
 

2 Ausblick: Literatur als moderner locus 

theologicus alienus? 

 

 

 

Bevor Literatur als möglicher locus theologicus diskutiert wird, soll der Begriff 

durch einen Blick auf seinen Ursprung und seine historische Verwendung geklärt 

werden.  

 

 

2.1 VON MELCHIOR CANOS LOCI THEOLOGICI  

BIS ZUM 2. VATIKANUM 

 

Die Lehre von den loci theologici wird im 16. Jahrhundert von dem spanischen Do-

minikaner und Konzilstheologen Melchios Cano (1509-1560) begründet,
1
 der damit 

die Erörterung und Festsetzung der maßgeblichen Bezeugungsinstanzen des Glau-

bens, die das Konzil von Trient vornimmt, fortsetzt und systematisch entfaltet.
2
 An-

ders als Philipp Melanchton (1497-1560), dem es in seiner 1535 erstmals veröffent-

lichten Schrift LOCI COMMUNES THEOLOGICI um die Darstellung und Ordnung theolo-

gischer Themen wie etwa Rechtfertigung geht und der die loci somit inhaltlich be-

stimmt,
3
 versteht Melchior Cano seine loci theologici als „‚domicilia omnium argu-

mentorum theologicorum‘ […], Behausungen aller theologischen Argumente, aus 

denen die Theologen ihre Argumentationen zur Bekräftigung des Glaubens oder zur 

Zurückweisung von Bestreitungen des Glaubens finden können.“
4
 

Cano schließt sich mit seiner unvollendeten, erst nach seinem Tod 1563 veröf-

fentlichten Schrift DE LOCIS THEOLOGICIS
5
 als Thomist an Aristoteles an, der die To-

poi als „Orte an denen die Argumente für Disputationen gefunden werden können“
6
 

charakterisiert und wahre, erste Sätze, die durch sich glaubhaft sind, von wahrschein-

lichen Sätzen unterscheidet, deren Erkenntnis sich auf einen Konsens oder anerkann-

                                                             

1 Vgl. Knapp 2012, 33. 

2 Vgl. Hünermann 2003, 162. 

3 Vgl. Knapp 2012, 33f.  

4 Hünermann 2003, 163. 

5 Siehe Cano 1585. 

6 Hünermann 2003, 163. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022 - am 14.02.2026, 13:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


410 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

te Autoritäten gründet.
7
 Cano geht es in seiner Konzeption einer Loci-Lehre um den 

Wissenschaftscharakter der Theologie, den Wilhelm von Ockham (1288-1347) ihr 

abgesprochen hatte
8
, um die „Auffindung und Rechtfertigung theologischer Argu-

mente […], um zu zeigen: Theologie ist eine ars disserendi“
9
. Als theologische Er-

kenntnisorte zählt Cano zehn Topoi auf, also eine „Pluralität von Bezeugungsinstan-

zen“
10

, wobei diese Aufzählung „einen pragmatischen und keinen systematischen, 

deduktiven Charakter hat“
11

: Er nennt (1.) die Autorität der heiligen Schrift, (2.) die 

Autorität der mündlichen Überlieferungen Christi und der Apostel, (3.) die Autorität 

der katholischen Kirche als Gesamtsubjekt resultierend aus dem Glauben, (4.) die 

Autorität der Konzile, vor allem der allgemeinen, in denen die Autorität der katholi-

schen Kirche waltet, (5.) die Autorität der römischen Kirche, die durch göttliches 

Privileg besteht und apostolische genannt wird, (6.) die Autorität der alten Heiligen, 

für Cano die Kirchenväter, (7.) die Autorität der scholastischen Theologen, zu denen 

auch die Kirchenrechtler gezählt werden, (8.) die natürliche Vernunft, die in allen 

Wissenschaften wirkt, (9.) die Autorität der Philosophen, wozu Cano die kaiserlichen 

Rechtsgelehrten hinzufügt, (10.) die Autorität der menschlichen Geschichte, die 

glaubwürdig überliefert ist.
12

  

Die ersten sieben Topoi werden als loci proprii, als „theologiespezifisch“
13

, also 

„der Theologie als Theologie zuzurechnende Fundstellen für Argumente“
14

 bezeich-

net. Unterschieden werden sie von den letzten drei loci alieni, den „fremden Loci“, 

die die Theologie mit den anderen Wissenschaften teilt.
15

 Bernhard Körner bezeich-

net die ersten sieben loci als „(glaubensspezifische) Bezeugungsinstanzen (d.h. die 

fides quae bezeugende Instanzen) [… die drei anderen Topoi als] (allgemein er-

kenntnistheoretisch bedeutsame und daher auch für die Theologie notwendige) Ver-

stehensinstanzen (d.h. dem intellectus fidei dienliche Instanzen)“
16

.
17

 

 

Die Loci-Lehre Melchior Canos spielt in der neuzeitlichen Apologetik eine unterge-

ordnete Rolle.
18

 Im Kontext, den Autoritätsanspruch der Kirche zu begründen, wur-

den die Loci auf eine binnenkirchliche Perspektive reduziert und als eine Typologie 

                                                             

7 Vgl. Knapp 2012, 34. 

8 Vgl. Hünermann 2003, 163. 

9 Knapp 2012, 34. 

10 Knapp 2012, 36. 

11 Hünermann 2003, 164. 

12 Vgl. Hünermann 2003, 164 und Knapp 2012, 36. 

13 Knapp 2012, 37. 

14 Hünermann 2003, 164. 

15 Knapp distanziert sich von der Bezeichnung loci alieni, er spricht von loci adscriptitii. Ca-

no habe auch die „beigeordneten“ loci als loci theologici, nicht als fremde loci verstanden. 

Vgl. Knapp 2012, 37. Später in seinem Aufsatz nutzt aber auch er die verbreitete Bezeich-

nung loci alieni.  

16 Körner 1994, 406. Hervorheb. i. O. 

17 Genauer zu den einzelnen von Cano genannten Topoi siehe Hünermann 2003, 165f. und 

Körner 1994, 161-274. 

18 Vgl. Knapp 2012, 39.  

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022 - am 14.02.2026, 13:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. JRL im Kontext philosophisch-theologischer Weltanschauungsbetrachtung  | 411 

verstanden, die es ermöglichte, die Autorität der Kirche auszudifferenzieren,
19

 sie 

wurden „verzweckt im Dienst einer ekklesiologischen Apologetik“
20

. Die drei loci 

alieni spielten dabei keine Rolle mehr.
21

 

Im Anschluss schien die Loci-Lehre zunächst unterzugehen:  

 

„Mit dem Paradigmenwechsel von einer extrinsezistischen zu einer intrinsezistischen Form der 

Glaubwürdigkeitsbegründung in der neueren Fundamentaltheologie hat die Loci-Lehre die 

Funktion, die sie in der neuzeitlichen Apologetik inne hatte, verloren […]. In jüngerer Zeit wird 

die Loci-Lehre jedoch wieder verstärkt aufgegriffen und diskutiert […].“
22

 

 

Eine Diskussion geschieht nun auf Grundlage des Zweiten Vatikanischen Konzils. 

Im Ersten und Zweiten Vatikanum wird die Lehre des Melchior Cano lehramtlich 

eingeholt, in den Schriften des Zweiten Vatikanischen Konzils sind dann die loci im 

Grunde aufgelistet.
23

 Knapp erläutert im Kontext der Diskussionen auf Grundlage des 

Konzils drei Neuakzentuierungen der Loci-Lehre: (1.) die Frage nach neuen loci 

theologici, (2.) die These, dass das System der loci Canos eine bestimmte ekklesiolo-

gische Option beinhalte und (3.) den Fokus auf die Differenz zwischen der Innen- 

und der Außenperspektive des Glaubens.
24

 

 

 

2.2 HÜNERMANNS PROFILIERUNG DER MODERNEN  

LOCI ALIENI 

 

In die erste Gruppe der von Knapp genannten Weiterentwicklungsansätze einzuord-

nen ist Hünermanns Bestreben, die Profilierung der Lehre von den loci theologici als 

Voraussetzung heutiger Dogmatik zu denken.
25

 Er betont: 

 

„Aus der Wandlung von Gesellschaft und Wissenschaftsbegriff wie aus der korrespondieren-

den Transformation von Kirche und Theologie – konkretisiert in den jeweiligen Sprachgestal-

ten – ergibt sich die Notwendigkeit einer Affirmation und Fortschreibung der loci theologici: 

Die Fortschreibung bezieht sich auf die Neubestimmung, die Zuordnung und den Gebrauch der 

verschiedenen Loci proprii sowie auf die Charakteristik heutiger loci alieni.“
26

 

 

Gerade angesichts des veränderten Wissenschafts- und Kommunikationsbegriffes in 

der Moderne gegenüber Canos Zeit weist Hünermann auf Veränderungen der Um-

schreibung der loci proprii hin, die mit der geschichtlich erschlossenen Sachlogik des 

                                                             

19 Vgl. Knapp 2012, 40. 

20 Knapp 2012, 40. 

21 Vgl. Knapp 2012, 40. 

22 Knapp 2012, 40. 

23 Laut Hünermann werden die loci in den Schriften des 2. Vaticanums im Grunde auch 

schon profiliert. Vgl. Hünermann 2003, 223. 

24 Vgl. Knapp 2012, 40-43. 

25 Vgl. Hünermann 2003, 207.  

26 Hünermann 2003, 207. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022 - am 14.02.2026, 13:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


412 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Glaubens zusammenhingen. In Korrespondenz dazu ständen zudem veränderte bzw. 

neu zu bestimmende loci alieni. 
27

  

Hünermann versteht die loci theologici proprii als von der Glaubensgemeinschaft 

herausgestellte, geschichtliche Instanzen der Offenbarung, als Wahrheits- und zu-

gleich Kommunikationsinstanzen.
28

 Seine genaue Profilierung der modernen loci 

proprii, bei der er die Liturgie als neuen pragmatischen achten Topos einführt, sei an 

dieser Stelle ausgeklammert.
29

 Es sei nur auf seine Betonung der Eigentümlichkeit 

der loci proprii hingewiesen: 

 

„Sie liegen nicht einfach vor, sondern bedürfen der kontinuierlichen ‚Hervorbringung‘ und 

‚Pflege‘. […] es gibt sie nicht ohne ständig neue Affirmation. In dieser Affirmation aber liegt 

zugleich die Notwendigkeit, sie je neu ‚aufzuarbeiten‘, zu ‚kultivieren‘. Durch diese Arbeit be-

kommen sie ein verändertes Aussehen. Sie erneuern sich, indem sie sich ändern.“
30

 

 

Erneuerungen, deutliche „Neubestimmung[en]“
31

, sieht Hünermann in Bezug auf die 

loci alieni durch das Zweite Vatikanische Konzil gegeben. Vermittelt sei dies we-

sentlich durch die neue Verhältnisbestimmung zur Welt, resultierend aus der Über-

zeugung, dass es „Zeichen der Zeit“
32

 gäbe, Wirkungen des Geistes in der Gesell-

schaft und in der Geschichte, die Kirche und Theologie ernst zu nehmen hätten.
33

 

Sechs Loci zeichneten sich „sowohl in den Dokumenten des II. Vatikanischen Kon-

zils wie in der theologischen Arbeit der Nachkonzilszeit“
34

 ab: 

 

Die Philosophien 

Der Kosmos der Wissenschaften 

Die Kultur 

Die Gesellschaft 

Die Religionen 

Die Geschichte.
35

 

 

                                                             

27 Vgl. Hünermann 2003, 208. 

28 Vgl. Hünermann 2003, 222. 

29 Siehe hierzu Hünermann 2003, 209- 222. 

30 Hünermann 2003, 222. 

31 Hünermann 2003, 223.  

32 GS 4: „Zur Erfüllung dieser Aufgabe obliegt der Kirche allzeit die Pflicht, die Zeichen der 

Zeit zu erforschen und im Licht des Evangeliums zu deuten, so daß sie in einer der jeweili-

gen Generation angemessenen Weise auf die bleibenden Fragen der Menschen nach dem 

Sinn des gegenwärtigen und des zukünftigen Lebens und nach dem Verhältnis beider zuei-

nander Antwort geben kann.“ (DH 4303). 

33 Vgl. Hünermann 2003, 223. Hünermann bezieht sich hier auf die Worte Johannes XXIII. 

Über „Zeichen der Zeit“ in der offiziellen Konzilsankündigung, der Konstitution der HU-

MANAE SALUTIS.  

34 Hünermann 2003, 224. 

35 Vgl. Hünermann 2003, 224. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022 - am 14.02.2026, 13:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. JRL im Kontext philosophisch-theologischer Weltanschauungsbetrachtung  | 413 

Die Topoi unterscheiden sich offensichtlich von den loci alieni Melchior Canos, 

schließen aber an seine Tradition der „Fremdorte“ Vernunft, Philosophie und Ge-

schichte an. Allgemein charakterisiert Hünermann die modernen loci alieni als „Le-

bensgestalten [mit] eine[m] alles durchformenden und somit transversalen Charakter. 

Zugleich aber sind sie inhaltlich konkret konturiert und offenbaren ihre Form nur in 

den jeweiligen Inhalten. Glauben, Glaubensverständnis und Glaubenspraxis artikulie-

ren sich jeweils in diesen Dimensionen.“
36

 Theologisches Arbeiten kann demnach auf 

keine der Orte verzichten. Auch wenn die genannten modernen loci theologici alieni 

zudem miteinander zusammenhängen, soll an dieser Stelle konkret auf den locus 

theologicus der Kultur geblickt werden, um in dessen Zusammenhang die Möglich-

keit, Literatur als solch einen Erkenntnisort zu verstehen, zu diskutieren.  

 

 

2.3 DIE KULTUR ALS MODERNER LOCUS THEOLOGICUS 

 

Peter Hünermann meint, nicht nur allgemein sei die Bedeutung der Kulturen für Er-

kenntnis- und Verständigungsprozesse mittlerweile weitgehend anerkannt.
37

 Auch im 

Zweiten Vatikanischen Konzil sei die „Bedeutung der Kultur für den Glauben und 

das gläubige Leben“
38

 ausdrücklich ausgewiesen worden. Besondere Dringlichkeit 

hinsichtlich der Frage nach der Vermittlung der verschiedenen Kulturen ergebe sich 

insbesondere, da die Kirche – als Weltkirche verschiedene Ortskirchen mit je eigener 

kultureller Gestalt umfassend – die Volksreligiosität hinsichtlich der Evangelisierung 

nicht aus dem Blick verlieren dürfe, um von einer eurozentrischen, zu einer polyzent-

rischen Weltkirche zu werden.
39

  

Kultur werde als Medium und Kontext verstanden, in dem die Offenbarung Got-

tes den Menschen erreiche:
40

 „Sie ist die Sprache, in der menschliche Vermittlung 

und Kommunikation stattfindet. […] Insofern Kultur jeweils ein ganzes lebensweltli-

ches Symbolsystem umfasst, ist die Theologie im Ganzen gefordert, sich auf Kultur 

zu beziehen.“
41

 Theologie trete durch den locus alienus der Kulturen in einen Aus-

tausch mit den akkumulierten Erfahrungen und Erkenntnissen anderer Kulturräume. 

Außerdem: „wird die Glaubens- und Verkündigungssprache mit den gegenwärtigen 

                                                             

36 Hünermann 2003, 225. 

37 Vgl. Hünermann 2003, 229.  

38 Hünermann 2003, 230. 

39 Vgl. Hünermann 2003, 230, 232. Die Bedeutung der Volkskulturen (Vgl. EG Nr. 68, 90, 

115, 122-126) und auch der Stadtkulturen (Vgl. EG 71-75) für die Inkulturation des Glau-

bens betont auch Papst Franziskus in EVANGELIUM GAUDII. Auch in LAUDATO SI spricht er 

die Bedeutung von Kultur an, hier in Bezug auf die Lösungen der ökologischen Krise: Man 

müsse auf die verschiedenen kulturellen Reichtümer der Völker auf Kunst und Poesi sowie 

das innerliche Leben und die Spiritualität zurückgreifen (Vgl. LS 63) und in einer „mutigen 

kulturellen Revolution“ (LS 114) voranschreiten. 

40 Vgl. Hünermann 2003, 230f. 

41 Hünermann 2003, 230, 231f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022 - am 14.02.2026, 13:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


414 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Verstehensbedingungen der Menschen konfrontiert und der Blick für die kulturellen 

Voraussetzungen der jeweiligen theologischen Sprachgestalten geschärft.“
42

 

 

Den „Fragekomplex des Verhältnisses von Theologie und Glauben zur Welt und der 

Gegenwartskultur“
43

 bedenken neben Hünermann
44

 viele weitere Theologen, er wur-

de nur exemplarisch für diesen kurzen Ausblick gewählt. Eine nähere Beschäftigung 

mit dem Themenfeld Theologie und Kultur wird an dieser Stelle ausgeklammert. 

Kurz sei lediglich auf einige Namen und Begriffe hingewiesen: So ist auf katholi-

scher Seite beispielweise Edward Schillebeeckx (1914-2009)
45

 zu nennen, der sich 

auf Marie-Dominique Chenu
46

 (1895-1990) stützt. Allerdings kommt der Begriff 

„Theologie der Kultur“ auf katholischer Seite kaum vor, eher wird die Thematik un-

ter der Bezeichnung „Kontextuelle Theologie“ oder „Regionale Theologien“ aufge-

griffen.
47

 In der evangelischen Theologie ist der Begriff „Theologie der Kultur“ so-

wohl mit dem theologischen Entwurf Paul Tillichs (1886-1965), als auch mit dem so 

genannten „Kulturprotestantismus“
48

 verbunden. Als Begründer einer protestanti-

schen Kulturtheologie gilt F.D.E. Schleiermacher (1768-1834).
49

 

All den Arbeiten der genannten Theologen liegt ein bestimmter, teilweise unter-

schiedlich verstandener Kulturbegriff zugrunde. An dieser Stelle wird Kultur be-

stimmt als das System überlieferter Möglichkeiten zur Gestaltung der Endlichkeit des 

Menschen im Kontext des menschlichen Strebens nach vollendeter Selbstgestal-

tung.
50

 So wurde Kultur im II. Kapitel zum Begriff der Weltanschauung definiert. 

Dieser Kulturbegriff liegt auch zugrunde, wenn als Ausblick nun diskutiert wird, ob 

Literatur so als locus theologicus einzuordnen ist, wie Hünermann Kultur als einen 

solchen Topos bezeichnet.
51

 

 

                                                             

42 Hünermann 2003, 232. 

43 Barwasser 2010, 34. 

44 Siehe weiterführend zur Frage, ob Theologie Kulturwissenschaft ist, auch die Ausführun-

gen von Hünermann 1999. 

45 Vgl. Schillebeeckx 1945. 

46 Vgl. Chenu 2003. 

47 Vgl. Barwasser 2010, 34. 

48 Der Begriff Kulturprotestantismus beinhaltet allerdings unterschiedliche Bedeutungsaspek-

te, zu denen es teilweise auch kritische Anfragen gibt. Siehe hierzu Graf 1990. 

49 Vgl. Barwasser 2010, 39. 

50 Vgl. Hauser 2004, 36. In THEOLOGIE UND KULTUR nennt Hauser dieses Streben nach voll-

endeter Selbstgestaltung Heilsstreben und führt den Entwurf des Menschen nach Vollen-

dung in „Ewigkeit“, „Reich“ und „An-und-für-sich“ weiter aus. Vgl. hierzu Hauser 1983, 

40. 

51 Hünermann selbst definiert in der angesprochenen Prinzipienlehre in dem kurzen Ab-

schnitt, der sich mit der Kultur als locus alienus beschäftigt, keinen Kulturbegriff. Er gibt 

lediglich ein Zitat Eliots wieder, der Kultur charakterisiert, als die „Gesamtform, in der ein 

Volk lebt (the whole way of life of a people), von der Geburt bis zum Grabe, vom Morgen 

bis in die Nacht und selbst im Schlaf.“ T.S. Eliot: Zum Begriff der Kultur, Frankfurt a.M. 

1961, 33. Zit. nach Hünermann 2003, 229. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022 - am 14.02.2026, 13:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. JRL im Kontext philosophisch-theologischer Weltanschauungsbetrachtung  | 415 

Der Bezug von Literatur auf die theologische Locilehre bietet sich auch insofern an, 

als die Loci schon bei Melchior Cano nicht einfach als vorliegende Textgestalten be-

trachtet werden, sondern als Textgestalten in denen zugleich der Prozess der gemein-

schaftlichen Produktion bzw. Rezeption im Blick ist. Eine auch pragmatisch orien-

tierte Literaturbetrachtung legt heute etwa auch auf den Gesichtspunkt der Leserlen-

kung bzw. auf Rezeptionsästhetik wert. 

 

 

2.4 LITERATUR ALS THEOLOGISCHER ERKENNTNISORT 

 

Versteht man Literatur und Kunst als Ausdruck für Kultur, als Überlieferungen für 

die unterschiedlichen Umgangsweisen mit bzw. die Gestaltung von Endlichkeit des 

Menschen, so lässt sich Literatur unter den locus theologicus alienus der Kultur, wie 

ihn Hünermann definiert, subsumieren. Zudem kann man auch Literatur als einen 

Ausdruck von Weltanschauung verstehen, wobei die Möglichkeit einer Weltan-

schauung wiederum von Kultur und dem individuellen Standpunkt bedingt wird.
52

 

Wenn Literatur unter den Topos der Kultur fällt, ist es nicht notwendig, sie als ei-

genen locus alienus zu definieren. Ähnlich argumentiert Knapp, der allerdings ganz 

von einer Definition neuer loci alieni absieht, folglich auch den locus der Kultur, den 

Hünermann aus den Schriften des Zweiten Vatikanischen Konzils ableitet, nicht gel-

ten lässt: „Was die außertheologischen loci betrifft, so wird man hier zurückhaltend 

sein können, wenn man den ‚Ort‘ der menschlichen Geschichte in einem entspre-

chend weiten Sinne versteht. Denn dann sind ja die anderen Religionen ebenso mit 

eingeschlossen, wie Wissenschaft, Kultur und Gesellschaft.“
53

 

Knapp meint also, diese „neuen“ loci alieni seien im Grunde im „Fremdort“ der 

menschlichen Geschichte, den Melchior Cano definierte, gefasst. Hünermann dage-

gen betont die Relevanz moderner loci alieni, die auch inhaltlich konturiert sind. Er 

meint, man könne von keinem der sechs loci alieni – Philosophien, Wissenschaften, 

Kultur, Gesellschaft, Religionen und Geschichte – absehen:  

 

„Die genannten Topoi unterscheiden sich damit von den Loci, die Melchior Cano aufzählt. Sie 

haben als Lebensgestalten einen alles durchformenden und somit transversalen Charakter. Zu-

gleich aber sind sie inhaltlich konkret konturiert und offenbaren ihre Form nur in den jeweili-

gen Inhalten. Glauben, Glaubensverständnis und Glaubenspraxis artikulieren sich jeweils in 

diesen Dimensionen. Insofern kann theologisches Arbeiten gar nicht von ihnen absehen.“
54

 

 

Der Germanist und Philosoph Alois Haas, der in Bezug auf Hans Urs von Balthasars 

Theologie von „Literaturtheologie“ spricht, bezeichnet Literatur in diesem Zusam-

menhang tatsächlich als locus theologicus:  

 

„Gegenüber der heutigen Diskussion um Literaturtheologie ist zunächst darauf hinzuweisen, 

dass dieser Versuch nichts Ursupatorisches oder unangemessen Missionarisches hat, sondern 

                                                             

52 Siehe hierzu das III. Kapitel sowie Hauser 1983, 40f. 

53 Knapp 2012, 47f. 

54 Hünermann 2003, 225. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022 - am 14.02.2026, 13:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


416 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

schlicht eine immer gebotene Dehnung des offenen christlichen Blicks auf die Kultur realisiert. 

Dass Literatur zu einem locus theologicus werden kann, ist christlich gesehen kein Phänomen 

der ‚Heimholung‘ oder ‚Taufe‘ im Sinne einer Vereinnahmung, sondern ganz einfach ein (oft 

weithin vergessenes) Datum der christlichen Wahrnehmungspflicht. Der Christ hat alles, was 

ihm begegnet, ohne Rücksicht auf eigene oder fremde Befindlichkeiten einzusehen: ‚Prüft al-

les, das Gute behaltet‘ (1 Thess 5,21)“
55

 

 

Ob man nun Literatur unter den Topos der Kultur oder gar der Geschichte einordnet, 

die Literatur unter den ebenfalls möglichen locus der Kunst
56

 subsumiert, allgemeiner 

Äußerungen von Weltanschauung als locus theologicus alienus definiert oder gar Li-

teratur als eigenen, inhaltlich konkretisierten Topos in eine Loci-Lehre aufnimmt – 

als theologischen Erkenntnisort in einem allgemeineren Sinne kann man sie im Sinne 

dieser Arbeit sicher bezeichnen.  

Denn qua der hier verwendeten Begriffe von Weltanschauung, Kultur und Stand-

punkt artikuliert Literatur eben jene: Sie zeigt die Weltanschauung eines Autoren, die 

Standpunktnahme eines Menschen auf Basis seiner individuellen Erfahrungen, seiner 

Ich-Welt, seiner Um-Welt und Mit-Welt, also auch der ihn umgebenden Kultur. Die 

Bedeutung der weltanschaulichen Äußerungen eines Autors in der Literatur liegt da-

bei für die Theologie darin, dass dieses weltanschauliche Zeugnis eben zum einen die 

Menschheitserfahrungen der Vergangenheit, die sich in der Kultur gesammelt haben, 

und zum anderen die Außereinandersetzung mit der Gegenwart reflektieren. Die 

Theologie kann in ihr also Gestaltungen des Menschen mit seiner Endlichkeit erken-

nen und daraus Schlüsse ziehen für ihr eigenes Handeln, für die Ist-Situation der von 

Theologie und Religion Anzusprechenden, für religiöses Sprechen bzw. religiöse 

Sprache in der Moderne und gegebenenfalls in einem nächsten Schritt für die Ver-

mittlung von Glaube.  

Mit der Zielperspektive einer weltanschauungsanalytischen Literaturtheologie, 

die im letzten Kapitel als Ausblick angesprochen wurde, ist es dabei wichtig, Litera-

tur nicht insofern als „eigenständige[n] Ort theologischer Entdeckungen“
57

 zu verste-

hen, als dass darin Theologie entdeckt werden könne. Kritik an solcher Vereinnah-

mung von Literatur wurde im obigen Kapitel ja bereits benannt.  

Hilfreich ist an dieser Stelle eine Unterscheidung, die auf die französischen Theo-

logen Marie-Dominique Chenu, der bereits genannt wurde, und Claude Geffré 

(*1926) zurückgeht.
58

 Chenu verweist auf zwei verschiedene „Verständnismöglich-

keiten des locus theologicus“
59

: Die lieux théologiques (theologischen Orte) und die 

                                                             

55 Haas, Alois M.: Zum Geleit. In: Balthasar, Hans Urs von: Apokalypse der deutschen Seele. 

Studien zu einer Lehre von den letzten Haltungen. Freiburg: Johannes 1998, XXXI. Zit. 

nach Krenski 2007, 11f. Hervorheb. i. O. 

56 Alex Stock diskutiert beispielsweise die bildende Kunst als locus theologicus. Siehe Stock 

1990. 

57 Stock 1990, 181. Der Ausdruck steht im Aufsatz Stocks allerdings in einem anderen Zu-

sammenhang, er bezieht ihn auf die bildende Kunst.  

58 Vgl. Knapp 2012, 48. 

59 Polak und Jäggle 2013, 686. Hervorheb. i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022 - am 14.02.2026, 13:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. JRL im Kontext philosophisch-theologischer Weltanschauungsbetrachtung  | 417 

lieux de la théologie (Orte der Theologie).
60

 Theologische Orte sind Erkenntnisquel-

len im Sinne Canos, also autoritative, für theologische Argumentation konstitutive 

Bezeugungsinstanzen.
61

 Orte der Theologie dagegen sind „Kontexte, innerhalb derer 

theologische Erkenntnisse erschlossen, verständlich gemacht und aktualisierend aus-

gelegt werden, also Bewährungsfelder der Theologie mit einem je spezifischen her-

meneutischen Horizont“
62

. Literatur wäre demnach als Ort der Theologie, nicht als 

theologischer Ort (die Literatur der Heiligen Schriften ausgenommen) einzuordnen. 

In ihr können theologische Erkenntnisse erschlossen werden – solche Erkenntnisse 

werden aber eben aus der Literatur gezogen, sind nicht in ihr angelegt, ansonsten wä-

re man wieder bei der Vereinnahmung von Literatur als theologisch, die deren Autor 

vielleicht gar nicht als solche intendierte. Vielmehr können eben in Literatur Weltan-

schauungen entdeckt werden, konkret in Bezug auf die untersuchten Jenseitsreisen 

weltanschauliche Auseinandersetzungen mit der Moderne, aus denen dann wiederum 

theologische Erkenntnisse über die Gegenwart und vielleicht sogar über die Zeichen 

der Zeit
63

, auf die das Zweite Vatikanum den Blick lenken wollte, gezogen werden 

können. Denn:  

 

„Um den ‚Zeichen der Zeit‘ auf die Spur zu kommen, bedarf es zunächst einer umfassenden 

Bestandsaufnahme und Analyse unserer gegenwärtigen Wirklichkeit. ‚Es gilt‘, so formulierten 

die Konzilsväter, ‚die Welt in der wir leben, ihre Erwartungen, Bestrebungen und ihren oft 

dramatischen Charakter zu erfassen und zu verstehen‘ (GS 4). Die Fundamentaltheologie muss 

also die Welt von heute ohne Abstriche – im Negativen wie im Positiven – kennen; sie muss 

‚die Welt der Menschen, das heißt die Menschheitsfamilie mit der Gesamtheit der Wirklichkei-

ten, in denen sie lebt‘ (GS 2), in den Blick nehmen, um dann im Glauben das ansprechen zu 

können, worin sich Gottes geheimnisvolle Gegenwart, oder aber seine Abwesenheit bekun-

det.“
64

 

 

                                                             

60 Vgl. Chenu 1977, 45. 

61 Vgl. Knapp 2012, 48 und Polak und Jäggle 2013, 686. 

62 Knapp 2012, 48. 

63 Zur kirchenamtlichen Verwendung der biblischen Kategorie Zeichen der Zeit sowie einer 

Diskussion des theologischen Verständnisses dieser Kategorie siehe Böttigheimer 2012. 

Dass die Rede von den Zeichen der Zeit heute oft als verbraucht oder missbraucht wahrge-

nommen wird, aber dennoch von großer Relevanz ist, zeigt Karl Kardinal Lehmann auf, 

siehe hierzu Lehmann 2005, 45f. Zu einer ausführlichen Rezeption siehe zudem Hüner-

mann und Hilberath 2006. 

64 Böttigheimer 2012, 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022 - am 14.02.2026, 13:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839446836-022 - am 14.02.2026, 13:43:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

