2 Ausblick: Literatur als moderner locus
theologicus alienus?

Bevor Literatur als moglicher locus theologicus diskutiert wird, soll der Begriff
durch einen Blick auf seinen Ursprung und seine historische Verwendung geklért
werden.

2.1 VON MELCHIOR CANOS LOCI THEOLOGICI
BIS ZUM 2. VATIKANUM

Die Lehre von den loci theologici wird im 16. Jahrhundert von dem spanischen Do-
minikaner und Konzilstheologen Melchios Cano (1509-1560) begriindet,' der damit
die Erorterung und Festsetzung der maBgeblichen Bezeugungsinstanzen des Glau-
bens, die das Konzil von Trient vornimmt, fortsetzt und systematisch entfaltet.” An-
ders als Philipp Melanchton (1497-1560), dem es in seiner 1535 erstmals veroffent-
lichten Schrift Locr COMMUNES THEOLOGICI um die Darstellung und Ordnung theolo-
gischer Themen wie etwa Rechtfertigung geht und der die loci somit inhaltlich be-
stimmt,” versteht Melchior Cano seine loci theologici als ,,,domicilia omnium argu-
mentorum theologicorum® [...], Behausungen aller theologischen Argumente, aus
denen die Theologen ihre Argumentationen zur Bekréftigung des Glaubens oder zur
Zuriickweisung von Bestreitungen des Glaubens finden kénnen.**

Cano schlie3t sich mit seiner unvollendeten, erst nach seinem Tod 1563 verdf-
fentlichten Schrift DE LOCIS THEOLOGICIS® als Thomist an Aristoteles an, der die To-
poi als ,,Orte an denen die Argumente fiir Disputationen gefunden werden kénnen*®
charakterisiert und wahre, erste Satze, die durch sich glaubhaft sind, von wahrschein-
lichen Sétzen unterscheidet, deren Erkenntnis sich auf einen Konsens oder anerkann-

Vgl. Knapp 2012, 33.

Vgl. Hiinermann 2003, 162.
Vgl. Knapp 2012, 33f.
Hiinermann 2003, 163.
Siehe Cano 1585.
Hiinermann 2003, 163.

AN L AW N~

14.02.2026, 13:43:25. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

410 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

te Autorititen griindet.” Cano geht es in seiner Konzeption einer Loci-Lehre um den
Wissenschaftscharakter der Theologie, den Wilhelm von Ockham (1288-1347) ihr
abgesprochen hatte®, um die ,»Auffindung und Rechtfertigung theologischer Argu-
mente [...], um zu zeigen: Theologie ist eine ars disserendi*’. Als theologische Er-
kenntnisorte zdhlt Cano zehn Topoi auf, also eine ,,Pluralitdt von Bezeugungsinstan-
zen“', wobei diese Aufzihlung ,.einen pragmatischen und keinen systematischen,
deduktiven Charakter hat“'': Er nennt (1.) die Autoritéit der heiligen Schrift, (2.) die
Autoritit der miindlichen Uberlieferungen Christi und der Apostel, (3.) die Autoritit
der katholischen Kirche als Gesamtsubjekt resultierend aus dem Glauben, (4.) die
Autoritét der Konzile, vor allem der allgemeinen, in denen die Autoritdt der katholi-
schen Kirche waltet, (5.) die Autoritdt der romischen Kirche, die durch gottliches
Privileg besteht und apostolische genannt wird, (6.) die Autoritit der alten Heiligen,
fiir Cano die Kirchenviter, (7.) die Autoritdt der scholastischen Theologen, zu denen
auch die Kirchenrechtler gezéhlt werden, (8.) die natiirliche Vernunft, die in allen
Wissenschaften wirkt, (9.) die Autoritét der Philosophen, wozu Cano die kaiserlichen
Rechtsgelehrten hinzufiigt, (10.) die Autoritdt der menschlichen Geschichte, die
glaubwiirdig iiberliefert ist."

Die ersten sicben Topoi werden als loci proprii, als ,theologiespezifisch“", also
,.der Theologie als Theologie zuzurechnende Fundstellen fiir Argumente'* bezeich-
net. Unterschieden werden sie von den letzten drei loci alieni, den ,,fremden Loci®,
die die Theologie mit den anderen Wissenschaften teilt."> Bernhard Kérner bezeich-
net die ersten sieben loci als ,,(glaubensspezifische) Bezeugungsinstanzen (d.h. die
fides quae bezeugende Instanzen) [... die drei anderen Topoi als] (allgemein er-
kenntnistheoretisch bedeutsame und daher auch fiir die Theologie notwendige) Ver-

stehensinstanzen (d.h. dem intellectus fidei dienliche Instanzen)*'®."”

Die Loci-Lehre Melchior Canos spielt in der neuzeitlichen Apologetik eine unterge-
ordnete Rolle.'® Im Kontext, den Autorititsanspruch der Kirche zu begriinden, wur-
den die Loci auf eine binnenkirchliche Perspektive reduziert und als eine Typologie

Vgl. Knapp 2012, 34.

8 Vgl. Hiinermann 2003, 163.
Knapp 2012, 34.

10 Knapp 2012, 36.

11 Hiinermann 2003, 164.

12 Vgl. Hiilnermann 2003, 164 und Knapp 2012, 36.

13 Knapp 2012, 37.

14 Hiinermann 2003, 164.

15 Knapp distanziert sich von der Bezeichnung loci alieni, er spricht von loci adscriptitii. Ca-
no habe auch die ,,beigeordneten” loci als loci theologici, nicht als fremde loci verstanden.
Vgl. Knapp 2012, 37. Spéter in seinem Aufsatz nutzt aber auch er die verbreitete Bezeich-
nung loci alieni.

16 Korner 1994, 406. Hervorheb. i. O.

17 Genauer zu den einzelnen von Cano genannten Topoi siehe Hiinermann 2003, 165f. und
Korner 1994, 161-274.

18 Vgl. Knapp 2012, 39.

14.02.2026, 13:43:25. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. JRL im Kontext philosophisch-theologischer Weltanschauungsbetrachtung | 411

verstanden, die es ermdglichte, die Autoritdt der Kirche auszudifferenzieren,' sie
wurden ,,verzweckt im Dienst einer ekklesiologischen Apologetik“*. Die drei loci
alieni spielten dabei keine Rolle mehr.”

Im Anschluss schien die Loci-Lehre zundchst unterzugehen:

,,Mit dem Paradigmenwechsel von einer extrinsezistischen zu einer intrinsezistischen Form der
Glaubwiirdigkeitsbegriindung in der neueren Fundamentaltheologie hat die Loci-Lehre die
Funktion, die sie in der neuzeitlichen Apologetik inne hatte, verloren [...]. In jiingerer Zeit wird

die Loci-Lehre jedoch wieder verstirkt aufgegriffen und diskutiert [...].«%

Eine Diskussion geschieht nun auf Grundlage des Zweiten Vatikanischen Konzils.
Im Ersten und Zweiten Vatikanum wird die Lehre des Melchior Cano lehramtlich
eingeholt, in den Schriften des Zweiten Vatikanischen Konzils sind dann die loci im
Grunde aufgelistet.”” Knapp erldutert im Kontext der Diskussionen auf Grundlage des
Konzils drei Neuakzentuierungen der Loci-Lehre: (1.) die Frage nach neuen loci
theologici, (2.) die These, dass das System der loci Canos eine bestimmte ekklesiolo-
gische Option beinhalte und (3.) den Fokus auf die Differenz zwischen der Innen-
und der AuBenperspektive des Glaubens.”*

2.2 HUNERMANNS PROFILIERUNG DER MODERNEN
LOCI ALIENI

In die erste Gruppe der von Knapp genannten Weiterentwicklungsansétze einzuord-
nen ist Hiinermanns Bestreben, die Profilierung der Lehre von den loci theologici als
Voraussetzung heutiger Dogmatik zu denken.” Er betont:

»Aus der Wandlung von Gesellschaft und Wissenschaftsbegriff wie aus der korrespondieren-
den Transformation von Kirche und Theologie — konkretisiert in den jeweiligen Sprachgestal-
ten — ergibt sich die Notwendigkeit einer Affirmation und Fortschreibung der loci theologici:
Die Fortschreibung bezieht sich auf die Neubestimmung, die Zuordnung und den Gebrauch der

verschiedenen Loci proprii sowie auf die Charakteristik heutiger loci alieni.“°

Gerade angesichts des verdnderten Wissenschafts- und Kommunikationsbegriffes in
der Moderne gegeniiber Canos Zeit weist Hiinermann auf Verdnderungen der Um-
schreibung der /oci proprii hin, die mit der geschichtlich erschlossenen Sachlogik des

19 Vgl. Knapp 2012, 40.

20 Knapp 2012, 40.

21 Vgl. Knapp 2012, 40.

22 Knapp 2012, 40.

23 Laut Hiinermann werden die loci in den Schriften des 2. Vaticanums im Grunde auch
schon profiliert. Vgl. Hiinermann 2003, 223.

24 Vgl. Knapp 2012, 40-43.

25 Vgl. Hiinermann 2003, 207.

26 Hiinermann 2003, 207.

14.02.2026, 13:43:25. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

412 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Glaubens zusammenhingen. In Korrespondenz dazu stinden zudem verénderte bzw.
neu zu bestimmende loci alieni.

Hiinermann versteht die loci theologici proprii als von der Glaubensgemeinschaft
herausgestellte, geschichtliche Instanzen der Offenbarung, als Wahrheits- und zu-
gleich Kommunikationsinstanzen.” Seine genaue Profilierung der modernen loci
proprii, bei der er die Liturgie als neuen pragmatischen achten Topos einfiihrt, sei an
dieser Stelle ausgeklammert.”” Es sei nur auf seine Betonung der Eigentiimlichkeit
der loci proprii hingewiesen:

,»Sie liegen nicht einfach vor, sondern bediirfen der kontinuierlichen ,Hervorbringung® und
,Pflege’. [...] es gibt sie nicht ohne stindig neue Affirmation. In dieser Affirmation aber liegt
zugleich die Notwendigkeit, sie je neu ,aufzuarbeiten, zu ,kultivieren‘. Durch diese Arbeit be-

kommen sie ein verindertes Aussehen. Sie erneuern sich, indem sie sich dndern.

Erneuerungen, deutliche ,,Neubestimmung[en]““, sieht Hiinermann in Bezug auf die
loci alieni durch das Zweite Vatikanische Konzil gegeben. Vermittelt sei dies we-
sentlich durch die neue Verhiltnisbestimmung zur Welt, resultierend aus der Uber-
zeugung, dass es ,,Zeichen der Zeit“’* gibe, Wirkungen des Geistes in der Gesell-
schaft und in der Geschichte, die Kirche und Theologie ernst zu nehmen hitten.”
Sechs Loci zeichneten sich ,,sowohl in den Dokumenten des II. Vatikanischen Kon-
zils wie in der theologischen Arbeit der Nachkonzilszeit“** ab:

Die Philosophien

Der Kosmos der Wissenschaften
Die Kultur

Die Gesellschaft

Die Religionen

Die Geschichte.”

27 Vgl. Hiinermann 2003, 208.

28 Vgl. Hiinermann 2003, 222.

29 Siehe hierzu Hiinermann 2003, 209- 222.

30 Hiinermann 2003, 222.

31 Hiinermann 2003, 223.

32 GS 4: ,,Zur Erfiillung dieser Aufgabe obliegt der Kirche allzeit die Pflicht, die Zeichen der
Zeit zu erforschen und im Licht des Evangeliums zu deuten, so daf} sie in einer der jeweili-
gen Generation angemessenen Weise auf die bleibenden Fragen der Menschen nach dem
Sinn des gegenwirtigen und des zukiinftigen Lebens und nach dem Verhiltnis beider zuei-
nander Antwort geben kann.“ (DH 4303).

33 Vgl. Hiinermann 2003, 223. Hiinermann bezieht sich hier auf die Worte Johannes XXIII.
Uber ,,Zeichen der Zeit“ in der offiziellen Konzilsankiindigung, der Konstitution der HU-
MANAE SALUTIS.

34 Hiinermann 2003, 224.

35 Vgl. Hiinermann 2003, 224.

14.02.2026, 13:43:25. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. JRL im Kontext philosophisch-theologischer Weltanschauungsbetrachtung | 413

Die Topoi unterscheiden sich offensichtlich von den loci alieni Melchior Canos,
schlieen aber an seine Tradition der ,,Fremdorte® Vernunft, Philosophie und Ge-
schichte an. Allgemein charakterisiert Hiinermann die modernen loci alieni als ,,Le-
bensgestalten [mit] eine[m] alles durchformenden und somit transversalen Charakter.
Zugleich aber sind sie inhaltlich konkret konturiert und offenbaren ihre Form nur in
den jeweiligen Inhalten. Glauben, Glaubensverstdndnis und Glaubenspraxis artikulie-
ren sich jeweils in diesen Dimensionen.**® Theologisches Arbeiten kann demnach auf
keine der Orte verzichten. Auch wenn die genannten modernen loci theologici alieni
zudem miteinander zusammenhéngen, soll an dieser Stelle konkret auf den locus
theologicus der Kultur geblickt werden, um in dessen Zusammenhang die Moglich-
keit, Literatur als solch einen Erkenntnisort zu verstehen, zu diskutieren.

2.3 DIE KULTUR ALS MODERNER LOCUS THEOLOGICUS

Peter Hiinermann meint, nicht nur allgemein sei die Bedeutung der Kulturen fiir Er-
kenntnis- und Verstindigungsprozesse mittlerweile weitgehend anerkannt.’’” Auch im
Zweiten Vatikanischen Konzil sei die ,,Bedeutung der Kultur fiir den Glauben und
das gliubige Leben*’® ausdriicklich ausgewiesen worden. Besondere Dringlichkeit
hinsichtlich der Frage nach der Vermittlung der verschiedenen Kulturen ergebe sich
insbesondere, da die Kirche — als Weltkirche verschiedene Ortskirchen mit je eigener
kultureller Gestalt umfassend — die Volksreligiositét hinsichtlich der Evangelisierung
nicht aus dem Blick verlieren diirfe, um von einer eurozentrischen, zu einer polyzent-
rischen Weltkirche zu werden.”

Kultur werde als Medium und Kontext verstanden, in dem die Offenbarung Got-
tes den Menschen erreiche:*’ ,Sie ist die Sprache, in der menschliche Vermittlung
und Kommunikation stattfindet. [...] Insofern Kultur jeweils ein ganzes lebensweltli-
ches Symbolsystem umfasst, ist die Theologie im Ganzen gefordert, sich auf Kultur
zu beziehen.“*' Theologie trete durch den locus alienus der Kulturen in einen Aus-
tausch mit den akkumulierten Erfahrungen und Erkenntnissen anderer Kulturrdume.
AuBerdem: ,,wird die Glaubens- und Verkiindigungssprache mit den gegenwértigen

36 Hiinermann 2003, 225.

37 Vgl. Hiinermann 2003, 229.

38 Hiinermann 2003, 230.

39 Vgl. Hiinermann 2003, 230, 232. Die Bedeutung der Volkskulturen (Vgl. EG Nr. 68, 90,
115, 122-126) und auch der Stadtkulturen (Vgl. EG 71-75) fiir die Inkulturation des Glau-
bens betont auch Papst Franziskus in EVANGELIUM GAUDII. Auch in LAUDATO SI spricht er
die Bedeutung von Kultur an, hier in Bezug auf die Lésungen der 6kologischen Krise: Man
miisse auf die verschiedenen kulturellen Reichtiimer der Volker auf Kunst und Poesi sowie
das innerliche Leben und die Spiritualitit zuriickgreifen (Vgl. LS 63) und in einer ,,mutigen
kulturellen Revolution® (LS 114) voranschreiten.

40 Vgl. Hinermann 2003, 230f.

41 Hiinermann 2003, 230, 231f.

14.02.2026, 13:43:25. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

414 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Verstehensbedingungen der Menschen konfrontiert und der Blick fiir die kulturellen
Voraussetzungen der jeweiligen theologischen Sprachgestalten gescharft.«*

Den ,,Fragekomplex des Verhiltnisses von Theologie und Glauben zur Welt und der
Gegenwartskultur“? bedenken neben Hiinermann* viele weitere Theologen, er wur-
de nur exemplarisch fiir diesen kurzen Ausblick gewéhlt. Eine ndhere Beschiftigung
mit dem Themenfeld Theologie und Kultur wird an dieser Stelle ausgeklammert.
Kurz sei lediglich auf einige Namen und Begriffe hingewiesen: So ist auf katholi-
scher Seite beispielweise Edward Schillebeeckx (1914-2009)* zu nennen, der sich
auf Marie-Dominique Chenu®*® (1895-1990) stiitzt. Allerdings kommt der Begriff
,,Theologie der Kultur* auf katholischer Seite kaum vor, eher wird die Thematik un-
ter der Bezeichnung ,,Kontextuelle Theologie® oder ,,Regionale Theologien“ aufge-
griffen.’’ In der evangelischen Theologie ist der Begriff ,, Theologie der Kultur so-
wohl mit dem theologischen Entwurf Paul Tillichs (1886-1965), als auch mit dem so
genannten ,Kulturprotestantismus“** verbunden. Als Begriinder einer protestanti-
schen Kulturtheologie gilt F.D.E. Schleiermacher (1768-1834).*

All den Arbeiten der genannten Theologen liegt ein bestimmter, teilweise unter-
schiedlich verstandener Kulturbegriff zugrunde. An dieser Stelle wird Kultur be-
stimmt als das System {iberlieferter Moglichkeiten zur Gestaltung der Endlichkeit des
Menschen im Kontext des menschlichen Strebens nach vollendeter Selbstgestal-
tung.® So wurde Kultur im II. Kapitel zum Begriff der Weltanschauung definiert.
Dieser Kulturbegriff liegt auch zugrunde, wenn als Ausblick nun diskutiert wird, ob
Literatur so als locus theologicus einzuordnen ist, wie Hiinermann Kultur als einen
solchen Topos bezeichnet.”

42 Hiinermann 2003, 232.

43 Barwasser 2010, 34.

44 Siehe weiterfithrend zur Frage, ob Theologie Kulturwissenschaft ist, auch die Ausfiihrun-
gen von Hiinermann 1999.

45 Vgl. Schillebeeckx 1945.

46 Vgl. Chenu 2003.

47 Vgl. Barwasser 2010, 34.

48 Der Begriff Kulturprotestantismus beinhaltet allerdings unterschiedliche Bedeutungsaspek-
te, zu denen es teilweise auch kritische Anfragen gibt. Siehe hierzu Graf 1990.

49 Vgl. Barwasser 2010, 39.

50 Vgl. Hauser 2004, 36. In THEOLOGIE UND KULTUR nennt Hauser dieses Streben nach voll-
endeter Selbstgestaltung Heilsstreben und fiihrt den Entwurf des Menschen nach Vollen-
dung in ,,Ewigkeit®, ,,Reich“ und ,,An-und-fiir-sich“ weiter aus. Vgl. hierzu Hauser 1983,
40.

51 Hiinermann selbst definiert in der angesprochenen Prinzipienlehre in dem kurzen Ab-
schnitt, der sich mit der Kultur als locus alienus beschiftigt, keinen Kulturbegriff. Er gibt
lediglich ein Zitat Eliots wieder, der Kultur charakterisiert, als die ,,Gesamtform, in der ein
Volk lebt (the whole way of life of a people), von der Geburt bis zum Grabe, vom Morgen
bis in die Nacht und selbst im Schlaf.” T.S. Eliot: Zum Begriff der Kultur, Frankfurt a.M.
1961, 33. Zit. nach Hiinermann 2003, 229.

14.02.2026, 13:43:25. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. JRL im Kontext philosophisch-theologischer Weltanschauungsbetrachtung | 415

Der Bezug von Literatur auf die theologische Locilehre bietet sich auch insofern an,
als die Loci schon bei Melchior Cano nicht einfach als vorliegende Textgestalten be-
trachtet werden, sondern als Textgestalten in denen zugleich der Prozess der gemein-
schaftlichen Produktion bzw. Rezeption im Blick ist. Eine auch pragmatisch orien-
tierte Literaturbetrachtung legt heute etwa auch auf den Gesichtspunkt der Leserlen-
kung bzw. auf Rezeptionsésthetik wert.

2.4 LITERATUR ALS THEOLOGISCHER ERKENNTNISORT

Versteht man Literatur und Kunst als Ausdruck fiir Kultur, als Uberlieferungen fiir
die unterschiedlichen Umgangsweisen mit bzw. die Gestaltung von Endlichkeit des
Menschen, so lésst sich Literatur unter den locus theologicus alienus der Kultur, wie
ihn Hiinermann definiert, subsumieren. Zudem kann man auch Literatur als einen
Ausdruck von Weltanschauung verstehen, wobei die Mdglichkeit einer Weltan-
schauung wiederum von Kultur und dem individuellen Standpunkt bedingt wird.*

Wenn Literatur unter den Topos der Kultur fillt, ist es nicht notwendig, sie als ei-
genen locus alienus zu definieren. Ahnlich argumentiert Knapp, der allerdings ganz
von einer Definition neuer loci alieni absieht, folglich auch den locus der Kultur, den
Hiinermann aus den Schriften des Zweiten Vatikanischen Konzils ableitet, nicht gel-
ten ldsst: ,,Was die auBertheologischen loci betrifft, so wird man hier zuriickhaltend
sein konnen, wenn man den ,Ort° der menschlichen Geschichte in einem entspre-
chend weiten Sinne versteht. Denn dann sind ja die anderen Religionen ebenso mit
eingeschlossen, wie Wissenschaft, Kultur und Gesellschaft.«>

Knapp meint also, diese ,,neuen‘ loci alieni seien im Grunde im ,,Fremdort™ der
menschlichen Geschichte, den Melchior Cano definierte, gefasst. Hiinermann dage-
gen betont die Relevanz moderner loci alieni, die auch inhaltlich konturiert sind. Er
meint, man kénne von keinem der sechs loci alieni — Philosophien, Wissenschaften,
Kultur, Gesellschaft, Religionen und Geschichte — absehen:

,,Die genannten Topoi unterscheiden sich damit von den Loci, die Melchior Cano aufzdhlt. Sie
haben als Lebensgestalten einen alles durchformenden und somit transversalen Charakter. Zu-
gleich aber sind sie inhaltlich konkret konturiert und offenbaren ihre Form nur in den jeweili-
gen Inhalten. Glauben, Glaubensverstindnis und Glaubenspraxis artikulieren sich jeweils in

diesen Dimensionen. Insofern kann theologisches Arbeiten gar nicht von ihnen absehen.

Der Germanist und Philosoph Alois Haas, der in Bezug auf Hans Urs von Balthasars
Theologie von ,,Literaturtheologie spricht, bezeichnet Literatur in diesem Zusam-
menhang tatsdchlich als locus theologicus:

,,Gegeniiber der heutigen Diskussion um Literaturtheologie ist zundchst darauf hinzuweisen,
dass dieser Versuch nichts Ursupatorisches oder unangemessen Missionarisches hat, sondern

52 Siehe hierzu das III. Kapitel sowie Hauser 1983, 40f.
53 Knapp 2012, 471.
54 Hiinermann 2003, 225.

14.02.2026, 13:43:25. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

416 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

schlicht eine immer gebotene Dehnung des offenen christlichen Blicks auf die Kultur realisiert.
Dass Literatur zu einem locus theologicus werden kann, ist christlich gesehen kein Phdnomen
der ,Heimholung* oder ,Taufe* im Sinne einer Vereinnahmung, sondern ganz einfach ein (oft
weithin vergessenes) Datum der christlichen Wahrnehmungspflicht. Der Christ hat alles, was
ihm begegnet, ohne Riicksicht auf eigene oder fremde Befindlichkeiten einzusehen: ,Priift al-
les, das Gute behaltet* (1 Thess 5,21)«>

Ob man nun Literatur unter den Topos der Kultur oder gar der Geschichte einordnet,
die Literatur unter den ebenfalls moglichen locus der Kunst™® subsumiert, allgemeiner
AuBerungen von Weltanschauung als locus theologicus alienus definiert oder gar Li-
teratur als eigenen, inhaltlich konkretisierten Topos in eine Loci-Lehre aufnimmt —
als theologischen Erkenntnisort in einem allgemeineren Sinne kann man sie im Sinne
dieser Arbeit sicher bezeichnen.

Denn qua der hier verwendeten Begriffe von Weltanschauung, Kultur und Stand-
punkt artikuliert Literatur eben jene: Sie zeigt die Weltanschauung eines Autoren, die
Standpunktnahme eines Menschen auf Basis seiner individuellen Erfahrungen, seiner
Ich-Welt, seiner Um-Welt und Mit-Welt, also auch der ihn umgebenden Kultur. Die
Bedeutung der weltanschaulichen AuBerungen eines Autors in der Literatur liegt da-
bei fiir die Theologie darin, dass dieses weltanschauliche Zeugnis eben zum einen die
Menschheitserfahrungen der Vergangenheit, die sich in der Kultur gesammelt haben,
und zum anderen die AufBereinandersetzung mit der Gegenwart reflektieren. Die
Theologie kann in ihr also Gestaltungen des Menschen mit seiner Endlichkeit erken-
nen und daraus Schliisse ziehen fiir ihr eigenes Handeln, fiir die Ist-Situation der von
Theologie und Religion Anzusprechenden, fiir religioses Sprechen bzw. religidse
Sprache in der Moderne und gegebenenfalls in einem ndchsten Schritt fiir die Ver-
mittlung von Glaube.

Mit der Zielperspektive einer weltanschauungsanalytischen Literaturtheologie,
die im letzten Kapitel als Ausblick angesprochen wurde, ist es dabei wichtig, Litera-
tur nicht insofern als ,,eigenstindige[n] Ort theologischer Entdeckungen”’
hen, als dass darin Theologie entdeckt werden kdnne. Kritik an solcher Vereinnah-
mung von Literatur wurde im obigen Kapitel ja bereits benannt.

Hilfreich ist an dieser Stelle eine Unterscheidung, die auf die franzosischen Theo-
logen Marie-Dominique Chenu, der bereits genannt wurde, und Claude Geffré
(*1926) zuriickgeht.™® Chenu verweist auf zwei verschiedene ,,Verstindnismoglich-

keiten des locus theologicus*>: Die lieux théologiques (theologischen Orte) und die

Zu verste-

55 Haas, Alois M.: Zum Geleit. In: Balthasar, Hans Urs von: Apokalypse der deutschen Seele.
Studien zu einer Lehre von den letzten Haltungen. Freiburg: Johannes 1998, XXXI. Zit.
nach Krenski 2007, 11f. Hervorheb. i. O.

56 Alex Stock diskutiert beispielsweise die bildende Kunst als locus theologicus. Siehe Stock
1990.

57 Stock 1990, 181. Der Ausdruck steht im Aufsatz Stocks allerdings in einem anderen Zu-
sammenhang, er bezieht ihn auf die bildende Kunst.

58 Vgl. Knapp 2012, 48.

59 Polak und Jaggle 2013, 686. Hervorheb. i. O.

14.02.2026, 13:43:25. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI. JRL im Kontext philosophisch-theologischer Weltanschauungsbetrachtung | 417

lieux de la théologie (Orte der Theologie).” Theologische Orte sind Erkenntnisquel-
len im Sinne Canos, also autoritative, fiir theologische Argumentation konstitutive
Bezeugungsinstanzen.®' Orte der Theologie dagegen sind ,,Kontexte, innerhalb derer
theologische Erkenntnisse erschlossen, verstidndlich gemacht und aktualisierend aus-
gelegt werden, also Bewidhrungsfelder der Theologie mit einem je spezifischen her-
meneutischen Horizont“*”. Literatur wire demnach als Ort der Theologie, nicht als
theologischer Ort (die Literatur der Heiligen Schriften ausgenommen) einzuordnen.
In ihr konnen theologische Erkenntnisse erschlossen werden — solche Erkenntnisse
werden aber eben aus der Literatur gezogen, sind nicht in ihr angelegt, ansonsten wéi-
re man wieder bei der Vereinnahmung von Literatur als theologisch, die deren Autor
vielleicht gar nicht als solche intendierte. Vielmehr konnen eben in Literatur Weltan-
schauungen entdeckt werden, konkret in Bezug auf die untersuchten Jenseitsreisen
weltanschauliche Auseinandersetzungen mit der Moderne, aus denen dann wiederum
theologische Erkenntnisse iiber die Gegenwart und vielleicht sogar {iber die Zeichen
der Zeit®, auf die das Zweite Vatikanum den Blick lenken wollte, gezogen werden
konnen. Denn:

,Um den ,Zeichen der Zeit® auf die Spur zu kommen, bedarf es zunéchst einer umfassenden
Bestandsaufnahme und Analyse unserer gegenwirtigen Wirklichkeit. ,Es gilt‘, so formulierten
die Konzilsviter, ,die Welt in der wir leben, ihre Erwartungen, Bestrebungen und ihren oft
dramatischen Charakter zu erfassen und zu verstehen® (GS 4). Die Fundamentaltheologie muss
also die Welt von heute ohne Abstriche — im Negativen wie im Positiven — kennen; sie muss
,die Welt der Menschen, das heiflit die Menschheitsfamilie mit der Gesamtheit der Wirklichkei-
ten, in denen sie lebt* (GS 2), in den Blick nehmen, um dann im Glauben das ansprechen zu
konnen, worin sich Gottes geheimnisvolle Gegenwart, oder aber seine Abwesenheit bekun-
det.«**

60 Vgl. Chenu 1977, 45.

61 Vgl. Knapp 2012, 48 und Polak und Jiaggle 2013, 686.

62 Knapp 2012, 48.

63 Zur kirchenamtlichen Verwendung der biblischen Kategorie Zeichen der Zeit sowie einer
Diskussion des theologischen Verstindnisses dieser Kategorie siche Bottigheimer 2012.
Dass die Rede von den Zeichen der Zeit heute oft als verbraucht oder missbraucht wahrge-
nommen wird, aber dennoch von groBler Relevanz ist, zeigt Karl Kardinal Lehmann auf,
siche hierzu Lehmann 2005, 45f. Zu einer ausfiihrlichen Rezeption siehe zudem Hiiner-
mann und Hilberath 2006.

64 Bottigheimer 2012, 17.

14.02.2026, 13:43:25. [ —



https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839446836-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

