ANALYSEN UND BERICHTE

Interne Kollisionsnorm und traditionelles Recht im Spannungs-
feld kulturellen Wandels: "The Case" S. M. Otieno!

Von Ralph Schuhmann

I. "The Case"2

Kein Ereignis hat die kenianische Offentlichkeit im Jahre 1987 derart elektrisiert wie der
Rechtsstreit um den Korper eines Toten. Das Schicksal des verstorbenen S. M. Otieno
beherrschte als "S. M. Otieno Case", oder kurz "The Case", in der ersten Hilfte des Jahres
die gesamte offentliche und private Diskussion. Mehrmals trieben Urteilsverkiindungen in
dieser Sache Tausende auf die StraBe, muBte riot police vor den Law Courts und in der
Innenstadt Nairobis aufziehen3, wurde die Befiirchtung von Unruhen laut. Die allgemeine
emotionale Betroffenheit zeigte, daB die mit den Rechtsfragen des Falles zu Tage tretenden
sozialen und kulturellen Streitpunkte in selten gesehenem MaBe alle ethnischen und sozia-
len Gruppen bewegten.

Was war geschehen?

Am 20. Dezember 1986 verstarb in Nairobi der bekannte Strafverteidiger Silvano Melea
Otieno im Alter von 55 Jahren. Sein Lebensweg war typisch fiir die kenianischen Eliten der
ersten Generation. Als Angehoriger der Luo-Volksgruppe wuchs er im Stammland seines
Klans, der zahlenmiBig bedeutenden Umira Karger, im Siaya District am Lake Victoria

1 Wichtige Einblicke verdankt der Autor einem Symposion "Death, Burial and Society: Social,
Cultural and Legal Perspectives” der Faculty of Law, University of Nairobi am 18. Juli 1987. Drei
anldflich des Seminars vorgelegte Thesenpapiere wurden nachfolgend beriicksichtigt: D. Okoth-
Okombo, Semantic Issues in the S.M. Otieno Case; S.C. Wanjala, Intemal Conflict of Law and the
Question of Burial: Some Reflections on the S.M. Otieno Case; Okech-Owiti, The S.M. Otieno
Case: Some Socio-legal Problems.

2 Die bisher einzige Verdffentlichung zu diesen Vorfillen ist eine Sammlung der in den Zeitungen
Daily Nation bzw. Sunday Nation hierzu erschienenen Artikel: Sean Egan (Ed.), S. M. Otieno,
Kenya’s unique Burial Saga, Nairobi 1987.

3 Vgl. Egan (Anm. 2), insbes. S. 10 f., 112, 119, 172, 179 f.

245

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf, verlieB jedoch mit 21 Jahren seine Heimat, um in Bombay Rechtswissenschaft zu
studieren. Nach seiner Riickkehr aus Indien zog er in das gut 500 Kilometer von seinem
Geburtsort entfernte Nairobi, erdffnete dort eine Anwaltskanzlei und heiratete im Jahre
1963 Virginia Edith Wambui, Tochter einer angesehenen Kikuyu-Familie. Die Ehe war
nach zweijihrigem Zusammenleben unter dem Marriage Act4 und ohne die traditionellen
Hochzeitszeremonien geschlossen worden. Im Jahre 1979 erwarb Otieno ein Haus in
Langata bei Nairobi und spiter gemeinsam mit seiner Frau eine Farm in Upper Matasia bei
Ngong, einem Vorort der Hauptstadt. In Langata fiihrte er bis zu seinem Tod das Leben
eines urbanen Kosmopoliten, bekannte sich zum Christentum und pflegte einen westlichen
Lebensstil. In den letzten zwanzig Jahren unterhielt er nur losen Kontakt zu seiner Heimat
und den dort lebenden Verwandten. Das Ehepaar lieB seinen Kindem eine westlich
geprigte Erziehung zuteil werden und schickte vier von ihnen zum Studium in die USA.
Mit den Sitten, religiésen Gebriuchen und der Sprache der Luo sind sie nicht vertraut.

Bald nach dem Ableben Otienos brachen zwischen der Witwe einerseits und seinem Bruder
und der Klan-Organisation andererseits Meinungsverschiedenheiten dariiber auf, wo der
Verstorbene zu begraben sei und wem das Recht zur Entscheidung dieser Frage zustehe.
Wihrend die Witwe die Bestattung auf der gemeinsam erworbenen Farm in Upper Matasia
wiinschte, bestanden Klan und Verwandte auf einer Beisetzung in Nyamila Village im
Siaya District, dem Land ihrer Vorviter. Nachdem mehrere Vermittlungsversuche, unter
anderem durch ein Parlamentsmitglied, gescheitert waren, wandte sich die Witwe an die
Gerichte, um ihre Vorstellungen durchzusetzen.

Mit Schriftsatz vom 30. Dezember 1986 beantragte sie vor dem High Court den ErlaB einer
injunction, die dem Bruder des Verstorbenen, dem Antragsgegner zu 1, und dem Fiihrer des
Umira Kager Klans, dem Antragsgegner zu 2, untersagt, den Toten aus dem Nairobi City
Mortuary zu entfernen. Diesem, auf beeidigte Erklirungen (affidavits) gestiitzten Begehren
gab das Gericht am selben Tag durch den Einzelrichter Shields J. statt, der dariiber hinaus
feststellte, daB allein die Antragstellerin zum Besitz der Leiche und zur Bestimmung des
Ortes der Beisetzung berechtigt sei. Die von den Antragsgegnern einen Tag spiter anhéngig
gemachte und auf counter-affidavits gestiitzte counter-injunction wies er am 5. Januar 1987
zuriick.

Hiergegen legten die Antragsgegner Widerspruch zum Court of Appeal ein.5 In der miind-
lichen Verhandlung wurden die unterschiedlichen Rechtsstandpunkte erstmals mit voller
Deutlichkeit ersichtlich. Die Witwe vertrat die Auffassung, im vorliegenden Fall sei von

4 Cap. 150, Laws of Kenya.

5 Im Verlaufe des Rechtsstreits wurden noch weitere Antrige auf ErlaB einer injunction verhandelt,
zudem lehnte die Klidgerin das Gericht einmal wegen Befangenheit ab. Diese Verfahren blieben fiir
den ProzeBausgang jedoch ohne Bedeutung.

246

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.66 Law of Succession Act® auszugehen. Diese Vorschrift statuiert, daB die Ehefrau eines
Verstorbenen bei der Bestimmung der Person des NachlaBverwalters (administrator)
bevorzugt zu beriicksichtigen ist. Die Funktion des administrator - so die Witwe - umfasse
jedoch auch das Recht und die Pflicht, tiber Art und Ort der Bestattung zu entscheiden. Da
die Statuten dem traditionellen Recht vorgingen, miisse dieses vorliegend hinter dem Law
of Succession Act zuriicktreten. Gegen diese Ansicht wandten sich die Widerspruchsfiihrer
mit dem Hinweis, fiir den gegebenen Fall sei keine Vorschrift des geschriebenen Rechts
einschligig. Aus diesem Grund komme das subsididr geltende traditionelle Recht der Luo
zur Anwendung, das der Ehefrau des Verstorbenen keinerlei Entscheidungsbefugnisse
hinsichtlich seiner Bestattung einrdume.

Am 8. Januar 1987 hob der Court of Appeal durch eine interim-order beide Entscheidungen
des High Court als substanziell rechtsfehlerhaft auf und untersagte der Witwe, den Toten an
einem anderen als dessen Heimatort bestatten zu lassen, solange iiber die Hauptsache nicht
entschieden sei. Hinsichtlich des gesamten Rechtsstreits ordnete das Gericht eine streitige
Verhandlung vor dem High Court an.”

Das Verfahren fand vor Bosire J. als Einzelrichter statt. Im Mittelpunkt stand vor allem die
im Rahmen der Beweisaufnahme erfolgende Emittlung des einschligigen wraditionellen
Rechts der Luo, die von der Offentlichkeit auf das Lebhafteste verfolgt wurde. Nach sech-
zehn Verhandlungstagen erging am 13. Februar 1987 das Urteil. Bosire J. stellte darin fest,
daB fiir die Frage der letzten Ruhestitte Otienos weder das geschriebene Recht noch das
common law einschligig und daher das traditionelle Recht der Luo heranzuziehen sei.
Dieses weise der Witwe und dem Bruder des Verstorbenen - also der Kldgerin und dem
Beklagten zu 1 - gemeinsam das Recht zu, fiir die Bestattung des Toten Sorge zu tragen
und den Ort seiner Beisetzung zu bestimmen. Da sich die Parteien in der Vergangenheit
jedoch als nicht konsensfihig erwiesen hitten, ordnete Bosire J. die Bestattung Otienos in
dessen Heimatgemeinde an.8

Gegen dieses Urteil legte die Kldgerin Berufung beim Court of Appeal ein. Thren Anspruch
stiitzte sie nun nicht mehr auf das geschriebene Recht, sondern auf common law, das die
Anwendbarkeit des traditionellen Rechts ebenfalls auszuschlieBen vermag. Nach zehn Ver-
handlungstagen erging am 15. Mai 1987 die Entscheidung des Gerichts, in der es das Urteil
des High Court in seinen wesentlichen Feststellungen bestitigte und die Berufung der
Witwe zuriickwies. Abweichend von Bosire J. bestimmte es jedoch, daB der Korper des

6 Cap. 160, Laws of Kenya.
7 Vgl. den Wortlaut des Beschlusses bei Egan (Anm. 2), S. 14 ff.
8  Vgl. den Wortlaut ebd., S. 104 ff.

247

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toten ausschlieBlich an den Berufungsbeklagten zu 1 herauszugeben sei? Mit diesem
Urteil, gegen das kein Rechtsmittel mehr zuldssig war, endete "Kenya’s unique burial
saga"10,

Am 17. Mai 1987, 146 Tage nach seinem Ableben, wurde S. M. Otieno aus dem Nairobi
City Mortuary in seine Heimat iiberfithrt und dort am 23. Mai 1987 zur letzten Ruhe
gebettet.

II. Die rechtlichen Fragestellungen

Im Mittelpunkt des Rechtsstreits stand urspriinglich eine rein legalistische Frage: Nach
welchem Recht - traditionellem oder "modemem"l1 - richtet sich die Beisetzung des
verstorbenen S. M. Otieno? Ihre Beantwortung erfordert die Behandlung verschiedener
rechtlicher Probleme: Geht im Falle einer Kollision das common law oder das traditionelle
Recht vor? Welche Gebriuche sind fiir die Bestimmung des traditionellen Rechts maBge-
bend? Gibt es eine Moglichkeit, sich seiner Anwendung zu entziehen? Sind die Regelungen
des traditionellen Beerdigungsrechts der Luo mit Moral und Gerechtigkeit vereinbar? Diese
duferst kontroversen Rechtsfragen kénnen jedoch nicht losgeldst von den dahinterstehen-
den Kultur- und Wertekonflikten diskutiert werden, durch welche sie ihre besondere
Bedeutung erhalten.

1. Die Position des traditionellen Rechts in der Hierarchie der Rechtsquellen

Wie in den meisten Lindern Schwarzafrikas hat das von den Briten geschaffene pluralisti-
sche Rechtssystem auch in Kenia die Kolonialzeit iiberlebt. Es umfaBt mehrere Kategorien
von Rechtsquellen, die eine unterschiedliche Herkunft habenl12: Das geschriebene Recht
wurde von den Kolonialherren eingefiihrt und nach Erlangung der Unabhingigkeit weiter
ausgebaut. Subsididr hierzu sind das common law, die doctrines of equity und die statutes of
general application heranzuziehen. Beide Rechtssysteme sind fast ausschlieBlich westlich
und insbesondere britisch geprigt. Soweit das geschriebene Recht dies zuldBt und minde-
stens eine Partei Afrikaner ist, gilt das traditionelle afrikanische Recht. Es umfaBt jene
Normen, die sich aus den Gebriuchen der verschiedenen Ethnien Kenias entwickelt haben.

9 Otieno v. Ougo and Siranga; vgl. den Wortlaut bei ebd., S. 173 ff. oder bei Eugene Cotran, Case-
book of Kenya Customary Law, Oxon 1987, S. 331 ff.

10 So der Untertitel der von Egan herausgegebenen Sammlung,

11" "Modem" bezeichnet hier verkiirzend das europiisch geprigte Recht, ohne daB damit eine Wer-
tung impliziert wird. Vgl. zu diesem Problemkreis Brun-Otto Bryde, Rezeption europiischen
Rechts und autozentrierte Rechtsentwicklung in Afrika, Afrika Spektrum 12 (1977), S. 120 ff.

12 Hierzu niher TudorJackson, The Law of Kenya, Nairobi usw. 1970, S. 4 ff.

248

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiir Muslims ist schlieBlich in den gesetzlich vorgesehenen Fillen, bei denen es sich vor
allem um Aspekte des Personenrechts handelt, das islamische Recht anwendbar.

Die sich teilweise iiberschneidenden Regelungsbereiche der verschiedenen Rechtsquellen
werden durch die interne Kollisionsnorm13 der s.3 Judicature Act14 koordiniert, die sie in
eine hierarchische Ordnung bringt:

"(1) The Jurisdiction of the High Court, the Court of Appeal and of all subordinate
courts shall be exercised in conformity with -

(a) the Constitution;

(b) subject thereto, all other written laws, including the Acts of Parliament of the United
Kingdom cited in Part I of the schedule to this Act, modified in accordance with Part IT
of the Schedule;

(c) subject thereto and so far as those written laws do not extend or apply, the substance
of the common law, the doctrines of equity and the statutes of general application in
force in England on the 12th of August, 1897, and the procedure and practice observed
in courts of justice in England at that date;

but the common law, doctrines of equity and statutes of general application shall apply
so far only as the circumstances of Kenya and its inhabitants permit and subject to such
qualifications as those circumstances may render necessary.

(2) The High Court, the Court of Appeal and all subordinate courts shall be guided by
African customary law in civil cases in which one or more of the parties is subject to it
or affected by it, so far as it is applicable and is not repugnant to justice and morality or
inconsistent with any written law, and shall decide all such cases according to substan-
tial justice without undue regard to technicalities of procedure and without undue
delay."”

In der Praxis erweist sich s.3 jedoch als auBerordentlich problematisch, und nicht selten
schafft sie mehr Konflikte als sie 16st. Dies resultiert zu einem Gutteil aus ihrer spezifi-
schen Funktion im Rahmen der kolonialen Rechtspflege. Die Vorschrift diente in erster
Linie dazu, das von den Kolonialherren als unchristlich, primitiv, ethisch minderwertig und
fortschrittshemmend empfundene traditionelle Recht zugunsten des importierten, europi-
isch geprigten Rechts zuriickzudringen.15 S.3 eréffnete hierfiir zwei Wege. Zum einen
rdumt sie in subs.(1) der Verfassung und den Statuten die absolute Prioritit vor den iibrigen

13 Max Rheinstein, Einfiihrung in die Rechtsvergleichung, 2. Aufl, Miinchen 1987, S. 138 spricht
von interpersonaler Rechtskollision. Mit dem Terminus interne Rechtskollision wird hier jedoch
der gebriuchlichen englischen Bezeichnung gefolgt; vgl. AJ.GM. Sanders, The internal conflict
of laws in Botswana, in: Jahrbuch fiir Afrikanisches Recht, Bd. 5, Heidelberg 1985, S. 138 Anm. 5.

14 Cap. 8, Laws of Kenya.

15 Vgl. William B. Harvey, Introduction to the Legal System in East Africa, Kampala usw. 1975,
S. 524.

249

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rechtsquellen und somit auch vor dem traditionellen Recht ein. Zum anderen erméglichte
die repugnancy clause der subs.(2), von der Anwendung des traditionellen Rechts abzuse-
hen, soweit es gegen Gerechtigkeit und Moral verstoBt.

Fiir eine Vielzahl der von s.3 aufgeworfenen Probleme ist zudem ihre fiir die Gesetze der
Kolonialzeit typische Unbestimmtheit verantwortlich, durch welche der Exekutive ein
groBtmoglicher Handlungsspielraum eréffnet werden sollte. So ist insbesondere ungeklart,
ob auch das traditionelle Recht zu den "circumstances of Kenya and its inhabitants” im
Sinne von s.3(1)(c) zihlt. In diesem Fall wire die Anwendung des common law, der doc-
trines of equity oder der statutes of general application ausgeschlossen, wenn sie im Wider-
spruch zum traditionellen Recht stiinden. Ebensowenig herrscht Klarheit dariiber, wie das
Wort "guided" in subs.(2) zu verstehen ist. Allott geht insoweit von drei méglichen Bedeu-
tungen aus16:

"(1) The courts have an unfettered discretion whether to apply customary law or not,
and, if they decide to apply customary law, which rules to apply and with whatever
qualifications they think fit.

(2) Courts have no discretion whether to apply customary law or not...; but in applying
customary law they need not apply it in all its rigour and detail. ...

(3) There isno discretion; courts must apply customary law in cases between Africans,
and they must apply it in its full detail, save for that excluded by the repugnancy and
inconsistency provisions."

SchlieBlich sind Konturen und Gehalt der repugnancy clause praktisch nicht auslotbar, da
sie weitgehend unbestimmt ist und insbesondere der Ausfiillung durch moralische Wertun-
gen bedarf, ohne daB hierfiir ein MaBstab zur Verfiigung steht.17

Angesichts dieser ideologischen Vorbelastung und rechtlichen Vagheit kann es nicht
verwundern, daB8 die mit dem Fall S. M. Otieno befaiten Gerichte s.3 Judicature Act
jeweils unterschiedlich anwendeten und teilweise zu entgegengesetzten Ergebnissen
kamen.

In den am 30. und 31. Dezember 1986 vor dem High Court anhingig gemachten Verfahren
auf einstweiligen Rechtsschutz ging Shields J. ohne weiteres davon aus, da der Rechts-

16 Anthony Allott, New Essays in African Law, London 1970, S. 133.

17 Vgl. Harvey (Anm. 15), S. 522 f.; Ulrich Wacker, Der Konflikt verschiedener Rechtssysteme vor,
wihrend und nach der Kolonialzeit in Kenia, Frankfurt/M. usw. 1976, S. 102 ff.; James S. Read,
Customary Law under Colonial Rule, in: H. T. Morris/J. S. Read, Indirect Rule and the Search for
Justice, Oxford 1972, S. 175 ff.

250

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

streit nach dem Law of Succession Act zu beurteilen sei. Daran ankniipfend fiihrte er in
seinem BeschluB vom 5. Januar 1987 aus:

"Likewise I can see nothing in sub-section 2 of section 3 of the Judicature Act or else-
where in our law which imposes a duty on a personal representative to bury a Luo or a
member of any other tribe in accordance with tribal custom and in the tribal homeland.
Nor, may I say, do I find anything in our law that casts any duty on a personal repre-
sentative to bury a deceased in accordance with the religious ceremonies of any parti-
cular religion. Even if such a duty could be discovered in our laws, I do not see what
legal right or locus standi the defendants have to enforce it."18

Fiir Shields J. barg der vorliegende Fall demnach keine Rechtskollision. Er iiberpriifte
allein das geschriebene Recht, vermochte jedoch keine Bestimmung zu finden, die eine
Beisetzung des Toten in dessen Heimatgemeinde oder gemi den traditionellen Gebriu-
chen angeordnet und damit dem seines Erachtens unzweifelhaften Anspruch der Kligerin
entgegengestanden hitte. Allerdings 148t seine Argumentation vermuten, daB er die
Bedeutung von s.3 in zweifacher Hinsicht verkannte. Eine Vorschrift des gesuchten Inhalts
konnte er in den von ihm untersuchten Gesetzen deshalb nicht finden, weil es sie nicht gibt.
Er hitte sie allenfalls dem - ungeschriebenen - traditionellen Recht der Luo entnehmen
konnen, dessen Anwendung er jedoch nicht in Erwdgung zog. S.3 Judicature Act muBte fiir
seine Bemiihungen erst recht unergiebig bleiben, da es sich bei ihr um eine reine Kolli-
sionsnorm ohne materiellen Regelungsgehalt handelt.

Bosire J. beschritt methodisch einen anderen Weg, der ihn zu dem entgegengesetzten
Ergebnis fiihrte. Er priifte zunichst die in s.3(1) aufgefiihrten Rechtsquellen in der Reihen-
folge ihrer hierarchischen Ordnung. Dabei vermochte er weder im geschriebenen Recht
Kenias noch unter den am 12. August 1897 in England in Kraft befindlichen Vorschriften
einen einschldgigen Rechtssatz zu finden. Insbesondere stellte er die Unanwendbarkeit der
von der Kligerin zur Stiitzung ihrer Position angefiihrten Gesetze fest: s.146(2) Public
Health Actl9, Law of Succession Act und Marriage Act. Sodann wandte er sich dem
common law zu, konnte jedoch auch fiir England keine einschligige Entscheidung ermit-
teln. Hieraus folge fiir ihn zwingend, daB gemiB s.3(2) Judicature Act das traditionelle
Recht der Luo auf den Rechtsstreit anzuwenden war. Auch fiir Bosire J. handelte es sicht
somit nicht um den Fall einer Rechtskollision.

Der Court of Appeal wollte keinem dieser Losungswege folgen. In dem Berufungsverfah-
ren sah er sich daher veranlaBt, zu der Position des traditionellen Rechts in der Hierarchie

18 Vgl. bei Egan (Anm. 2), S. 6.
19 Cap. 242, Laws of Kenya.

251

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Rechtsquellen Kenias und vor allem zu dessen Verhiltnis zum common law grundsitz-
lich Stellung zu nehmen:

"The place of customary law as the personal law of the people of Kenya is comple-
mentary to the relevant written laws. The place of the common law is generally outside
the sphere of personal customary law with some exceptions. The common law is
complementary to the written law in its sphere. Now suppose that exceptionally there is
a difference between the customary and the common law in a matter of a personal law.
First of all, if there is clear customary law on this kind of matter, the common law will
not fit the circumstances of the people of Kenya. That is because they would in this
instance have their own customary laws. ... Then suppose by misfortune that in this
instance those customs were held to be repugnant to justice and morality, and were thus
discarded, there would be the common law to fall back upon, at least in a modified
form."20

Diese Ausfithrungen beinhalten zwei wesentliche Aussagen. Zum einen unterscheidet der
Court of Appeal eine "Sphire” des geschriebenen und eine des traditionellen Rechts, fiir die
er eine jeweils andere Hierarchie der Rechtsquellen feststellt. Wihrend im Geltungsbereich
der Statuten dem comumon law der Vorrang vor dem traditionellen Recht zu geben sei, trete
es im Personenrecht, der Sphire des traditionellen Rechts, grundsitzlich zuriick. Im Falle
einer Kollision zwischen traditionellem Recht und common law geht das erstere somit nicht
immer vor, vielmehr ist je nach der einschldgigen Materie zu differenzieren. Zum anderen
betont der Court of Appeal, dal er das traditionelle afrikanische Recht innerhalb seines
Anwendungsbereichs als Umstand ("circumstance") im Sinne von s.3(1) Judicature Act
ansehe. Hat ein Richter dariiber zu entscheiden, ob "the circumstances of Kenya and its
inhabitants” die Anwendung des common law auf einen personenrechtlichen Sachverhalt
zulassen, muB er demnach zuerst fragen, ob sich insoweit eindeutige Bestimmungen des
traditionellen Rechts feststellen lassen. Ist dies der Fall, kénnen die Regeln des common
law, die doctrines of equity und die statutes of general application nicht herangezogen
werden, es sei denn, das traditionelle Recht wire gemiB der repugnancy and inconsistency
clause unanwendbar. In seinen SchluBbetrachtungen bestitigte das Gericht noch einmal
dieses Ergebnis:

"This court had occasion ... in ... Civil Appeal No 123 of 1985 to caution that the

common law and its applicability must be tempered and adjusted to the circumstances
and views generally held in Kenya."21

20 Vgl.bei Egan (Anm. 2), S. 176.
21 Vgl.ebd., S. 178.

252

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenngleich der Court of Appeal zu der Bedeutung des Wortes "guided” in s.3(2) Judica-
ture Act nicht abschlieBend Stellung nahm, fanden seine Ausfithrungen zu dieser Frage bei
einer sensiblen Offentlichkeit doch groBe Beachtung:

"Under 5.3(2) of the Judicature Act, the courts of the country must be guided by African
customary law provided such law is not repugnant to justice and morality or incon-
sistent with any written law."22

Aus dieser AuBerung und ihrem Kontext ist zu schlieBen, daB nach Ansicht des Court of
Appeal das traditionelle Recht zwingend und in vollem Umfang angewendet werden muB,
solange seine Giiltigkeit nicht durch die repugnancy and inconsistency clause ausgeschlos-
sen ist. Das Gericht scheint somit der dritten der von Allott identifizierten Interpretations-
moglichkeiten des Wortes "guided" zuzuneigen, wonach einrichterliches Ermessen bei der
Anwendung traditionellen Rechts nicht besteht.

Mit seinen Feststellungen zur Position des traditionellen Rechts in der Hierarchie der
Rechtsquellen nahm der Court of Appeal, das hichste Gericht Kenias, zwei entscheidende
Weichenstellungen in dieselbe Richtung vor: die Anerkennung der Prioritit des traditio-
nellen Rechts gegeniiber dem common law, den doctrines of equity und den statutes of
general application im Bereich des Personenrechts sowie eine allgemeine Aufwertung
seiner Rolle innerhalb der kenianischen Rechtsordnung.

2. Die Bestimmung des Beerdigungsrechts der Luo

Mit der Wahl des traditionellen Rechts als anzuwendende Materie begaben sich Bosire J.
und der Court of Appeal auf gefihrliches und weitgehend ungesichertes Terrain. Da es sich
bei dem traditionellen afrikanischen Recht um ungeschriebene, oral tradierte Regeln
handelt, besteht eine besondere Schwierigkeit in ihrer Eruierung und der Emittlung ihres
Inhalts. Im Wege einer umfangreichen Beweisaufnahme identifizierte Bosire J. aus dem
Beerdigungsrecht der Luo folgende hier relevanten Prinzipien:

1) Die Frage, wo ein Mann zu bestatten ist, richtet sich danach, ob er eine eigene Heimstatt
(home) errichtet hat und ob er vor seinem Vater gestorben ist.

2) Ein Luo wird am Ort seiner Heimstatt beigesetzt23, wenn er eine solche gemiB den
traditionellen Riten errichtet und seinen Vater iiberlebt hat.

22 Vgl ebd., a.a.0.
23 DieLuo praktizieren ausschlieBlich die Erdbestattung. Zu ihrer Form vgl. Hans-Egil Hange, Luo
Religion and Folklore, Oslo usw. 1974, S. 18.

253

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3) Verstirbt ein Mann vor seinem Vater, als Junggeselle oder ohne Sohn, oder hat er keine
eigene Heimstatt gegriindet, so muB er nahe der viterlichen Heimstatt an einem Ort bestat-
tet werden, den die Altesten bestimmen.

Am erbittertsten umkampft war in diesem Zusammenhang die Vorfrage, ob es sich bei
Otienos Haus in Upper Matasia um eine Heimstatt im Sinne des traditionellen Rechts
handelte und der Verstorbene somit dort zu bestatten war. Die Auseinandersetzung
konzentrierte sich insbesondere darauf, ob die Luos zwischen einer Heimstatt (home,
dholuo = dala) und einem Haus (house) unterscheiden. Bosire J. wiirdigte die von den
Beklagten beigebrachten Beweismittel dahingehend, daB die Luo nur dann von dala spre-
chen, wenn eine Wohnstitte gemiB einem bestimmten Ritual errichtet worden ist. Dieses
erfordere im wesentlichen:

1) Die Billigung der Griindung einer Heimstatt und des Ortes ihrer Errichtung durch den
Vater oder einen Reprisentanten des Klans.

2) Das Aufsuchen des Bauplatzes durch den Bauherm, seinen Vater - beziehungsweise den
Reprisentanten - und seinen #ltesten Sohn, wobei der Vater einen Hahn und der Sohn eine
Axt tragt.

3) Das Zuriicklassen des Hahnes.

4) Die Riickkehr der drei Personen am folgenden Tag. Die Geeignetheit des Bauplatzes ist
erwiesen, wenn der Hahn noch vorgefunden wird. Dann entfacht der Vater das Herdfeuer.
5) Die Errichtung der benétigten Gebiude, iiblicherweise unter Mithilfe der dorflichen
Gemeinschaft.

Der Verstorbene hatte diese Riten unbestritten nicht vollzogen. Nach der Ansicht von
Bosire J., die der Court of Appeal im Berufungsverfahren teilte, handelte es sich bei der
Wohnung Otienos in Upper Matasia daher nicht um ein dala. Beide Gerichte stimmten mit
den Beklagten iiberein, daB die in den Stddten lebenden Minner der Luo Hiuser (houses),
aber keine Heimstitten (homes) bewohnen. Fiir den Fall ihres Ablebens schreibt das tradi-
tionelle Recht, so Bosire J. in seinem Urteil, jedoch vor:

1) Alle minnlichen Luo, die auBerhalb ihrer traditionellen Heimat leben und dort keine
eigene Heimstatt gegriindet haben, miissen nach ihrem Tod zur Bestattung in das Land ihrer
Vorviter transportiert werden.

2) Die Entscheidung, wo und wie in Luo zu bestatten ist, liegt bei dem Klan, dem der Ver-
storbene angehdrt.

Hiervon ausgehend kamen der High Court und der Court of Appeal zu dem SchluB, da
Otieno grundsitzlich in seiner Heimatgemeinde zu bestatten sei.

Bei der Emittlung des Beerdigungsrechts der Luo folgten beide Gerichte in vollem
Umfang der Beweisfilhrung der Beklagten. Teilweise hat die Klidgerin sich dies selbst
zuzuschreiben, da sie sich ausschlieBlich auf geschriebenes Recht und common law berief
und es versdumte, hilfsweise fiir die Existenz solcher traditioneller Gebriuche Beweis

254

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anzutreten, die ihr Begehren zu stiitzen vermocht hitten. Dennoch bleiben betrichtliche
Zweifel, ob die Gerichte durch die strikte Anwendung des Parteienprinzips der Gerechtig-
keit Geniige getan haben. Zwar ist umstritten, ob einschligiges traditionelles Recht gemiB
ss. 59, 60 Evidence Act24 von Amts wegen zu ermitteln oder von der Partei zu beweisen
ist, die sich auf seine Geltung beruft.25 Angesichts der emotional aufgeladenen Atmo-
sphire, in der die Verhandlung des Falles S. M. Otieno stattfand, und der deutlichen Anzei-
chen fiir eine Préparierung der Beweismittel durch die Parteien wire es jedoch ratsam und
auch zuldssig gewesen, da8 die Gerichte selbst Beweis erheben. So aber bleiben die Fest-
stellungen zum Beerdigungsrecht der Luo mit erheblichen Zweifeln behaftet.

Noch schwerer als dieses Unterlassen wiegt die ungemilderte Anwendung der von den
Gerichten ermittelten Gebrduche der lindlichen Gemeinschaften des Siaya District. Sie
steht im Widerspruch zu zwei wesentlichen Charakteristika des traditionellen Rechts26:
Einmal sind seine Gebote keineswegs absolut, sondern in hohem MaBe flexibel; iiberdies
wandelt es sich mit den sozialen Gegebenheiten, auch wenn es aufgrund seiner in der Ver-
gangenheit weitgehend konstanten Funktionsbedingungen statisch erscheinen mag. Beide
Eigenschaften wurzeln in seiner Funktion als Instrument zum sozialen Interessenausgleich
und damit zur Erhaltung des gesellschaftlichen Gleichgewichts.

In Kenia liegen dem traditionellen Recht die Gebriuche kleiner, iibersichtlicher lindlicher
Gemeinschaften zugrunde, die auf verwandschaftlichen Beziehungen basieren und in sozi-
aler und kultureller Hinsicht bisher relativ statisch waren. Aus diesem Grund erweist es sich
als vergleichsweise konkret, flexibel und unverbindlich.27 Die von Bosire J. und dem Court
of Appeal implizierte Absolutheit der von ihnen festgestellten Gebrauche ist daher realitéts-
fern. Dies zeigt sich schon daran, daB die Luo eine Vielzahl von Arten der Bestattung wie
auch des Sterbens selbst kennen, denn ein bedeutender Mann stirbt zum Beispiel anders als
ein unbedeutender. Entscheidend sind insbesondere Geschlecht, Personenstand, Alter und
Status. Auch muB beriicksichtigt werden, daB eine auBergewohnliche Situation nicht in
jedem Fall eine strikte Rechtsanwendung nach sich zieht. Vielmehr werden die Gebriuche
gegebenenfalls modifiziert, wenn der soziale Friede nur so gewahrt werden kann. Wollte
etwa etwa ein Luo eine dala errichten und Vater, Sohn oder Onkel wiren verstorben, so
wiirden sich die Altesten zusammensetzen und beraten, wie hier Abhilfe zu leisten sei.

24 Cap. 80, Laws of Kenya.

25 Vgl. F. H. Morris, Evidence in East Africa, London usw. 1968, S. 115 ff.

26 Zum folgenden vgl. A. N. Allott/A. L. Epstein/M. Gluckmann, Introduction, in: Max Gluckmann
(Ed.), Ideas and Procedures in African Customary Law, London 1969, S. 9 f.; Allott (Anm. 16),
S. 150.

27 Hier allgemein Gunnar Myrdal, The "Soft State" in Underdeveloped Countries, UCLA Law
Review 15 (1967/68), S. 1119 f.; Niklas Luhmann, Rechtssoziologie, Bd. 1, Hamburg 1972, S.
148 ff.

255

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ebenso wiirde im Falle einer Beisetzung verfahren, wenn der Korper des Verstorbenen
nicht mehr verfiigbar ist, etwa weil dieser ertrank oder in Feindesland getotet wurde.

Die Feststellung traditionellen Rechts wird durch die soziokulturelle Dynamik in Kenia
besonders erschwert. Gebriuche wurzeln in konkreten sozialen Ubungen, die in engem
Bezug zu der ckonomischen, kulturellen und natiirlichen Situation einer Gemeinschaft
stehen. Zudem sind sie eng verwoben mit dem religiosen und sozialen Wertesystem.
Zutreffend stellte Nyarangi J A. in Hassan v. Kamau Transporters fest: "there is always a
purpose for the practice of a custom"28. So erweist sich die Frage des Bestattungsortes fiir
die Luo nicht zuletzt deshalb als bedeutsam, weil im Streitfall ein gewichtiges Indiz fiir das
traditionelle Recht zum Besitz von Land darin gesehen wird, daB die Ahnen dort begraben
liegen. Andem sich die Lebensbedingungen einer Gemeinschaft, so wandeln sich auch die
Gebriuche. Zum Beispiel herrscht in dem dicht bevélkerten Siedlungsgebiet der Luo heute
eine derartige Landknappheit, daB viele Minner ihre Hiitte im Bereich der Heimstatt ihres
Vaters errichten miissen. Mit dieser verinderten Situation ist jedoch auch ein Wertewandel
einhergegangen. Wire eine solche Hiitte frither Bestandteil der viterlichen dala gewesen,
so wird sie heute selbst als dala angesehen. Andere Luo sind wiederum migriert und haben
in ihrer neuen Heimat Hiitten errichtet, die sie als dala bezeichnen, wie etwa in der shugar
belt area am FuBe der Nandi Hills im Kisumu District. Ahnliches gilt fiir das Beerdigungs-
recht, da sich die Wahmehmung von Sterben und Tod wandelt. Bosire J. stellte denn auch
fest, daB viele der ehemals befolgten Riten mittlerweile nicht mehr ausgefiihrt werden.29

Zwar ist nicht geklart, wann und unter welchen Voraussetzungen Gebriuche zu Recht
gerinnen30, doch besteht Einigkeit dariiber, daB sich mit ihnen auch das traditionelle Recht
indert.31 Von besonderer Bedeutung ist dabei der Zeitfaktor. Wihrend man frither, ausge-
hend von der Doktrin des comunon law, wonach Gewohnheitsrecht nur die seit unvordenk-
licher Zeit existierenden Ubungen umfaBt32, hiufig einen "time test” durchfiihrte, haben die
spezifischen Gegebenheiten und Bediirfnisse der afrikanischen Gemeinschaften zu der Ein-
sicht gefiihrt, das traditionelle Recht koénne auch relativ junge Gebriuche reflektieren.33
Ebenso ist der umgekehrte SchluB anerkannt: Gebriuche, die allgemein und iiber einen
lingeren Zeitraum nicht mehr beachtet werden, sind nicht als traditionelles Recht anzuse-
hen.34 Aus der Sicht der Kldgerin hitte somit die Argumentation nahegelegen, die traditio-

28 Das Zitat findet sich im Urteil von Bosire J., vgl. bei Egan (Anm. 2), S. 108.

29 Vgl.ebd., S. 111.

30 Vgl Allott (Anm. 16),S. 154 f.

31 Vgl die Beispiele bei Allott/Epstein/Gluckmann (Anm. 26), S. 10f. und bei Allott (Anm. 16),
S.151f.

32 Ebd,S. 151 ff.

3 Ebd,S. 153ff.

34 Allont/Epstein/Gluckmann (Anm. 26), S. 11f. Hiervon ging auch Bosire J. aus, vgl. bei Egan
(Anm. 2), S. 111.

256

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nellen Konzepte der dala und der Beerdigung wiirden.unter den Luo mittlerweile nicht
mehr allgemein beachtet.

Dieses Problem ist eng verkniipft mit der Frage. welchen sozialen Bezugspunkt das tradi-
tionelle Recht heute hat. Bisher wurde insofern allgemein von dem Stamm beziehungs-
weise von der Ethnie ausgegangen. In Kenia verlieren diese Einheiten jedoch zunehmend
ihre Funktion als kulturelle Klammer, die gegen Ende der Kolonialzeit einsetzende demo-
graphische Dynamik hat dazu gefiihrt, daB viele Kenianer heute auBlerhalb ihrer urspriingli-
chen Heimatregion unter Bedingungen leben, die sich von denen der traditionellen lindli-
chen Gemeinschaften grundlegend unterscheiden. Nach den Feststellungen von Bosire J.
und dem Court of Appeal wiirden auBerhalb des geschriebenen Rechts alle Luo denselben
personenrechtlichen Bestimmungen - und zwar denen der traditionellen lindlichen
Gemeinschaften - unterliegen, unabhingig davon, ob sie als Bauern im ruralen Diaya
District siedeln, in den Slumgebieten Nairobis leben, in die Teeanbaugebiete des Kericho
District migriert sind oder nach einem Hochschulstudium in Ubersee ein westlich geprigtes
Leben in einem der wohlhabenden Vororte der Hauptstadt fiihren. Hieraus folgt eine
rechtspolitische Konsequenz, mit der die afrikanischen Gesellschaften schon in anderem
Zusammenhang schmerzhafte Erfahrungen gemacht haben: So wie das importierte westli-
che Recht die Lebensbedingungen der Nichtprivilegierten, und damit des Gros der Bevél-
kerung, nur unzureichend reflektiert35, geht nun sogar fiir den besonders sensiblen Bereich
des Personenrechts der Bezug zur sozialen Realitit verloren. Fiir die betroffene soziale
Gruppe hat dies eine fatale Folge: Sie wird rechtlos.36 Angesichts dessen stand der Klige-
rin ein weiterer Ausweg offen, und es wire interessant gewesen zu sehen, wie der Court of
Appeal in diesem Fall entscheidet: Anstatt auf geschriebenes Recht oder common law hitte
auch sie sich auf das traditionelle Recht der Luo berufen koénnen, und zwar nicht auf das
der lindlichen Gemeinden des Siaya District, sondern auf das der im Nairobi von 1987
lebenden Luo.

3. Die Moglichkeit der Losldsung vom traditionellen Recht

Uneinig waren die Gerichte auch in der Beurteilung einer weiteren brisanten Frage: Konnte
sich S. M. Otieno durch seine Lebensfithrung dem Geltungsanspruch des traditionellen
Rechts entziehen? Die Ausfithrungen von Shields J. einerseits und des Court of Appeal
andererseits markieren die beiden Pole dieses Problems. Fiir Judge Shields stand die Unan-
wendbarkeit traditionellen Rechts auf den vorliegenden Fall auBer Frage:

35 Vgl.etwa R.N. Holleman, The Trouble-cases and Trouble-less Cases, Law and Society Review 7
(1972-1973), S. 600 f.

36 So Jacqueline Costa-Lascoux, Le droit pénal, I'unité nationale et le développement économique,
Archives de politique criminelle, 1 (1975), S. 93.

257

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"He was a metropolitan and a cosmopolitan, and though he undoubtedly honoured the
traditions of his ancestors, it is hard to envisage such a person as subject to African
Customary Law and in particular to the customs of a rural community."37

Dieser Ansicht trat der Court of Appeal mit der apodiktischen Feststellung entgegen:

"At present there is no way in which an African citizen of Kenya can divest himself of
the association with the tribe of his father if those customs are patrilineal. It is thus clear
that Mr. Otienohaving been born and bred a Luo remained a member of the Luo tribe
and subject to the customary law of the Luo people."38

Diese auf den ersten Blick so eindeutige Aussage des Court of Appeal sorgte unter den
kenianischen Juristen fiir erhebliche Verwirrkung, da die Mdglichkeit der Durchbrechung
des Geltungsanspruchs traditionellen Rechts auBer Frage steht. Zwar wird das Personen-
recht eines Kenianers gemiB s.3(2) Judicature Act durch die traditionellen Gebriuche
seiner ethnischen Gruppe bestimmt, doch gilt dies nicht uneingeschrinkt. Eine Ausnahme
bilden die Aspekte, fiir welche der Gesetzgeber eine zwingende Regelung erlassen oder
dem Betroffenen die Wahl zwischen traditionellem und "modemem" Recht ersffnet hat.
Dies ist beispielsweise fiir den wihrend des Rechtsstreits haufig diskutierten Marriage Act
ebenso wie fiir den Matrimonial Causes Act39 und den Law of Succession Act der Fall.
Selbstdie in anderem Zusammenhang erdrterte s.146 Public Health Act, die es dem Mini-
ster erméglicht, eine Exhumierung zu verfiigen, wenn der Schutz der 6ffentlichen Gesund-
heit dies erfordert, durchbricht den Wirkungsbereich des traditionellen Rechts. Dasselbe
trifft fiir den Law of Domicile Act40 und das den Domizilwechsel regelnde internationale
Privatrecht zu. Schon insoweit kann die Feststellung des Court of Appeal in dieser Allge-
meinheit somit nicht zutreffen.

Zwar haben Bosire J. und der Court of Appeal betont, daB der Marriage Act, der Law of
Succession Act und der Public Health Act im vorliegenden Zusammenhang nicht einschli-
gig sind. Damit ist jedoch nichts dariiber besagt, ob die Willensbetitigung eines Rechts-
subjekts das traditionelle Recht auch auBerhalb dieser spezialgesetzlichen Einbruchstellen
zu derogieren vermag. Der Court of Appeal verneinte diese Mglichkeit, ohne hierfiir eine
Begriindung zu geben.

Die Kontroverse, ob und unter welchen Umstinden die Abwendung von den traditionellen
Lebensformen - insbesondere durch eine Heirat nach "modemem" Recht, das Bekenntnis

37 Egan(Anm. 2),S. 6.

38 Ebd,S. 174.

39 Cap. 152, Laws of Kenya.
40 Cap. 37, Laws of Kenya.

258

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zum christlichen Glauben oder die Annahme eines westlichen Lebensstils - das traditionelle
Recht zumindest teilweise als Personenrecht ausschlieBt, reicht bis in die koloniale Vergan-
genheit zuriick.41 Die Problematik wird dadurch besonders kompliziert, daB sich die Ablé-
sung von den iiberkommenen Lebensformen meist allmihlich und partiell vollzieht. Dies
zeigt sich zum Beispiel an den in den GroBstidten lebenden Migranten. In der ersten Gene-
ration unterhalten sie noch starke Beziehungen zu ihrer Heimatgemeinde, in die sie spiter
einmal zuriickzukehren beabsichtigen. Erst die zweite Generation fiihlt sich als Stidter und
unterliegt zunehmend einer mit der Loslosung von den Traditionen einhergehenden Urbani-
sierung. Angesichts dieser allmidhlichen Umorientierung kann allein aus dem Bekenntnis
zum Christentum oder der Heirat nach "modemem" Recht nicht ohne weiteres geschlossen
werden, daB sich der Betreffende dem traditionellen Recht generell nicht mehr unterstellt
wissen will. Denn viele Kenianer bekennen sich heute zum christlichen Glauben und fiihlen
sich dennoch den Traditionen verbunden. So stellte Bosire J. in seinem Urteil fest, daB die
auch von Otieno befolgten Beerdigungszeremonien der Luo eine Mischung aus autochtho-
nen und christlichen Riten sind.42 DemgemidB fand in der Vergangenheit die christliche
Konfession fiir sich allein ebensowenig Anerkennung als entscheidendes Kriterium fiir die
Bestimmung des Personenrechts wie ein westlicher Lebensstil oder die Heirat nach
"modemem" Recht.43

Dennoch wurde die generelle oder partielle Loslosung vom traditionellen Recht (soge-
nanntes opting out) frither in weitem Umfang auch auBerhalb der gesetzlichen Sonderbe-
stimmungen als prinzipiell méglich angesehen. In den meisten zum comuvnon law-Rechts-
kreis zihlenden Lindemn Schwarzafrikas fanden sich Vorschriften, die einen Wechsel des
Personenrechts anerkannten, wobei manche allein auf den Willen beziehungsweise die
Lebensfithrung des Betroffenen abstellten.44 In einigen Staaten sind diese Regelungen
mittlerweile verschwunden, in anderen haben sie bis heute iiberlebt.45 Auch in Kenia
bestimmte bis zum Jahre 1968 s.5(1)(c) Interpretation and General Provisions Act, als
"African" im Sinne des Gesetzes sei nicht anzusehen:

41 Vgl. insbesondere Coleman v. Shang (1959), G.L.R. 390 (401); Smith v. Smith (1924), N.L.R. 105
(107); Junbe v. Priscilla Nyondo (1911/12), S K.L.R. 160.

42 Vgl. bei Egan (Anm. 2), S. 108.

43 Vgl. Allott (Anm. 16), S. 195 u. 211 ff. sowie Coleman v. Shang und Smith v. Smithin Anm. 41.

44 So in Uganda, Nordnigeria und Kenia; vgl. Allo#t (Anm. 16), S. 194ff. In Nordnigeria bestand
diese Moglichkeit auch hinsichtlich des Strafrechts; vgl. Barbara Huber, Das Recht der T6tungs-
delikte in Nigeria unter vergleichender Einbeziehung verwandter Rechte Afrikas, Baden-Baden
1983, S. 55 ff.

45 In Ostafrika ist die Moglichkeit des "opting out" heute nur noch in Tansania ausdriicklich geregelt;
vgl. 5s.9(2)(b) Judicature and General Application of Laws Ordinance i.V.m. s.2(1) Interpretation
and General Clauses Ordinance und hierzu Allott (Anm. 16), S. 195. Die Schaffung einer Vor-
schrift, die auch auf den Willen des Betroffenen abstellt, fordert fiir Botswana Sanders (Anm. 13),
S. 140.

259

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"any person ... that is not living among the members of any African tribe or community
in accordance with their customary mode of life."46

Aus der Aufhebung dieser Vorschrift kann nun nicht ohne weiteres geschlossen werden, ein
"opting out" sei auBerhalb der gesetzlich explizit vorgesehenen Fille nicht méglich. Viel-
mehr besteht Einigkeit dariiber, daB s.3(2) Judicature Act in beschrinktem Umfang eine
Wahl des maBgeblichen Rechts zuldBt:

"The ... courts shall be guided by African customary law ... so far as it is applicable ...".

Anwendbar (applicable) ist das traditionelle Recht dann nicht, wenn ein Rechtssubjekt sich
in zuldssiger Weise dem modemen Recht unterstellt hat. Anerkannt ist zum Beispiel, da
die Parteien bestimmen koénnen, ob auf einen abzuschlieBenden Vertrag das traditionelle
oder das modeme Recht zur Anwendung kommen soll47 Ebenso wurde von der
Rechtsprechung wiederholt die Giiltigkeit von Testamenten festgestellt, obwohl die jeweils
einschligigen traditionellen Gebriuche ein derartiges Institut nicht kannten.48 Auch auBer-
halb der gesetzlichen Spezialregelungen besteht somit unbestritten die Moglichkeit zu einer
partiellen Loslosung.

Dagegen 1dBt sich nicht mit Sicherheit sagen, ob es in Kenianach wie vor zulissig ist, sich
dem traditionellen Recht generell zu entziehen. Bosire J. hat zu diesem zentralen Problem
nicht ausdriicklich Stellung genommen. Vielmehr setzte er sich unmittelbar mit der Frage
auseinander, ob aus dem ermittelten Sachverhalt geschlossen werden kénne, Otieno habe
sich von der Herrschaft des traditionellen Rechts befreien wollen. Er verneinte dies mit dem
Hinweis, der Verstorbene habe an mindestens drei in seiner Heimat abgehaltenen traditio-
nellen Beerdigungszeremonien teilgenommen, die Ehefrauen seines verstorbenen Bruders
finanziell unterstiitzt, fiir einen Sohn den Brautpreis bezahlt, einen Besitzanspruch auf Land
nach traditionellem Recht geltend gemacht und der in Nairobi anséssigen Wohlfahrtsorga-
nisation seines Klans angehért. Im Hinblick auf einen Zeitraum von mehr als 20 Jahren
erscheinen diese wenigen Umstinde jedoch relativ unbedeutend, und der aus ihnen abge-
leitete SchluB, eine Loslosung von den iiberkommenen Lebensformen habe nicht stattge-
funden, vermag kaum zu iiberzeugen. Dies gilt um so mehr, als zahlreiche Begebenheiten
unberiicksichtigt blieben, die in offenem Widerspruch zu den traditionellen Verhaltensfor-
men der Luo standen: das fiir einen Mann mit dem Status Otienos uniibliche Unterlassen,
eine Heimstatt im traditionellen Sinn zu errichten; der Kauf von Hiusern und Grundstiicken
auBerhalb der Heimatgemeinde; der nach traditionellen Vorstellungen ausgeschlossene

46 Vgl. bei Allott (Anm. 16), S. 194 f.

47 Wacker (Anm. 17), S. 122 ff.; Allott (Anm. 16), S. 215 f.

48 Vgl. ebd., S. 240. Zu beachten ist, daB in Kenia mittlerweile ein Law of Succession Act geschaffen
wurde.

260

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erwerb von Grundeigentum gemeinschaftlich mit der Ehefrau; der fehlende Kontakt seiner
Frau und seiner Kinder zu seinem Klan; schlieBlich die Wahl staatlichen, modemen Rechts
fiir wichtige Bereiche des Personenrechts, wie Heirat, Scheidung und Erbrecht.

Demgegeniiber verneinte der Court of Appeal kategorisch jede Moglichkeit zur Loslosung
vom traditionellen Recht. Im Hinblick auf die gesetzlich vorgesehenen sowie die von der
Rechtsprechung anerkannten Durchbrechungen der Herrschaft des traditionellen Rechts
ging er damit offensichtlich zu weit. Die beabsichtigte Aussage wird jedoch durch weitere
Ausfithrungen erhellt:

"It matters not that the deceased was a sophisticated, urbanised (person, d. Verf.) and
had developed a different life-style. It seems to us quite unsustainable ... that a different
formal education, and urban life-style can affect adherence to one’s personal law."49

Die Feststellungen des Court of Appeal scheinen somit dahingehend zu verstehen zu sein,
daB trotz der partiellen Durchbrechungen des traditionellen Rechts ein generelles "opting
out" unzulidssig ist. Als Luo geboren, blieb Otieno zeitlebens ein Luo und deren Recht
verhaftet.

Mit dieser zentralen Aussage stieB der Court of Appeal auf ebensoviel Zustimmung wie
Kritik. Auch wenn jede Seite gewichtige Argumente fiir sich hat, bleiben die Befiirworter
des Urteils die Erklirung einer paradoxen Konsequenz schuldig. Denn es ist nicht einsich-
tig, warum der Klan die Herrschaft tiber den toten Otieno wiedererlangte, nachdem es ihm
weder rechtlich noch faktisch moglich gewesen war, ihn zu Lebzeiten an seiner rdumlichen
und kulturellen Distanzierung zu hindemn oder den Abtriinnigen in den SchoB der Gemein-
schaft und der Traditionen zuriickzuzwingen.

4. Die repugnancy and inconsistency clause

GemiB s.3(2) Judicature Act ist das traditionelle Recht nur insoweit anwendbar:

"

... as ... it is not repugnant to justice and morality of inconsistent with any written law."

Ein Eckpfeiler in der Argumentation der Kldgerin war ihre Behauptung, das traditionelle
Beerdigungsrecht der Luo widerspreche Gerechtigkeit und Moral. Obwohl einige ihrer
Einwinde durchaus beachtenswert erscheinen, stellte Bosire J. nur kursorisch fest, er kénne
in den ermittelten Gebrduchen keine Anhaltspunkte hierfiir finden. Die tiberkommenen
Riten wiirden heute zum groBen Teil ohnehin nicht mehr vollzogen, und soweit sie obliga-

49 Vgl. bei Egan (Anm. 2), S. 174.

261

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

torisch seien, handele es sich nur um unschuldige ("innocent"”) Briauche. Im iibrigen stehe es
jedem Luo frei, sich der Geltung des traditionellen Rechts zu entziehen - freilich nur in
Ubereinstimmung mit diesem.

Die Entscheidung von Bosire J., die der Court of Appeal bestitigte, wird verstdndlich,
wenn man sich vergegenwirtigt, wie heikel die Anwendung der repugnancy clause im
heutigen Kenia ist. Schon aufgrund ihrer Rolle wihrend der Kolonialzeit ist sie véllig
diskreditiert. Als konflikttrichtig erweist sich dariiber hinaus der Umstand, da8 "repugnant"”
- anders als "inconsistent” - sich nicht auf eine objektive Unvereinbarkeit bezieht, sondern
eine moralische Wertung im Sinne von "widerwirtig, abstoBend" voraussetzt.50 Die groBe
Brisanz des Falles S. M. Otieno resultierte denn auch zu einem erheblichen Teil aus der
Empérung der Luo, daB ihre Lebensfiihrung, ihre Gebrauche und Traditionen einmal mehr
Gegenstand einer moralischen Bewertung durch "Fremde" sein sollten. Zudem sind die
Kriterien "justice" und "morality" in ihrem materiellen Gehalt weitgehend unbestimmt.
Wihrend der Kolonialzeit oriertierten sich diese Begriffe wie selbstverstindlich an den
Wertvorstellungen der weiBen Beamten. Zwar liegt auf der Hand, daB dieser MaBstab
spitestens mit Erlangung der Unabhingigkeit ausgedient hatte. Offen bleibt jedoch, welche
Grundnormen statt dessen mageblich sein sollen, wenn sich eine multikulturelle Gesell-
schaft 6konomisch, kulturell und sozial derart rapide entwickelt wie die kenianische.
SchlieBlich stellt sich generell die Frage, welche Rolle der repugnancy clause neben der
1967 in Kraft getretenen Verfassung noch zukommt, denn deren Katalog der fundamental
rights and freedoms macht sie iiberfliissig und die mit ihrer Anwendung verbundenen Pro-
bleme vermeidbar.

Zwar birgt die inconsistency clause erheblich weniger sozialen Sprengstoff als die
repugnancy clause, doch stand sie in dem Rechtsstreit mindestens ebenso im Blickpunkt
wie diese. Auf sie griindete die Klidgerin ihr zunehmend in das Zentrum der Auseinander-
setzung geriicktes Vorbringen, das traditionelle Recht der Luo diskriminiere die Frauen in
unzulidssiger Weise. Bosire J. und der Court of Appeal verwarfen diese Ansicht mit der
Begriindung, die Rolle der Frau in dem gesellschaftlichen Konzept der Luo verstoBe schon
deshalb nicht gegen das Diskriminierungsverbot der s.82(1) Constitution of Kenya, weil
subs.(4)(b) diese Vorschrift fiir bestimmte Bereiche des Personenrechts, unter denen sie
auch die Beerdigung auffiihrt, eine Ungleichbehandlung ausdriicklich zulasse. Dieses
Ergebnis stieB in breiten Bevolkerungskreisen auf heftige Kritik. Aber auch juristisch
scheint es durchaus angreifbar, denn die Aufzihlung der Diskriminierungsgriinde in
subs.(3) umfaBt nicht das Geschlecht. Zwar erwihnt s.70 Constitution of Kenya, die als
Einfithrungsvorschrift das Kapitel der fundamental rights and freedoms eroffnet, eine

50 Vgl Tredgold S.J. in Tabitha Chiduku v. Chidano (1912-1922) S.R.LR. 55; The standards set out
in the repugnancy clause "should only apply to such customs as inherently impress us with some
abhorrence or are obviously immoral in their incidence." Zitiert nach Harvey (Anm. 15), S. 523.

262

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ungleichbehandlung aus diesem Grund, verweist fiir ihre Anerkennung jedoch auf die
speziellen Verfassungsbestimmungen; aus s.70 allein kann die Zuléssigkeit einer Diskrimi-
nierung jedoch nicht hergeleitet werden.

Aus alledem wird ersichtlich, daB Bosire J. und der Court of Appeal das Einfallstor fiir das
"modeme"” Recht in den Herrschaftsbereich des traditionellen Rechts so weit wie moglich
schlieBen wollten.

III. Die hinter den Rechtsfragen stehenden soziokulturellen Sprengsitze

Den Nichtafrikaner mag es zunichst verwundemn, daB sich an der Auseinandersetzung um
die Bestattung eines Toten eine derart heftige Diskussion entziinden konnte. Tatsichlich
ging es bei dem Rechtsstreit schon bald nicht mehr darum, wo Otieno zu bestatten ist und
wer dariiber zu bestimmen hat. Statt dessen dienten die Gerichtsverfahren als Anla8 und
Gelegenheit, die seit langem schwelenden gesellschaftlichen Konflikte, die aus der Konkur-
renz von traditionellen und "modemen", westlichen Lebensformen resultieren und den
GroBteil der Kenianer heute tief bewegen, endlich einmal 6ffentlich auszutragen. Uberla-
gert und wesentlich verschirft wurde die Auseinandersetzung durch den Umstand, daB mit
der Kldgerin eine Kikuyu gegen die fiir die Luo sprechenden Beklagten stritt. Beide
Ethnien stellen jedoch die michtigsten und die sich am erbittertsten bekdmpfenden Volks-
gruppen des durch den Tribalismus in hohem MaBe destabilisierten Landes.

1. Das Spannungsverhdltnis von Tradition und Entwicklung

Spitestens seit Erlangung der Unabhingigkeit bildet das Verhiltnis von Tradition und
Modernitit die zentrale Frage der gesellschaftlichen Entwicklung Kenias. In Sozietiten, die
sich weitgehend autochthon entwickeln konnten, stehen Tradition und Fortschritt in einer
kontinuierlichen zeitlichen Folge. Obwohl der Begriff des Fortschritts auch dort meist mit
positiven Werturteilen verbunden ist, bezeichnet er zunichst nur eine Verinderung in Rela-
tion zur Vergangenheit. Dagegen wurde den afrikanischen Gemeinschaften wihrend der
Kolonialisierung ein véllig fremdes Gkonomisches, politisches und kulturelles Konzept
aufgezwungen und mit einem kiinstlichen zeitlichen Zusammenhang gekoppelt. Die kolo-
nialen Herren werteten die traditionellen Kulturen als riickstdndig und primitiv ab und prie-
sen die importierten westlichen Lebensformen als fortschrittlichund "modem". Im Bereich
der Rechtspflege wurde diese Primisse insbesondere in der repugnancy clause der s.3(2)
Judicature Act institutionalisiert. Erstaunlicherweise hat in Kenia wie in den anderen
schwarzafrikanischen Lindern die relativ kurze Zeit europdischer Durchdringung fiir eine
Internalisierung jener Bewertung durch die Eliten ausgereicht. Allerdings lieB die Erfah-
rung dieser auch kulturellen Okkupation im BewuBtsein der Afrikaner tiefe Narben zuriick.

263

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vor diesem Hintergrund tritt die paradoxe, jedoch spezifisch afrikanische Dimension der
betrachteten Auseinandersetzung deutlich hervor. So war eine der der Kernfragen des
Rechtsstreits, ob das comunon law, dessen gemeinrechtliche Regelungen teilweise weit ins
Mittelalter zuriickreichen, als Bestandteil des "modemen” Rechts zur Anwendung kommen
sollte oder das "traditionelle" afrikanische Recht, das heiit vergleichsweise junge Rechts-
sitze. Dieses Wertungsmuster beschrinkt sich jedoch nicht auf den juristischen Bereich,
wie das Argument eines der Rechtsanwilte der Klidgerin verdeutlicht: Otieno sei ein fort-
schrittlicher Mann gewesen, denn er habe Shakespeare zitiert.51 Die legalistische Frage, ob
das traditionelle Recht einmal mehr hinter dem "modemen" zuriickzustehen hat, erweist
sich somit nur als Teilaspekt des umfassenderen Problems, ob Gesellschaft und staatliche
Organe in Kenia sich zu einer "eigenen", afrikanischen Kultur oder zu westlicher Lebensart
und westlichen Werten bekennen. Unter Verwendung der iiberkommenen Terminologie
wurde dieser Widerstreit auf die Alternative "Fortschritt oder Tradition" verkiirzt.

Die geschichtlich bedingte besondere Sensibilitit der Kenianer in diesem Punkt verstellt
jedoch nur allzu leicht den Blick dafiir, daB der alte Streit traditionelles oder "modemes"
Recht in vielen Fillen von der sozialen Realitit iiberholt wurde. Die Fortfilhrung der von
den Kolonialherren eingeleiteten Entwicklungen hat mittlerweile 6konomische, politische,
kulturelle und soziale Strukturen entstehen lasse, die fiir eine groBe Bevélkerungsschicht
eine Orientierung an den traditionellen, prikolonialen Lebensformen ausschlieBen. So
leben heute etwa 15 % aller Kenianer in den Stidten oder deren Peripherie52, und bis zum
Jahr 2000 wird sich ihre Zahl auf neun Millionen verdreifacht haben53. Allerdings bedeutet
der Umstand, daB jemand im stidtischen Raum lebt, nicht, da er v6llig urbanisiert und den
Traditionen entfremdet ist. Gerade das Beispiel Otienos zeigt, daB die Stidter der ersten
Generation noch in beiden "Welten"54 leben. Entsprechendes gilt fiir groBe Teile der Land-
bevolkerung, die heute in erheblichem Umfang modemen Einfliissen ausgesetzt ist. Da
weder die westlichen noch die iiberkommenen Lebensweisen der sozialen Realitit jener
Kenianer entsprechen, hat die rapide und abrupte gesellschaftliche Umwilzung zu einer
tiefgreifenden kulturellen und ethischen Verunsicherung und Orientierungslosigkeit
gefiihrt. Aus diesem Grund fiihltesich auch ein derart groBer Teil der Bevélkerung durch
den Rechtsstreit personlich betroffen. Viele muBte die von den Gerichten aufgezeigte
Alternative zwischen einem traditionellen und einem "modemen” Leben jedoch unbefrie-
digt lassen, weil jenes Entweder - oder nur die Randbereiche eines sich zunehmend
verbreiternden Spektrums sozialer Realitit erfat. Hiufig haben sich Lebensumstinde und
Wertvorstellungen von diesen Polen nidmlich erheblich entfernt: Sie sind nicht mehr rein
traditionell und noch nicht tiberwiegend westlich.

51 Vgl. bei Egan (Anm. 2), S. 88.

52 Statistisches Bundesamt, Linderbericht Kenia 1983, Stuttgart usw. 1983, S. 19.

53 So der Permanent Secretary des Ministry of Local Govemment, Daily Nation, 4.7.1987.
54 Vgl. etwa R. Mugo Gatheru, Child of Two Worlds, London usw. 1966.

264

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Rechtskollision und Wertekonflikt

Indem die Gerichte bei der Wahl zwischen dem "modermen” und dem traditionellen Recht
stehenblieben und die als vorrangig erkannten Normen fiir ungemildert und universell
anwendbar erklirten, bewirkten sie schnell eine Polarisation der o&ffentlichen Meinung.
Wihrend sich die iiberwiegende Zahl der Luo mit den traditionellen Gebriuchen identifi-
zierte, die von den fiir die Beklagtenseite auftretenden Zeugen berichtet wurden, ergriffen
viele andere Kenianer die Partei der Witwe und bekannten sich zu den Aussagen des
"modermen” Rechts. Das begrenzte juristische Problem der Kollision von Regelungen
unterschiedlicher Rechtssysteme miindete so in ein frontales Aufeinanderprallen der hinter
diesen stehenden kulturellen Konzepte. In den Mittelpunkt der allgemeinen Diskussion
gerieten dabei vor allem die Bedeutung von Tod und Bestattung, die Rolle der Frau in
Familie und Gesellschaft sowie das Verhiltnis zwischen der traditionellen Autoritit und
dem Willen des Einzelnen. Diese Konfliktpunkte lassen sich auf zwei zentrale soziokul-
turelle Erscheinungen der kenianischen Gegenwart zuriickfilhren. So #duBert sich der
zunehmende Verfall der iiberkommenen Werte und Sozialstrukturen zum einen in dem
Verblassen ihrer religigs-sakralen Basis und zum anderen in der wachsenden Bedeutung
des Individuums und der Kleinfamilie.

Obwohl der Streit um Ort und Art der Beisetzung Otienos nur AnlaB und nicht Kem der
offentlichen Diskussion war, darf die Bedeutung dieses Gegenstandes nicht unterschitzt
werden. Fiir den Afrikaner handelt es sich bei der Bestattung némlich nicht allein um eine
Frage der Pietit, wie dies in der Regel fiir den Europider der Fall sein wird. Vielmehr
kommt dem Korper eines Toten in den animistischen Kulturen Schwarzafrikas eine
ungleich gréBere Bedeutung zu als in den von anderen Religionen geprigten Wertesyste-
men. Wihrend er etwa im Hinduismus als eine Illusion oder nach christlicher Uberzeugung
als "sterbliche Hiille" verstanden wird, die nach dem Tod zerfillt, ist in dem traditionellen
Weltbild der Luo auch die geistige Existenz an den Kérper gebunden. Nach ihrer Vorstel-
lung durchlduft der Mensch verschiedene Stadien, ohne sich in seiner Substanz zu verin-
dern. Die Ubergiinge von einer Daseinsform in eine andere sind dabei von sakraler Bedeu-
tung: Geburt, Initiation, Heirat, Tod. Der Tod bewirkt somit keine Verinderung, sondermn
eine Wandlung, den Ubergang in ein anderes Stadium der Existenz. Ebenso wie vor seiner
Geburt lebt der Mensch auch nach seinem Tod als Geist physisch unter den Lebenden, den
Toten und den noch zu Gebirenden.55 Da mit dem Tod keine véllige Trennung von Kérper
und Geist erfolgt, ist der Kérper des Verstorbenen und damit auch seine Beisetzung in den
afrikanischen Kulturen von betrichtlicher Bedeutung.

55 Vgl. etwa Bernard Moleur, Identité et loi relative au domaine national sénégalais, in: Jahrbuch fiir
Afrikanisches Recht, Bd. 6, Heidelberg 1989, S. 165.

265

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Glaube an die Toten beziehungsweise an die Geister erschopft sich jedoch nicht in der
passiven Anerkennung ihrer Existenz. Sein wesentlicher Kemn liegt vielmehr in der Uber-
zeugung, daB die Toten Macht iiber die Lebenden haben. Aus diesem Grund war der Streit
um Art und Ort der Beerdigung Otienos fiir die Luo nicht nur von philosophischer Bedeu-
tung. Denn wihrend die Kenianer in wachsender Zahl von den traditionellen Formen der
Bestattung abgehen, herrscht unter den in den lindlichen Gegenden lebenden Luo noch
immer die Uberzeugung, der Verstorbene werde seinen Klan heimsuchen, wenn man ihn
nicht in Ubereinstimmung mit den traditionellen Gebriuchen beerdigt.56

Es kann daher nicht verwundemn, daB die Frage, ob ein Verstorbener gemi8 den traditio-
nellen Gebriauchen beigesetzt werden soll oder nicht, die kenianischen Gerichte immer
wieder beschiftigte. GroBe Bedeutung erlangte insoweit die Entscheidung James Apeli v.
Prisca Buluku aus dem Jahre 1980.57 Eine lebhafte &ffentliche Kontroverse hatte 1981
schon einmal der Streit um die sterbliche Hiille des ehemaligen Provincial Commissioner
von Nairobi, John Mburu, ausgelést.58 Ein Jahr spiter stand in dem Rechtsstreit Waundi v.
Jemina derselbe Sachverhalt wie im Fall S. M. Otieno zur Verhandlung, auch dort
entschied der High Court zugunsten einer traditionellen Bestattung.59 Schon im Juli 1987,
einen Monat nach der Entscheidung des Court of Appeal in Sachen Otieno, hatte der High
Court schlieBlich emneut iiber einen derartigen Rechtsstreit zu entscheiden.60

Die am heftigsten umkidmpften Fragen des Rechtsstreits entsprangen jedoch einem anderen
Grundproblem: dem sich wandelnden Verhiltnis des Einzelnen zur traditionellen Lebens-
gemeinschaft. Uber den Zeitraum der letzten drei Dekaden betrachtet 148t die kenianische
Gesellschaft eine zunehmende Verschiebung von einer traditionell-gemeinschaftlichen zu
einer modem-individuellen Orientierung erkennen. Hand in Hand mit diesem Proze8 geht
eine entsprechende Verinderung der soziokulturellen Werte. Besonders deutlich wird dies
in der Auseinandersetzung dariiber, ob die Wohnstitte Otienos in Upper Matasia als seine
Heimstatt im traditionellen Sinn anzusehen sei. Nach dem iiberkommenen Verstindnis der
Luo ist das Errichten einer dala keine personliche, sondemn eine Angelegenheit der
Gemeinschaft. Das Verhalten Otienos und die soziale Realitit Kenias zeigen jedoch, daf3
dieses Konzept heute mitunter schon durch eine den westlichen Vorstellungen angeniherte

56 Von den zahlreichen Zeugenaussagen zu dieser Frage seien hier nur zwei ztiert: "If he is buried in
Ngong, it would be like delivering his body to hyenas and a curse would befall the clan", Egan
(Anm. 2), S. 54; "If a Luo is buried elsewhere other than back home he will haunt people”, ebd.,
S.70.

57 Abgedruckt in Cotran (Anm. 9), S. 231 ff.

58 Carmelina Ngami Mburu v. Mary Nduta, Hellen Amoka and Medical Officer of Health Nairobi,
abgedruckt ebd., S. 237 ff.

59 Die Entscheidungsgriinde sind allerdings nicht bekannt; vgl. das Unteil von Bosire J. bei Egan
(Anm. 2), S. 111.

60 Vgl. Daily Nation, 24.06.1987, S. 32; 25.06.1987, S. 32.

266

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Praxis ersetzt ist, fiir die nicht die Akzeptanz der Lebensgemeinschaft, sonderm emotionale
und damit individuelle Faktoren maBgeblich sind: Heimstatt oder Heimat einer Person ist
der Ort, den sie zu ihrem Lebensmittelpunkt gew#hlt hatund an dem sie sich zuhause fiihit.

Die durch koloniale und postkoloniale Einfliisse ausgel6ste Verselbstindigung des Indivi-
duums gegeniiber der lindlichen Gemeinschaft hat insbesondere dazu gefiihrt, dafl die
Kleinfamilie in vielen Fillen zum priméren persénlichen Bezugspunkt geworden ist und
der Klan zunehmend an Bedeutung verliert. Dies erklért, warum der Streit um den Begriff
des "nichsten Verwandten" (next of kin) die Gemiiter derart erhitzte. Shields J. sprach in
seinem Urteil der Witwe den Kérper des Verstorbenen mit der Begriindung zu:

"... the custody of the remains of a deceased belongs to his personal representative or
next of kin, and ... it is only her or she who has the locus standi to enforce the wishes of
the deceased as to its place or manner of burial."61

Die Miglieder des Klans waren nun nicht etwa nur deswegen aufgebracht, weil das Gericht
ihnen das Recht verweigerte, einen der ihren zu bestatten. Vielmehr konnten sie es nicht
verstehen und noch weniger billigen, daB8 die Witwe eine nihere Angehoérige des Verstor-
benen sein sollte als dessen Bruder.

Nach dem traditionellen Konzept der Luo basiert Verwandtschaft (wat) auf gemeinsamer
Abstammung oder Heirat. Der weitere Kreis der wat umschlieBt einen Kem all’ jener
Angehoriger, die von einem gemeinsamen Ahnen abstammen (anyuola). Da die Luo eine
patrilineare Ethnie sind, gehdren sie zeitlebens der anyuola ihres Vaters an. Eine Frau wird
durch Heirat nur in die wat ihres Ehemannes aufgenommen und bleibt Mitglied der anyuola
ihres Vaters. Nach diesem Verstindnis kann die Ehefrau somit nie eine nihere Angehérige
ihres Mannes sein als ein Blutsverwandter.

Dieses Problem steht in engem Zusammenhang mit einer weiteren, kontrovers diskutierten
Frage: Wer wird nach dem Tod eines verheirateten Mannes Oberhaupt der (Klein-)Familie,
die Ehefrau oder der nichste Blutsverwandte? Die Kligerin vertrat die Ansicht, die Ehefrau
nehme gegeniiber dem Klan insoweit eine vorrangige Position ein. Demgegeniiber stellte
der Anwalt der Beklagten in seiner ersten Erklirung zu dem Urteil des Court of Appeal
noch vor dem Gerichtsgebidude fest:

"The ruling goes a long way to confirm the fact that a woman cannot be the head of an
African family."62

61 Vgl bei Egan (Anm. 2), S. 6.
62 Ebd. S. 181.

267

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wihrend der Beweisaufnahme hatte ein Zeuge die traditionelle Rolle der Frau noch deutli-
cher umschrieben:

"Under Kukuyu customary law, women have no rights on burial."
"Their role is just to place flowers on the grave."63

Diese gravierenden Wertekonflikte werfen eine allgemeine Frage auf, der hier nicht ausge-
wichen werden soll: Welchen Giiltigkeitsanspruch kann das traditionelle Recht heute noch
stellen? Fiir eine Antwort scheinen Entwicklung und Funktionsbedingungen des traditio-
nellen Rechts die wesentlichen Ausgangspunkte zu sein. In seiner heutigen Bedeutung und
Erscheinung ist es Erbe der kolonialen Epoche und durch den Gegensatz zum "modernen”
Recht bestimmt. Wihrend letzteres zunichst nur fiir die Nichtafrikaner und zur Regelung
der fiir die imperiale Macht wichtigen Bereiche galt, fand das traditionelle Recht auf jene
der Exekutive wenig bedeutsam erscheinenden Angelegenheiten Anwendung, die
ausschlieBlich Afrikaner betrafen. Hierdurch sollten im Sinne des Konzepts der indirect
rule Kosten und Konfliktpotential minimiert werden.64 Traditionelles Recht bedeutet
demnach nicht "altes"”, "orthodoxes", sondern "afrikanisches" im Gegensatz zu europii-
schem Recht.65 Mittlerweile leben jedoch viele Kenianer nicht mehr in der hergebrachten
Weise und haben in wachsendem MaBe westliche Werte internalisiert, so daB sich die
ehedem deutliche Grenze zwischen afrikanischen und westlichen Lebensformen und Vor-
stellungen fiir Teile der Bevolkerung zunehmend verwischt und die Wahl zwischen tradi-
tionellem und "modermem" Recht an Bedeutung verliert. Diese Entwicklung wirkt sich
jedoch auch auf die Funktionsbedingungen des traditionellen Rechts aus. Seine Fihigkeit
zur Konfliktlssung beruht auf der Verbundenheit und gegenseitigen Abhidngigkeit in der
landlichen Gemeinschaft, deren Mitglieder unter weitgehend identischen sozialen, nattirli-
chen, wirtschaftlichen und kulturellen Bedingungen leben. In dem MaBe, in dem sich diese
Gegebenheiten im Zuge von Migration, Urbanisierung und intertribaler Verschmelzung
differenzieren und voneinander abweichende Wertvorstellungen hervorbringen, muB8 der
generelle Giiltigkeitsanspruch eines iiberdies starr angewendeten traditionellen Rechts zu
sozialen Spannungen fiihren.

Eine Antwort auf die eingangs gestellte Frage erfordert somit deren Neufassung: Das
zentrale Problem ist heute nicht mehr, ob "modernes” oder traditionelles Recht zur Anwen-
dung kommen soll, sondern welches traditionelle Recht gegebenenfalls einschligig ist. Eine
befriedigende Losung ist jedoch nur zu erwarten, wenn die insoweit iiberholte Semantik
aufgegeben wird: Traditionelles Recht kann und muB auch modeme Entwicklungen reflek-

63 Vgl ebd, S. 97.
64 Vgl.JB. Ojwang, Rural Dispute Settlement in Kenya, Z.L.J. 7-9 (1975-1977), S. 69.
65 Vgl. zu diesem Problem Allott/Epstein/Gluckman (Anm. 26), S. 9.

268

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tieren und gegebenenfalls vor kurzem entstandene Gebrduche umfassen.% Da es auf der
allgemeinen Akzeptanz der betroffenen sozialen Gruppe basiert, bedarf es gegebenenfalls
einer Differenzierung innerhalb derselben Ethnie entsprechend den jeweiligen Lebensum-
stinden. Als Alternative zu diesem Weg bleibt nur die Riickkehr zur gesetzlichen Anerken-
nung der Méglichkeit des "opting out".

IV. Der Fall S. M. Otieno und die Zukunft des traditionellen Rechts in Kenia

Der Court of Appeal stellte in seinem Urteil ausdriicklich fest, daB er die Hierarchie der
Rechtsquellen nicht neu ordnen wolle. Dennoch sind sich die Beobachter einig, daB seine
Entscheidung richtungweisend fiir die Zukunft des traditionellen Rechts ist.67 Schon des
lingeren wird seine Rolle als das zentrale Problem im EntwicklungsprozeB der schwarz-
afrikanischen Rechtsordnungen angesehen.68 Dabei entspricht es der allgemeinen Ansicht,
daB die traditionellen Rechte der verschiedenen Ethnien einerseits und diese und das
geschriebene Recht andererseits sich einander annéhern und die ehedem deutlichen Unter-
schiede zunehmend verschwinden werden.69 Der Rechtsstreit S. M. Otieno und die ihn
begleitende Diskussion bestitigen diese Tendenz in zwei wesentlichen Punkten. Sie zeugen
von der ungebrochenen Bedeutung und Vitalitét des traditionellen Rechts, dem nach Erlan-
gung der Unabhizngigkeit ein rascher Niedergang prophezeit worden war.70 Ebenso bele-
gen sie, da} es in seiner liberkommenen Form von den modemen Entwicklungen zuneh-
mend in Frage gestellt wird und sich in Teilbereichen gar auf dem Riickzug befindet.

Demgegeniiber war der Court of Appeal offenbar der Uberzeugung, der Vereinheit-
lichungs- und IntegrationsprozeB sei noch nicht sonderlich weit gediehen, hielt er doch an
der klassischen Dichotomie traditionelles/'modemes” Recht fest. Zur Uberwindung der
daraus erwachsenden Konflikte regte er eine Kodifikation des Beerdigungsrechts an. Schon
vor der Urteilsverkiindung hatte eine Diskussion dariiber eingesetzt, ob dies notwendig und
sinnvoll sei. Die Mehrzahl der Juristen und der Vorsitzende der Law Society of Kenya
sprachen sich gegen ein solches Vorhaben aus, da die Bevilkerung noch nicht darauf

66 Vgl. Mandan J. in Re Kibiego, 1972 E.A. 179: "Tt would be going back to a medieval conception
to cling to a tribal custom ... which is obviously unsuited to the progressive society of Kenya in this
year of grace. A legal system ought to be able to march with the changing conditions fitting itself
into the aspirations of the people which it is supposed to safeguard and serve."

67 So z.B. Cotran (Anm. 9), S. viii.

68 AN. Allott, Customary Law: Its Place and Meaning in Contemporary African Legal Systems,
J.AL. 9 (1965), S. 82.

69 Vgl. Eugene Cotran, The Place and Future of Customary Law in East Africa, in: British Institute
of International and Comparative Law, East African Law Today, London 1966, S. 91 f.; Allott/
Epstein/Gluckman (Anm. 26), S. 14.

70 AN. Allott, Introduction, in: Cotran (Anm. 9), S. xii.

269

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vorbereitet sei und derartige Konflikte iiberdies selten vorkdmen. Dagegen fand es in Prisi-
dent Moi einen einfluBreichen Fiirsprecher. Er begriindete seine Ansicht vor allem damit,
daB nur auf diesem Weg eine geeinte Gesellschaft geschaffen und ihre tribalistische Zer-
splitterung iiberwunden werden konne.7l Uber eine Realisierung des Projekts ist bisher
allerdings nichts bekannt geworden.

Da ein Eingreifen des Gesetzgebers kaum wahrscheinlich ist, werden die vom Court of
Appeal getroffenen Feststellungen Anwendung und Entwicklung des traditionellen Rechts
bis auf weiteres bestimmen. Somit ist von einer gestirkten Position des traditionellen
Rechts gegeniiber dem comvnon law sowie von einer Bevorzugung der iiberkommenen
Lebensformen und der Zuriickdrangung "modemer"”, westlich geprigter Entwicklungsten-
denzen auszugehen. Andererseits mahnte das Gericht in seinen SchluBbetrachtungen, das
traditionelle Recht werde die ihm zuerkannte Rolle in der kenianischen Rechtswirklichkeit
nur dann behaupten kénnen, wenn es mit den soziokulturellen Verinderungen schritthalte:

"The elders, who are the custodians of African customary law, assisted by the intelli-
gentsia, by the church and other organisations owe it to themselves and to their
communities to ensure that customary law keeps abreast with positive modern trends so
as to make it possible for the courts to be guided by customary laws."72

Im Fall S. M. Otieno wolle der Court of Appeal von dieser "Notbremse" - noch - keinen

Gebrauch machen. In der Zukunft kénnte sie jedoch zu zentrale Vorfrage fiir die Anwen-
dung traditionellen Rechts werden.

7l Daily Nation, 6.07.1987, S. 1.
72 Vgl. bei Egan (Anm. 2), S. 178.

270

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABSTRACTS

Internal Norms of Conflict of Laws and Traditional Law versus Cultural Change:
"The Case" S. M. Otieno

By Ral ph Schuhmann

In 1987 public discussion in Kenya was dominated by the legal dispute about the body of a
dead man: The S.M. Otieno Case. The events once more demonstrated the importance of
death and burial in traditional African society. They also highlighted the dynamics of Afri-
can law and its social bases. African communities are increasingly becoming secularized
and are moving towards an individualistic society in which the authority of family and clan
is under decline. Even the role of the woman in society is beginning to move towards
Western concepts. Finally, the well guarded dogma from colonial days Western = modem
and traditional = primitive is increasingly being questioned. Such social dynamics
challenge the established (Western) system of personal law: Does Western law always
prevail over traditional law? Which meaning does repugnancy clause have today? How has
traditional law to be determined? Is there any possibility of opting out of customary law?
Personal law in Kenya has to find answers to these questions which are in line with social
reality. Otherwise it will meet the fate of other African legal concepts and cease to have any
relevance within the social context.

The Judiciary and Human Rights in Tanzania: Domestic Application of International
Human Rights Norms

By Palamagamba J ohn K abudi

Since the Tanzanian Bi]l of Rights became justiciable on 1st March, 1988, after the expiry
of the suspension period, the courts in Tanzania have positively resorted to applying human
rights standards enunciated in the International Bill of Rights and other international and
regional conventions, in interpreting the Bill of Rights. The Judges in the High Court and
the Court of Appeal have applied with ingenuity a provision in an unjusticiable part of the
Constitution declaring Fundamental Objectives and Directive Principles of State Policy, to
apply international human rights norms in interpreting the Bill of Rights. Article 9 (1) (f) of
the Constitution of the United Republic of Tanzania, 1977 obliges the state authority and its

243

24.01.2026, 16:58:07.



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1991-3-245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

