Die Ruine als Trager der nationalen
téle-histoire im mexikanischen Film

SERGEJ GORDON

Cantan a través de los siglos
las ruinas su cancion.

(JOSE BOHR, CANTO A MI TIERRA)

Une ruine est un accident ralenti.
(JEAN COCTEAU, MON PREMIER VOYAGE)

Unter den emblematischen Orten der Epoca de Oro, der Bliitezeit des mexikani-
schen Films (konventionell datiert von 1936 bis 1959), muss man einen Ortstyp
hervorheben, der eine bedeutsame Referenz fiir prakolumbinische Zivilisations-
formen darstellt. Ein Ort, der auf die télé-histoire' der modernen mexikanischen
Nation verweist und mithin als Monument flir das mesoamerikanische Unvor-
denkliche verstanden werden muss: Die Rede ist hier von der Ruine, und zwar

1 Zum Begriff der télé-histoire vergleiche man Braudel, Fernand: La Méditerranée.
Bd.1. L’espace et I’histoire, Paris: Flammarion 1985, S. 163ff. In seiner kanonischen
Studie begibt sich der franzosische Historiker auf die Suche nach tiberhistorischen und
iiberregionalen Konvergenzlinien innerhalb der mediterranen Region. Zu Braudel als
Schliisselfigur einer topologischen, wenngleich nicht geodeterministischen Historio-
graphie, eignet sich der Aufsatz von Piltz, Eric: »Trigheit des Raums<. Fernand
Braudel und die Spatial Stories der Geschichtswissenschaft«, in: Jorn Doring/Tristan
Thielmann (Hg.): Spatial Turn. Das Raumparadigma in den Kultur- und Sozialwissen-
schaften, Bielefeld: Transcript 2009, S. 75-102.

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 | SERGEJ GORDON

von der archiologischen Ruine oder dem Archéotop?, wie es der mexikanische
Anthropologe Roger Bartra treffend fasst. Mehr als eine bloe Reminiszenz an
die archaischen Wurzeln einer Nation, fungiert die Ruine als architektonisch er-
schlossene Raumeinheit, die einen weiten Schatten in die Zukunft wirft und zur
Durchdringung der Gegenwart herangezogen werden kann. Im mexikanischen
Film lasst sich an der Instrumentalisierung der Ruine als Gedéichtnisort oder
Mnemotop® gut beobachten, wie ein topologischer Sinntréiger eines sowohl hiera-
tischen als auch traumatischen Gedéchtnisses zur Herausbildung des »Gemein-
samen und Ubergreifenden« (J6rn Riisen) einer Gesellschaft beitrigt, ja das Ge-
schichtsbewusstsein konstruiert und ordnet.* Das Nachleben der Archiiotopie im
Sinne eines gegenwartsbezogenen Dialogs mit antiken Zivilisationsspuren tréigt
in erheblichem Maf3e zum Nation-Building moderner Gesellschaften bei.

Es liegt dabei auf der Hand, dass der untersuchte Ortstypus ein sehr geeigne-
tes Auffangbecken fiir kollektive Ursprungsnarrative bietet. Mit Hilfe der kine-
matographischen Inszenierung der Ruine lieBen sich sogenannte foundational
fictions’ illustrieren oder erst konstruieren, erhirten und in seltenen Fillen hin-

2 Bartra traktiert in seiner mythenkritischen Studie zur mexikanischen Identitdt die
prékortesianischen Orte als Archdotope, als Orte, die an den subvertierten Garten
Eden Mexikos und die scharfe zivilisationsgeschichtliche Zéasur im Zuge der Conquis-
ta gemahnen. Bartra argumentiert gegen die vergangenheitsfixierte Funktionalisierung
der mexikanischen Archdotope als Orte der tiberhhten Melancholie. Siehe dazu: Bar-
tra, Roger: La Jaula de la Melancolia — Identidad y metamorfosis del mexicano, Méxi-
co: Grijalbo 1987.

3 Zum Begriff des Mnemotops als einer Erinnerungslandschaft mit identitétsstiftendem
Vergangenheitsbezug, im Riickgriff auf Maurice Halbwachs® Ausfiihrungen zur fopo-
graphie légendaire Paldstinas schreibt Assmann, Jan: Das kulturelle Gedéchtnis,
Miinchen: C.H. Beck 72013 [1992], S.59f. Philologische Operationalisierungen des
Mnemotopie-Begriffs sind enthalten in Pethes, Nicolas: »Mnemotop«, in: Andreas
Mahler/Jérg Diinne (Hg.)(eBook), Handbuch Literatur & Raum, Berlin/Boston: de
Gruyter 2015, Kap. I1.17.

4 Den hier vorliegenden Uberlegungen zur Ruine als gesellschaftlichen Sinntriger lie-
gen Jorn Riisens einschligige Thesen und Reflexionen zu Geschichtskultur, Ge-
schichtsbewusstsein und Selbstthematisierung zu Grunde. Vgl. Riisen, Jorn: »Was ist
Geschichtskultur? Uberlegungen zu einer neuen Art, iiber Geschichte nachzudenken,
in: Klaus FiiBmann/Heinrich Theodor Griitter/Jorn Riisen (Hg.), Historische Faszina-
tion — Geschichtskultur heute, Koln/Weimar/Wien: Bohlau 1994, S. 3-26.

5 Die Rehabilitierung der literarischen Fiktion als nationalen lateinamerikanischen Kitt
findet man im viel diskutierten Beitrag: Summer, Doris: »Foundational Fictions:

When History Was Romance In Latin America«, in: Salmagundi, No. 82/83 (Spring-

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 159

terfragen. Die weitgehend didaktische NutznieBung archédotopischer Drehorte
fiihrte nicht selten zu einer uniformen Traktierung der Ruine und der darin sedi-
mentierten Zeitschichten. Mit wenigen Ausnahmen stellte die Ruine im mexika-
nischen Film also eine geographische und symbolische (eben topologische) Le-
gitimationsgrundlage fiir Homogenisierungsprozesse der kollektiven Identitét
dar. Und das, wohlgemerkt, in einer divergenten und fragilen postrevolutiondren
Gesellschaft.

Mit diesen sozialkonstruktivistischen Pramissen einhergehend soll nachfol-
gend gezeigt werden, wie die Ruine zum haut lieu des Nation- und Memory-
Building in der mexikanischen Kinematographie avancierte und wie anhand der
Ruine ein ortsbasiertes Gedachtnis in filmische Diskurse der gesellschaftlichen
Selbstverstindigung eingeflochten wurde. Aus den zahlreichen Verarbeitungen
der Ruine im mexikanischen Film werden, nach einer Heranflihrung zur Ruine
als Mnemotop, drei paradigmatische Beispiele angeboten, die die Epoca de Oro
historisch rahmen. An der Schwelle zum Boom steht der Prolog von Eisensteins
unvollendetem Pionierwerk Que viva Mexico! (1930) in welchem die télé-
histoire eines urtiimlichen Mexikos sich in der Logik der ewigen Wiederkehr auf
die Gegenwart projiziert findet. In Chilam Balam (1955) wird die Archiotopie
hingegen als ein Ort evoziert, an dem die moderne mestizische Nation Mexikos
aus der Taufe gehoben wird. AbschlieBend scheint in Cascabel (1977) eine Ret-
rospektive auf, die sich nicht nur kritisch mit der (Re-)Konstruktion des histori-
schen Apriori auseinandersetzt, sondern iibergreifend die Bliitezeit des mexika-
nischen Films als eine monumentale Mythenfabrik entlarvt.

Wenn wir die Filmproduktion als alternative »Biographie einer Nation«® verste-
hen, lohnt es sich, den Parcours der Gedédchtnisorte im mexikanischen Film mit
der Untersuchung historisch weit zuriickliegender Zeitradume zu beginnen. Wenn
architektonische Hinterlassenschaften, mit Alexander Kluge und Peter Schamoni
gesprochen, »vom Geiste ihrer Erbauer zeugen«’, kann man die Ruine durchaus

Summer 1989), S. 111-141. Zur historischen Imagination als notwendiges Attribut der
Geschichtsschreibung siche auch Tenorio Trillo, Mauricio: Culturas y memoria:
manual para ser historiador, México: Tusquets 2012, v.a. das Kapitel zur imaginacion
historica, S. 138-181.

6  Anderson, Benedict: Imagined Communities — Reflections on the Origin and the
Spread of Nationalism, London/New York: Verso 1991 [1983], S. 201.

7  Vgl. Brutalitit in Stein (GER 1961, R: Peter Schamoni/Alexander Kluge).

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 | SERGEJ GORDON

als eloquenten Verweis auf die Urgeschichte einer Gesellschaft begreifen. Das
Bewusstsein fiir die télé-histoire ist dabei, um bei Braudel zu bleiben, gleichbe-
deutend mit der Suche nach einer maximalen longue durée, die in den verwitter-
ten Spuren frither Zivilisationen ihr latentes Dasein fristet. Die historische Spu-
renlese bedarf, sofern herkdmmliche Quellen fehlen, anderer materieller Hinter-
lassenschaften — Ruinen als »Signaturen der Vergéngnis«® sind hierbei sehr ge-
eignete, teilweise die einzigen vorhandenen Artefakte fiir rekonstruktive Erinne-
rungsarbeit.

Das Bewusstsein fiir die Ruine als kulturgeschichtliches Phdnomen wird da-
bei, wenn man Hartmut Béhme folgt, erst im Zuge der humanistischen Retro-
spektive und Riickbesinnung auf die Antike emergent.” Die Arbeit an der Ruine
als Versuch, die verlorene Kontinuitidt zur Antike wiederherzustellen, markiert
nebenbei auch die Geburtsstunde der klassischen Archdologie im 18. Jhd., deren
geisteswissenschaftliche Ausldufer und interdisziplindre Derivate neue Reflexi-
onsbdgen im Hinblick auf das ortsgebundene Gedéchtnis oder, allgemein ge-
sprochen, auf ein ausgelagertes Geddchtnis ermdglichen:

»Seit Gelehrte und Kiinstler der Renaissance die Kunst und Architektur der Antike ent-
deckt haben, gibt es die Faszination der Ruinen. An ihnen entwickelt sich historisches
Denken, nimmt die »Archdologie des Wissens< ihren Ausgang. Kunstwissenschaft, Histo-
rie, Altertumskunde, Philologie, ja selbst die Psychoanalyse, die Freud in einem durchaus
nichtmetaphorischen Sinn mit der Archdologie verwandt sicht, arbeiten an Triimmern,
Bruchstiicken, Relikten, Torsi, Fragmenten. Nicht ohne Grund kennzeichnet Michel
Foucault die Arbeit jedes Humanwissenschaftlers als archdologische: die Vergangenheit

insgesamt ist Ruine. Das einst lebendig erfiillte Gehduse vergangener Gegenwart wird

8 Boéhme, Hartmut: »Die Asthetik der Ruinen, in: Dietmar Kamper/Christoph Wulf
(Hg.), Der Schein des Schonen, Géttingen: Steidl 1989, S. 287-304, hier S. 290.

9 Aleida Assmann spricht zwar der »kommemorativen Reise« eine Bedeutung zu, die
sich bis in die antike Gelehrtenreise, etwa zu den Ruinen der Platonischen Akademie,
zuriickverfolgen ldsst. Die ungleich bedeutendere Riickbesinnung auf die Ruine als
generationsiibergreifenden Speicherort datiert sie jedoch, im Einklang mit B6hme, auf
die Renaissance als einer Epoche starker Uberblendungen von Antike und Gegenwart.
(Vgl.: Assmann, Aleida: »How history takes place«, in: Indra Sengupta (Hg.),
Memory, History, and Colonialism: Engaging with Pierre Nora in Colonial and Post-
colonial Contexts. Bulletin of the German Historical Institute London. Supplement 1,
London: German Historical Institute 2009, S. 151-165, hier S. 159).

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 161

durch bloBes Verrinnen der Zeit, durch Vergessen, aber auch durch Verdriingen und Uber-

lagern zur Ruine.«'?

Bohmes Traktierung der Ruine als historisches Palimpsest hat selbstredend auch
fir die Neue Welt Relevanz, denn auch dort war die Ruine eine prominente, in-
terdisziplindr herangezogene Ortskategorie. Der Topos der Ruine (im metaphori-
schen wie auch im urspriinglich-geografischen Sinne) wurde in anthropologi-
schen, historischen, staats- und kulturtheoretischen Diskursen erschlossen. Nicht
zuletzt lyrische Approximationen'' spielten die Ruine in das Bewusstsein der
sich neu formierenden Nationalkollektive, {iblicherweise in Form eines elegisch
nobilitierten locus melancholicus in Korrespondenz zu der, wie es Simmel be-
zeichnet, »kosmischen Tragik«'? — einer in der lateinamerikanischen Ideenge-
schichte rekurrenten Denkfigur, die gemeinhin unter dem Schlagwort ruptura
subsummiert wird.

Im mexikanischen Kontext gilt es das Moment der architektonischen Trans-
kulturation zu bedenken. Die koloniale Bautdtigkeit stand im Hinblick auf Ar-
chéotope zunichst weniger im Zeichen der Anastylose, d.h. der sorgféltigen Re-
konstruktion zerstorter oder zum Zeitpunkt der Conquista bereits verwahrloster
Bauformen, als vielmehr im Zeichen der Rehabilitierung verwitterter Monumen-
te fiir symbolische Akte der territorialen Beméchtigung. In der Regel wurden
dabei die Pyramiden von kleinen santuarios gekront, katholisch geweihten Orten
auf monumentalen, unzerstorbaren Hinterlassenschaften. Neben der Kathedrale
von Mexiko-Stadt, die auf dem Templo Mayor, dem aztekischen hieros topos
schlechthin, errichtet wurde, ist die architektonische Einschreibung der neuen
mexikanischen Souverdne vor allem auch am imposanten Beispiel der Pyramide
von Cholula zu sehen, auf der die verhdltnisméBig kleine »Iglesia de Nuestra
Sefiora de los Remedios« errichtet wurde. Mit anderen Worten haben wir es
hierbei mit einem architektonischen Hybrid zu tun: Auf einem kolossalen histo-
rischen Sockel haben die Konquistadoren ihren in Architektur geronnenen Welt-

10 Boéhme, Hartmut: »Ruinen — Landschaften. Zum Verhéltnis von Naturgeschichte und
Allegorie in den spiten Filmen von Andrej Tarkowskij«, in: Ders.: Natur und Subjekt,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, S. 334-379, hier S. 353.

11 Neben Salomé Urefia de Henriquez, die mit Ruinas (1876) einen epischen Abgesang
auf die koloniale Grandeur der Dominikanischen Republik vorlegt, ist im mexikani-
schen Kontext José Maria Heredia hervorzuheben, der in En el Teocalli de Cholula
(1820) einen wehmiitigen Aus- und Riickblick von der Spitze der Pyramide aus vor-
nimmt.

12 Simmel, Georg: »Die Ruine, in: Ders.: Jenseits der Schonheit. Schriften zur Asthetik
und Kunstphilosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008 [1919], S. 34-41, hier S. 34.

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 | SERGEJ GORDON

geist inthronisieren konnen. Diese Form der kolonialen NutznieBung der Ruine
fiir eigene Ewigkeitsgesten ist eine Art topologisches Recycling und zeitigt ein
sehr anschauliches, materialisiertes Exempel der Warburgschen Einverleibung.'3
Nebenbei haben wir es hier mit einer treffenden Allegorie fiir die epistemologi-
sche Bruchlinie in der Neuen Welt zu tun: Die architektonische Verwerfung
markiert die »kosmische Tragik«, die Georg Simmel in der Ruine vorfindet in
Form einer markanten epochalen Zisur. Die Monumente aus prakolumbinischer
Welt werden profaniert und der bestehende Kosmos ins Chaos gestiirzt.!* Die
Ruine bleibt jedoch als unausloschliches Denkmal zuriick und wird erneut sakra-
lisiert, jetzt aber im Zeichen einer neuen Kosmologie. Das Moment der kulturel-
len Uberblendung, bei dem Prozesse der Topoklastik und Topogenese Hand in
Hand gehen, markiert einen Ursprungsort des Mestizentums und versieht die Ru-
ine mit der Logik einer traumatischen Matrix des modernen Mexikaners, wie wir
nachfolgend am Filmbeispiel Chilam Balam in plakativer Weise vorgefiihrt fin-
den.

Es lohnt sich eine weitere Besonderheit, eine Art topologische Eigengesetzlich-
keit der Ruine den Filmbesprechungen vorauszuschicken. Die Ruine als Mahn-
mal eines verschollenen Legats oder des Epistemizids ist, gerade weil sich viele
Kontroversen um den Topos ranken, zu einem langlebigen Kristallisationspunkt
kollektiver Identititen geworden, zu einem kulturellen Totem, an dem sich Dis-
kurse der Selbstverstindigung und Selbstbestimmung entziinden. Die kollektive
souci de soi erhebt die Archdologie in Anbetracht der Ruine zu einer Leitdiszip-
lin samt der neueren psychoanalytischen und kulturanthropologischen Derivate,
die Michel Foucaults Beitrdge in den Geisteswissenschaften verankert haben.
Blicken wir konkret auf die Ruine in Prozessen des mexikanischen Nation-
Building, miissen wir dariiber hinaus auf die beredte Uberschneidung staatsbil-

13 Zur kolonialen Praxis der kulturellen Kannibalisierung und Totemisierung mortifizier-
ter Bauobjekte stellt Wyss (2012) stichhaltige Uberlegungen in Anlehnung an War-
burg und Freud an. Siehe: Wyss, Beat: »Vasari, der Etrusker. Totemismus und kultu-
relle Identitdt«, in: Peter Greimer/Michael Hagner (Hg.): Nachleben und Rekonstruk-
tion. Vergangenheit im Bild, Miinchen: Wilhelm Fink (eikones) 2012, S. 95-110.

14 Zur kulturgeschichtlichen Dynamik der Profanation und Sakralisierung von Orten
eignet sich nach wie vor die ambitionierte, kultur- und religionsiibergreifende Studie
Eliade, Mircea: Cosmos and History — The Myth of Eternal Return, New York: Har-
per & Brothers 1954.

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 163

dender Prozesse mit einer Bliitezeit der archdologischen Tatigkeit im postrevolu-
tiondren Mexiko hinweisen.

Abbildung 1: Der verlassene, in sich ruhende Tempel von Kukulcan in
seinem natiirlichen Zustand des »accident ralenti« (Jean Cocteau), eines
Unfalls in Zeitlupe vor der Rekonstruktion, aufgenommen im Jahr 1860
von dem franzésischen Archdologen und Neue-Welt-Enthusiasten Désiré
Charnay.

Quelle: Lerner, Jesse: »Chichén Itza: Ruinas en Construcciong, in: Dimension
Antropoldgica, Cristal Bruiiido, Vol. 42, 165-187, hier S. 170.

Zur Illustration der postrevolutiondren Sinnpflege am Phédnomen der Archéoto-
pie kann die Rekonstruktion der Kukulcan-Pyramide Pate stehen, ein Bauwerk,
das ohnehin einen sehr prominenten Platz unter den mexikanischen Archdotopen
einnimmt und in den ersten beiden nachfolgend besprochenen Filmbeispielen zu
sehen ist. Als Teil der verlassenen Maya-Stadt Chichén Itza ruhte der Tempel,
den die Spanier bereits verlassen vorgefunden und auf die schlichte Bezeichnung
»El Castillo« umgetauft hatten, tiber viele Jahrhunderte im Zustand der Verwitte-
rung und Uberwucherung, schwer zuginglich im Urwald der Halbinsel Yukatan,
wie es die Fotoaufnahmen sporadischer Expeditionen bezeugen (Abbildung 1).

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 | SERGEJ GORDON

1923 beauftragte das reformierte mexikanische Kultusministerium die Car-
negie Institution of Washington zur archéologischen Aufbereitung der Stitte. Die
UmbaumafBnahmen wurden in einer Zeit vorgenommen, in der die postrevoluti-
onidre Sehnsucht nach nationaler Einheit und das Traditionsbewusstsein in Mexi-
ko wieder Konjunktur hatten. Bei den nachfolgenden Arbeiten, die erst 1944
vollendet werden konnten, wurde der Ruine die Simmelsche Natiirlichkeit eines
urwiichsigen Verfalls genommen.!® Hierzu #uBert der mexikanische Kulturan-
thropologe Qetzil Castafieda folgende Kritik:

»In eighteen years of cutting, chopping, digging, sifting, drawing, measuring, writing,
painting, photographing, and cleaning, the archaeologists — Mexican, Anglo, and Yucatec
North Americans — literally peeled back the jungle growth to carve out of, and inscribe in,
puro monte their visions of the Maya. With hundreds of Maya workmen [...] the archae-
ologists created ruins, ruins in ruins, and ruined ruins. This »foundational act« was the ritu-
al and originary reenactment of the scientific cosmovision of early-twentieth-century ar-
chaeology that created — out of the chaos of the profane and »undifferentiated«< space of the
everyday, that is, out of earth, stone, paper, and ink — the sacred and ordered space of

modern ruins.«'°

Das Ergebnis des archdologischen Eingriffs war eine ruinierte Ruine, wie Cas-
taiiedas Scheintautologie lautet, eine Ruine also, die ihrer Natiirlichkeit beraubt
wurde und ihre Signatur der Verginglichkeit einbiilen musste im Tausch gegen
ein publikumsfreundliches, historisches Spektakel, analog zu den im archdologi-
schen Fieber des 19. Jhd. instandgesetzten Monumenten der europédischen Anti-
ke.

Einst der sukzessiven Aufhebung geweiht, wird die Ruine auf den ersten
Blick in dem Schwebezustand der Verwitterung fixiert. Tatséchlich wird die ar-
chitektonische Dysfunktionalitdt der Ruine jedoch iiberfiihrt in neue, selbstbild-
prigende Funktionen im kommerziellen Schliissel. Die modernisierte Pyramide
von Kukulcan strahlt nach der Rekonstruktion eine andere Aura aus, denn die
moderne Sakralisierung schreitet mit der Logik eines historischen Spektakels
einher, das die »unfassbaren Gewissheiten«!” des mexikanischen Ursprungs an
sich bindet. Der rehabilitierte Status des hieros topos im Dialog mit der Vergan-

15 Vgl. G. Simmel: »Die Ruinex, S. 35f.

16 Castafieda, Quetzil E.: »The Aura of Ruins«, in: Gilbert Joseph/Anne Rubenstein/Eric
Zolov (Hg.), Fragments of a Golden Age. The Politics of Culture in Mexico Since
1940, Durham: Duke UP 2001, S. 452-467, hier S. 455.

17 Iser, Wolfgang: Das Fiktive und das Imaginire, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993
[1991], S. 506.

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 165

genheit versieht die Archédotopie zwar wieder mit jener Bewandtnis der »topo-
graphischen Anomalie«'8, die das historische Bewusstsein schult, ja geradezu
herausfordert — diesmal jedoch in didaktischer Aufbereitung unter staatlicher
Aufsicht.!'® Mit der Pyramide von Kukulcén als eine Art Inbegriff und Motiviko-
ne mexikanischer Ruinen, wird das Phédnomen des pridkolumbinischen Monu-
ments zu einem Sinnbild einer monumentalen Urgeschichte und zwar mit all den
Problemen, die Nietzsche in seinen unzeitgemiflen Betrachtungen der »monu-
mentalischen Historie« zuschreibt, allem voran die Verwischung der Grenzen
zwischen Geschichte und mythischer Fiktion sowie der fatale, allzu verklarende
Imitationseifer.?

Wenn die Ruine nun als Triger einer ohnehin schwach determinierten #é/é-
histoire verstanden werden muss, ist das Nachleben der aufbereiteten Ruine in
historischen, aber vor allem auch populédrkulturellen Diskursen von einer gera-
dezu zeitresistenten Hartnickigkeit. Doch welche Art von Gedéchtnis wird an-
hand der télé-histoire in Mexiko konstruiert? Kann man bei dem Phénomen der
télé-histoire tatsachlich noch von einer belastbaren, historiographisch flankierten
Perspektive sprechen? Oder spielt hier die Dimension einer spekulativen, my-
thisch iiberformten popular memory eine ungleich groBere Rolle? Mit Eliade
lasst sich zeigen, dass sich im Ort der Ruine die Mythisierung der Geschichte in
paradigmatischer Klarheit vollzieht: jahrhundertealte Zeitschichten werden in

18 B. Anderson: Imagined Communities, S. 170.

19 Heute sind es iiber 2000 offiziell angemeldete archdologische Stitten in Mexiko, die
sich unter dem Protektorat der INAH befinden, dem Dachverband fiir Anthropo- und
Archéologie in Mexiko. Die Zahl ist dabei steigend, denn in Zeiten einer »Hypertro-
phy of Memory« (Huyssen, Andreas: Present Pasts. Urban Palimpsests and the Poli-
tics of Memory, Stanford: Stanford UP 2003, S. 3), in der »ére de la commémoration«
(Nora, Pierre (Hg.): Les lieux de mémoire IIl: Les France, 3. De I’archive a
I’embleme, 3 Béinde., Paris: Gallimard 1992, S. 977-1012) ist die Vermarktung archi-
ologischer Stitten zweifelsohne ein lukratives Geschéft.

20 Vgl. Nietzsche, Friedrich: »Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir da Leben, in:
Ders.: Kritische Studienausgabe in 15 Biinden, Band 2, Miinchen: dtv 21988 [1967], S.
243-334, hier S. 258-265. Im mexikanischen Kontext werden Nietzsches geschichts-
philosophische Betrachtungen bei Gonzalez, dem Vater der mexikanischen Microhis-
toria, rezipiert und mit der treffenden Kategorie einer historia de bronce (Gonzalez,
Luis: »De la multiple utilizacion de la historia«, in: Carlos Pereyra/Luis Villoro/Luis
Gonzalez/et al. (Hg.), Historia, ;Para qué?, Siglo XXI: Mexiko D.F. 212005 [1980], S.
53-74, hier S. 64,ff) enggefiihrt. In jiingster Zeit rekurriert v.a. Tenorio Trillo (Cultur-
as y memoria) auf Nietzsche bei seinen Reflexionen zur mexikanischen Historiogra-
phie.

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 | SERGEJ GORDON

der Ruine nidmlich auf mythologische Verstehensebenen verlagert, auf Ebenen
also, die das Gebot der chronologischen Verzeitlichung und die Akkuratesse der
historiographischen Arbeit zu Gunsten eines archetypischen und ritualisierten
Geschichtsbewusstseins opfern:

»The recollection of a historical event or a real personage survives in popular memory for
two or three centuries at the utmost. This is because popular memory finds difficulty in re-
taining individual events and real figures. The structures by means of which it functions
are different: categories instead of events, archetypes instead of historical personages. The
historical personage is assimilated to his mythical model..., while the event is identified
with the category of mythical actions.... If certain epic poems preserve what is called »his-
torical truthg, this truth almost never has to do with definite persons and events, but with

institutions, customs, landscapes.«?!

Bei der Auslagerung des historischen Apriori in eine fixierte Landschaft, findet
die archetypische und kategorische Retrospektion in der modernen Ruine ein
ideales topologisches Auffangbecken. Das kollektive Gedéchtnis sei laut Eliade
letztlich ahistorisch und nicht im Stande, historische Ereignisse jenseits archety-
pischer Kategorien zu verwahren.”? Es handelt sich dabei um eine Erkenntnis,
die sich auch bei Jorn Riisens Zeitsynthese oder bei Maurice Halbwachs® Ideen
um eine selektive Rekonstruktion der Vergangenheit abzeichnet, aber auch bei
Gramscis Ausfiihrungen zur populdrkulturellen Wissensvermittlung und zum
Alltagsverstand (senso comune). Fiir die Analyse von Filmen in welchen tenden-
ziell populdre Formen der Geschichtsvermittlung beheimatet sind, haben diese
theoretischen Bausteine eine hohe Relevanz.?

Eliades Ausfiihrung zur Mythologisierung der Geschichte in Orten der télé-
histoire lisst die moderne Ruine als »Mystery Theater«** zum idealen Ort fiir
genealogische Selbstinszenierungen werden. Das Paradigmatische, Archetypi-
sche und Rituelle der archaischen Ontologie bei Eliade wird aufgefangen, so ei-
ne mogliche These, in einer modernen Verkldrung der Ruine als sakralem Muse-
um des Unvordenklichen, als hieros topos einer sékularen Gesellschaft, die ihre
transzendentale Obdachlosigkeit in einer Suche nach archaischen Selbstbildern
aufzufangen sucht. Und die Kinematographie leistet dieser neuen nationalen

21 Eliade, Mircea: Cosmos and History. The Myth of Eternal Return, New York: Harper
& Brothers 1954, S. 43.

22 Vgl. ebd. S. 46.

23 Eine weiterfiihrende Studie zur Kinematographie im Lichte Gramscis bietet Landy,
Marcia: Cinematic Uses of the Past, Minneapolis, u.a.: Minnesota UP 1996.

24 Q. E. Castaieda, zitiert in: J. Gilbert et al: Fragments of a Golden Age, S. 21.

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 167

Selbstverstdndigung Vorschub, indem sie die historischen Triimmer aufbereitet
und zelebriert. Wie kein anderes Medium war gerade der Film dazu berufen, die-
se moderne Funktion der Ruine als Ursprungsort und Vehikel fiir mythisch auf-
geladene Ursprungsnarrative in die Gesellschaft zu transportieren.

V.
Que viva Mexico! (1930/1979)

»Cantan a través de los siglos las ruinas su cancién« — Uber Jahrhunderte hinweg
singen die Ruinen ihr Lied, so lautet eine Sentenz aus dem mexikanischen Re-
vuefilm »Mexico Canta« (Mexiko singt) von José Bohr aus dem Jahr 1939.
Doch was genau sang die filmisch inszenierte Ruine? Was von diesem Lied
blieb im kollektiven mexikanischen Bewusstsein haften, was blieb unverstanden
im Unbewussten zuriick? Wer waren die neuen Interpreten, wer die Ghostwriter
dieser Lieder, und welche ideologischen Vektoren hatten die Diskurse rund um
die Ruine im postrevolutiondren Mexiko?

In Que viva Mexico!, dem vielleicht bekanntesten unvollendeten Film aller
Zeiten, verwendet Sergej Eisenstein die Ruine als ein formales Archiv, mit des-
sen Hilfe er die mexikanische Gegenwart zur mexikanischen #élé-histoire in Be-
zug setzt. Man konnte auch sagen, dass hier ein Dialog zwischen der mexikani-
schen Gegenwart und seiner formalen Ewigkeit eroffnet wird. Bereits bei seiner
Ankunft signalisierte Eisenstein der Presse, sein Vorhaben sei es einen Film zu
drehen, der auf der »lebendigen Geschichte« Mexikos basiere.”> Dass er fiir das
Incipit seiner filmischen Symphonie zu Mexiko ausgerechnet das yukatekische
Archéotop Chichén Itza als eine der dltesten Zivilisationsspuren in der mexikani-
schen Biographie wihlte, ist daher nicht weiter verwunderlich.

Die im Szenario festgehaltene Atmosphdre des Prologs ermdglicht viele
Analogien zur nachfolgend in der mexikanischen Filmindustrie vorherrschenden
Suche nach einer verschollenen mexikanischen Identitdt. Was hier bereits auf-
scheint ist Eisensteins Erkenntnis der besonderen Qualitdt der Ruine als eines

25 Vgl. Seton, Marie: Sergei M. Eisenstein. London: Dennis Dobson 1978 [1952], S.
194; sowie Vega Alfaro, Eduardo de la: »La eternidad y el presente: Eisenstein en
Yucatang, in: http://www.correcamara.com.mx/inicio/int.php?mod=noticias_det
alle&id_noticia=3317, und Gordon, Sergej: »Sergej Eisenstein: jQué viva México!
(1930, obra inconclusa)«, in: Christian Wehr (Hg.), Clasicos del cine Mexicano. 31
peliculas emblematicas desde la Epoca de Oro hasta el presente, Madrid/Frankfurt
a.M.: Iberoamericana/Vervuert 2016, S. 11-38.

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 | SERGEJ GORDON

heiligen, mythologischen, ja iiberhistorischen Ortes. Wie Eisenstein in einem
Brief an seinen Mézen Upton Sinclair offenlegt, schien sich anhand der Ruine
eine idealtypische Briicke zur mexikanischen télé-histoire schlagen:

»Death. Skulls of people. And skulls of stone. The horrible Aztec gods and the terrifying
Yucatan deities. Huge ruins. Pyramids. A world that was and is no more. Endless rows of
stones and columns. And faces. Faces of stone. And faces and flesh. The man of Yucatan
today. The same man who lived thousands of years ago. Unmovable. Unchanging. Eternal.
And the great wisdom of Mexico about death. The unity of death and life. The passing of
one and the birth of the next one. The eternal circle. And the still greater wisdom of Mexi-

co: the enjoying of this eternal circle.«*

Eisensteins Interesse fiir die ewige Wiederkehr ist dabei nicht erst in Mexiko ge-
reift, hat aber bei seinem einzigen Projekt, das er im Ausland realisieren konnte,
eine markante Ausprigung erfahren.”’ Als Begriinder der intellektuellen Monta-
ge war Eisenstein stets auf der Suche nach unerwarteten historischen Synthesen,
und nach einer latenten archaischen Ontologie, die nicht nur die mexikanische
Gegenwart priagt, sondern in jeder Gesellschaft als verborgene Determinante
schlummert (Abbildung 2).

In seiner Version von Mexiko legt Eisenstein im Prolog von Que viva Mexi-
co! seine Idee von der ewigen Riickkehr in die Vergangenheit offen. Der ewige
Kreislauf im Prolog miindet dabei in einen Zustand, den Benjamin als eine
»messianische Stillstellung des Geschehens«?® in mythopoetischen Geschichts-
diskursen bezeichnete, wobei die konkreten historischen Ereignisse, darunter
auch das Trauma der Conquista zunichst aufgehoben werden, so wie Eliade das
bei sakralen Orten analysiert. Eisensteins Ruine ist also nicht der Ort einer ele-

26 Zitiert in M. Seton: Sergei M. Eisenstein, S. 197 und in Eisenstein, Sergei M.: Notes
for a General History of Cinema, hg. von Naum Kleiman u. Antonio Somaini, Ams-
terdam UP 2016, S. 79.

27 Bordwell spricht in diesem Zusammenhang von »Eisenstein‘s epistemological shift«
(Bordwell, David: »Eisenstein Epistemological Shift«, in: Screen 15 (4) (1974), S. 29-
46). Auch Bohn sieht Eisensteins Mexikophase als Umbruchmoment im Vorfeld zu
seinen filmtheoretischen Auseinandersetzungen die in der Publikation des umfangrei-
chen Kompendiums Metod gipfelten. (Vgl. Bohn, Anna: Film und Macht. Zur Kunst-
theorie Sergej M. Eisensteins 1930-1948, Miinchen: diskurs film 2003, S. 97-103 et
passim).

28 Benjamin, Walter: »Uber den Begriff der Geschichte, in: Rolf Tiedemann/Hermann
Schweppenhauser (Hg.), Gesammelte Schriften. Band I, 2., Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1974, S. 691-704, hier S. 703.

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 169

gisch-retrospektiven Kontemplation, aber doch ein Ort, der die Zeitlichkeit gera-
de thematisiert, indem er sie authebt. In der vorerst endgiiltigen, bekanntesten
Fertigstellung, die der Co-Regisseur Grigori Aleksandrow 1979 mehr als 30 Jah-
re nach Eisensteins Tod vorlegt, hrt man ein Voice-Over, in dem Eisensteins
Drehbuch zitiert wird:

»Zeit im Prolog ist die Ewigkeit. Es koénnte heute sein, es konnte sich vor 20 Jahren bege-
ben haben oder auch vor 1000 Jahren.

Steine — Gotter — Menschen —.

Die Einwohner von Yukatan, dem Land der Ruinen und der enormen Pyramiden, haben in
ihren Gesten und ihren Formen den Geist ihrer Vorfahren, der grolen Mayazivilisation,
bewabhrt.

In ferner Zeit [...] zwischen heidnischen Tempeln, heiligen Stddten und majestétischen
Pyramiden, im Reich der Toten, da wo die Vergangenheit immer noch die Gegenwart be-
stimmt, haben wir den Beginn situiert. Einem Symbol gleich, das die Vergangenheit her-
aufbeschwort, als Abschiedsritual an die Mayazivilisation, wird eine bizarre Begribnisze-

remonie abgehalten.«*

Abbildung 2: Que viva Mexico! — Der Mensch in ikonischer Symbiose
mit den Relikten seiner té1é-histoire.

Quelle: jQué viva México! (1930, unvollendet; R: Sergei M. Eisenstein)

29 Eigene Ubersetzung, zitiert in: M. Seton: Sergei M. Eisenstein, S. 198 (dort im Kapi-

tel »Eternal Circle«, das Eisensteins Mexikophase illustriert).

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 | SERGEJ GORDON

Die Vorstellung eines zeitlosen Mexikos, einer lebendigen Urgeschichte als
Uberblendung von Vergangenheit und Gegenwart, deckt sich mit der Idee einer
ewigen Wiederkehr, die Eliade spéter beschreiben sollte, der Idee einer unhin-
tergehbaren Mythologie, die hartnédckig ihren langen Schatten in die Zukunft
wirft. Folgerichtig lanciert Eisenstein bereits im Prolog das zentrale Motiv des
Films, wenn nicht der mexikanischen Folklore schlechthin: die Verschriankung
von Leben und Tod. Das Archéotop Chichén Itz erlangt in dieser Lesart den
Status eines sakralen Ubergangsortes zu transzendenten Sphiren.

Das angekiindigte Begrébnisritual am Ende des Prologs ldsst sich als arche-
typisches Schwellenereignis auf unterschiedliche Weise interpretieren: Zum ei-
nen vollzieht sich in der Gegeniiberstellung der Urgeschichte mit dem Tod der
ewige Zyklus des Lebens und markiert die Ahistorizitdt des mythischen Ortes.
Zum anderen wird die Ruine hier aufgeladen mit der Logik eines hieros topos,
eines sakralen Schwellenortes, der fiir finale Ubergangsriten aufgesucht wird.
Auf allegorischer Verstehensebene, die Eisenstein im Drehbuch andeutet, wird
bei diesem Gedenkritus aber einmal mehr die Maya-Zivilisation beigesetzt, so
dass die Ruine bei dieser Lesart zu einem Nekrotop wird, einem Ort, an dem die
Episteme vergangener Hochkulturen begraben liegt. Obwohl Eisenstein 1930 be-
reits einen weitgehend modernisierten Ruinenkomplex vorgefunden hatte, der
sich auf bestem Weg befand, zu einem Rummelplatz der mexikanischen Fronts-
tage-Kultur zu verkommen, trigt die Archéotopie in Que viva Mexico! noch un-
verkennbar die Ziige der »kosmischen Tragik« und wird dem Zuschauer als his-
torischer Andachtsort, als Mahnmal stillgelegter Utopien prasentiert.

Im Prolog des Films hat die Geschichte der modernen mexikanischen Nation
noch nicht angefangen, und doch sind die Fundamente schon greif- und sichtbar.
Um historische Narrative bereinigt, ist Eisensteins Ruine ein Steinbruch, mit
dem sich ein mexikanischer Formenhaushalt in einem fast schon fatalistischen
Riickgriff auf eine absolute Vergangenheit konstruieren l4sst — wir stehen vor ei-
nem zeitlosen, einem iberhistorischen Ort, in dem die Gegenwart eine ewige
Mimesis des Unvordenklichen darstellt. Und auch wenn Eisensteins Version der
Archéotopie mit gewissem anthropologischem Pathos aufgeladen war, findet
sich der Beginn der mexikanischen Geschichte in Que viva Mexico! hochstens in
abstrakter Form versinnbildlicht, denn die télé-histoire behélt sich das Privileg
der ontologischen Unschérfe vor.

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 171

Chilam Balam (1955)

Wie nun foundational fictions explizit in die Ruine eingebettet wurden, zeigt das
zweite Filmbeispiel. Das Werk Chilam Balam aus dem Jahr 1955 verarbeitet die
Vorlage der Maya-Prophezeiungen als epistemologischen Vektor, um eine recht
ambitionierte Relektiire der Eroberung Mexikos durch die Spanier zu entwerfen.
Eine Gemeinsamkeit zu Que viva Mexico! ist dabei in der Zeitsynthese aus Ver-
gangenheit und Gegenwart zu sehen, die beide Werke anhand des Ruinenkom-
plexes Chichén Itza konstruieren. Jedoch eignet sich Chilam Balam in hdherem
Male fiir die Analyse der Kinematographie in ihrer Funktion der historischen
Alphabetisierung der Massen. Es handelt sich hierbei um ein historisches Melo-
dram mit Ziigen einer Epopoe, in dem eine fiktionalisierte Version der spani-
schen Conquista transportiert wird.

Der Titelheld Chilam Balam (Mayathan fiir »Jaguar-Priester«) ist eine her-
kommlich nicht belegbare historische Figur und geht zuriick auf eine Reihe von
gleichnamigen Maya-Uberlieferungen, in welchen unter anderem eine bis heute
kontrovers debattierte Prophezeiung der Ankunft der Spanier enthalten ist. Das
drduende Unheil, das die Maya-Zivilisation erwartet, wird im Film mit zahlrei-
chen Menetekeln antizipiert, bevor es sich in der finalen Schlachtsequenz in der
Ruinenstadt vollzieht. Die Fiktion macht zwar keinen Hehl daraus, dass die Spa-
nier Chichén Itza bereits verlassen vorgefunden und keinen unmittelbaren Ein-
fluss auf die Dysfunktionalisierung der alten Maya-Stadt ausgeiibt hatten. Den-
noch lie3 der Regisseur Ifligo de Martino die Eroberung des antiken Mexikos mit
einer inszenierten Erstiirmung von Chichén Itza versinnbildlichen — zum Leid-
wesen der offiziellen Historiographie, aber zur vermeintlichen Freude des schau-
lustigen Publikums. Aus der Opferperspektive erzahlt, wird in diesem Fall die
Tragik des mexikanischen Archdotops mit einem spektakuldr-kontrafaktischen
Ereignis aufgeladen, und eine homogenisierte, um schwer rekonstruierbare
priakolumbinische Zeitschichten bereinigte Geschichtsversion postuliert. Damit
einhergehend wird in Chilam Balam die Entwicklungsgeschichte prahispanischer
Hochkulturen fallen gelassen und das Rétsel um den Untergang der Maya-
Zivilisation mit vagen Andeutungen und einer prekdren Geschichtsklitterung ge-
16st. Um der Knechtschaft zu entrinnen, bldst der tragische Held Chilam Balam
zum letzten Kampf gegen die Spanier, und stirbt, einem letzten Mohikaner
gleich, im Pfeilhagel mitten in Chichén Itza. Mit einem letzten Blick auf die
Kukulcan-Pyramide duflert er seine letzten, mit zivilisationsgeschichtlichem Pa-
thos aufgeladenen Worte:

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 | SERGEJ GORDON

»Todo toca a su fin. Su sangre se mezclara con la nuestra: En el suelo por el odio, en los
cuerpos por el amor. Y nacera otro pueblo. [Alles kommt zu seinem Ende, ihr Blut wird
sich mit dem unseren vermischen und in den Boden flieen aus Hass, und in die Korper

aus Liebe. Und es wird ein neues Volk entstehen].«

Die fatale Vorahnung des tragischen Helden ist damit real geworden und die ver-
lassene Stadt zu einer Ruine in statu nascendi. Nichts desto weniger hat das his-
torische Trauerspiel seinen ungleich bedeutsameren Gegenwartsbezug in der
programmatischen Hybridisierung der Kulturen. Der Ruine bleibt die wichtige
Funktion eines Identitdtsbollwerks vorbehalten, an welchem das labile mestizi-
sche Selbstbewusstsein einen moglichen Ursprung verorten kann. In der Koda
des Films finden wir eine markante allegorische Fusion altamerikanischer und
europdischer Kulturen: ein Eheschluss zwischen Naya, Chilam Balams Tochter,
und dem Soldaten Francisco de Montejo. Es handelt sich dabei freilich um ein
Derivat der prototypischen mestizischen Doublette Hernan Cortés und Malintzin,
die man als mexikanische Reprise von Adam und Eva begreifen kann. Nach ei-
nem dramatischen Sonnenuntergang hinter der stufenféormigen Silhouette des
Kukulcan-Tempels sehen wir das junge Paar Hand in Hand vor einem hybriden
Altar stehen, einem Kreuz, das sich auf dem Jaguar-Thron aufgepfroft findet,
wiahrend ein allwissender Erzdhler eine monumentale Epochenschwelle be-
schwort:

»La profecia de Chilam Balam se cumplio, y su pueblo cayd en pleno ocaso. Y de la
sangre de esas dos razas nacié una nueva: joven y vigorosa [Die Prophezeiung von Chilam
Balam ging in Erfiillung, sein Volk war dem Untergang geweiht. Und aus dem Blut dieser

zwei Rassen entstand eine neue: jung und kriftig.].<>' (Abbildung 3 & 4)

Chilam Balam kann daher, cum grano salis, als Birth of a Nation a la mexicana
gelesen werden, dem filmischen Urtext zur US-amerikanischen Natiogenese. In
der mexikanischen Spielart basiert die Geburt des modernen Staates jedoch nicht
auf der Zuriickdrangung der First Nations, sondern auf dem historischen Fun-
dament der histoires croisés, einem zwar dhnlich verhdngnisvollen Kulturkon-
takt, der aber eher im Zeichen der Fusion denn einer trennscharfen Koexistenz

zu begreifen ist.>? Topologisch gesehen wird die Ruine dabei als die Wiege des

30 Chilam Balam (MEX 1955, R: Iiiigo de Martino), 1:31:10.

31 Ibid., 1:31:36.

32 Diese und andere Unterscheidungskriterien bemiiht Octavio Paz (1983), um eine zivi-
lisationsgeschichtliche Kontrastierung der Gesellschaftsmodelle dies- und jenseits des

Rio Bravo vorzunehmen (Paz, Octavio: »México y Estados Unidos: posiciones y con-

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 173

Mestizentums semantisiert, wobei die Verherrlichung der kosmischen Rasse
(raza cosmica) selbstredend Hand in Hand geht mit den eugenischen Diskursen
von José Vasconcelos, der als Apostel eines neuen, postrevolutiondren Mexikos
die Uberlegenheit kultureller und genetischer Hybride propagierte.

Abbildung 3: Chilam Balams letzter Blick auf Kukulcan

Quelle: Chilam Balam (MEX 1955, R: Iiigo de Martino)

Abbildung 4: Hybrider Ehebund vor einem hybriden Altar

Quelle: Chilam Balam (MEX 1955, R: Iiigo de Martino)

traposiciones, in: Ders.: Tiempo nublado, Barcelona: Seix Barral 1983, S. 139-160).
Ungeachtet der mitunter recht essentialisierenden mentalitatsgeschichtlichen Schliisse,
spiegelt der Aufsatz mit argumentativer Eleganz die Idealtypen der mexicanidad so-
wie des nordlichen Antagonisten wider, die beharrlich auf makrostrukturellen Dis-

kursebenen zirkulieren.

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 | SERGEJ GORDON

Doch wie bereits erwéhnt hatte die filmische Geburt der modernen mexikani-
schen Nation auch ihre angeborenen Defekte, ndmlich die romantischen Vergan-
genheitsversionen, um nicht zu sagen grobe historische Aberrationen, mit denen
die Zuschauer historisch alphabetisiert werden sollten. Zur Untersuchung der
Mnemotopie der Ruine sind aber gerade diese »schiefen Geschichtsbilder«*® sehr
dienlich. Das Geschichtsbild in Chilam Balam mag schief gewickelt sein, doch
es ist symptomatisch fiir ein nationales Kino, das mit historischen Unschérfen
und Idealisierungen arbeitet; ein Kino, das die historische Wahrheit einem nor-
mierten Selbstverstdndnis unterordnet. Die Ruine wird hierbei recht einseitig mit
historischen Narrativen ausstaffiert, die mit entsprechenden ideologischen
Schablonen arbeiten, und verkommt so zu einer monumentalen Kulisse, vor de-
ren Hintergrund fadenscheinige Ursprungsfiktionen vollzogen werden.

Bei all der Kritik darf man jedoch nicht die Wirkungsgeschichte von Chilam
Balam vergessen. Der aufwendige Film war nédmlich ein grofer Flop, weil die
Zuschauer eben nicht auf das historische Spektakel hinter einer kostumbristi-
schen Fassade reinfallen wollten, so dass das ambitionierte Filmprojekt bereits
nach zwei Wochen aus dem Kinoprogramm verschwunden war. Wenn also
schon zur Bliitezeit des mexikanischen Kinos simplifizierte Geschichtsversionen
fiir Unmut und Langeweile bei den Zuschauern gesorgt hatten, gingen die Regis-
seure des Nuevo Cine Mexicano ab den 60-er Jahren noch schonungsloser mit
der Epoca de Oro um, und schickten sich an, diese als ein kommerziell durchaus
erfolgreiches aber allzu illusorisches Kino zu archivieren, das nicht selten von
lapidaren didaktischen Impulsen und einem problematischen Manichdismus
durchzogen war. Selbstredend wurde dabei auch die einseitige NutznieBung der
Ruine sowie die problematischen Interpretationen der in ihr ruhenden »mnemi-
sche[n] Energie«** einer scharfen Revision unterstellt.

Cascabel (1977)

Das dritte und letzte hier behandelte Filmbeispiel, das die mexikanische Arché-
otopie thematisiert, fallt auf eine Zeit der Desillusion im Hinblick auf die grands
récits der mexikanischen Revolution. Das Unbehagen an der Alleinherrschaft
des PRI, der scheinbar auf ewig institutionalisierten Revolutionspartei, wurde in

33 Vgl. Ferro, Marc/Rother, Reiner (Hg.): Bilder schreiben Geschichte: der Historiker im
Kino, Berlin: Wagenbach 1991, S. 7.

34 Aby Warburg, zitiert in Assmann, Jan: »Kollektives Gedéchtnis und kulturelle Identi-
tit«, in: Jan Assmann/Tonio Holscher (Hg.), Kultur und Gedachtnis, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1988, S.9-19, hier S. 12.

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 175

zahlreichen Filmen manifest, die mit dem dsthetischen Paradigma der nationalen
Filmindustrie brachen und Kritik an der kinematographischen Repréisentation
Mexikos iibten. So auch in Raul Araizas Cascabel (Klapperschlange) von 1977,
einem autoreferenziellen Werk, das sich die Strategien des reflexiven Kinos zu
eigen macht. Der Ruinenkomplex von Palenque im Staat Chiapas, der siidmexi-
kanischen Hochburg der Subalternen, wird als Film im Film vorgefiihrt und ist
dabei das Fragment eines scharf zensierten Staatsauftrags, den Alfredo, die un-
gliickselig-fremdbestimmte Figur des Regisseurs, zur folklorischen Lobhudelei
reduziert findet. Die Inszenierung der Ruine wird prompt zu einem Schauplatz
der Revision konventioneller Instrumentalisierungen der Archiotopie. Im Dialog
des fiktiven Regisseurs mit seinem Kameramann, der die Ruine gerade ad usum
delphini einzufangen versucht, wird die Ruinenstétte zu einem Ort des kritischen
Geschichtsbewusstseins erhoben, einem Ort, an dem auflenwirksame Schablonen
der mexicanidad an den Pranger gestellt werden:

»Don Miguel, a esta toma le ponemos musica de mariachis y se gana usted su Ariel. [Don
Miguel, diese Einstellung werden wir mit Mariachi-Musik unterlegen und Sie stauben ei-
nen Ariel [Anm.: die bedeutendste mexikanische Auszeichnung fiir Filmschaffende]
ab].»* (Abbildung 5 & 6)

Abbildung 5: Entstehung eines documental oficialista

Quelle: Cascabel (MEX 1977, R: Raul Araiza)

35 Cascabel (MEX 1977, R: Raul Araiza), 1:05:54.

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 | SERGEJ GORDON

Abbildung 6: Die Ruinen in der Hohle der Zensoren

Quelle: Cascabel (MEX 1977, R: Raul Araiza)

Nach dem Schnitt sehen wir, wie regierungsnahe Biirokraten die Ruinendarstel-
lungen goutieren (Abbildung 6). »Ja, das ist Kino«, hort man sie Zunge schnal-
zend sagen, »welch Augenweide, welch Komposition, schauen sie sich nur die
Ruinen, schauen sie sich nur die Landschaften an«. Was Araiza dabei in Frage
stellt, ja nahezu ridikiilisiert, ist die unhinterfragte filmische Darstellungskon-
vention der mexikanischen Archéotope, die die Ruine und die dazugehorenden
Eingeborenen lediglich als photogene Epiphdnomene behandelt.

Unschwer zu erkennen ist dabei, dass Araiza sein Fadenkreuz auch auf die
einseitigen, formalen Nachahmungen der Eisensteinschen Ruinen richtet, die die
mexikanischen Leinwinde kolonisiert und einen »Kult des Hieratismus« mits-
amt der exaltiert-pittoresken Filmrhetorik befordert hatten.** Wenn die staatli-

36 Obwohl Eisensteins filmische Symphonie unvollendet blieb, weisen viele Klassiker
der Folgezeit unverkennbare formale Ahnlichkeiten zur Mise-en-scéne in Que viva
Mexico! auf. So schreibt etwa Hermann Doetsch, dass Emilio »Indio« Fernandez, der
wohl bekannteste Regisseur der Epoche, die rushes des Films kannte und die auffal-
lende &sthetische Verwandtschaft zwischen Que viva Mexico! und Rio Escondido
(1948) nicht von ungefdhr kommt. (Vgl. Doetsch, Hermann: »Emilio Fernandez: Rio
Escondido«, in: Christian Wehr (Hg.), Cléasicos del cine Mexicano. 31 peliculas
emblematicas desde la Epoca de Oro hasta el presente, Madrid/Frankfurt a.M.:
Iberoamericana/Vervuert 1948, S. 203-230, S. 215.) Zu Eisensteins formalem Nach-
lass im mexikanischen Film vergleiche man auch Gordon, Sergej: »Sergej Eisenstein:
iQué viva México!«, in: Wehr (op. cit.), S. 34ff.

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE RUINE ALS TRAGER DER NATIONALEN TELE-HISTOIRE | 177

chen Scharfrichter darauthin ankiindigen, dass sie »auBlerdem die Stauddmme,
das Erdol, Punta Arena, die Kiiste — kurz und gut, alles Schone an Chiapas her-
vorheben und die Interviews [...] nach und nach eliminieren« werden, ist die
Bedenklichkeit traditioneller Reprisentationen der Ruine endgiiltig offengelegt,
und wir stehen folglich vor einem Lehrstiick, bei dem Verwalter der heritage in-
dustry die Vergangenheit fiir hegemoniale Absichten vereinnahmen.

Cascabel entstand an der Schwelle zur Ara des postnationalen Kinos. Ratl
Araizas autoreferenzielle Hauptfigur ist daher ein klassischer Vertreter des refle-
xiven Kinos, in dem weltweit obsolete Filmparadigmen torpediert wurden. Als
kritischer Regisseur, der die tiefe Diskrepanz zwischen der mexikanischen Reali-
tdt und ihrer Représentation erkennt, striubt er sich, ein Mexiko nach altem
Brauch zu portritieren. Es erscheint nur zu konsequent, dass er dabei ausgerech-
net die Ruine als haut lieu des mexikanischen Nationalbewusstseins zum Epi-
zentrum einer kiinstlichen mexicanidad erklart, der die homogenisierte Bilderflut
der Epoca de Oro ihren méchtigen ikonographischen und ideologischen Stempel
aufgedriickt hatte. Mehr als der nostalgische Nachruf auf eine Bliitezeit ist
Cascabel eher die zynische Abrechnung mit einer Epoche, die groBenteils naiv-
optimistische Heimatfilme hervorgebracht hat, einer Epoche, in der sich der Kul-
turbetrieb bemiihte, eine Nation aus einem Guss zu schmieden und die Schatten
einer beschonigten Vergangenheit auf eine frohe Zukunft zu projizieren.

V.

In Zeiten des postnationalen, fragmentierten Kinos hat die Ruine als Drehort und
Topos die Qualitét eines homogen kolportierten Gedachtnisortes eingebiifit. Die
Vergegenwirtigung der Vergangenheit folgt im heutigen Mexiko immer mehr
der Frage, wer die kinematographischen Diskurse zur nationalen Identitdt kon-
trolliert und was die Stimme des Autors ist, die das Lied der Ruinen singt. Wenn
in der Epoca de Oro die Vergangenheit hauptsichlich mit Hilfe von »reconstruc-
ciones romanticamente antihistoricas«’’ vergegenwirtigt wurde, lassen sich Rui-
nen heute nicht mehr so einfach fiir groe Spektakel der télé-histoire instrumen-
talisieren, in welchen eine normative Geschichte der Nation didaktisch aufberei-
tet wird. Spétestens seit dem Massaker von Tlatelolco (1968) am Platz der drei
Kulturen, der bezeichnenderweise wiederum einen aztekischen Tempelkomplex
unter sich trigt, wird die Ruine als locus melancholicus mit neuen traumatischen
Narrativen angereichert, die die Ruine als Kulisse fiir seichtes Unterhaltungskino

37 Ayala Blanco, Jorge: La aventura del cine mexicano, México: Era 1968, S. 169.

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 | SERGEJ GORDON

und kulturarchidologischen Schabernack ungeeignet machen.?® Stellvertretend fiir
eine heranreifende Generation der Uberdriissigen fingt Roger Bartra die Stim-
mung der jiingsten mexikanischen Geschichte mit folgenden Worten auf:

»Wir haben von Tausend mythischen Helden getrdumt, aber von der Nation sind nur noch
Ruinen geblieben. [...] Der mexikanische Nationalismus hat einen kritischen Punkt er-
reicht: [...] heute ist er nur mehr eine verhasste Legitimationsquelle fiir eine dominante
Ausbeutung, die versucht, eine drastische Ungleichheit mit Hilfe einer uniformierten poli-

tischen Kultur zu rechtfertigen.«*

Ob man Bartras Ruinenmetapher nun renaturalisieren mag oder nicht, fest steht,
dass Ruinen bleiben und damit die Einladung, sie als historische Meilensteine
und Interpretationsvorlagen zu betrachten. Die Deutungsversuche der Ruinen als
Mnemotope jenseits patriotischer Simplifizierungen verzweigen sich heute ein-
mal mehr und verweigern sich einer vergangenheitsverkldrenden Durchdrin-
gung. Jenseits einer touristischen NutznieBung als historische Kuriositét fiir die
leisure class ist die Ruine im heutigen Mexiko eine ideologische Arena, in wel-
cher die Selbstbestimmung innerhalb einer dynamischen und stark fragmentier-
ten Nation ausgefochten wird. Damit behélt sich die Ruine die Funktion eines
Ortes vor, der Relektiiren der Vergangenheit begiinstigt — der Vergangenheit, die
man hier verstehen muss als den Raum eines komplexen, eines ambigen, eines
transkulturellen Gedichtnisses.

38 Zum realhistorischen Massaker an der Ruinenstitte Tlatelolco in Mexiko Stadt hat
Jorge Fons 1989 den Spielfilm Rojo Amanecer vorgelegt, in dem der mexikanischen
Ruine ein anderer, kontroverser Gegenwartsbezug eingerdumt wird.

39 Eigene Ubersetzung von R. Bartra: La Jaula de la Melancolia, S. 232.

14.02.2026, 11:43:56.


https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

