
 

 

Die Ruine als Träger der nationalen  
télé-histoire im mexikanischen Film 

SERGEJ GORDON 
 
Cantan a través de los siglos  
las ruinas su canción. 
(JOSÉ BOHR, CANTO A MI TIERRA) 

Une ruine est un accident ralenti. 
(JEAN COCTEAU, MON PREMIER VOYAGE) 

I. 
 
Unter den emblematischen Orten der Época de Oro, der Blütezeit des mexikani-
schen Films (konventionell datiert von 1936 bis 1959), muss man einen Ortstyp 
hervorheben, der eine bedeutsame Referenz für präkolumbinische Zivilisations-
formen darstellt. Ein Ort, der auf die télé-histoire1 der modernen mexikanischen 
Nation verweist und mithin als Monument für das mesoamerikanische Unvor-
denkliche verstanden werden muss: Die Rede ist hier von der Ruine, und zwar 

                                                             
1  Zum Begriff der télé-histoire vergleiche man Braudel, Fernand: La Méditerranée. 

Bd.1. L’espace et l’histoire, Paris: Flammarion 1985, S. 163ff. In seiner kanonischen 
Studie begibt sich der französische Historiker auf die Suche nach überhistorischen und 
überregionalen Konvergenzlinien innerhalb der mediterranen Region. Zu Braudel als 
Schlüsselfigur einer topologischen, wenngleich nicht geodeterministischen Historio-
graphie, eignet sich der Aufsatz von Piltz, Eric: »›Trägheit des Raums‹. Fernand 
Braudel und die Spatial Stories der Geschichtswissenschaft«, in: Jörn Döring/Tristan 
Thielmann (Hg.): Spatial Turn. Das Raumparadigma in den Kultur- und Sozialwissen-
schaften, Bielefeld: Transcript 2009, S. 75-102. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 | SERGEJ GORDON 

 

von der archäologischen Ruine oder dem Archäotop2, wie es der mexikanische 
Anthropologe Roger Bartra treffend fasst. Mehr als eine bloße Reminiszenz an 
die archaischen Wurzeln einer Nation, fungiert die Ruine als architektonisch er-
schlossene Raumeinheit, die einen weiten Schatten in die Zukunft wirft und zur 
Durchdringung der Gegenwart herangezogen werden kann. Im mexikanischen 
Film lässt sich an der Instrumentalisierung der Ruine als Gedächtnisort oder 
Mnemotop3 gut beobachten, wie ein topologischer Sinnträger eines sowohl hiera-
tischen als auch traumatischen Gedächtnisses zur Herausbildung des »Gemein-
samen und Übergreifenden« (Jörn Rüsen) einer Gesellschaft beiträgt, ja das Ge-
schichtsbewusstsein konstruiert und ordnet.4 Das Nachleben der Archäotopie im 
Sinne eines gegenwartsbezogenen Dialogs mit antiken Zivilisationsspuren trägt 
in erheblichem Maße zum Nation-Building moderner Gesellschaften bei. 

Es liegt dabei auf der Hand, dass der untersuchte Ortstypus ein sehr geeigne-
tes Auffangbecken für kollektive Ursprungsnarrative bietet. Mit Hilfe der kine-
matographischen Inszenierung der Ruine ließen sich sogenannte foundational 
fictions5 illustrieren oder erst konstruieren, erhärten und in seltenen Fällen hin-
                                                             
2  Bartra traktiert in seiner mythenkritischen Studie zur mexikanischen Identität die 

präkortesianischen Orte als Archäotope, als Orte, die an den subvertierten Garten 
Eden Mexikos und die scharfe zivilisationsgeschichtliche Zäsur im Zuge der Conquis-
ta gemahnen. Bartra argumentiert gegen die vergangenheitsfixierte Funktionalisierung 
der mexikanischen Archäotope als Orte der überhöhten Melancholie. Siehe dazu: Bar-
tra, Roger: La Jaula de la Melancolía – Identidad y metamorfosis del mexicano, Méxi-
co: Grijalbo 1987. 

3  Zum Begriff des Mnemotops als einer Erinnerungslandschaft mit identitätsstiftendem 
Vergangenheitsbezug, im Rückgriff auf Maurice Halbwachs‘ Ausführungen zur topo-
graphie légendaire Palästinas schreibt Assmann, Jan: Das kulturelle Gedächtnis, 
München: C.H. Beck 72013 [1992], S.59f. Philologische Operationalisierungen des 
Mnemotopie-Begriffs sind enthalten in Pethes, Nicolas: »Mnemotop«, in: Andreas 
Mahler/Jörg Dünne (Hg.)(eBook), Handbuch Literatur & Raum, Berlin/Boston: de 
Gruyter 2015, Kap. II.17.

4  Den hier vorliegenden Überlegungen zur Ruine als gesellschaftlichen Sinnträger lie-
gen Jörn Rüsens einschlägige Thesen und Reflexionen zu Geschichtskultur, Ge-
schichtsbewusstsein und Selbstthematisierung zu Grunde. Vgl. Rüsen, Jörn: »Was ist 
Geschichtskultur? Überlegungen zu einer neuen Art, über Geschichte nachzudenken«, 
in: Klaus Füßmann/Heinrich Theodor Grütter/Jörn Rüsen (Hg.), Historische Faszina-
tion – Geschichtskultur heute, Köln/Weimar/Wien: Böhlau 1994, S. 3-26.

5  Die Rehabilitierung der literarischen Fiktion als nationalen lateinamerikanischen Kitt 
findet man im viel diskutierten Beitrag: Summer, Doris: »Foundational Fictions: 
When History Was Romance In Latin America«, in: Salmagundi, No. 82/83 (Spring-

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 159 

 
 

terfragen. Die weitgehend didaktische Nutznießung archäotopischer Drehorte 
führte nicht selten zu einer uniformen Traktierung der Ruine und der darin sedi-
mentierten Zeitschichten. Mit wenigen Ausnahmen stellte die Ruine im mexika-
nischen Film also eine geographische und symbolische (eben topologische) Le-
gitimationsgrundlage für Homogenisierungsprozesse der kollektiven Identität 
dar. Und das, wohlgemerkt, in einer divergenten und fragilen postrevolutionären 
Gesellschaft. 

Mit diesen sozialkonstruktivistischen Prämissen einhergehend soll nachfol-
gend gezeigt werden, wie die Ruine zum haut lieu des Nation- und Memory-
Building in der mexikanischen Kinematographie avancierte und wie anhand der 
Ruine ein ortsbasiertes Gedächtnis in filmische Diskurse der gesellschaftlichen 
Selbstverständigung eingeflochten wurde. Aus den zahlreichen Verarbeitungen 
der Ruine im mexikanischen Film werden, nach einer Heranführung zur Ruine 
als Mnemotop, drei paradigmatische Beispiele angeboten, die die Época de Oro 
historisch rahmen. An der Schwelle zum Boom steht der Prolog von Eisensteins 
unvollendetem Pionierwerk Que viva Mexico! (1930) in welchem die télé-
histoire eines urtümlichen Mexikos sich in der Logik der ewigen Wiederkehr auf 
die Gegenwart projiziert findet. In Chilam Balam (1955) wird die Archäotopie 
hingegen als ein Ort evoziert, an dem die moderne mestizische Nation Mexikos 
aus der Taufe gehoben wird. Abschließend scheint in Cascabel (1977) eine Ret-
rospektive auf, die sich nicht nur kritisch mit der (Re-)Konstruktion des histori-
schen Apriori auseinandersetzt, sondern übergreifend die Blütezeit des mexika-
nischen Films als eine monumentale Mythenfabrik entlarvt. 

II. 
 
Wenn wir die Filmproduktion als alternative »Biographie einer Nation«6 verste-
hen, lohnt es sich, den Parcours der Gedächtnisorte im mexikanischen Film mit 
der Untersuchung historisch weit zurückliegender Zeiträume zu beginnen. Wenn 
architektonische Hinterlassenschaften, mit Alexander Kluge und Peter Schamoni 
gesprochen, »vom Geiste ihrer Erbauer zeugen«7, kann man die Ruine durchaus 
                                                                                                                                  

Summer 1989), S. 111-141. Zur historischen Imagination als notwendiges Attribut der 
Geschichtsschreibung siehe auch Tenorio Trillo, Mauricio: Culturas y memoria: 
manual para ser historiador, México: Tusquets 2012, v.a. das Kapitel zur imaginación 
histórica, S. 138-181. 

6  Anderson, Benedict: Imagined Communities – Reflections on the Origin and the 
Spread of Nationalism, London/New York: Verso 1991 [1983], S. 201. 

7  Vgl. Brutalität in Stein (GER 1961, R: Peter Schamoni/Alexander Kluge).  

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 | SERGEJ GORDON 

 

als eloquenten Verweis auf die Urgeschichte einer Gesellschaft begreifen. Das 
Bewusstsein für die télé-histoire ist dabei, um bei Braudel zu bleiben, gleichbe-
deutend mit der Suche nach einer maximalen longue durée, die in den verwitter-
ten Spuren früher Zivilisationen ihr latentes Dasein fristet. Die historische Spu-
renlese bedarf, sofern herkömmliche Quellen fehlen, anderer materieller Hinter-
lassenschaften – Ruinen als »Signaturen der Vergängnis«8 sind hierbei sehr ge-
eignete, teilweise die einzigen vorhandenen Artefakte für rekonstruktive Erinne-
rungsarbeit.  

Das Bewusstsein für die Ruine als kulturgeschichtliches Phänomen wird da-
bei, wenn man Hartmut Böhme folgt, erst im Zuge der humanistischen Retro-
spektive und Rückbesinnung auf die Antike emergent.9 Die Arbeit an der Ruine 
als Versuch, die verlorene Kontinuität zur Antike wiederherzustellen, markiert 
nebenbei auch die Geburtsstunde der klassischen Archäologie im 18. Jhd., deren 
geisteswissenschaftliche Ausläufer und interdisziplinäre Derivate neue Reflexi-
onsbögen im Hinblick auf das ortsgebundene Gedächtnis oder, allgemein ge-
sprochen, auf ein ausgelagertes Gedächtnis ermöglichen: 

»Seit Gelehrte und Künstler der Renaissance die Kunst und Architektur der Antike ent-
deckt haben, gibt es die Faszination der Ruinen. An ihnen entwickelt sich historisches 
Denken, nimmt die ›Archäologie des Wissens‹ ihren Ausgang. Kunstwissenschaft, Histo-
rie, Altertumskunde, Philologie, ja selbst die Psychoanalyse, die Freud in einem durchaus 
nichtmetaphorischen Sinn mit der Archäologie verwandt sieht, arbeiten an Trümmern, 
Bruchstücken, Relikten, Torsi, Fragmenten. Nicht ohne Grund kennzeichnet Michel 
Foucault die Arbeit jedes Humanwissenschaftlers als archäologische: die Vergangenheit 
insgesamt ist Ruine. Das einst lebendig erfüllte Gehäuse vergangener Gegenwart wird 

                                                             
8  Böhme, Hartmut: »Die Ästhetik der Ruinen«, in: Dietmar Kamper/Christoph Wulf 

(Hg.), Der Schein des Schönen, Göttingen: Steidl 1989, S. 287-304, hier S. 290. 
9  Aleida Assmann spricht zwar der »kommemorativen Reise« eine Bedeutung zu, die 

sich bis in die antike Gelehrtenreise, etwa zu den Ruinen der Platonischen Akademie, 
zurückverfolgen lässt. Die ungleich bedeutendere Rückbesinnung auf die Ruine als 
generationsübergreifenden Speicherort datiert sie jedoch, im Einklang mit Böhme, auf 
die Renaissance als einer Epoche starker Überblendungen von Antike und Gegenwart. 
(Vgl.: Assmann, Aleida: »How history takes place«, in: Indra Sengupta (Hg.), 
Memory, History, and Colonialism: Engaging with Pierre Nora in Colonial and Post-
colonial Contexts. Bulletin of the German Historical Institute London. Supplement 1, 
London: German Historical Institute 2009, S. 151-165, hier S. 159). 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 161 

 
 

durch bloßes Verrinnen der Zeit, durch Vergessen, aber auch durch Verdrängen und Über-
lagern zur Ruine.«10  

 
Böhmes Traktierung der Ruine als historisches Palimpsest hat selbstredend auch 
für die Neue Welt Relevanz, denn auch dort war die Ruine eine prominente, in-
terdisziplinär herangezogene Ortskategorie. Der Topos der Ruine (im metaphori-
schen wie auch im ursprünglich-geografischen Sinne) wurde in anthropologi-
schen, historischen, staats- und kulturtheoretischen Diskursen erschlossen. Nicht 
zuletzt lyrische Approximationen11 spielten die Ruine in das Bewusstsein der 
sich neu formierenden Nationalkollektive, üblicherweise in Form eines elegisch 
nobilitierten locus melancholicus in Korrespondenz zu der, wie es Simmel be-
zeichnet, »kosmischen Tragik«12 – einer in der lateinamerikanischen Ideenge-
schichte rekurrenten Denkfigur, die gemeinhin unter dem Schlagwort ruptura 
subsummiert wird. 

Im mexikanischen Kontext gilt es das Moment der architektonischen Trans-
kulturation zu bedenken. Die koloniale Bautätigkeit stand im Hinblick auf Ar-
chäotope zunächst weniger im Zeichen der Anastylose, d.h. der sorgfältigen Re-
konstruktion zerstörter oder zum Zeitpunkt der Conquista bereits verwahrloster 
Bauformen, als vielmehr im Zeichen der Rehabilitierung verwitterter Monumen-
te für symbolische Akte der territorialen Bemächtigung. In der Regel wurden 
dabei die Pyramiden von kleinen santuarios gekrönt, katholisch geweihten Orten 
auf monumentalen, unzerstörbaren Hinterlassenschaften. Neben der Kathedrale 
von Mexiko-Stadt, die auf dem Templo Mayor, dem aztekischen hieros topos 
schlechthin, errichtet wurde, ist die architektonische Einschreibung der neuen 
mexikanischen Souveräne vor allem auch am imposanten Beispiel der Pyramide 
von Cholula zu sehen, auf der die verhältnismäßig kleine »Iglesia de Nuestra 
Señora de los Remedios« errichtet wurde. Mit anderen Worten haben wir es 
hierbei mit einem architektonischen Hybrid zu tun: Auf einem kolossalen histo-
rischen Sockel haben die Konquistadoren ihren in Architektur geronnenen Welt-

                                                             
10  Böhme, Hartmut: »Ruinen – Landschaften. Zum Verhältnis von Naturgeschichte und 

Allegorie in den späten Filmen von Andrej Tarkowskij«, in: Ders.: Natur und Subjekt, 
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988, S. 334-379, hier S. 353. 

11  Neben Salomé Ureña de Henríquez, die mit Ruinas (1876) einen epischen Abgesang 
auf die koloniale Grandeur der Dominikanischen Republik vorlegt, ist im mexikani-
schen Kontext José María Heredia hervorzuheben, der in En el Teocalli de Cholula 
(1820) einen wehmütigen Aus- und Rückblick von der Spitze der Pyramide aus vor-
nimmt.  

12  Simmel, Georg: »Die Ruine«, in: Ders.: Jenseits der Schönheit. Schriften zur Ästhetik 
und Kunstphilosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008 1919 , S. 34-41, hier S. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 | SERGEJ GORDON 

 

geist inthronisieren können. Diese Form der kolonialen Nutznießung der Ruine 
für eigene Ewigkeitsgesten ist eine Art topologisches Recycling und zeitigt ein 
sehr anschauliches, materialisiertes Exempel der Warburgschen Einverleibung.13 
Nebenbei haben wir es hier mit einer treffenden Allegorie für die epistemologi-
sche Bruchlinie in der Neuen Welt zu tun: Die architektonische Verwerfung 
markiert die »kosmische Tragik«, die Georg Simmel in der Ruine vorfindet in 
Form einer markanten epochalen Zäsur. Die Monumente aus präkolumbinischer 
Welt werden profaniert und der bestehende Kosmos ins Chaos gestürzt.14 Die 
Ruine bleibt jedoch als unauslöschliches Denkmal zurück und wird erneut sakra-
lisiert, jetzt aber im Zeichen einer neuen Kosmologie. Das Moment der kulturel-
len Überblendung, bei dem Prozesse der Topoklastik und Topogenese Hand in 
Hand gehen, markiert einen Ursprungsort des Mestizentums und versieht die Ru-
ine mit der Logik einer traumatischen Matrix des modernen Mexikaners, wie wir 
nachfolgend am Filmbeispiel Chilam Balam in plakativer Weise vorgeführt fin-
den. 

III. 
 
Es lohnt sich eine weitere Besonderheit, eine Art topologische Eigengesetzlich-
keit der Ruine den Filmbesprechungen vorauszuschicken. Die Ruine als Mahn-
mal eines verschollenen Legats oder des Epistemizids ist, gerade weil sich viele 
Kontroversen um den Topos ranken, zu einem langlebigen Kristallisationspunkt 
kollektiver Identitäten geworden, zu einem kulturellen Totem, an dem sich Dis-
kurse der Selbstverständigung und Selbstbestimmung entzünden. Die kollektive 
souci de soi erhebt die Archäologie in Anbetracht der Ruine zu einer Leitdiszip-
lin samt der neueren psychoanalytischen und kulturanthropologischen Derivate, 
die Michel Foucaults Beiträge in den Geisteswissenschaften verankert haben. 
Blicken wir konkret auf die Ruine in Prozessen des mexikanischen Nation-
Building, müssen wir darüber hinaus auf die beredte Überschneidung staatsbil-
                                                             
13  Zur kolonialen Praxis der kulturellen Kannibalisierung und Totemisierung mortifizier-

ter Bauobjekte stellt Wyss (2012) stichhaltige Überlegungen in Anlehnung an War-
burg und Freud an. Siehe: Wyss, Beat: »Vasari, der Etrusker. Totemismus und kultu-
relle Identität«, in: Peter Greimer/Michael Hagner (Hg.): Nachleben und Rekonstruk-
tion. Vergangenheit im Bild, München: Wilhelm Fink (eikones) 2012, S. 95-110. 

14  Zur kulturgeschichtlichen Dynamik der Profanation und Sakralisierung von Orten 
eignet sich nach wie vor die ambitionierte, kultur- und religionsübergreifende Studie 
Eliade, Mircea: Cosmos and History – The Myth of Eternal Return, New York: Har-
per & Brothers 1954. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 163 

 
 

dender Prozesse mit einer Blütezeit der archäologischen Tätigkeit im postrevolu-
tionären Mexiko hinweisen.  

 
Abbildung 1: Der verlassene, in sich ruhende Tempel von Kukulcán in 
seinem natürlichen Zustand des »accident ralenti« (Jean Cocteau), eines 
Unfalls in Zeitlupe vor der Rekonstruktion, aufgenommen im Jahr 1860 
von dem französischen Archäologen und Neue-Welt-Enthusiasten Désiré 
Charnay.  

Quelle: Lerner, Jesse: »Chichén Itzá: Ruinas en Construcción«, in: Dimensión 
Antropológica, Cristal Bruñido, Vol. 42, 165-187, hier S. 170. 

 
Zur Illustration der postrevolutionären Sinnpflege am Phänomen der Archäoto-
pie kann die Rekonstruktion der Kukulcán-Pyramide Pate stehen, ein Bauwerk, 
das ohnehin einen sehr prominenten Platz unter den mexikanischen Archäotopen 
einnimmt und in den ersten beiden nachfolgend besprochenen Filmbeispielen zu 
sehen ist. Als Teil der verlassenen Maya-Stadt Chichén Itzá ruhte der Tempel, 
den die Spanier bereits verlassen vorgefunden und auf die schlichte Bezeichnung 
»El Castillo« umgetauft hatten, über viele Jahrhunderte im Zustand der Verwitte-
rung und Überwucherung, schwer zugänglich im Urwald der Halbinsel Yukatan, 
wie es die Fotoaufnahmen sporadischer Expeditionen bezeugen (Abbildung 1).  

 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 | SERGEJ GORDON 

 

1923 beauftragte das reformierte mexikanische Kultusministerium die Car-
negie Institution of Washington zur archäologischen Aufbereitung der Stätte. Die 
Umbaumaßnahmen wurden in einer Zeit vorgenommen, in der die postrevoluti-
onäre Sehnsucht nach nationaler Einheit und das Traditionsbewusstsein in Mexi-
ko wieder Konjunktur hatten. Bei den nachfolgenden Arbeiten, die erst 1944 
vollendet werden konnten, wurde der Ruine die Simmelsche Natürlichkeit eines 
urwüchsigen Verfalls genommen.15 Hierzu äußert der mexikanische Kulturan-
thropologe Qetzil Castañeda folgende Kritik: 

»In eighteen years of cutting, chopping, digging, sifting, drawing, measuring, writing, 
painting, photographing, and cleaning, the archaeologists – Mexican, Anglo, and Yucatec 
North Americans – literally peeled back the jungle growth to carve out of, and inscribe in, 
puro monte their visions of the Maya. With hundreds of Maya workmen …  the archae-
ologists created ruins, ruins in ruins, and ruined ruins. This ›foundational act‹ was the ritu-
al and originary reenactment of the scientific cosmovision of early-twentieth-century ar-
chaeology that created – out of the chaos of the profane and ›undifferentiated‹ space of the 
everyday, that is, out of earth, stone, paper, and ink – the sacred and ordered space of 
modern ruins.«16 

Das Ergebnis des archäologischen Eingriffs war eine ruinierte Ruine, wie Cas-
tañedas Scheintautologie lautet, eine Ruine also, die ihrer Natürlichkeit beraubt 
wurde und ihre Signatur der Vergänglichkeit einbüßen musste im Tausch gegen 
ein publikumsfreundliches, historisches Spektakel, analog zu den im archäologi-
schen Fieber des 19. Jhd. instandgesetzten Monumenten der europäischen Anti-
ke. 

Einst der sukzessiven Aufhebung geweiht, wird die Ruine auf den ersten 
Blick in dem Schwebezustand der Verwitterung fixiert. Tatsächlich wird die ar-
chitektonische Dysfunktionalität der Ruine jedoch überführt in neue, selbstbild-
prägende Funktionen im kommerziellen Schlüssel. Die modernisierte Pyramide 
von Kukulcán strahlt nach der Rekonstruktion eine andere Aura aus, denn die 
moderne Sakralisierung schreitet mit der Logik eines historischen Spektakels 
einher, das die »unfassbaren Gewissheiten«17 des mexikanischen Ursprungs an 
sich bindet. Der rehabilitierte Status des hieros topos im Dialog mit der Vergan-
                                                             
15  Vgl. G. Simmel: »Die Ruine«, S. 35f.  
16  Castañeda, Quetzil E.: »The Aura of Ruins«, in: Gilbert Joseph/Anne Rubenstein/Eric 

Zolov (Hg.), Fragments of a Golden Age. The Politics of Culture in Mexico Since 
1940, Durham: Duke UP 2001, S. 452-467, hier S. 455. 

17  Iser, Wolfgang: Das Fiktive und das Imaginäre, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993 
1991 , S. 506. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 165 

 
 

genheit versieht die Archäotopie zwar wieder mit jener Bewandtnis der »topo-
graphischen Anomalie«18, die das historische Bewusstsein schult, ja geradezu 
herausfordert – diesmal jedoch in didaktischer Aufbereitung unter staatlicher 
Aufsicht.19 Mit der Pyramide von Kukulcán als eine Art Inbegriff und Motiviko-
ne mexikanischer Ruinen, wird das Phänomen des präkolumbinischen Monu-
ments zu einem Sinnbild einer monumentalen Urgeschichte und zwar mit all den 
Problemen, die Nietzsche in seinen unzeitgemäßen Betrachtungen der »monu-
mentalischen Historie« zuschreibt, allem voran die Verwischung der Grenzen 
zwischen Geschichte und mythischer Fiktion sowie der fatale, allzu verklärende 
Imitationseifer.20 

Wenn die Ruine nun als Träger einer ohnehin schwach determinierten télé-
histoire verstanden werden muss, ist das Nachleben der aufbereiteten Ruine in 
historischen, aber vor allem auch populärkulturellen Diskursen von einer gera-
dezu zeitresistenten Hartnäckigkeit. Doch welche Art von Gedächtnis wird an-
hand der télé-histoire in Mexiko konstruiert? Kann man bei dem Phänomen der 
télé-histoire tatsächlich noch von einer belastbaren, historiographisch flankierten 
Perspektive sprechen? Oder spielt hier die Dimension einer spekulativen, my-
thisch überformten popular memory eine ungleich größere Rolle? Mit Eliade 
lässt sich zeigen, dass sich im Ort der Ruine die Mythisierung der Geschichte in 
paradigmatischer Klarheit vollzieht: jahrhundertealte Zeitschichten werden in 
                                                             
18  B. Anderson: Imagined Communities, S. 170.  
19  Heute sind es über 2000 offiziell angemeldete archäologische Stätten in Mexiko, die 

sich unter dem Protektorat der INAH befinden, dem Dachverband für Anthropo- und 
Archäologie in Mexiko. Die Zahl ist dabei steigend, denn in Zeiten einer »Hypertro-
phy of Memory« (Huyssen, Andreas: Present Pasts. Urban Palimpsests and the Poli-
tics of Memory, Stanford: Stanford UP 2003, S. 3), in der »ère de la commémoration« 
(Nora, Pierre (Hg.): Les lieux de mémoire III: Les France, 3. De l’archive  
l’embleme, 3 Bände., Paris: Gallimard 1992, S. 977-1012) ist die Vermarktung archä-
ologischer Stätten zweifelsohne ein lukratives Geschäft. 

20  Vgl. Nietzsche, Friedrich: »Vom Nutzen und Nachteil der Historie für da Leben«, in: 
Ders.: Kritische Studienausgabe in 15 Bänden, Band 2, München: dtv 21988 1967 , S. 
243-334, hier S. 258-265. Im mexikanischen Kontext werden Nietzsches geschichts-
philosophische Betrachtungen bei González, dem Vater der mexikanischen Microhis-
toria, rezipiert und mit der treffenden Kategorie einer historia de bronce (González, 
Luis: »De la múltiple utilización de la historia«, in: Carlos Pereyra/Luis Villoro/Luis 
González/et al. (Hg.), Historia, ¿Para qué?, Siglo XXI: Mexiko D.F. 212005 1980 , S. 
53-74, hier S. 64,ff) enggeführt. In jüngster Zeit rekurriert v.a. Tenorio Trillo (Cultur-
as y memoria) auf Nietzsche bei seinen Reflexionen zur mexikanischen Historiogra-
phie. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 | SERGEJ GORDON 

 

der Ruine nämlich auf mythologische Verstehensebenen verlagert, auf Ebenen 
also, die das Gebot der chronologischen Verzeitlichung und die Akkuratesse der 
historiographischen Arbeit zu Gunsten eines archetypischen und ritualisierten 
Geschichtsbewusstseins opfern: 

»The recollection of a historical event or a real personage survives in popular memory for 
two or three centuries at the utmost. This is because popular memory finds difficulty in re-
taining individual events and real figures. The structures by means of which it functions 
are different: categories instead of events, archetypes instead of historical personages. The 
historical personage is assimilated to his mythical model…, while the event is identified 
with the category of mythical actions…. If certain epic poems preserve what is called ›his-
torical truth‹, this truth almost never has to do with definite persons and events, but with 
institutions, customs, landscapes.«21 

Bei der Auslagerung des historischen Apriori in eine fixierte Landschaft, findet 
die archetypische und kategorische Retrospektion in der modernen Ruine ein 
ideales topologisches Auffangbecken. Das kollektive Gedächtnis sei laut Eliade 
letztlich ahistorisch und nicht im Stande, historische Ereignisse jenseits archety-
pischer Kategorien zu verwahren.22 Es handelt sich dabei um eine Erkenntnis, 
die sich auch bei Jörn Rüsens Zeitsynthese oder bei Maurice Halbwachs‘ Ideen 
um eine selektive Rekonstruktion der Vergangenheit abzeichnet, aber auch bei 
Gramscis Ausführungen zur populärkulturellen Wissensvermittlung und zum 
Alltagsverstand (senso comune). Für die Analyse von Filmen in welchen tenden-
ziell populäre Formen der Geschichtsvermittlung beheimatet sind, haben diese 
theoretischen Bausteine eine hohe Relevanz.23 

Eliades Ausführung zur Mythologisierung der Geschichte in Orten der télé-
histoire lässt die moderne Ruine als »Mystery Theater«24 zum idealen Ort für 
genealogische Selbstinszenierungen werden. Das Paradigmatische, Archetypi-
sche und Rituelle der archaischen Ontologie bei Eliade wird aufgefangen, so ei-
ne mögliche These, in einer modernen Verklärung der Ruine als sakralem Muse-
um des Unvordenklichen, als hieros topos einer säkularen Gesellschaft, die ihre 
transzendentale Obdachlosigkeit in einer Suche nach archaischen Selbstbildern 
aufzufangen sucht. Und die Kinematographie leistet dieser neuen nationalen 
                                                             
21  Eliade, Mircea: Cosmos and History. The Myth of Eternal Return, New York: Harper 

& Brothers 1954, S. 43. 
22  Vgl. ebd. S. 46. 
23  Eine weiterführende Studie zur Kinematographie im Lichte Gramscis bietet Landy, 

Marcia: Cinematic Uses of the Past, Minneapolis, u.a.: Minnesota UP 1996. 
24  Q. E. Castañeda, zitiert in: J. Gilbert et al: Fragments of a Golden Age, S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 167 

 
 

Selbstverständigung Vorschub, indem sie die historischen Trümmer aufbereitet 
und zelebriert. Wie kein anderes Medium war gerade der Film dazu berufen, die-
se moderne Funktion der Ruine als Ursprungsort und Vehikel für mythisch auf-
geladene Ursprungsnarrative in die Gesellschaft zu transportieren.  

IV. 
 
Que viva Mexico! (1930/1979) 
 
»Cantan a través de los siglos las ruinas su canción« – Über Jahrhunderte hinweg 
singen die Ruinen ihr Lied, so lautet eine Sentenz aus dem mexikanischen Re-
vuefilm »Mexico Canta« (Mexiko singt) von José Bohr aus dem Jahr 1939. 
Doch was genau sang die filmisch inszenierte Ruine? Was von diesem Lied 
blieb im kollektiven mexikanischen Bewusstsein haften, was blieb unverstanden 
im Unbewussten zurück? Wer waren die neuen Interpreten, wer die Ghostwriter 
dieser Lieder, und welche ideologischen Vektoren hatten die Diskurse rund um 
die Ruine im postrevolutionären Mexiko?  

In Que viva Mexico!, dem vielleicht bekanntesten unvollendeten Film aller 
Zeiten, verwendet Sergej Eisenstein die Ruine als ein formales Archiv, mit des-
sen Hilfe er die mexikanische Gegenwart zur mexikanischen télé-histoire in Be-
zug setzt. Man könnte auch sagen, dass hier ein Dialog zwischen der mexikani-
schen Gegenwart und seiner formalen Ewigkeit eröffnet wird. Bereits bei seiner 
Ankunft signalisierte Eisenstein der Presse, sein Vorhaben sei es einen Film zu 
drehen, der auf der »lebendigen Geschichte« Mexikos basiere.25 Dass er für das 
Incipit seiner filmischen Symphonie zu Mexiko ausgerechnet das yukatekische 
Archäotop Chichén Itzá als eine der ältesten Zivilisationsspuren in der mexikani-
schen Biographie wählte, ist daher nicht weiter verwunderlich.  

Die im Szenario festgehaltene Atmosphäre des Prologs ermöglicht viele 
Analogien zur nachfolgend in der mexikanischen Filmindustrie vorherrschenden 
Suche nach einer verschollenen mexikanischen Identität. Was hier bereits auf-
scheint ist Eisensteins Erkenntnis der besonderen Qualität der Ruine als eines 
                                                             
25 Vgl. Seton, Marie: Sergei M. Eisenstein. London: Dennis Dobson 1978 [1952], S. 

194; sowie Vega Alfaro, Eduardo de la: »La eternidad y el presente: Eisenstein en 
Yucatán«, in: 

 und Gordon, Sergej: »Sergej Eisenstein: ¡Qué viva México! 
(1930, obra inconclusa)«, in: Christian Wehr (Hg.), Clásicos del cine Mexicano. 31 
películas emblemáticas desde la Época de Oro hasta el presente, Madrid/Frankfurt 
a.M.: Iberoamericana/Vervuert 2016, S. 11-38.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 | SERGEJ GORDON 

 

heiligen, mythologischen, ja überhistorischen Ortes. Wie Eisenstein in einem 
Brief an seinen Mäzen Upton Sinclair offenlegt, schien sich anhand der Ruine 
eine idealtypische Brücke zur mexikanischen télé-histoire schlagen: 

»Death. Skulls of people. And skulls of stone. The horrible Aztec gods and the terrifying 
Yucatan deities. Huge ruins. Pyramids. A world that was and is no more. Endless rows of 
stones and columns. And faces. Faces of stone. And faces and flesh. The man of Yucatan 
today. The same man who lived thousands of years ago. Unmovable. Unchanging. Eternal. 
And the great wisdom of Mexico about death. The unity of death and life. The passing of 
one and the birth of the next one. The eternal circle. And the still greater wisdom of Mexi-
co: the enjoying of this eternal circle.«26 

Eisensteins Interesse für die ewige Wiederkehr ist dabei nicht erst in Mexiko ge-
reift, hat aber bei seinem einzigen Projekt, das er im Ausland realisieren konnte, 
eine markante Ausprägung erfahren.27 Als Begründer der intellektuellen Monta-
ge war Eisenstein stets auf der Suche nach unerwarteten historischen Synthesen, 
und nach einer latenten archaischen Ontologie, die nicht nur die mexikanische 
Gegenwart prägt, sondern in jeder Gesellschaft als verborgene Determinante 
schlummert (Abbildung 2). 

In seiner Version von Mexiko legt Eisenstein im Prolog von Que viva Mexi-
co! seine Idee von der ewigen Rückkehr in die Vergangenheit offen. Der ewige 
Kreislauf im Prolog mündet dabei in einen Zustand, den Benjamin als eine 
»messianische Stillstellung des Geschehens«28 in mythopoetischen Geschichts-
diskursen bezeichnete, wobei die konkreten historischen Ereignisse, darunter 
auch das Trauma der Conquista zunächst aufgehoben werden, so wie Eliade das 
bei sakralen Orten analysiert. Eisensteins Ruine ist also nicht der Ort einer ele-
                                                             
26  Zitiert in M. Seton: Sergei M. Eisenstein, S. 197 und in Eisenstein, Sergei M.: Notes 

for a General History of Cinema, hg. von Naum Kleiman u. Antonio Somaini, Ams-
terdam UP 2016, S. 79. 

27  Bordwell spricht in diesem Zusammenhang von »Eisenstein‘s epistemological shift« 
(Bordwell, David: »Eisenstein Epistemological Shift«, in: Screen 15 (4) (1974), S. 29-
46). Auch Bohn sieht Eisensteins Mexikophase als Umbruchmoment im Vorfeld zu 
seinen filmtheoretischen Auseinandersetzungen die in der Publikation des umfangrei-
chen Kompendiums Metod gipfelten. (Vgl. Bohn, Anna: Film und Macht. Zur Kunst-
theorie Sergej M. Eisensteins 1930-1948, München: diskurs film 2003, S. 97-103 et 
passim). 

28 Benjamin, Walter: »Über den Begriff der Geschichte«, in: Rolf Tiedemann/Hermann 
Schweppenhäuser (Hg.), Gesammelte Schriften. Band I, 2., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 
1974, S. 691–704, hier S. 703. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 169 

 
 

gisch-retrospektiven Kontemplation, aber doch ein Ort, der die Zeitlichkeit gera-
de thematisiert, indem er sie aufhebt. In der vorerst endgültigen, bekanntesten 
Fertigstellung, die der Co-Regisseur Grigori Aleksandrow 1979 mehr als 30 Jah-
re nach Eisensteins Tod vorlegt, hört man ein Voice-Over, in dem Eisensteins 
Drehbuch zitiert wird: 

»Zeit im Prolog ist die Ewigkeit. Es könnte heute sein, es könnte sich vor 20 Jahren bege-
ben haben oder auch vor 1000 Jahren. 
Steine – Götter – Menschen –. 
Die Einwohner von Yukatan, dem Land der Ruinen und der enormen Pyramiden, haben in 
ihren Gesten und ihren Formen den Geist ihrer Vorfahren, der großen Mayazivilisation, 
bewahrt.  
In ferner Zeit …  zwischen heidnischen Tempeln, heiligen Städten und majestätischen 
Pyramiden, im Reich der Toten, da wo die Vergangenheit immer noch die Gegenwart be-
stimmt, haben wir den Beginn situiert. Einem Symbol gleich, das die Vergangenheit her-
aufbeschwört, als Abschiedsritual an die Mayazivilisation, wird eine bizarre Begräbnisze-
remonie abgehalten.«29 

Abbildung 2: Que viva Mexico! – Der Mensch in ikonischer Symbiose 
mit den Relikten seiner télé-histoire. 

Quelle: ¡Qué viva México! (1930, unvollendet; R: Sergei M. Eisenstein) 

                                                             
29  Eigene Übersetzung, zitiert in: M. Seton: Sergei M. Eisenstein, S. 198 (dort im Kapi-

tel »Eternal Circle«, das Eisensteins Mexikophase illustriert). 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 | SERGEJ GORDON 

 

Die Vorstellung eines zeitlosen Mexikos, einer lebendigen Urgeschichte als 
Überblendung von Vergangenheit und Gegenwart, deckt sich mit der Idee einer 
ewigen Wiederkehr, die Eliade später beschreiben sollte, der Idee einer unhin-
tergehbaren Mythologie, die hartnäckig ihren langen Schatten in die Zukunft 
wirft. Folgerichtig lanciert Eisenstein bereits im Prolog das zentrale Motiv des 
Films, wenn nicht der mexikanischen Folklore schlechthin: die Verschränkung 
von Leben und Tod. Das Archäotop Chichén Itzá erlangt in dieser Lesart den 
Status eines sakralen Übergangsortes zu transzendenten Sphären.  

Das angekündigte Begräbnisritual am Ende des Prologs lässt sich als arche-
typisches Schwellenereignis auf unterschiedliche Weise interpretieren: Zum ei-
nen vollzieht sich in der Gegenüberstellung der Urgeschichte mit dem Tod der 
ewige Zyklus des Lebens und markiert die Ahistorizität des mythischen Ortes. 
Zum anderen wird die Ruine hier aufgeladen mit der Logik eines hieros topos, 
eines sakralen Schwellenortes, der für finale Übergangsriten aufgesucht wird. 
Auf allegorischer Verstehensebene, die Eisenstein im Drehbuch andeutet, wird 
bei diesem Gedenkritus aber einmal mehr die Maya-Zivilisation beigesetzt, so 
dass die Ruine bei dieser Lesart zu einem Nekrotop wird, einem Ort, an dem die 
Episteme vergangener Hochkulturen begraben liegt. Obwohl Eisenstein 1930 be-
reits einen weitgehend modernisierten Ruinenkomplex vorgefunden hatte, der 
sich auf bestem Weg befand, zu einem Rummelplatz der mexikanischen Fronts-
tage-Kultur zu verkommen, trägt die Archäotopie in Que viva Mexico! noch un-
verkennbar die Züge der »kosmischen Tragik« und wird dem Zuschauer als his-
torischer Andachtsort, als Mahnmal stillgelegter Utopien präsentiert. 

Im Prolog des Films hat die Geschichte der modernen mexikanischen Nation 
noch nicht angefangen, und doch sind die Fundamente schon greif- und sichtbar. 
Um historische Narrative bereinigt, ist Eisensteins Ruine ein Steinbruch, mit 
dem sich ein mexikanischer Formenhaushalt in einem fast schon fatalistischen 
Rückgriff auf eine absolute Vergangenheit konstruieren lässt – wir stehen vor ei-
nem zeitlosen, einem überhistorischen Ort, in dem die Gegenwart eine ewige 
Mimesis des Unvordenklichen darstellt. Und auch wenn Eisensteins Version der 
Archäotopie mit gewissem anthropologischem Pathos aufgeladen war, findet 
sich der Beginn der mexikanischen Geschichte in Que viva Mexico! höchstens in 
abstrakter Form versinnbildlicht, denn die télé-histoire behält sich das Privileg 
der ontologischen Unschärfe vor. 
 
  

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 171 

 
 

Chilam Balam (1955) 
 
Wie nun foundational fictions explizit in die Ruine eingebettet wurden, zeigt das 
zweite Filmbeispiel. Das Werk Chilam Balam aus dem Jahr 1955 verarbeitet die 
Vorlage der Maya-Prophezeiungen als epistemologischen Vektor, um eine recht 
ambitionierte Relektüre der Eroberung Mexikos durch die Spanier zu entwerfen. 
Eine Gemeinsamkeit zu Que viva Mexico! ist dabei in der Zeitsynthese aus Ver-
gangenheit und Gegenwart zu sehen, die beide Werke anhand des Ruinenkom-
plexes Chichén Itzá konstruieren. Jedoch eignet sich Chilam Balam in höherem 
Maße für die Analyse der Kinematographie in ihrer Funktion der historischen 
Alphabetisierung der Massen. Es handelt sich hierbei um ein historisches Melo-
dram mit Zügen einer Epopöe, in dem eine fiktionalisierte Version der spani-
schen Conquista transportiert wird.  

Der Titelheld Chilam Balam (Mayathan für »Jaguar-Priester«) ist eine her-
kömmlich nicht belegbare historische Figur und geht zurück auf eine Reihe von 
gleichnamigen Maya-Überlieferungen, in welchen unter anderem eine bis heute 
kontrovers debattierte Prophezeiung der Ankunft der Spanier enthalten ist. Das 
dräuende Unheil, das die Maya-Zivilisation erwartet, wird im Film mit zahlrei-
chen Menetekeln antizipiert, bevor es sich in der finalen Schlachtsequenz in der 
Ruinenstadt vollzieht. Die Fiktion macht zwar keinen Hehl daraus, dass die Spa-
nier Chichén Itzá bereits verlassen vorgefunden und keinen unmittelbaren Ein-
fluss auf die Dysfunktionalisierung der alten Maya-Stadt ausgeübt hatten. Den-
noch ließ der Regisseur Iñigo de Martino die Eroberung des antiken Mexikos mit 
einer inszenierten Erstürmung von Chichén Itzá versinnbildlichen – zum Leid-
wesen der offiziellen Historiographie, aber zur vermeintlichen Freude des schau-
lustigen Publikums. Aus der Opferperspektive erzählt, wird in diesem Fall die 
Tragik des mexikanischen Archäotops mit einem spektakulär-kontrafaktischen 
Ereignis aufgeladen, und eine homogenisierte, um schwer rekonstruierbare 
präkolumbinische Zeitschichten bereinigte Geschichtsversion postuliert. Damit 
einhergehend wird in Chilam Balam die Entwicklungsgeschichte prähispanischer 
Hochkulturen fallen gelassen und das Rätsel um den Untergang der Maya-
Zivilisation mit vagen Andeutungen und einer prekären Geschichtsklitterung ge-
löst. Um der Knechtschaft zu entrinnen, bläst der tragische Held Chilam Balam 
zum letzten Kampf gegen die Spanier, und stirbt, einem letzten Mohikaner 
gleich, im Pfeilhagel mitten in Chichén Itzá. Mit einem letzten Blick auf die 
Kukulcán-Pyramide äußert er seine letzten, mit zivilisationsgeschichtlichem Pa-
thos aufgeladenen Worte:  

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 | SERGEJ GORDON 

 

»Todo toca a su fin. Su sangre se mezclará con la nuestra: En el suelo por el odio, en los 
cuerpos por el amor. Y nacerá otro pueblo. Alles kommt zu seinem Ende, ihr Blut wird 
sich mit dem unseren vermischen und in den Boden fließen aus Hass, und in die Körper 
aus Liebe. Und es wird ein neues Volk entstehen .«30  

Die fatale Vorahnung des tragischen Helden ist damit real geworden und die ver-
lassene Stadt zu einer Ruine in statu nascendi. Nichts desto weniger hat das his-
torische Trauerspiel seinen ungleich bedeutsameren Gegenwartsbezug in der 
programmatischen Hybridisierung der Kulturen. Der Ruine bleibt die wichtige 
Funktion eines Identitätsbollwerks vorbehalten, an welchem das labile mestizi-
sche Selbstbewusstsein einen möglichen Ursprung verorten kann. In der Koda 
des Films finden wir eine markante allegorische Fusion altamerikanischer und 
europäischer Kulturen: ein Eheschluss zwischen Naya, Chilam Balams Tochter, 
und dem Soldaten Francisco de Montejo. Es handelt sich dabei freilich um ein 
Derivat der prototypischen mestizischen Doublette Hernán Cortés und Malintzin, 
die man als mexikanische Reprise von Adam und Eva begreifen kann. Nach ei-
nem dramatischen Sonnenuntergang hinter der stufenförmigen Silhouette des 
Kukulcán-Tempels sehen wir das junge Paar Hand in Hand vor einem hybriden 
Altar stehen, einem Kreuz, das sich auf dem Jaguar-Thron aufgepfroft findet, 
während ein allwissender Erzähler eine monumentale Epochenschwelle be-
schwört: 

»La profecía de Chilam Balam se cumplió, y su pueblo cayó en pleno ocaso. Y de la 
sangre de esas dos razas nació una nueva: joven y vigorosa Die Prophezeiung von Chilam 
Balam ging in Erfüllung, sein Volk war dem Untergang geweiht. Und aus dem Blut dieser 
zwei Rassen entstand eine neue: jung und kräftig. .«31  (Abbildung 3 & 4) 
 
Chilam Balam kann daher, cum grano salis, als Birth of a Nation à la mexicana 
gelesen werden, dem filmischen Urtext zur US-amerikanischen Natiogenese. In 
der mexikanischen Spielart basiert die Geburt des modernen Staates jedoch nicht 
auf der Zurückdrängung der First Nations, sondern auf dem historischen Fun-
dament der histoires croisés, einem zwar ähnlich verhängnisvollen Kulturkon-
takt, der aber eher im Zeichen der Fusion denn einer trennscharfen Koexistenz 
zu begreifen ist.32 Topologisch gesehen wird die Ruine dabei als die Wiege des 
                                                             
30  Chilam Balam (MEX 1955, R: Iñigo de Martino), 1:31:10.  
31  Ibid., 1:31:36.  
32 Diese und andere Unterscheidungskriterien bemüht Octavio Paz (1983), um eine zivi-

lisationsgeschichtliche Kontrastierung der Gesellschaftsmodelle dies- und jenseits des 
Rio Bravo vorzunehmen (Paz, Octavio: »México y Estados Unidos: posiciones y con-

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 173 

 
 

Mestizentums semantisiert, wobei die Verherrlichung der kosmischen Rasse 
(raza cósmica) selbstredend Hand in Hand geht mit den eugenischen Diskursen 
von José Vasconcelos, der als Apostel eines neuen, postrevolutionären Mexikos 
die Überlegenheit kultureller und genetischer Hybride propagierte. 
 
                      Abbildung 3: Chilam Balams letzter Blick auf Kukulcán

                         Quelle: Chilam Balam (MEX 1955, R: Iñigo de Martino)
 

                      Abbildung 4: Hybrider Ehebund vor einem hybriden Altar 

                         Quelle: Chilam Balam (MEX 1955, R: Iñigo de Martino) 

                                                                                                                                  
traposiciones«, in: Ders.: Tiempo nublado, Barcelona: Seix Barral 1983, S. 139-160). 
Ungeachtet der mitunter recht essentialisierenden mentalitätsgeschichtlichen Schlüsse, 
spiegelt der Aufsatz mit argumentativer Eleganz die Idealtypen der mexicanidad so-
wie des nördlichen Antagonisten wider, die beharrlich auf makrostrukturellen Dis-
kursebenen zirkulieren.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 | SERGEJ GORDON 

 

Doch wie bereits erwähnt hatte die filmische Geburt der modernen mexikani-
schen Nation auch ihre angeborenen Defekte, nämlich die romantischen Vergan-
genheitsversionen, um nicht zu sagen grobe historische Aberrationen, mit denen 
die Zuschauer historisch alphabetisiert werden sollten. Zur Untersuchung der 
Mnemotopie der Ruine sind aber gerade diese »schiefen Geschichtsbilder«33 sehr 
dienlich. Das Geschichtsbild in Chilam Balam mag schief gewickelt sein, doch 
es ist symptomatisch für ein nationales Kino, das mit historischen Unschärfen 
und Idealisierungen arbeitet; ein Kino, das die historische Wahrheit einem nor-
mierten Selbstverständnis unterordnet. Die Ruine wird hierbei recht einseitig mit 
historischen Narrativen ausstaffiert, die mit entsprechenden ideologischen 
Schablonen arbeiten, und verkommt so zu einer monumentalen Kulisse, vor de-
ren Hintergrund fadenscheinige Ursprungsfiktionen vollzogen werden. 

Bei all der Kritik darf man jedoch nicht die Wirkungsgeschichte von Chilam 
Balam vergessen. Der aufwendige Film war nämlich ein großer Flop, weil die 
Zuschauer eben nicht auf das historische Spektakel hinter einer kostumbristi-
schen Fassade reinfallen wollten, so dass das ambitionierte Filmprojekt bereits 
nach zwei Wochen aus dem Kinoprogramm verschwunden war. Wenn also 
schon zur Blütezeit des mexikanischen Kinos simplifizierte Geschichtsversionen 
für Unmut und Langeweile bei den Zuschauern gesorgt hatten, gingen die Regis-
seure des Nuevo Cine Mexicano ab den 60-er Jahren noch schonungsloser mit 
der Época de Oro um, und schickten sich an, diese als ein kommerziell durchaus 
erfolgreiches aber allzu illusorisches Kino zu archivieren, das nicht selten von 
lapidaren didaktischen Impulsen und einem problematischen Manichäismus 
durchzogen war. Selbstredend wurde dabei auch die einseitige Nutznießung der 
Ruine sowie die problematischen Interpretationen der in ihr ruhenden »mnemi-
sche n  Energie«34 einer scharfen Revision unterstellt. 

 
Cascabel (1977) 
 
Das dritte und letzte hier behandelte Filmbeispiel, das die mexikanische Archä-
otopie thematisiert, fällt auf eine Zeit der Desillusion im Hinblick auf die grands 
récits der mexikanischen Revolution. Das Unbehagen an der Alleinherrschaft 
des PRI, der scheinbar auf ewig institutionalisierten Revolutionspartei, wurde in 

                                                             
33 Vgl. Ferro, Marc/Rother, Reiner (Hg.): Bilder schreiben Geschichte: der Historiker im 

Kino, Berlin: Wagenbach 1991, S. 7. 
34 Aby Warburg, zitiert in Assmann, Jan: »Kollektives Gedächtnis und kulturelle Identi-

tät«, in: Jan Assmann/Tonio Hölscher (Hg.), Kultur und Gedächtnis, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp 1988, S.9-19, hier S. 12.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 175 

 
 

zahlreichen Filmen manifest, die mit dem ästhetischen Paradigma der nationalen 
Filmindustrie brachen und Kritik an der kinematographischen Repräsentation 
Mexikos übten. So auch in Raúl Araizas Cascabel (Klapperschlange) von 1977, 
einem autoreferenziellen Werk, das sich die Strategien des reflexiven Kinos zu 
eigen macht. Der Ruinenkomplex von Palenque im Staat Chiapas, der südmexi-
kanischen Hochburg der Subalternen, wird als Film im Film vorgeführt und ist 
dabei das Fragment eines scharf zensierten Staatsauftrags, den Alfredo, die un-
glückselig-fremdbestimmte Figur des Regisseurs, zur folklorischen Lobhudelei 
reduziert findet. Die Inszenierung der Ruine wird prompt zu einem Schauplatz 
der Revision konventioneller Instrumentalisierungen der Archäotopie. Im Dialog 
des fiktiven Regisseurs mit seinem Kameramann, der die Ruine gerade ad usum 
delphini einzufangen versucht, wird die Ruinenstätte zu einem Ort des kritischen 
Geschichtsbewusstseins erhoben, einem Ort, an dem außenwirksame Schablonen 
der mexicanidad an den Pranger gestellt werden: 

»Don Miguel, a esta toma le ponemos música de mariachis y se gana usted su Ariel. Don 
Miguel, diese Einstellung werden wir mit Mariachi-Musik unterlegen und Sie stauben ei-
nen Ariel Anm.: die bedeutendste mexikanische Auszeichnung für Filmschaffende  
ab .»35 (Abbildung 5 & 6) 
 
                  Abbildung 5: Entstehung eines documental oficialista

                    Quelle: Cascabel (MEX 1977, R: Raúl Araiza)
                   
 
 

                                                             
35  Cascabel (MEX 1977, R: Raúl Araiza), 1:05:54.  

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | SERGEJ GORDON 

 

                  Abbildung 6: Die Ruinen in der Höhle der Zensoren 

                   Quelle: Cascabel (MEX 1977, R: Raúl Araiza) 
 

Nach dem Schnitt sehen wir, wie regierungsnahe Bürokraten die Ruinendarstel-
lungen goutieren (Abbildung 6). »Ja, das ist Kino«, hört man sie Zunge schnal-
zend sagen, »welch Augenweide, welch Komposition, schauen sie sich nur die 
Ruinen, schauen sie sich nur die Landschaften an«. Was Araiza dabei in Frage 
stellt, ja nahezu ridikülisiert, ist die unhinterfragte filmische Darstellungskon-
vention der mexikanischen Archäotope, die die Ruine und die dazugehörenden 
Eingeborenen lediglich als photogene Epiphänomene behandelt.  

Unschwer zu erkennen ist dabei, dass Araiza sein Fadenkreuz auch auf die 
einseitigen, formalen Nachahmungen der Eisensteinschen Ruinen richtet, die die 
mexikanischen Leinwände kolonisiert und einen »Kult des Hieratismus« mits-
amt der exaltiert-pittoresken Filmrhetorik befördert hatten.36 Wenn die staatli-

                                                             
36 Obwohl Eisensteins filmische Symphonie unvollendet blieb, weisen viele Klassiker 

der Folgezeit unverkennbare formale Ähnlichkeiten zur Mise-en-scène in Que viva 
Mexico! auf. So schreibt etwa Hermann Doetsch, dass Emilio »Indio« Fernández, der 
wohl bekannteste Regisseur der Epoche, die rushes des Films kannte und die auffal-
lende ästhetische Verwandtschaft zwischen Que viva Mexico! und Rio Escondido 
(1948) nicht von ungefähr kommt. (Vgl. Doetsch, Hermann: »Emilio Fernández: Rio 
Escondido«, in: Christian Wehr (Hg.), Clásicos del cine Mexicano. 31 películas 
emblemáticas desde la Época de Oro hasta el presente, Madrid/Frankfurt a.M.: 
Iberoamericana/Vervuert 1948, S. 203-230, S. 215.) Zu Eisensteins formalem Nach-
lass im mexikanischen Film vergleiche man auch Gordon, Sergej: »Sergej Eisenstein: 
¡Qué viva México!«, in: Wehr (op. cit.), S. 34ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE RUINE ALS TRÄGER DER NATIONALEN TÉLÉ-HISTOIRE | 177 

 
 

chen Scharfrichter daraufhin ankündigen, dass sie »außerdem die Staudämme, 
das Erdöl, Punta Arena, die Küste – kurz und gut, alles Schöne an Chiapas her-
vorheben und die Interviews …  nach und nach eliminieren« werden, ist die 
Bedenklichkeit traditioneller Repräsentationen der Ruine endgültig offengelegt, 
und wir stehen folglich vor einem Lehrstück, bei dem Verwalter der heritage in-
dustry die Vergangenheit für hegemoniale Absichten vereinnahmen. 

Cascabel entstand an der Schwelle zur Ära des postnationalen Kinos. Raúl 
Araizas autoreferenzielle Hauptfigur ist daher ein klassischer Vertreter des refle-
xiven Kinos, in dem weltweit obsolete Filmparadigmen torpediert wurden. Als 
kritischer Regisseur, der die tiefe Diskrepanz zwischen der mexikanischen Reali-
tät und ihrer Repräsentation erkennt, sträubt er sich, ein Mexiko nach altem 
Brauch zu porträtieren. Es erscheint nur zu konsequent, dass er dabei ausgerech-
net die Ruine als haut lieu des mexikanischen Nationalbewusstseins zum Epi-
zentrum einer künstlichen mexicanidad erklärt, der die homogenisierte Bilderflut 
der Época de Oro ihren mächtigen ikonographischen und ideologischen Stempel 
aufgedrückt hatte. Mehr als der nostalgische Nachruf auf eine Blütezeit ist 
Cascabel eher die zynische Abrechnung mit einer Epoche, die großenteils naiv-
optimistische Heimatfilme hervorgebracht hat, einer Epoche, in der sich der Kul-
turbetrieb bemühte, eine Nation aus einem Guss zu schmieden und die Schatten 
einer beschönigten Vergangenheit auf eine frohe Zukunft zu projizieren. 

V. 

In Zeiten des postnationalen, fragmentierten Kinos hat die Ruine als Drehort und 
Topos die Qualität eines homogen kolportierten Gedächtnisortes eingebüßt. Die 
Vergegenwärtigung der Vergangenheit folgt im heutigen Mexiko immer mehr 
der Frage, wer die kinematographischen Diskurse zur nationalen Identität kon-
trolliert und was die Stimme des Autors ist, die das Lied der Ruinen singt. Wenn 
in der Época de Oro die Vergangenheit hauptsächlich mit Hilfe von »reconstruc-
ciones románticamente antihistóricas«37 vergegenwärtigt wurde, lassen sich Rui-
nen heute nicht mehr so einfach für große Spektakel der télé-histoire instrumen-
talisieren, in welchen eine normative Geschichte der Nation didaktisch aufberei-
tet wird. Spätestens seit dem Massaker von Tlatelolco (1968) am Platz der drei 
Kulturen, der bezeichnenderweise wiederum einen aztekischen Tempelkomplex 
unter sich trägt, wird die Ruine als locus melancholicus mit neuen traumatischen 
Narrativen angereichert, die die Ruine als Kulisse für seichtes Unterhaltungskino 

                                                             
37 Ayala Blanco, Jorge: La aventura del cine mexicano, México: Era 1968, S. 169. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | SERGEJ GORDON 

 

und kulturarchäologischen Schabernack ungeeignet machen.38 Stellvertretend für 
eine heranreifende Generation der Überdrüssigen fängt Roger Bartra die Stim-
mung der jüngsten mexikanischen Geschichte mit folgenden Worten auf:  

 
»Wir haben von Tausend mythischen Helden geträumt, aber von der Nation sind nur noch 
Ruinen geblieben. …  Der mexikanische Nationalismus hat einen kritischen Punkt er-
reicht: …  heute ist er nur mehr eine verhasste Legitimationsquelle für eine dominante 
Ausbeutung, die versucht, eine drastische Ungleichheit mit Hilfe einer uniformierten poli-
tischen Kultur zu rechtfertigen.«39 

 
Ob man Bartras Ruinenmetapher nun renaturalisieren mag oder nicht, fest steht, 
dass Ruinen bleiben und damit die Einladung, sie als historische Meilensteine 
und Interpretationsvorlagen zu betrachten. Die Deutungsversuche der Ruinen als 
Mnemotope jenseits patriotischer Simplifizierungen verzweigen sich heute ein-
mal mehr und verweigern sich einer vergangenheitsverklärenden Durchdrin-
gung. Jenseits einer touristischen Nutznießung als historische Kuriosität für die 
leisure class ist die Ruine im heutigen Mexiko eine ideologische Arena, in wel-
cher die Selbstbestimmung innerhalb einer dynamischen und stark fragmentier-
ten Nation ausgefochten wird. Damit behält sich die Ruine die Funktion eines 
Ortes vor, der Relektüren der Vergangenheit begünstigt – der Vergangenheit, die 
man hier verstehen muss als den Raum eines komplexen, eines ambigen, eines 
transkulturellen Gedächtnisses. 

 
 

 

                                                             
38 Zum realhistorischen Massaker an der Ruinenstätte Tlatelolco in Mexiko Stadt hat 

Jorge Fons 1989 den Spielfilm Rojo Amanecer vorgelegt, in dem der mexikanischen 
Ruine ein anderer, kontroverser Gegenwartsbezug eingeräumt wird. 

39 Eigene Übersetzung von R. Bartra: La Jaula de la Melancolía, S. 232. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009 - am 14.02.2026, 11:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

