
Günter Schnitzler

Hugo von Hofmannsthal und die Musik

Wenn man Hugo von Hofmannsthals wichtigen Hinweis vom 1. No­
vember 1926 aus seinen Aufzeichnungen »Ad me ipsum« befolgt und 
bei einer angemessenen Charakterisierung des Autors sich nicht 
scheut, sich nicht die üblichen Gepflogenheiten einer Biographie auf­
zuerlegen, sondern es vorzieht, »den Geist der Epoche und den des In­
dividuums zu beschwören und beide auseinanderzulösen«, dann 
kommt man diesem Wunsch nach einer zutreffenden Wesenserfassung 
des Autors näher. Denn: Die in diesem Genre der Biographie gepfleg­
ten Maßnahmen, die »Anekdoten – die Aufenthaltsorte – die Begeg­
nungen – die Einflüsse« zu registrieren, zeigen nur die »Unfähigkeit, 
das rein geistige Abenteuer zu erfassen. Es ist zu vermuten, daß sie 
nicht erfaßt haben, um was es sich handelt.«1

Nicht das Schildern der Lebensgeschichte, der nachweisbaren Ereig­
nisse, gar einer Chronologie des Lebensganges scheinen Hofmannsthal 
für den Entwurf einer ihn treffenden Darstellung sinnvoll zu sein, 
sondern seine Position in der Epoche, in der er lebt. Es geht eben um 
den Geist der Epoche, der diese charakterisiert und den Versuch, Hof­
mannsthal in seinen Übereinstimmungen mit und seinen Besonderhei­
ten in dieser Epoche herauszustellen, also »beide auseinanderzulösen«.

Zu diesen Übereinstimmungen mit der Epoche der in Wien verdich­
teten Europäischen Moderne zählen fraglos die schon von Ernst Mach 
verkündete Unrettbarkeit des Ich mit allen Folgen für die Auflösung 
des Individualbegriffs; sicherlich gehört zu diesen Übereinstimmungen 
auch eine Konsequenz aus jener Schwächung des Ich zu verschiedenen 
Ich-Dispositionen und die dazu in Wechselwirkung stehende Vervielfäl­
tigung der Wirklichkeit zu Wirklichkeiten. Hier wird das notwendige 
und nicht auszuschaltende Korrelatverhältnis von Ich und Wirklichkeit 

* Mit diesem Beitrag verabschiedet sich dessen Verfasser aus dem Gremium der 
Herausgeber des »Hofmannsthal Jahrbuches zur Europäischen Moderne«, dem er seit 
der Gründung 1993 angehört.

1 GW RA III, S. 621.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 163

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sinnfällig: Die Aufspaltung des Ich bringt notwendig eine solche der 
Wirklichkeit mit sich und dies hat auch zugleich eine umgekehrte Wir­
kung. Natürlich wirken sich diese epochalen Übereinstimmungen bei 
den einzelnen Künstlern je anders aus, so dass aus diesen Übereinstim­
mungen, die den »Geist der Epoche« beschwören, die jeweiligen Be­
sonderheiten der Künstler »auseinanderzulösen« wären. Der vielleicht 
gewichtigste Aspekt in diesem von Hofmannsthal selbst aufgezogenen, 
zu seiner angemessenen Darstellung führenden Verhältnis zwischen 
dem »Geist der Epoche« und dem »des Individuums« dürfte jedoch in 
den Beziehungen zu anderen Künsten zu finden sein.

Diese Umbruchszeit mit sich fortwährend wandelnden Grenzen 
von Ich und Wirklichkeit übt Wirkungen auf alle Künste aus, in 
denen Bewegungen, Flüchtigkeit und auch rasche Modifikationen in 
Ausdruckslagen eine große Rolle spielen. Dies trifft besonders die 
Pantomime, den Tanz, das Szenische, das Theater und Musiktheater 
sowie die Literatur, in der gerade die inneren Energien Wirkungen 
sowohl in der wandlungsfähig sprechenden Physiognomik wie in den 
prägenden Bewegungen garantieren. Alle diese Künste sind geeignet, 
rasch Veränderungen, Wandlungen, die vom Betrachter wie vom Be­
trachteten ausgehen, zu vergegenwärtigen. Gerade in Wien beginnt 
deshalb in dieser Umbruchszeit sowohl die große Zeit des Tanzes wie 
der Pantomime. Selbst das von Hofmannsthal und seinen Bekannten, 
aber auch überhaupt an der Jahrhundertwende häufig gepflegte Ver­
fahren der ›tableaux vivants‹ ist ja letztlich ein Versuch, in bekannte 
Bilder Bewegungen zu bringen, also jenen neuen Voraussetzungen des 
In-der-Welt-Seins gerecht zu werden. Grete Wiesenthal als Tänzerin 
und mit ihren Balletten, Loie Fuller mit ihrem Serpentinentanz und 
innovativen Lichtspielen, natürlich Nijinsky mit seinen unglaublichen 
Sprüngen und der Aussagekraft seiner Bewegungen feiern unübertreff­
liche Erfolge, nicht nur in Wien. »Salome« und »Elektra« von Richard 
Strauss gewinnen gerade durch die Tänze der Protagonistinnen beson­
deren Ruhm. Und auch Hofmannsthal schreibt, zu seinem Leidwesen 
nicht von Strauss vertont, mit »Der Triumph der Zeit« ein Ballett und 
auch noch einige Pantomimen sowie Entwürfe dazu. Die Bedeutung 
der Theater- und Opernregie sowie der Bühnenbilder dazu nimmt zu, 

164 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und nicht zuletzt deshalb gewinnen Max Reinhardt und Alfred Roller 
in ihren Tätigkeiten eine besondere Beachtung.

Für die Musik überhaupt gilt es, einen strukturellen Paradigmen­
wechsel in der Moderne zu vollziehen oder sich zumindest dorthin 
zu bewegen. Die traditionelle Harmonielehre scheint an ihre Grenzen 
gekommen zu sein, Versuche in der Atonalität münden in die Zwölf­
tonmusik Schönbergs. Das ist zwar nicht bei allen Komponisten so, 
Zemlinsky, Schreker und Hindemith etwa gehen andere Wege, aber 
dennoch sind gerade und auch in der Musik durch die von den an­
gesprochenen neuen Denkvoraussetzungen geprägte Zeit umwälzende 
Änderungen zu beobachten; man denke an die frühen Opern von Ri­
chard Strauss, die sich zwar keineswegs der Zwölftontechnik annähern, 
aber äußerste Schritte in der traditionellen Harmonielehre gehen und 
diese sogar partiell überschreiten. Hinzu kommt eine beim frühen 
Strauss auffallende, differenziert eingesetzte musikalische Gestik, aber 
auch Ekstatik und Klangopulenz, die Wagner und auch Mahler über­
steigen. Wie schon in der Malerei zeigen sich auch in der Musik die 
Unterschiede in der Reaktion der Künstler auf den fundamentalen 
Wandel in der Basis ihres Denkens und Gestaltens an: Es gibt viele 
unterschiedliche Wege für die Entwicklung der Künste.

Es sind nicht nur die Philosophie, Naturwissenschaften, Psychoana­
lyse in die tradierte geistige Lage erschütternden, aber auch reizvollen 
und produktiven Umbrüchen, sondern eben auch alle Künste. Die Au­
toren wenden sich deshalb, je Unterschiedliches intendierend, verstärkt 
etwa der Bildenden Kunst, dem Ballett, dem Tanz und damit der 
Musik zu.

Bei Hofmannsthal zeichnet sich indessen dabei eine Besonderheit 
ab, dass er, uneingeschränkt und Mediengrenzen überwindend, sich 
der Musik – natürlich neben den anderen Künsten – öffnet. Die anzie­
henden Kräfte der Musik in dieser Zeit sind bei Hofmannsthal (und 
Strauss) grundgelegt durch die frühe Schopenhauer-Lektüre beider 
Künstler; bei Hofmannsthal wirkt zudem die weit vor dem Chandos-
Brief anzusetzende, freilich lebenslang wirkende Sprachskepsis, die 
Hilfe von den anderen Künsten, zumal der Musik, erhofft, das ausdrü­
cken zu können, was die Wortsprache nicht vermag.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 165

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die hieraus resultierende Öffnung zur Musik wird von keinem 
Autor der sich in Wien abspielenden Europäischen Moderne derart 
nachdrücklich und ungebrochen verfolgt wie von Hofmannsthal: Seine 
radikale, gesuchte Nähe hat ihm konkret sogar viel Ärger selbst bei 
den Freunden eingebracht.

Der Weg Hofmannsthals zur Oper, zur Musik überhaupt ist aus den 
angedeuteten Gründen naheliegend. Denn sein Misstrauen gegenüber 
den Verständigungsmöglichkeiten der reinen Wortsprache zwingt ihn, 
sich anderer Ausdruckformen zu bedienen. Schon in seiner frühen 
Prosa gewinnt das Beschreiben der Gestik, der Physiognomik der Ge­
stalten eine immer größere Bedeutung. Auch wenn dieses Beschreiben 
wortsprachlich erfolgt, versucht der Autor auf diese Weise, die Unmit­
telbarkeit des Eindrucks und die Wahrheit des Gesehenen dem Leser 
angemessen zu vermitteln. Denn im Sichtbarmachen eines Geschehens 
zeigt sich unmittelbar das, was in der Wortsprache ausgeschlossen ist: 
Diese benötigt die Intellektualität des Formulierens, des Bedenkens 
und Rezipierens. Dabei geht das Unvermittelte, Unmittelbare, der 
direkte Ausdruck des Gefühlten verloren. Hofmannsthal ergänzt die 
Wortsprache zunächst durch die Mimik, Physiognomik, die Bewegung 
grundsätzlich und schließlich auch durch die Vergegenwärtigung bil­
dender Kunst: In seiner Prosa wie auch in der Lyrik und in den frühen 
»Lyrischen Dramen« sind zuweilen Werke der Bildenden Kunst, etwa 
von Velázquez und Michelangelo, beschrieben und stehen damit dem 
Leser vor Augen. Besonderen Reiz übt auf Hofmannsthal die Pantomi­
me aus. Aber es gibt ebenso szenische Auf- und Abtritte, die auch 
außerhalb der Bühne sprachlich augenfällig gemacht werden können. 
Am meisten jedoch zieht Hofmannsthal in diesem sprachskeptischen 
Feld das Ballett, den Tanz und die Oper zur Hilfe heran, also Äuße­
rungsformen, in denen die Musik zu Hause ist.

Daher wandte sich Hofmannsthal an den schon damals höchst er­
folgreichen Komponisten Richard Strauss und leitete damit eine Ko­
operation in die Wege, die bis zu seinem Tod andauerte. Zunächst galt 
das Interesse des Autors der Vertonung seines Balletts »Der Triumph 
der Zeit«, das auf jede wortsprachliche Mitteilung verzichtet, durch Ri­
chard Strauss. Diesem Vertonungswunsch gab Hofmannsthal schon 
vor der endgültigen Fertigstellung des Balletts Ausdruck, als der 26-

166 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jährige am 17. November 1900 an den damals 36jährigen Strauss 
schrieb:

Ich weiß nicht, ob Sie sich noch eines Gespräches in Paris erinnern, und 
daß ich Ihnen damals von dem Einfall zu einem Ballett Erwähnung tat, 
worauf Sie sehr freundlich äußerten, Sie würden ein solches allenfalls 
gern komponieren.

Mein Ballett ist nun fertig, oder nahezu. Zwei Akte liegen in der Rein­
schrift vor, vom dritten, der ohnehin kurz werden soll, eine Art von 
Apotheose, kann ich detailliertes Szenarium beilegen. Ich würde mir nun 
sehr gerne erlauben, Ihnen dieses Ganze vorzulegen. Da ich Ihre augen­
blickliche Stimmung einer solchen Sache gegenüber aber nicht kenne und 
nicht gerne Sie und mich mit einer ganz vergeblichen Sendung belästigen 
möchte, so frage ich an, ob Sie sich noch irgendwie für eine solche mei­
nige Sache interessieren und ob Sie mir freundlichst zusichern wollen, 
sich dann innerhalb 14 Tagen, vom Empfang der Sendung an, irgendwie 
über die vorläufig zu Ihrer Verfügung stehende Arbeit zu äußern. In 
Erwartung Ihrer Antwort bin ich Ihr sehr aufrichtig ergebener Hugo von 
Hofmannsthal2

Dieser erste Brief an Strauss, dem bald ein zweiter folgte, und auch 
dessen Antwortschreiben reizen zu einer kurzen, aber lohnenden Be­
trachtung: Schon dieser Brief vom 17. November 1900, immerhin der 
erste von Hofmannsthal an Strauss überhaupt und der sich zudem nur 
auf ein eher kurzes Gespräch in Paris bezieht, ist von einem merkwür­
dig uneinheitlichen Ausdruck getragen: Einerseits wirkt er fast flehend 
mit seiner Bitte um Vertonung; andererseits stellt er zugleich Termin­
grenzen und setzt den Briefempfänger damit unter Druck. Hofmanns­
thal ist zwar zehn Jahre jünger als Strauss, aber er hatte als 26-Jähriger 
in Wien geradezu einen Kultstatus erreicht und litt keineswegs unter 
mangelndem Selbstvertrauen. Der Bittende scheint es deshalb, trotz 
des Altersunterschiedes zum sehr berühmten Komponisten Strauss, 
nicht bei seiner höflichen Anfrage zu belassen, sondern auch seiner ei­
genen »Größe« Ausdruck geben zu wollen, indem er glaubt, Strauss 
Fristen vorschreiben zu können. Das tut er derart nachdrücklich, dass 
man die Verärgerung von Strauss ahnen muss: Hofmannsthal bittet ja 
nicht nur um eine Rückmeldung innerhalb von 14 Tagen, sondern prä­

2 BW Strauss (1970), S. 15.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 167

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zisiert den Zeitraum zusätzlich dadurch, dass diese 14 Tage »von Emp­
fang der Sendung an« gelten.

Strauss hat das genau gespürt: Er lässt Hofmannsthal mit einer Ant­
wort warten, so dass dieser den Komponisten am 30. November 1900 
an seine Bitte um die Vertonung von »Der Triumph der Zeit« erinnert 
und, nun etwas milder, eine »baldige Antwort«3 erbittet. Genau, wie im 
ersten Brief gefordert, lehnt Strauss, 14 Tage nach dem Erinnerungs­
brief am 14. Dezember 1900, Hofmannsthals Vertonungswunsch ab.

Strauss kontert dabei dem bittenden und zugleich überheblich for­
dernden Hofmannsthal mit einer ganz subtil ausgedachten Antwort, 
die genau diesen Widerspruch deutlich werden lässt: Er sagt dem 
Verfasser des »schönen Balletts«, das er noch weiter lobt, eine Verto­
nung ab, weil er an einem eigenen, von ihm selbst verfassten Ballett 
(»Kythere«) komponiere, das »wahrscheinlich schlechter« sei als Hof­
mannsthals Ballett. Die fast devote Bitte Hofmannsthals wird also nicht 
nur abgelehnt, sondern wird mit einem für den Autor ärgerlichen 
Qualitätsvergleich zusammengebracht, wenn der bedeutende Kompo­
nist auf fremdem Terrain tätig wird und selbst ein Ballett verfasst, 
das sich hinter dem Hofmannsthals nicht zu verstecken braucht, ja 
nur »wahrscheinlich« schwächer ist als dasjenige des Autors. Und all 
das wird noch in ein ironisierendes Zeitgerüst gepackt, das die Fris­
tensetzung des Autors im ersten Brief konterkariert: Zuerst müsse er 
noch sein »kleines Öperchen« »Feuersnot« fertig schreiben, dann käme 
»Kythere«, für das er etwa drei Jahre brauche und dann wären wieder 
seine Sinfonien an der Reihe, die bereits seit zwei Jahren warteten und 
danach fehlten ihm zum Ballett Hofmannsthals »Kraft und Lust«.4

Nebenbei bemerkt kam es zu einer allerdings recht erfolglosen Ver­
tonung des Balletts »Der Triumph der Zeit« durch Alexander Zemlins­
ky, und die kritische Sicht dieses Komponisten verdichtet sich in einer 
aufschlussreichen Bemerkung Hofmannsthals über die Vertonung 
Zemlinskys in seinem Brief an den Direktor der Wiener Hofoper Gus­
tav Mahler vom 2. August 1901. Genau dieser Vorwurf, den Hof­
mannsthal gegenüber Zemlinsky erhebt, lässt sehr schön erkennen, 

3 Ebd., S. 16.
4 Ebd.

168 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


warum der Autor eine Vertonung von Strauss bevorzugt hätte. Nach 
deutlicher Kritik an Zemlinsky fügt Hofmannsthal zuspitzend hinzu, 
dass dieser Komponist »nichts vom malerischen«5 versteht. Es geht 
Hofmannsthal also um das Visuelle, das durch die Musik gefördert 
werden müsse, das, was man auch als musikalische Gestik bezeichnen 
könnte. Und genau das ist eine der großen Stärken von Richard 
Strauss, der etwa in seiner ungemein erfolgreichen »Salome«-Oper 
ganz gezielt musikalische Bewegungen als Visuelles fördernd einsetzt: 
So fällt zum Bespiel das Orchester in immer tiefere Lagen, wenn von 
dem in einem tiefen Verlies gefangenen Jochanaan die Rede ist. Un­
willkürlich geht auch der Blick des hörenden Betrachters in die Tiefe 
und zudem stellt sich damit eine aussagekräftige Räumlichkeit ein.

Diese musikalische Gestik und Farbigkeit ist besonders in einem 
Ballett notwendig, das ja auf die Wortsprache völlig verzichtet, um die 
Bewegungen und Tänze der Bühnengestalten mit dem Inhalt und Sinn 
der Geschichte zu füllen und zu intensivieren. So ist Hofmannsthals 
Enttäuschung durch die recht harsche Ablehnung der »Triumph der 
Zeit«-Vertonung von Richard Strauss nachvollziehbar.

»Elektra«

Besonders herzlich ist dieser erste Briefkontakt nicht und man mag 
kaum glauben, dass sich daraus eine derart bedeutende Kooperation 
ergeben könnte. Tatsächlich herrscht nach diesen drei Zeugnissen eine 
briefliche Funkstille von fast sechs Jahren, bis dann, nach einem per­
sönlichen Zusammentreffen, erneut Hofmannsthal die Initiative er­
greift und wegen der Vertonung der »Elektra« brieflich am 7. März 
1906 auf Strauss zugeht.

Wiederum offenbart er sich dabei als sehnsüchtig Hoffender. Noch 
einmal wird deutlich, wie wichtig Hofmannsthal dieser Eintritt der 
Musik in seine Dichtung ist. Seine Bittstellung wird diesmal auch nicht 
mehr mit jener eher überheblichen Fristsetzung verknüpft, sondern 
jetzt wäre Hofmannsthal für die »kleine Nachricht, in jedem Fall«,6 ob 

5 SW XXVII Ballette – Pantomimen – Filmszenarien, S. 301.
6 BW Strauss (1970), S. 17.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 169

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


positiv oder negativ und wann auch immer, möchte man ergänzen, 
dankbar. Und Strauss sieht natürlich den anderen Grundton Hof­
mannsthals und antwortet weit verbindlicher, freundlicher, ja sogar in 
einer Weise in die Zukunft schauend, dass man sich darüber in dieser 
frühen Phase, in der noch kein Ton von Strauss zu Texten Hofmanns-
thals geschrieben war, nur wundern kann. Es klingt wie weise Voraus­
sicht. Zunächst jedoch sagt er in seinem Brief vom 11. März 1906 eine 
Vertonung des Elektra-Dramas, obwohl er bereits Striche am Dramen­
text für ein mögliches Opernlibretto vorgenommen hatte, deshalb 
nicht zu, weil ihm der Stoff zu nahe an seiner »Salome« zu sein scheint 
und er wohl eher dafür plädiere, »an ›Elektra‹ erst in einigen Jahren 
heranzutreten, wenn ich dem Salomestil selbst viel ferner gerückt bin.« 
Er bittet Hofmannsthal deshalb um »einen der ›Salome‹ entfernteren 
Stoff Ihrer Hand« und erwähnt dabei ausdrücklich das vom Autor be­
arbeitete Semiramis-Sujet oder die Gestaltung eines Renaissancestof­
fes. Und dann folgt die erstaunliche, ins Künftige weisende Aussage 
des Komponisten:

Jedenfalls bitte ich Sie dringend, mir in allem Komponierbaren aus Ihrer 
Hand das Vorrecht zu lassen. Ihre Art entspricht so sehr der meinen, wir 
sind füreinander geboren und werden sicher Schönes zusammen leisten, 
wenn Sie mir treu bleiben.7

Hofmannsthal bedankt sich für den so aufmunternden Blick in die Zu­
kunft und bestätigt am 27. April 1906 seinerseits, dass sie »etwas zu­
sammen früher oder später machen werden und müssen«.8 Dann ver­
sucht er erneut, Straussens Interesse auf die »Elektra« zu richten, die 
aus seiner Sicht eigentlich keine Ähnlichkeiten mit dem »Salome«-Stoff 
aufweisen würde. Die dann folgende Charakterisierung beider Werke 
durch den Autor ist von allergrößter Bedeutung, und zwar nicht nur 
für die »Elektra« selbst, sondern auch für alle späteren gemeinsamen 
Schöpfungen. Denn Hofmannsthal beschreibt nicht – oder nur kaum – 
die Handlung oder die Figuren, sondern hauptsächlich Farben und Be­
wegungen, also genau das, was Strauss im Unterschied zu Zemlinsky 
genial beherrscht: das Hervorrufen von Bildern, von Farb- und Licht­

7 Ebd., S. 17f.
8 Ebd., S. 19.

170 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verhältnissen sowie Bewegungszügen vor allem durch musikalische 
Gestik und natürlich durch die Wirkungsmacht der Musik an sich. 
Hofmannsthal charakterisiert den wesentlichen Unterschied zwischen 
Straussens »Salome«, die er selbst zu dem Zeitpunkt noch gar nicht ge­
hört hatte, und »Elektra« wie folgt:

bei der »Salome« soviel purpur und violett gleichsam, in einer schwülen 
Luft, bei der »Elektra« dagegen ein Gemenge aus Nacht und Licht, 
schwarz und hell. Auch scheint mir die auf Sieg und Reinigung hinauslau­
fende, aufwärtsstürmende Motivenfolge, die sich auf Orest und seine Tat 
bezieht – und die ich mir in der Musik ungleich gewaltiger vorstellen 
kann als in der Dichtung –, in »Salome« nicht nur nicht ihresgleichen, 
sondern nichts irgendwie Ähnliches sich gegenüber zu haben.9

Hofmannsthal interpretiert schon die noch gar nicht geschriebene Mu­
sik. Damit macht er deutlich, was er sich von Strauss erhofft: Nicht 
die Gestalten je für sich sind wichtig, sondern die Gegensatzstruktur, 
und zwar zwischen den Gestalten wie in den farblichen und/oder 
schwarzweißen Konstellationen. Schon 1903 schreibt Hofmannsthal 
die »Szenischen Vorschriften zu Elektra«, in denen er im Prinzip das 
gesamte Werk auf ein paar Seiten umfassend interpretiert, indem er – 
wie knapp in diesem Brief – nur auf Farben und Bewegungszüge, nicht 
aber auf die Gestalten selbst eingeht.

Ebenso ist ihm in diesem Brief vom 27. April 1906 die »aufwärtsstür­
mende Motivenfolge« wichtig, die sich auf die Gestalt des Orest und 
seine Tat bezieht, also diesem im Grunde sekundär zugeordnet wird, 
und zwar in der Gewalt und Ausdrucksstärke der Musik.

Ein verlegerisches und auch geschäftliches Problem von Strauss 
und Hofmannsthal mit dem Fischer- und auch Fürstner-Verlag wird 
recht bald gelöst. Unwichtig ist dies deshalb nicht, weil hier potentiell 
erhebliche Summen im Spiel sind: So konnte Strauss von den ersten 
Einnahmen aus seiner »Salome« bereits den 1907/08 vom Jugendstilar­
chitekten Emanuel von Seidl betreuten Bau seiner Garmischer Villa 
finanzieren. In diesem großzügig gestalteten, zweigeschossigen Gebäu­
de mit Erkerturm, der von Strauss als Skatraum genutzt wurde, mit 
einer Loggia, die den Blick in einen wunderschönen Garten mit alten 

9 Ebd.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 171

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bäumen freigibt, und einem Esszimmer ganz aus Lärchenholz mit 
Fayoncen an den Wänden wurden vom Architekten viele Bauwünsche 
des Ehepaares Strauss berücksichtigt. Auch das Arbeitszimmer liegt 
im Erdgeschoss und ist in Kirschbaumholz gestaltet. Ab 1908 wählte 
die Familie dieses geräumige Landhaus, welches ursprünglich als Som­
merhaus gedacht war, zum ständigen Wohnsitz. 40 Jahre lang war es 
für Richard Strauss ein Zuhause. Heute ist es ein eingetragenes Bau­
denkmal und eine Attraktion in Garmisch. Der Komponist kehrte zu 
diesem von ihm sehr geliebten Anwesen zwischen allen künstlerischen 
Verpflichtungen im In- und Ausland zurück und komponierte dort im 
häuslich-familiären Rahmen viele seiner Werke.

Nach der Klärung der Vertragssituation beginnt er mit der Verto­
nung der »Elektra«. Natürlich kann der Dramentext nicht unverändert 
in dieser Oper übernommen werden, und es zeigt sich dabei im Brief­
wechsel zwischen den beiden Schöpfern, dass sich Hofmannsthal er­
staunlich großzügig gegenüber den Veränderungswünschen von 
Strauss am Text verhält. Selbst die unterschiedlichen Vorstellungen 
beider von der Präsentation des Schlusses, den »Ermordungsszenen«,10 

so Hofmannsthal am 3. Januar 1908 an Strauss, werden in einem pro­
duktiven Austausch so gelöst, dass es für beide akzeptabel ist. Nach 
ersten Skizzen zur »Elektra«-Vertonung im Jahr 1907 wendet sich 
Strauss, nachdem die Beiden zwischenzeitlich gemeinsam über den 
Plan einer »Semiramis«-Oper nachdachten, den sie dann aber doch fal­
len ließen, intensiv der »Elektra« zu. Bereits am 22. Juni 1908 teilt er 
Hofmannsthal mit: »Die Partitur ist fertig bis zum Eintritt des Orest.« 
Dem Schluss der Oper widmet er sich engagiert: »Ich habe gestern be­
gonnen, weiter zu komponieren und bin, glaube ich, dafür jetzt in sehr 
guter Stimmung.«11 Ende September 1908 schließt er die Partitur ab.

Hofmannsthal erkrankt gegen Ende des Jahres 1908, ein Nervenlei­
den, so dass die briefliche Korrespondenz mit dem Komponisten rela­
tiv kurz vor der »Elektra«-Premiere etwas abnimmt. Dennoch setzt 
Hofmannsthal alles daran, zwischen der geplanten Uraufführung in 
Dresden und einer späteren Inszenierung in Wien eine gehörige Zeit 

10 Ebd., S. 33.
11 Ebd., S. 37.

172 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit Aufführungen an anderen Orten verstreichen zu lassen. Denn 
Wien scheint dem Librettisten am 7. November 1908 für die »Elektra« 
deshalb als Inszenierungsort wenig geeignet zu sein, da

das Wiener Publikum noch immer gegen jedes Neue genau so stützig ist, 
wie zu Zeiten, da es einen »Fidelio« oder »Don Juan« hat durchfallen 
lassen, und da es ferner gerade in Wien weniger auf das Werk selbst 
den Leuten (die in einer Première sitzen) ankommt, als auf das Drum 
und Dran, nämlich auf eine erste Besetzung und einen Dirigenten, von 
dem sie sich in ihrem eingebildeten Musikverständnis einbilden, er sei ein 
großer Mann, so habe ich den Eindruck, daß sich hier eine, in diesem 
vulgären Theatersinn glanzlose und daher nicht ungefährliche Première 
vorbereitet.

Eine Aufführung nach der Dresdner Première in Berlin oder einer 
anderen ausländischen Hauptstadt, die sicherlich erfolgreich wären, 
hätte wichtige Folgen:

Denn wenn schon eine ganze Reihe von Erfolgen, an denen ich nicht 
zweifle, vorliegen, so fällt natürlich der halbe Mißerfolg in Wien, an dem 
ich unter diesen Umständen auch nicht zweifle, weniger in die Waagscha­
le.12

Am 25. Januar 1909 kommt es, wie vier Jahre zuvor bei der »Salome«, 
im Königlichen Opernhaus in Dresden zur Uraufführung der »Elek­
tra«. Dirigent war wie bei der »Salome« der von Richard Strauss hoch­
geschätzte Ernst von Schuch, Regie führte Georg Toller. Es wird, so 
Strauss selbst, von einem »anständigen Achtungserfolg« berichtet. 
Nach Aufführungen in Berlin, München und schließlich Wien kommt 
es zu dem Welterfolg der ersten gemeinsamen Oper von Hofmannsthal 
und Strauss. Der Komponist berichtet dem Librettisten bereits am 
5. März 1909: »›Elektra‹ geht überall kolossal. München jede Woche to­
tal ausverkauft.«13 Dieser Erfolg der Oper ist bis heute ungebrochen.

Dass Hofmannsthal das Besondere, Innovative dieser Oper sieht, 
macht jener implizite Vergleich mit »Fidelio« und »Don Giovanni« 
deutlich. Auch Strauss zieht in seinen »Betrachtungen und Erinnerun­
gen« ein Fazit, welches das Außerordentliche dieses Werkes eindrück­
lich hervorhebt. Sein Wunsch,

12 Ebd., S. 48.
13 Ebd., S. 54.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 173

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieses dämonische, ekstatische Griechentum des 6. Jahrhunderts Winckel­
mannschen Römerkopien und Goethescher Humanität entgegenzustellen, 
gewann das Übergewicht über die Bedenken [Elektra nach Salome zu 
vertonen], und so ist »Elektra« sogar noch eine Steigerung geworden in 
der Geschlossenheit des Aufbaus, in der Gewalt der Steigerungen […] 
Beide Opern [»Salome« und »Elektra«] stehen in meinem Lebenswerk ver­
einzelt da: ich bin in ihnen bis an die äußersten Grenzen der Harmonik, 
psychischer Polyphonie (Klytemnästras Traum) und Aufnahmefähigkeit 
heutiger Ohren gegangen.14

Strauss vergisst auch nicht, auf die große Wirkung des Tanzes hinzu­
weisen, der in beiden Opern eine zentrale Rolle als Ausdrucksextrem 
spielt und der Hofmannsthals Wunsch nach wortlosem und damit 
angemessenem Ausdruck jenseits aller Sprachskepsis, eben auch in der 
»Elektra«, einlöst. Der Komponist sieht in Salomés Schleiertanz den 
»Kernpunkt der Handlung« und in Elektra »nach der nur mit Musik 
ganz zu erschöpfenden Erkennungsszene der erlösende Tanz«.15

Schon vor und kurz nach der Uraufführung von »Elektra« arbeiten 
Hofmannsthal und Strauss an weiteren Opern, an der nicht vollende­
ten »Semiramis« und am »Rosenkavalier«. Über diesen berichtet der 
Librettist am 11. Februar 1909 aus Weimar dem Komponisten: »ich ha­
be hier in drei ruhigen Nachmittagen ein komplettes, ganz frisches Sze­
nar einer Spieloper gemacht«16 – dies bezeichnet den Beginn an der ge­
meinsamen Arbeit am vielleicht berühmtesten Werk der beiden Künst­
ler: »Der Rosenkavalier«.

Insgesamt schaffen beide gemeinsam neben dem Ballett »Josephsle­
gende« (UA 1914) sechs Opern, und zwar eben diese »Elektra« (UA 
1909), »Der Rosenkavalier« (UA 1911), »Ariadne auf Naxos« (UA 
1912/1916), »Die Frau ohne Schatten« (UA 1919), »Die ägyptische Hele­
na« (UA 1928) und »Arabella« (UA 1933).

Wenn man bedenkt, dass der Regisseur der Uraufführung des Dra­
mas »Elektra« 1903 Max Reinhardt war, zudem der bedeutende Büh­
nenbildner Alfred Roller häufig auch im Felde der gleichnamigen 
Oper von Hofmannsthal und Strauss um Rat gefragt wurde, dann sieht 
man, dass bereits im beginnenden 20. Jahrhundert die Konstellation 

14 Richard Strauss, Betrachtungen und Erinnerungen. 2. Aufl. Zürich 1957, S. 230.
15 Ebd., S. 229.
16 BW Strauss (1970), S. 53.

174 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Künstlern sich abzeichnet, die dann entscheidend für die Grün­
dung der Salzburger Festspiele im August 1920 wurden: Hofmanns­
thal, Reinhardt, Strauss und Roller.

Ohne Zweifel geht von der Zusammenarbeit an der »Elektra« eine 
Energie aus, die die Kooperation der beiden Künstler Hofmannsthal 
und Strauss intensiv gefördert hat. Bei aller Produktivität indessen gab 
es auch einige durchaus kritische Stimmen zu dieser gemeinsamen 
ersten Oper und auch den folgenden sowie an der Zusammenarbeit 
überhaupt, sogar von Hofmannsthal und Strauss selbst.

Auffallend an den sechs gemeinsam geschaffenen Opern ist sicher­
lich, dass die Hälfte von ihnen antike Stoffe bearbeitet. Und genau an 
dieser Besonderheit kann man die große Nähe zwischen Hofmannsthal 
und Strauss ablesen. Zugleich zeigt sich, dass eigentlich alle gemeinsa­
men Interessen zwischen beiden Künstlern immer auch eine Differenz 
umfassen. Vielleicht ist gerade deshalb die Kooperation beider derart 
produktiv, weil das Zugleich von Nähe und Ferne zu weiterem Schaf­
fen auf beiden Seiten einlädt. Hier bewahrheitet sich die frühe Einsicht 
des 19-jährigen Hofmannsthal, der seinen Claudio in »Der Tor und der 
Tod« sagen lässt: »So seh ich Sinn und Segen fern gebreitet […] / Doch 
wie mein Blick dem Nahen näher gleitet, / Wird alles öd […]«.17

Die Liebe zur Antike ist beiden gemeinsam, von Hofmannsthals gro­
ßer Kenntnis antiken Dichtens und Denkens weiß man. Er hat schon 
als Schüler eigenständig Übersetzungen von Texten des Sophokles 
verfasst. Die große Nähe von Richard Strauss zur Antike passt nicht 
so recht zu dem Bild, das der bekannte Germanist Hans Mayer fälsch­
lich vom Komponisten als derber »bayrischer Musikant« (gegenüber 
dem »sensiblen Augenmenschen Hofmannsthal«) entworfen hat – nur 
weil Strauss gerne Karten spielte und zuweilen recht unverblümt seine 
Meinung, auch in den Briefen mit seinem Librettisten Hofmannsthal 
kundtat. Liest man den Briefwechsel beider genauer, dann stellt man 
sehr rasch die Präzision, den Sinn für Dramatik und Zuspitzungen 
bei Strauss fest – Bereiche, in denen er gewiss seinen Autor übertraf. 
Straussens Nähe zur Antike und seine Kenntnis ist offenkundig. Auch 
er hat sich bereits als Gymnasiast mit Sophokles auseinandergesetzt 

17 GW, GD I, S. 282.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 175

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und einen »Chor aus Elektra nach der Tragödie des Sophokles« kom­
poniert. Er hat sich selbst sogar mehrfach als »griechischer Germa­
ne« und »germanischer Grieche« in seinen späten Aufzeichnungen 
benannt.18

Die gemeinsame Antikenvorliebe ist natürlich ein Grund dafür, dass 
insgesamt drei Opern mit antiken Stoffen entstanden sind. Sicherlich 
spielt dabei auch ein weiteres Faktum eine wesentliche Rolle: Da der 
in der Oper gesungene Text weniger verständlich ist als der gesproche­
ne Text auf der Bühne, hat naturgemäß die Oper weit umfassender 
als das Sprechtheater die Aufgabe, den Inhalt, das Geschehen etwa 
durch besondere Bühnenbilder, durch Gesten (auch musikalische), 
Auf- und Abtritte oder auch Wiederholungen deutlich zu machen. 
Dieses Problem stellt sich bei der Gestaltung antiker Stoffe deshalb 
nicht so drängend, weil dem damaligen gebildeten Publikum die Stoffe 
aus der griechischen und römischen Mythologie vertraut und damit 
zumindest in etwa die Vorgänge auf der Opernbühne bekannt sind. So 
im Falle der »Elektra«, wenn es dort um die von Elektra oder Orest zu 
verübende Rache an Aigisth und Klytämnestra geht, die Agamemnon, 
den Vater Elektras, Orests und der Chrysothemis, ermordet hatten 
– das weiß der Zuschauer. Auch wenn bei der späten Oper »Die ägyp­
tische Helena« die antiken Vorlagen eine etwas kompliziertere Hand­
lung mit sich bringen, so sind auch dort zumindest im Bildungsbürger­
tum der Jahrhundertwende noch die wesentlichen Vorgänge bekannt, 
und deshalb fordert Hofmannsthal auch noch im Spätwerk gegenüber 
Strauss, dass man mythologische Opern schreiben solle.

Wenn man dann aber genauer das Antikenbild bei Hofmannsthal 
und Strauss vergleicht, stellt man einen wesentlichen Unterschied fest. 
Das gebotene Zitat aus den »Betrachtungen und Erinnerungen« von 
Richard Strauss macht die Ausrichtung der Vorliebe des Komponis­
ten schon deutlich. Im Gegensatz zum häufig vorherrschenden, klassi­
schen Bild der Antike, das geprägt ist von den Römerkopien eines 
Winckelmann oder dem Humanitätsideal von Goethe, legt Strauss in 

18 Vgl. dazu: Richard Strauss. Der griechische Germane. Musik-Konzepte 129/130. 
Hg. von Ulrich Tadday. München 2005.

176 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den antiken Stoffen den Fokus auf die Ereignishaftigkeit, die reine 
Handlung, das dramatische Geschehen.

Hofmannsthal hingegen verwandelt sich die aus der Antike überlie­
ferten Stoffe an, transformiert sie zu Trägern seiner zeitgemäßen, ihn 
bedrängenden, zumeist ins Innere der Gestalten gewendeten Fragen. 
Es sind dies die Fragen und Probleme der Jahrhundertwende, die aus 
dem Zerbrechen der gewohnten Ordnungen entstehen. Es sind die 
Fragen, die sich aus der Auflösung scheinbar verbindlicher Wirklich­
keit und der Auflösung der Instanz des Ich ergeben. In den Figuren 
und Konstellationen antiker Stoffe spiegelt Hofmannsthal diese Proble­
matik zum Beispiel in der Gegensätzlichkeit von Handeln und Hand­
lungsunfähigkeit: Während der Bruder Orest die Rachetat an Ägisth 
vollziehen kann, ist die Zentralfigur Elektra zur Tat nicht in der Lage, 
weil sie in sich selbst diese Tat bereits hundertmal vollzogen hat. Sie 
hat die Wirklichkeit der Imagination so intensiv vorerlebt, dass sie die 
Tat selbst gar nicht mehr durchführen kann. Und deshalb vergisst sie 
auch das Beil für einen Tatvollzug. Die Unfähigkeit zum Handeln un­
terscheidet sie grundlegend von ihrem antiken Vorbild. Damit wird sie 
zu einer modernen, der Zeit Hofmannsthals angehörigen Figur, in de­
ren Innerem sich Entscheidendes abspielt. Zudem weist auch nichts in 
der Beschreibung des Bühnenbildes auf eine antike, sophokleische Ört­
lichkeit, sondern beruft eine Art Sphärenvermischung, in der Zeitge­
nössisches und auch Orientalisches sich zu einer zeitlosen Gegenwart 
zusammenschließen. Genau dieser Perspektivwechsel Hofmannsthals 
in der Elektra-Gestalt, der sich im Wandel von der antiken äußeren 
Handlung zur zeitgemäßen Betrachtung des Inneren niederschlägt, 
wird vom Autor schon in seinen »Szenischen Vorschriften zu Elektra‹ « 
(1903) deutlich gemacht, wenn dort für die Szenerie des gesamten 
Dramas, und damit die Hauptgestalt charakterisierend, hervorgehoben 
wird: »Der Charakter des Bühnenbildes ist Enge, Unentfliehbarkeit, 
Abgeschlossenheit.«19 Diese Hinweise auf das Szenische wollen nichts 
Anderes als das Innere der Charaktere sichtbar zu machen.

Dass dieses Szenar, das das ganze Werk charakterisiert, schon mit 
der ersten Szene des Dramas wie der Oper zugespitzt realisiert werden 

19 GW DII, S. 240.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 177

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muss, zeigt der einsetzende Regiehinweis, der den Spielort beschreibt: 
»Der innere Hof, begrenzt von der Rückseite des Palastes und nied­
rigen Gebäuden […]«.20 Verstärkt wird dieser hier vom Äußeren der 
sichtbaren Szene geforderte Blick auf das Innere der Elektra durch 
den in dieses Szenar hineingestellten merkwürdigen Auftritt der fünf 
Mägde in der Eingangsszene. Jede dieser fünf Mägde hebt in sehr 
knappen Charakterisierungen völlig unterschiedliche Verhaltensweisen 
der Elektra hervor, die selbst während dieser Szene aus dem Dunklen 
»wie ein Tier in seinen Schlupfwinkel«21 springt. Sie bleibt während 
des gesamten Bühnenwerkes sichtbar gegenwärtig.

Die gegensätzlichen Beschreibungen durch die Mägde offenbaren 
präzise alle Züge der inneren Zerrissenheit Elektras: Diese reichen von 
brütendem Schweigen der Gestalt, über ihr königliches Wesen bis zu 
deren hysterischen Ausbrüchen. Deshalb spielt auch die Hysterie-For­
schung eines Sigmund Freud mit ihren zentralen Ergebnissen für die 
Gestalt der Elektra bei Hofmannsthal eine so entscheidende Rolle.

Zudem wird in dieser grandios gelungenen Eingangsszene etwas 
von dem deutlich, was immer schon als eine besondere Fähigkeit des 
Autors Hofmannsthal wahrgenommen wurde, nämlich im Beginn oder 
auch schon im Entwurf eines Werkes verdichtet die gesamte Aussage 
des Stückes vorzustellen. So genial seine Anfänge sind, die Schlüsse 
seiner Dichtungen gelingen Hofmannsthal nicht alle. Wohl deshalb 
gibt es im Gesamtwerk des Autors mehr Entwürfe als abgeschlossene 
Werke. Launisch hat der große Kulturphilosoph Rudolf Kassner diese 
Besonderheit in seiner »Erinnerung an Hugo von Hofmannsthal« mit 
einem Vergleich aus der Welt des Stierkampfes beschrieben, demzu­
folge der Elektra-Autor ein »außerordentlicher Banderillero und kein 
guter Toreador«22 sei.

Jedenfalls bestätigt die Elektra-Eingangsszene dieses besondere Ver­
mögen des Autors, denn das Szenar und die Mägde bieten eine um­
fassende Vorausinterpretation. Diese macht deutlich, dass der antike 

20 Ebd., S. 187.
21 Ebd.
22 Rudolf Kassner, Erinnerung an Hugo von Hofmannsthal. In: Ders., Sämtliche Wer­

ke. Hg. von Ernst Zinn und Klaus E. Bohnenkamp. Bd. 4. Pfullingen 1978, S. 525–538, 
hier S. 536.

178 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stoff mit seiner Tatenvielfalt nur einen Vorwand für die zeitgemäße 
Problematik bietet, nämlich das die Jahrhundertwende charakterisie­
rende Zerbrechen von bis dahin bewährten Ordnungen, besonders der 
Institution des prägenden, gestaltenden und seine Einheit wahrenden 
Ichs. Auf diesem Wege gelingt es Hofmannsthal auch, mit und um 
Elektra eine unerhörte Stimmung der Einsamkeit zu erzeugen, die im 
griechischen Original aufgrund der völlig anderen »Taten-Intention« 
gar nicht erreicht werden kann. Elektra bleibt bei Hofmannsthal ein­
gesperrt im Kerker, in jenem vom Regiehinweis genannten tierischen 
»Schlupfwinkel«. Die Charakterisierungen der Mägde und die eigenen 
Äußerungen Elektras zeigen, dass der Kerker Elektras auch ein Kerker 
der Vergangenheit ist: In ihrem Gedächtnis lebt nur der Tod des Va­
ters und ihr gedachter Rachewunsch. Seit dem Mord ist für sie die Zeit 
stehengeblieben. Sie bezieht alles auf die Vergangenheit und deshalb 
gleitet ihre Gegenwart ungelebt hinweg in eine merkwürdige Zukunft, 
die sich aber in ihren Vorstellungen bereits ereignet hat. So wirkt die 
Zukunft für sie bereits als gelebt und wird so wiederum zu einer Art 
Vergangenheit. Auch diese hiermit angedeuteten Fragen nach den Zei­
ten und deren Relativierungen sind zentrale Probleme in der Literatur 
der Jahrhundertwende überhaupt.

Bereits in »Elektra«, die übrigens als einziges Bühnenwerk der bei­
den schon als Dichtung vor der musikalischen Gestaltung vollendet 
vorlag, wird der Unterschied in der Antikensicht von Hofmannsthal 
und Strauss deutlich. Zugleich werden damit auch die allgemeinen Di­
vergenzen in einer grundsätzlich übereinstimmenden Opernplanung 
späterer Werke offenkundig. Dies schlägt sich schon im Briefwechsel 
während der kurzen Entstehungszeit der »Elektra«-Oper nieder.

So bittet Strauss schon vor der Zusage, »Elektra« zu vertonen, alter­
nativ, seine Geschehensvorliebe betonend, am 11. März 1906 Hof­
mannsthal um folgendes: »So ein ganz wilder Cesare Borgia oder 
Savonarola wäre das Ziel meiner Sehnsucht!«23 Und etwas später, am 
22. Dezember 1907, eigentlich in der Phase der »Elektra«-Vertonung, 
im Blick auf die dann doch nicht realisierte Semiramis-Oper, hebt der 
handlungsliebende Strauss gegenüber Hofmannsthal hervor: »Denken 

23 BW Strauss (1970), S. 18.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 179

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sie bei der Komposition des Textes gar nicht an die Musik, das besor­
ge ich allein, und schaffen Sie mir ein recht handlungs- und gegensatzrei­
ches Drama mit wenig Massenszenen, aber zwei bis drei sehr guten, 
ausgiebigen Rollen.«24

Und dann bezieht sich Strauss direkt auf die »Elektra«-Oper und be­
tont, wie wichtig ihm das Geschehen ist, das auch sichtbar bleiben soll. 
Er will unbedingt Aigisth auf der Bühne sehen, denn er »gehört unbe­
dingt mit zur Handlung und muß mit erschlagen werden, womöglich 
vor den Augen des Publikums.« Sodann bemängelt Strauss »zu stark 
gebrochene Linien«,25 die die dramatische Handlung schwächen. Hof­
mannsthal gibt diesen Wünschen des Komponisten zwar erstaunlich 
bereitwillig nach, aber seine eigenen Vorlieben werden in seiner Ant­
wort vom 3. Januar 1908 trotzdem deutlich, wenn er hervorhebt, »es 
bleibt alles ruhig, totenstill und Elektra horcht in der äußersten Span­
nung«,26 d.h. ein gewichtiger Teil des Geschehens spielt sich im Innern 
der Elektra ab. Genau das bestätigt Hofmannsthal dezidiert in seinen 
»Aufzeichnungen aus dem Nachlass«: »In der ›Elektra‹ wird das Indivi­
duum in der empirischen Weise aufgelöst, indem eben der Inhalt sei­
nes Lebens es von innen her zersprengt, wie das sich zu Eis umbilden­
de Wasser einen irdenen Krug.«27

Die divergierenden Vorlieben zwischen äußerer dramatischer Hand­
lung (Strauss) und innerem, zehrendem Geschehen (Hofmannsthal), 
die, über die »Elektra« hinaus, das gesamte bedeutende gemeinsame 
Schaffen charakterisieren, beschädigen jedoch die Qualität der Ergeb­
nisse am Ende nicht, weil die Unterschiede in den Vorlieben beider 
Künstler im übergreifenden jeweils produktiven Entwurf geborgen 
sind: Jeder gibt dem anderen in gewissem Sinne nach, wodurch es 
nicht zu bloßen handlungsgetriebenen dramatischen Geschehnissen 
kommt und auch die eher nur versonnen-brütende Innensicht durch 
hinzugefügte sichtbare Handlung an dramatischer Kraft gewinnt.

In diese produktive gegenseitige Arbeit an den unterschiedlichen 
Vorlieben kann man auch die Unterschiede beider in ihrem Wesen ein­

24 Ebd., S. 32.
25 Ebd., S. 33.
26 Ebd., S. 34.
27 RA III, S. 461.

180 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


binden. Es ist häufig auf diese Unterschiedlichkeit der beiden Künstler 
hingewiesen worden, die vermeintlich kaum zueinander passen: Einer­
seits der feinsinnige Aristokrat, sensible Sprachkritiker und scheue wie 
verletzliche Hofmannsthal, andererseits der eher burschikose, direkte 
und zugleich zuweilen verletzend offene Richard Strauss. Und dennoch 
zeigt gerade der Briefwechsel eindrücklich, dass Strauss, der die Hand­
lung und das dramatische Geschehen bevorzugt, ein genauer Kenner 
der Dramaturgie, aber auch der Literatur, Bildenden Kunst und sogar 
Philosophie war. Seine Briefe weisen ihn als leidenschaftlichen Leser 
aus, der zudem mit größtem Interesse bedeutende Bildwerke in den 
großen Museen betrachtete. Außerdem hat er – wie Hofmannsthal – 
den für die Musik und Kunst überhaupt wichtigen Philosophen Arthur 
Schopenhauer bereits in jungen Jahren intensiv gelesen. Zwar passt zu 
dem das Kartenspiel, das sehr offene Wort liebenden und zudem unge­
mein aktiven Bayern natürlich die geschehensreiche Handlung. Und 
auf diese schwört er dann produktiv den Librettisten ein, der indessen 
nur dasjenige übernimmt, was er selbst glaubt rechtfertigen zu können. 
Umgekehrt gelingt es dem zurückhaltenden, verletzlichen Hofmanns­
thal mit seinen Hinweisen an Strauss häufig, diesen zu bewegen, es 
nicht bei bloßer Außen-Spannung und dramatischer Aufgipfelung zu 
belassen, sondern sich auch dem Versonnenen und damit Inneren in 
seiner Musik zuzuwenden und dies angemessen zu präsentieren.

Genau das wird in dem großartigen Briefwechsel beider deutlich. 
Der mit flotten Sprüchen nicht sparende Strauss hat in Fragen der 
dramatischen Wirkung und Verständlichkeit des Geschehens sehr häu­
fig recht. Und tatsächlich − oft gibt Hofmannsthal dem Komponisten 
nach. Strauss hingegen nimmt sich durchaus bei Vorschlägen von 
Hofmannsthal in der Gegenrichtung, in die Verinnerlichung zurück. 
Das zusammen, Gegensätze und überwältigende Konvergenz schlagen 
sich in den gemeinsamen Werken nieder und machen diese zu großen 
Opern des 20. Jahrhunderts.

»Gegensatzreich« – dieses Wort hebt Strauss im Brief vom 22. Dezem­
ber 1907 kursiv hervor. Ergänzt man dieses durch den Hinweis Hof­
mannsthals auf die grundsätzliche Bedeutung der Musik für seine Tex­
te, dann wird sofort das Übereinstimmende der beiderseitigen Wün­
sche und Erwartungen für die Vertonungen deutlich: Hofmannsthal 

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 181

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schließt nämlich seinen Brief an Strauss vom 3. Januar 1908 mit der 
generellen Charakteristik der Kooperation beider.

Seien Sie ganz ruhig, lieber und verehrter Herr Doktor Strauss: ich werde 
mich in dem ganzen Gedicht nur auf mich selbst verlassen und gar nicht 
auf die Musik; das ist auch die einzige Art, wie wir zusammen arbeiten 
können und sollen. Nur gibt mir Ihre Musik dann noch etwas sehr Schö­
nes dazu, etwas, was natürlich weit mehr ist, als Schauspieler und der 
Dekorationsmaler mir jemals dazugeben können.28

Hofmannsthal spielt in diesem kurzen Text auf die grundsätzlichen 
Vorzüge der Musik an, die seinen Texten in der Oper zugutekommen. 
Das ist zunächst die beiden Künstlern bewusste größere Wirkung 
und Intensität der Musik gegenüber der Dichtung, − ein Vorzug, 
der für den Autor besonders wichtig ist, weil er nachhaltig gegen 
die Wirkungsschwäche der Wortsprache eingesetzt werden kann. Diese 
Intensitätssteigerungen und dramatischen wie auch lyrischen Aufgipfe­
lungen durch die Musik von Strauss zählen ja zweifellos zum größten 
Gewinn, den die Texte des Librettisten in dieser Kooperation machen.

Hofmannsthal meint mit seinem grundsätzlichen Hinweis auf die 
Bedeutung der Musik aber noch mehr: Es geht ihm auch um die 
musikalische Gestik, die von der Musik aufgerufene Bewegung, die 
anders ist als diejenige der Inszenierung oder der Schauspieler. Ein 
weiterer impliziter Wink auf Vorzüge der Musik liegt im Hinweis des 
Librettisten: In der Oper wird es durch Duette, Terzette oder größere 
Ensembles möglich, gleichzeitig mehrere Gestalten Unterschiedliches 
sagen (oder besser: singen) zu lassen. Das behebt wiederum eine ande­
re Schwäche der Wortsprache, in der sich das Gleichzeitige notgedrun­
gen in einem Nacheinander des Sprechens verschiedener Gestalten 
verflüchtigt: In der Musik wird das Gleichzeitige im Duett oder im 
Ensemble gleichzeitig, simultan realisiert.

Schließlich deutet das kursiv gedruckte »gegensatzreich« im Strauss-
Brief vom 22. Dezember 1907 auf die vielleicht größte und zugleich 
spezifische Nähe zwischen dem Komponisten und dem Librettisten. Es 
handelt sich hier nämlich nicht um eine bloße Gegensätzlichkeit, die 
sicherlich die Spannung im Geschehen und in der Personenkonstellati­

28 BW Strauss (1970), S. 35.

182 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


on erhöhen könnte, sondern es geht Strauss und Hofmannsthal glei­
chermaßen um eine Einheit der Gegensätze, die dem komplementären 
Prinzip gehorcht.

Hofmannsthal hat dieses Prinzip der Einheit der Gegensätze im 
Blick auf zwei Hauptgestalten der »Elektra« dezidiert in seinem Nach­
lass »Ad me ipsum« benannt:

Auch dort wo Kontraste dargestellt sind, in der mittleren Periode, wie 
die heroische Elektra und die nur weibliche Chrysothemis […] kam es 
mir immer darauf an, daß sie mitsammen eine Einheit bildeten, recht 
eigentlich eins waren.29

Wie genau diese Sicht der Gegensätze, die immer eine Einheit bilden 
müssen, mit derjenigen des Komponisten übereinstimmt, sieht man ge­
rade in der »Elektra« und der dort vorgestellten Fülle der musikali­
schen Motive, die nicht nur den einzelnen Figuren, sondern auch de­
ren jeweiligen Stimmungslagen zugeordnet sind. Strauss schafft es in 
unglaublicher Weise, etwa ein musikalisches Motiv, das er der herri­
schen Elektra zuordnet, durch nur eine ganz kleine Intervalländerung 
so zu modifizieren, dass dieses derart gewandelte Motiv passend der 
»weiblichen Chrysothemis« zugeordnet werden kann. Dass diese Ein­
heit in den Gegensätzen wirkt, ist die Voraussetzung. Hofmannsthal 
hat das schon ganz früh erkannt, wie sein Brief an Helene von Nostitz 
vom 12. Dezember 1906, also im Anfangsstadium der Vertonung, deut­
lich macht:

Gestern spielte und sang mir Richard Strauss einige Teile aus der Elektra 
[…] Es ist ihm unglaublich gelungen […] die Figuren der Elektra und 
ihrer sanfteren Schwester zu contrastieren. Ich denke, es wird sehr schön 
werden.30

Hier waltet also genau diese (musikalische) Einheit in den gegensätzli­
chen Gestalten, die eben doch »eins« sind. Anders gesagt: Die Motive 
von Strauss charakterisieren einerseits präzise die Gegensätze zwischen 
den beiden Figuren, aber dennoch wird deutlich, dass diese eine Person 
und ein musikalisches Motiv sind, denn die gegensätzlichen musikali­

29 GW RA III, S. 618.
30 BW Nostitz, S. 29.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 183

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Ausdruckslagen, die sich nur in einem Intervall unterscheiden, 
beruhen auf demselben musikalischen Material. Und diese musikali­
sche Einheit der Gegensätze zeigt sich in vielen charakterisierenden 
Motiven von Strauss, nicht nur in der Oper »Elektra«.

Im Präsentieren einer Einheit aus Gegensätzen sind sich der Librettist 
und der Komponist von Anfang an stets einig. Die angedeuteten Diver­
genzen hingegen werden zwar von beiden Künstlern gesehen, aber eben 
auch zumeist  produktiv gelöst.  Es gibt  indessen,  neben vielem Lob, 
erstaunliche negative Äußerungen vor allem von Hofmannsthal über die 
»Elektra« und ihren Komponisten. Allerdings beziehen sich diese zu­
meist auf die Vorstufe, also auf die nicht zu leugnenden Divergenzen 
während der Arbeit am Werk, weniger auf das Endergebnis. Oder aber 
Hofmannsthals Kritik verurteilt die generelle Vorliebe für Handlung bei 
Strauss partiell sogar sehr scharf, so etwa im Brief vom 30. Mai 1909 an 
den Freund Harry Graf Kessler. In diesem plädiert er für eine Aufnahme 
von Arien, d.h. nicht handlungsfördernde Reflexionen oder Gemütsla­
gen, im »Rosenkavalier«, weil ansonsten wie bei der »Elektra« »ein in sich 
completes Stück« entsteht, »über das er [Strauss] eine – entbehrliche – 
Symphonie  schüttet  wie  sauce  über  den  Braten.«31  Hier  spielt  Hof­
mannsthal natürlich auf die Handlungsvorliebe des Komponisten an, 
der eben jene nach Innen gerichtete Sicht vernachlässigt. Noch 1921 in 
einem Text über die »Festspiele in Salzburg« bestätigt Hofmannsthal 
über Richard Strauss, der sich ebenfalls für die Festspiele einsetzt: »Dem 
Bajuvaren wurde alles Handlung«.32 Aber genau diese Handlungsbevor­
zugung als  Schwäche wird zur  Stärke,  wenn sie  in  der  produktiven 
Diskussion mit dem Librettisten etwas gemildert wird und dann über die 
eher handlungsarme Sicht Hofmannsthals, Dramatisches fördernd, hin­
ausgeht. Dies wird wiederum sehr deutlich im Gespräch des Literatur­
wissenschaftlers Walther Brecht mit Hofmannsthal, wenn der Wiener 
Librettist, auch im Zusammenhang mit der »Elektra«, von der »unerhör­

31 BW Kessler, S. 234.
32 GW RA II, S. 264.

184 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten  Ausdruckskraft«  und  dem  »eminenten  Sinn«  des  Komponisten 
Strauss »für das Szenische«33 spricht.

Die widersprüchlichen Urteile von Hofmannsthal über die »Elektra« 
und auch andere gemeinsam mit Strauss geschriebene Opern lassen 
sich zumeist mit den unterschiedlichen Vorlieben für oder gegen die 
Handlungen vor einer klärenden Diskussion der beiden Künstler be­
gründen. Es bleiben aber dennoch Unterschiede in der Auffassung 
beider auch im Endergebnis bestehen. Ein eindrückliches Beispiel aus 
der »Elektra« sei angeführt: Hofmannsthals Drama »Elektra« vergegen­
wärtigt mit den allerersten Worten (einer Magd) »wo bleibt Elektra?« 
die Hauptgestalt, die dann während des ganzen Stückes sichtbar als 
Zentrum des Werkes auf der Bühne bleibt. In dieser zur Tat unfähi­
gen, das Beil vergessenden Elektra ist die ganze innere Handlung, de­
ren Racheimaginationen, Selbstzweifel, Resignation und Aufbegehren 
nicht sichtbar eingeschlossen. Strauss hingegen eröffnet die Oper mit 
dem markanten, Agamemnon zugeordneten Motiv, das präzise die vier 
Silben des Namens musikalisch präsentiert und im Prinzip während 
der gesamten Oper gegenwärtig bleibt. Mit diesem ermordeten Vater 
der Elektra, Chrysothemis sowie des Orest und dem Ehemann der 
Klytemnästra ist aber von vornherein der Rachegedanke gegenwärtig, 
und damit die von Orest vollzogene Tat, die Handlung, und zwar bis 
zum Schluss der Oper.

Es mag sein, dass diese Differenz von Hofmannsthal so nicht gewollt 
war, aber im Blick auf dessen Zweifel an der Verlässlichkeit der Spra­
che wiegt dieser Unterschied nicht sehr viel, denn die aus und mit der 
Musik gewonnenen Ausdrucksmöglichkeiten sind für den Librettisten 
derart umfassend und differenzierend, dass zumindest ein erheblicher 
Teil der plagenden Sprachskepsis bei Hofmannsthal weitgehend gemil­
dert wird. Der Briefwechsel zwischen dem Dichter und dem Kompo­
nisten stellt auch diese Wirkungen und Wechselwirkungen spannend 
dar. Entsprechend präsentieren sich diese Zeugnisse zwischen beiden 
als besonders ertragreicher Beitrag zur Kulturgeschichte, der durchaus 

33 Walther Brecht, Gespräch über die »Ägyptische Helena«. In: Hugo von Hofmanns­
thal. Die Gestalt des Dichters im Spiegel seiner Freunde. Hg. von Helmut A. Fiechtner. Wien 
1949, S. 339–342, hier S. 342.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 185

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit dem Rang des Briefwechsels zwischen Goethe und Schiller zu 
vergleichen ist.

»Der Rosenkavalier«

Der weitere gemeinsame Weg von Hofmannsthal und Strauss wird ja 
schon zweieinhalb Wochen nach der Dresdner Uraufführung der Elek­
tra-Oper im Briefwechsel am 11. Februar 1909 erkennbar, als Hof­
mannsthal dem Komponisten von der »Spieloper« berichtet, für die er 
»in drei ruhigen Nachmittagen ein komplettes, ganz frisches Szenar […] 
gemacht […]« habe. Dies wird der »Rosenkavalier« werden, über den er 
in dieser ersten Erwähnung des »reizenden« Szenariums noch anfügt, 
es sei gestaltet »mit drastischer Komik in den Gestalten und Situatio­
nen, bunter und fast pantomimisch durchsichtiger Handlung, Gelegen­
heit für Lyrik, Scherz, Humor und sogar für ein kleines Ballett.«34

Dass nach der tragisch-dramatischen »Elektra« nun ein eher lust­
spielhaftes Werk im Interesse der beiden Künstler lag, wird auch da­
durch bestätigt, dass vor der Entscheidung, den »Rosenkavalier« zu 
vertonen, Hofmannsthals Lustspiel »Cristinas Heimreise« als mögliche 
neue Oper in Erwägung gezogen wurde. Dieses Werk, das wie das 
Fragment gebliebene »Silvia im ›Stern‹« auf Episoden in Casanovas 
Erinnerungen zurückgriff, wollte Hofmannsthal erst als Lustspiel fer­
tigstellen, bevor er dachte, das Stück in ein Opernlibretto zu verwan­
deln. Der Autor hatte sicherlich noch den Erfolg der Oper »Elektra« 
im Sinn, die ja als Sprechtheaterstück fertig vorlag, bevor dieses sehr 
erfolgreich zum Libretto bearbeitet wurde. Aber im Zuge der weitge­
henden Vollendung von »Cristinas Heimreise« als Lustspiel (der Autor 
überarbeitete dieses Werk immer wieder, noch erheblich anlässlich 
einer Aufführung im Josefstädter Theater 1926) wurden ihm und 
Strauss klar, dass eine solche »Vorstufe« eines Librettos in Gestalt eines 
Sprechbühnenwerkes als Komödie nicht nur unnötig, sondern für die 
geplante Oper zu einem Hindernis wurde. Strauss regt bei Hofmanns­
thal an, Text und Musik zu einer Oper zugleich, im Gespräch oder

34 BW Strauss (1970), S. 53ff.

186 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hugo von Hofmannsthal und die Musik 187

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im schriftlichen Austausch entstehen zu lassen. Aus diesem in allen 
künftigen gemeinsamen Werken gepflegten Schaffensprozess entsteht 
dann je eine »Vorfassung«, die, handschriftlich von beiden Künstlern 
geboten, den Text und die dann direkt diesem zugeordnet die musi­
kalischen Motive oder Wendungen enthalten. Auf diese Weise wird 
sofort klar, welche Motive Strauss welchen Gestalten und/oder deren 
Stimmungen zugeordnet hat. Die abgebildeten Beispiele aus dem Ent­
stehungsprozess der »Ariadne auf Naxos«35 machen sofort die Zuord­
nungen der Musik zum Text deutlich; es wird sichtbar, dass Strauss 
an dieser Stelle ein bestimmtes Motiv direkt eben diesem von Hof­
mannsthal handschriftlich gebotenen Text zugedacht hat; es wird also 
klar, welche Bedeutung diesem musikalischen Motiv zukommt. Dieses 
eindeutige Wissen erleichtert sehr das Verstehen des Zusammenhangs 
zwischen Text und Musik.

Substanziell zählt zum Libretto also die eher pantomimisch, wortlos 
sprechende Szenerie, die eben nicht die subtilen sprachlichen Details 
für die Vertonung bereithält. Genau das hebt Hofmannsthal ja auch im 
ersten Bericht über das »Szenar einer Spieloper«, »Der Rosenkavalier«, 
hervor, wenn er von »pantomimisch durchsichtiger Handlung« spricht. 
Wenig später wiederholt Hofmannsthal diesen librettistischen Vorzug 
im »Rosenkavalier«, wenn er Strauss am 16. März 1909 mitteilt, dass 
das ausgezeichnete Szenarium »voll amüsanten fast pantomimischen 
Details« sei, und dass er beim Libretto zum »Rosenkavalier« »auf äu­
ßerste Knappheit hin«36 arbeite. Eine differenzierte Ausarbeitung 
wortsprachlicher Feinheiten hat in der Oper keinen Platz. Dies ist wie­
derum jener Vorzug der musiksprachlichen Dimension der Mitteilung 
in der Oper, über die das wortsprachliche Kunstwerk im Sinne der 
Sprachkrise Hofmannsthals alleine niemals verfügt. Und: Es gibt noch 
einen schlagenden, rückwärts geführten Beweis für diesen Unterschied 
zwischen Libretto und Sprechlustspiel: Mehrere Versuche, den »Rosen­
kavalier« als Lustspiel ohne Musik (nach Fertigstellung der Oper) auf 

35 Den beiden Abb. liegen Kopien zugrunde, die Rudolf Hirsch dem Verf. am 
19. September 1986 zur Verfügung gestellt hat. Das (leider) ungedruckte Original befin­
det sich im Strauss-Archiv, Garmisch, und ist nachgewiesen als 2H2h in SW XXIV 
Operndichtungen 2, S. 97f. – Dank an Katja Kaluga für den Nachweis.

36 BW Strauss (1970), S. 54.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 189

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Bühne zu bringen, waren erfolglos oder direkter gesagt, sind völlig 
gescheitert. Interessanter, wenngleich auch ohne große Folgewirkung, 
erscheint die Verfilmung des Werkes mit der Musik von Strauss und 
der von Hofmannsthal selbst verfassten Untertitelung. Regisseur dieses 
1925 entstandenen Films war Robert Wiene; die Uraufführung fand 
1926 dort statt, wo 1911 auch die Oper ihre Premiere feierte, in der 
Dresdner Semperoper. Die Leitung der Orchesterbegleitung übte der 
Komponist Richard Strauss selbst aus; er hatte jedoch große Schwierig­
keiten, das Filmtempo mit dem seiner Musik zu koordinieren. Dass 
diese Verfilmung, die in restaurierter Fassung 2006 durch ARTE wie­
der präsentiert wurde, folgenlos blieb, ist gewiss zu einem entscheiden­
den Teil durch das Aufkommen des Tonfilms ab etwa 1927 zu erklä­
ren, das eine Aufführung des Films mit großem Symphonieorchester 
als allzu aufwendig erscheinen ließ.

Die Entstehung der Oper »Rosenkavalier« macht rasche Fortschrit­
te: Fünf Wochen nach der ersten Erwähnung des Szenars berichtet 
Hofmannsthal dem Komponisten am 16. März 1909, dass der erste 
Akt bis auf dessen Mitte bereits fertig sei; Strauss antwortet am 
21. April, begeistert über den Text, dass dieser sich »komponieren 
[lässt] wie Öl und Butterschmalz. Sie sind da Ponte und Scribe in einer 
Person«.37 Tatsächlich schafft es der Komponist, den ersten Akt bis 
zum Frühsommer 1909 fertigzustellen; er berichtet dem Librettisten 
am 16. Mai 1909 »Meine Arbeit fließt wie die Loisach, ich komponiere 
alles mit Haut und Haar.«38 Erstaunlich rasch einigen sich beide 
Künstler auch bei kleineren Textproblemen des 1. Aktes der Oper, die 
ursprünglich »Ochs von Lerchenau« genannt werden sollte. Größere 
und auch durchaus gewichtige Umarbeitungen gab es im 2. und 3. Akt, 
aber auch diese wurden ohne besondere Streitigkeiten überwunden. 
Die Reaktion des sehr empfindlichen Hofmannsthal auf partiell erheb­
liche Textveränderungswünsche, vorgetragen in der üblichen forschen 
und sehr deutlichen Art des Komponisten, verwundert geradezu. Ein 
Beispiel: Am 10. Juli äußert Strauss hinsichtlich des Dialogs Baron und 
Sophie im II. Akt einen erneuten Änderungswunsch:

37 Ebd., S. 56.
38 Ebd., S. 61.

190 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


da Sie nun doch schon gründlich umarbeiten müssen, revidieren Sie, 
bitte, den ganzen Dialog zwischen Baron und Sophie nochmals. Ich finde 
denselben im Verhältnis zu allem Übrigen etwas erfindungsarm, matt. […] 
Dieser Dialog steht nicht auf der Höhe des 1. Aktes.

Nun seien Sie nicht böse, daß ich Ihrem Pegasus also die Sporen an­
setze: aber diese Oper muß prima werden und, wie gesagt, der II. Akt 
entspricht nicht dem, was ich von Ihnen mir erwarte und was Sie schaffen 
könnten«39

Höchst versöhnlich und fast devot kommt Hofmannsthal dem Kompo­
nisten mit einem Hinweis auf die spezifische Gattung Oper entgegen: 
»Was Sie fordern, ist Ihnen für Ihren (musikdramatischen) Standpunkt 
unerläßlich […] also werde ich es ausführen, und zwar so bald als 
möglich.«40

Und am 18. Juli 1909 hebt der ansonsten so empfindliche Hof­
mannsthal gegenüber Strauss nachträglich noch einmal hervor: »Diese 
Kritik war entschieden sehr fördernd und fruchtbar. Dieser Akt, in 
dem Octavian und Ochs schon aneinandergeraten, erscheint mir jetzt 
auch als eine viel bessere Basis für die Vorgänge im III.«41

Kleinere Verzögerungen und Diskussionen über den Fortgang füh­
ren in aller Freundschaft dann zur Fertigstellung des Textes zum III. 
Akt bis Anfang 1910, und Strauss beginnt am 2. Mai 1910, dies teilt er 
Hofmannsthal mit, »mit der Komposition des III. Aktes.«42 Als Titel 
des ganzen Werkes bevorzugt der Komponist immer noch »Ochs von 
Lerchenau«; darin wird deutlich, dass für Strauss gerade diese Gestalt 
zumindest lange im Mittelpunkt seines Interesses stand. Der Kompo­
nist sieht diesen entsetzlichen Ochs immer wieder im Zusammenhang 
mit Verdis Falstaff, so am 13. August 1909, wenn er Hofmannsthal mit­
teilt:

In Verdis »Falstaff« ist ein so hübscher Monolog zu Anfang des letzten 
Aktes: er beginnt mit dem Wort: »Schandvolk« − ich denke mir die Szene 
des Baron nach dem Abgang des Faninal ähnlich: der Baron auf dem Sofa 

39 Ebd., S. 70ff.
40 Ebd., S. 71.
41 Ebd., S. 73.
42 Ebd., S. 88.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 191

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[…] halb Siegerstimmung, halb Katerstimmung, immer von Orchesterspie­
len unterbrochen.43

In der zweiten Jahreshälfte 1910 wird das Werk fertiggestellt, nachdem 
einige kleinere Diskussionen im Hin-und-Her der Briefe gelöst werden. 
Am Ende gibt es noch einen kleinen Disput über den Titel des Werkes, 
wobei sich Hofmannsthal mit »Der Rosenkavalier« durchsetzt. Implizit 
kommt dann bei der Diskussion über den Untertitel noch die Eitelkeit 
der beiden Künstler zum Tragen, wenn man diskutiert, ob der Name 
Hofmannsthals oder der von Strauss als erster genannt werden soll. 
Die Premiere findet, wie bei der »Elektra«, in Dresden statt, und zwar 
am 26. Januar 1911, wieder mit dem Dirigenten Ernst von Schuch und 
dem Regisseur Georg Toller. Anders als bei der »Elektra« ist nun der 
geniale Alfred Roller für die Dekoration und die Kostüme verantwort­
lich. Am außergewöhnlichen Erfolg der Uraufführung hat er einen ge­
wichtigen Anteil.

Anregungen zu diesem von der Premiere an erfolgreichen Werk 
kommen zum großen Teil aus dem Französischen, so etwa aus der 
Operette »LʼIngénu libertin« und deren Vorläufer »Amours du Cheva­
lier de Faublas«, einem 1787–1789 geschriebenen Roman von Louvet 
de Couvrais. Molières Dramen, zumal der »Bürger als Edelmann« und 
»Heirat wider Willen«, an deren Übersetzungen Hofmannsthal zu der 
Zeit arbeitet, spielen im Bereich des Intrigenspiels und des zu errei­
chenden Sozialen eine gewichtige Rolle. Aber auch große Vorlagen wie 
die Falstaff-Dichtung und -Oper, auch Mozarts und Da Pontes »Figaro« 
und »Don Giovanni« habe ihre Wirkungen nicht verfehlt – sie werden 
alle im Briefwechsel mit Bezug auf den »Rosenkavalier« mehrfach von 
beiden Künstlern genannt. Besonders die Falstaff-Gestalt von Verdi 
wird sogar noch nach Fertigstellung des Werkes bei der umstrittenen 
Wahl des Sängers für die Rolle des Ochs von Lerchenau vor der 
Premiere als Vorbild hervorgehoben. Trotz aller Ähnlichkeit zwischen 
beiden Figuren ist Ochs von Lerchenau am Ende aber kein Falstaff. 
Denn Falstaff kann im Ausgang mit aller Würde, die er sich bewahrt 
hat, über die Welt und sich selbst lachen, während Ochs unverändert, 
aber ohne Würde irgendwo sein Glück weiter suchen will.

43 Ebd., S. 78ff.

192 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Librettist entschied im Entstehungsprozess bald, dass die Hand­
lung der Oper nicht, wie die wichtigsten Vorlagen, in Frankreich, son­
dern in der Zeit Maria Theresias, etwa 1740, in Österreich zu spielen 
habe – aber auch dies ist nur eine scheinbare Festlegung. Die Art der 
mitreißenden Walzer von Strauss ist um 1740 nicht nachweisbar, aber 
genau so gewollt. So wird eine Art Zeitlosigkeit, die auch Gegenwärti­
ges einbindet, vorgestellt. Die Ortsveränderung nach Österreich hatte 
einen wesentlichen Grund darin, dass die Sprache und deren Stil nicht 
mehr so dicht und metaphorisch, sondern teilweise sogar in einer sozi­
al verbindenden, mundartlichen Färbung gestaltet werden konnte. 
Durch die zeitliche Öffnung wurde überdies eine Zeitkritik möglich, 
die Hofmannsthal am 24. April 1909 gegenüber Strauss, im Hinblick 
auf seine eigene Gegenwart, deutlich macht: »hier [d.i. Rosenkavalier] 
ist ja von Philistern die Rede!«44 Dadurch erscheint das Geschehen ver­
ständlicher, authentischer und unmittelbarer. Zudem wurden soziale 
Schranken überwunden.

In der Tat wirkt das Werk sehr viel spontaner und ursprünglicher 
als »Elektra«, obwohl in der frühen Griechenoper eigentlich bis auf 
das Drama des Sophokles und einige andere Untersuchungen etwa 
zur Hysterie kaum andere Quellen ausgemacht werden können, wäh­
rend dem »Rosenkavalier«, wie auch sonst bei Hofmannsthal üblich, 
eine beinahe unübersehbare Quellenvielfalt vorausliegt, die sich aber 
immer zu einer autonomen und originären Synthese des Autors, als 
dessen eigenes Werk, zusammenschließt. Die Fülle der Quellen lässt 
sich zumeist kaum erahnen. Dafür sorgen auch die vielen innovativen 
Einfälle Hofmannsthals, die Bekanntes in einem völlig neuen Licht als 
neue Synthese, als Integration, erscheinen lassen. Zu diesen genialen 
Erfindungen Hofmannsthals zählt auch der als Tradition ausgegebene 
Vorgang, bei der Brautwerbung eine silberne Rose überreichen zu las­
sen. Im 2. Akt übergibt Octavian für Ochs von Lerchenau der jungen 
Sophie die angeblich durch die Tradition so bedeutungsschwere silber­
ne Rose, was jedoch eine Erfindung des Autors ist, mit den Worten: 
»Mir ist die Ehre widerfahren, / daß ich der hoch- und wohlgeborenen 

44 Ebd., S. 57.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 193

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jungfer Braut, / in meines Herrn Vetters, / dessen zu Lerchenau Na­
men, / die Rose seiner Liebe überreichen darf.«45

Am Ende werden durch allerlei Querelen und Zufälle Octavian und 
Sophie ein Paar. Ausgerechnet diese beiden finden zueinander, wo 
doch Sophie durch Octavian die silberne Rose im Namen des Ochs 
von Lerchenau als Werber übergeben wurde. Die vermeintlich sanktio­
nierte Tradition der silbernen Rose wird also grotesk verkehrt. Es ist 
die großzügige Lebensklugheit der Marschallin, die auf den jugendli­
chen Octavian, der ihr junger Liebhaber war, verzichtet. Die durchaus 
schlüpfrige Eingangsszene der Oper im »Schlafzimmer der Feldmar­
schallin«46 offenbart das am Ende aufgegebene Verhältnis. So findet 
in diesem Verzicht der Marschallin das eigentlich zur Tragödie pas­
sende problematische Verhältnis Alter – Jugend eine komödienhafte, 
›vernünftige‹ Lösung. Hofmannsthal selbst hat diese Figurenkonstella­
tionen und vielfachen Bezüglichkeiten knapp und zugleich umfassend 
beschrieben. Sein »Ungeschriebenes Nachwort zum ›Rosenkavalier‹ 
(1911)« hebt hervor:

Die Marschallin ist nicht für sich da, und nicht der Ochs. Sie stehen 
gegeneinander und gehören doch zueinander, der Knabe Oktavian ist 
dazwischen und verbindet sie. Sophie steht gegen die Marschallin, das 
Mädchen gegen die Frau, und wieder tritt Oktavian dazwischen und 
trennt sie und hält sie zusammen. Sophie ist recht innerlich bürgerlich, 
wie ihr Vater [d.i. Faninal], und so steht diese Gruppe gegen die Vorneh­
men, Großen, die sich vieles erlauben dürfen. Der Ochs, sei er wie er sei, 
ist immerhin noch eine Art von Edelmann; der Faninal und er bilden 
das Komplement zueinander, einer braucht den andern, […] Oktavian 
zieht Sophie zu sich herüber […]. So stehen Gruppen gegen Gruppen, die 
Verbundenen sind getrennt, die Getrennten verbunden. Sie gehören alle 
zueinander, und was das Beste ist, liegt zwischen ihnen: es ist augenblick­
lich und ewig, und hier ist Raum für Musik.47

Vermittelt wurden Hofmannsthal die genannten französischen Quellen 
in erster Linie durch Harry Graf Kessler, der auch Wesentliches zur 
Handlung und zur Konstellation der Gestalten im Werk beitrug. Über 
die Art und den Umfang von dessen Mitarbeit entstand zwischen ihm 

45 GW DV, S. 47ff.
46 Ebd., S. 11.
47 Ebd., S. 146.

194 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Hofmannsthal, der dabei, zumindest auf den ersten Blick, keines­
wegs einen besonders sympathischen Eindruck hinterlässt, noch ein er­
heblicher Streit. Die Verstimmung zwischen beiden löste sich erst eini­
ge Zeit später wieder auf. Schon die erste Erwähnung des neuen Stoffs 
für den »Rosenkavalier«, jener Brief Hofmannsthals vom 11. Februar 
1909 an Strauss, gibt auf diesen Zwist einen ersten Hinweis: Als Absen­
deort nennt Hofmannsthal Weimar. Dies ist der Wohnsitz von Kessler. 
Zudem fügt er nach der präzisen Schilderung des Szenars zur »Spiel­
oper« »Der Rosenkavalier« folgenden verräterischen Hinweis an: »Ich 
finde das Szenarium reizend, und Graf Kessler, mit dem ich es durch­
sprach, ist entzückt davon.«48 Eigentlich suggeriert dieser Briefaus­
schnitt, dass Hofmannsthal alleine in einem Arbeitszimmer saß und 
das Szenar erfand, während sich Kessler möglicherweise in einen ande­
ren Raum zum ruhigen Lesen zurückgezogen hatte, bis Hofmannsthal 
ihn zum Vorlesen und anschließendem ›Durchsprechen‹ bat. Dies aber 
hätte der temperamentvolle und von guten Einfällen strotzende Harry 
Graf Kessler niemals geduldet. In dem Brief an den Komponisten wird 
– sicherlich unausgesprochen – die Leistung von Kessler erheblich ver­
kleinert und auf das Reagieren auf einen fertigen Szenar-Text redu­
ziert. Hofmannsthal selbst muss gemerkt haben, dass diese mit seinem 
Brief an Strauss anzunehmende Reduktion nicht dem eigentlichen Ver­
dienst Kesslers entsprach. So kommt er nun zu einer Formulierung, 
die eigentlich, zumindest für Kessler, alles nur noch schlimmer macht. 
Am 5. Juli 1910, also kurz vor der Fertigstellung des Werkes, schreibt 
Hofmannsthal an Kessler, er plane dessen Entstehungs-Anteil am »Ro­
senkavalier« mit einer Widmung deutlich zu machen:

Mein Lieber, da die Musikcomödie dir gefiel, vielleicht mehr als sie ver­
dient, so möchte ich sie dir widmen, wenn ich darf. […] Mir schwebte 
vor, dich, nur mit deinen Initialen zu bezeichnen, als den »verborgenen 
Helfer«.49

Dass Kessler von diesem Vorschlag und auch von dem einleitenden 
Satz vor dem Widmungsplan nicht begeistert, sondern tief verärgert 
war angesichts der gemeinsamen Arbeit in Weimar, ist verständlich. 

48 BW Strauss (1970), S. 54.
49 BW Kessler, S. 296.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 195

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kein Wunder, dass Kessler auf diesen Brief Hofmannsthals erst nach 
etwa sechs Wochen antwortet. Auch der in der Widmungsformulierung 
gefundene Kompromiss kann nicht darüber hinwegtäuschen, dass 
Kessler nach wie vor seine Leistung bei der Texterstellung viel zu we­
nig berücksichtigt sieht. In der nun von beiden getragenen Widmungs­
formulierung, die nicht mehr von einem »Helfer« »H.K.« spricht, heißt 
es nun: »Ich widme diese Komödie dem Grafen Harry Keßler, dessen 
Mitarbeit sie so viel verdankt.« Dass Kessler diese Widmung immer 
noch als geradezu beleidigend empfand, zeigt dessen ausführliche Dar­
stellung dieser misslichen Angelegenheit in seinem Brief an Eberhard 
von Bodenhausen, den er vierzehn Monate nach der Uraufführung des 
»Rosenkavalier« am 24. März 1912 geschrieben hat. Es habe sich bei 
seiner Tätigkeit keineswegs um bloßes »Umarbeiten, Korrigieren oder 
Beraten« gehandelt, »da schon das Thema des Stückes zur Hälfte von mir 
stammt, nämlich die Idee der Verkleidung und die Figur des Quinquin 
[d.i. Octavian], des Rosenkavaliers selber.« Der folgende gesamte In­
halt des Werkes sei sodann Akt für Akt gemeinsam erfunden worden. 
»Hierbei stammte das endgültig Festgehaltene mindestens zu einem 
ebenso großen Teil aus meinen Einfällen und Erfindungen wie aus denen von 
Hofmannsthal.« Sodann beschreibt Kessler ausführlich die von ihm 
und die von Hofmannsthal geleisteten Arbeitsanteile am Werk, wobei 
er in einer verletzenden Weise Hofmannsthal beinahe jede Fähigkeit 
abspricht, dramatische Vorgänge zu erfinden und zu ordnen, und ge­
nau dies sei sein Vermögen – so Kessler. Man spürt noch weit nach der 
Uraufführung des »Rosenkavaliers« die Wut Kesslers über diese Miss­
achtung durch Hofmannsthal.50

Jedoch: Selbst wenn Kessler mit der Aufteilung der Gesamtarbeit 
am »Rosenkavalier« recht hätte, dann trifft das nicht in vollem Umfang 
die letzte, vertonte Fassung. Auch wenn natürlich das Szenar in jenen 
drei Tagen in Weimar gemeinsam erarbeitet worden ist, so hat der 
Text bis zur Endfassung noch erhebliche Änderungen erfahren, an 
denen Kessler gar nicht beteiligt gewesen sein kann. Der Briefwechsel 
mit Strauss macht deutlich, dass am Ende eher mehr Texteinfälle des 

50 Eberhard von Bodenhausen – Harry Graf Kessler. Ein Briefwechsel 1894–1918. 
Ausgewählt und hg. von Hans-Ulrich Simon. Marbach 1978, S. 92ff.

196 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Komponisten von Hofmannsthal realisiert wurden, aber eben nicht 
solche von Kessler. Also: Dieser berühmte Streit, dem sich dann doch 
wieder ab 1912 eine Kooperation mit Kessler bei dem Ballett »Die 
Josephslegende« anschloss, kennt eigentlich zwei Verlierer: natürlich 
Hofmannsthal, dessen wirklich verletzende, anonymisierte Widmung 
für den »Helfer« mit guten Gründen zur Verärgerung Kesslers führte; 
aber auch Kessler ist deshalb ein Verlierer, weil er sich so sehr in 
seinen Ärger hineinsteigerte, dass er nicht mehr angemessen gesehen 
hat, was nach seiner Kooperation mit Hofmannsthal dieser alleine 
noch am Werk geschaffen hat. Zwei eitle Künstler eben.

Eine weitere Merkwürdigkeit im Blick auf den »Rosenkavalier« fällt 
auf, die allerdings nicht wirklich auf Hofmannsthal oder Strauss zu­
rückgeht, sondern ihre Ursache im Mainstream-Denken unserer Ge­
genwart hat. Es gibt eine für die Struktur der Oper wesentliche Gestalt, 
die wortlos und auch ohne Gesang gliedernd gedacht und auch tätig 
ist. Merkwürdig genug wird diese Bühnenfigur in vielen Inszenierun­
gen der letzten Jahre oder auch der beiden letzten Jahrzehnte gestri­
chen oder umfassend modifiziert, obwohl sie bedeutsam ist. Durch 
sie wird zunächst das ganze Geschehen eröffnet, wenn sie mit dem 
Frühstückstablett ins Schlafzimmer der Feldmarschallin eintritt und 
Octavian gerade noch sich und seinen Degen verstecken kann; die 
schlüpfrige Szenerie wird so nicht für andere Gestalten erkennbar und 
Octavian und die Marschallin können beim Frühstück ihre Nöte um 
das Entdecktwerden ihrer frivolen Beziehung durch den Ehemann 
austauschen. Der auf diesen Feldmarschall möglicherweise deutende 
Lärm in der Garderobe weist aber in Wahrheit auf den um Einlass 
ersuchenden Ochs von Lerchenau. Damit und schon zuvor durch 
das Erzählen der Vorschichte vom Feldmarschall und vom Brief des 
Ochs, wird das Geschehen der Oper eröffnet, also durch das wortlose, 
Frühstück bringende Auftreten jener wortlosen Gestalt. Etwa in der 
Mitte, am Ende des ersten Aktes, wird von der Marschallin dieser 
stummen Gestalt das bedeutungsvolle, die silberne Rose enthaltende 
Saffianfutteral zum Weiterreichen im Hause des Faninal übergeben. 
Und auch am Ende vollbringt die für das Bühnenwerk wichtige Figur 
eine bedeutsame wortlose Geste, indem sie das auf gewesene Trauer 
verweisende Taschentuch am Ende zur Bekräftigung der »Komödie für 

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 197

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Musik« lustspielhaft von der Bühne entfernt. Und warum wird diese 
für die Struktur des Werkes so wichtige Gestalt gegenwärtig oft gestri­
chen? Weil sie im originalen Textbuch des Werkes von Hofmannsthal 
und Strauss, auch schon im Personenverzeichnis, so geführt wird: »Ein 
kleiner Neger«. Es ist klar, dass Strauss und Hofmannsthal keine Ras­
sisten waren, sondern mit diesem Schachzug der Festlegung der wort­
losen Gestalt dem ganzen Werk etwas Weltoffenes, Fremdländisches, 
Exotisches vermitteln wollten und überdies den wortlosen Strukturprä­
ger in die Nähe eines deus ex machina rücken. Vielleicht kann man 
hier auch eine auf unsere Zeit deutende Weisheit Hofmannsthals ent­
decken, der in den Briefen mit Walther Brecht, verkürzt gesagt, meint, 
dass »Zeitgeist« eigentlich die Zeit ohne Geist bedeutet.51

»Ariadne auf Naxos«

Schon vor der glanzvoll-erfolgreichen Premiere des »Rosenkavalier« 
waren bei den beiden Schöpfern der Oper Pläne zu weiteren gemein­
samen Werken in der Diskussion. Ohnehin sind diese frühen Jahre 
des 20. Jahrhunderts eine besonders produktive Zeit Hofmannsthals, 
in der er keineswegs nur Libretti geschrieben hat, sondern z.B. zwi­
schen 1908 und 1912 in allen Gattungen tätig war: Er hat etwa die 
großartige erste Fassung des »Andreas«-Romans, »Augenblicke in Grie­
chenland« und »Lucidor« als Prosatexte verfasst; dann auch die Büh­
nenwerke »Cristinas Heimreise«, »Jedermann« und die geschilderten 
Opernlibretti geschrieben. Zudem führt er im Zuge einer Übersetzung 
eine intensive Auseinandersetzung mit Molières »Die Heirat wider 
Willen«. Aus der konzentrierten Beschäftigung mit Molières Werken, 
die zu einer Übersetzung gehört, ergeben sich für Hofmannsthal An­
regungen, die sich in vielen seiner Werke niederschlagen; dass das 
Intrigenspiel im »Rosenkavalier« und auch die dortige Überwindung 
sozialer Grenzen durch Molières Werke begünstigt wurde, ist bereits 
erwähnt worden; aber es kommen weitere Wirkungen hinzu: die Er­
zählung »Lucidor«, aus der später das Libretto zur Oper »Arabella« 

51 Vgl. BW W. Brecht, S. 170–172.

198 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurde, geht zu einem gewichtigen Teil auf Molières Komödie »Le 
Dépit amoureux« zurück, und, im Zusammenhang des Opernschaffens 
wohl am wichtigsten: Die 1912 in erster Fassung vorgelegte »Ariadne 
auf Naxos« enthält zu einem großen Teil das von Strauss neu vertonte 
Molière/Lully-Werk »Der Bürger als Edelmann«.

Schon ein sehr verkürzter Blick auf die Produktivität jener Jahre, 
zu der ja auch noch die Pläne zum Ballett »Die Josephslegende« zäh­
len, macht eine Besonderheit im Schaffen Hofmannsthals deutlich: 
Er arbeitet stets an mehreren Plänen gleichzeitig und hat dabei ganz 
bewusst keine unübersteigbaren Grenzen zwischen den Projekten gezo­
gen. Alle im Entstehen begriffenen Werke wirken auf den Schreibfort­
gang bei allen anderen Projekten ein, sie stehen in Wechselwirkung zu­
einander. Dies zeigt sich ganz konkret, leicht ablesbar, an den wenigen 
genannten Werken jener Jahre. Aber dies kann auch für das gesamte 
Schaffen belegt werden.

Diese Besonderheit in der Produktivität Hofmannsthals hat wiede­
rum zur Folge, dass man häufig bei Notizen des Autors gar nicht 
genau weiß, zu welchem Werk diese gehören. Besonders deutlich wird 
dies bei solchen Werken, die Hofmannsthal sehr lange beschäftigt 
haben, z.B. der »Andreas«-Roman. Es gibt Notizen des Autors aus 
allen seinen Schaffensphasen, die man zumeist eben diesem Roman 
zuordnen könnte, aber zugleich könnten sie als Überlegungen gelten, 
die einem anderen Werk, das just in der Zeit entstand, zuzuschreiben 
sind. Was diese Eigenart im Schreibprozess Hofmannsthals für die 
Herausgeber der kritischen Werkausgabe bedeutet, liegt auf der Hand: 
Hier müssen alle Notizen, die dem publizierten Werk etwa als Vorstufe 
zuzuordnen sind, abgedruckt werden. Aber, was tun, wenn man gar 
nicht genau weiß, zu welchem Werk diese Notizen zählen? Vieles muss 
dabei offen bleiben, und in der großen kritischen Ausgabe wird das 
auch deutlich gemacht, wenn man etwa eine Notiz des Autors, die man 
früher zumeist dem Ballett »Josephslegende« zugeordnet hat, nun in 
den Zusammenhang mit dem »Andreas«-Roman stellt.

Verfolgt man diese Wechselwirkungen im Prozess der Werkentste­
hungen, dann ergeben sich aber auch unerwartete Einsichten für den 
Leser. Ein Beispiel: Der berühmte Chandos-Brief, der in sprachlicher 
Vollendung die Krise an der Mitteilbarkeit durch Sprache formuliert, 

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 199

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist oft als schwerer Schaffensbruch bei Hofmannsthal gedeutet worden; 
das liegt ja auch nahe, wenn die Zweifel an der Verlässlichkeit der 
Wortsprache ausgerechnet durch einen auf das Wort angewiesenen 
Dichter formuliert werden. Die Dokumente der Werkentstehungen 
zeigen aber etwas ganz Anderes: In der Entstehungszeit des Chandos-
Briefes, der selbst wiederum bei Hofmannsthal in einer ganz frühen 
Prosaskizze einen wesentlichen Vorläufer hatte,52 entstehen zentrale 
Teile des so erfolgreichen »Elektra«-Dramas, und auch an der Bearbei­
tung von Calderons »Das Leben ein Traum« kommt er wesentlich vor­
an. Also: Der Chandos-Brief markiert keine Schaffenskrise. Vielmehr 
ist die sich hier zeigende Sprachskepsis eine sich von Anfang bis zum 
Ende des Schreibens von Hofmannsthal durchhaltende Beklagung 
einer Schwäche, aber sie markiert keine Schaffensnot oder -problema­
tik.

Zurück zur Kooperation zwischen dem Librettisten und dem Kom­
ponisten. Der alte Semiramis-Wunsch wird von Hofmannsthal, zum 
Leidwesen von Strauss, endgültig aufgegeben, aber als neues Sujet 
wird von Hofmannsthal schon am 31. Oktober 1910 ein »phantasti­
sches Schauspiel« berufen, aus dem dann »Die Frau ohne Schatten« 
werden wird.

Aber es kommt unverhofft noch eine weitere Opernidee zur Spra­
che, die aber nur als kleine Zwischenarbeit geplant ist: »Ariadne auf 
Naxos«, und genau dieses vermeintlich kleine Nebenprodukt wird sich 
zu einer Arbeit ausweiten, die, nach der ersten Fassung von 1912, 
bis 1916 andauert und die von allen gemeinsam geschaffenen Opern 
die verwickelteste Entstehungsgeschichte aufweist. Zugleich werden 
hier aber auch im Briefwechsel beider die wichtigsten Äußerungen 
Hofmannsthals zur Ästhetik der Oper wie der kulturgeschichtlichen 
Entwicklung überhaupt nachlesbar.

Ausgangspunkt für diese »Zwischenarbeit« ist Hofmannsthals Be­
schäftigung mit Molière. Im Zuge seiner Übersetzungstätigkeit stieß er 
auf das Werk »Der Bürger als Edelmann«, das nicht nur ein Drama 
war, sondern in Zusammenarbeit mit dem bedeutenden Komponisten 
Jean-Baptiste Lully zu einer Art Oper ausgeweitet wurde, wie übrigens 

52 Vgl. Eine Monographie (1895) in: GW RA I, S. 479–483.

200 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch die von Hofmannsthal übersetzte »Heirat wider Willen«, bei der 
der Übersetzer indessen auf die Musik verzichtete. Zu dieser im 17. 
Jahrhundert entstandenen Gattung, das Comédie ballet, zählt auch der 
»Bürger als Edelmann« in der vertonten Version (1670). Eine Eigenart 
dieser Gattung hat sich lange Zeit erhalten, nämlich das beschließende 
große Fest. Johann Strauß hat dieses in seiner Operette »Die Fleder­
maus« sogar noch witzig umgestellt und das Fest an das Ende des 2. 
Aktes gerückt, dem dann nur noch die eigentlich trostlose Gefängnis­
szene als Finale folgt.

Der Ausgangspunkt für die »Ariadne auf Naxos« ist jenes Molière/
Lully-Comédie ballet »Der Bürger als Edelmann«. Hofmannsthal hat 
diesen Text nicht selbst übersetzt, sondern stützt sich auf die Übertra­
gung von Bierling. Dessen fünfaktige Fassung verdichtet er in zwei 
Akten, wobei das große Festfinale, die »Türkenzeremonie«, von ihm 
gestrichen wird. An dessen Stelle soll die kleine »Zwischenarbeit« 
»Ariadne auf Naxos« treten. Strauss war durchaus mit dieser Planung 
einverstanden, auch wenn man, in den Briefen zumindest, eine große 
Begeisterung vermisst. Es schien für den Komponisten nur eine eher 
kleinere, überschaubare Komposition nötig zu werden, denn er stützte 
sich bei der Molière-Komödie durchaus umfänglich auf die vorliegende 
Vertonung Lullys, deren Formen, Motive und ganze Zwischenstücke 
er sich originell anverwandelt. Zudem greift er auf Motive und motivi­
sche Netzwerke von Wagner und auch auf die »Ariadne auf Naxos« 
(1775) von Georg Anton Benda zurück. Insgesamt gelingt aber Richard 
Strauss eine ungemein witzige, einfallsreiche und geradezu begeistern­
de Vertonung des »Bürgers als Edelmann«. Der Komponist hat das 
selbst genau so gesehen, denn nach der Umarbeitung der Oper von 
1912 zu der heute gültigen Fassung von 1916, bei der der »Bürger als 
Edelmann« mit der Musik von Strauss völlig gestrichen wurde, hat der 
Komponist seine Vertonung gerettet: Er stellte vier Varianten seines 
»Bürgers als Edelmann« als sein op.60 III, a–d zusammen, und zwar 
von der Symphonischen Dichtung über ein Ballett bis zur Orchester­
suite, wobei besonders die Variante als Symphonische Dichtung häufig 
aufgeführt wird.

Auch der mehrfach formulierte Hinweis von Hofmannsthal und von 
Strauss, dass diese Zwischenarbeit als kleine »Kammermusiksache« (so 

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 201

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss an den Librettisten am 22. Mai 1911) mit einer Nähe zu Mo­
zarts Orchester komponiert werden solle, muss nicht unbedingt Begeis­
terung bei Strauss ausgelöst haben. Denn: Er liebte fraglos Mozart 
sehr, aber ihm war auch ein großes Orchester sehr wichtig, da dieses 
das Zeitgemäße seiner Kompositionen angemessener zum Klingen 
bringe konnte; zudem konnte ein größerer Klangkörper auch finanziel­
le Vorzüge ins Feld führen. Strauss war ungemein engagiert im Aufbau 
einer sozial ausgewogenen Versorgung der Komponisten; schon 1898, 
dann wieder 1903 erhob er die Forderungen des Urheberrechts für 
Komponisten, die er strikt von den Verlagsrechten für Verleger ge­
trennt wissen wollte. Strauss war von 1890 an in leitenden Positionen 
beim »Allgemeinen Deutschen Musikverein« (ADMV) und bei der 
»Genossenschaft Deutscher Tonsetzer« (GDT) tätig, von 1901–1909 
war er sogar Vorsitzender des ADMV. Ihm gelang es, durch geschick­
tes Verhandeln tatsächlich ein tragfähiges Urheberrecht für Komponis­
ten zu entwickeln, gleichsam eine Vorstufe zur heutigen GEMA, die 
auch für weniger erfolgreiche Komponisten sozial ausgewogen Tantie­
men bereitstellte. Dass dabei Werke für große Orchester und Opern 
höhere Zahlungen mit sich brachten als »Kammermusiksachen«, ver­
steht sich von selbst. Böse Zungen haben behauptet, Strauss hätte we­
gen dieser Honorarunterschiede oft für besonders große Orchester ge­
schrieben. In der Tat ist etwa sein Werk »Eine Alpensymphonie« (UA 
1915) in der Optimalbesetzung für 129 Musiker (und möglicherweise 
noch mehr) gedacht. Strauss ist sicherlich sehr geschäftstüchtig gewe­
sen, allein für die »Elektra« hat er 1908 ein Honorar von 100.000 Mark 
erhalten, aber er hat diese geschäftliche Fähigkeit niemals zum Scha­
den von Kollegen und Mitstreitern eingesetzt – eher im Gegenteil: Der 
wenig geschäftstüchtige Hofmannsthal hat etwa in Tantiemenfragen 
Strauss viel zu verdanken. Deshalb kann die Zurückhaltung beim »Mo­
zartorchester« zur »Ariadne auf Naxos« nicht wirklich entscheidend 
auf die kammermusikalische Besetzung zurückgeführt werden.

Und bei dieser Zurückhaltung bleibt es im Entstehungsprozess der 
»Ariadne« keineswegs, eher im Gegenteil: Strauss forciert das Werden 
des Werkes, indem er zunehmend bedrängender Hofmannsthal um Li­
brettotexte für diese Oper bittet, und für Hofmannsthal wird die »Ari­
adne« geradezu zu einem Exempel seiner die Künste verbindenden 

202 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sicht und seiner kulturhistorisch-ästhetischen Überzeugungen. Schon 
in der »Elektra« ist für den Librettisten, neben der selbstverständlichen 
Synthese von Dichtung und Musik, der Tanz der Elektra als ergänzen­
des Medium wichtig. Im »Rosenkavalier« gewinnt schon im ersten 
Brief über dieses neue Projekt an Strauss der Hinweis auf ein mögli­
ches Ballett als integrierbares Medium eine große Bedeutung. Zudem 
steigt die Beachtung des Visuellen durch die immer wieder gesuchte 
Mitarbeit von Roller als Bühnenbildner außerordentlich. Dass das Vi­
suelle, verdichtet in der Bildenden Kunst, darüber hinaus aber auch in 
der Oper zunehmend an Bedeutung bereits in der Planungsphase ge­
winnt, zeigt nachdrücklich der Entstehungsprozess der »Ariadne auf 
Naxos«. Noch bevor Hofmannsthal eine einzige Zeile seines Textbu­
ches geschrieben hatte, schickte er Strauss am 19. Mai 1911 ein knapp 
bemessenes Szenar, in dem er zwei Maler nennt, aus denen die Idee 
zur Oper ableitbar ist und die diese als prägende Künstler mitgestal­
ten, wenn es an die Formulierung des Librettos geht. Die von Anfang 
an geplante Buffo-Welt der Zerbinetta ordnet der Librettist den »Figu­
ren der commedia dellʼarte in Callotʼs Manier« zu. Er bezieht sich da­
mit auf diese berühmten Figurendarstellungen des Barock-Künstlers 
aus Lothringen, Jacques Callot, die in ihrer bunt-grotesken künstleri­
schen Präsentation so ungemein anregend und beweglich wirken. Um­
fassenderes spricht noch der nicht nur auf die Commedia-Welt bezoge­
ne zweite genannte Name eines Bildenden Künstlers an: Nicolas Pous­
sin. Bereits im genannten ersten Szenar bezieht Hofmannsthal in die 
Schilderung der gesamten für die Oper gültigen Bühneneinrichtung 
den ihn anregenden Maler ein, denn diese Bühne soll im »Pous­
sinʼschen Stil«53 gestaltet sein. Der Librettist meint damit keineswegs 
nur die visuelle Präsentation, sondern auch das Wesen, Geschehen 
und die Gestalten der »Ariadne auf Naxos«. Auf diesen umfassend zu 
verstehenden Hinweis auf Poussin deutet schon jener frühe Brief an 
Strauss, in dem er aus bloßen Farben und Bewegungen, aus Sichtba­
rem, eine Interpretation der »Elektra«-Oper entwarf, also im Sichtba­
ren die großen geistig-künstlerischen Zusammenhänge vorstellen konn­
te. Für die »Ariadne-Oper« gibt es zudem noch den bekräftigenden 

53 BW Strauss (1970), S. 118.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 203

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


späten und auf das ganze Opus bezogenen Hinweis auf diesen Maler 
in der Endfassung des Werkes von 1916: »Das Ganze dem Poussin­
schen Stil angenähert«.

Dass Hofmannsthals Werkplan zu dieser Oper, die vornehmlich 
auf dem antiken Stoff der Ariadne und dem »Bürger als Edelmann« 
von Molière (1622–1673) und Lully (1632–1687) fußt, gerade Poussin 
(1594–1665) zur prägenden und leitenden Gestalt für das Werden die­
ses neuen Werkes bestimmt, liegt an einer Besonderheit dieses Malers, 
die Hofmannsthal häufig, übrigens im Einklang mit Goethe, hervorge­
hoben hat: Poussin ist für ihn deshalb ein besonderer Erneuerer, weil 
er sich in seinen Bildern auf den Weg zu Innovativem nicht durch 
gewagte Bahnbrüche oder das Erfinden nie gedachter Dimensionen 
macht, sondern durch das originelle Zusammenfügen von Tradiertem. 
Dabei kommt es Poussin keineswegs darauf an, dass die Synthesen 
aus Vorgängen oder Vorstellungen entstehen, die gleichzeitig ablaufen 
oder abgelaufen sind. Vielmehr fügt er in vielen seiner Bilder etwa an­
tike Abläufe mit christlichen Geschehnissen ineinander: So erscheint 
das zeitlich Auseinanderliegende als Gleichzeitiges, simultan Ablaufen­
des in neuer, innovativer Konstellation.

Und genau diese Konstruktion im Zusammenfügen von Teilen, die 
eigentlich nicht zueinander gehören, charakterisiert die Ariadne-Oper 
wie kaum ein anderes Werk von Hofmannsthal und Strauss. Der Li­
brettist hat diese Zusammenhänge selbst in seinem Brief vom 20. März 
1911 an Strauss, also noch zwei Monate vor jenem auf Poussin verwei­
sendes Szenar der geplanten Oper vom 19. Mai 1911, unüberbietbar 
präzise formuliert. In seinem Kopf sei das Werk, von dem noch keine 
Libretto-Zeile existierte, »so gut wie fertig«. Dieses, benannt »Ariadne 
auf Naxos« solle

gemischt [sein] aus heroisch-mythologischen Figuren im Kostüm des 
XVIII. Jahrhunderts in Reifröcken und Straußenfedern und aus Figuren 
der commedia dellʼarte, Harlekins und Scaramouches, welche ein mit 
dem heroischen Element fortwährend verwebtes Buffo-Element tragen.54

54 Ebd., S. 112.

204 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dass dieser Werkplan, der ja präzise in der 2. Fassung der Ariadne-
Oper verwirklicht wurde, nicht nur die bedeutsame Nähe zu Poussin 
deutlich werden lässt, wird im Fortgang dieses Briefes vom 20. März 
1911 offenkundig. Hofmannsthal legt hier nämlich, weit über Poussin 
hinausgehend, seine generelle ästhetische Einstellung offen, und diese 
zeigt, dass seine vielen Wege ins Neue, in eine erneuerte Literatur-, 
Kunst- und Kulturbeziehung überhaupt, keine Bahnbrüche aus dem 
Nichts, keine völlig neuen Anfänge sind, sondern auf Überkommenes 
zurückgreifen, da »ja alle Entwicklung sich in der Spirale vollzieht«,55 

also das Gewesene modifiziert anwesend bleibt – so etwa durch die 
poussinische Art der Synthese des Anachronistischen. Leicht abgewan­
delt wiederholt er diese ästhetische Grundüberzeugung der Spiralent­
wicklung am 23. Juni 1912 gegenüber Strauss, indem er nun in der 
Kunstentwicklung die Notwendigkeit einer »Schraubenlinie« sieht, die 
zu »höhere[m] Gewinde«56 führt.

Ein bewahrendes Weiterentwickeln leitet also die Ästhetik des kon­
servativen Revolutionärs Hofmannsthal, den man deshalb einen Kon­
servativen nennen kann, wenn »konservativ« die Offenheit für Neues 
umfasst, das organisch mit dem Alten in Zusammenhang steht.

Von dieser Position Hofmannsthals aus erschließen sich dann auch 
die Gründe für dessen Zurückhaltung etwa gegenüber der Wandlung 
Picassos zur Abstraktion, aber auch für die im Grunde gegen den weit­
gehenden Begeisterungs-Strom gerichtete Distanz zu Strawinskys »Sa­
cre du printemps«: Picassos Abstraktion und Strawinskys heidnisches 
Frühlingsfest als sein drittes Ballett sind zu Beginn des 20. Jahrhun­
derts bahnbrechend und aber auch avantgardistisch. Hofmannsthal 
selbst hebt in seinem ersten »Wiener Brief« von 1922 diesen fundamen­
talen Unterschied zwischen seiner und der avantgardistischen Ästhe­
tik eines Strawinsky hervor: Hofmannsthals ästhetische Konzeption 
sei »repräsentativ im gleichen Sinn, wie etwa Strawinskys ›Sacre du 
Printemps‹ für polar entgegengesetzte Stimmungen und Kräfte in der 
europäischen Kunst im höchsten Grade repräsentativ ist.«57 Natürlich 

55 Ebd., S. 113.
56 Ebd., S. 187.
57 GW RA II, S. 284.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 205

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gibt es auch bei den ›wilden‹ Kunstbewegungen der Avantgarde anre­
gende Vorläufer, doch diese offenbaren sich nicht so direkt und nach­
vollziehbar wie bei Poussin und natürlich Hofmannsthal und Strauss.

So eindringlich, nachvollziehbar und überzeugend Hofmannsthal 
seine ästhetische Intention in Bezug auf die Ariadne-Oper darlegt, so 
schwierig offenbart sich die künstlerische Realisation, und zwar in 
erster Linie durch das Problem, all diese verschiedenen Vorlagen zu 
einer organischen Synthese zu bringen. In der ersten Fassung von 1912 
gelingt dies noch nicht, denn hier reihten sich drei sehr heterogene Tei­
le aneinander, und zwar zunächst »Der Bürger als Edelmann« als eine 
Art modernes »comédie ballet«, das den bearbeiteten Molière-Text 
mit der sich weitgehend auf Lully stützenden Vertonung von Strauss 
enthielt. Sodann folgte als zweiter Teil ein reines Sprechtheaterstück 
als »Zwischenszene«, worauf dann erst die »eigentliche« Oper »Ariad­
ne auf Naxos« mit vorangestellter Ouvertüre folgt. Abgesehen von 
diesem nicht akzeptablen, unorganischen Zusammenstellen dreier sehr 
unterschiedlicher Medienformen war das Werk auch noch mit einer 
Spieldauer von über drei Stunden überdehnt; erschwerend kommt 
hinzu, dass von dieser Gesamtspieldauer auch noch etwas mehr als 
zwei Stunden auf das Vorspiel »Der Bürger als Edelmann« entfallen: 
Hier stimmen die Proportionen, Gewichtungen und auch ästhetischen 
Konzepte (noch) nicht: Die Konstruktion des Neuen aus bekanntem, 
wenngleich entlegenem Alten, führt noch nicht zu einer Einheit des 
Ganzen. Und diese Einheit ist eine stetige Forderung von Hofmanns­
thal an all seine Werke.

Der Briefwechsel zwischen dem Librettisten und dem Komponisten 
bietet einen eindringlichen Beleg für die mühsame, letztlich aber sehr 
erfolgreiche Überarbeitung des neuen Werkes. Geahnt hatten beide, 
dass die erste Fassung von 1912 noch nicht gelungen war, und der 
Misserfolg bei der Premiere am 25. Oktober 1912 im Kleinen Haus des 
königlichen Hoftheaters in Stuttgart und die anschließenden kriti­
schen Stellungnahmen der Presse, die sich zumeist auf die unorganisch 
zugeordneten Teile des Werkes bezogen, bekräftigten den Zweifel der 
Künstler an ihrem neuen Werk. So zuversichtlich und engagiert beide 
Künstler den interessanten Werk-Plan im Blick auf Poussin, Moliere, 
Lully und Callot im Sinne jener Spiralentwicklung verfolgten, so dau­

206 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erte es dennoch über vier Jahre, bis die zweite Fassung des Werkes ge­
schafft war. Die Überarbeitung lief u.a. deshalb schleppend an, weil 
Strauss, der sehr an seinen Lully-orientierten Stücken zum »Bürger als 
Edelmann« hing, erst im Januar 1916 seine Bereitschaft bekundete, das 
neue Vorspiel zu vertonen. Weitere Modifikationen und Gestaltungsän­
derungen besonders des Schlusses folgten. Im Juni 1916 war die neue, 
nun sehr organisch wirkende zweite Fassung der Oper vollendet. Sie 
wurde am 4. Oktober 1916 in Wien erstmals auf die Bühne gebracht 
und setzte sich in dieser Version nachhaltig und höchst erfolgreich 
durch. Die entscheidenden Schwächen waren behoben worden. So hat­
ten die Künstler die ehemals drei heterogenen Teile auf zwei zusam­
mengestrichen, und dabei auch die ästhetischen Konzepte organisch 
dadurch synthetisiert, dass beide Teile vertont waren, also nun eine 
Medieneinheit präsentiert wurde. Diese ist überdies publikumsfreund­
lich gekürzt worden: Das gesamte Werk nimmt nun nur noch zweiein­
halb Stunden in Anspruch. Der einleitende »Bürger als Edelmann« ist 
völlig gestrichen worden und das damals folgende unvertonte Zwi­
schenspiel wird in der neuen Fassung zum nur 35 Minuten dauernden 
vertonten Vorspiel. Dieses thematisiert in ungemein geistreicher Weise 
– wie der Briefwechsel in der »Ariadne«-Zeit – zugleich eine Ästhetik 
der Künste, wobei die Musik, ganz im Sinne der für beide Schöpfer 
wichtigen Gestalt Schopenhauer, mit Abstand als die höchste aller 
Künste gefeiert wird. Zudem ist das ganze Pariser Geschehen um Jour­
dain in der Vorlage nun nach Wien transferiert – ähnlich wie zuvor die 
silberne Rose im »Rosenkavalier«. Strauss wiederum gibt seinen Wi­
derstand gegen eine Vertonung des zuvor unvertonten Zwischenspiels, 
nun Vorspiels, deshalb bald auf, weil er – später sehr erfolgreich ge­
nutzt – seine witzige, einfallsreiche und, trotz aller Bezüglichkeit zu 
Lully, Mozart und auch Wagner, eigenständige Musik in mehreren Fas­
sungen vorgelegt hat. Davon wurde besonders seine Orchestersuite 
»Der Bürger als Edelmann« erfolgreich. Hofmannsthal hat diese Be­
mühungen von Strauss deshalb nachdrücklich unterstützt, weil ja diese 
›alte‹ Vertonung des »Bürgers« genau nach dem ästhetischen Prinzip 
des Autors und aber auch Poussins gestaltet war, in einer Spirale die 
Kunst weiterzuentwickeln, indem unterschiedliche Epochen zu neuen, 
zukunftsweisenden Synthesen zusammengefügt werden.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 207

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der »Ariadne auf Naxos« zeigt sich die aus der Sprachkrise 
Hofmannsthals resultierende Öffnung zu den anderen Künsten wohl 
am eindringlichsten und auch erfolgreichsten. Hier ist er von seiner 
ästhetischen Idee, die Sprachschwäche durch die Intensität und Unmit­
telbarkeit der Musik und durch die visuelle Präsenz der unterschiedli­
chen Zeiten und Eindrücke in der Bildenden Kunst zumindest auszu­
gleichen, vielleicht am überzeugendsten geführt worden. Zudem darf 
nicht vergessen werden, dass die Visualisierung des Operngeschehens, 
das Bühnenbild und die szenischen Auf- und Abtritte mit allen Farb-, 
Schatten- und Lichtverhältnissen eine immer größere Bedeutung ge­
winnen, denen dann nicht zuletzt die großen Künstler und Mitarbeiter 
Reinhardt und Roller zunehmend ergänzend gerecht werden.

Diese aus der Sprachkrise resultierende Antwort mit einer Synthe­
se der Künste im musiktheatralischen Bühnenwerk lässt sich in den 
etwas ausführlicheren Beschreibungen der ersten drei Opern verfolgen. 
Es ist und bleibt in der bewegten Zeit sich wandelnder Künste im 
frühen 20. Jahrhundert eine Besonderheit des Autors Hofmannsthal, 
sich derart umfassend und erfolgreich für alle anderen Medien zu 
öffnen. An dieser sich hier eindrücklich abspielenden grundsätzlichen 
Synthese ändert sich bis einschließlich der »Arabella«, dem letzten 
gemeinsamen Werk, nichts. Gleichwohl wird jeweils in allen gemein­
samen Schöpfungen eine Individualität des Kunstwerkes gewahrt, es 
bleibt je unvergleichlich.

Da sich die Grundprinzipien des Schaffens für das Musikbühnen­
theater, die schon für »Elektra«, den »Rosenkavalier« und »Ariadne 
auf Naxos« gelten, durchhalten, mögen einige knappe Bemerkungen 
über das weitere gemeinsame Werk von Hofmannsthal und Strauss 
genügen. Es ist ohnehin zuweilen erstaunlich, dass die nach der »Elek­
tra« entstandenen Opern und das Ballett im Prinzip phasenweise paral­
lel entstanden und der Briefwechsel zwischen den beiden Schöpfern 
zuweilen den Leser in einem gewissen Zweifel darüber lässt, von wel­
chem Werk dort eigentlich gerade gesprochen wird.

Wenn man die Uraufführungsdaten vergleicht, könnte man glauben, 
es gäbe eine Chronologie des Entstehens, aber das ist falsch. Die erste 
Fassung der »Ariadne« wurde am 25. Oktober 1912 in Stuttgart uraufge­
führt, das Ballett »Josephslegende« ging in Paris am 14. Mai 1914 erst­

208 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mals über die Bühne, die 2. Fassung der »Ariadne« folgte am 4. Oktober 
1916 in Wien und die »Frau ohne Schatten« hatte am 10. Oktober 1919 in 
Wien Premiere. Wenn man sich an die lange Arbeit an der 2. Fassung der 
Ariadne erinnert, dann läuft diese nicht nur parallel zur Entstehung des 
Balletts,  sondern auch zu der der »Frau ohne Schatten«,  von der ja 
erstmals schon im Januar 1911, zumindest als Plan, die Rede war. Und, 
wenn man den Entstehungsprozess  der  musikalischen Bühnenwerke 
noch genauer fasst, dann ist selbst schon das letzte gemeinsame Werk 
»Arabella« Gegenstand dieser Jahre: Aus der Erzählung »Lucidor«, die 
Hofmannsthal  1910  veröffentlichte,  entstand  dann  das  Libretto  zur 
»Arabella«, die am 1. Juli 1933 in Dresden uraufgeführt wurde. Einzig 
»Die  ägyptische Helena« hat  wohl  eine in  etwa begrenzbare Entste­
hungszeit von 1919 bis 1924; die Uraufführung fand am 6. Juni 1928 in 
Dresden statt,  aber Strauss arbeitete noch nach Hofmannsthals Tod 
bis 1933 an der sogenannten Wiener Fassung der »Helena«.

»Die Josephslegende«

Wenn man auf diese letztgenannten Werke den Blick richtet, dann fällt 
zumindest eine Merkwürdigkeit auf: Eigentlich sollte man glauben, 
dass mit dem Ballett »Josephslegende« der abgelehnte Erstwunsch 
Hofmannsthals gegenüber Strauss, ein Ballett (»Der Triumph der 
Zeit«) zu vertonen, eine späte, hoch willkommene Realisierungsmög­
lichkeit erlebe. Hier nun konnte der Librettist ohne Worte, nur in den 
Ausdrucksformen der Musik und des Szenisch-Visuellen eine Ge­
schichte übermitteln, die eben nicht – trotz eines Geschehens-Szenars 
– der Unzuverlässigkeit der Wortsprache ausgeliefert war. Die eigent­
lich anzunehmende Begeisterung bei der Planung und Entstehung des 
Werkes blieb aber beim Librettisten erstaunlicherweise weitgehend 
aus. Dies ist auch deshalb erstaunlich, weil der Inhalt der »Josephsle­
gende« weit weniger mit Bedeutungen und Vorgeschichten aufgeladen 
war als der frühe »Triumph der Zeit«, und das bedeutete auch weit 
praktikablere Vertonungs- und Visualisierungsmöglichkeiten für dieses 
neue Werk. Möglicherweise hat diese Zurückhaltung des Librettisten 
mit dem Initiator zum Ballett, Harry Graf Kessler zu tun, denn paral­
lel zu den ersten Plänen kam die Arbeit am »Rosenkavalier« zu jenem 

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 209

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ende, das, ganz abgesehen vom großen Erfolg der Oper, durch die 
doch recht heftige Auseinandersetzung in Fragen der Autorschaft zwi­
schen Graf Kessler und Hofmannsthal gekennzeichnet ist. Zur Erinne­
rung: Die heftige, empörte Schilderung Kesslers dieser Angelegenheit 
im Brief an Bodenhausen ist mit dem 24. März 1912 datiert. Ausge­
rechnet aber dieser tief beleidigte und gekränkte Kessler war der Initia­
tor des Ballett-Projekts, und er versuchte den reservierten Hofmanns­
thal für seinen Plan zu gewinnen. Anlass war die unglaubliche Karrie­
re des »Ballets Russe« und seines Leiters Diaghilew und besonders der 
Enthusiasmus des Publikums gegenüber dem »Wundertänzer« Nijins­
ky in diesem Ensemble – eine Begeisterung, die durch ganz Europa 
ging. Graf Kessler gehörte zu den Zuschauern, die von Diaghilews 
Gruppe im Sommer 1909 in Paris fasziniert waren. Darüber berichtete 
er Hofmannsthal brieflich und er zog schon in diesen Schreiben vom 
28. Mai und 5. Juni 1909 vorsichtig in Erwägung, Hofmannsthal möge 
doch mit Strauss »für diese Leute«, zumal für den »jungen Nijinski«, 
ein Ballett schreiben. Das war für Kessler deshalb besonders wichtig, 
weil er von einem überwältigenden Eindruck berichtete, den diese 
»neue Kunst« der russischen Tänzer in unvorstellbarer »Vollkommen­
heit« in einem »Wunder von Bewegung, Farbe und Schönheit«58 aus­
übt. Überschwänglich sucht er den Librettisten zu überreden, zu einer 
Aufführung der Diaghilew-Tänzer nach Paris zu kommen, weil viel­
leicht eine unabsehbare Wirkung auf Hofmannsthals Phantasie der Er­
trag dieser Darbietungen sein könnte. Auch wenn Hofmannsthal aus 
verschiedenen Gründen nicht nach Paris reist, ist der Nährboden für 
den am Tanz und am Ballett sehr interessierten Autor für ein eigenes 
Werk dieser Gattung bereitet. Vergessen konnte er die Anregung ohne­
hin nicht, denn Diaghilew und seine Mitstreiter, zumal Nijinsky, waren 
in diesen Jahren in aller Munde, und keine kulturorientierte Zeit­
schrift konnte es sich leisten, nicht über deren legendäre Aufführungen 
zu berichten. Auch Kessler schrieb an Hofmannsthal immer wieder be­
geistert über die Russen-Tänzer, wobei er auch häufig, für Hofmanns­
thal sehr wichtig, über deren Bühnen- und Kostümgestaltungen in in­
novativen Inszenierungen informierte. Dafür war der hochgeschätzte 

58 BW Kessler, S. 234 und S. 239ff.

210 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Léon Bakst beim »Ballets Russes« zuständig. Und genau über diesen 
Bakst kommt es zur ersten Begegnung mit dem russischen Ballett: Hof­
mannsthal hatte das hohe Lob auch und gerade für das Bühnenbild 
und die Kostüme in den Berichten Kesslers sehr genau zur Kenntnis 
genommen. Und er glaubte in der Mitte des Jahres 1911 für seine Oper 
»Die Frau ohne Schatten« die Atmosphäre der Märchen aus 1001 
Nacht zu benötigen. Abgesehen davon, dass hier erneut sinnfällig wird, 
wie sehr das Entstehen der Werke ineinander spielt, ist das Sujet von 
1001 Nacht zuvor von Bakst auf der Bühne in der Inszenierung von 
Rimsky-Korsakows Ballett »Schéhérazade« realisiert worden. Und im 
Zusammenhang mit der Bitte an Kessler, den Kontakt zu Bakst herzu­
stellen, schreibt Hofmannsthal selbst erstmals davon, mit den Russen 
ein Ballett zu realisieren: »Wenn sich Bakst interessieren könnte, für 
mich zu arbeiten, würde ich auch sehr gern ein Ballett mit ihm ma­
chen.«59 Diese Bereitschaft fällt natürlich bei Kessler auf fruchtbaren 
Boden: Er nimmt sofort in dieser Frage mit den Russen in Paris Kon­
takt auf und kann dem Librettisten nicht nur berichten, dass Bakst 
über Hofmannsthals Frage sehr erfreut gewesen sei und sogar erwäge, 
den Autor in Wien aufzusuchen, sondern er kann ihm auch Diaghilews 
Wunsch mitteilen: »Diaghilew hat mich inzwischen beauftragt, dich 
um ein Ballett mit Musik von Strauss für Nijinsky (Hauptrolle) zu bit­
ten.«60

Hofmannsthal stimmt nun ausdrücklich dieser Bitte zu, die ja 
eigentlich dasselbe erbittet, was der Autor zuvor als Ballettplan 
bereits selbst benannt hatte. Interessant aber ist eine Bemerkung 
Hofmannsthals, die deutlich macht, dass er aus dem Streit mit Kessler 
um die Autorschaft und deren Formulierung beim »Rosenkavalier« 
gelernt hat. Er fügt nämlich seiner Zustimmung zu den Ballettplänen 
einen Hinweis an, der Kessler ausdrücklich die offizielle Mitautor­
schaft anträgt: »Möchtest du das, ganz officiell, mit mir machen?!?«61 

Es ist sicherlich naheliegend, dass die »Rosenkavalier«-Kontroverse für 
dieses Angebot Hofmannsthals, der gewiss neuen Streit vermeiden 

59 Ebd., S. 329.
60 Ebd., S. 331.
61 Ebd., S. 333.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 211

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wollte, eine gewichtige Rolle gespielt hat, aber es wird nicht der ein­
zige Grund für diese Großzügigkeit gewesen sein. Es ist auffallend 
und es ist auch merkwürdig, dass diese Ballettplanung eigentlich bei 
Hofmannsthal keine große Freude, erst recht keine Begeisterung erken­
nen lässt. Es scheint beinahe so, als ob er froh sei, die Entstehung 
dieses eher ungeliebten Ballett-Kindes in die Hände Kesslers legen zu 
können.

Auch die rasche prinzipielle Zustimmung von Richard Strauss vom 
August 1911, das geplante Ballett zu vertonen, löst bei Hofmannsthal 
keineswegs ein Engagement gegenüber diesem noch zu schaffenden 
Werk aus, für das, wie bei der Frühphase der »Ariadne auf Naxos«, 
noch gar kein darzustellender Stoff erwählt war. Der Brief an Kessler 
vom 14. August 1911 lässt die fehlende Begeisterung für das Ballett 
deutlich werden, wenn er dem Grafen mitteilt, dass für eine »gemeinsa­
me Arbeit an der Sache […] wohl frühestens der Februar in Frage« 
kommt und ohnehin die Realisierung »frühestens für 1914«62 denkbar 
sei.

Es gibt aber dennoch zwei auffallende Aktivphasen Hofmannsthals 
im Entstehungsprozess der »Josephslegende«, und zwar das Frühjahr, 
genauer: Anfang März 1912 und die beiden Wochen vom 25. Mai bis 
zum 7. Juni 1912, als sich der Autor in Paris aufhielt. Die Gründe da­
für sind nachvollziehbar und, besonders der zweite, wichtig für die bei 
Hofmannsthal grundsätzlich höchst bedeutsame Bildende Kunst. Zwar 
hatte Hofmannsthal sehr viel über die geradezu sagenhafte Tanzkunst 
Nijinskys gehört, und seine produktive Phantasie konnte sich sicher­
lich ein angemessenes Bild von diesen tänzerischen Leistungen ma­
chen, aber die unmittelbare Wahrnehmung der Bühnenpräsenz Nijins­
kys ist durch nichts zu übertreffen. Hofmannsthal hat Anfang März 
1912 während des Wiener Gastspiels vom Diaghilew-Ballett erstmals 
Nijinsky selbst auf der Bühne gesehen. Viele seiner Freunde werden 
anschließend mit Briefen bedacht, in denen sich Hofmannsthal enthu­
siastisch über die von ihm gesehenen Auftritte der Russen, zumal Ni­
jinskys, äußert. Mehr noch: Der doch eigentlich erst 1914 für die Reali­
sierung des Balletts in Aussicht nehmende Hofmannsthal setzt sich so­

62 Ebd., S. 338.

212 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fort nach den Auftritten der Russen hin und entwirft zwei Szenare für 
Ballette für Nijinsky und Diaghilew – dies jedoch ohne jede Rückspra­
che mit Strauss und Kessler; zudem waren es keine Weiterentwicklun­
gen des geplanten Werkes, sondern zwei völlig andere, neue Ballett-
Entwürfe Hofmannsthals, und zwar »Die Furien« und »La mort du 
jeune homme voluptueux«. Natürlich löst auch diese Aktivität bei 
Kessler eine tiefe Verärgerung aus, da er doch von Hofmannsthal 
selbst aufgefordert worden war, mit diesem zusammen für Nijinsky 
und Diaghilew ein Bühnentanzwerk zu schreiben. Auch dies ist ein für 
den weiteren Gang der »Josephslegende« belastendes Missverständnis 
zwischen dem Grafen und Hofmannsthal.

Erst Ende Mai 1912 kommt es dann für das schon 1909 in Aussicht 
genommene neue Ballett zu entscheidenden Gesprächen in Paris, und 
dort kann man die zweite Aktivphase Hofmannsthals erkennen. Der 
Autor war zu einem erneuten Gastspiel der Russen in die französische 
Hauptstadt gereist und kam dort mit Kessler, Diaghilew und weiteren 
Interessierten über das geplante und zugesagte Ballett ins Gespräch. 
Diaghilew drängte auf eine rasche Fertigstellung des Werkes, von dem 
man zu diesem Zeitpunkt noch nicht einmal wusste, wovon es handeln 
sollte. Der Druck, den Diaghilew auf Hofmannsthal und Kessler aus­
übte, wurde noch durch eine weitere Merkwürdigkeit verstärkt, von 
der man eigentlich hätte annehmen können, dass diese zu einer sofor­
tigen Ablehnung der Mitarbeit Hofmannsthals hätte führen müssen: 
Denn der Impressario drängte nicht nur auf die Fertigstellung des 
noch themenlosen Balletts, sondern er schrieb auch für dieses noch 
ungeschriebene Werk das Bühnenbild und die Dekorationen vor. Dies 
hätte für Hofmannsthal eigentlich eine völlig unakzeptable Zumutung 
sein müssen, wenn man bedenkt, wie wichtig diesem das Szenische 
und die Dekoration bei allen seinen Werken schon in deren Entste­
hungszeit war – und dies ist für ein Ballett noch weit bedrängender. 
Denn im wortlosen Ballett wird die Problematik nonverbaler Mittei­
lung im Visuellen noch schwieriger und auch entscheidender für das 
Verstehen des Ganzen.

Völlig überraschend ist der Librettist aber nicht durch die eigentlich 
unzumutbare Bedingung Diaghilews verärgert, sondern genau diese 
löst die zweite Aktivphase Hofmannsthals aus. Diese unerwartete Re­

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 213

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aktion des Autors liegt gerade an der Dekoration und den Kostümen, 
die vorgegeben sind. Das wird sofort klar, wenn man die knappe Be­
schreibung der vorgegebenen Kostüme und des bereits existierenden 
Dekorativen betrachtet. Der in beständigen Geldnöten befindliche Dia­
ghilew hatte für die dann am Ende wegen eines Streits nicht realisierte 
Aufführung von Debussys »Les Fêtes« bereits hohe Summen für die 
opulenten Bühneneinrichtungen des berühmten Malers und Mitgestal­
ter im Russischen Ballett, Alexandre Benois, ausgegeben. Auf diese 
musste er nun für das neue Werk zurückgreifen, da er sich wegen sei­
ner Geldprobleme keine neue Bühneneinrichtung leisten konnte. Kess­
ler notiert in seinem Tagebuch am 3. Juni 1912, knapp auf das Wesent­
liche verweisend, über diese Bühneneinrichtungen: »Dekoration und 
Kostüme seien im Stil des Paolo Veronese, die Dekoration eine grosse 
Palladiosche Säulenhalle mit einer erhöhten Loggia hinten, wie auf Ve­
roneses Hochzeit zu Cana, die Kostüme zum Teil venezianisch, zum 
Teil orientalisch.«63

Eine der bei allen hier beteiligten Künstlern (aber wohl bei allen 
überhaupt geltende) deutliche Eitelkeit scheint kurz zwischen einen 
Fortgang des Balletts zu treten, wird aber rasch überwunden. Kessler 
berichtet Hofmannsthal am Folgetag, am 4. Juni 1912 über den eigent­
lich diktatorischen Vorschlag der Übernahme des bestehenden Deko­
rativen. Von Kessler wird überliefert, dass der Dichter »zuerst 
auf[brauste]«,64 er tat dies aber nicht wegen der eigentlichen Zumu­
tung des Impressarios, sondern weil er in Diaghilews ausdrücklichem 
Wunsch nach Beteiligung von Richard Strauss am geplanten Ballett 
eine Bevorzugung des Komponisten ihm gegenüber argwöhnte. Kessler 
konnte ihn darin rasch beruhigen. Beide machten sich dann sofort auf 
den Weg in den Louvre, um sich die dort hängenden Veronese-Bilder 
ins Gedächtnis zu rufen. Und genau hier setzt die zweite Aktivphase 
Hofmannsthals im Blick auf die Entstehung der »Josephslegende« ein.

Natürlich fühlt man sich sofort an den Werdeprozess der »Ariadne 
auf Naxos« erinnert, deren zweite Fassung übrigens parallel zur »Jo­

63 Harry Graf Kessler, Das Tagebuch. Bd. 4: 1906–1914. Hg. von Jörg Schuster. Stutt­
gart 2005, S. 841.

64 Ebd., S. 842.

214 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sephslegende« entsteht. Noch bevor ein Wort des Textes der »Ariadne«-
Erstfassung geschrieben war, teilte Hofmannsthal dem Komponisten in 
einem Szenar zur künftigen Oper die beiden Gestalten mit, die das 
Werk leitend prägen sollten, Poussin und Callot. Von der »Josephsle­
gende« gab es sogar noch nicht mal eine Geschichte, die tänzerisch 
realisiert werden sollte; es gab am 4. Juni 1912 beim Gang in den Lou­
vre außer dem »Gattungsziel« Ballett nur jene im Stil Veroneses ent­
worfene Dekoration, die an ihn erinnernden Kostüme und die »Palla­
diosche Säulenhalle«. Die lebendige Aufnahme der Anregungen aus 
der Bildenden Kunst bei Hofmannsthal wird gerade bei diesen beiden 
Werken besonders deutlich. Und genau wie Poussin kann auch Verone­
se für den Fortgang der Kunstentwicklung im Sinne Hofmannsthals 
herangezogen werden. Veronese, Palladio und auch später Tintoretto 
sind die Künstler, die während der gesamten Entstehungszeit des Bal­
letts und im Ballett selbst gegenwärtig bleiben. Und wie bei Poussin 
werden auch bei Veronese, zumal in der ausdrücklich genannten 
»Hochzeit zu Kanaa«, die Zeiten und unterschiedlichen Welten (»zum 
Teil venezianisch« – »zum Teil orientalisch«) ineinander geblendet. 
Und genau das verdeutlicht die ästhetische Überzeugung Hofmanns-
thals vom spiralartigen Fortschritt der Kunst, zumal nun noch eine mit 
der Tradition eng verbundene Gegenwarts-Musik von Strauss im Sinne 
jener »Schraubenlinie« hinzukommt und natürlich das nun rasch ge­
fundene Sujet der Versuchung des knabenhaften Joseph durch die ver­
führerische Frau des Potiphar – eine geradezu exemplarische Ge­
schichte für die scharfe Antithese der beiden Hauptfiguren, »die zum 
Schluß in polarem Gegensatz, die eine zum lichten Himmel hinauf, die 
andere zum jähen Tod und zur Verdammnis führt«.65

Dass sich auch die Musik von Strauss dem Gedanken der Entwick­
lung in einer Schraubenlinie als mit Gewesenem verbundener Fort­
schritt eng verpflichtet sieht, zeigt die Forderung des Komponisten 
nach einem mit 128 Stimmen ungewöhnlich großen Orchester: Die 
damit erreichte Opulenz und der Glanz stehen für jene spätzeitliche 
Pracht, die in der Ästhetik Hofmannsthals vorgesehen war.

65 BW Strauss (1970), S. 187.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 215

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und wie bei eigentlich allen Werken, bei denen mehrere Schöpfer 
aktiv waren, so geht es auch bei der »Josephslegende« nicht problemlos 
zu einem glücklichen Ende.

Sicherlich auch getragen von den bitteren Erfahrungen des Autors 
mit der Autorschaft des »Rosenkavaliers«, verhält sich Hofmannsthal 
recht lange sehr großzügig und wirklich anerkennend über die Leistun­
gen Kesslers beim Ballett. Er macht sich sogar nach dem beachtlichen 
Erfolg der Uraufführung bei seinem Vater lustig über seine pekuniär 
lohnende und zugleich kurze Arbeit daran: »eine Sache, die mich 35 
Minuten Arbeit gekostet hat, mindestens 25.000 Kronen, vielleicht 
auch das Doppelte«66 bringt. Noch im November 1917 bemerkt er zu 
einer Aufzählung seiner Werke bei der Nennung der »Josephslegende« 
schriftlich: »Autor davon ist Graf Kessler nicht ich! Wie in der Vorrede 
klar u[nd] deutlich gesagt ist!!«67

Diese Bescheidenheit im Blick auf die Autorschaft ändert sich aller­
dings später. 1922 schreibt er in seinem »1. Wiener Brief«,68 dass er 
den Joseph-Stoff gewählt habe, begründet die in Wahrheit wohl gar 
nicht von ihm getroffene Wahl und fügt sachlich unrichtig hinzu, dass 
er auch die Kostüme in der Art der Spätrenaissance eines Veronese 
vorgeschrieben habe.

Aber auch Kesslers Darstellung des Entstehungsprozesses ist wie 
beim »Rosenkavalier« recht einseitig. Er behauptet in seinem Tage­
buch, dass er das Szenar des Balletts nach dem Louvre-Besuch in kür­
zester Zeit alleine geschrieben, und nur für den ganz kurzen Schluss 
die Hilfe Hofmannsthals erbeten habe. Abgesehen davon, dass sicher­
lich beim gemeinsamen Louvre-Gang der beiden Schöpfer Gespräche 
über das Szenar stattfanden, also sicherlich Hofmannsthal Vorschläge 
dafür benannt hat, sind ja auch die vielen späteren Modifizierungen 
der Bühnenanweisungen weitgehend von Hofmannsthal vorgenommen 
worden.

66 SW XXVII Ballette, Pantomimen, Filmszenarien, S. 482.
67 Vgl. Rudolf Hirsch, Hugo von Hofmannsthal und das Ballett. Zwei unbekannte 

Entwürfe für das Russische Ballett und Zeugnisse zur Entstehung der »Josephslegende«. 
In: NZZ, 24./25. Januar 1981, Nr. 19.

68 Vgl. GW RA II, S. 272–284.

216 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewichtiger, wenngleich für die Entstehung des Balletts weniger 
folgenreich, war der sich immer deutlicher abzeichnende Dissens zwi­
schen Hofmannsthal und Kessler in Fragen der Ästhetik: Kessler ten­
dierte immer mehr zu jenem Avantgardismus, wie er in seinen Augen 
von Nijinsky und auch Strawinsky im »Sacre« verkörpert wurde, wäh­
rend Hofmannsthal sich, wie gesagt, eher auf die Spiralentwicklung 
der Kunst im Sinne einer einfallsreichen Neukonstellation stützte und 
eine deshalb eher konservative Revolution verfolgte.

Auch zwischen Hofmannsthal und Strauss kam es zu einer eher zu­
rückhaltend geführten Auseinandersetzung: Strauss hatte sehr genau 
die Kontraposition zwischen dem unschuldigen Joseph und der betö­
renden und zugleich rücksichtslosen Frau des Potiphar musikalisch 
umgesetzt. Dabei hatte der Komponist wie schon in den anderen mit 
Hofmannsthal geschriebenen Opern die geheimen Verwandtschaften 
der Gegensätze komponiert – und das hört man. Hofmannsthal waren 
deshalb die Gegensätze nicht scharf genug vertont. Man einigte sich 
aber rasch.

Aber es gab noch vor der Uraufführung ein völlig überraschendes, 
durchaus beschwerendes Ereignis, an dem die beiden Schöpfer keiner­
lei Schuld hatten: Im Herbst 1913 kommt es zu einem irreparablen 
Bruch zwischen Diaghilew und Nijinsky mit der Folge, dass der Tän­
zer, für den ja eigentlich die Rolle des unschuldigen Joseph gedacht 
war, ausfiel. Statt seiner übernahm der junge Leonid Miassin (später 
sehr berühmt unter dem Namen Léonide Massine) die Joseph-Partie. 
Den Berichten zufolge ist das dem jungen Tänzer gut gelungen, wenn­
gleich wohl von ihm noch nicht das Magische des Nijinsky ausging. Je­
denfalls war der Uraufführung des Balletts am 14. Mai 1914 in der Pa­
riser Oper ein beachtlicher Erfolg beschieden. Es mag sein, dass die 
Musik von Strauss etwas süßlich anmutet, aber eine Revitalisierung 
dieses Balletts in einer einfallsreichen Inszenierung scheint nicht un­
denkbar.

»Die Frau ohne Schatten«

Hinsichtlich der Zweifel an der Verlässlichkeit der Wortsprache ist die 
Bewältigung dieses Problems durch Musik und Visuelles in einem Bal­

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 217

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lett gewiss eine Extremlösung. Aber auch in dieser Gattung muss in 
einem Zusammenspiel der Künste – und dies schließt auch eine von 
einem Autor erzählte Geschichte als Szenar ein – das tänzerisch-musi­
kalisch vergegenwärtigte Geschehen nachvollziehbar sein. Während 
des Entstehens der Josephslegende arbeiteten Hofmannsthal und 
Strauss immer auch weiter an der Oper »Die Frau ohne Schatten«, von 
der Hofmannsthal ja bereits am 31. Oktober 1910 etwas nebulös als 
Plan für ein »phantastisches Schauspiel« berichtete. Im Blick auf die ei­
gentlich rechts lange Entstehungsgeschichte dieser Oper wirkt das Bal­
lett in der Tat wie ein Gelegenheitswerk und Nebenprodukt. Aber auch 
dieses ist dennoch ein wichtiges Beispiel für Hofmannsthals Realisie­
rung seines lebenslang geltenden Interesses an der Kooperation der 
Künste. Die Arbeit an der »Frau ohne Schatten« nimmt nach der Fer­
tigstellung des Balletts noch zu, auch in der stets intensiver werdenden 
Kooperation mit dem Komponisten. In der Entstehung dieser neuen 
Oper tauchen nämlich verdichtet Probleme auf, die es der Sache nach 
schon im »Rosenkavalier« und in der »Ariadne auf Naxos« gab, am we­
nigsten indessen im Ballett: Hier in der Entwicklung der »Frau ohne 
Schatten« offenbart sich der zuweilen nur als kurios oder humorig ge­
sehene Hinweis Kassners aus der Welt des Stierkampfes (Hofmanns­
thal sei ein »außerordentlicher Banderillero und kein guter Toreador«) 
als tiefe Einsicht in das Schaffen des Wiener Autors, das messerscharf 
auf eine von dessen Schwächen hinweist.

Der ungemein gebildete Autor hatte für die »Frau ohne Schatten« 
eine Idee, die zunächst im Blick auf das »Kalte Herz« von Hauff mit 
Stoff gefüllt wurde. Es existierte, auch dies eine Besonderheit, keine 
zu bearbeitende Vorlage für das entstehende Libretto, das deshalb 
eine sicherlich reich kulturgesättigte Erfindung des Autors bleibt. Bis 
zur Fertigstellung des Werkes erhält sich das Motiv der Hauffschen 
Herzenskälte im Libretto lebendig, auch wenn der Autor sich gegen­
über Strauss vehement vom Text Hauffs distanziert. In der langen 
Entstehungszeit aber kommen unübersehbare Anregungen aus der 
dem Autor umfassend zur Verfügung stehenden Kulturwelt hinzu, die 
kaum noch bruchlos zusammengefügt werden können und eigentlich 
bei jeder neuen Einflussnahme neue, beinahe unlösbare Probleme 
für die Synthese des Ganzen und für die Handlung des Librettos 

218 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und deren Verständlichkeit mit sich bringen: Schon Ende Februar 
1911 tritt, so schreibt Hofmannsthal selbst, an die Stelle der (oder 
besser: zur) Hauffschen Dichtung die Vorstellung der »phantastisch-ko­
mischen Oper im Stile des Gozzi«, also die schon in der »Ariadne 
auf Naxos« durch Zerbinetta und ihre Vasallen lebendige Welt der 
commedia dellʼarte. Hinzu kommen Vorstellungen aus dem Orientali­
schen: Dies war ja der Grund, mit Bakst und dem russischen Ballett 
für ein mögliches Bühnenbild der »Frau ohne Schatten« im Felde 
der Märchen aus 1001 Nacht Kontakt in Paris aufzunehmen. Schon 
Keikobad ist eine Gestalt der persischen Mythologie; diese tritt zwar 
nicht selbst in der Oper auf, hat aber in ihrer anwesenden Abwesenheit 
eine zentrale Bedeutung für das gesamte Geschehen der Oper. Strauss 
in seinem ungemein differenzierten und aufschließenden Blick für 
die librettistischen Zusammenhänge hat sofort die Analogie zur wichti­
gen, aber gleichfalls szenisch unsichtbaren Agamemnon-Figur in der 
»Elektra«-Oper gesehen und wie in dieser das prägend-markante Aga­
memnon-Motiv, nun für die »Frau ohne Schatten« ein Keikobad-Motiv 
entworfen. Dadurch kommt es für den Geisterfürsten Keikobad zu 
einer bedeutsamen musikalischen Präsenz bei gleichzeitiger szenischer 
Absenz.

Von Anfang an ist bei der Libretto-Entstehung von Goethe, seinem 
»Märchen« wie vom »Faust« die Rede, aus dem sogar kurze Zitate in 
das Libretto einfließen. Mozarts »Die Zauberflöte« wird als Analogon 
zur »Frau ohne Schatten« vom Librettisten genannt; biblisches Gesche­
hen wird im Urteil Salomons im 3. Akt wichtig. Neben dem Alten Tes­
tament und dem Slawischen empfängt der Text zudem Anregungen 
aus Texten von Büchner, E.A. Poe, Novalis, Dostojewsky, aber auch aus 
musikdramatischen Werken Wagners und bis hin zur zeitgenössischen 
wissenschaftlichen Literatur in der Psychopathologie. Dies führt insge­
samt naturgemäß zu einer beispiellosen Symbol- und Bildverdichtung 
und zeigt sich geradezu als exemplarisches Beispiel des Entstehens von 
Kunst aus Kunst.

Zudem spielen wieder die Gegensätze eine entscheidende Rolle: Wie 
schon in der »Ariadne auf Naxos« stehen sich auch hier polar entge­
gengesetzte Welten gegenüber wie die geteilte Götter- und Geisterwelt, 
Paläste und Hütten, Kälte und Menschlichkeit und auch Paar-Gegen­

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 219

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sätze, die aber alle in ihrer Polarität Verwandtschaften zueinander 
unterhalten. Bis Mitte 1911 hat Hofmannsthal ein weitgehend gültig 
bleibendes Szenarium und aber auch zentrale Handlungsstränge und 
die wichtigsten Gestalten seines neuen Librettos entworfen, dessen 
Geschehen sich auf keine Vorlage stützen kann.

Dass dann beim 2. und 3. Akt eine Stockung im Entstehen eintritt, 
verwundert angesichts der immer noch zunehmenden Bild-, Symbol- 
und Handlungsdichte nicht. Strauss kritisiert mit guten Gründen den 
Text deshalb als zu skizzenhaft; er bezweifelt, dass bei all diesen gegen­
wärtigen Dimensionen das Werk als Oper und als Ganzes irgendwie 
zusammengehalten werden kann.

Hier verdichtet sich das grundsätzliche Libretto- oder auch Dich­
tung-Musik-Problem: Die Wortsprache ist gesungen eben nicht völlig 
zu verstehen. Hier nun kommt der Visualisierung des Vorgängigen 
eine immer größer werdende Bedeutung zu – und genau über die­
se ästhetisch-praktischen Fragen diskutieren deshalb Strauss und Hof­
mannsthal in ihrem Briefwechsel der Entstehungszeit der »Frau ohne 
Schatten« zunehmend intensiver. Der Bühnenbildner Roller und der 
Regisseur Reinhardt sollen diese komplizierte Handlung und den Bild­
reichtum des gesungenen Librettos auf der Bühne begreifbar machen. 
Die Möglichkeiten des Verstehens und die dies begünstigenden Visua­
lisierungen führen am Ende zu textlichen Vereinfachungen und auch 
Erweiterungen, die nicht selten von Strauss initiiert wurden.

Liest man den Libretto-Text ohne die Beigabe der Musik, wirkt er 
erstaunlich unmittelbar, selbstverständlich und natürlich: Man merkt 
ihm kaum an, wie eklektizistisch er konstruiert ist. So wundert es 
nicht, dass Hofmannsthal quasi zeitgleich am Libretto und an einer 
Erzählung »Die Frau ohne Schatten« arbeitet, die beinahe identisch 
mit dem Libretto-Text ist und zu den gelungensten Prosatexten Hof­
mannsthals überhaupt zählt. Die Erzählung erschien erstmals 1919. 
Abgesehen von den wenigen, jedoch bedeutsamen Änderungen des 
Prosatextes gegenüber dem Libretto, ist ein Vergleich der beiden 
Werke beeindruckend: das Erzählwerk besticht durch seine sensiblen 
und differenzierten Abschattierungen, die bei genauer Lektüre zutage 
treten; beim Hören der Oper, bei dem man keineswegs alle Dimensio­
nen der Symbolverdichtungen und der Bildlichkeit vernehmen kann, 

220 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beeindruckt indessen die besonders der Musik geschuldete Intensität 
der Gemütslagen und die Gleichzeitigkeit des Unterschiedlichen – 
etwa im Ensemblegesang. Gerade hier zeigt sich der Grund erneut 
und besonders eindringlich, der den sprachskeptischen Hofmannsthal 
bewogen hat, sich der anderen Kunst in der Synthese mit den Möglich­
keiten des Visuellen zu öffnen. Erst in dieser Konstellation der Künste 
scheint eine Verlässlichkeit der Mitteilung möglich zu sein, über die 
die Wortsprache allein niemals verfügen kann.

Die Endfassung des Librettos schickt Hofmannsthal am 19. Septem­
ber 1915 an Strauss, der seine Komposition im Juni 1917 abschließt. 
Wegen des Krieges fand die Uraufführung erst am 10. Oktober 1919 in 
Wien statt. Der Erfolg hielt sich in Grenzen und zumeist warf die Kri­
tik der Oper eine allzu komplizierte Handlung vor. Dies hat sich aller­
dings in den letzten ca. 80 Jahren grundlegend geändert: Heute zählt 
die Oper, die Strauss selbst für sein bedeutendstes Werk hielt, trotz der 
hohen Anforderungen an die Regie und auch an die Sängerinnen und 
Sänger zum Standardrepertoire nicht nur der großen Opernhäuser.

»Die ägyptische Helena«

Im Rückblick auf »Elektra« und »Ariadne auf Naxos« scheint der von 
Strauss geförderte Entschluss, die »Ägyptische Helena« als nächste 
Oper gemeinsam zu schaffen, durchaus verständlich zu sein, denn die 
Antike und das in ihr geschilderte, oftmals exemplarische Geschehen 
ist zumindest den Kulturfreunden in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun­
derts weitgehend bekannt gewesen. Dies ist sicherlich einer der Grün­
de für Strauss gewesen, wieder auf einen antiken Stoff zurückzukom­
men, der nicht mit den großen Verständnisproblemen zu kämpfen hat 
wie etwa die komplizierten Vorgänge der »Frau ohne Schatten«. Jetzt 
sollte also angesichts des bekannten Stoffes die »mythologische Oper« 
als »die wahrste aller Formen« gelingen – so Hofmannsthal selbst 1928 
in seiner Prosaskizze »Die ägyptische Helena«.69 Ausgerechnet der 
komplizierte Helena-Stoff wurde dazu ausersehen, ein einfaches Verste­

69 GW DV, S. 512.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 221

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen des mit ihm gestalteten Operngeschehens nach der »Frau ohne 
Schatten« zu ermöglichen. Mit diesem Plan hatten die beiden sehr gu­
ten Antiken-Kenner Hofmannsthal und Strauss das Publikum über­
schätzt, denn es gibt kaum einen anderen Antiken-Stoff, der ein derart 
kompliziertes Gewebe darstellt, das selbst ein gebildeter Bürger der 1. 
Hälfte des 20. Jahrhunderts kaum lückenlos zu durchschauen in der 
Lage ist. Diese zwischen 1919 und 1924 entstandene Oper wurde am 
6. Juni 1928 in Dresden uraufgeführt; die sehr zurückhaltend-kriti­
schen Pressereaktionen auf die Premiere sind auch bei den im selben 
Jahr stattfindenden Aufführungen des Werkes in Wien, München und 
Hamburg festzustellen. Der zuweilen sehr selbstkritische Hofmanns­
thal und der bei allem Selbstbewusstsein durchaus zuweilen an seinen 
Werken zweifelnde Strauss konnten diese Zurückhaltung in der Reso­
nanz nicht verstehen, weil beide von ihrem Opus sehr überzeugt wa­
ren. Strauss hat noch nach dem Tod seines Librettisten bis 1933 ver­
sucht, die Komposition zu überarbeiten, um sie – durchaus im Sinne 
der partiell sogar scharfen Kritiken – attraktiver zu machen. Aber auch 
der sog. »Wiener Fassung« des Komponisten von 1933 war kein Erfolg 
beschieden. Zu einer Aufführungstradition ist es nicht gekommen, 
wohl zu mehreren neuen Verstehensanläufen, so noch 2003 bei den 
Salzburger Festspielen.

Die beiden Schöpfer haben in diesem Werk wohl zu viel gewollt. Da 
ist zunächst die verwickelte Rezeptionsgeschichte der nach Ägypten 
verpflanzten Helena, die es von vornherein verhindert, dass jeder Re­
zipient die Geschehensabläufe kennt. Gerade beim Stoff der Helena 
zeigen sich die Folgen des polytheistischen griechischen Götterglau­
bens und des daraus resultierenden fehlenden Priestertums besonders 
eindringlich: Es kommt nicht zu vereinfachten Systematisierungen 
der Götterwelt und damit auch nicht zu eindeutigen mythologischen 
Vorgängen. Dadurch wird für immer die schöpferische Möglichkeit 
bewahrt, Mythen weiterzuentwickeln oder gar neu zu bilden. Es gibt 
natürlich recht einfache Vorgänge um und mit Gestalten der griechi­
schen Mythologie – so etwa bei Elektra. Aber gerade die Helena-Figur 
hat schon in der Antike selbst geradezu gegensätzliche Geschehensva­
rianten erzeugt. Im mythographisch gängigen Geschehensgerüst ist 
Helena die vielfach und unterschiedlich ungetreue Ehefrau des Mene­

222 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


laos, der aber immer wieder dem Charme und der Schönheit seiner 
Frau erliegt. Dieses in der Antike gängige, eher negative Bild der 
Helena stieß auch damals schon auf eine erhebliche und strafandro­
hende Gegenwart der Götterwelt, die das Negativbild von Helena als 
ungetreuer Frau nicht akzeptieren wollte – darüber berichtet mehrfach 
schon Platon. Die Mythographie erschließt deshalb einen Ausweg: Es 
sei nicht die wirkliche Helena ehebrechend mit Paris nach Troja gegan­
gen, sondern ein der Helena zum Verwechseln ähnliches nebelhaftes 
Truggebilde, nämlich das Phantom Helena, während die wirkliche 
Helena, ehrbar und charakterfest, nach Ägypten gelangt sei und dort 
einige Jahre gelebt habe, bis der von Troja zurückkehrende Menelaos 
sie nach langen Irrfahrten in Ägypten gefunden und dann heimge­
bracht habe. Auch dieser grob geschilderte Geschehensablauf findet 
eine Fülle von Varianten, so dass insgesamt die Helena-Geschichte 
geradezu unüberschaubare Möglichkeiten bietet, Modifikationen zu 
erfinden, die der Welt des Erfinders der Variationen entspringen und 
für diesen sehr wichtig sind. So naturgemäß auch und gerade bei 
Hofmannsthal, den das Verhältnis zwischen wahrer Helena und deren 
Trugbild alleine schon deshalb sehr interessieren musste, weil es ihm 
Möglichkeiten bot, das von ihm zeitlebens verfolgte Ichproblem, das 
ja schon in der Konstellation Chrysothemis und Elektra in der frühen 
Oper erscheint, vielschichtig zu präsentieren. Dies geschieht, wie schon 
in »Elektra«, aus dem Horizont Hofmannsthals und seiner Zeit. Weit 
entfernt von der Welt der Antike reizen den Librettisten am gewählten 
Stoff die Ichgefährdung bis hin zum Auseinandertreten in ego und 
alter ego, aber auch das Komplementäre der Gegensätze wie darin 
eingebundene Fragen nach der Identität und Kontinuität. Aber auch 
viele andere, Hofmannsthal stets reizende Gegensatzpaare wie Treue 
und Treulosigkeit, Handeln und Handlungsunfähigkeit und Erinnern 
und Vergessen finden im Stoff der »Ägyptischen Helena« ein reiches, 
künstlerisch gestaltbares Feld. Hinzu kommt noch, dass mit der ›wirkli­
chen‹, nach Ägypten versetzten Helena ein orientalisches Moment in 
den Stoff gerät. Und gerade die Vorliebe des Autors für Morgenländi­
sches lässt sich ja nicht nur im Opern- und Ballettschaffen, sondern 
im Gesamtwerk verfolgen; und diese Vorliebe, die sich schon in der 
frühen Erzählung vom »Märchen der 672. Nacht« zeigt und die insge­

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 223

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


samt durch die Hofmannsthal prägende historisch-politisch-kulturelle 
Tradition der Habsburger Monarchie gefördert wird, verstärkt sich im 
späteren Schaffen sogar noch im »Andreas«-Roman. Ganz am Ende 
des Fragment gebliebenen Romans wird vom Autor erwogen, orientali­
sche Schauplätze in den Text einzubinden. Stellvertretend für all dieses 
Bemühungen, sich dem Orientalischen zu öffnen, kann gerade die 
»Ägyptische Helena« gesehen werden, über die Hofmannsthal in sei­
nem Essay von 1928 selbst sagt, dass sie das »Hereinfluten von Orient 
und Okzident in unser Ich«70 betont und damit das Ineinandergreifen 
zwischen dem Spezifischen der orientalischen Welt und seiner eigenen 
geistigen Landschaft sinnfällig werden lässt.

Wenn man dann noch bedenkt, wie viele Quellen von Homer, Euri­
pides bis hin zu Paul Claudels »Protée« der Librettist und auch der 
Antiken-Kenner Strauss für diese Oper genutzt haben, die Verwand­
lungen, Zauberei und komplizierte Verhältnisse von Erinnern und 
Vergessen sowie Handlung und Handlungsunfähigkeit auf die Bühne 
bringt, dann muss man fragen, ob das jemand verstehen kann, der 
nicht oder nur annähernd über das historisch mythologische Wissen 
der beiden Künstler verfügt. Es kommen ja noch gattungsmäßige Fra­
gen wie gegensätzliche Emotionen fördernde Ausdruckslagen in der 
Intention beider Schöpfer dazu. So etwa die kaum zu bewältigenden, 
indessen von beiden Künstlern beharrlich verfolgten Synthesen von 
Mythologie und Operette, von Tiefsinn und Komik, Schwere und 
Leichtigkeit: diese Absichten lassen den Zuschauer zuweilen ratlos zu­
rück. Eigentlich wird in dieser »mythologischen Oper« vom Zuschauer 
noch weit mehr erwartet als in der »Frau ohne Schatten«. Dennoch 
ist auch diese Oper für den Autor Hofmannsthal wichtig, weil erneut 
nicht nur die Möglichkeiten nonverbalen Verstehens im Zusammen­
spiel zwischen Text, Musik und Visuell-Szenischem erörtert und im 
Werk erprobt werden, sondern weil dieses späte Werk wiederum die 
für Hofmannsthal so prägende Sprachkrise deutlich werden lässt, eben 
jenen Zweifel an der Verlässlichkeit der Wortsprache, den man schon 
beim 21-Jährigen Autor 1895 in »Eine Monographie«71 feststellen kann 

70 Ebd.
71 Vgl. GW RA I, S. 479–483.

224 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und die dann jene beispiellose Formulierung 1902 im Chandos-Brief 
erfährt. Die stete Gegenwart dieser Sprachskepsis bis im Prinzip zum 
letzten Werk des Autors zeigt erneut, dass dieser Zweifel an der Spra­
che eben nicht zu einer Schaffenskrise führt, sondern immer nur neue 
Möglichkeiten erschließt, ihr in den Werken – wie hier in der späten 
Oper »Die ägyptische Helena« – entgegenzuwirken.

Die Schlüsselfigur, in der diese lebenslange Sprachkrise 
Hofmannsthals in der »Ägyptischen Helena« kulminiert, ist »Die alles-
wissende Muschel«, der es im Unterschied zu den sich in gesungener 
Wortsprache äußernden Menschen gelingt, in und mit der musikalisch 
von Strauss vielschichtig und gleichsam das Somnambule fördernden 
Vertonung sich gegenüber der Zauberin Aithra und deren Dienerin­
nen in einer Schilderung des Geschehens auf dem Meer verständlich 
zu machen: Die durch ein »Sprachrohr« singende, natürlich eigentlich 
unverständliche Muschel schildert den offenkundigen Mordversuch 
des Menelaos an seiner Frau Helena. Die Mitteilung der Muschel 
wird verstanden, und durch den Eingriff der Zauberin Aithra wird 
der Mord verhindert. Diese ungemein mit Bedeutungen aufgeladene 
Eingangsszene der späten Helena-Oper birgt in sich alle Vorzüge und 
indirekt auch alle Argumente für die insgesamt unglaublich lohnende 
Zusammenarbeit zwischen dem Librettisten und dem Komponisten. 
Es ist kein Zufall, dass nicht nur der Briefwechsel zwischen Hofmanns­
thal und Strauss während der Entstehungszeit der »Ägyptischen Hele­
na« von 1919 bis 1924, sondern auch der Prosatext »Die Ägyptische 
Helena« aus dem Uraufführungsjahr der Oper 1928 wahrscheinlich 
die dichtesten und zentralsten Äußerungen über die Ästhetik und die 
Aufgabenverteilungen von Dichtung, Musik und szenischer Vergegen­
wärtigung in der Oper und auch im Ballett überhaupt bieten: Hier wie­
derholt sich zugespitzt alles das, was bei der Betrachtung des gemein­
samen Schaffens beider Künstler im Felde der Kulturentwicklung des 
frühen 20. Jahrhunderts wichtig war. Die aus der Sprachnot geborene 
Öffnung zur Musik und zum Visuellen wird sogar schon Shakespeare 
zugedacht, bei dem »das Wort immer Ausdruck, niemals Mitteilung« 
ist. »Shakespeare hat in diesem Sinn lauter ›Opern‹ geschrieben … Die 
fälschende Gewalt der Rede geht so weit, daß sie den Charakter des 

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 225

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Redenden nicht nur verzerrt, sondern geradezu aufhebt.«72 Dann trägt 
der Schreibende die »Kunstmittel« zusammen, mit denen er eine Über­
windung der Sprachschwäche in der Dichtung glaubt schaffen zu kön­
nen: »›Wie ich die Handlung führe, die Motive verknüpfe, das Verbor­
gene anklingen lasse, das Angeklungene wieder verschwinden – durch 
Ähnlichkeit der Gestalten, durch Analogien der Situation – durch den 
Tonfall, der oft mehr sagt als die Worte.‹« Und dann die verblüffte 
Reaktion des Komponisten, wohl Strauss: »›Aber das sind ja meine 
– das sind die Kunstmittel des Musikers.‹«73 Recht hat der Musiker 
und es zeigt gerade dieser Prosatext, dass Hofmannsthal ungemein viel 
von Musik verstand, ganz anders als er zuweilen in falscher Beschei­
denheit kundtat. Genau treffen die erwähnten »Kunstmittel« auf die 
Dichtung, aber vielleicht noch viel mehr auf diese Helena-Vertonung 
von Strauss zu: Die Kompositionsweise allseitiger Verflechtung, Bezüg­
lichkeit, Analogie und Anspielungen offenbart sich gerade in dieser 
Oper als Kompositionsprinzip, das gestützt wird durch eine noch weit 
größere Anlehnung an Richard Wagner als in der »Ariadne auf Na­
xos«. Diese zeigt sich nicht nur in den genannten Prinzipien, sondern 
etwa auch in der Wagner-nahen Orchestrierung und im Umgang mit 
den Motiven: Die Leitmotivtechnik ist in der »Ägyptischen Helena« 
sehr ausgeprägt, etwa dadurch, dass Strauss vielfältige leitmotivische 
Verknüpfungen entwirft und zudem eine charakterisierende Motivik 
bevorzugt, die deutliche Bezüge zum Text unterhält und damit den 
Aspekt des Verstehens der Handlung betont.

Hier nun zeichnet sich in der Wechselwirkung der Künste – hinzu 
kommt noch das Visuell-Szenische – genau die Möglichkeit ab, nach 
der der sprachskeptische Hofmannsthal gesucht hat: Erst in dieser 
Synthese der Künste ist für den Librettisten ein Überwinden der 
Sprachkrise sogar so weit möglich, dass eine musikalisch einfühlsam 
gestaltete Gesangspartie einer durch ein Sprachrohr singenden Mu­
schel verlässlicher und verständlicher erscheint als die Wortsprache, 
weil die vielschichtigen Ausdrucklagen der Musik im Verein mit dem 

72 GW DV, S. 510ff.
73 Ebd., S. 512.

226 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Visuellen, Szenischen nicht den Irritationen des gesprochenen Wortes 
ausgeliefert sind.

»Arabella«

Dass diese Grundfragen auch noch die letzte gemeinsame Oper »Ara­
bella« leiten, liegt auf der Hand, zumal der Stoff und mögliche Werk­
pläne anfänglich schon im Oktober 1909 zu einem Thema für Hof­
mannsthal werden. Die erste dichterische Fassung des »Arabella«-Stof­
fes ist jedoch die zu den schönsten Prosatexten Hofmannsthals zählen­
de Erzählung »Lucidor«, die bereits 1910 erstveröffentlicht wurde. Der 
Stoff hat den Autor niemals losgelassen, auch wenn es naturgemäß 
zeitliche Lücken in der Bearbeitung gibt. Hofmannsthal hatte auch da­
ran gedacht, den Stoff in einem »Lucidor«-Film (1923) und/oder in 
einem Vaudeville (1926) zu verwenden; ab 1923 bringt er den Stoff ge­
genüber Strauss als Libretto ins Gespräch, wobei »Arabella« immer 
wieder als »zweiter Rosenkavalier« benannt wird. Das Geschehen soll 
in Wien in der Mitte des 19. Jahrhunderts spielen, und daran wird sich 
bis zur Vollendung des Werkes nichts ändern. Strauss drängt immer 
wieder auf Fertigstellung des Librettos, aber er kritisiert häufig, dass 
Hofmannsthal eher ein Lustspiel als ein Libretto geschrieben habe. Zö­
gernd gibt Hofmannsthal nach, überarbeitet den Text immer wieder, 
wobei er die Möglichkeiten der non verbalen Mitteilung in der Oper 
zunehmend stärker ins Spiel bringt, also der Musik und dem Bühnen­
bild eine stets größer werdende Kraft im Felde der Mitteilung des Ge­
schehens auf der Bühne einräumt. Am 10. Juli 1929 schickt Hofmanns­
thal die den Wünschen des Komponisten weitgehend berücksichtigen­
de und dementsprechend überarbeitete Fassung des 1. Aktes an 
Strauss. (2. und 3. Akt waren zuvor abgeschlossen worden.) Dessen te­
legraphisch geäußertes Lob des 1. Aktes konnte von Hofmannsthal 
nicht mehr zur Kenntnis genommen werden, denn es traf an seinem 
Todestag in Rodaun ein. Strauss schloss seine Vertonung erst 1932 ab; 
das Werk wurde am 1. Juli 1933 in Dresden uraufgeführt. Es ist anzu­
nehmen, dass – wie üblich – Hofmannsthal wohl noch während der 
Kompositionsarbeit von Strauss Textänderungen vorgenommen hätte: 
Unter diesem Aspekt ist »Arabella« ein Fragment geblieben, das indes­

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 227

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen seit seiner Premiere in Dresden einen andauernden großen Erfolg 
hatte und auch hat. Kritiker indessen haben im Blick auf die Zwölfton­
technik Schönbergs und seiner Freunde und auch im Blick auf die Ab­
sage an die kulinarische Oper durch Brecht und Weill in dieser Zeit 
vor allem in der Vertonung von Strauss Konservatives und gar Rück­
schrittliches wahrgenommen. Aber auch Hofmannsthal wurde von der 
Kritik angegriffen, weil er eine allzu konservative Haltung präsentiere, 
die sich als Mythologisierung Südosteuropas, des Slawischen zwischen 
Orient und Okzident in der Oper »Arabella« niederschlage.

Wie genau die Schaffensprinzipien und Aufgabenzuweisungen von 
Dichtung, Musik und Szene beim spätesten Hofmannsthal mit den an­
fänglichen Intentionen übereinstimmen, von denen ja im Blick auf die 
frühen gemeinsamen Werke ausführlich die Rede war, zeigt der im Fel­
de der »mythologischen Oper« 1928 entstandene Text Hofmannsthals 
»Die ägyptische Helena«, aus dem zuvor zitiert wurde. Es seien noch 
ein paar Sätze aus diesem Schlüsseltext angeführt, weil in ihnen deut­
lich ausgesprochen wird, dass die Probleme und Fragen des späten 
Hofmannsthal auch zugleich die des frühen Autors der »lyrischen 
Dramen« sind, auf die er selbst zu sprechen kommt; und außerdem ist 
dieser Prosatext im Jahre 1928 publiziert worden, und das heißt: genau 
zur Entstehungszeit der letzten gemeinsamen Oper »Arabella«.

Nachdem (vermutlich) Strauss auf die Beschreibung der ästheti­
schen Aufgaben eines Dichters den verblüfften Eindruck von der 
schöpferischen Identität zwischen Dichter und Komponist kundtut 
(»›Aber das sind ja meine – das sind die Kunstmittel des Musikers.‹«), 
fährt Hofmannsthal aufschlussreich fort:

Es sind die Kunstmittel des lyrischen Dramas, und sie scheinen mir die 
einzigen, durch welche die Atmosphäre der Gegenwart ausgedrückt wer­
den kann. Denn wenn sie etwas ist, diese Gegenwart, so ist sie mythisch 
– ich weiß keinen anderen Ausdruck für eine Existenz, die sich vor so 
ungeheuren Horizonten vollzieht – für dieses Umgebensein mit Jahrtau­
senden, für dies Hereinfluten von Orient und Okzident in unser Ich, 
für diese ungeheure innere Weite, diese rasenden inneren Spannungen, 
dieses Hier und Anderswo, das die Signatur unseres Lebens ist. Es ist 
nicht möglich, dies in bürgerlichen Dialogen aufzufangen. Machen wir 

228 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mythologische Opern, es ist die wahrste aller Formen. Sie können mir 
glauben.74

Vielleicht zeigt dieses Zitat am deutlichsten, dass die Fragen und Pro­
bleme, die den jüngsten Hofmannsthal bedrängen, genau auch diejeni­
gen sind, die den spätesten Autor bewegen. Diese auffallende Konti­
nuität legitimiert auch den Versuch, Hofmannsthal von der Seite zu 
fassen, die sich in den Vereinigungen der Künste niederschlägt. Abge­
sehen davon wird wiederum deutlich, dass das Aufgreifen der Antike 
und auch anderer in der Vergangenheit liegender Stoffe von seiner Ge­
genwart geprägt ist, dass also nicht nur die antike Elektra, sondern 
auch Ariadne wie die »Frau ohne Schatten«, Helena wie die Figuren 
der »Arabella« seine, Hofmannsthals Gegenwart präsentieren. Ein Jahr 
vor seinem Tode beruft Hofmannsthal in dieser Prosaskizze seine Ge­
genwarts-Fragen nach dem Ich, nach dessen Identität und Kontinuität, 
nach Ichverlust und Mitteilbarkeit. Und das sind die prägenden The­
men und Fragen in allen Werken des Autors, die in seiner spezifischen 
Weise des Umgehens damit das ihn mit dem frühen 20. Jahrhundert 
generell Verbindende wie aber auch seine Besonderheit zeigen. Diese 
Besonderheit hat, anders als bei seinen Zeitgenossen, ihren Schwer­
punkt im Felde der Oper, des Balletts, also im Verbund mit Musik, 
dem Szenischen und der Malerei. Jedes der in diesem Text beschriebe­
nen Werke hat einen je anderen Schwerpunkt in dem ausgeklügelten 
Verhältnis der Künste zueinander, aber alle erwachsen aus einer 
Sprachnot und sie sind identisch darin, dass sie – mit unterschiedli­
chen Ergebnissen – genau um diese variablen Konstellationen der Me­
dien ringen. So hätte etwa Hofmannsthals seine Passage im Brief an 
Strauss vom 18. Januar 1924 während des Entstehens der »Ägypti­
schen Helena« genau so zu Beginn der Kooperation beim Entstehen 
der »Elektra« und auch am Ende im Werden der »Arabella« formulie­
ren können: »Die Dichtung muß alles im Nacheinander bringen, wo 
der Musik ein gewisses Nebeneinander, ja Ineinander gewährt ist. […] 
um es zu realisieren, bedarf es eines Malers von bestimmter Phanta­
sie.«75

74 Ebd.
75 BW Strauss (1970), S. 510.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 229

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und diese Fragen bleiben bei Richard Strauss auch nach Hof­
mannsthals Tod lebendig. Der Komponist ist durch seines Librettisten 
Äußerungen über die Ästhetik der Künste überhaupt und die der Oper 
im Besonderen, die ja stets Gegenstand ihrer Gespräche und des Brief­
wechsels waren, derart angeregt beschäftigt und herausgefordert wor­
den, dass er nach dem plötzlichen Tod seines Librettisten am 15. Juli 
1929 mit »Capriccio« 1941 seine letzte Oper schreibt, die 1942 uraufge­
führt wurde. Diese ist im Prinzip eine Oper über die Ästhetik der Oper 
und damit geradezu eine Vertonung seines grandiosen Briefwechsels 
mit Hofmannsthal.

Der große Umbruch in den Künsten und auch Wissenschaften in 
Wien hat bei Hofmannsthal eine spezifische Ausprägung gefunden. Er 
ist zweifellos einig mit den verwandten Geistern, die der Sichtbarkeit 
in den Künsten, also etwa Pantomime, Tanz, Theater und Oper, eine 
größere Rolle einräumen und dabei auch wagen, neue Wege zu gehen 
bis hin zur Etablierung der Salzburger Festspiele. Eine besondere Stel­
lung aber nimmt Hofmannsthal in dieser erregenden Zeit der Jahrhun­
dertwende dadurch ein, dass er seine spezifische, ihn bedrängende 
Sprachkrise geradezu radikal zu lösen versucht: Er öffnet sich dem 
Medium der Musik umfassend, indem er die Vorzüge dieser Kunst in 
seine Texte einzubinden vermag. Und bei dieser Mammutaufgabe fin­
det er die ideale Unterstützung durch Richard Strauss, der ja gerade in 
der Intensität seiner Musik und, mehr noch, in deren grandioser Ge­
gensatzstruktur zugleich genau die stets von Hofmannsthal beklagten 
Lücken und Schwächen der Wortsprache bekämpfen kann. Darüber 
hinaus ist die Musik von Strauss, für den Librettisten entscheidend, 
von einer ins Visuelle strebenden Kraft des musikalisch Malerischen 
getragen, die von sich aus jene Farben und Szenen zu entwerfen ver­
mag, denen es im reinen Text an Überzeugungskraft mangelt.

Musik UND Bildende Kunst

Man könnte im Blick auf das bisher Erzählte den Eindruck gewinnen, 
Hofmannsthals Medienöffnung ereigne sich vornehmlich hin zur Mu­
sik. Dies ist nicht richtig, denn in allen seinen Texten spielt auch 
die Bildende Kunst eine prägende Rolle, vielleicht sogar noch eine 

230 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewichtigere als die Musik, wahrscheinlich aber hat sie eine gleichran­
gige Funktion. Wie man ja aus dem bisher Berichteten entnehmen 
kann, lassen sich die Künste in den dichterischen Entwürfen bei Hof­
mannsthal gar nicht voneinander trennen. Natürlich kommen Oper 
und Ballett, bei aller dichterischen Prägung, erst in der musikalischen 
und tänzerischen Realisierung zu sich selbst, weil Musik und Tanz ihre 
Verwirklichungsbedingungen sind; aber bei Hofmannsthal ist selbst 
Oper und Ballett ohne die Bildende Kunst und die präzise geplante 
Visualisierung undenkbar. Man denke nur an Poussin und Callot bei 
der »Ariadne auf Naxos« und an Veronese bei der »Josephslegende« 
sowie die steten Visualisierungsexperimente.

Die Bildende Kunst wiederum mit ihrer Visualisierung kann natür­
lich im Sichtbaren von der künstlerischen Darstellung bis hin zur 
Pantomime, dem Tanz, dem Physiognomischen und der Szene vieles 
leisten, das der Sprachnot und der sprachlichen Unzuverlässigkeit ent­
gegentritt, und genau in diesem Sinne nutzt der Autor vielfältig in 
beinahe allen seinen Schöpfungen die Macht der Bildenden Kunst. 
Auffallend ist dabei eines bei Hofmannsthal, und das ist wiederum 
eine seiner Besonderheiten in einer generellen Medienöffnung vieler 
seiner Kollegen und Mitstreiter in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun­
derts: Selbst dort, wo Hofmannsthal vermeintlich nur die Bildende 
Kunst, jenes andere ihm besonders wichtige Medium in die Dichtung 
einbezieht, spielt die Musik immer noch eine sehr wichtige Rolle im 
Hintergrund.

Ein Hinweis auf einen berühmten Text aus dem Jahre 1903 mag 
dies belegen. Die »Sommerreise«, die hier gemeint ist, schildert eigent­
lich in einem als Reisebericht veröffentlichten Text bedeutende Werke 
der Bildenden Kunst von Giorgione und Tizian – an diese erzählten 
Kunstwerke erinnert sich der Autor während der Betrachtung einer 
Landschaft, und dabei gehen die Wirklichkeit des Sehens und die 
Erinnerungen an diese Kunstwerke bruchlos ineinander über, d.h. der 
Leser weiß nicht mehr, ob der Autor Gesehenes vergegenwärtigt oder 
die erinnerte Kunstbetrachtung. Man hat diesen Text immer als ein 
Paradebeispiel für die ungeheure Bedeutung der Bildenden Kunst für 
Hofmannsthal aufgefasst – und das ist sicherlich richtig. Aber es ist 
noch etwas auffallend an diesem recht kurzen Text: In beinahe allen 

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 231

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


herbeizitierten Bildern spielt die Musik eine gewichtige Rolle, das 
»Ländliche Konzert« (1509/10) von Giorgione/Tizian trägt es schon 
im Titel wie das »Il Concerto« (1507/08). Hofmannsthal beschreibt 
das dargestellte musikalische Spiel, sieht die Konstellationen der Ins­
trumente und beschwört die raum- und zeitlose Erfüllung in diesen 
Bildern, die eigentlich in der Ästhetik nur der Musik zugedacht wer­
den. In den Beschreibungen gehen Farbe (der Bilder) und Klänge der 
in ihnen evozierten Musik bruchlos ineinander über. Hofmannsthal 
schafft es auf diese Weise, in der Erzählung des Ineinander der Künste 
die Welt der Renaissance zu vergegenwärtigen. Zugleich aber hebt 
er auch Grundzüge seiner Ästhetik, eben die der Moderne hervor. 
Denn: Die Musik erscheint in diesen malerischen Schöpfungen von 
Giorgione und Tizian als genau das, was Hofmannsthal von der Musik 
seines großen Mitstreiters Richard Strauss erhoffte und von ihm im 
Kampf gegen die Sprachnot eingesetzt wurde: Musik steht hier für 
Zeitlosigkeit, Intensität des Gemüts, für Grenzenloses und höchste 
Innerlichkeit – man fühlt sich sofort an Äußerungen im Briefwechsel 
mit seinem Komponisten Strauss erinnert.

Musik zwischen Hofmannsthal und George

Wie wichtig auch außerhalb seiner eigenen Dichtung für Hofmanns­
thal die Musik überhaupt war und wie hoch er sie auch in allen Hin­
sichten, sogar bis ins Persönliche schätzte, mag eine kleine, aber auf­
schlussreiche Geschichte erläutern, die sich während der sehr kurzen, 
aber ungemein intensiven und weite Beachtung findenden produktiven 
Beschäftigung und Auseinandersetzung Hofmannsthals mit dem gene­
rell hochgeschätzten Lyriker Stefan George ereignet hat. Es sind viele 
Theorien erfunden und sicherlich zutreffende Beobachtungen über 
diese Kooperation und deren Ende formuliert worden. Man stellte das 
Selbstbewusstsein Georges gegen das Suchende Hofmannsthals, das 
Usurpierende des Autors aus Bingen gegen die Zurückhaltung und 
Berührungsangst des Wiener Autors. Gar Vermutungen im Blick auf 
die Homosexualität Georges wurden als mögliche Trennungsgründe in 
Erwägung gezogen. Das alles mag richtig oder teilweise richtig sein, 
aber einen gravierenden Unterschied zwischen diesen beiden Dichtern 

232 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat man nie wirklich in Erwägung gezogen: die höchst unterschiedlich 
von beiden gesehene Rolle der Musik.

Stefan George hatte 1892 eine Literaturzeitschrift gegründet, die 
»Blätter für die Kunst«, die sich einer lʼart pour lʼart-Ästhetik, nahe dem 
französischen Symbolismus, verpflichtet sah. Karl Wolfskehl, damals 
auch und wiederum sehr viel später ein Freund Hofmannsthals, war 
einer der wichtigen Unterstützer Georges bei diesem Organ, das sich 
bewusst, also durchaus elitär, nur einem kleinen Leserkreis öffnen woll­
te. Gewicht gewann diese Zeitschrift dennoch durch die Mitwirkung ei­
niger angesehener Autoren und auch Graphiker, und der wichtigste 
war zweifellos Hofmannsthal, der trotz seines problematischen Verhält­
nisses zu George zumindest einige seiner Texte den »Blättern für die 
Kunst« zum Abdruck zur Verfügung stellte und auch Kollegen ermun­
terte, dies zu tun. Unter dieser Voraussetzung im Felde noch recht har­
monisch scheinender Kooperation ist nun auch ein Brief Georges an 
Hofmannsthal zu lesen, der den Wiener Autor ermuntert, eines von 
Hofmannsthals Gedichten vertonen zu lassen und den »Blättern« zum 
Abdruck zur Verfügung zu stellen. Am 12. April 1896 bittet George 
mit folgenden Worten darum: »könnten Sie uns auch vielleicht für dies 
nächste Heft ein musik-stück eines Ihrer freunde besorgen, eines Ihrer 
eigenen Lieder in tönen wenn möglich. Daran mag es doch in Wien 
nicht fehlen und so viel könnten Sie doch ganz gut thun«.76

Was Hofmannsthal aber auf diese Bitte hin tut, ist etwas völlig ande­
res, und dies ist getragen von einer subtilen Bosheit. Er wusste natür­
lich genau von der sehr abständigen Haltung Georges zur Musik, für 
den diese zumindest ein textzerstörendes Medium war, und deshalb 
haben George die Vertonungen seiner eigenen Gedichte sehr gestört, 
selbst die des George-Kreis-Mitgliedes Ansorge. Insgesamt ist George 
und sein Kreis eine Gruppe von – wenn man es so scharf formulieren 
darf – Musikhassern gewesen. Karl Wolfskehl ist der Gewährsmann in 
den Fragen der Musik für George schon 1896, und dieser Wolfskehl 
scheute sich nicht, seine vernichtende Einschätzung der Musik noch 
viele Jahre kundzutun, am deutlichsten in seinem Aufsatz »Über den 
Geist der Musik« von 1912: »Denn wenn gewisse hoffnung wahr wird, 

76 BW George (1953), S. 91ff.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 233

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenn das neue leben sich erkennt und das reich sich erfüllt, dann muss 
die entartung ein ende haben und mit ihr die herrschaft der musik.«77

Und erkennbar auf Hofmannsthal bezogen: »Nur die schwächlichen, 
wenn nicht ganz entarteten poeten pflegen der musik die verbindung 
mit ihren werken gern zu gestatten oder gar sie zu suchen und anzuru­
fen.«78

Und ein Jahr zuvor hatte Wolfskehl den direkt auf Hofmannsthal 
und Strauss bezogenen bösartigen Hinweis gegeben, dass der Dichter 
Hofmannsthal 1906 gestorben sei.

Wolfskehl zählte zu den Freunden und Vertrauten von Hofmanns­
thal, die auch in einem engen Bezug zu Stefan George und seinem 
Kreis standen. Zu dieser Gruppe von Autoren, die den ihnen eigent­
lich nahestehenden Hofmannsthal wegen seiner Nähe zur Musik gene­
rell und zu Strauss im Besonderen heftig angegriffen haben, gehören 
auch Rudolf Pannwitz und Leopold von Andrian. Nach Wolfskehls Ab­
kühlung seines Verhältnisses mit George ab 1926 unterhielt er wieder 
recht guten Kontakt zu Hofmannsthal.

Eigentlich spielt sich in dieser ästhetischen Auseinandersetzung 
über die Qualität und den Rang der Künste der alte Streit zwischen 
Hegel und Schopenhauer erneut ab: Für Hegel war die Musik deshalb 
die geringste aller Künste, weil sie nicht dem Verstand, der Vernunft 
unterworfen sei, während Schopenhauer gerade deshalb die Musik 
am höchsten schätzte, weil sie sich jeder Verstandes- und Vernunftherr­
schaft entzogen habe. Und deshalb ist es kein Zufall, dass Wolfskehl 
in seinem Text von 1912 direkt Schopenhauers Musikästhetik angreift, 
dem wiederum Hofmannsthal und Strauss sich eng verbunden fühlen. 
Wenn man diesen Hass auf die Musik bei Wolfskehl und wohl auch 
George auf ein diskutierbares Maß herabdimmt, dann kann man 
nicht übersehen, dass es viele Vertreter einer Ästhetik gab, die den 
von Hofmannsthal gewählten Öffnungsweg der Dichtung zur Musik 
nicht mitgegangen sind. Nicht zuletzt deshalb ist die vielfältige Medi­
enverbindung Hofmannsthals zwar auch ein in seiner Zeit durchaus 

77 Karl Wolfskehl, Über den Geist der Musik. In: Jahrbuch für die Geistige Bewe­
gung. Hg. von Friedrich Gundolf und Friedrich Wolters. Berlin 1912, S. 20–32, hier S. 32.

78 Ebd. S. 25.

234 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erkennbarer Schritt anderer Literaten, aber in der bei Hofmannsthal 
feststellbaren umfassenden Offenheit ist er fraglos etwas Spezifisches, 
den Autor Charakterisierendes. Keineswegs aber ist es eine im Wien 
seiner Zeit überall gleichermaßen geschätzte Besonderheit. Vielleicht 
kann die berühmte Anekdote der keineswegs gut beleumundeten, von 
Elias Canetti später geradezu hingerichteten Alma Mahler-Werfel, et­
was von der durchaus ›durch-wachsenen‹ Einstellung gegenüber Hof­
mannsthal in seiner Heimatstadt deutlich machen. Die Anekdote ist 
sicherlich gut erfunden, bringt so manches vom Wiener Schmäh zum 
Ausdruck und entwirft gerade deshalb ein zumindest partiell zutreffen­
des Bild vom allgemeinen, durchaus unterschiedlichen Ansehen des 
Librettisten Hofmannsthal in Wien. Alma Mahler-Werfel leitet in ihren 
Lebenserinnerungen den Text mit »Einst:« ein, also anders als den 
größten Teil ihrer Erinnerungen, die genauer datiert sind. Schon mit 
diesem »Einst« wird ein bezeichnendes Licht auf die Authentizität die­
ses Anekdotentextes geworfen, der – als Erfindung – gar nicht datiert 
werden kann:

Einst: Wir nahmen einst in Wien Hugo von Hofmannsthal mit uns zum 
Libellentanz von Franz Lehár. Hofmannsthal war so angetan von der Mu­
sik, daß er sagte: »Gott, wie schön wäre es, wenn Lehár doch die Musik 
zum ›Rosenkavalier‹ gemacht hätte, statt Richard Strauss.« Ich erzählte 
diesen Ausspruch meinem Freunde Egon Friedell, und er sagte: »Und 
wenn dann noch ein anderer das Libretto geschrieben hätte – wie schön 
wäre dann die Oper erst geworden!«79

Zurück zur boshaften Reaktion Hofmannsthals auf Georges Brief vom 
12. April 1896, in dem der Wiener Autor um die Vertonung eines Hof­
mannsthal-Textes gebeten wurde. George selbst fiel es angesichts seines 
in seinem Sinne polternden Prellbocks Wolfskehl nicht schwer, sich 
selbst in der Beurteilung dieser Kunst »Musik« zumindest schriftlich 
etwas zurückzuhalten, und so konnte er in manchen seiner Briefe sein 
Wissen um die Vorliebe Hofmannsthals für die Musik zumindest stra­
tegisch einsetzen – so ja auch in diesem Brief vom 12. April 1896. Hof­
mannsthal hat sich wohl alleine schon darüber geärgert, dass ausge­
rechnet George ihn hier überhaupt um die Vertonung eines Hofmanns­

79 Alma Mahler-Werfel, Mein Leben. Frankfurt a.M. 1977, S. 299.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 235

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


thal-Gedichts zum Abdruck bat, da der Wiener Autor doch genau 
wusste, dass George eine Gedichtvertonung gar nicht schätzte. Entspre­
chend subtil, süffisant und auch böse fiel seine Reaktion auf diese ver­
giftete Briefbitte Georges aus.

Hofmannsthal dachte nicht daran, auf Georges Bitte einen seiner 
Texte für die Zeitschrift »Blätter für die Kunst« vertonen zu lassen, 
sondern bat seinen beinahe gleichaltrigen engen Freund Clemens von 
Franckenstein (1875-1942) darum, ein Gedicht von Stefan George zum 
Abdruck in den »Blättern für die Kunst« zu vertonen. Franckenstein 
gab Hofmannsthal als wichtiger Ratgeber später den entscheidenden 
Hinweis auf »Everyman«, ein Werk, das entscheidend für das Entste­
hen des »Jedermann« wurde. Franckenstein stand 1896 als aufstreben­
der Komponist noch ganz am Beginn seiner Karriere, später kam er 
als Generalintendant in München, als Dirigent und als Komponist zu 
hohen Ehren. Hofmannsthal schlug ihm auch den kurzen Text »Das 
Lied des Zwergen« von George zur Vertonung vor, das kurz vorher im 
Mai 1893 in eben diesen »Blättern« erstmals erschienen war. Anders 
als Hofmannsthal hatte Franckenstein noch nicht das Wissen davon, 
wie sehr George Vertonungen seiner Gedichte ablehnte. So schickte 
Franckenstein, nichts Böses ahnend, seine Vertonung des Zwergen-Ge­
dichts in der zweiten Aprilhälfte 1896 an George, der wohl offensicht­
lich so verblüfft und auch verärgert war, dass er dem Komponisten 
nicht antwortete. Stattdessen schreibt George am 1. Mai 1896 in sei­
nem Ärger an den von ihm als dessen Urheber sofort identifizierten 
Hofmannsthal:

Clemens Franckenstein hat mir vor einigen tagen ein paar meiner verse 
mit seinen tönen geschickt ich gestehe ihnen dass mich die anordnung 
durchaus nicht angenehm berührte und die höchst nachlässige art des 
mit fehlern und entstellungen besäten textes mich für den absender nicht 
sonderlich erwärmt hat.80

Schon ein erster Blick in die Partitur der Komposition zeigt die Unan­
gemessenheit dieser geradezu hinrichtenden George-Reaktion: Weder 
gibt es einen mit Fehlern und Entstellungen besäten Text (neun!! kurze 
Verse), noch deutet die merkwürdige Kritik an den »anordnungen« auf 

80 BW George (1953), S. 93ff.

236 Günter Schnitzler

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


irgendeine verstehbare Schwäche der Vertonung. Natürlich antwortet 
der Musikkenner Hofmannsthal am 6. Mai 1896 naheliegend: »Was 
verstehen Sie unter ›Anordnung‹?«81 Der Streit um den in diesem Fel­
de völlig unangemessenen Begriff der »Anordnung« spitzt sich zwi­
schen den beiden Autoren zu; George reitet sich dabei in letztlich im­
mer peinlicher werdende Erklärungsversuche hinein, wenn er etwa die 
»Anordnungen« durch die Hinzunahme von »Reimspielen«, die es gar 
nicht gibt, erklären will. Hofmannsthal schließt diesen Disput am 2. Ju­
ni 1896 recht harsch ab: George solle die »Angelegenheit Francken­
stein« nach seinem Geschmack erledigen, ohne sich um Hofmannsthal 
»zu bekümmern. Nur bitte antworten Sie ihm auf seine Anfragen, Bit­
ten und Anträge etwas präcises.«82

Damit nun hat Hofmannsthal einen Wunsch Franckensteins erfüllt, 
denn dieser hatte parallel zum Streit Hofmannsthal/George an Hof­
mannsthal in der Zeit seines Wartens auf eine Reaktion Georges ge­
schrieben und um harsche Grobheiten des Wiener Freundes an George 
gebeten: » Stefan George ist ein Schwein. Er hat mir gar nicht geschrie­
ben. Bitte schreibe ihm bei Gelegenheit einige Grobheiten.«83

Jedenfalls zeigt diese Episode, wie intensiv Hofmannsthal die Ko­
operation zwischen den Medien Dichtung und Musik verfolgte, und 
zwar derart intensiv, dass er einen die Musik wenig schätzenden Kol­
legen gerade deswegen bis ins Persönliche hinein planvoll verärgern 
konnte und wollte. George hat das am Ende verstanden, denn er 
beschließt seinen, den Franckenstein-Zwist beschließenden Brief an 
Hofmannsthal mit den Worten: »Ich dachte Ihnen angenehm zu sein 
indem ich eines Ihrer gedichte in tönen den ›Blättern‹ beireihte.«84

Franckenstein und George haben sich bald nach diesem Zwist per­
sönlich am 28. November 1896 kennengelernt und eigentlich sogar an­
gefreundet. Immerhin hat Franckenstein insgesamt neun George-Texte 
vertont.

81 Ebd., S. 95.
82 Ebd., S. 98.
83 BW Clemens Franckenstein (1998), S. 42.
84 BW George (1953), S. 100.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 237

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783988580306-163 - am 17.01.2026, 22:36:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	»Elektra«
	»Der Rosenkavalier«
	»Ariadne auf Naxos«
	»Die Josephslegende«
	»Die Frau ohne Schatten«
	»Die ägyptische Helena«
	»Arabella«
	Musik UND Bildende Kunst
	Musik zwischen Hofmannsthal und George

