Gunter Schnitzler

Hugo von Hofmannsthal und die Musik

Wenn man Hugo von Hofmannsthals wichtigen Hinweis vom 1. No-
vember 1926 aus seinen Aufzeichnungen »Ad me ipsum« befolgt und
bei einer angemessenen Charakterisierung des Autors sich nicht
scheut, sich nicht die tiblichen Gepflogenheiten einer Biographie auf-
zuerlegen, sondern es vorzieht, »den Geist der Epoche und den des In-
dividuums zu beschwéren und beide auseinanderzuldésen«, dann
kommt man diesem Wunsch nach einer zutreffenden Wesenserfassung
des Autors niher. Denn: Die in diesem Genre der Biographie gepfleg-
ten MaBnahmen, die »Anekdoten — die Aufenthaltsorte — die Begeg-
nungen — die Einfliisse« zu registrieren, zeigen nur die »Unfihigkeit,
das rein geistige Abenteuer zu erfassen. Es ist zu vermuten, daB sie
nicht erfat haben, um was es sich handelt.«!

Nicht das Schildern der Lebensgeschichte, der nachweisbaren Ereig-
nisse, gar einer Chronologie des Lebensganges scheinen Hofmannsthal
fir den Entwurf einer ihn treffenden Darstellung sinnvoll zu sein,
sondern seine Position in der Epoche, in der er lebt. Es geht eben um
den Geist der Epoche, der diese charakterisiert und den Versuch, Hof-
mannsthal in seinen Ubereinstimmungen mit und seinen Besonderhei-
ten in dieser Epoche herauszustellen, also »beide auseinanderzulosenc.

Zu diesen Ubereinstimmungen mit der Epoche der in Wien verdich-
teten Europdischen Moderne zihlen fraglos die schon von Ernst Mach
verkiindete Unrettbarkeit des Ich mit allen Folgen fiir die Auflésung
des Individualbegriffs; sicherlich gehort zu diesen Ubereinstimmungen
auch eine Konsequenz aus jener Schwichung des Ich zu verschiedenen
Ich-Dispositionen und die dazu in Wechselwirkung stehende Vervielfil-
tigung der Wirklichkeit zu Wirklichkeiten. Hier wird das notwendige
und nicht auszuschaltende Korrelatverhiltnis von Ich und Wirklichkeit

“ Mit diesem Beitrag verabschiedet sich dessen Verfasser aus dem Gremium der
Herausgeber des »Hofmannsthal Jahrbuches zur Européischen Moderne«, dem er seit
der Griindung 1993 angehért.

1 GWRATII, S. 621.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 163

- am 17.01.2026, 22:38:57. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sinnfillig: Die Aufspaltung des Ich bringt notwendig eine solche der
Wirklichkeit mit sich und dies hat auch zugleich eine umgekehrte Wir-
kung. Natiirlich wirken sich diese epochalen Ubereinstimmungen bei
den einzelnen Kiinstlern je anders aus, so dass aus diesen Ubereinstim-
mungen, die den »Geist der Epoche« beschworen, die jeweiligen Be-
sonderheiten der Kiinstler »auseinanderzulosen« wiren. Der vielleicht
gewichtigste Aspekt in diesem von Hofmannsthal selbst aufgezogenen,
zu seiner angemessenen Darstellung fithrenden Verhiltnis zwischen
dem »Geist der Epoche« und dem »des Individuums« diirfte jedoch in
den Beziehungen zu anderen Kiinsten zu finden sein.

Diese Umbruchszeit mit sich fortwdahrend wandelnden Grenzen
von Ich und Wirklichkeit ibt Wirkungen auf alle Kiinste aus, in
denen Bewegungen, Fliichtigkeit und auch rasche Modifikationen in
Ausdruckslagen eine groBe Rolle spielen. Dies trifft besonders die
Pantomime, den Tanz, das Szenische, das Theater und Musiktheater
sowie die Literatur, in der gerade die inneren Energien Wirkungen
sowohl in der wandlungsfihig sprechenden Physiognomik wie in den
prigenden Bewegungen garantieren. Alle diese Kiinste sind geeignet,
rasch Verinderungen, Wandlungen, die vom Betrachter wie vom Be-
trachteten ausgehen, zu vergegenwirtigen. Gerade in Wien beginnt
deshalb in dieser Umbruchszeit sowohl die groBe Zeit des Tanzes wie
der Pantomime. Selbst das von Hofmannsthal und seinen Bekannten,
aber auch tiberhaupt an der Jahrhundertwende hiufig gepflegte Ver-
fahren der >tableaux vivants« ist ja letztlich ein Versuch, in bekannte
Bilder Bewegungen zu bringen, also jenen neuen Voraussetzungen des
In-der-Welt-Seins gerecht zu werden. Grete Wiesenthal als Tanzerin
und mit ihren Balletten, Loie Fuller mit ihrem Serpentinentanz und
innovativen Lichtspielen, natiirlich Nijinsky mit seinen unglaublichen
Spriingen und der Aussagekraft seiner Bewegungen feiern uniibertreff-
liche Erfolge, nicht nur in Wien. »Salome« und »Elektra« von Richard
Strauss gewinnen gerade durch die Tidnze der Protagonistinnen beson-
deren Ruhm. Und auch Hofmannsthal schreibt, zu seinem Leidwesen
nicht von Strauss vertont, mit »Der Triumph der Zeit« ein Ballett und
auch noch einige Pantomimen sowie Entwiirfe dazu. Die Bedeutung
der Theater- und Opernregie sowie der Biithnenbilder dazu nimmt zu,

164 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und nicht zuletzt deshalb gewinnen Max Reinhardt und Alfred Roller
in ihren Tatigkeiten eine besondere Beachtung.

Fur die Musik tiberhaupt gilt es, einen strukturellen Paradigmen-
wechsel in der Moderne zu vollziehen oder sich zumindest dorthin
zu bewegen. Die traditionelle Harmonielehre scheint an ihre Grenzen
gekommen zu sein, Versuche in der Atonalitit miinden in die Zwolf-
tonmusik Schonbergs. Das ist zwar nicht bei allen Komponisten so,
Zemlinsky, Schreker und Hindemith etwa gehen andere Wege, aber
dennoch sind gerade und auch in der Musik durch die von den an-
gesprochenen neuen Denkvoraussetzungen geprigte Zeit umwilzende
Anderungen zu beobachten; man denke an die frithen Opern von Ri-
chard Strauss, die sich zwar keineswegs der Zwolftontechnik annihern,
aber duBerste Schritte in der traditionellen Harmonielehre gehen und
diese sogar partiell tiberschreiten. Hinzu kommt eine beim frithen
Strauss auffallende, differenziert eingesetzte musikalische Gestik, aber
auch Ekstatik und Klangopulenz, die Wagner und auch Mahler tiber-
steigen. Wie schon in der Malerei zeigen sich auch in der Musik die
Unterschiede in der Reaktion der Kiinstler auf den fundamentalen
Wandel in der Basis ihres Denkens und Gestaltens an: Es gibt viele
unterschiedliche Wege fiir die Entwicklung der Kiinste.

Es sind nicht nur die Philosophie, Naturwissenschaften, Psychoana-
lyse in die tradierte geistige Lage erschiitternden, aber auch reizvollen
und produktiven Umbriichen, sondern eben auch alle Kiinste. Die Au-
toren wenden sich deshalb, je Unterschiedliches intendierend, verstarkt
etwa der Bildenden Kunst, dem Ballett, dem Tanz und damit der
Musik zu.

Bei Hofmannsthal zeichnet sich indessen dabei eine Besonderheit
ab, dass er, uneingeschrinkt und Mediengrenzen iiberwindend, sich
der Musik — natiirlich neben den anderen Kiinsten — 6ffnet. Die anzie-
henden Krifte der Musik in dieser Zeit sind bei Hofmannsthal (und
Strauss) grundgelegt durch die frithe Schopenhauer-Lektiire beider
Kiinstler; bei Hofmannsthal wirkt zudem die weit vor dem Chandos-
Brief anzusetzende, freilich lebenslang wirkende Sprachskepsis, die
Hilfe von den anderen Kiinsten, zumal der Musik, erhofft, das ausdrii-
cken zu kénnen, was die Wortsprache nicht vermag.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 165



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die hieraus resultierende Offnung zur Musik wird von keinem
Autor der sich in Wien abspielenden Europdischen Moderne derart
nachdriicklich und ungebrochen verfolgt wie von Hofmannsthal: Seine
radikale, gesuchte Nihe hat ihm konkret sogar viel Arger selbst bei
den Freunden eingebracht.

Der Weg Hofmannsthals zur Oper, zur Musik tiberhaupt ist aus den
angedeuteten Griinden naheliegend. Denn sein Misstrauen gegeniiber
den Verstandigungsmoglichkeiten der reinen Wortsprache zwingt ihn,
sich anderer Ausdruckformen zu bedienen. Schon in seiner frithen
Prosa gewinnt das Beschreiben der Gestik, der Physiognomik der Ge-
stalten eine immer groBere Bedeutung. Auch wenn dieses Beschreiben
wortsprachlich erfolgt, versucht der Autor auf diese Weise, die Unmit-
telbarkeit des Eindrucks und die Wahrheit des Gesehenen dem Leser
angemessen zu vermitteln. Denn im Sichtbarmachen eines Geschehens
zeigt sich unmittelbar das, was in der Wortsprache ausgeschlossen ist:
Diese benotigt die Intellektualitit des Formulierens, des Bedenkens
und Rezipierens. Dabei geht das Unvermittelte, Unmittelbare, der
direkte Ausdruck des Gefiihlten verloren. Hofmannsthal erginzt die
Wortsprache zunichst durch die Mimik, Physiognomik, die Bewegung
grundsitzlich und schlieBlich auch durch die Vergegenwirtigung bil-
dender Kunst: In seiner Prosa wie auch in der Lyrik und in den friithen
»Lyrischen Dramen« sind zuweilen Werke der Bildenden Kunst, etwa
von Velazquez und Michelangelo, beschrieben und stehen damit dem
Leser vor Augen. Besonderen Reiz iibt auf Hofmannsthal die Pantomi-
me aus. Aber es gibt ebenso szenische Auf- und Abtritte, die auch
auBerhalb der Biihne sprachlich augenfillig gemacht werden kénnen.
Am meisten jedoch zieht Hofmannsthal in diesem sprachskeptischen
Feld das Ballett, den Tanz und die Oper zur Hilfe heran, also AuBe-
rungsformen, in denen die Musik zu Hause ist.

Daher wandte sich Hofmannsthal an den schon damals hochst er-
folgreichen Komponisten Richard Strauss und leitete damit eine Ko-
operation in die Wege, die bis zu seinem Tod andauerte. Zunichst galt
das Interesse des Autors der Vertonung seines Balletts »Der Triumph
der Zeit«, das auf jede wortsprachliche Mitteilung verzichtet, durch Ri-
chard Strauss. Diesem Vertonungswunsch gab Hofmannsthal schon
vor der endgiiltigen Fertigstellung des Balletts Ausdruck, als der 26-

166 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jahrige am 17. November 1900 an den damals 36jdhrigen Strauss
schrieb:

Ich weil nicht, ob Sie sich noch eines Gespriches in Paris erinnern, und
daB ich Thnen damals von dem Einfall zu einem Ballett Erwidhnung tat,
worauf Sie sehr freundlich duBlerten, Sie wiirden ein solches allenfalls
gern komponieren.

Mein Ballett ist nun fertig, oder nahezu. Zwei Akte liegen in der Rein-
schrift vor, vom dritten, der ohnehin kurz werden soll, eine Art von
Apotheose, kann ich detailliertes Szenarium beilegen. Ich wiirde mir nun
sehr gerne erlauben, Thnen dieses Ganze vorzulegen. Da ich IThre augen-
blickliche Stimmung einer solchen Sache gegeniiber aber nicht kenne und
nicht gerne Sie und mich mit einer ganz vergeblichen Sendung beldstigen
mochte, so frage ich an, ob Sie sich noch irgendwie fiir eine solche mei-
nige Sache interessieren und ob Sie mir freundlichst zusichern wollen,
sich dann innerhalb 14 Tagen, vom Empfang der Sendung an, irgendwie
iiber die vorldufig zu Ihrer Verfiigung stehende Arbeit zu duBlern. In
Erwartung Ihrer Antwort bin ich Ihr sehr aufrichtig ergebener Hugo von
Hofmannsthal?

Dieser erste Brief an Strauss, dem bald ein zweiter folgte, und auch
dessen Antwortschreiben reizen zu einer kurzen, aber lohnenden Be-
trachtung: Schon dieser Brief vom 17. November 1900, immerhin der
erste von Hofmannsthal an Strauss iiberhaupt und der sich zudem nur
auf ein eher kurzes Gesprich in Paris bezieht, ist von einem merkwiir-
dig uneinheitlichen Ausdruck getragen: Einerseits wirkt er fast flehend
mit seiner Bitte um Vertonung; andererseits stellt er zugleich Termin-
grenzen und setzt den Briefempfinger damit unter Druck. Hofmanns-
thal ist zwar zehn Jahre jiinger als Strauss, aber er hatte als 26-Jdhriger
in Wien geradezu einen Kultstatus erreicht und litt keineswegs unter
mangelndem Selbstvertrauen. Der Bittende scheint es deshalb, trotz
des Altersunterschiedes zum sehr beriihmten Komponisten Strauss,
nicht bei seiner hoéflichen Anfrage zu belassen, sondern auch seiner ei-
genen »GroBe« Ausdruck geben zu wollen, indem er glaubt, Strauss
Fristen vorschreiben zu konnen. Das tut er derart nachdriicklich, dass
man die Verdrgerung von Strauss ahnen muss: Hofmannsthal bittet ja
nicht nur um eine Riickmeldung innerhalb von 14 Tagen, sondern pri-

2 BW Strauss (1970), S. 15.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 167

- am 17.01.2026, 22:38:57. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zisiert den Zeitraum zusitzlich dadurch, dass diese 14 Tage »von Emp-
fang der Sendung an« gelten.

Strauss hat das genau gespiirt: Er liasst Hofmannsthal mit einer Ant-
wort warten, so dass dieser den Komponisten am 30. November 1900
an seine Bitte um die Vertonung von »Der Triumph der Zeit« erinnert
und, nun etwas milder, eine »baldige Antwort«3 erbittet. Genau, wie im
ersten Brief gefordert, lehnt Strauss, 14 Tage nach dem Erinnerungs-
brief am 14. Dezember 1900, Hofmannsthals Vertonungswunsch ab.

Strauss kontert dabei dem bittenden und zugleich tiberheblich for-
dernden Hofmannsthal mit einer ganz subtil ausgedachten Antwort,
die genau diesen Widerspruch deutlich werden ldsst: Er sagt dem
Verfasser des »schénen Balletts«, das er noch weiter lobt, eine Verto-
nung ab, weil er an einem eigenen, von ihm selbst verfassten Ballett
(»Kythere«) komponiere, das »wahrscheinlich schlechter« sei als Hof-
mannsthals Ballett. Die fast devote Bitte Hofmannsthals wird also nicht
nur abgelehnt, sondern wird mit einem fiir den Autor drgerlichen
Qualitatsvergleich zusammengebracht, wenn der bedeutende Kompo-
nist auf fremdem Terrain tdtig wird und selbst ein Ballett verfasst,
das sich hinter dem Hofmannsthals nicht zu verstecken braucht, ja
nur »wahrscheinlich« schwicher ist als dasjenige des Autors. Und all
das wird noch in ein ironisierendes Zeitgeriist gepackt, das die Fris-
tensetzung des Autors im ersten Brief konterkariert: Zuerst miisse er
noch sein »kleines Operchen« »Feuersnot« fertig schreiben, dann kime
»Kythere«, fiir das er etwa drei Jahre brauche und dann wiren wieder
seine Sinfonien an der Reihe, die bereits seit zwei Jahren warteten und
danach fehlten ihm zum Ballett Hofmannsthals »Kraft und Lust«.*

Nebenbei bemerkt kam es zu einer allerdings recht erfolglosen Ver-
tonung des Balletts »Der Triumph der Zeit« durch Alexander Zemlins-
ky, und die kritische Sicht dieses Komponisten verdichtet sich in einer
aufschlussreichen Bemerkung Hofmannsthals i{iber die Vertonung
Zemlinskys in seinem Brief an den Direktor der Wiener Hofoper Gus-
tav. Mahler vom 2. August 1901. Genau dieser Vorwurf, den Hof-
mannsthal gegeniiber Zemlinsky erhebt, lisst sehr schén erkennen,

3 Ebd, S. 16.
4+ Ebd.

168 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

warum der Autor eine Vertonung von Strauss bevorzugt hitte. Nach
deutlicher Kritik an Zemlinsky fiigt Hofmannsthal zuspitzend hinzu,
dass dieser Komponist »nichts vom malerischen«® versteht. Es geht
Hofmannsthal also um das Visuelle, das durch die Musik gefordert
werden miisse, das, was man auch als musikalische Gestik bezeichnen
konnte. Und genau das ist eine der groBen Stirken von Richard
Strauss, der etwa in seiner ungemein erfolgreichen »Salome«Oper
ganz gezielt musikalische Bewegungen als Visuelles fordernd einsetzt:
So fillt zum Bespiel das Orchester in immer tiefere Lagen, wenn von
dem in einem tiefen Verlies gefangenen Jochanaan die Rede ist. Un-
willkiirlich geht auch der Blick des horenden Betrachters in die Tiefe
und zudem stellt sich damit eine aussagekriftige Rdumlichkeit ein.

Diese musikalische Gestik und Farbigkeit ist besonders in einem
Ballett notwendig, das ja auf die Wortsprache vollig verzichtet, um die
Bewegungen und Tdnze der Bithnengestalten mit dem Inhalt und Sinn
der Geschichte zu fiillen und zu intensivieren. So ist Hofmannsthals
Enttauschung durch die recht harsche Ablehnung der »Iriumph der
Zeit«Vertonung von Richard Strauss nachvollziehbar.

»Elektra«

Besonders herzlich ist dieser erste Briefkontakt nicht und man mag
kaum glauben, dass sich daraus eine derart bedeutende Kooperation
ergeben kénnte. Tatsédchlich herrscht nach diesen drei Zeugnissen eine
briefliche Funkstille von fast sechs Jahren, bis dann, nach einem per-
sénlichen Zusammentreffen, erneut Hofmannsthal die Initiative er-
greift und wegen der Vertonung der »Elektra« brieflich am 7. Mérz
1906 auf Strauss zugeht.

Wiederum offenbart er sich dabei als sehnstichtig Hoffender. Noch
einmal wird deutlich, wie wichtig Hofmannsthal dieser Eintritt der
Musik in seine Dichtung ist. Seine Bittstellung wird diesmal auch nicht
mehr mit jener eher iiberheblichen Fristsetzung verkniipft, sondern
jetzt wire Hofmannsthal fiir die »kleine Nachricht, in jedem Fall«,° ob

5 SW XXVII Ballette — Pantomimen — Filmszenarien, S. 301.
6 BW Strauss (1970), S. 17.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 169



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

positiv oder negativ und wann auch immer, moéchte man erginzen,
dankbar. Und Strauss sieht natiirlich den anderen Grundton Hof
mannsthals und antwortet weit verbindlicher, freundlicher, ja sogar in
einer Weise in die Zukunft schauend, dass man sich dariiber in dieser
frithen Phase, in der noch kein Ton von Strauss zu Texten Hofmanns-
thals geschrieben war, nur wundern kann. Es klingt wie weise Voraus-
sicht. Zunichst jedoch sagt er in seinem Brief vom 11. Mirz 1906 eine
Vertonung des Elektra-Dramas, obwohl er bereits Striche am Dramen-
text fiir ein mogliches Opernlibretto vorgenommen hatte, deshalb
nicht zu, weil ihm der Stoff zu nahe an seiner »Salome« zu sein scheint
und er wohl eher dafiir plidiere, »an >Elektra« erst in einigen Jahren
heranzutreten, wenn ich dem Salomestil selbst viel ferner geriickt bin.«
Er bittet Hofmannsthal deshalb um »einen der >Salome« entfernteren
Stoff Threr Hand« und erwihnt dabei ausdriicklich das vom Autor be-
arbeitete Semiramis-Sujet oder die Gestaltung eines Renaissancestof-
fes. Und dann folgt die erstaunliche, ins Kiinftige weisende Aussage
des Komponisten:

Jedenfalls bitte ich Sie dringend, mir in allem Komponierbaren aus Ihrer
Hand das Vorrecht zu lassen. Ihre Art entspricht so sehr der meinen, wir
sind fiireinander geboren und werden sicher Schénes zusammen leisten,
wenn Sie mir treu bleiben.”

Hofmannsthal bedankt sich fiir den so aufmunternden Blick in die Zu-
kunft und bestitigt am 27. April 1906 seinerseits, dass sie »etwas zu-
sammen frither oder spiter machen werden und miissen«.® Dann ver-
sucht er erneut, Straussens Interesse auf die »Elektra« zu richten, die
aus seiner Sicht eigentlich keine Ahnlichkeiten mit dem »Salome«-Stoff
aufweisen wiirde. Die dann folgende Charakterisierung beider Werke
durch den Autor ist von allergroter Bedeutung, und zwar nicht nur
fiir die »Elektra« selbst, sondern auch fiir alle spiteren gemeinsamen
Schopfungen. Denn Hofmannsthal beschreibt nicht — oder nur kaum -
die Handlung oder die Figuren, sondern hauptséchlich Farben und Be-
wegungen, also genau das, was Strauss im Unterschied zu Zemlinsky
genial beherrscht: das Hervorrufen von Bildern, von Farb- und Licht-

7 Ebd., S. 17f.
8 Ebd., S. 19.

170 Giinter Schnitzler

- am 17.01.2026, 22:38:57. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verhiltnissen sowie Bewegungsziigen vor allem durch musikalische
Gestik und natiirlich durch die Wirkungsmacht der Musik an sich.
Hofmannsthal charakterisiert den wesentlichen Unterschied zwischen
Straussens »Salomex, die er selbst zu dem Zeitpunkt noch gar nicht ge-
hort hatte, und »Elektra« wie folgt:

bei der »Salome« soviel purpur und violett gleichsam, in einer schwiilen
Luft, bei der »Elektra« dagegen ein Gemenge aus Nacht und Licht,
schwarz und hell. Auch scheint mir die auf Sieg und Reinigung hinauslau-
fende, aufwirtsstiirmende Motivenfolge, die sich auf Orest und seine Tat
bezieht — und die ich mir in der Musik ungleich gewaltiger vorstellen
kann als in der Dichtung —, in »Salome« nicht nur nicht ihresgleichen,
sondern nichts irgendwie Ahnliches sich gegeniiber zu haben.?

Hofmannsthal interpretiert schon die noch gar nicht geschriebene Mu-
sik. Damit macht er deutlich, was er sich von Strauss erhofft: Nicht
die Gestalten je fiir sich sind wichtig, sondern die Gegensatzstruktur,
und zwar zwischen den Gestalten wie in den farblichen und/oder
schwarzweilen Konstellationen. Schon 1903 schreibt Hofmannsthal
die »Szenischen Vorschriften zu Elektra«, in denen er im Prinzip das
gesamte Werk auf ein paar Seiten umfassend interpretiert, indem er —
wie knapp in diesem Brief — nur auf Farben und Bewegungsziige, nicht
aber auf die Gestalten selbst eingeht.

Ebenso ist ihm in diesem Brief vom 27. April 1906 die »aufwartsstiir-
mende Motivenfolge« wichtig, die sich auf die Gestalt des Orest und
seine Tat bezieht, also diesem im Grunde sekundir zugeordnet wird,
und zwar in der Gewalt und Ausdrucksstdrke der Musik.

Ein verlegerisches und auch geschiftliches Problem von Strauss
und Hofmannsthal mit dem Fischer- und auch Fiirstner-Verlag wird
recht bald gel6st. Unwichtig ist dies deshalb nicht, weil hier potentiell
erhebliche Summen im Spiel sind: So konnte Strauss von den ersten
Einnahmen aus seiner »Salome« bereits den 1907/08 vom Jugendstilar-
chitekten Emanuel von Seidl betreuten Bau seiner Garmischer Villa
finanzieren. In diesem groBziigig gestalteten, zweigeschossigen Gebiu-
de mit Erkerturm, der von Strauss als Skatraum genutzt wurde, mit
einer Loggia, die den Blick in einen wunderschénen Garten mit alten

9 Ebd.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 171



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Biumen freigibt, und einem Esszimmer ganz aus Lirchenholz mit
Fayoncen an den Winden wurden vom Architekten viele Bauwiinsche
des Ehepaares Strauss beriicksichtigt. Auch das Arbeitszimmer liegt
im Erdgeschoss und ist in Kirschbaumholz gestaltet. Ab 1908 wihlte
die Familie dieses gerdaumige Landhaus, welches urspriinglich als Som-
merhaus gedacht war, zum stindigen Wohnsitz. 40 Jahre lang war es
fiir Richard Strauss ein Zuhause. Heute ist es ein eingetragenes Bau-
denkmal und eine Attraktion in Garmisch. Der Komponist kehrte zu
diesem von ihm sehr geliebten Anwesen zwischen allen kiinstlerischen
Verpflichtungen im In- und Ausland zuriick und komponierte dort im
hiuslich-familidren Rahmen viele seiner Werke.

Nach der Klirung der Vertragssituation beginnt er mit der Verto-
nung der »Elektra«. Natiirlich kann der Dramentext nicht unveridndert
in dieser Oper iibernommen werden, und es zeigt sich dabei im Brief-
wechsel zwischen den beiden Schopfern, dass sich Hofmannsthal er-
staunlich groBziigig gegeniiber den Verinderungswiinschen von
Strauss am Text verhilt. Selbst die unterschiedlichen Vorstellungen
beider von der Prisentation des Schlusses, den »Ermordungsszenen, !0
so Hofmannsthal am 3. Januar 1908 an Strauss, werden in einem pro-
duktiven Austausch so geldst, dass es fiir beide akzeptabel ist. Nach
ersten Skizzen zur »Elektra«Vertonung im Jahr 1907 wendet sich
Strauss, nachdem die Beiden zwischenzeitlich gemeinsam {iber den
Plan einer »Semiramis«-Oper nachdachten, den sie dann aber doch fal-
len lieBen, intensiv der »Elektra« zu. Bereits am 22. Juni 1908 teilt er
Hofmannsthal mit: »Die Partitur ist fertig bis zum Eintritt des Orest.«
Dem Schluss der Oper widmet er sich engagiert: »Ich habe gestern be-
gonnen, weiter zu komponieren und bin, glaube ich, dafiir jetzt in sehr
guter Stimmung.«!! Ende September 1908 schlie8t er die Partitur ab.

Hofmannsthal erkrankt gegen Ende des Jahres 1908, ein Nervenlei-
den, so dass die briefliche Korrespondenz mit dem Komponisten rela-
tiv kurz vor der »Elektra«Premiere etwas abnimmt. Dennoch setzt
Hofmannsthal alles daran, zwischen der geplanten Urauffiihrung in
Dresden und einer spiteren Inszenierung in Wien eine gehorige Zeit

10 Ebd,, S.33.
11 Ebd, S.37.

172 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit Auffiihrungen an anderen Orten verstreichen zu lassen. Denn
Wien scheint dem Librettisten am 7. November 1908 fiir die »Elektra«
deshalb als Inszenierungsort wenig geeignet zu sein, da

das Wiener Publikum noch immer gegen jedes Neue genau so stiitzig ist,
wie zu Zeiten, da es einen »Fidelio« oder »Don Juan« hat durchfallen
lassen, und da es ferner gerade in Wien weniger auf das Werk selbst
den Leuten (die in einer Premiére sitzen) ankommt, als auf das Drum
und Dran, ndmlich auf eine erste Besetzung und einen Dirigenten, von
dem sie sich in ihrem eingebildeten Musikverstindnis einbilden, er sei ein
groBer Mann, so habe ich den Eindruck, daB sich hier eine, in diesem
vulgidren Theatersinn glanzlose und daher nicht ungefihrliche Premiére
vorbereitet.

Eine Auffithrung nach der Dresdner Premiere in Berlin oder einer
anderen auslindischen Hauptstadt, die sicherlich erfolgreich wiren,
hitte wichtige Folgen:

Denn wenn schon eine ganze Reihe von Erfolgen, an denen ich nicht
zweifle, vorliegen, so fillt natiirlich der halbe MiBerfolg in Wien, an dem

ich unter diesen Umstinden auch nicht zweifle, weniger in die Waagscha-
le.1?

Am 25. Januar 1909 kommt es, wie vier Jahre zuvor bei der »Salomex,
im Koniglichen Opernhaus in Dresden zur Urauffiihrung der »Elek-
tra«. Dirigent war wie bei der »Salome« der von Richard Strauss hoch-
geschitzte Ernst von Schuch, Regie fithrte Georg Toller. Es wird, so
Strauss selbst, von einem »anstindigen Achtungserfolg« berichtet.
Nach Auffithrungen in Berlin, Miinchen und schlieflich Wien kommt
es zu dem Welterfolg der ersten gemeinsamen Oper von Hofmannsthal
und Strauss. Der Komponist berichtet dem Librettisten bereits am
5. Mirz 1909: »Elektra« geht tiberall kolossal. Miinchen jede Woche to-
tal ausverkauft.«!3 Dieser Erfolg der Oper ist bis heute ungebrochen.
Dass Hofmannsthal das Besondere, Innovative dieser Oper sieht,
macht jener implizite Vergleich mit »Fidelio« und »Don Giovanni«
deutlich. Auch Strauss zieht in seinen »Betrachtungen und Erinnerun-
gen« ein Fazit, welches das AuBerordentliche dieses Werkes eindriick-

lich hervorhebt. Sein Wunsch,

12 Ebd,, S. 48.
13 Ebd,, S. 54.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 173



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieses ddmonische, ekstatische Griechentum des 6. Jahrhunderts Winckel-
mannschen Rémerkopien und Goethescher Humanitét entgegenzustellen,
gewann das Ubergewicht iiber die Bedenken [Elektra nach Salome zu
vertonen|, und so ist »Elektra« sogar noch eine Steigerung geworden in
der Geschlossenheit des Aufbaus, in der Gewalt der Steigerungen [...|
Beide Opern [»Salome« und »Elektra«] stehen in meinem Lebenswerk ver-
einzelt da: ich bin in ihnen bis an die duBersten Grenzen der Harmonik,
psychischer Polyphonie (Klytemnistras Traum) und Aufnahmefihigkeit
heutiger Ohren gegangen.'*

Strauss vergisst auch nicht, auf die groBe Wirkung des Tanzes hinzu-
weisen, der in beiden Opern eine zentrale Rolle als Ausdrucksextrem
spielt und der Hofmannsthals Wunsch nach wortlosem und damit
angemessenem Ausdruck jenseits aller Sprachskepsis, eben auch in der
»Elektra«, einlost. Der Komponist sieht in Salomés Schleiertanz den
»Kernpunkt der Handlung« und in Elektra »nach der nur mit Musik
ganz zu erschopfenden Erkennungsszene der erlésende Tanz«. !>

Schon vor und kurz nach der Urauffithrung von »Elektra« arbeiten
Hofmannsthal und Strauss an weiteren Opern, an der nicht vollende-
ten »Semiramis« und am »Rosenkavalier«. Uber diesen berichtet der
Librettist am 11. Februar 1909 aus Weimar dem Komponisten: »ich ha-
be hier in drei ruhigen Nachmittagen ein komplettes, ganz frisches Sze-
nar einer Spieloper gemacht«!% — dies bezeichnet den Beginn an der ge-
meinsamen Arbeit am vielleicht berithmtesten Werk der beiden Kiinst-
ler: »Der Rosenkavalier«.

Insgesamt schaffen beide gemeinsam neben dem Ballett »Josephsle-
gende« (UA 1914) sechs Opern, und zwar eben diese »Elektra« (UA
1909), »Der Rosenkavalier« (UA 1911), »Ariadne auf Naxos« (UA
1912/1916), »Die Frau ohne Schatten« (UA 1919), »Die #gyptische Hele-
na« (UA 1928) und »Arabella« (UA 1933).

Wenn man bedenkt, dass der Regisseur der Urauffithrung des Dra-
mas »Elektra« 1903 Max Reinhardt war, zudem der bedeutende Biih-
nenbildner Alfred Roller hidufig auch im Felde der gleichnamigen
Oper von Hofmannsthal und Strauss um Rat gefragt wurde, dann sieht
man, dass bereits im beginnenden 20. Jahrhundert die Konstellation

14 Richard Strauss, Betrachtungen und Erinnerungen. 2. Aufl. Ziirich 1957, S. 230.
15 Ebd., S. 229.
16 BW Strauss (1970), S. 53.

174 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Kiinstlern sich abzeichnet, die dann entscheidend fiir die Griin-
dung der Salzburger Festspiele im August 1920 wurden: Hofmanns-
thal, Reinhardt, Strauss und Roller.

Ohne Zweifel geht von der Zusammenarbeit an der »Elektra« eine
Energie aus, die die Kooperation der beiden Kiinstler Hofmannsthal
und Strauss intensiv geférdert hat. Bei aller Produktivitéit indessen gab
es auch einige durchaus kritische Stimmen zu dieser gemeinsamen
ersten Oper und auch den folgenden sowie an der Zusammenarbeit
iiberhaupt, sogar von Hofmannsthal und Strauss selbst.

Auffallend an den sechs gemeinsam geschaffenen Opern ist sicher-
lich, dass die Hilfte von ihnen antike Stoffe bearbeitet. Und genau an
dieser Besonderheit kann man die groe Nihe zwischen Hofmannsthal
und Strauss ablesen. Zugleich zeigt sich, dass eigentlich alle gemeinsa-
men Interessen zwischen beiden Kiinstlern immer auch eine Differenz
umfassen. Vielleicht ist gerade deshalb die Kooperation beider derart
produktiv, weil das Zugleich von Nédhe und Ferne zu weiterem Schaf-
fen auf beiden Seiten einlddt. Hier bewahrheitet sich die frithe Einsicht
des 19-jahrigen Hofmannsthal, der seinen Claudio in »Der Tor und der
Tod« sagen ldsst: »So seh ich Sinn und Segen fern gebreitet [...] / Doch
wie mein Blick dem Nahen niher gleitet, / Wird alles 6d [...]«.1”

Die Liebe zur Antike ist beiden gemeinsam, von Hofmannsthals gro-
Ber Kenntnis antiken Dichtens und Denkens weil man. Er hat schon
als Schiiler eigenstindig Ubersetzungen von Texten des Sophokles
verfasst. Die groe Nihe von Richard Strauss zur Antike passt nicht
so recht zu dem Bild, das der bekannte Germanist Hans Mayer filsch-
lich vom Komponisten als derber »bayrischer Musikant« (gegeniiber
dem »sensiblen Augenmenschen Hofmannsthal«) entworfen hat — nur
weil Strauss gerne Karten spielte und zuweilen recht unverbliimt seine
Meinung, auch in den Briefen mit seinem Librettisten Hofmannsthal
kundtat. Liest man den Briefwechsel beider genauer, dann stellt man
sehr rasch die Prizision, den Sinn fiir Dramatik und Zuspitzungen
bei Strauss fest — Bereiche, in denen er gewiss seinen Autor {ibertraf.
Straussens Nihe zur Antike und seine Kenntnis ist offenkundig. Auch
er hat sich bereits als Gymnasiast mit Sophokles auseinandergesetzt

7. GW, GD 1, S. 282.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 175



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und einen »Chor aus Elektra nach der Tragédie des Sophokles« kom-
poniert. Er hat sich selbst sogar mehrfach als »griechischer Germa-
ne« und »germanischer Grieche« in seinen spiten Aufzeichnungen
benannt.!8

Die gemeinsame Antikenvorliebe ist natiirlich ein Grund dafiir, dass
insgesamt drei Opern mit antiken Stoffen entstanden sind. Sicherlich
spielt dabei auch ein weiteres Faktum eine wesentliche Rolle: Da der
in der Oper gesungene Text weniger verstdndlich ist als der gesproche-
ne Text auf der Biihne, hat naturgemiB die Oper weit umfassender
als das Sprechtheater die Aufgabe, den Inhalt, das Geschehen etwa
durch besondere Biihnenbilder, durch Gesten (auch musikalische),
Auf- und Abtritte oder auch Wiederholungen deutlich zu machen.
Dieses Problem stellt sich bei der Gestaltung antiker Stoffe deshalb
nicht so dringend, weil dem damaligen gebildeten Publikum die Stoffe
aus der griechischen und rémischen Mythologie vertraut und damit
zumindest in etwa die Vorginge auf der Opernbiihne bekannt sind. So
im Falle der »Elektra«, wenn es dort um die von Elektra oder Orest zu
veriibende Rache an Aigisth und Klytimnestra geht, die Agamemnon,
den Vater Elektras, Orests und der Chrysothemis, ermordet hatten
— das weiBl der Zuschauer. Auch wenn bei der spiten Oper »Die dgyp-
tische Helena« die antiken Vorlagen eine etwas kompliziertere Hand-
lung mit sich bringen, so sind auch dort zumindest im Bildungsbiirger-
tum der Jahrhundertwende noch die wesentlichen Vorgédnge bekannt,
und deshalb fordert Hofmannsthal auch noch im Spitwerk gegeniiber
Strauss, dass man mythologische Opern schreiben solle.

Wenn man dann aber genauer das Antikenbild bei Hofmannsthal
und Strauss vergleicht, stellt man einen wesentlichen Unterschied fest.
Das gebotene Zitat aus den »Betrachtungen und Erinnerungen« von
Richard Strauss macht die Ausrichtung der Vorliebe des Komponis-
ten schon deutlich. Im Gegensatz zum hiufig vorherrschenden, klassi-
schen Bild der Antike, das geprigt ist von den Romerkopien eines
Winckelmann oder dem Humanititsideal von Goethe, legt Strauss in

18 Vgl. dazu: Richard Strauss. Der griechische Germane. Musik-Konzepte 129/130.
Hg. von Ulrich Tadday. Miinchen 2005.

176  Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den antiken Stoffen den Fokus auf die Ereignishaftigkeit, die reine
Handlung, das dramatische Geschehen.

Hofmannsthal hingegen verwandelt sich die aus der Antike iiberlie-
ferten Stoffe an, transformiert sie zu Trigern seiner zeitgemiBen, ihn
bedringenden, zumeist ins Innere der Gestalten gewendeten Fragen.
Es sind dies die Fragen und Probleme der Jahrhundertwende, die aus
dem Zerbrechen der gewohnten Ordnungen entstehen. Es sind die
Fragen, die sich aus der Auflésung scheinbar verbindlicher Wirklich-
keit und der Auflosung der Instanz des Ich ergeben. In den Figuren
und Konstellationen antiker Stoffe spiegelt Hofmannsthal diese Proble-
matik zum Beispiel in der Gegensitzlichkeit von Handeln und Hand-
lungsunfihigkeit: Wihrend der Bruder Orest die Rachetat an Agisth
vollziehen kann, ist die Zentralfigur Elektra zur Tat nicht in der Lage,
weil sie in sich selbst diese Tat bereits hundertmal vollzogen hat. Sie
hat die Wirklichkeit der Imagination so intensiv vorerlebt, dass sie die
Tat selbst gar nicht mehr durchfiihren kann. Und deshalb vergisst sie
auch das Beil fiir einen Tatvollzug. Die Unfahigkeit zum Handeln un-
terscheidet sie grundlegend von ihrem antiken Vorbild. Damit wird sie
zu einer modernen, der Zeit Hofmannsthals angehorigen Figur, in de-
ren Innerem sich Entscheidendes abspielt. Zudem weist auch nichts in
der Beschreibung des Biihnenbildes auf eine antike, sophokleische Ort-
lichkeit, sondern beruft eine Art Sphirenvermischung, in der Zeitge-
nossisches und auch Orientalisches sich zu einer zeitlosen Gegenwart
zusammenschlieBen. Genau dieser Perspektivwechsel Hofmannsthals
in der Elektra-Gestalt, der sich im Wandel von der antiken duBleren
Handlung zur zeitgemidBen Betrachtung des Inneren niederschligt,
wird vom Autor schon in seinen »Szenischen Vorschriften zu Elektra« «
(1903) deutlich gemacht, wenn dort fiir die Szenerie des gesamten
Dramas, und damit die Hauptgestalt charakterisierend, hervorgehoben
wird: »Der Charakter des Biithnenbildes ist Enge, Unentfliehbarkeit,
Abgeschlossenheit.«1¥ Diese Hinweise auf das Szenische wollen nichts
Anderes als das Innere der Charaktere sichtbar zu machen.

Dass dieses Szenar, das das ganze Werk charakterisiert, schon mit
der ersten Szene des Dramas wie der Oper zugespitzt realisiert werden

19 GW DII, S. 240.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 177



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

muss, zeigt der einsetzende Regiehinweis, der den Spielort beschreibt:
»Der innere Hof, begrenzt von der Riickseite des Palastes und nied-
rigen Gebiuden [..]«20 Verstirkt wird dieser hier vom AuBeren der
sichtbaren Szene geforderte Blick auf das Innere der Elektra durch
den in dieses Szenar hineingestellten merkwiirdigen Auftritt der fiinf
Migde in der Eingangsszene. Jede dieser fiinf Migde hebt in sehr
knappen Charakterisierungen vollig unterschiedliche Verhaltensweisen
der Elektra hervor, die selbst wihrend dieser Szene aus dem Dunklen
»wie ein Tier in seinen Schlupfwinkel«®! springt. Sie bleibt wihrend
des gesamten Bithnenwerkes sichtbar gegenwirtig.

Die gegensitzlichen Beschreibungen durch die Méigde offenbaren
prézise alle Ziige der inneren Zerrissenheit Elektras: Diese reichen von
briitendem Schweigen der Gestalt, iiber ihr kénigliches Wesen bis zu
deren hysterischen Ausbriichen. Deshalb spielt auch die Hysterie-For-
schung eines Sigmund Freud mit ihren zentralen Ergebnissen fiir die
Gestalt der Elektra bei Hofmannsthal eine so entscheidende Rolle.

Zudem wird in dieser grandios gelungenen Eingangsszene etwas
von dem deutlich, was immer schon als eine besondere Fahigkeit des
Autors Hofmannsthal wahrgenommen wurde, ndmlich im Beginn oder
auch schon im Entwurf eines Werkes verdichtet die gesamte Aussage
des Stiickes vorzustellen. So genial seine Anfinge sind, die Schliisse
seiner Dichtungen gelingen Hofmannsthal nicht alle. Wohl deshalb
gibt es im Gesamtwerk des Autors mehr Entwiirfe als abgeschlossene
Werke. Launisch hat der groBe Kulturphilosoph Rudolf Kassner diese
Besonderheit in seiner »Erinnerung an Hugo von Hofmannsthal« mit
einem Vergleich aus der Welt des Stierkampfes beschrieben, demzu-
folge der Elektra-Autor ein »auBerordentlicher Banderillero und kein
guter Toreador«?? sei.

Jedenfalls bestitigt die Elektra-Eingangsszene dieses besondere Ver-
mogen des Autors, denn das Szenar und die Migde bieten eine um-
fassende Vorausinterpretation. Diese macht deutlich, dass der antike

20 Ebd., S. 187.

21 Ebd.

22 Rudolf Kassner, Erinnerung an Hugo von Hofmannsthal. In: Ders., Simtliche Wer-
ke. Hg. von Ernst Zinn und Klaus E. Bohnenkamp. Bd. 4. Pfullingen 1978, S. 525-538,
hier S. 536.

178 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stoff mit seiner Tatenvielfalt nur einen Vorwand fiir die zeitgeméiBe
Problematik bietet, ndmlich das die Jahrhundertwende charakterisie-
rende Zerbrechen von bis dahin bewihrten Ordnungen, besonders der
Institution des prigenden, gestaltenden und seine Einheit wahrenden
Ichs. Auf diesem Wege gelingt es Hofmannsthal auch, mit und um
Elektra eine unerhérte Stimmung der Einsamkeit zu erzeugen, die im
griechischen Original aufgrund der véllig anderen »Taten-Intention«
gar nicht erreicht werden kann. Elektra bleibt bei Hofmannsthal ein-
gesperrt im Kerker, in jenem vom Regiehinweis genannten tierischen
»Schlupfwinkel«. Die Charakterisierungen der Migde und die eigenen
AuBerungen Elektras zeigen, dass der Kerker Elektras auch ein Kerker
der Vergangenheit ist: In ihrem Gedéchtnis lebt nur der Tod des Va-
ters und ihr gedachter Rachewunsch. Seit dem Mord ist fiir sie die Zeit
stehengeblieben. Sie bezieht alles auf die Vergangenheit und deshalb
gleitet ihre Gegenwart ungelebt hinweg in eine merkwiirdige Zukunft,
die sich aber in ihren Vorstellungen bereits ereignet hat. So wirkt die
Zukunft fiir sie bereits als gelebt und wird so wiederum zu einer Art
Vergangenheit. Auch diese hiermit angedeuteten Fragen nach den Zei-
ten und deren Relativierungen sind zentrale Probleme in der Literatur
der Jahrhundertwende tiberhaupt.

Bereits in »Elektra«, die tibrigens als einziges Biihnenwerk der bei-
den schon als Dichtung vor der musikalischen Gestaltung vollendet
vorlag, wird der Unterschied in der Antikensicht von Hofmannsthal
und Strauss deutlich. Zugleich werden damit auch die allgemeinen Di-
vergenzen in einer grundsitzlich {ibereinstimmenden Opernplanung
spaterer Werke offenkundig. Dies schlidgt sich schon im Briefwechsel
wihrend der kurzen Entstehungszeit der »Elektra«-Oper nieder.

So bittet Strauss schon vor der Zusage, »Elektra« zu vertonen, alter-
nativ, seine Geschehensvorliebe betonend, am 11. Mirz 1906 Hof-
mannsthal um folgendes: »So ein ganz wilder Cesare Borgia oder
Savonarola wire das Ziel meiner Sehnsucht!«?3 Und etwas spiter, am
22. Dezember 1907, eigentlich in der Phase der »Elektra«-Vertonung,
im Blick auf die dann doch nicht realisierte Semiramis-Oper, hebt der
handlungsliebende Strauss gegeniiber Hofmannsthal hervor: »Denken

23 BW Strauss (1970), S. 18.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 179



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sie bei der Komposition des Textes gar nicht an die Musik, das besor-
ge ich allein, und schaffen Sie mir ein recht handlungs- und gegensatzrei-
ches Drama mit wenig Massenszenen, aber zwei bis drei sehr guten,
ausgiebigen Rollen.«?*

Und dann bezieht sich Strauss direkt auf die »Elektra«Oper und be-
tont, wie wichtig ihm das Geschehen ist, das auch sichtbar bleiben soll.
Er will unbedingt Aigisth auf der Biihne sehen, denn er »gehért unbe-
dingt mit zur Handlung und muB mit erschlagen werden, woméglich
vor den Augen des Publikums.« Sodann bemingelt Strauss »zu stark
gebrochene Linien«,? die die dramatische Handlung schwichen. Hof-
mannsthal gibt diesen Wiinschen des Komponisten zwar erstaunlich
bereitwillig nach, aber seine eigenen Vorlieben werden in seiner Ant-
wort vom 3. Januar 1908 trotzdem deutlich, wenn er hervorhebt, »es
bleibt alles ruhig, totenstill und Elektra horcht in der duBersten Span-
nung«,?% d.h. ein gewichtiger Teil des Geschehens spielt sich im Innern
der Elektra ab. Genau das bestitigt Hofmannsthal dezidiert in seinen
»Aufzeichnungen aus dem Nachlass«: »In der >Elektra< wird das Indivi-
duum in der empirischen Weise aufgelost, indem eben der Inhalt sei-
nes Lebens es von innen her zersprengt, wie das sich zu Eis umbilden-
de Wasser einen irdenen Krug.«*

Die divergierenden Vorlieben zwischen duBerer dramatischer Hand-
lung (Strauss) und innerem, zehrendem Geschehen (Hofmannsthal),
die, tiber die »Elektra« hinaus, das gesamte bedeutende gemeinsame
Schaffen charakterisieren, beschidigen jedoch die Qualitit der Ergeb-
nisse am Ende nicht, weil die Unterschiede in den Vorlieben beider
Kiinstler im {iibergreifenden jeweils produktiven Entwurf geborgen
sind: Jeder gibt dem anderen in gewissem Sinne nach, wodurch es
nicht zu bloBen handlungsgetriebenen dramatischen Geschehnissen
kommt und auch die eher nur versonnen-briitende Innensicht durch
hinzugefiigte sichtbare Handlung an dramatischer Kraft gewinnt.

In diese produktive gegenseitige Arbeit an den unterschiedlichen
Vorlieben kann man auch die Unterschiede beider in ihrem Wesen ein-

21 Ebd,, S. 32.
25 Ebd., S. 33.
2 Ebd., S.34.
27 RATIL S. 461.

180 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

binden. Es ist hidufig auf diese Unterschiedlichkeit der beiden Kiinstler
hingewiesen worden, die vermeintlich kaum zueinander passen: Einer-
seits der feinsinnige Aristokrat, sensible Sprachkritiker und scheue wie
verletzliche Hofmannsthal, andererseits der eher burschikose, direkte
und zugleich zuweilen verletzend offene Richard Strauss. Und dennoch
zeigt gerade der Briefwechsel eindriicklich, dass Strauss, der die Hand-
lung und das dramatische Geschehen bevorzugt, ein genauer Kenner
der Dramaturgie, aber auch der Literatur, Bildenden Kunst und sogar
Philosophie war. Seine Briefe weisen ihn als leidenschaftlichen Leser
aus, der zudem mit groBtem Interesse bedeutende Bildwerke in den
groBen Museen betrachtete. Auerdem hat er — wie Hofmannsthal —
den fiir die Musik und Kunst tiberhaupt wichtigen Philosophen Arthur
Schopenhauer bereits in jungen Jahren intensiv gelesen. Zwar passt zu
dem das Kartenspiel, das sehr offene Wort liebenden und zudem unge-
mein aktiven Bayern natiirlich die geschehensreiche Handlung. Und
auf diese schwort er dann produktiv den Librettisten ein, der indessen
nur dasjenige {ibernimmt, was er selbst glaubt rechtfertigen zu kénnen.
Umgekehrt gelingt es dem zuriickhaltenden, verletzlichen Hofmanns-
thal mit seinen Hinweisen an Strauss hiufig, diesen zu bewegen, es
nicht bei bloBer AuBen-Spannung und dramatischer Aufgipfelung zu
belassen, sondern sich auch dem Versonnenen und damit Inneren in
seiner Musik zuzuwenden und dies angemessen zu prisentieren.

Genau das wird in dem groBartigen Briefwechsel beider deutlich.
Der mit flotten Spriichen nicht sparende Strauss hat in Fragen der
dramatischen Wirkung und Verstindlichkeit des Geschehens sehr hiu-
fig recht. Und tatsédchlich — oft gibt Hofmannsthal dem Komponisten
nach. Strauss hingegen nimmt sich durchaus bei Vorschligen von
Hofmannsthal in der Gegenrichtung, in die Verinnerlichung zuriick.
Das zusammen, Gegensitze und iiberwiltigende Konvergenz schlagen
sich in den gemeinsamen Werken nieder und machen diese zu groen
Opern des 20. Jahrhunderts.

»Gegensatzreich« — dieses Wort hebt Strauss im Brief vom 22. Dezem-
ber 1907 kursiv hervor. Ergidnzt man dieses durch den Hinweis Hof-
mannsthals auf die grundsitzliche Bedeutung der Musik fiir seine Tex-
te, dann wird sofort das Ubereinstimmende der beiderseitigen Wiin-
sche und Erwartungen fiir die Vertonungen deutlich: Hofmannsthal

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 181



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schlieBt nidmlich seinen Brief an Strauss vom 3. Januar 1908 mit der
generellen Charakteristik der Kooperation beider.

Seien Sie ganz ruhig, lieber und verehrter Herr Doktor Strauss: ich werde
mich in dem ganzen Gedicht nur auf mich selbst verlassen und gar nicht
auf die Musik; das ist auch die einzige Art, wie wir zusammen arbeiten
kénnen und sollen. Nur gibt mir Thre Musik dann noch etwas sehr Sché-
nes dazu, etwas, was natiirlich weit mehr ist, als Schauspieler und der
Dekorationsmaler mir jemals dazugeben kénnen.?

Hofmannsthal spielt in diesem kurzen Text auf die grundsitzlichen
Vorziige der Musik an, die seinen Texten in der Oper zugutekommen.
Das ist zunichst die beiden Kiinstlern bewusste grofere Wirkung
und Intensitit der Musik gegeniiber der Dichtung, — ein Vorzug,
der fiir den Autor besonders wichtig ist, weil er nachhaltig gegen
die Wirkungsschwiche der Wortsprache eingesetzt werden kann. Diese
Intensititssteigerungen und dramatischen wie auch lyrischen Aufgipfe-
lungen durch die Musik von Strauss zidhlen ja zweifellos zum gréB8ten
Gewinn, den die Texte des Librettisten in dieser Kooperation machen.

Hofmannsthal meint mit seinem grundsitzlichen Hinweis auf die
Bedeutung der Musik aber noch mehr: Es geht ihm auch um die
musikalische Gestik, die von der Musik aufgerufene Bewegung, die
anders ist als diejenige der Inszenierung oder der Schauspieler. Ein
weiterer impliziter Wink auf Vorziige der Musik liegt im Hinweis des
Librettisten: In der Oper wird es durch Duette, Terzette oder gréBere
Ensembles mdoglich, gleichzeitig mehrere Gestalten Unterschiedliches
sagen (oder besser: singen) zu lassen. Das behebt wiederum eine ande-
re Schwiche der Wortsprache, in der sich das Gleichzeitige notgedrun-
gen in einem Nacheinander des Sprechens verschiedener Gestalten
verfliichtigt: In der Musik wird das Gleichzeitige im Duett oder im
Ensemble gleichzeitig, simultan realisiert.

SchlieBlich deutet das kursiv gedruckte »gegensatzreich« im Strauss-
Brief vom 22. Dezember 1907 auf die vielleicht gr6Bte und zugleich
spezifische Nihe zwischen dem Komponisten und dem Librettisten. Es
handelt sich hier nidmlich nicht um eine bloBe Gegensitzlichkeit, die
sicherlich die Spannung im Geschehen und in der Personenkonstellati-

28 BW Strauss (1970), S. 35.

182 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

on erhéhen konnte, sondern es geht Strauss und Hofmannsthal glei-
chermaBen um eine Einheit der Gegensitze, die dem komplementiren
Prinzip gehorcht.

Hofmannsthal hat dieses Prinzip der Einheit der Gegensitze im
Blick auf zwei Hauptgestalten der »Elektra« dezidiert in seinem Nach-
lass »Ad me ipsum« benannt:

Auch dort wo Kontraste dargestellt sind, in der mittleren Periode, wie
die heroische Elektra und die nur weibliche Chrysothemis [..] kam es
mir immer darauf an, dal sie mitsammen eine Einheit bildeten, recht
eigentlich ¢ins waren.?

Wie genau diese Sicht der Gegensitze, die immer eine Einheit bilden
miissen, mit derjenigen des Komponisten tibereinstimmt, sieht man ge-
rade in der »Elektra« und der dort vorgestellten Fiille der musikali-
schen Motive, die nicht nur den einzelnen Figuren, sondern auch de-
ren jeweiligen Stimmungslagen zugeordnet sind. Strauss schafft es in
unglaublicher Weise, etwa ein musikalisches Motiv, das er der herri-
schen Elektra zuordnet, durch nur eine ganz kleine Intervallinderung
so zu modifizieren, dass dieses derart gewandelte Motiv passend der
»weiblichen Chrysothemis« zugeordnet werden kann. Dass diese Ein-
heit in den Gegensitzen wirkt, ist die Voraussetzung. Hofmannsthal
hat das schon ganz friih erkannt, wie sein Brief an Helene von Nostitz
vom 12. Dezember 1906, also im Anfangsstadium der Vertonung, deut-
lich macht:

Gestern spielte und sang mir Richard Strauss einige Teile aus der Elekira
[.] Es ist ihm unglaublich gelungen [..] die Figuren der Elektra und
ihrer sanfteren Schwester zu contrastieren. Ich denke, es wird sehr schon
werden.30

Hier waltet also genau diese (musikalische) Einheit in den gegensitzli-
chen Gestalten, die eben doch »eins« sind. Anders gesagt: Die Motive
von Strauss charakterisieren einerseits prizise die Gegensitze zwischen
den beiden Figuren, aber dennoch wird deutlich, dass diese eine Person
und ein musikalisches Motiv sind, denn die gegensitzlichen musikali-

29 GW RAIIL, S. 618.
30 BW Nostitz, S. 29.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 183

- am 17.01.2026, 22:38:57. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Ausdruckslagen, die sich nur in einem Intervall unterscheiden,
beruhen auf demselben musikalischen Material. Und diese musikali-
sche Einheit der Gegensitze zeigt sich in vielen charakterisierenden
Motiven von Strauss, nicht nur in der Oper »Elektra«.

Im Prisentieren einer Einheit aus Gegensitzen sind sich der Librettist
und der Komponist von Anfang an stets einig. Die angedeuteten Diver-
genzen hingegen werden zwar von beiden Kiinstlern gesehen, aber eben
auch zumeist produktiv gelost. Es gibt indessen, neben vielem Lob,
erstaunliche negative AuBerungen vor allem von Hofmannsthal iiber die
»Elektra« und ihren Komponisten. Allerdings beziehen sich diese zu-
meist auf die Vorstufe, also auf die nicht zu leugnenden Divergenzen
wihrend der Arbeit am Werk, weniger auf das Endergebnis. Oder aber
Hofmannsthals Kritik verurteilt die generelle Vorliebe fiir Handlung bei
Strauss partiell sogar sehr scharf, so etwa im Brief vom 30. Mai 1909 an
den Freund Harry Graf Kessler. In diesem pladiert er fiir eine Aufnahme
von Arien, d.h. nicht handlungsférdernde Reflexionen oder Gemiitsla-
gen, im »Rosenkavalier«, weil ansonsten wie bei der »Elektra« »ein in sich
completes Stiick« entsteht, »iiber das er [Strauss| eine — entbehrliche —
Symphonie schiittet wie sauce iiber den Braten.«®! Hier spielt Hof-
mannsthal natiirlich auf die Handlungsvorliebe des Komponisten an,
der eben jene nach Innen gerichtete Sicht vernachlissigt. Noch 1921 in
einem Text tiber die »Festspiele in Salzburg« bestitigt Hofmannsthal
iiber Richard Strauss, der sich ebenfalls fiir die Festspiele einsetzt: »Dem
Bajuvaren wurde alles Handlung«.3? Aber genau diese Handlungsbevor-
zugung als Schwiche wird zur Stirke, wenn sie in der produktiven
Diskussion mit dem Librettisten etwas gemildert wird und dann iiber die
eher handlungsarme Sicht Hofmannsthals, Dramatisches fordernd, hin-
ausgeht. Dies wird wiederum sehr deutlich im Gesprich des Literatur-
wissenschaftlers Walther Brecht mit Hofmannsthal, wenn der Wiener
Librettist, auch im Zusammenhang mit der »Elektra«, von der »unerhor-

31 BW Kessler, S. 234.
32 GWRAILS. 264.

184 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten Ausdruckskraft« und dem »eminenten Sinn« des Komponisten
Strauss »fiir das Szenische«3? spricht.

Die widerspriichlichen Urteile von Hofmannsthal tiber die »Elektra«
und auch andere gemeinsam mit Strauss geschriebene Opern lassen
sich zumeist mit den unterschiedlichen Vorlieben fiir oder gegen die
Handlungen vor einer klirenden Diskussion der beiden Kiinstler be-
griinden. Es bleiben aber dennoch Unterschiede in der Auffassung
beider auch im Endergebnis bestehen. Ein eindriickliches Beispiel aus
der »Elektra« sei angefiihrt: Hofmannsthals Drama »Elektra« vergegen-
wirtigt mit den allerersten Worten (einer Magd) »wo bleibt Elektra?«
die Hauptgestalt, die dann wihrend des ganzen Stiickes sichtbar als
Zentrum des Werkes auf der Biihne bleibt. In dieser zur Tat unfihi-
gen, das Beil vergessenden Elektra ist die ganze innere Handlung, de-
ren Racheimaginationen, Selbstzweifel, Resignation und Aufbegehren
nicht sichtbar eingeschlossen. Strauss hingegen er6ffnet die Oper mit
dem markanten, Agamemnon zugeordneten Motiv, das prizise die vier
Silben des Namens musikalisch prisentiert und im Prinzip wéhrend
der gesamten Oper gegenwirtig bleibt. Mit diesem ermordeten Vater
der Elektra, Chrysothemis sowie des Orest und dem Ehemann der
Klytemnistra ist aber von vornherein der Rachegedanke gegenwirtig,
und damit die von Orest vollzogene Tat, die Handlung, und zwar bis
zum Schluss der Oper.

Es mag sein, dass diese Differenz von Hofmannsthal so nicht gewollt
war, aber im Blick auf dessen Zweifel an der Verlisslichkeit der Spra-
che wiegt dieser Unterschied nicht sehr viel, denn die aus und mit der
Musik gewonnenen Ausdrucksmoglichkeiten sind fiir den Librettisten
derart umfassend und differenzierend, dass zumindest ein erheblicher
Teil der plagenden Sprachskepsis bei Hofmannsthal weitgehend gemil-
dert wird. Der Briefwechsel zwischen dem Dichter und dem Kompo-
nisten stellt auch diese Wirkungen und Wechselwirkungen spannend
dar. Entsprechend prisentieren sich diese Zeugnisse zwischen beiden
als besonders ertragreicher Beitrag zur Kulturgeschichte, der durchaus

33 Walther Brecht, Gesprich iiber die »Agyptische Helena«. In: Hugo von Hofmanns-
thal. Die Gestalt des Dichtersim Spiegel seiner Freunde. Hg. von Helmut A. Fiechtner. Wien
1949, S. 339-342, hier S. 342.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 185

- am 17.01.2026, 22:38:57. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit dem Rang des Briefwechsels zwischen Goethe und Schiller zu
vergleichen ist.

»Der Rosenkavalier«

Der weitere gemeinsame Weg von Hofmannsthal und Strauss wird ja
schon zweieinhalb Wochen nach der Dresdner Urauffithrung der Elek-
tra-Oper im Briefwechsel am 11. Februar 1909 erkennbar, als Hof-
mannsthal dem Komponisten von der »Spieloper« berichtet, fiir die er
»in drei ruhigen Nachmittagen ein komplettes, ganz frisches Szenar |...|
gemacht [...]« habe. Dies wird der »Rosenkavalier« werden, iiber den er
in dieser ersten Erwdhnung des »reizenden« Szenariums noch anfiigt,
es sei gestaltet »mit drastischer Komik in den Gestalten und Situatio-
nen, bunter und fast pantomimisch durchsichtiger Handlung, Gelegen-
heit fiir Lyrik, Scherz, Humor und sogar fiir ein kleines Ballett.«3*

Dass nach der tragisch-dramatischen »Elektra« nun ein eher lust-
spielhaftes Werk im Interesse der beiden Kiinstler lag, wird auch da-
durch bestitigt, dass vor der Entscheidung, den »Rosenkavalier« zu
vertonen, Hofmannsthals Lustspiel »Cristinas Heimreise« als mogliche
neue Oper in Erwigung gezogen wurde. Dieses Werk, das wie das
Fragment gebliebene »Silvia im >Stern« auf Episoden in Casanovas
Erinnerungen zurtickgriff, wollte Hofmannsthal erst als Lustspiel fer-
tigstellen, bevor er dachte, das Stiick in ein Opernlibretto zu verwan-
deln. Der Autor hatte sicherlich noch den Erfolg der Oper »Elektra«
im Sinn, die ja als Sprechtheaterstiick fertig vorlag, bevor dieses sehr
erfolgreich zum Libretto bearbeitet wurde. Aber im Zuge der weitge-
henden Vollendung von »Cristinas Heimreise« als Lustspiel (der Autor
iiberarbeitete dieses Werk immer wieder, noch erheblich anlisslich
einer Auffilhrung im Josefstidter Theater 1926) wurden ihm und
Strauss klar, dass eine solche »Vorstufe« eines Librettos in Gestalt eines
Sprechbiihnenwerkes als Komdodie nicht nur unnétig, sondern fiir die
geplante Oper zu einem Hindernis wurde. Strauss regt bei Hofmanns-
thal an, Text und Musik zu einer Oper zugleich, im Gesprich oder

34 BW Strauss (1970), S. 53ff.

186 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B, S, iy ff s i, 10°
Fon il fpls i,

P L e ey Gy L 2
e Srss
LApi A i e ot e
\ A S perg SR T
.,,,?dta:,,x'l_f ald sai . feo S Pall, ‘4,7% e
E vrtl | Ll ned,, Potrn

W Af falr lf Uy 22 A 2
(B it mip i A, "(

Pyt b A«C‘/aiﬂ(l;/r}gé\/‘g}wq'

e o e &~ et 2 A

S of N ez A J«*%‘A:W):qﬁ

;‘w.%:

- %
A
7 ) |
fd

| M%A,’u: /2»7-‘4._%4‘?.’ &;{’W/ }|
i ' G Al i, Tpz, Al ;% '

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 187



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A%

“«4“/‘/&@2«-&//@-«&4&,%%{4:/
sz;,/w%.y,kwe,~, “recti 2kl z

rtiriic el .

-7 .

e’

e Croe-ts I il 2 i/;‘(""'{ fc(r»(:: f{:c,,l ;Zﬂ‘:_(/ e
-/"s—n\.\-/""':la./u'l-; [REAvy)) % § Cails - "

Mawan e oG AW
Ll

LI P
UL R T T O o Pt

"""‘QLZJ‘:’\”":—-‘&;_I wnilbedls Loray ok % :
~

o R R Bke gl gy
PR 57 S M Pl

188 Giinter Schnitzler

17.01.2026, 22:36:57. -


https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im schriftlichen Austausch entstehen zu lassen. Aus diesem in allen
kiinftigen gemeinsamen Werken gepflegten Schaffensprozess entsteht
dann je eine »Vorfassung«, die, handschriftlich von beiden Kiinstlern
geboten, den Text und die dann direkt diesem zugeordnet die musi-
kalischen Motive oder Wendungen enthalten. Auf diese Weise wird
sofort klar, welche Motive Strauss welchen Gestalten und/oder deren
Stimmungen zugeordnet hat. Die abgebildeten Beispiele aus dem Ent-
stehungsprozess der »Ariadne auf Naxos«?> machen sofort die Zuord-
nungen der Musik zum Text deutlich; es wird sichtbar, dass Strauss
an dieser Stelle ein bestimmtes Motiv direkt eben diesem von Hof-
mannsthal handschriftlich gebotenen Text zugedacht hat; es wird also
klar, welche Bedeutung diesem musikalischen Motiv zukommt. Dieses
eindeutige Wissen erleichtert sehr das Verstehen des Zusammenhangs
zwischen Text und Musik.

Substanziell zéhlt zum Libretto also die eher pantomimisch, wortlos
sprechende Szenerie, die eben nicht die subtilen sprachlichen Details
fiir die Vertonung bereithilt. Genau das hebt Hofmannsthal ja auch im
ersten Bericht {iber das »Szenar einer Spieloper«, »Der Rosenkavalier,
hervor, wenn er von »pantomimisch durchsichtiger Handlung« spricht.
Wenig spiter wiederholt Hofmannsthal diesen librettistischen Vorzug
im »Rosenkavalier«, wenn er Strauss am 16. Mérz 1909 mitteilt, dass
das ausgezeichnete Szenarium »voll amiisanten fast pantomimischen
Details« sei, und dass er beim Libretto zum »Rosenkavalier« »auf du-
Berste Knappheit hin«3® arbeite. Eine differenzierte Ausarbeitung
wortsprachlicher Feinheiten hat in der Oper keinen Platz. Dies ist wie-
derum jener Vorzug der musiksprachlichen Dimension der Mitteilung
in der Oper, iiber die das wortsprachliche Kunstwerk im Sinne der
Sprachkrise Hofmannsthals alleine niemals verfiigt. Und: Es gibt noch
einen schlagenden, riickwirts gefiihrten Beweis fiir diesen Unterschied
zwischen Libretto und Sprechlustspiel: Mehrere Versuche, den »Rosen-
kavalier« als Lustspiel ohne Musik (nach Fertigstellung der Oper) auf

35 Den beiden Abb. liegen Kopien zugrunde, die Rudolf Hirsch dem Verf. am
19. September 1986 zur Verfiigung gestellt hat. Das (leider) ungedruckte Original befin-
det sich im Strauss-Archiv, Garmisch, und ist nachgewiesen als 2H2h in SW XXIV
Operndichtungen 2, S. 97f. —- Dank an Katja Kaluga fiir den Nachweis.

36 BW Strauss (1970), S. 54.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 189

- am 17.01.2026, 22:38:57. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Bithne zu bringen, waren erfolglos oder direkter gesagt, sind vollig
gescheitert. Interessanter, wenngleich auch ohne groBe Folgewirkung,
erscheint die Verfilmung des Werkes mit der Musik von Strauss und
der von Hofmannsthal selbst verfassten Untertitelung. Regisseur dieses
1925 entstandenen Films war Robert Wiene; die Urauffithrung fand
1926 dort statt, wo 1911 auch die Oper ihre Premiere feierte, in der
Dresdner Semperoper. Die Leitung der Orchesterbegleitung tibte der
Komponist Richard Strauss selbst aus; er hatte jedoch groBe Schwierig-
keiten, das Filmtempo mit dem seiner Musik zu koordinieren. Dass
diese Verfilmung, die in restaurierter Fassung 2006 durch ARTE wie-
der prasentiert wurde, folgenlos blieb, ist gewiss zu einem entscheiden-
den Teil durch das Aufkommen des Tonfilms ab etwa 1927 zu erkl-
ren, das eine Auffithrung des Films mit groBem Symphonieorchester
als allzu aufwendig erscheinen lieB.

Die Entstehung der Oper »Rosenkavalier« macht rasche Fortschrit-
te: Fiinf Wochen nach der ersten Erwdhnung des Szenars berichtet
Hofmannsthal dem Komponisten am 16. Mdrz 1909, dass der erste
Akt bis auf dessen Mitte bereits fertig sei; Strauss antwortet am
21. April, begeistert tiber den Text, dass dieser sich »komponieren
[lasst] wie Ol und Butterschmalz. Sie sind da Ponte und Scribe in einer
Person«.3” Tatséchlich schafft es der Komponist, den ersten Akt bis
zum Frithsommer 1909 fertigzustellen; er berichtet dem Librettisten
am 16. Mai 1909 »Meine Arbeit flieBt wie die Loisach, ich komponiere
alles mit Haut und Haar.«3® Erstaunlich rasch einigen sich beide
Kiinstler auch bei kleineren Textproblemen des 1. Aktes der Oper, die
urspriinglich »Ochs von Lerchenau« genannt werden sollte. GroBere
und auch durchaus gewichtige Umarbeitungen gab es im 2. und 3. Akt,
aber auch diese wurden ohne besondere Streitigkeiten iiberwunden.
Die Reaktion des sehr empfindlichen Hofmannsthal auf partiell erheb-
liche Textverinderungswiinsche, vorgetragen in der tiblichen forschen
und sehr deutlichen Art des Komponisten, verwundert geradezu. Ein
Beispiel: Am 10. Juli duBert Strauss hinsichtlich des Dialogs Baron und
Sophie im II. Akt einen erneuten Anderungswunsch:

37 Ebd., S.56.
38 Ebd., S.61.

190 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

da Sie nun doch schon griindlich umarbeiten miissen, revidieren Sie,
bitte, den ganzen Dialog zwischen Baron und Sophie nochmals. Ich finde
denselben im Verhiltnis zu allem Ubrigen etwas erfindungsarm, matt. [...|
Dieser Dialog steht nicht auf der Hohe des 1. Aktes.

Nun seien Sie nicht bose, daB ich Threm Pegasus also die Sporen an-
setze: aber diese Oper muf3 prima werden und, wie gesagt, der II. Akt
entspricht nicht dem, was ich von IThnen mir erwarte und was Sie schaffen
konnten«3?

Hochst versohnlich und fast devot kommt Hofmannsthal dem Kompo-
nisten mit einem Hinweis auf die spezifische Gattung Oper entgegen:
»Was Sie fordern, ist Ihnen fiir Ihren (musikdramatischen) Standpunkt
unerldBlich [..] also werde ich es ausfithren, und zwar so bald als
moglich.«*0

Und am 18. Juli 1909 hebt der ansonsten so empfindliche Hof-
mannsthal gegeniiber Strauss nachtréglich noch einmal hervor: »Diese
Kritik war entschieden sehr férdernd und fruchtbar. Dieser Akt, in
dem Octavian und Ochs schon aneinandergeraten, erscheint mir jetzt
auch als eine viel bessere Basis fiir die Vorgidnge im IIT.«*!

Kleinere Verzogerungen und Diskussionen iiber den Fortgang fiih-
ren in aller Freundschaft dann zur Fertigstellung des Textes zum III.
Akt bis Anfang 1910, und Strauss beginnt am 2. Mai 1910, dies teilt er
Hofmannsthal mit, »mit der Komposition des III. Aktes.«*> Als Titel
des ganzen Werkes bevorzugt der Komponist immer noch »Ochs von
Lerchenau«; darin wird deutlich, dass fiir Strauss gerade diese Gestalt
zumindest lange im Mittelpunkt seines Interesses stand. Der Kompo-
nist sieht diesen entsetzlichen Ochs immer wieder im Zusammenhang
mit Verdis Falstaff, so am 13. August 1909, wenn er Hofmannsthal mit-
teilt:

In Verdis »Falstaff« ist ein so hiibscher Monolog zu Anfang des letzten
Aktes: er beginnt mit dem Wort: »Schandvolk« — ich denke mir die Szene
des Baron nach dem Abgang des Faninal dhnlich: der Baron auf dem Sofa

39 Ebd., S. 70ff.
1 Ebd., S.71.
I Ebd, S.73.
2 Ebd,, S.88.

S

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 191



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[...] halb Siegerstimmung, halb Katerstimmung, immer von Orchesterspie-
len unterbrochen.*3

In der zweiten Jahreshilfte 1910 wird das Werk fertiggestellt, nachdem
einige kleinere Diskussionen im Hin-und-Her der Briefe gel6st werden.
Am Ende gibt es noch einen kleinen Disput iiber den Titel des Werkes,
wobei sich Hofmannsthal mit »Der Rosenkavalier« durchsetzt. Implizit
kommt dann bei der Diskussion iiber den Untertitel noch die Eitelkeit
der beiden Kiinstler zum Tragen, wenn man diskutiert, ob der Name
Hofmannsthals oder der von Strauss als erster genannt werden soll.
Die Premiere findet, wie bei der »Elektra«, in Dresden statt, und zwar
am 26. Januar 1911, wieder mit dem Dirigenten Ernst von Schuch und
dem Regisseur Georg Toller. Anders als bei der »Elektra« ist nun der
geniale Alfred Roller fiir die Dekoration und die Kostiime verantwort-
lich. Am auBergewohnlichen Erfolg der Urauffiihrung hat er einen ge-
wichtigen Anteil.

Anregungen zu diesem von der Premiere an erfolgreichen Werk
kommen zum groBen Teil aus dem Franzosischen, so etwa aus der
Operette »L’Ingénu libertin« und deren Vorldufer »Amours du Cheva-
lier de Faublas«, einem 1787-1789 geschriebenen Roman von Louvet
de Couvrais. Molieres Dramen, zumal der »Biirger als Edelmann« und
»Heirat wider Willen, an deren Ubersetzungen Hofmannsthal zu der
Zeit arbeitet, spielen im Bereich des Intrigenspiels und des zu errei-
chenden Sozialen eine gewichtige Rolle. Aber auch groe Vorlagen wie
die Falstaff-Dichtung und -Oper, auch Mozarts und Da Pontes »Figaro«
und »Don Giovanni« habe ihre Wirkungen nicht verfehlt — sie werden
alle im Briefwechsel mit Bezug auf den »Rosenkavalier« mehrfach von
beiden Kiinstlern genannt. Besonders die Falstaff-Gestalt von Verdi
wird sogar noch nach Fertigstellung des Werkes bei der umstrittenen
Wahl des Singers fiir die Rolle des Ochs von Lerchenau vor der
Premiere als Vorbild hervorgehoben. Trotz aller Ahnlichkeit zwischen
beiden Figuren ist Ochs von Lerchenau am Ende aber kein Falstaff.
Denn Falstaff kann im Ausgang mit aller Wiirde, die er sich bewahrt
hat, iiber die Welt und sich selbst lachen, wihrend Ochs unverindert,

aber ohne Wiirde irgendwo sein Gliick weiter suchen will.

13 Ebd., S. 78ff.

192 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Librettist entschied im Entstehungsprozess bald, dass die Hand-
lung der Oper nicht, wie die wichtigsten Vorlagen, in Frankreich, son-
dern in der Zeit Maria Theresias, etwa 1740, in Osterreich zu spielen
habe - aber auch dies ist nur eine scheinbare Festlegung. Die Art der
mitreiBenden Walzer von Strauss ist um 1740 nicht nachweisbar, aber
genau so gewollt. So wird eine Art Zeitlosigkeit, die auch Gegenwirti-
ges einbindet, vorgestellt. Die Ortsverinderung nach Osterreich hatte
einen wesentlichen Grund darin, dass die Sprache und deren Stil nicht
mehr so dicht und metaphorisch, sondern teilweise sogar in einer sozi-
al verbindenden, mundartlichen Firbung gestaltet werden konnte.
Durch die zeitliche Offnung wurde iiberdies eine Zeitkritik moglich,
die Hofmannsthal am 24. April 1909 gegeniiber Strauss, im Hinblick
auf seine eigene Gegenwart, deutlich macht: »hier [d.i. Rosenkavalier]
ist ja von Philistern die Rede!«** Dadurch erscheint das Geschehen ver-
stindlicher, authentischer und unmittelbarer. Zudem wurden soziale
Schranken tiberwunden.

In der Tat wirkt das Werk sehr viel spontaner und urspriinglicher
als »Elektra«, obwohl in der frithen Griechenoper eigentlich bis auf
das Drama des Sophokles und einige andere Untersuchungen etwa
zur Hysterie kaum andere Quellen ausgemacht werden konnen, wih-
rend dem »Rosenkavalier«, wie auch sonst bei Hofmannsthal iiblich,
eine beinahe uniibersehbare Quellenvielfalt vorausliegt, die sich aber
immer zu einer autonomen und origindren Synthese des Autors, als
dessen eigenes Werk, zusammenschlieBt. Die Fiille der Quellen ldsst
sich zumeist kaum erahnen. Dafiir sorgen auch die vielen innovativen
Einfille Hofmannsthals, die Bekanntes in einem vollig neuen Licht als
neue Synthese, als Integration, erscheinen lassen. Zu diesen genialen
Erfindungen Hofmannsthals z&hlt auch der als Tradition ausgegebene
Vorgang, bei der Brautwerbung eine silberne Rose tiberreichen zu las-
sen. Im 2. Akt {ibergibt Octavian fiir Ochs von Lerchenau der jungen
Sophie die angeblich durch die Tradition so bedeutungsschwere silber-
ne Rose, was jedoch eine Erfindung des Autors ist, mit den Worten:
»Mir ist die Ehre widerfahren, / daB ich der hoch- und wohlgeborenen

4 Ebd., S.57.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 193



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jungfer Braut, / in meines Herrn Vetters, / dessen zu Lerchenau Na-
men, / die Rose seiner Liebe iiberreichen darf.«*

Am Ende werden durch allerlei Querelen und Zufille Octavian und
Sophie ein Paar. Ausgerechnet diese beiden finden zueinander, wo
doch Sophie durch Octavian die silberne Rose im Namen des Ochs
von Lerchenau als Werber iibergeben wurde. Die vermeintlich sanktio-
nierte Tradition der silbernen Rose wird also grotesk verkehrt. Es ist
die groBziigige Lebensklugheit der Marschallin, die auf den jugendli-
chen Octavian, der ihr junger Liebhaber war, verzichtet. Die durchaus
schliipfrige Eingangsszene der Oper im »Schlafzimmer der Feldmar-
schallin«*0 offenbart das am Ende aufgegebene Verhiltnis. So findet
in diesem Verzicht der Marschallin das eigentlich zur Tragodie pas-
sende problematische Verhiltnis Alter — Jugend eine komédienhafte,
>verniinftige« Losung. Hofmannsthal selbst hat diese Figurenkonstella-
tionen und vielfachen Beziiglichkeiten knapp und zugleich umfassend
beschrieben. Sein »Ungeschriebenes Nachwort zum >Rosenkavalier«
(1911)« hebt hervor:

Die Marschallin ist nicht fiir sich da, und nicht der Ochs. Sie stehen
gegeneinander und gehoéren doch zueinander, der Knabe Oktavian ist
dazwischen und verbindet sie. Sophie steht gegen die Marschallin, das
Midchen gegen die Frau, und wieder tritt Oktavian dazwischen und
trennt sie und hilt sie zusammen. Sophie ist recht innerlich biirgerlich,
wie ihr Vater [d.i. Faninal], und so steht diese Gruppe gegen die Vorneh-
men, Groflen, die sich vieles erlauben diirfen. Der Ochs, sei er wie er sei,
ist immerhin noch eine Art von Edelmann; der Faninal und er bilden
das Komplement zueinander, einer braucht den andern, [..] Oktavian
zieht Sophie zu sich heriiber |[...]. So stehen Gruppen gegen Gruppen, die
Verbundenen sind getrennt, die Getrennten verbunden. Sie gehéren alle
zueinander, und was das Beste ist, liegt zwischen ihnen: es ist augenblick-
lich und ewig, und hier ist Raum fiir Musik.*

Vermittelt wurden Hofmannsthal die genannten franzosischen Quellen
in erster Linie durch Harry Graf Kessler, der auch Wesentliches zur
Handlung und zur Konstellation der Gestalten im Werk beitrug. Uber
die Art und den Umfang von dessen Mitarbeit entstand zwischen ihm

15 GW DV, S. 47f.
46 Ebd, S. 11.
7 Ebd., S. 146.

194 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Hofmannsthal, der dabei, zumindest auf den ersten Blick, keines-
wegs einen besonders sympathischen Eindruck hinterlédsst, noch ein er-
heblicher Streit. Die Verstimmung zwischen beiden 16ste sich erst eini-
ge Zeit spiter wieder auf. Schon die erste Erwidhnung des neuen Stoffs
fiir den »Rosenkavalier«, jener Brief Hofmannsthals vom 11. Februar
1909 an Strauss, gibt auf diesen Zwist einen ersten Hinweis: Als Absen-
deort nennt Hofmannsthal Weimar. Dies ist der Wohnsitz von Kessler.
Zudem fiigt er nach der prizisen Schilderung des Szenars zur »Spiel-
oper« »Der Rosenkavalier« folgenden verriterischen Hinweis an: »Ich
finde das Szenarium reizend, und Graf Kessler, mit dem ich es durch-
sprach, ist entziickt davon.«*® Eigentlich suggeriert dieser Briefaus-
schnitt, dass Hofmannsthal alleine in einem Arbeitszimmer safl und
das Szenar erfand, wihrend sich Kessler méglicherweise in einen ande-
ren Raum zum ruhigen Lesen zuriickgezogen hatte, bis Hofmannsthal
ihn zum Vorlesen und anschlieBendem >Durchsprechen« bat. Dies aber
hitte der temperamentvolle und von guten Einfillen strotzende Harry
Graf Kessler niemals geduldet. In dem Brief an den Komponisten wird
— sicherlich unausgesprochen — die Leistung von Kessler erheblich ver-
kleinert und auf das Reagieren auf einen fertigen Szenar-Text redu-
ziert. Hofmannsthal selbst muss gemerkt haben, dass diese mit seinem
Brief an Strauss anzunehmende Reduktion nicht dem eigentlichen Ver-
dienst Kesslers entsprach. So kommt er nun zu einer Formulierung,
die eigentlich, zumindest fiir Kessler, alles nur noch schlimmer macht.
Am 5. Juli 1910, also kurz vor der Fertigstellung des Werkes, schreibt
Hofmannsthal an Kessler, er plane dessen Entstehungs-Anteil am »Ro-
senkavalier« mit einer Widmung deutlich zu machen:

Mein Lieber, da die Musikcomédie dir gefiel, vielleicht mehr als sie ver-
dient, so mochte ich sie dir widmen, wenn ich darf. [...] Mir schwebte
vor, dich, nur mit deinen Initialen zu bezeichnen, als den »verborgenen
Helfer«.*

Dass Kessler von diesem Vorschlag und auch von dem einleitenden
Satz vor dem Widmungsplan nicht begeistert, sondern tief verirgert
war angesichts der gemeinsamen Arbeit in Weimar, ist verstdndlich.

48 BW Strauss (1970), S. 54.
49 BW Kessler, S. 296.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 195

- am 17.01.2026, 22:38:57. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Wunder, dass Kessler auf diesen Brief Hofmannsthals erst nach
etwa sechs Wochen antwortet. Auch der in der Widmungsformulierung
gefundene Kompromiss kann nicht dariiber hinwegtduschen, dass
Kessler nach wie vor seine Leistung bei der Texterstellung viel zu we-
nig berticksichtigt sieht. In der nun von beiden getragenen Widmungs-
formulierung, die nicht mehr von einem »Helfer« »H.K.« spricht, heif3t
es nun: »Ich widme diese Komédie dem Grafen Harry KeBler, dessen
Mitarbeit sie so viel verdankt.« Dass Kessler diese Widmung immer
noch als geradezu beleidigend empfand, zeigt dessen ausfiihrliche Dar-
stellung dieser misslichen Angelegenheit in seinem Brief an Eberhard
von Bodenhausen, den er vierzehn Monate nach der Urauffithrung des
»Rosenkavalier« am 24. Miarz 1912 geschrieben hat. Es habe sich bei
seiner Titigkeit keineswegs um bloBes »Umarbeiten, Korrigieren oder
Beraten« gehandelt, »da schon das Thema des Stiickes zur Hilfte von mir
stammt, ndmlich die Idee der Verkleidung und die Figur des Quinquin
[d.i. Octavian|, des Rosenkavaliers selber.« Der folgende gesamte In-
halt des Werkes sei sodann Akt fiir Akt gemeinsam erfunden worden.
»Hierbei stammte das endgiiltig Festgehaltene mindestens zu einem
ebenso grofSen Teil aus meinen Einfillen und Erfindungen wie aus denen von
Hofmannsthal.« Sodann beschreibt Kessler ausfiihrlich die von ihm
und die von Hofmannsthal geleisteten Arbeitsanteile am Werk, wobei
er in einer verletzenden Weise Hofmannsthal beinahe jede Fihigkeit
abspricht, dramatische Vorgidnge zu erfinden und zu ordnen, und ge-
nau dies sei sein Vermogen — so Kessler. Man spiirt noch weit nach der
Urauffithrung des »Rosenkavaliers« die Wut Kesslers iiber diese Miss-
achtung durch Hofmannsthal.>

Jedoch: Selbst wenn Kessler mit der Aufteilung der Gesamtarbeit
am »Rosenkavalier« recht hitte, dann trifft das nicht in vollem Umfang
die letzte, vertonte Fassung. Auch wenn natiirlich das Szenar in jenen
drei Tagen in Weimar gemeinsam erarbeitet worden ist, so hat der
Text bis zur Endfassung noch erhebliche Anderungen erfahren, an
denen Kessler gar nicht beteiligt gewesen sein kann. Der Briefwechsel
mit Strauss macht deutlich, dass am Ende eher mehr Texteinfille des

50 Eberhard von Bodenhausen - Harry Graf Kessler. Ein Briefwechsel 1894-1918.
Ausgewiihlt und hg. von Hans-Ulrich Simon. Marbach 1978, S. 92ff.

196 Giinter Schnitzler

- am 17.01.2026, 22:38:57. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Komponisten von Hofmannsthal realisiert wurden, aber eben nicht
solche von Kessler. Also: Dieser berithmte Streit, dem sich dann doch
wieder ab 1912 eine Kooperation mit Kessler bei dem Ballett »Die
Josephslegende« anschloss, kennt eigentlich zwei Verlierer: natiirlich
Hofmannsthal, dessen wirklich verletzende, anonymisierte Widmung
fiir den »Helfer« mit guten Griinden zur Veridrgerung Kesslers fiihrte;
aber auch Kessler ist deshalb ein Verlierer, weil er sich so sehr in
seinen Arger hineinsteigerte, dass er nicht mehr angemessen gesehen
hat, was nach seiner Kooperation mit Hofmannsthal dieser alleine
noch am Werk geschaffen hat. Zwei eitle Kiinstler eben.

Eine weitere Merkwiirdigkeit im Blick auf den »Rosenkavalier« fillt
auf, die allerdings nicht wirklich auf Hofmannsthal oder Strauss zu-
riickgeht, sondern ihre Ursache im Mainstream-Denken unserer Ge-
genwart hat. Es gibt eine fiir die Struktur der Oper wesentliche Gestalt,
die wortlos und auch ohne Gesang gliedernd gedacht und auch titig
ist. Merkwiirdig genug wird diese Biithnenfigur in vielen Inszenierun-
gen der letzten Jahre oder auch der beiden letzten Jahrzehnte gestri-
chen oder umfassend modifiziert, obwohl sie bedeutsam ist. Durch
sie wird zunichst das ganze Geschehen erdffnet, wenn sie mit dem
Frithstiickstablett ins Schlafzimmer der Feldmarschallin eintritt und
Octavian gerade noch sich und seinen Degen verstecken kann; die
schliipfrige Szenerie wird so nicht fiir andere Gestalten erkennbar und
Octavian und die Marschallin kénnen beim Friihstiick ihre Néte um
das Entdecktwerden ihrer frivolen Beziehung durch den Ehemann
austauschen. Der auf diesen Feldmarschall moglicherweise deutende
Larm in der Garderobe weist aber in Wahrheit auf den um Einlass
ersuchenden Ochs von Lerchenau. Damit und schon zuvor durch
das Erzdhlen der Vorschichte vom Feldmarschall und vom Brief des
Ochs, wird das Geschehen der Oper eroffnet, also durch das wortlose,
Friihstiick bringende Auftreten jener wortlosen Gestalt. Etwa in der
Mitte, am Ende des ersten Aktes, wird von der Marschallin dieser
stummen Gestalt das bedeutungsvolle, die silberne Rose enthaltende
Saffianfutteral zum Weiterreichen im Hause des Faninal iibergeben.
Und auch am Ende vollbringt die fiir das Biihnenwerk wichtige Figur
eine bedeutsame wortlose Geste, indem sie das auf gewesene Trauer
verweisende Taschentuch am Ende zur Bekriftigung der »Komdadie fiir

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 197



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musik« lustspielhaft von der Biithne entfernt. Und warum wird diese
fiir die Struktur des Werkes so wichtige Gestalt gegenwirtig oft gestri-
chen? Weil sie im originalen Textbuch des Werkes von Hofmannsthal
und Strauss, auch schon im Personenverzeichnis, so gefiihrt wird: »Ein
kleiner Neger«. Es ist klar, dass Strauss und Hofmannsthal keine Ras-
sisten waren, sondern mit diesem Schachzug der Festlegung der wort-
losen Gestalt dem ganzen Werk etwas Weltoffenes, Fremdldndisches,
Exotisches vermitteln wollten und tiberdies den wortlosen Strukturpri-
ger in die Nihe eines deus ex machina riicken. Vielleicht kann man
hier auch eine auf unsere Zeit deutende Weisheit Hofmannsthals ent-
decken, der in den Briefen mit Walther Brecht, verkiirzt gesagt, meint,
dass »Zeitgeist« eigentlich die Zeit ohne Geist bedeutet.’!

»Ariadne auf Naxos«

Schon vor der glanzvoll-erfolgreichen Premiere des »Rosenkavalier«
waren bei den beiden Schépfern der Oper Pline zu weiteren gemein-
samen Werken in der Diskussion. Ohnehin sind diese frithen Jahre
des 20. Jahrhunderts eine besonders produktive Zeit Hofmannsthals,
in der er keineswegs nur Libretti geschrieben hat, sondern z.B. zwi-
schen 1908 und 1912 in allen Gattungen tétig war: Er hat etwa die
groBartige erste Fassung des »Andreas«-Romans, »Augenblicke in Grie-
chenland« und »Lucidor« als Prosatexte verfasst; dann auch die Biih-
nenwerke »Cristinas Heimreise«, »Jedermann« und die geschilderten
Opernlibretti geschrieben. Zudem fiihrt er im Zuge einer Ubersetzung
eine intensive Auseinandersetzung mit Moliéres »Die Heirat wider
Willen«. Aus der konzentrierten Beschéftigung mit Molieres Werken,
die zu einer Ubersetzung gehort, ergeben sich fiir Hofmannsthal An-
regungen, die sich in vielen seiner Werke niederschlagen; dass das
Intrigenspiel im »Rosenkavalier« und auch die dortige Uberwindung
sozialer Grenzen durch Moliéres Werke begiinstigt wurde, ist bereits
erwidhnt worden; aber es kommen weitere Wirkungen hinzu: die Er-
zdhlung »Lucidor«, aus der spiter das Libretto zur Oper »Arabella«

51 Vgl. BW W. Brecht, S. 170-172.

198 Giinter Schnitzler

- am 17.01.2026, 22:38:57. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wurde, geht zu einem gewichtigen Teil auf Moliéres Komddie »Le
Dépit amoureux« zuriick, und, im Zusammenhang des Opernschaffens
wohl am wichtigsten: Die 1912 in erster Fassung vorgelegte »Ariadne
auf Naxos« enthilt zu einem groBen Teil das von Strauss neu vertonte
Molieére/Lully-Werk »Der Biirger als Edelmannc.

Schon ein sehr verkiirzter Blick auf die Produktivitit jener Jahre,
zu der ja auch noch die Pline zum Ballett »Die Josephslegende« zih-
len, macht eine Besonderheit im Schaffen Hofmannsthals deutlich:
Er arbeitet stets an mehreren Plinen gleichzeitig und hat dabei ganz
bewusst keine uniibersteigbaren Grenzen zwischen den Projekten gezo-
gen. Alle im Entstehen begriffenen Werke wirken auf den Schreibfort-
gang bei allen anderen Projekten ein, sie stehen in Wechselwirkung zu-
einander. Dies zeigt sich ganz konkret, leicht ablesbar, an den wenigen
genannten Werken jener Jahre. Aber dies kann auch fiir das gesamte
Schaffen belegt werden.

Diese Besonderheit in der Produktivitit Hofmannsthals hat wiede-
rum zur Folge, dass man hiufig bei Notizen des Autors gar nicht
genau weil}, zu welchem Werk diese gehoren. Besonders deutlich wird
dies bei solchen Werken, die Hofmannsthal sehr lange beschiftigt
haben, z.B. der »Andreas«-Roman. Es gibt Notizen des Autors aus
allen seinen Schaffensphasen, die man zumeist eben diesem Roman
zuordnen konnte, aber zugleich konnten sie als Uberlegungen gelten,
die einem anderen Werk, das just in der Zeit entstand, zuzuschreiben
sind. Was diese Eigenart im Schreibprozess Hofmannsthals fiir die
Herausgeber der kritischen Werkausgabe bedeutet, liegt auf der Hand:
Hier miissen alle Notizen, die dem publizierten Werk etwa als Vorstufe
zuzuordnen sind, abgedruckt werden. Aber, was tun, wenn man gar
nicht genau weif3, zu welchem Werk diese Notizen zdhlen? Vieles muss
dabei offen bleiben, und in der groBen kritischen Ausgabe wird das
auch deutlich gemacht, wenn man etwa eine Notiz des Autors, die man
frither zumeist dem Ballett »Josephslegende« zugeordnet hat, nun in
den Zusammenhang mit dem »Andreas«-Roman stellt.

Verfolgt man diese Wechselwirkungen im Prozess der Werkentste-
hungen, dann ergeben sich aber auch unerwartete Einsichten fiir den
Leser. Ein Beispiel: Der beriihmte Chandos-Brief, der in sprachlicher
Vollendung die Krise an der Mitteilbarkeit durch Sprache formuliert,

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 199



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist oft als schwerer Schaffensbruch bei Hofmannsthal gedeutet worden;
das liegt ja auch nahe, wenn die Zweifel an der Verlisslichkeit der
Wortsprache ausgerechnet durch einen auf das Wort angewiesenen
Dichter formuliert werden. Die Dokumente der Werkentstehungen
zeigen aber etwas ganz Anderes: In der Entstehungszeit des Chandos-
Briefes, der selbst wiederum bei Hofmannsthal in einer ganz frithen
Prosaskizze einen wesentlichen Vorldufer hatte,>2 entstehen zentrale
Teile des so erfolgreichen »Elektra«-Dramas, und auch an der Bearbei-
tung von Calderons »Das Leben ein Traum« kommt er wesentlich vor-
an. Also: Der Chandos-Brief markiert keine Schaffenskrise. Vielmehr
ist die sich hier zeigende Sprachskepsis eine sich von Anfang bis zum
Ende des Schreibens von Hofmannsthal durchhaltende Beklagung
einer Schwiche, aber sie markiert keine Schaffensnot oder -problema-
tik.

Zurtick zur Kooperation zwischen dem Librettisten und dem Kom-
ponisten. Der alte Semiramis-Wunsch wird von Hofmannsthal, zum
Leidwesen von Strauss, endgiiltig aufgegeben, aber als neues Sujet
wird von Hofmannsthal schon am 31. Oktober 1910 ein »phantasti-
sches Schauspiel« berufen, aus dem dann »Die Frau ohne Schatten«
werden wird.

Aber es kommt unverhofft noch eine weitere Opernidee zur Spra-
che, die aber nur als kleine Zwischenarbeit geplant ist: »Ariadne auf
Naxos«, und genau dieses vermeintlich kleine Nebenprodukt wird sich
zu einer Arbeit ausweiten, die, nach der ersten Fassung von 1912,
bis 1916 andauert und die von allen gemeinsam geschaffenen Opern
die verwickelteste Entstehungsgeschichte aufweist. Zugleich werden
hier aber auch im Briefwechsel beider die wichtigsten AuBerungen
Hofmannsthals zur Asthetik der Oper wie der kulturgeschichtlichen
Entwicklung tiberhaupt nachlesbar.

Ausgangspunkt fiir diese »Zwischenarbeit« ist Hofmannsthals Be-
schiftigung mit Moliere. Im Zuge seiner Ubersetzungstitigkeit stieB er
auf das Werk »Der Biirger als Edelmann«, das nicht nur ein Drama
war, sondern in Zusammenarbeit mit dem bedeutenden Komponisten
Jean-Baptiste Lully zu einer Art Oper ausgeweitet wurde, wie tibrigens

52 Vgl. Eine Monographie (1895) in: GW RA 1, S. 479-483.

200 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch die von Hofmannsthal iibersetzte »Heirat wider Willen«, bei der
der Ubersetzer indessen auf die Musik verzichtete. Zu dieser im 17.
Jahrhundert entstandenen Gattung, das Comédie ballet, zahlt auch der
»Biirger als Edelmann« in der vertonten Version (1670). Eine Eigenart
dieser Gattung hat sich lange Zeit erhalten, namlich das beschlieBende
groBe Fest. Johann Strauf hat dieses in seiner Operette »Die Fleder-
maus« sogar noch witzig umgestellt und das Fest an das Ende des 2.
Aktes gertickt, dem dann nur noch die eigentlich trostlose Gefingnis-
szene als Finale folgt.

Der Ausgangspunkt fiir die »Ariadne auf Naxos« ist jenes Moliere/
Lully-Comédie ballet »Der Biirger als Edelmann«. Hofmannsthal hat
diesen Text nicht selbst iibersetzt, sondern stiitzt sich auf die Ubertra-
gung von Bierling. Dessen fiinfaktige Fassung verdichtet er in zwei
Akten, wobei das groBe Festfinale, die »Tiirkenzeremonie«, von ihm
gestrichen wird. An dessen Stelle soll die kleine »Zwischenarbeit«
»Ariadne auf Naxos« treten. Strauss war durchaus mit dieser Planung
einverstanden, auch wenn man, in den Briefen zumindest, eine gro3e
Begeisterung vermisst. Es schien fiir den Komponisten nur eine eher
kleinere, iiberschaubare Komposition nétig zu werden, denn er stiitzte
sich bei der Moliere-Komdédie durchaus umfinglich auf die vorliegende
Vertonung Lullys, deren Formen, Motive und ganze Zwischenstiicke
er sich originell anverwandelt. Zudem greift er auf Motive und motivi-
sche Netzwerke von Wagner und auch auf die »Ariadne auf Naxos«
(1775) von Georg Anton Benda zurtick. Insgesamt gelingt aber Richard
Strauss eine ungemein witzige, einfallsreiche und geradezu begeistern-
de Vertonung des »Biirgers als Edelmann«. Der Komponist hat das
selbst genau so gesehen, denn nach der Umarbeitung der Oper von
1912 zu der heute giiltigen Fassung von 1916, bei der der »Biirger als
Edelmann« mit der Musik von Strauss vollig gestrichen wurde, hat der
Komponist seine Vertonung gerettet: Er stellte vier Varianten seines
»Biirgers als Edelmann« als sein op.60 III, a-d zusammen, und zwar
von der Symphonischen Dichtung iiber ein Ballett bis zur Orchester-
suite, wobei besonders die Variante als Symphonische Dichtung haufig
aufgefiihrt wird.

Auch der mehrfach formulierte Hinweis von Hofmannsthal und von
Strauss, dass diese Zwischenarbeit als kleine »Kammermusiksache« (so

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 201



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Strauss an den Librettisten am 22. Mai 1911) mit einer Nihe zu Mo-
zarts Orchester komponiert werden solle, muss nicht unbedingt Begeis-
terung bei Strauss ausgelost haben. Denn: Er liebte fraglos Mozart
sehr, aber ihm war auch ein groBes Orchester sehr wichtig, da dieses
das ZeitgemidBe seiner Kompositionen angemessener zum Klingen
bringe konnte; zudem konnte ein gréBerer Klangkérper auch finanziel-
le Vorziige ins Feld fithren. Strauss war ungemein engagiert im Aufbau
einer sozial ausgewogenen Versorgung der Komponisten; schon 1898,
dann wieder 1903 erhob er die Forderungen des Urheberrechts fiir
Komponisten, die er strikt von den Verlagsrechten fiir Verleger ge-
trennt wissen wollte. Strauss war von 1890 an in leitenden Positionen
beim »Allgemeinen Deutschen Musikverein« (ADMV) und bei der
»Genossenschaft Deutscher Tonsetzer« (GDT) titig, von 1901-1909
war er sogar Vorsitzender des ADMV. Ihm gelang es, durch geschick-
tes Verhandeln tatséchlich ein tragfihiges Urheberrecht fiir Komponis-
ten zu entwickeln, gleichsam eine Vorstufe zur heutigen GEMA, die
auch fiir weniger erfolgreiche Komponisten sozial ausgewogen Tantie-
men bereitstellte. Dass dabei Werke fiir groBe Orchester und Opern
hohere Zahlungen mit sich brachten als »Kammermusiksachen, ver-
steht sich von selbst. Bose Zungen haben behauptet, Strauss hitte we-
gen dieser Honorarunterschiede oft fiir besonders groe Orchester ge-
schrieben. In der Tat ist etwa sein Werk »Eine Alpensymphonie« (UA
1915) in der Optimalbesetzung fiir 129 Musiker (und moglicherweise
noch mehr) gedacht. Strauss ist sicherlich sehr geschiftstiichtig gewe-
sen, allein fiir die »Elektra« hat er 1908 ein Honorar von 100.000 Mark
erhalten, aber er hat diese geschiftliche Fahigkeit niemals zum Scha-
den von Kollegen und Mitstreitern eingesetzt — eher im Gegenteil: Der
wenig geschiftstiichtige Hofmannsthal hat etwa in Tantiemenfragen
Strauss viel zu verdanken. Deshalb kann die Zurtickhaltung beim »Mo-
zartorchester« zur »Ariadne auf Naxos« nicht wirklich entscheidend
auf die kammermusikalische Besetzung zuriickgefiihrt werden.

Und bei dieser Zuriickhaltung bleibt es im Entstehungsprozess der
»Ariadne« keineswegs, eher im Gegenteil: Strauss forciert das Werden
des Werkes, indem er zunehmend bedringender Hofmannsthal um Li-
brettotexte fiir diese Oper bittet, und fiir Hofmannsthal wird die »Ari-
adne« geradezu zu einem Exempel seiner die Kiinste verbindenden

202 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sicht und seiner kulturhistorisch-dsthetischen Uberzeugungen. Schon
in der »Elektra« ist fiir den Librettisten, neben der selbstverstindlichen
Synthese von Dichtung und Musik, der Tanz der Elektra als erginzen-
des Medium wichtig. Im »Rosenkavalier« gewinnt schon im ersten
Brief iiber dieses neue Projekt an Strauss der Hinweis auf ein mogli-
ches Ballett als integrierbares Medium eine groBe Bedeutung. Zudem
steigt die Beachtung des Visuellen durch die immer wieder gesuchte
Mitarbeit von Roller als Bithnenbildner auBerordentlich. Dass das Vi-
suelle, verdichtet in der Bildenden Kunst, dariiber hinaus aber auch in
der Oper zunehmend an Bedeutung bereits in der Planungsphase ge-
winnt, zeigt nachdriicklich der Entstehungsprozess der »Ariadne auf
Naxos«. Noch bevor Hofmannsthal eine einzige Zeile seines Textbu-
ches geschrieben hatte, schickte er Strauss am 19. Mai 1911 ein knapp
bemessenes Szenar, in dem er zwei Maler nennt, aus denen die Idee
zur Oper ableitbar ist und die diese als prigende Kiinstler mitgestal-
ten, wenn es an die Formulierung des Librettos geht. Die von Anfang
an geplante Buffo-Welt der Zerbinetta ordnet der Librettist den »Figu-
ren der commedia dell’arte in Callot’s Manier« zu. Er bezieht sich da-
mit auf diese berithmten Figurendarstellungen des Barock-Kiinstlers
aus Lothringen, Jacques Callot, die in ihrer bunt-grotesken kiinstleri-
schen Prisentation so ungemein anregend und beweglich wirken. Um-
fassenderes spricht noch der nicht nur auf die Commedia-Welt bezoge-
ne zweite genannte Name eines Bildenden Kiinstlers an: Nicolas Pous-
sin. Bereits im genannten ersten Szenar bezieht Hofmannsthal in die
Schilderung der gesamten fiir die Oper giiltigen Biihneneinrichtung
den ihn anregenden Maler ein, denn diese Bithne soll im »Pous-
sin’schen Stil«’3 gestaltet sein. Der Librettist meint damit keineswegs
nur die visuelle Prisentation, sondern auch das Wesen, Geschehen
und die Gestalten der »Ariadne auf Naxos«. Auf diesen umfassend zu
verstehenden Hinweis auf Poussin deutet schon jener frithe Brief an
Strauss, in dem er aus bloBen Farben und Bewegungen, aus Sichtba-
rem, eine Interpretation der »Elektra«-Oper entwarf, also im Sichtba-
ren die groBen geistig-kiinstlerischen Zusammenhinge vorstellen konn-
te. Fiir die »Ariadne-Oper« gibt es zudem noch den bekriftigenden

53 BW Strauss (1970), S. 118.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 203



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spiten und auf das ganze Opus bezogenen Hinweis auf diesen Maler
in der Endfassung des Werkes von 1916: »Das Ganze dem Poussin-
schen Stil angenidhert«.

Dass Hofmannsthals Werkplan zu dieser Oper, die vornehmlich
auf dem antiken Stoff der Ariadne und dem »Biirger als Edelmann«
von Moliere (1622-1673) und Lully (1632-1687) fullt, gerade Poussin
(1594-1665) zur prigenden und leitenden Gestalt fiir das Werden die-
ses neuen Werkes bestimmt, liegt an einer Besonderheit dieses Malers,
die Hofmannsthal haufig, iibrigens im Einklang mit Goethe, hervorge-
hoben hat: Poussin ist fiir ihn deshalb ein besonderer Erneuerer, weil
er sich in seinen Bildern auf den Weg zu Innovativem nicht durch
gewagte Bahnbriiche oder das Erfinden nie gedachter Dimensionen
macht, sondern durch das originelle Zusammenfiigen von Tradiertem.
Dabei kommt es Poussin keineswegs darauf an, dass die Synthesen
aus Vorgidngen oder Vorstellungen entstehen, die gleichzeitig ablaufen
oder abgelaufen sind. Vielmehr fiigt er in vielen seiner Bilder etwa an-
tike Abldufe mit christlichen Geschehnissen ineinander: So erscheint
das zeitlich Auseinanderliegende als Gleichzeitiges, simultan Ablaufen-
des in neuer, innovativer Konstellation.

Und genau diese Konstruktion im Zusammenfiigen von Teilen, die
eigentlich nicht zueinander gehoren, charakterisiert die Ariadne-Oper
wie kaum ein anderes Werk von Hofmannsthal und Strauss. Der Li-
brettist hat diese Zusammenhinge selbst in seinem Brief vom 20. Mérz
1911 an Strauss, also noch zwei Monate vor jenem auf Poussin verwei-
sendes Szenar der geplanten Oper vom 19. Mai 1911, unitiberbietbar
prazise formuliert. In seinem Kopf sei das Werk, von dem noch keine
Libretto-Zeile existierte, »so gut wie fertig«. Dieses, benannt »Ariadne
auf Naxos« solle

gemischt [sein] aus heroisch-mythologischen Figuren im Kostim des
XVIIIL Jahrhunderts in Reifrécken und StrauBenfedern und aus Figuren

der commedia dell’arte, Harlekins und Scaramouches, welche ein mit
dem heroischen Element fortwihrend verwebtes Buffo-Element tragen.’*

54 Ebd., S. 112.

204 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dass dieser Werkplan, der ja prizise in der 2. Fassung der Ariadne-
Oper verwirklicht wurde, nicht nur die bedeutsame Nihe zu Poussin
deutlich werden ldsst, wird im Fortgang dieses Briefes vom 20. Mirz
1911 offenkundig. Hofmannsthal legt hier nimlich, weit tiber Poussin
hinausgehend, seine generelle dsthetische Einstellung offen, und diese
zeigt, dass seine vielen Wege ins Neue, in eine erneuerte Literatur-,
Kunst- und Kulturbeziehung tiberhaupt, keine Bahnbriiche aus dem
Nichts, keine vollig neuen Anfinge sind, sondern auf Uberkommenes
zuriickgreifen, da »ja alle Entwicklung sich in der Spirale vollzieht«,%
also das Gewesene modifiziert anwesend bleibt — so etwa durch die
poussinische Art der Synthese des Anachronistischen. Leicht abgewan-
delt wiederholt er diese dsthetische Grundiiberzeugung der Spiralent-
wicklung am 23. Juni 1912 gegeniiber Strauss, indem er nun in der
Kunstentwicklung die Notwendigkeit einer »Schraubenlinie« sieht, die
zu »hohere[m| Gewinde«’S fiihrt.

Ein bewahrendes Weiterentwickeln leitet also die Asthetik des kon-
servativen Revolutionidrs Hofmannsthal, den man deshalb einen Kon-
servativen nennen kann, wenn »konservativ« die Offenheit fiir Neues
umfasst, das organisch mit dem Alten in Zusammenhang steht.

Von dieser Position Hofmannsthals aus erschlieBen sich dann auch
die Griinde fiir dessen Zurtickhaltung etwa gegeniiber der Wandlung
Picassos zur Abstraktion, aber auch fiir die im Grunde gegen den weit-
gehenden Begeisterungs-Strom gerichtete Distanz zu Strawinskys »Sa-
cre du printemps«: Picassos Abstraktion und Strawinskys heidnisches
Friihlingsfest als sein drittes Ballett sind zu Beginn des 20. Jahrhun-
derts bahnbrechend und aber auch avantgardistisch. Hofmannsthal
selbst hebt in seinem ersten »Wiener Brief« von 1922 diesen fundamen-
talen Unterschied zwischen seiner und der avantgardistischen Asthe-
tik eines Strawinsky hervor: Hofmannsthals dsthetische Konzeption
sei »reprisentativ im gleichen Sinn, wie etwa Strawinskys >Sacre du
Printemps« fiir polar entgegengesetzte Stimmungen und Krifte in der
europidischen Kunst im hochsten Grade reprisentativ ist.«>’ Natiirlich

5 Ebd., S. 113.
5 Ebd., S. 187.
% GW RAILS. 284.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 205



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gibt es auch bei den >wilden< Kunstbewegungen der Avantgarde anre-
gende Vorldufer, doch diese offenbaren sich nicht so direkt und nach-
vollziehbar wie bei Poussin und natiirlich Hofmannsthal und Strauss.

So eindringlich, nachvollziehbar und iiberzeugend Hofmannsthal
seine dsthetische Intention in Bezug auf die Ariadne-Oper darlegt, so
schwierig offenbart sich die kiinstlerische Realisation, und zwar in
erster Linie durch das Problem, all diese verschiedenen Vorlagen zu
einer organischen Synthese zu bringen. In der ersten Fassung von 1912
gelingt dies noch nicht, denn hier reihten sich drei sehr heterogene Tei-
le aneinander, und zwar zunichst »Der Biirger als Edelmann« als eine
Art modernes »comédie ballet«, das den bearbeiteten Moliére-Text
mit der sich weitgehend auf Lully stiitzenden Vertonung von Strauss
enthielt. Sodann folgte als zweiter Teil ein reines Sprechtheaterstiick
als »Zwischenszene«, worauf dann erst die »eigentliche« Oper »Ariad-
ne auf Naxos« mit vorangestellter Ouvertiire folgt. Abgesehen von
diesem nicht akzeptablen, unorganischen Zusammenstellen dreier sehr
unterschiedlicher Medienformen war das Werk auch noch mit einer
Spieldauer von iiber drei Stunden tiberdehnt; erschwerend kommt
hinzu, dass von dieser Gesamtspieldauer auch noch etwas mehr als
zwei Stunden auf das Vorspiel »Der Biirger als Edelmann« entfallen:
Hier stimmen die Proportionen, Gewichtungen und auch &sthetischen
Konzepte (noch) nicht: Die Konstruktion des Neuen aus bekanntem,
wenngleich entlegenem Alten, fithrt noch nicht zu einer Einheit des
Ganzen. Und diese Einheit ist eine stetige Forderung von Hofmanns-
thal an all seine Werke.

Der Briefwechsel zwischen dem Librettisten und dem Komponisten
bietet einen eindringlichen Beleg fiir die miithsame, letztlich aber sehr
erfolgreiche Uberarbeitung des neuen Werkes. Geahnt hatten beide,
dass die erste Fassung von 1912 noch nicht gelungen war, und der
Misserfolg bei der Premiere am 25. Oktober 1912 im Kleinen Haus des
koniglichen Hoftheaters in Stuttgart und die anschlieBenden kriti-
schen Stellungnahmen der Presse, die sich zumeist auf die unorganisch
zugeordneten Teile des Werkes bezogen, bekriftigten den Zweifel der
Kiinstler an ihrem neuen Werk. So zuversichtlich und engagiert beide
Kiinstler den interessanten Werk-Plan im Blick auf Poussin, Moliere,
Lully und Callot im Sinne jener Spiralentwicklung verfolgten, so dau-

206 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erte es dennoch iiber vier Jahre, bis die zweite Fassung des Werkes ge-
schafft war. Die Uberarbeitung lief u.a. deshalb schleppend an, weil
Strauss, der sehr an seinen Lully-orientierten Stiicken zum »Biirger als
Edelmann« hing, erst im Januar 1916 seine Bereitschaft bekundete, das
neue Vorspiel zu vertonen. Weitere Modifikationen und Gestaltungsin-
derungen besonders des Schlusses folgten. Im Juni 1916 war die neue,
nun sehr organisch wirkende zweite Fassung der Oper vollendet. Sie
wurde am 4. Oktober 1916 in Wien erstmals auf die Biihne gebracht
und setzte sich in dieser Version nachhaltig und héchst erfolgreich
durch. Die entscheidenden Schwichen waren behoben worden. So hat-
ten die Kiinstler die ehemals drei heterogenen Teile auf zwei zusam-
mengestrichen, und dabei auch die &sthetischen Konzepte organisch
dadurch synthetisiert, dass beide Teile vertont waren, also nun eine
Medieneinheit présentiert wurde. Diese ist tiberdies publikumsfreund-
lich gekiirzt worden: Das gesamte Werk nimmt nun nur noch zweiein-
halb Stunden in Anspruch. Der einleitende »Biirger als Edelmann« ist
vollig gestrichen worden und das damals folgende unvertonte Zwi-
schenspiel wird in der neuen Fassung zum nur 35 Minuten dauernden
vertonten Vorspiel. Dieses thematisiert in ungemein geistreicher Weise
— wie der Briefwechsel in der »Ariadne«Zeit — zugleich eine Asthetik
der Kiinste, wobei die Musik, ganz im Sinne der fiir beide Schépfer
wichtigen Gestalt Schopenhauer, mit Abstand als die hochste aller
Kiinste gefeiert wird. Zudem ist das ganze Pariser Geschehen um Jour-
dain in der Vorlage nun nach Wien transferiert — dhnlich wie zuvor die
silberne Rose im »Rosenkavalier«. Strauss wiederum gibt seinen Wi-
derstand gegen eine Vertonung des zuvor unvertonten Zwischenspiels,
nun Vorspiels, deshalb bald auf, weil er - spéter sehr erfolgreich ge-
nutzt — seine witzige, einfallsreiche und, trotz aller Beziiglichkeit zu
Lully, Mozart und auch Wagner, eigenstindige Musik in mehreren Fas-
sungen vorgelegt hat. Davon wurde besonders seine Orchestersuite
»Der Biirger als Edelmann« erfolgreich. Hofmannsthal hat diese Be-
miihungen von Strauss deshalb nachdriicklich unterstiitzt, weil ja diese
»alte< Vertonung des »Biirgers« genau nach dem idsthetischen Prinzip
des Autors und aber auch Poussins gestaltet war, in einer Spirale die
Kunst weiterzuentwickeln, indem unterschiedliche Epochen zu neuen,
zukunftsweisenden Synthesen zusammengefiigt werden.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 207



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der »Ariadne auf Naxos« zeigt sich die aus der Sprachkrise
Hofmannsthals resultierende Offnung zu den anderen Kiinsten wohl
am eindringlichsten und auch erfolgreichsten. Hier ist er von seiner
asthetischen Idee, die Sprachschwiche durch die Intensitit und Unmit-
telbarkeit der Musik und durch die visuelle Prasenz der unterschiedli-
chen Zeiten und Eindriicke in der Bildenden Kunst zumindest auszu-
gleichen, vielleicht am tiberzeugendsten gefiihrt worden. Zudem darf
nicht vergessen werden, dass die Visualisierung des Operngeschehens,
das Biihnenbild und die szenischen Auf- und Abtritte mit allen Farb-,
Schatten- und Lichtverhiltnissen eine immer groBere Bedeutung ge-
winnen, denen dann nicht zuletzt die groBen Kiinstler und Mitarbeiter
Reinhardt und Roller zunehmend erginzend gerecht werden.

Diese aus der Sprachkrise resultierende Antwort mit einer Synthe-
se der Kiinste im musiktheatralischen Biihnenwerk ldsst sich in den
etwas ausfiihrlicheren Beschreibungen der ersten drei Opern verfolgen.
Es ist und bleibt in der bewegten Zeit sich wandelnder Kiinste im
frithen 20. Jahrhundert eine Besonderheit des Autors Hofmannsthal,
sich derart umfassend und erfolgreich fiir alle anderen Medien zu
offnen. An dieser sich hier eindriicklich abspielenden grundsitzlichen
Synthese @ndert sich bis einschlieBlich der »Arabella«, dem letzten
gemeinsamen Werk, nichts. Gleichwohl wird jeweils in allen gemein-
samen Schopfungen eine Individualitit des Kunstwerkes gewahrt, es
bleibt je unvergleichlich.

Da sich die Grundprinzipien des Schaffens fiir das Musikbiihnen-
theater, die schon fiir »Elektra«, den »Rosenkavalier« und »Ariadne
auf Naxos« gelten, durchhalten, mogen einige knappe Bemerkungen
iiber das weitere gemeinsame Werk von Hofmannsthal und Strauss
geniigen. Es ist ohnehin zuweilen erstaunlich, dass die nach der »Elek-
tra« entstandenen Opern und das Ballett im Prinzip phasenweise paral-
lel entstanden und der Briefwechsel zwischen den beiden Schépfern
zuweilen den Leser in einem gewissen Zweifel dariiber lisst, von wel-
chem Werk dort eigentlich gerade gesprochen wird.

Wenn man die Urauffithrungsdaten vergleicht, konnte man glauben,
es gibe eine Chronologie des Entstehens, aber das ist falsch. Die erste
Fassung der »Ariadne« wurde am 25. Oktober 1912 in Stuttgart uraufge-
fithrt, das Ballett »Josephslegende« ging in Paris am 14. Mai 1914 erst-

208 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mals iiber die Biihne, die 2. Fassung der »Ariadne« folgte am 4. Oktober
1916 in Wien und die »Frau ohne Schatten« hatte am 10. Oktober 1919 in
Wien Premiere. Wenn man sich an die lange Arbeit an der 2. Fassung der
Ariadne erinnert, dann lduft diese nicht nur parallel zur Entstehung des
Balletts, sondern auch zu der der »Frau ohne Schatten«, von der ja
erstmals schon im Januar 1911, zumindest als Plan, die Rede war. Und,
wenn man den Entstehungsprozess der musikalischen Bithnenwerke
noch genauer fasst, dann ist selbst schon das letzte gemeinsame Werk
»Arabella« Gegenstand dieser Jahre: Aus der Erzidhlung »Lucidor«, die
Hofmannsthal 1910 veroffentlichte, entstand dann das Libretto zur
»Arabella«, die am 1. Juli 1933 in Dresden uraufgefiithrt wurde. Einzig
»Die dgyptische Helena« hat wohl eine in etwa begrenzbare Entste-
hungszeit von 1919 bis 1924; die Urauffiihrung fand am 6. Juni 1928 in
Dresden statt, aber Strauss arbeitete noch nach Hofmannsthals Tod
bis 1933 an der sogenannten Wiener Fassung der »Helena«.

»Die Josephslegende«

Wenn man auf diese letztgenannten Werke den Blick richtet, dann fallt
zumindest eine Merkwiirdigkeit auf: Eigentlich sollte man glauben,
dass mit dem Ballett »Josephslegende« der abgelehnte Erstwunsch
Hofmannsthals gegeniiber Strauss, ein Ballett (»Der Triumph der
Zeit«) zu vertonen, eine spite, hoch willkommene Realisierungsmog-
lichkeit erlebe. Hier nun konnte der Librettist ohne Worte, nur in den
Ausdrucksformen der Musik und des Szenisch-Visuellen eine Ge-
schichte iibermitteln, die eben nicht — trotz eines Geschehens-Szenars
— der Unzuverlissigkeit der Wortsprache ausgeliefert war. Die eigent-
lich anzunehmende Begeisterung bei der Planung und Entstehung des
Werkes blieb aber beim Librettisten erstaunlicherweise weitgehend
aus. Dies ist auch deshalb erstaunlich, weil der Inhalt der »Josephsle-
gende« weit weniger mit Bedeutungen und Vorgeschichten aufgeladen
war als der frithe »Iriumph der Zeit«, und das bedeutete auch weit
praktikablere Vertonungs- und Visualisierungsmoglichkeiten fiir dieses
neue Werk. Moglicherweise hat diese Zuriickhaltung des Librettisten
mit dem Initiator zum Ballett, Harry Graf Kessler zu tun, denn paral-
lel zu den ersten Plinen kam die Arbeit am »Rosenkavalier« zu jenem

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 209



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ende, das, ganz abgesehen vom groBen Erfolg der Oper, durch die
doch recht heftige Auseinandersetzung in Fragen der Autorschaft zwi-
schen Graf Kessler und Hofmannsthal gekennzeichnet ist. Zur Erinne-
rung: Die heftige, empérte Schilderung Kesslers dieser Angelegenheit
im Brief an Bodenhausen ist mit dem 24. Marz 1912 datiert. Ausge-
rechnet aber dieser tief beleidigte und gekrinkte Kessler war der Initia-
tor des Ballett-Projekts, und er versuchte den reservierten Hofmanns-
thal fiir seinen Plan zu gewinnen. Anlass war die unglaubliche Karrie-
re des »Ballets Russe« und seines Leiters Diaghilew und besonders der
Enthusiasmus des Publikums gegeniiber dem »Wundertinzer« Nijins-
ky in diesem Ensemble - eine Begeisterung, die durch ganz Europa
ging. Graf Kessler gehorte zu den Zuschauern, die von Diaghilews
Gruppe im Sommer 1909 in Paris fasziniert waren. Dartiber berichtete
er Hofmannsthal brieflich und er zog schon in diesen Schreiben vom
28. Mai und 5. Juni 1909 vorsichtig in Erwigung, Hofmannsthal mége
doch mit Strauss »fiir diese Leute«, zumal fiir den »jungen Nijinskic,
ein Ballett schreiben. Das war fiir Kessler deshalb besonders wichtig,
weil er von einem iiberwiltigenden Eindruck berichtete, den diese
»neue Kunst« der russischen Tdnzer in unvorstellbarer »Vollkommen-
heit« in einem »Wunder von Bewegung, Farbe und Schénheit«*® aus-
iibt. Uberschwinglich sucht er den Librettisten zu iiberreden, zu einer
Auffithrung der Diaghilew-Ténzer nach Paris zu kommen, weil viel-
leicht eine unabsehbare Wirkung auf Hofmannsthals Phantasie der Er-
trag dieser Darbietungen sein konnte. Auch wenn Hofmannsthal aus
verschiedenen Griinden nicht nach Paris reist, ist der Nihrboden fiir
den am Tanz und am Ballett sehr interessierten Autor fiir ein eigenes
Werk dieser Gattung bereitet. Vergessen konnte er die Anregung ohne-
hin nicht, denn Diaghilew und seine Mitstreiter, zumal Nijinsky, waren
in diesen Jahren in aller Munde, und keine kulturorientierte Zeit-
schrift konnte es sich leisten, nicht {iber deren legendédre Auffithrungen
zu berichten. Auch Kessler schrieb an Hofmannsthal immer wieder be-
geistert {iber die Russen-Téinzer, wobei er auch hiufig, fiir Hofmanns-
thal sehr wichtig, tiber deren Biithnen- und Kostiimgestaltungen in in-
novativen Inszenierungen informierte. Dafiir war der hochgeschitzte

58 BW Kessler, S. 234 und S. 239ff.

210 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Léon Bakst beim »Ballets Russes« zustindig. Und genau tiber diesen
Bakst kommt es zur ersten Begegnung mit dem russischen Ballett: Hof-
mannsthal hatte das hohe Lob auch und gerade fiir das Bithnenbild
und die Kostiime in den Berichten Kesslers sehr genau zur Kenntnis
genommen. Und er glaubte in der Mitte des Jahres 1911 fiir seine Oper
»Die Frau ohne Schatten« die Atmosphidre der Mirchen aus 1001
Nacht zu benétigen. Abgesehen davon, dass hier erneut sinnfillig wird,
wie sehr das Entstehen der Werke ineinander spielt, ist das Sujet von
1001 Nacht zuvor von Bakst auf der Biithne in der Inszenierung von
Rimsky-Korsakows Ballett »Schéhérazade« realisiert worden. Und im
Zusammenhang mit der Bitte an Kessler, den Kontakt zu Bakst herzu-
stellen, schreibt Hofmannsthal selbst erstmals davon, mit den Russen
ein Ballett zu realisieren: »Wenn sich Bakst interessieren konnte, fiir
mich zu arbeiten, wiirde ich auch sehr gern ein Ballett mit ihm ma-
chen.«®” Diese Bereitschaft fillt natiirlich bei Kessler auf fruchtbaren
Boden: Er nimmt sofort in dieser Frage mit den Russen in Paris Kon-
takt auf und kann dem Librettisten nicht nur berichten, dass Bakst
iiber Hofmannsthals Frage sehr erfreut gewesen sei und sogar erwige,
den Autor in Wien aufzusuchen, sondern er kann ihm auch Diaghilews
Wunsch mitteilen: »Diaghilew hat mich inzwischen beauftragt, dich
um ein Ballett mit Musik von Strauss fiir Nijinsky (Hauptrolle) zu bit-
ten.«60

Hofmannsthal stimmt nun ausdriicklich dieser Bitte zu, die ja
eigentlich dasselbe erbittet, was der Autor zuvor als Ballettplan
bereits selbst benannt hatte. Interessant aber ist eine Bemerkung
Hofmannsthals, die deutlich macht, dass er aus dem Streit mit Kessler
um die Autorschaft und deren Formulierung beim »Rosenkavalier«
gelernt hat. Er fiigt namlich seiner Zustimmung zu den Ballettplinen
einen Hinweis an, der Kessler ausdriicklich die offizielle Mitautor-
schaft antrigt: »Mochtest du das, ganz officiell, mit mir machen?!?«5!
Es ist sicherlich naheliegend, dass die »Rosenkavalier«Kontroverse fiir
dieses Angebot Hofmannsthals, der gewiss neuen Streit vermeiden

59 Ebd., S. 329.
60 Ebd., S. 331.
61 Ebd., S. 333.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 211



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wollte, eine gewichtige Rolle gespielt hat, aber es wird nicht der ein-
zige Grund fiir diese GroBziigigkeit gewesen sein. Es ist auffallend
und es ist auch merkwiirdig, dass diese Ballettplanung eigentlich bei
Hofmannsthal keine groBe Freude, erst recht keine Begeisterung erken-
nen ldsst. Es scheint beinahe so, als ob er froh sei, die Entstehung
dieses eher ungeliebten Ballett-Kindes in die Hénde Kesslers legen zu
koénnen.

Auch die rasche prinzipielle Zustimmung von Richard Strauss vom
August 1911, das geplante Ballett zu vertonen, 16st bei Hofmannsthal
keineswegs ein Engagement gegeniiber diesem noch zu schaffenden
Werk aus, fiir das, wie bei der Frithphase der »Ariadne auf Naxos«,
noch gar kein darzustellender Stoff erwihlt war. Der Brief an Kessler
vom 14. August 1911 lidsst die fehlende Begeisterung fiir das Ballett
deutlich werden, wenn er dem Grafen mitteilt, dass fiir eine »gemeinsa-
me Arbeit an der Sache [..] wohl frithestens der Februar in Frage«
kommt und ohnehin die Realisierung »friihestens fiir 1914«62 denkbar
sei.

Es gibt aber dennoch zwei auffallende Aktivphasen Hofmannsthals
im Entstehungsprozess der »Josephslegende«, und zwar das Friihjahr,
genauer: Anfang Mirz 1912 und die beiden Wochen vom 25. Mai bis
zum 7. Juni 1912, als sich der Autor in Paris aufhielt. Die Griinde da-
fiir sind nachvollziehbar und, besonders der zweite, wichtig fiir die bei
Hofmannsthal grundsitzlich hochst bedeutsame Bildende Kunst. Zwar
hatte Hofmannsthal sehr viel iiber die geradezu sagenhafte Tanzkunst
Nijinskys gehort, und seine produktive Phantasie konnte sich sicher-
lich ein angemessenes Bild von diesen tidnzerischen Leistungen ma-
chen, aber die unmittelbare Wahrnehmung der Bithnenprisenz Nijins-
kys ist durch nichts zu iibertreffen. Hofmannsthal hat Anfang Mairz
1912 wihrend des Wiener Gastspiels vom Diaghilew-Ballett erstmals
Nijinsky selbst auf der Biihne gesehen. Viele seiner Freunde werden
anschlieBend mit Briefen bedacht, in denen sich Hofmannsthal enthu-
siastisch tiber die von ihm gesehenen Auftritte der Russen, zumal Ni-
jinskys, duBert. Mehr noch: Der doch eigentlich erst 1914 fiir die Reali-
sierung des Balletts in Aussicht nehmende Hofmannsthal setzt sich so-

62 Ebd., S.338.

212 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fort nach den Auftritten der Russen hin und entwirft zwei Szenare fiir
Ballette fiir Nijinsky und Diaghilew - dies jedoch ohne jede Riickspra-
che mit Strauss und Kessler; zudem waren es keine Weiterentwicklun-
gen des geplanten Werkes, sondern zwei vollig andere, neue Ballett-
Entwiirfe Hofmannsthals, und zwar »Die Furien« und »La mort du
jeune homme voluptueux«. Natiirlich lost auch diese Aktivitit bei
Kessler eine tiefe Veridrgerung aus, da er doch von Hofmannsthal
selbst aufgefordert worden war, mit diesem zusammen fiir Nijinsky
und Diaghilew ein Bithnentanzwerk zu schreiben. Auch dies ist ein fiir
den weiteren Gang der »Josephslegende« belastendes Missverstindnis
zwischen dem Grafen und Hofmannsthal.

Erst Ende Mai 1912 kommt es dann fiir das schon 1909 in Aussicht
genommene neue Ballett zu entscheidenden Gesprichen in Paris, und
dort kann man die zweite Aktivphase Hofmannsthals erkennen. Der
Autor war zu einem erneuten Gastspiel der Russen in die franzgsische
Hauptstadt gereist und kam dort mit Kessler, Diaghilew und weiteren
Interessierten iiber das geplante und zugesagte Ballett ins Gesprich.
Diaghilew dringte auf eine rasche Fertigstellung des Werkes, von dem
man zu diesem Zeitpunkt noch nicht einmal wusste, wovon es handeln
sollte. Der Druck, den Diaghilew auf Hofmannsthal und Kessler aus-
iibte, wurde noch durch eine weitere Merkwiirdigkeit verstirkt, von
der man eigentlich hitte annehmen konnen, dass diese zu einer sofor-
tigen Ablehnung der Mitarbeit Hofmannsthals hitte fithren miissen:
Denn der Impressario dringte nicht nur auf die Fertigstellung des
noch themenlosen Balletts, sondern er schrieb auch fiir dieses noch
ungeschriebene Werk das Biihnenbild und die Dekorationen vor. Dies
hitte fiir Hofmannsthal eigentlich eine v6llig unakzeptable Zumutung
sein miissen, wenn man bedenkt, wie wichtig diesem das Szenische
und die Dekoration bei allen seinen Werken schon in deren Entste-
hungszeit war — und dies ist fiir ein Ballett noch weit bedringender.
Denn im wortlosen Ballett wird die Problematik nonverbaler Mittei-
lung im Visuellen noch schwieriger und auch entscheidender fiir das
Verstehen des Ganzen.

Vollig tiberraschend ist der Librettist aber nicht durch die eigentlich
unzumutbare Bedingung Diaghilews verirgert, sondern genau diese
l6st die zweite Aktivphase Hofmannsthals aus. Diese unerwartete Re-

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 213



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aktion des Autors liegt gerade an der Dekoration und den Kostiimen,
die vorgegeben sind. Das wird sofort klar, wenn man die knappe Be-
schreibung der vorgegebenen Kostiime und des bereits existierenden
Dekorativen betrachtet. Der in bestindigen Geldnéten befindliche Dia-
ghilew hatte fiir die dann am Ende wegen eines Streits nicht realisierte
Auffiihrung von Debussys »Les Fétes« bereits hohe Summen fiir die
opulenten Biihneneinrichtungen des berithmten Malers und Mitgestal-
ter im Russischen Ballett, Alexandre Benois, ausgegeben. Auf diese
musste er nun fiir das neue Werk zurtickgreifen, da er sich wegen sei-
ner Geldprobleme keine neue Biithneneinrichtung leisten konnte. Kess-
ler notiert in seinem Tagebuch am 3. Juni 1912, knapp auf das Wesent-
liche verweisend, tiber diese Bithneneinrichtungen: »Dekoration und
Kostiime seien im Stil des Paolo Veronese, die Dekoration eine grosse
Palladiosche Sdulenhalle mit einer erhohten Loggia hinten, wie auf Ve-
roneses Hochzeit zu Cana, die Kostiime zum Teil venezianisch, zum
Teil orientalisch.«%3

Eine der bei allen hier beteiligten Kiinstlern (aber wohl bei allen
iiberhaupt geltende) deutliche Eitelkeit scheint kurz zwischen einen
Fortgang des Balletts zu treten, wird aber rasch iiberwunden. Kessler
berichtet Hofmannsthal am Folgetag, am 4. Juni 1912 tiber den eigent-
lich diktatorischen Vorschlag der Ubernahme des bestehenden Deko-
rativen. Von Kessler wird iiberliefert, dass der Dichter »zuerst
auf[brauste]«,%* er tat dies aber nicht wegen der eigentlichen Zumu-
tung des Impressarios, sondern weil er in Diaghilews ausdriicklichem
Wunsch nach Beteiligung von Richard Strauss am geplanten Ballett
eine Bevorzugung des Komponisten ihm gegeniiber argwohnte. Kessler
konnte ihn darin rasch beruhigen. Beide machten sich dann sofort auf
den Weg in den Louvre, um sich die dort hingenden Veronese-Bilder
ins Gedichtnis zu rufen. Und genau hier setzt die zweite Aktivphase
Hofmannsthals im Blick auf die Entstehung der »Josephslegende« ein.

Natiirlich fithlt man sich sofort an den Werdeprozess der »Ariadne
auf Naxos« erinnert, deren zweite Fassung tibrigens parallel zur »Jo-

63 Harry Graf Kessler, Das Tagebuch. Bd. 4: 1906-1914. Hg. von Jorg Schuster. Stutt-
gart 2005, S. 841.
64 Ebd., S.842.

214 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sephslegende« entsteht. Noch bevor ein Wort des Textes der »Ariadne«-
Erstfassung geschrieben war, teilte Hofmannsthal dem Komponisten in
einem Szenar zur kiinftigen Oper die beiden Gestalten mit, die das
Werk leitend prigen sollten, Poussin und Callot. Von der »Josephsle-
gende« gab es sogar noch nicht mal eine Geschichte, die tdnzerisch
realisiert werden sollte; es gab am 4. Juni 1912 beim Gang in den Lou-
vre auller dem »Gattungsziel« Ballett nur jene im Stil Veroneses ent-
worfene Dekoration, die an ihn erinnernden Kostiime und die »Palla-
diosche Sidulenhalle«. Die lebendige Aufnahme der Anregungen aus
der Bildenden Kunst bei Hofmannsthal wird gerade bei diesen beiden
Werken besonders deutlich. Und genau wie Poussin kann auch Verone-
se fiir den Fortgang der Kunstentwicklung im Sinne Hofmannsthals
herangezogen werden. Veronese, Palladio und auch spiter Tintoretto
sind die Kiinstler, die wiahrend der gesamten Entstehungszeit des Bal-
letts und im Ballett selbst gegenwirtig bleiben. Und wie bei Poussin
werden auch bei Veronese, zumal in der ausdriicklich genannten
»Hochzeit zu Kanaax, die Zeiten und unterschiedlichen Welten (»zum
Teil venezianisch« — »zum Teil orientalisch«) ineinander geblendet.
Und genau das verdeutlicht die #sthetische Uberzeugung Hofmanns-
thals vom spiralartigen Fortschritt der Kunst, zumal nun noch eine mit
der Tradition eng verbundene Gegenwarts-Musik von Strauss im Sinne
jener »Schraubenlinie« hinzukommt und natiirlich das nun rasch ge-
fundene Sujet der Versuchung des knabenhaften Joseph durch die ver-
fithrerische Frau des Potiphar - eine geradezu exemplarische Ge-
schichte fiir die scharfe Antithese der beiden Hauptfiguren, »die zum
SchluB in polarem Gegensatz, die eine zum lichten Himmel hinauf, die
andere zum jihen Tod und zur Verdammnis fithrt«.6°

Dass sich auch die Musik von Strauss dem Gedanken der Entwick-
lung in einer Schraubenlinie als mit Gewesenem verbundener Fort-
schritt eng verpflichtet sieht, zeigt die Forderung des Komponisten
nach einem mit 128 Stimmen ungewdhnlich groBen Orchester: Die
damit erreichte Opulenz und der Glanz stehen fiir jene spitzeitliche
Pracht, die in der Asthetik Hofmannsthals vorgesehen war.

65 BW Strauss (1970), S. 187.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 215



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und wie bei eigentlich allen Werken, bei denen mehrere Schopfer
aktiv waren, so geht es auch bei der »Josephslegende« nicht problemlos
zu einem gliicklichen Ende.

Sicherlich auch getragen von den bitteren Erfahrungen des Autors
mit der Autorschaft des »Rosenkavaliers«, verhilt sich Hofmannsthal
recht lange sehr groBziigig und wirklich anerkennend iiber die Leistun-
gen Kesslers beim Ballett. Er macht sich sogar nach dem beachtlichen
Erfolg der Urauffiihrung bei seinem Vater lustig iiber seine pekuniir
lohnende und zugleich kurze Arbeit daran: »eine Sache, die mich 35
Minuten Arbeit gekostet hat, mindestens 25.000 Kronen, vielleicht
auch das Doppelte«% bringt. Noch im November 1917 bemerkt er zu
einer Aufzihlung seiner Werke bei der Nennung der »Josephslegende«
schriftlich: »Autor davon ist Graf Kessler nicht ich! Wie in der Vorrede
klar u[nd] deutlich gesagt ist!!«%7

Diese Bescheidenheit im Blick auf die Autorschaft dndert sich aller-
dings spiter. 1922 schreibt er in seinem »1. Wiener Brief«,%8 dass er
den Joseph-Stoff gewihlt habe, begriindet die in Wahrheit wohl gar
nicht von ihm getroffene Wahl und fiigt sachlich unrichtig hinzu, dass
er auch die Kostiime in der Art der Spitrenaissance eines Veronese
vorgeschrieben habe.

Aber auch Kesslers Darstellung des Entstehungsprozesses ist wie
beim »Rosenkavalier« recht einseitig. Er behauptet in seinem Tage-
buch, dass er das Szenar des Balletts nach dem Louvre-Besuch in kiir-
zester Zeit alleine geschrieben, und nur fiir den ganz kurzen Schluss
die Hilfe Hofmannsthals erbeten habe. Abgesehen davon, dass sicher-
lich beim gemeinsamen Louvre-Gang der beiden Schopfer Gespriche
iiber das Szenar stattfanden, also sicherlich Hofmannsthal Vorschlige
dafiir benannt hat, sind ja auch die vielen spiteren Modifizierungen
der Bithnenanweisungen weitgehend von Hofmannsthal vorgenommen
worden.

66 SW XXVII Ballette, Pantomimen, Filmszenarien, S. 482.

67 Vgl. Rudolf Hirsch, Hugo von Hofmannsthal und das Ballett. Zwei unbekannte
Entwiirfe fiir das Russische Ballett und Zeugnisse zur Entstehung der »Josephslegende«.
In: NZZ, 24./25. Januar 1981, Nr. 19.

68 Vgl. GW RA 1L, S. 272-284.

216 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gewichtiger, wenngleich fiir die Entstehung des Balletts weniger
folgenreich, war der sich immer deutlicher abzeichnende Dissens zwi-
schen Hofmannsthal und Kessler in Fragen der Asthetik: Kessler ten-
dierte immer mehr zu jenem Avantgardismus, wie er in seinen Augen
von Nijinsky und auch Strawinsky im »Sacre« verkérpert wurde, wih-
rend Hofmannsthal sich, wie gesagt, eher auf die Spiralentwicklung
der Kunst im Sinne einer einfallsreichen Neukonstellation stiitzte und
eine deshalb eher konservative Revolution verfolgte.

Auch zwischen Hofmannsthal und Strauss kam es zu einer eher zu-
riickhaltend gefiithrten Auseinandersetzung: Strauss hatte sehr genau
die Kontraposition zwischen dem unschuldigen Joseph und der bets-
renden und zugleich riicksichtslosen Frau des Potiphar musikalisch
umgesetzt. Dabei hatte der Komponist wie schon in den anderen mit
Hofmannsthal geschriebenen Opern die geheimen Verwandtschaften
der Gegensitze komponiert — und das hért man. Hofmannsthal waren
deshalb die Gegensitze nicht scharf genug vertont. Man einigte sich
aber rasch.

Aber es gab noch vor der Urauffithrung ein véllig iiberraschendes,
durchaus beschwerendes Ereignis, an dem die beiden Schopfer keiner-
lei Schuld hatten: Im Herbst 1913 kommt es zu einem irreparablen
Bruch zwischen Diaghilew und Nijinsky mit der Folge, dass der Tin-
zer, fiir den ja eigentlich die Rolle des unschuldigen Joseph gedacht
war, ausfiel. Statt seiner iibernahm der junge Leonid Miassin (spéter
sehr beriihmt unter dem Namen Léonide Massine) die Joseph-Partie.
Den Berichten zufolge ist das dem jungen Tanzer gut gelungen, wenn-
gleich wohl von ihm noch nicht das Magische des Nijinsky ausging. Je-
denfalls war der Urauffithrung des Balletts am 14. Mai 1914 in der Pa-
riser Oper ein beachtlicher Erfolg beschieden. Es mag sein, dass die
Musik von Strauss etwas siifilich anmutet, aber eine Revitalisierung
dieses Balletts in einer einfallsreichen Inszenierung scheint nicht un-
denkbar.

»Die Frau ohne Schatten«

Hinsichtlich der Zweifel an der Verlisslichkeit der Wortsprache ist die
Bewiltigung dieses Problems durch Musik und Visuelles in einem Bal-

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 217



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lett gewiss eine Extremlosung. Aber auch in dieser Gattung muss in
einem Zusammenspiel der Kiinste — und dies schlieBt auch eine von
einem Autor erzihlte Geschichte als Szenar ein — das tdnzerisch-musi-
kalisch vergegenwirtigte Geschehen nachvollziehbar sein. Wihrend
des Entstehens der Josephslegende arbeiteten Hofmannsthal und
Strauss immer auch weiter an der Oper »Die Frau ohne Schatten«, von
der Hofmannsthal ja bereits am 31. Oktober 1910 etwas nebulos als
Plan fiir ein »phantastisches Schauspiel« berichtete. Im Blick auf die ei-
gentlich rechts lange Entstehungsgeschichte dieser Oper wirkt das Bal-
lett in der Tat wie ein Gelegenheitswerk und Nebenprodukt. Aber auch
dieses ist dennoch ein wichtiges Beispiel fiir Hofmannsthals Realisie-
rung seines lebenslang geltenden Interesses an der Kooperation der
Kiinste. Die Arbeit an der »Frau ohne Schatten« nimmt nach der Fer-
tigstellung des Balletts noch zu, auch in der stets intensiver werdenden
Kooperation mit dem Komponisten. In der Entstehung dieser neuen
Oper tauchen niamlich verdichtet Probleme auf, die es der Sache nach
schon im »Rosenkavalier« und in der »Ariadne auf Naxos« gab, am we-
nigsten indessen im Ballett: Hier in der Entwicklung der »Frau ohne
Schatten« offenbart sich der zuweilen nur als kurios oder humorig ge-
sehene Hinweis Kassners aus der Welt des Stierkampfes (Hofmanns-
thal sei ein »auBerordentlicher Banderillero und kein guter Toreador«)
als tiefe Einsicht in das Schaffen des Wiener Autors, das messerscharf
auf eine von dessen Schwichen hinweist.

Der ungemein gebildete Autor hatte fiir die »Frau ohne Schatten«
eine Idee, die zunichst im Blick auf das »Kalte Herz« von Hauff mit
Stoff gefiillt wurde. Es existierte, auch dies eine Besonderheit, keine
zu bearbeitende Vorlage fiir das entstehende Libretto, das deshalb
eine sicherlich reich kulturgesittigte Erfindung des Autors bleibt. Bis
zur Fertigstellung des Werkes erhilt sich das Motiv der Hauffschen
Herzenskilte im Libretto lebendig, auch wenn der Autor sich gegen-
iiber Strauss vehement vom Text Hauffs distanziert. In der langen
Entstehungszeit aber kommen uniibersehbare Anregungen aus der
dem Autor umfassend zur Verfiigung stehenden Kulturwelt hinzu, die
kaum noch bruchlos zusammengefiigt werden kénnen und eigentlich
bei jeder neuen Einflussnahme neue, beinahe unlésbare Probleme
fir die Synthese des Ganzen und fiir die Handlung des Librettos

218 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und deren Verstindlichkeit mit sich bringen: Schon Ende Februar
1911 tritt, so schreibt Hofmannsthal selbst, an die Stelle der (oder
besser: zur) Hauffschen Dichtung die Vorstellung der »phantastisch-ko-
mischen Oper im Stile des Gozzi«, also die schon in der »Ariadne
auf Naxos« durch Zerbinetta und ihre Vasallen lebendige Welt der
commedia dell’arte. Hinzu kommen Vorstellungen aus dem Orientali-
schen: Dies war ja der Grund, mit Bakst und dem russischen Ballett
fiir ein mogliches Biithnenbild der »Frau ohne Schatten« im Felde
der Mirchen aus 1001 Nacht Kontakt in Paris aufzunehmen. Schon
Keikobad ist eine Gestalt der persischen Mythologie; diese tritt zwar
nicht selbst in der Oper auf, hat aber in ihrer anwesenden Abwesenheit
eine zentrale Bedeutung fiir das gesamte Geschehen der Oper. Strauss
in seinem ungemein differenzierten und aufschlieBenden Blick fiir
die librettistischen Zusammenhinge hat sofort die Analogie zur wichti-
gen, aber gleichfalls szenisch unsichtbaren Agamemnon-Figur in der
»Elektra«-Oper gesehen und wie in dieser das prigend-markante Aga-
memnon-Motiv, nun fiir die »Frau ohne Schatten« ein Keikobad-Motiv
entworfen. Dadurch kommt es fiir den Geisterfiirsten Keikobad zu
einer bedeutsamen musikalischen Prisenz bei gleichzeitiger szenischer
Absenz.

Von Anfang an ist bei der Libretto-Entstehung von Goethe, seinem
»Mirchen« wie vom »Faust« die Rede, aus dem sogar kurze Zitate in
das Libretto einflieBen. Mozarts »Die Zauberfléte« wird als Analogon
zur »Frau ohne Schatten« vom Librettisten genannt; biblisches Gesche-
hen wird im Urteil Salomons im 3. Akt wichtig. Neben dem Alten Tes-
tament und dem Slawischen empfingt der Text zudem Anregungen
aus Texten von Biichner, E.A. Poe, Novalis, Dostojewsky, aber auch aus
musikdramatischen Werken Wagners und bis hin zur zeitgenossischen
wissenschaftlichen Literatur in der Psychopathologie. Dies fiihrt insge-
samt naturgemil zu einer beispiellosen Symbol- und Bildverdichtung
und zeigt sich geradezu als exemplarisches Beispiel des Entstehens von
Kunst aus Kunst.

Zudem spielen wieder die Gegensitze eine entscheidende Rolle: Wie
schon in der »Ariadne auf Naxos« stehen sich auch hier polar entge-
gengesetzte Welten gegeniiber wie die geteilte Gotter- und Geisterwelt,
Paldste und Hiitten, Kélte und Menschlichkeit und auch Paar-Gegen-

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 219



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sitze, die aber alle in ihrer Polaritit Verwandtschaften zueinander
unterhalten. Bis Mitte 1911 hat Hofmannsthal ein weitgehend giiltig
bleibendes Szenarium und aber auch zentrale Handlungsstringe und
die wichtigsten Gestalten seines neuen Librettos entworfen, dessen
Geschehen sich auf keine Vorlage stiitzen kann.

Dass dann beim 2. und 3. Akt eine Stockung im Entstehen eintritt,
verwundert angesichts der immer noch zunehmenden Bild-, Symbol-
und Handlungsdichte nicht. Strauss kritisiert mit guten Griinden den
Text deshalb als zu skizzenhaft; er bezweifelt, dass bei all diesen gegen-
wirtigen Dimensionen das Werk als Oper und als Ganzes irgendwie
zusammengehalten werden kann.

Hier verdichtet sich das grundsitzliche Libretto- oder auch Dich-
tung-Musik-Problem: Die Wortsprache ist gesungen eben nicht véllig
zu verstehen. Hier nun kommt der Visualisierung des Vorgingigen
eine immer groBer werdende Bedeutung zu - und genau iiber die-
se dsthetisch-praktischen Fragen diskutieren deshalb Strauss und Hof-
mannsthal in ihrem Briefwechsel der Entstehungszeit der »Frau ohne
Schatten« zunehmend intensiver. Der Biihnenbildner Roller und der
Regisseur Reinhardt sollen diese komplizierte Handlung und den Bild-
reichtum des gesungenen Librettos auf der Biithne begreifbar machen.
Die Moglichkeiten des Verstehens und die dies begiinstigenden Visua-
lisierungen fithren am Ende zu textlichen Vereinfachungen und auch
Erweiterungen, die nicht selten von Strauss initiiert wurden.

Liest man den Libretto-Text ohne die Beigabe der Musik, wirkt er
erstaunlich unmittelbar, selbstverstindlich und natiirlich: Man merkt
ihm kaum an, wie eklektizistisch er konstruiert ist. So wundert es
nicht, dass Hofmannsthal quasi zeitgleich am Libretto und an einer
Erzihlung »Die Frau ohne Schatten« arbeitet, die beinahe identisch
mit dem Libretto-Text ist und zu den gelungensten Prosatexten Hof-
mannsthals tiberhaupt zidhlt. Die Erzihlung erschien erstmals 1919.
Abgesehen von den wenigen, jedoch bedeutsamen Anderungen des
Prosatextes gegentiber dem Libretto, ist ein Vergleich der beiden
Werke beeindruckend: das Erzidhlwerk besticht durch seine sensiblen
und differenzierten Abschattierungen, die bei genauer Lektiire zutage
treten; beim Hoéren der Oper, bei dem man keineswegs alle Dimensio-
nen der Symbolverdichtungen und der Bildlichkeit vernehmen kann,

220 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beeindruckt indessen die besonders der Musik geschuldete Intensitit
der Gemiitslagen und die Gleichzeitigkeit des Unterschiedlichen -
etwa im Ensemblegesang. Gerade hier zeigt sich der Grund erneut
und besonders eindringlich, der den sprachskeptischen Hofmannsthal
bewogen hat, sich der anderen Kunst in der Synthese mit den Moglich-
keiten des Visuellen zu 6ffnen. Erst in dieser Konstellation der Kiinste
scheint eine Verlisslichkeit der Mitteilung moglich zu sein, iiber die
die Wortsprache allein niemals verfiigen kann.

Die Endfassung des Librettos schickt Hofmannsthal am 19. Septem-
ber 1915 an Strauss, der seine Komposition im Juni 1917 abschlieBt.
Wegen des Krieges fand die Urauffithrung erst am 10. Oktober 1919 in
Wien statt. Der Erfolg hielt sich in Grenzen und zumeist warf die Kri-
tik der Oper eine allzu komplizierte Handlung vor. Dies hat sich aller-
dings in den letzten ca. 80 Jahren grundlegend gedndert: Heute zihlt
die Oper, die Strauss selbst fiir sein bedeutendstes Werk hielt, trotz der
hohen Anforderungen an die Regie und auch an die Singerinnen und
Sanger zum Standardrepertoire nicht nur der groBen Opernhéuser.

»Die dgyptische Helena«

Im Riickblick auf »Elektra« und »Ariadne auf Naxos« scheint der von
Strauss geforderte Entschluss, die »Agyptische Helena« als nichste
Oper gemeinsam zu schaffen, durchaus verstindlich zu sein, denn die
Antike und das in ihr geschilderte, oftmals exemplarische Geschehen
ist zumindest den Kulturfreunden in der ersten Hailfte des 20. Jahrhun-
derts weitgehend bekannt gewesen. Dies ist sicherlich einer der Griin-
de fiir Strauss gewesen, wieder auf einen antiken Stoff zuriickzukom-
men, der nicht mit den groBen Verstindnisproblemen zu kidmpfen hat
wie etwa die komplizierten Vorgédnge der »Frau ohne Schatten«. Jetzt
sollte also angesichts des bekannten Stoffes die »mythologische Oper«
als »die wahrste aller Formen« gelingen — so Hofmannsthal selbst 1928
in seiner Prosaskizze »Die #gyptische Helena«.® Ausgerechnet der
komplizierte Helena-Stoff wurde dazu ausersehen, ein einfaches Verste-

6 GW DV, S.512.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 221



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hen des mit ihm gestalteten Operngeschehens nach der »Frau ohne
Schatten« zu ermdglichen. Mit diesem Plan hatten die beiden sehr gu-
ten Antiken-Kenner Hofmannsthal und Strauss das Publikum tiber-
schitzt, denn es gibt kaum einen anderen Antiken-Stoff, der ein derart
kompliziertes Gewebe darstellt, das selbst ein gebildeter Biirger der 1.
Hilfte des 20. Jahrhunderts kaum liickenlos zu durchschauen in der
Lage ist. Diese zwischen 1919 und 1924 entstandene Oper wurde am
6. Juni 1928 in Dresden uraufgefiihrt; die sehr zuriickhaltend-kriti-
schen Pressereaktionen auf die Premiere sind auch bei den im selben
Jahr stattfindenden Auffithrungen des Werkes in Wien, Miinchen und
Hamburg festzustellen. Der zuweilen sehr selbstkritische Hofmanns-
thal und der bei allem Selbstbewusstsein durchaus zuweilen an seinen
Werken zweifelnde Strauss konnten diese Zuriickhaltung in der Reso-
nanz nicht verstehen, weil beide von ihrem Opus sehr iiberzeugt wa-
ren. Strauss hat noch nach dem Tod seines Librettisten bis 1933 ver-
sucht, die Komposition zu iiberarbeiten, um sie — durchaus im Sinne
der partiell sogar scharfen Kritiken — attraktiver zu machen. Aber auch
der sog. »Wiener Fassung« des Komponisten von 1933 war kein Erfolg
beschieden. Zu einer Auffithrungstradition ist es nicht gekommen,
wohl zu mehreren neuen Verstehensanldufen, so noch 2003 bei den
Salzburger Festspielen.

Die beiden Schépfer haben in diesem Werk wohl zu viel gewollt. Da
ist zunichst die verwickelte Rezeptionsgeschichte der nach Agypten
verpflanzten Helena, die es von vornherein verhindert, dass jeder Re-
zipient die Geschehensabldufe kennt. Gerade beim Stoff der Helena
zeigen sich die Folgen des polytheistischen griechischen Gotterglau-
bens und des daraus resultierenden fehlenden Priestertums besonders
eindringlich: Es kommt nicht zu vereinfachten Systematisierungen
der Goétterwelt und damit auch nicht zu eindeutigen mythologischen
Vorgingen. Dadurch wird fiir immer die schopferische Moglichkeit
bewahrt, Mythen weiterzuentwickeln oder gar neu zu bilden. Es gibt
natiirlich recht einfache Vorgdnge um und mit Gestalten der griechi-
schen Mythologie — so etwa bei Elektra. Aber gerade die Helena-Figur
hat schon in der Antike selbst geradezu gegensitzliche Geschehensva-
rianten erzeugt. Im mythographisch gingigen Geschehensgertist ist
Helena die vielfach und unterschiedlich ungetreue Ehefrau des Mene-

222 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

laos, der aber immer wieder dem Charme und der Schénheit seiner
Frau erliegt. Dieses in der Antike gingige, eher negative Bild der
Helena stie auch damals schon auf eine erhebliche und strafandro-
hende Gegenwart der Gotterwelt, die das Negativbild von Helena als
ungetreuer Frau nicht akzeptieren wollte — dartiber berichtet mehrfach
schon Platon. Die Mythographie erschliet deshalb einen Ausweg: Es
sei nicht die wirkliche Helena ehebrechend mit Paris nach Troja gegan-
gen, sondern ein der Helena zum Verwechseln dhnliches nebelhaftes
Truggebilde, nidmlich das Phantom Helena, wihrend die wirkliche
Helena, ehrbar und charakterfest, nach Agypten gelangt sei und dort
einige Jahre gelebt habe, bis der von Troja zurtickkehrende Menelaos
sie nach langen Irrfahrten in Agypten gefunden und dann heimge-
bracht habe. Auch dieser grob geschilderte Geschehensablauf findet
eine Fiille von Varianten, so dass insgesamt die Helena-Geschichte
geradezu uniiberschaubare Moglichkeiten bietet, Modifikationen zu
erfinden, die der Welt des Erfinders der Variationen entspringen und
fiir diesen sehr wichtig sind. So naturgemiB auch und gerade bei
Hofmannsthal, den das Verhiltnis zwischen wahrer Helena und deren
Trugbild alleine schon deshalb sehr interessieren musste, weil es ihm
Moglichkeiten bot, das von ihm zeitlebens verfolgte Ichproblem, das
ja schon in der Konstellation Chrysothemis und Elektra in der frithen
Oper erscheint, vielschichtig zu prisentieren. Dies geschieht, wie schon
in »Elektra«, aus dem Horizont Hofmannsthals und seiner Zeit. Weit
entfernt von der Welt der Antike reizen den Librettisten am gew#hlten
Stoff die Ichgefihrdung bis hin zum Auseinandertreten in ego und
alter ego, aber auch das Komplementire der Gegensitze wie darin
eingebundene Fragen nach der Identitit und Kontinuitit. Aber auch
viele andere, Hofmannsthal stets reizende Gegensatzpaare wie Treue
und Treulosigkeit, Handeln und Handlungsunfihigkeit und Erinnern
und Vergessen finden im Stoff der »Agyptischen Helena« ein reiches,
kiinstlerisch gestaltbares Feld. Hinzu kommt noch, dass mit der >wirkli-
chens, nach Agypten versetzten Helena ein orientalisches Moment in
den Stoff gerit. Und gerade die Vorliebe des Autors fiir Morgenldndi-
sches ldsst sich ja nicht nur im Opern- und Ballettschaffen, sondern
im Gesamtwerk verfolgen; und diese Vorliebe, die sich schon in der
frithen Erzdhlung vom »Mirchen der 672. Nacht« zeigt und die insge-

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 223



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

samt durch die Hofmannsthal prigende historisch-politisch-kulturelle
Tradition der Habsburger Monarchie geférdert wird, verstarkt sich im
spéteren Schaffen sogar noch im »Andreas«-Roman. Ganz am Ende
des Fragment gebliebenen Romans wird vom Autor erwogen, orientali-
sche Schauplitze in den Text einzubinden. Stellvertretend fiir all dieses
Bemiihungen, sich dem Orientalischen zu 6ffnen, kann gerade die
»Agyptische Helena« gesehen werden, iiber die Hofmannsthal in sei-
nem Essay von 1928 selbst sagt, dass sie das »Hereinfluten von Orient
und Okzident in unser Ich«’? betont und damit das Ineinandergreifen
zwischen dem Spezifischen der orientalischen Welt und seiner eigenen
geistigen Landschaft sinnfillig werden lésst.

Wenn man dann noch bedenkt, wie viele Quellen von Homer, Euri-
pides bis hin zu Paul Claudels »Protée« der Librettist und auch der
Antiken-Kenner Strauss fiir diese Oper genutzt haben, die Verwand-
lungen, Zauberei und komplizierte Verhiltnisse von Erinnern und
Vergessen sowie Handlung und Handlungsunfihigkeit auf die Biihne
bringt, dann muss man fragen, ob das jemand verstehen kann, der
nicht oder nur annihernd tiber das historisch mythologische Wissen
der beiden Kiinstler verfiigt. Es kommen ja noch gattungsmiBige Fra-
gen wie gegensitzliche Emotionen férdernde Ausdruckslagen in der
Intention beider Schopfer dazu. So etwa die kaum zu bewiltigenden,
indessen von beiden Kiinstlern beharrlich verfolgten Synthesen von
Mythologie und Operette, von Tiefsinn und Komik, Schwere und
Leichtigkeit: diese Absichten lassen den Zuschauer zuweilen ratlos zu-
riick. Eigentlich wird in dieser »mythologischen Oper« vom Zuschauer
noch weit mehr erwartet als in der »Frau ohne Schatten«. Dennoch
ist auch diese Oper fiir den Autor Hofmannsthal wichtig, weil erneut
nicht nur die Moglichkeiten nonverbalen Verstehens im Zusammen-
spiel zwischen Text, Musik und Visuell-Szenischem erértert und im
Werk erprobt werden, sondern weil dieses spite Werk wiederum die
fiir Hofmannsthal so prigende Sprachkrise deutlich werden lisst, eben
jenen Zweifel an der Verldsslichkeit der Wortsprache, den man schon
beim 21-Jdhrigen Autor 1895 in »Eine Monographie«’! feststellen kann

70 Ebd.
71 Vgl. GW RA L, S. 479-483.

224  Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und die dann jene beispiellose Formulierung 1902 im Chandos-Brief
erfihrt. Die stete Gegenwart dieser Sprachskepsis bis im Prinzip zum
letzten Werk des Autors zeigt erneut, dass dieser Zweifel an der Spra-
che eben nicht zu einer Schaffenskrise fiihrt, sondern immer nur neue
Moglichkeiten erschlieBt, ihr in den Werken - wie hier in der spéten
Oper »Die dgyptische Helena« — entgegenzuwirken.

Die Schliisselfigur, in der diese lebenslange Sprachkrise
Hofmannsthals in der »Agyptischen Helena« kulminiert, ist »Die alles-
wissende Muschel, der es im Unterschied zu den sich in gesungener
Wortsprache duBernden Menschen gelingt, in und mit der musikalisch
von Strauss vielschichtig und gleichsam das Somnambule férdernden
Vertonung sich gegeniiber der Zauberin Aithra und deren Dienerin-
nen in einer Schilderung des Geschehens auf dem Meer verstindlich
zu machen: Die durch ein »Sprachrohr« singende, natiirlich eigentlich
unverstidndliche Muschel schildert den offenkundigen Mordversuch
des Menelaos an seiner Frau Helena. Die Mitteilung der Muschel
wird verstanden, und durch den Eingriff der Zauberin Aithra wird
der Mord verhindert. Diese ungemein mit Bedeutungen aufgeladene
Eingangsszene der spiten Helena-Oper birgt in sich alle Vorziige und
indirekt auch alle Argumente fiir die insgesamt unglaublich lohnende
Zusammenarbeit zwischen dem Librettisten und dem Komponisten.
Es ist kein Zufall, dass nicht nur der Briefwechsel zwischen Hofmanns-
thal und Strauss wihrend der Entstehungszeit der »Agyptischen Hele-
na« von 1919 bis 1924, sondern auch der Prosatext »Die Agyptische
Helena« aus dem Urauffithrungsjahr der Oper 1928 wahrscheinlich
die dichtesten und zentralsten AuBerungen iiber die Asthetik und die
Aufgabenverteilungen von Dichtung, Musik und szenischer Vergegen-
wirtigung in der Oper und auch im Ballett iiberhaupt bieten: Hier wie-
derholt sich zugespitzt alles das, was bei der Betrachtung des gemein-
samen Schaffens beider Kiinstler im Felde der Kulturentwicklung des
frithen 20. Jahrhunderts wichtig war. Die aus der Sprachnot geborene
Offnung zur Musik und zum Visuellen wird sogar schon Shakespeare
zugedacht, bei dem »das Wort immer Ausdruck, niemals Mitteilung«
ist. »Shakespeare hat in diesem Sinn lauter >Opernc« geschrieben ... Die
falschende Gewalt der Rede geht so weit, daB3 sie den Charakter des

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 225



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Redenden nicht nur verzerrt, sondern geradezu aufhebt.«’? Dann trégt
der Schreibende die »Kunstmittel« zusammen, mit denen er eine Uber-
windung der Sprachschwiche in der Dichtung glaubt schaffen zu kén-
nen: »Wie ich die Handlung fiihre, die Motive verkniipfe, das Verbor-
gene anklingen lasse, das Angeklungene wieder verschwinden — durch
Ahnlichkeit der Gestalten, durch Analogien der Situation — durch den
Tonfall, der oft mehr sagt als die Worte.«« Und dann die verbliiffte
Reaktion des Komponisten, wohl Strauss: »Aber das sind ja meine
— das sind die Kunstmittel des Musikers.<«’3 Recht hat der Musiker
und es zeigt gerade dieser Prosatext, dass Hofmannsthal ungemein viel
von Musik verstand, ganz anders als er zuweilen in falscher Beschei-
denheit kundtat. Genau treffen die erwihnten »Kunstmittel« auf die
Dichtung, aber vielleicht noch viel mehr auf diese Helena-Vertonung
von Strauss zu: Die Kompositionsweise allseitiger Verflechtung, Beziig-
lichkeit, Analogie und Anspielungen offenbart sich gerade in dieser
Oper als Kompositionsprinzip, das gestiitzt wird durch eine noch weit
groBere Anlehnung an Richard Wagner als in der »Ariadne auf Na-
xos«. Diese zeigt sich nicht nur in den genannten Prinzipien, sondern
etwa auch in der Wagner-nahen Orchestrierung und im Umgang mit
den Motiven: Die Leitmotivtechnik ist in der »Agyptischen Helena«
sehr ausgeprigt, etwa dadurch, dass Strauss vielfiltige leitmotivische
Verkniipfungen entwirft und zudem eine charakterisierende Motivik
bevorzugt, die deutliche Beziige zum Text unterhélt und damit den
Aspekt des Verstehens der Handlung betont.

Hier nun zeichnet sich in der Wechselwirkung der Kiinste — hinzu
kommt noch das Visuell-Szenische — genau die Moglichkeit ab, nach
der der sprachskeptische Hofmannsthal gesucht hat: Erst in dieser
Synthese der Kiinste ist fiir den Librettisten ein Uberwinden der
Sprachkrise sogar so weit moglich, dass eine musikalisch einfiihlsam
gestaltete Gesangspartie einer durch ein Sprachrohr singenden Mu-
schel verldsslicher und verstindlicher erscheint als die Wortsprache,
weil die vielschichtigen Ausdrucklagen der Musik im Verein mit dem

2. GW DV, S. 510ff.
73 Ebd., S. 512.

226 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Visuellen, Szenischen nicht den Irritationen des gesprochenen Wortes
ausgeliefert sind.

»Arabella«

Dass diese Grundfragen auch noch die letzte gemeinsame Oper »Ara-
bella« leiten, liegt auf der Hand, zumal der Stoff und mégliche Werk-
pline anfinglich schon im Oktober 1909 zu einem Thema fiir Hof-
mannsthal werden. Die erste dichterische Fassung des »Arabella«-Stof-
fes ist jedoch die zu den schonsten Prosatexten Hofmannsthals zéhlen-
de Erzdhlung »Lucidor«, die bereits 1910 erstveréffentlicht wurde. Der
Stoff hat den Autor niemals losgelassen, auch wenn es naturgemil
zeitliche Liicken in der Bearbeitung gibt. Hofmannsthal hatte auch da-
ran gedacht, den Stoff in einem »Lucidor«Film (1923) und/oder in
einem Vaudeville (1926) zu verwenden; ab 1923 bringt er den Stoff ge-
geniiber Strauss als Libretto ins Gesprich, wobei »Arabella« immer
wieder als »zweiter Rosenkavalier« benannt wird. Das Geschehen soll
in Wien in der Mitte des 19. Jahrhunderts spielen, und daran wird sich
bis zur Vollendung des Werkes nichts dndern. Strauss dridngt immer
wieder auf Fertigstellung des Librettos, aber er kritisiert haufig, dass
Hofmannsthal eher ein Lustspiel als ein Libretto geschrieben habe. Z-
gernd gibt Hofmannsthal nach, tiberarbeitet den Text immer wieder,
wobei er die Moglichkeiten der non verbalen Mitteilung in der Oper
zunehmend stérker ins Spiel bringt, also der Musik und dem Biihnen-
bild eine stets groBer werdende Kraft im Felde der Mitteilung des Ge-
schehens auf der Biithne einrdumt. Am 10. Juli 1929 schickt Hofmanns-
thal die den Wiinschen des Komponisten weitgehend beriicksichtigen-
de und dementsprechend tiiberarbeitete Fassung des 1. Aktes an
Strauss. (2. und 3. Akt waren zuvor abgeschlossen worden.) Dessen te-
legraphisch geduBertes Lob des 1. Aktes konnte von Hofmannsthal
nicht mehr zur Kenntnis genommen werden, denn es traf an seinem
Todestag in Rodaun ein. Strauss schloss seine Vertonung erst 1932 ab;
das Werk wurde am 1. Juli 1933 in Dresden uraufgefiihrt. Es ist anzu-
nehmen, dass — wie iiblich - Hofmannsthal wohl noch wihrend der
Kompositionsarbeit von Strauss Textinderungen vorgenommen hitte:
Unter diesem Aspekt ist »Arabella« ein Fragment geblieben, das indes-

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 227



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen seit seiner Premiere in Dresden einen andauernden groBen Erfolg
hatte und auch hat. Kritiker indessen haben im Blick auf die Zwolfton-
technik Schonbergs und seiner Freunde und auch im Blick auf die Ab-
sage an die kulinarische Oper durch Brecht und Weill in dieser Zeit
vor allem in der Vertonung von Strauss Konservatives und gar Riick-
schrittliches wahrgenommen. Aber auch Hofmannsthal wurde von der
Kritik angegriffen, weil er eine allzu konservative Haltung présentiere,
die sich als Mythologisierung Stidosteuropas, des Slawischen zwischen
Orient und Okzident in der Oper »Arabella« niederschlage.

Wie genau die Schaffensprinzipien und Aufgabenzuweisungen von
Dichtung, Musik und Szene beim spitesten Hofmannsthal mit den an-
fanglichen Intentionen tibereinstimmen, von denen ja im Blick auf die
frithen gemeinsamen Werke ausfiihrlich die Rede war, zeigt der im Fel-
de der »mythologischen Oper« 1928 entstandene Text Hofmannsthals
»Die dgyptische Helena«, aus dem zuvor zitiert wurde. Es seien noch
ein paar Sitze aus diesem Schliisseltext angefiihrt, weil in ihnen deut-
lich ausgesprochen wird, dass die Probleme und Fragen des spiten
Hofmannsthal auch zugleich die des frithen Autors der »lyrischen
Dramenc sind, auf die er selbst zu sprechen kommt; und auBerdem ist
dieser Prosatext im Jahre 1928 publiziert worden, und das heif}t: genau
zur Entstehungszeit der letzten gemeinsamen Oper »Arabella«.

Nachdem (vermutlich) Strauss auf die Beschreibung der #stheti-
schen Aufgaben eines Dichters den verbliifften Eindruck von der
schopferischen Identitit zwischen Dichter und Komponist kundtut
(»Aber das sind ja meine — das sind die Kunstmittel des Musikers.«),
fahrt Hofmannsthal aufschlussreich fort:

Es sind die Kunstmittel des lyrischen Dramas, und sie scheinen mir die
einzigen, durch welche die Atmosphire der Gegenwart ausgedriickt wer-
den kann. Denn wenn sie etwas ist, diese Gegenwart, so ist sie mythisch
— ich weiBl keinen anderen Ausdruck fiir eine Existenz, die sich vor so
ungeheuren Horizonten vollzieht - fiir dieses Umgebensein mit Jahrtau-
senden, fiir dies Hereinfluten von Orient und Okzident in unser Ich,
fiir diese ungeheure innere Weite, diese rasenden inneren Spannungen,
dieses Hier und Anderswo, das die Signatur unseres Lebens ist. Es ist
nicht moglich, dies in biirgerlichen Dialogen aufzufangen. Machen wir

228 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mythologische Opern, es ist die wahrste aller Formen. Sie kénnen mir
glauben.”

Vielleicht zeigt dieses Zitat am deutlichsten, dass die Fragen und Pro-
bleme, die den jiingsten Hofmannsthal bedrdngen, genau auch diejeni-
gen sind, die den spitesten Autor bewegen. Diese auffallende Konti-
nuitét legitimiert auch den Versuch, Hofmannsthal von der Seite zu
fassen, die sich in den Vereinigungen der Kiinste niederschligt. Abge-
sehen davon wird wiederum deutlich, dass das Aufgreifen der Antike
und auch anderer in der Vergangenheit liegender Stoffe von seiner Ge-
genwart geprégt ist, dass also nicht nur die antike Elektra, sondern
auch Ariadne wie die »Frau ohne Schatten«, Helena wie die Figuren
der »Arabella« seine, Hofmannsthals Gegenwart prisentieren. Ein Jahr
vor seinem Tode beruft Hofmannsthal in dieser Prosaskizze seine Ge-
genwarts-Fragen nach dem Ich, nach dessen Identitit und Kontinuitit,
nach Ichverlust und Mitteilbarkeit. Und das sind die prigenden The-
men und Fragen in allen Werken des Autors, die in seiner spezifischen
Weise des Umgehens damit das ihn mit dem frithen 20. Jahrhundert
generell Verbindende wie aber auch seine Besonderheit zeigen. Diese
Besonderheit hat, anders als bei seinen Zeitgenossen, ihren Schwer-
punkt im Felde der Oper, des Balletts, also im Verbund mit Musik,
dem Szenischen und der Malerei. Jedes der in diesem Text beschriebe-
nen Werke hat einen je anderen Schwerpunkt in dem ausgekliigelten
Verhiltnis der Kiinste zueinander, aber alle erwachsen aus einer
Sprachnot und sie sind identisch darin, dass sie — mit unterschiedli-
chen Ergebnissen — genau um diese variablen Konstellationen der Me-
dien ringen. So hitte etwa Hofmannsthals seine Passage im Brief an
Strauss vom 18. Januar 1924 wihrend des Entstehens der »Agypti-
schen Helena« genau so zu Beginn der Kooperation beim Entstehen
der »Elektra« und auch am Ende im Werden der »Arabella« formulie-
ren konnen: »Die Dichtung muB alles im Nacheinander bringen, wo
der Musik ein gewisses Nebeneinander, ja Ineinander gewihrt ist. [...]
um es zu realisieren, bedarf es eines Malers von bestimmter Phanta-

sie.«”™

74 Ebd.
75 BW Strauss (1970), S. 510.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 229



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und diese Fragen bleiben bei Richard Strauss auch nach Hof-
mannsthals Tod lebendig. Der Komponist ist durch seines Librettisten
AuBerungen iiber die Asthetik der Kiinste iiberhaupt und die der Oper
im Besonderen, die ja stets Gegenstand ihrer Gespriache und des Brief-
wechsels waren, derart angeregt beschiftigt und herausgefordert wor-
den, dass er nach dem plotzlichen Tod seines Librettisten am 15. Juli
1929 mit »Capriccio« 1941 seine letzte Oper schreibt, die 1942 uraufge-
fithrt wurde. Diese ist im Prinzip eine Oper iiber die Asthetik der Oper
und damit geradezu eine Vertonung seines grandiosen Briefwechsels
mit Hofmannsthal.

Der groe Umbruch in den Kiinsten und auch Wissenschaften in
Wien hat bei Hofmannsthal eine spezifische Ausprigung gefunden. Er
ist zweifellos einig mit den verwandten Geistern, die der Sichtbarkeit
in den Kiinsten, also etwa Pantomime, Tanz, Theater und Oper, eine
groBere Rolle einrdumen und dabei auch wagen, neue Wege zu gehen
bis hin zur Etablierung der Salzburger Festspiele. Eine besondere Stel-
lung aber nimmt Hofmannsthal in dieser erregenden Zeit der Jahrhun-
dertwende dadurch ein, dass er seine spezifische, ihn bedringende
Sprachkrise geradezu radikal zu lésen versucht: Er 6ffnet sich dem
Medium der Musik umfassend, indem er die Vorziige dieser Kunst in
seine Texte einzubinden vermag. Und bei dieser Mammutaufgabe fin-
det er die ideale Unterstiitzung durch Richard Strauss, der ja gerade in
der Intensitdt seiner Musik und, mehr noch, in deren grandioser Ge-
gensatzstruktur zugleich genau die stets von Hofmannsthal beklagten
Liicken und Schwichen der Wortsprache bekdmpfen kann. Dariiber
hinaus ist die Musik von Strauss, fiir den Librettisten entscheidend,
von einer ins Visuelle strebenden Kraft des musikalisch Malerischen
getragen, die von sich aus jene Farben und Szenen zu entwerfen ver-
mag, denen es im reinen Text an Uberzeugungskraft mangelt.

Musik UND Bildende Kunst

Man kénnte im Blick auf das bisher Erzidhlte den Eindruck gewinnen,
Hofmannsthals Medienoffnung ereigne sich vornehmlich hin zur Mu-
sik. Dies ist nicht richtig, denn in allen seinen Texten spielt auch
die Bildende Kunst eine prigende Rolle, vielleicht sogar noch eine

230 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gewichtigere als die Musik, wahrscheinlich aber hat sie eine gleichran-
gige Funktion. Wie man ja aus dem bisher Berichteten entnehmen
kann, lassen sich die Kiinste in den dichterischen Entwiirfen bei Hof-
mannsthal gar nicht voneinander trennen. Natiirlich kommen Oper
und Ballett, bei aller dichterischen Priagung, erst in der musikalischen
und tidnzerischen Realisierung zu sich selbst, weil Musik und Tanz ihre
Verwirklichungsbedingungen sind; aber bei Hofmannsthal ist selbst
Oper und Ballett ohne die Bildende Kunst und die prizise geplante
Visualisierung undenkbar. Man denke nur an Poussin und Callot bei
der »Ariadne auf Naxos« und an Veronese bei der »Josephslegende«
sowie die steten Visualisierungsexperimente.

Die Bildende Kunst wiederum mit ihrer Visualisierung kann natiir-
lich im Sichtbaren von der kiinstlerischen Darstellung bis hin zur
Pantomime, dem Tanz, dem Physiognomischen und der Szene vieles
leisten, das der Sprachnot und der sprachlichen Unzuverlissigkeit ent-
gegentritt, und genau in diesem Sinne nutzt der Autor vielfiltig in
beinahe allen seinen Schépfungen die Macht der Bildenden Kunst.
Auffallend ist dabei eines bei Hofmannsthal, und das ist wiederum
eine seiner Besonderheiten in einer generellen Medienéffnung vieler
seiner Kollegen und Mitstreiter in der ersten Hilfte des 20. Jahrhun-
derts: Selbst dort, wo Hofmannsthal vermeintlich nur die Bildende
Kunst, jenes andere ihm besonders wichtige Medium in die Dichtung
einbezieht, spielt die Musik immer noch eine sehr wichtige Rolle im
Hintergrund.

Ein Hinweis auf einen beriihmten Text aus dem Jahre 1903 mag
dies belegen. Die »Sommerreise«, die hier gemeint ist, schildert eigent-
lich in einem als Reisebericht ver6ffentlichten Text bedeutende Werke
der Bildenden Kunst von Giorgione und Tizian — an diese erzihlten
Kunstwerke erinnert sich der Autor wihrend der Betrachtung einer
Landschaft, und dabei gehen die Wirklichkeit des Sehens und die
Erinnerungen an diese Kunstwerke bruchlos ineinander iiber, d.h. der
Leser weill nicht mehr, ob der Autor Gesehenes vergegenwirtigt oder
die erinnerte Kunstbetrachtung. Man hat diesen Text immer als ein
Paradebeispiel fiir die ungeheure Bedeutung der Bildenden Kunst fiir
Hofmannsthal aufgefasst — und das ist sicherlich richtig. Aber es ist
noch etwas auffallend an diesem recht kurzen Text: In beinahe allen

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 231



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

herbeizitierten Bildern spielt die Musik eine gewichtige Rolle, das
»Landliche Konzert« (1509/10) von Giorgione/Tizian trigt es schon
im Titel wie das »II Concerto« (1507/08). Hofmannsthal beschreibt
das dargestellte musikalische Spiel, sieht die Konstellationen der Ins-
trumente und beschwort die raum- und zeitlose Erfiillung in diesen
Bildern, die eigentlich in der Asthetik nur der Musik zugedacht wer-
den. In den Beschreibungen gehen Farbe (der Bilder) und Klinge der
in ihnen evozierten Musik bruchlos ineinander itiber. Hofmannsthal
schafft es auf diese Weise, in der Erzihlung des Ineinander der Kiinste
die Welt der Renaissance zu vergegenwirtigen. Zugleich aber hebt
er auch Grundziige seiner Asthetik, eben die der Moderne hervor.
Denn: Die Musik erscheint in diesen malerischen Schopfungen von
Giorgione und Tizian als genau das, was Hofmannsthal von der Musik
seines groBen Mitstreiters Richard Strauss erhoffte und von ihm im
Kampf gegen die Sprachnot eingesetzt wurde: Musik steht hier fiir
Zeitlosigkeit, Intensitdt des Gemiits, fiir Grenzenloses und hochste
Innerlichkeit — man fiihlt sich sofort an AuBerungen im Briefwechsel
mit seinem Komponisten Strauss erinnert.

Musik zwischen Hofmannsthal und George

Wie wichtig auch auBerhalb seiner eigenen Dichtung fiir Hofmanns-
thal die Musik tiberhaupt war und wie hoch er sie auch in allen Hin-
sichten, sogar bis ins Personliche schitzte, mag eine kleine, aber auf-
schlussreiche Geschichte erliutern, die sich wihrend der sehr kurzen,
aber ungemein intensiven und weite Beachtung findenden produktiven
Beschiftigung und Auseinandersetzung Hofmannsthals mit dem gene-
rell hochgeschitzten Lyriker Stefan George ereignet hat. Es sind viele
Theorien erfunden und sicherlich zutreffende Beobachtungen iiber
diese Kooperation und deren Ende formuliert worden. Man stellte das
Selbstbewusstsein Georges gegen das Suchende Hofmannsthals, das
Usurpierende des Autors aus Bingen gegen die Zuriickhaltung und
Beriihrungsangst des Wiener Autors. Gar Vermutungen im Blick auf
die Homosexualitdt Georges wurden als mégliche Trennungsgriinde in
Erwdgung gezogen. Das alles mag richtig oder teilweise richtig sein,
aber einen gravierenden Unterschied zwischen diesen beiden Dichtern

232 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hat man nie wirklich in Erwigung gezogen: die hochst unterschiedlich
von beiden gesehene Rolle der Musik.

Stefan George hatte 1892 eine Literaturzeitschrift gegriindet, die
»Blitter fiir die Kunst, die sich einer [’art pour [’art-Asthetik, nahe dem
franzoésischen Symbolismus, verpflichtet sah. Karl Wolfskehl, damals
auch und wiederum sehr viel spiter ein Freund Hofmannsthals, war
einer der wichtigen Unterstiitzer Georges bei diesem Organ, das sich
bewusst, also durchaus elitir, nur einem kleinen Leserkreis 6ffnen woll-
te. Gewicht gewann diese Zeitschrift dennoch durch die Mitwirkung ei-
niger angesehener Autoren und auch Graphiker, und der wichtigste
war zweifellos Hofmannsthal, der trotz seines problematischen Verhilt-
nisses zu George zumindest einige seiner Texte den »Blittern fiir die
Kunst« zum Abdruck zur Verfiigung stellte und auch Kollegen ermun-
terte, dies zu tun. Unter dieser Voraussetzung im Felde noch recht har-
monisch scheinender Kooperation ist nun auch ein Brief Georges an
Hofmannsthal zu lesen, der den Wiener Autor ermuntert, eines von
Hofmannsthals Gedichten vertonen zu lassen und den »Blittern« zum
Abdruck zur Verfiigung zu stellen. Am 12. April 1896 bittet George
mit folgenden Worten darum: »kénnten Sie uns auch vielleicht fiir dies
nichste Heft ein musik-stiick eines Ihrer freunde besorgen, eines Threr
eigenen Lieder in tonen wenn moglich. Daran mag es doch in Wien
nicht fehlen und so viel kénnten Sie doch ganz gut thun«.”

Was Hofmannsthal aber auf diese Bitte hin tut, ist etwas vollig ande-
res, und dies ist getragen von einer subtilen Bosheit. Er wusste natiir-
lich genau von der sehr abstindigen Haltung Georges zur Musik, fiir
den diese zumindest ein textzerstérendes Medium war, und deshalb
haben George die Vertonungen seiner eigenen Gedichte sehr gestort,
selbst die des George-Kreis-Mitgliedes Ansorge. Insgesamt ist George
und sein Kreis eine Gruppe von — wenn man es so scharf formulieren
darf - Musikhassern gewesen. Karl Wolfskehl ist der Gewdhrsmann in
den Fragen der Musik fiir George schon 1896, und dieser Wolfskehl
scheute sich nicht, seine vernichtende Einschidtzung der Musik noch
viele Jahre kundzutun, am deutlichsten in seinem Aufsatz »Uber den
Geist der Musik« von 1912: »Denn wenn gewisse hoffnung wahr wird,

76 BW George (1953), S. 91ff.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 233



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenn das neue leben sich erkennt und das reich sich erfiillt, dann muss
die entartung ein ende haben und mit ihr die herrschaft der musik.«””

Und erkennbar auf Hofmannsthal bezogen: »Nur die schwichlichen,
wenn nicht ganz entarteten poeten pflegen der musik die verbindung
mit ihren werken gern zu gestatten oder gar sie zu suchen und anzuru-
fen.«”8

Und ein Jahr zuvor hatte Wolfskehl den direkt auf Hofmannsthal
und Strauss bezogenen bgsartigen Hinweis gegeben, dass der Dichter
Hofmannsthal 1906 gestorben sei.

Wolfskehl zihlte zu den Freunden und Vertrauten von Hofmanns-
thal, die auch in einem engen Bezug zu Stefan George und seinem
Kreis standen. Zu dieser Gruppe von Autoren, die den ihnen eigent-
lich nahestehenden Hofmannsthal wegen seiner Nidhe zur Musik gene-
rell und zu Strauss im Besonderen heftig angegriffen haben, gehoren
auch Rudolf Pannwitz und Leopold von Andrian. Nach Wolfskehls Ab-
kiithlung seines Verhiltnisses mit George ab 1926 unterhielt er wieder
recht guten Kontakt zu Hofmannsthal.

Eigentlich spielt sich in dieser #sthetischen Auseinandersetzung
iiber die Qualitit und den Rang der Kiinste der alte Streit zwischen
Hegel und Schopenhauer erneut ab: Fiir Hegel war die Musik deshalb
die geringste aller Kiinste, weil sie nicht dem Verstand, der Vernunft
unterworfen sei, wihrend Schopenhauer gerade deshalb die Musik
am hochsten schitzte, weil sie sich jeder Verstandes- und Vernunftherr-
schaft entzogen habe. Und deshalb ist es kein Zufall, dass Wolfskehl
in seinem Text von 1912 direkt Schopenhauers Musikésthetik angreift,
dem wiederum Hofmannsthal und Strauss sich eng verbunden fiihlen.
Wenn man diesen Hass auf die Musik bei Wolfskehl und wohl auch
George auf ein diskutierbares Mall herabdimmt, dann kann man
nicht iibersehen, dass es viele Vertreter einer Asthetik gab, die den
von Hofmannsthal gewihlten Offnungsweg der Dichtung zur Musik
nicht mitgegangen sind. Nicht zuletzt deshalb ist die vielfiltige Medi-
enverbindung Hofmannsthals zwar auch ein in seiner Zeit durchaus

77 Karl Wolfskehl, Uber den Geist der Musik. In: Jahrbuch fiir die Geistige Bewe-
gung. Hg. von Friedrich Gundolf und Friedrich Wolters. Berlin 1912, S. 20-32, hier S. 32.
78 Ebd. S. 25.

234 Giinter Schnitzler



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erkennbarer Schritt anderer Literaten, aber in der bei Hofmannsthal
feststellbaren umfassenden Offenheit ist er fraglos etwas Spezifisches,
den Autor Charakterisierendes. Keineswegs aber ist es eine im Wien
seiner Zeit iiberall gleichermaBen geschitzte Besonderheit. Vielleicht
kann die berithmte Anekdote der keineswegs gut beleumundeten, von
Elias Canetti spiter geradezu hingerichteten Alma Mahler-Werfel, et-
was von der durchaus >durch-wachsenen« Einstellung gegeniiber Hof-
mannsthal in seiner Heimatstadt deutlich machen. Die Anekdote ist
sicherlich gut erfunden, bringt so manches vom Wiener Schmih zum
Ausdruck und entwirft gerade deshalb ein zumindest partiell zutreffen-
des Bild vom allgemeinen, durchaus unterschiedlichen Ansehen des
Librettisten Hofmannsthal in Wien. Alma Mahler-Werfel leitet in ihren
Lebenserinnerungen den Text mit »Einst:« ein, also anders als den
groBten Teil ihrer Erinnerungen, die genauer datiert sind. Schon mit
diesem »Einst« wird ein bezeichnendes Licht auf die Authentizitit die-
ses Anekdotentextes geworfen, der — als Erfindung — gar nicht datiert
werden kann:

Einst: Wir nahmen einst in Wien Hugo von Hofmannsthal mit uns zum
Libellentanz von Franz Lehar. Hofmannsthal war so angetan von der Mu-
sik, daB er sagte: »Gott, wie schon wire es, wenn Lehar doch die Musik
zum >Rosenkavalier< gemacht hitte, statt Richard Strauss.« Ich erzihlte
diesen Ausspruch meinem Freunde Egon Friedell, und er sagte: »Und
wenn dann noch ein anderer das Libretto geschrieben hitte — wie schén
wire dann die Oper erst geworden!«”?

Zurtiick zur boshaften Reaktion Hofmannsthals auf Georges Brief vom
12. April 1896, in dem der Wiener Autor um die Vertonung eines Hof-
mannsthal-Textes gebeten wurde. George selbst fiel es angesichts seines
in seinem Sinne polternden Prellbocks Wolfskehl nicht schwer, sich
selbst in der Beurteilung dieser Kunst »Musik« zumindest schriftlich
etwas zuriickzuhalten, und so konnte er in manchen seiner Briefe sein
Wissen um die Vorliebe Hofmannsthals fiir die Musik zumindest stra-
tegisch einsetzen — so ja auch in diesem Brief vom 12. April 1896. Hof-
mannsthal hat sich wohl alleine schon dariiber gedrgert, dass ausge-
rechnet George ihn hier tiberhaupt um die Vertonung eines Hofmanns-

79 Alma Mahler-Werfel, Mein Leben. Frankfurt a.M. 1977, S. 299.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 235

- am 17.01.2026, 22:38:57. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

thal-Gedichts zum Abdruck bat, da der Wiener Autor doch genau
wusste, dass George eine Gedichtvertonung gar nicht schitzte. Entspre-
chend subtil, siiffisant und auch bése fiel seine Reaktion auf diese ver-
giftete Briefbitte Georges aus.

Hofmannsthal dachte nicht daran, auf Georges Bitte einen seiner
Texte fiir die Zeitschrift »Blitter fiir die Kunst« vertonen zu lassen,
sondern bat seinen beinahe gleichaltrigen engen Freund Clemens von
Franckenstein (1875-1942) darum, ein Gedicht von Stefan George zum
Abdruck in den »Blittern fiir die Kunst« zu vertonen. Franckenstein
gab Hofmannsthal als wichtiger Ratgeber spiter den entscheidenden
Hinweis auf »Everymanc, ein Werk, das entscheidend fiir das Entste-
hen des »Jedermann« wurde. Franckenstein stand 1896 als aufstreben-
der Komponist noch ganz am Beginn seiner Karriere, spéter kam er
als Generalintendant in Miinchen, als Dirigent und als Komponist zu
hohen Ehren. Hofmannsthal schlug ihm auch den kurzen Text »Das
Lied des Zwergen« von George zur Vertonung vor, das kurz vorher im
Mai 1893 in eben diesen »Blittern« erstmals erschienen war. Anders
als Hofmannsthal hatte Franckenstein noch nicht das Wissen davon,
wie sehr George Vertonungen seiner Gedichte ablehnte. So schickte
Franckenstein, nichts Béses ahnend, seine Vertonung des Zwergen-Ge-
dichts in der zweiten Aprilhilfte 1896 an George, der wohl offensicht-
lich so verbliifft und auch verirgert war, dass er dem Komponisten
nicht antwortete. Stattdessen schreibt George am 1. Mai 1896 in sei-
nem Arger an den von ihm als dessen Urheber sofort identifizierten
Hofmannsthal:

Clemens Franckenstein hat mir vor einigen tagen ein paar meiner verse
mit seinen ténen geschickt ich gestehe ihnen dass mich die anordnung
durchaus nicht angenehm beriihrte und die hochst nachlédssige art des
mit fehlern und entstellungen besiten textes mich fiir den absender nicht
sonderlich erwirmt hat.8%

Schon ein erster Blick in die Partitur der Komposition zeigt die Unan-
gemessenheit dieser geradezu hinrichtenden George-Reaktion: Weder
gibt es einen mit Fehlern und Entstellungen beséten Text (neun!! kurze
Verse), noch deutet die merkwiirdige Kritik an den »anordnungen« auf

80 BW George (1953), S. 93ff.

236 Giinter Schnitzler

- am 17.01.2026, 22:38:57. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

irgendeine verstehbare Schwiche der Vertonung. Natiirlich antwortet
der Musikkenner Hofmannsthal am 6. Mai 1896 naheliegend: »Was
verstehen Sie unter >Anordnung<«’«8! Der Streit um den in diesem Fel-
de vollig unangemessenen Begriff der »Anordnung« spitzt sich zwi-
schen den beiden Autoren zu; George reitet sich dabei in letztlich im-
mer peinlicher werdende Erkldrungsversuche hinein, wenn er etwa die
»Anordnungen« durch die Hinzunahme von »Reimspielen«, die es gar
nicht gibt, erkldren will. Hofmannsthal schlieBt diesen Disput am 2. Ju-
ni 1896 recht harsch ab: George solle die »Angelegenheit Francken-
stein« nach seinem Geschmack erledigen, ohne sich um Hofmannsthal
»zu bekiimmern. Nur bitte antworten Sie ihm auf seine Anfragen, Bit-
ten und Antriige etwas pricises.«8?

Damit nun hat Hofmannsthal einen Wunsch Franckensteins erfiillt,
denn dieser hatte parallel zum Streit Hofmannsthal/George an Hof-
mannsthal in der Zeit seines Wartens auf eine Reaktion Georges ge-
schrieben und um harsche Grobheiten des Wiener Freundes an George
gebeten: » Stefan George ist ein Schwein. Er hat mir gar nicht geschrie-
ben. Bitte schreibe ihm bei Gelegenheit einige Grobheiten.«83

Jedenfalls zeigt diese Episode, wie intensiv Hofmannsthal die Ko-
operation zwischen den Medien Dichtung und Musik verfolgte, und
zwar derart intensiv, dass er einen die Musik wenig schitzenden Kol-
legen gerade deswegen bis ins Persénliche hinein planvoll veridrgern
konnte und wollte. George hat das am Ende verstanden, denn er
beschlieBt seinen, den Franckenstein-Zwist beschlieBenden Brief an
Hofmannsthal mit den Worten: »Ich dachte Thnen angenehm zu sein
indem ich eines Ihrer gedichte in ténen den >Bléttern« beireihte.«84

Franckenstein und George haben sich bald nach diesem Zwist per-
sonlich am 28. November 1896 kennengelernt und eigentlich sogar an-
gefreundet. Immerhin hat Franckenstein insgesamt neun George-Texte
vertont.

8l Ebd., S.95.

82 Ebd., S.98.

83 BW Clemens Franckenstein (1998), S. 42.
8¢ BW George (1953), S. 100.

Hugo von Hofmannsthal und die Musik 237

- am 17.01.2026, 22:38:57. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 17.01.2026, 22:36:57.



https://doi.org/10.5771/9783988580306-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	»Elektra«
	»Der Rosenkavalier«
	»Ariadne auf Naxos«
	»Die Josephslegende«
	»Die Frau ohne Schatten«
	»Die ägyptische Helena«
	»Arabella«
	Musik UND Bildende Kunst
	Musik zwischen Hofmannsthal und George

