
Wie radikal ist radikal genug? 

Vereinnahmungen und Verweigerungen 

in Charles W. Mills’ Spätwerk 

Nicki K. Weber 

1. War Charles W. Mills ein radikaler Denker? 

In den uns bekannten Gesprächen – nach langen Konferenztagen oder mit
tags in der Mensa –wurde nach Charles W. Mills (1951–2021) Ableben immer 
wieder diskutiert, als wie radikal seine philosophische Arbeit letztlich einzu
ordnen ist. Im Folgenden möchte ich drei Fragen vorschlagen und in der Be
antwortung dieser versuchen, besser zu verstehen, warum die Radikalität ei
nes politischen Denkers wie Mills zur Diskussion steht, wie die Radikalität sei
nes Denkens bewertet werden kann und welche Bedeutung eine solche Einord
nung für sein Werkerbe hat. Die erste Frage erkundigt sich nach der histori
schen Bedeutung von Radikalität im Schwarzen politischen Denken (Black Poli
tical Thought), dem man Mills zweifelsohne zuordnen kann. Die Zweite un
tersucht die Verbindung zwischen radikalen und strukturellen Denkansätzen, 
und die Dritte fragt nach dem Verhältnis von Revolution und Reform. Beide 
letzteren Gegenüberstellungen halte ich für die Einordnung von Mills’ Arbeit 
für zentral. Im Anschluss an den Versuch die aufgeworfenen Fragen zu be
antworten und damit das Feld zu kontrastieren, werde ich anhand von Mills’ 
Radical Liberalism aus seinem Spätwerk aufzeigen, wie Mills’ politisches Den
ken trotz seiner Hinwendung zu liberalen Theoriezugängen als radikaler An
satz betrachtet werden kann. Statt einer revolutionären Abkehr nutzt Mills den 
Liberalismus als Rahmen, um dessen ursprüngliche Ideale von Freiheit und 
Gleichheit grundlegend zu reformulieren und seine Arbeiten dabei dennoch 
anschlussfähig für die dominante liberale Tradition politischer Theorie zu ver
mitteln. Diesen strategischen Ansatz kategorisiere ich abschließend als Radi
kalität ohne Revolution. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002 - am 14.02.2026, 11:24:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Charles Mills’ politische Philosophie 

2. Welche Rolle spielt Radikalität in der Ideengeschichte 
Schwarzen politschen Denkens? 

Der Grad der Radikalität einer Kritik oder der Herangehensweise an die Ver
änderung politischer Verhältnisse kann auf unterschiedliche Weise bestimmt 
werden. Einerseits eröffnet der Möglichkeitsraum, den eine Gesellschaftskri
tik oder widerständige Praktiken schaffen, die Grundlage für eine Beschrei
bung als radikal. Andererseits können auch die konkreten politischen Prak
tiken1 sozialer Bewegungen als radikal bezeichnet werden – ein Begriff, der 
nicht selten aus politischer Motivation heraus diffamierend eingesetzt wird. 
Dasselbe gilt für theoretische Ansätze, die aufgrund ihrer Radikalität häufig 
Rezeptionsbarrieren erfahren. Eine dritte Art der Bewertung – und mit Sicher
heit gibt es noch viele weitere – ist die Anwendung politischer Gewalt im revo
lutionären Kontext. Um diese soll es im Folgenden jedoch nicht gehen. Grund
sätzlich lässt sich die Frage nach der Radikalität auf zwei Dimensionen her
unterbrechen: erstens auf die Fremdbewertung – also darauf, wie eine Ideolo
gie oder politische Aktivität von außen, sowohl im Moment der Aktivität, also 
auch in der Retrospektive, beurteilt wird –, zweitens auf die Selbstbeschrei
bung, die in der politischen Lehre einer Theorieschule oder sozialer Bewegung 
formuliert wird. 

Ein zentrales Narrativ Schwarzen politischen Denkens ist, dass der euro
päische Expansionismus ab der Neuzeit die Weltgeschichte sowie die globalen 
Machtverhältnisse maßgeblich geprägt hat und weiterhin die politischen Ver
hältnisse der Gegenwart bestimmt (Mills 2003, xix). Als Sammelbegriff politi
scher Ideen vom afrikanischen Kontinent und aus der afrikanischen Diaspora 
orientiert sich Schwarzes politisches Denken an zwei wesentlichen Gedanken
linien. Einerseits zielt es darauf ab, rassifizierende Herrschafts- und Domi
nanzverhältnisse sowie die damit verknüpften Weltbilder zu kritisieren, ande
rerseits strebt es an, die zentrale Rolle rassifizierender Ordnungsvorstellungen 
bei der Herausbildung einer eurozentrischen Moderne zu beleuchten (Osuna 
2017: 34). Mills (2003; 2017b) bezieht sich werkübergreifend auf die Schwarze ra
dikale Tradition (Black Radical Tradition), die unter anderem mit Arbeiten von 
Cedric Robinson, Sylvia Wynter und W.E.B. Du Bois verknüpft ist. Das Selbst
verständnis dieser Form Schwarzen politischen Denkens entsteht im histo

1 Ich verwende den Begriff der politischen Praktiken im Anschluss an Tanja Pritzlaff und 
Frank Nullmeier im Sinne eines verbindlichen Ausdrucks kollektiver Entscheidungen 
(2009). 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002 - am 14.02.2026, 11:24:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicki K. Weber: Wie radikal ist radikal genug? 15 

risch-konstitutiven Bezug auf das 19. Jahrhundert – dem sog. Jahrhundert des 
Widerstands (John Henrik Clark): In dieser Zeit formierte sich der Widerstand 
gegen Rassismus, Sklaverei und Kolonialismus in transnationalen Freiheitsbe
wegungen, die sich von Nordamerika über die Karibik bis quer über den afri
kanischen Kontinent erstreckten. Angesichts des Rassismus als ordnendem 
Prinzip fallen Widerstand und Radikalität in dieser Perspektive zusammen. 
Die angestrebten Veränderungen, etwa durch Dekolonialisierung oder Aboli
tion, werden als grundlegend verstanden, da sie auf die tiefgreifende Trans
formation, der vom europäischen Imperialismus geprägten Gesellschaften in 
Zentren und Peripherien abzielen. 

Diese radikalen Ansätze streben Veränderungen, im Sinne der bekannten 
etymologischen Bedeutung des lateinischen Begriffs radix, ›vom Ursprung her‹ 
an – sowohl in den Weltbildern als auch in den materiellen Verhältnissen. Sie 
beschreiben ein Denken, das den Herausforderungen der Zeit gerecht werden 
soll und in den Widerstandskämpfen gegen die weiße Vorherrschaft tief veran
kert ist (Boyd 1998: 43). Radikal ist die widerständige Tradition, weil sie tief an 
die Wurzeln der Unterdrückung vordringt – den Strukturen der sozialen Rea
lität. 

3. Wie hängen Radikalität und strukturelle Ansätze zusammen? 

Weiße Vorherrschaft war stets Mills’ Hauptagon. Dabei unterstreicht Mills 
Rassismus als zentrales Funktionsprinzip weißer Vorherrschaft, dass als über
geordnetes Machtverhältnis grundlegend für Politik und Moral sowie deren 
moderne Episteme ist. Mills’ (2022: 44) strukturelle Analyse schließt nicht nur 
an die Tradition abolitionistischer und antikolonialer Widerstandsbewegun
gen an, sondern reformuliert ihre Radikalität. So betont Mills (1998) früh die 
Notwendigkeit, weiße Vorherrschaft als soziopolitisches System und struk
turgebend für rassifizierende Herrschafts- und Dominanzverhältnisse ab 
der frühneuzeitlichen Moderne anzuerkennen. Rassifizierte Individuen oder 
Gruppen werden in der Logik der weißen Vorherrschaft einer bestimmten race 
zugeschrieben. 

»Der Grundgedanke ist, dass die Weißen als Gruppe strukturell so positio
niert sind, dass sie in der Lage waren, Afroamerikaner als Gruppe effektiv zu 
zwingen, zu verfolgen und auszubeuten, und dass sie dazu in der Lage sind, 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002 - am 14.02.2026, 11:24:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Charles Mills’ politische Philosophie 

unabhängig vom individuellen Schicksal eines einzelnen Weißen oder Afro
amerikaners.« (Jagmohan 2015: 490–491)2 

Dabei ist race als Folge von Rassismus zu verstehen, wobei Rassismus, wie Mills 
feststellt, 

»ein politisches System ist, eine besondere Machtstruktur formeller oder in
formeller Regeln, sozioökonomischer Privilegien und Normen für die unter
schiedliche Verteilung von materiellem Wohlstand und Chancen, von Ver
günstigungen und Lasten, Rechten und Pflichten« (2022: 42–43). 

Mills’ postmarxistische Erkenntnis, untermauert durch seine biografische Ab
wendung vom orthodoxen (oder weißen) Marxismus (Mills 2003), der zu Grun
de liegt, dass eine Veränderung materieller oder struktureller Bedingungen 
nicht zwangsläufig subjektive Fehlannahmen korrigiert, spiegelt sich auch in 
der Rezeption seines Werks wider. Insbesondere Weißes Nichtwissen (Mills 2021) 
wird in der Diskussion häufig akteurszentriert interpretiert, wobei kognitive 
Aspekte (Bain 2023: 22–23) ebenso betrachtet werden wie die Analyse der mo
tivations- und interessengeleiteten Verleugnung durch Weiße. Weißes Nicht
wissen entspringt dem Ansinnen der dominierenden weißen Gruppe, die poli
tische und ökonomische Struktur der weißen Vorherrschaft nicht wahrzuneh
men oder anzuerkennen. Dabei ist es zweitrangig, ob es sich um ein bewusstes 
oder unbewusstes Interesse handelt, da die dominante Gruppe in beiden Fäl
len von der strukturellen Herrschaftsposition profitiert. 

Mills entwickelt dementsprechend eine Analyse, die auf diese Struktur der 
Dominanz abzielt und so einen radikalen Ansatz antizipiert, weil das Ergeb
nis der Analyse, Rassismus als System zu verstehen, grundlegende Fragen auf
wirft, für die Mills grundlegende Antworten einfordert. Ein strukturelles Ver
ständnis erkennt die historisch gewachsene Organisation von Individuen und 
Gruppen einer Gesellschaft an. Aus einer herrschaftskritischen Perspektive be
deutet dies, gesellschaftliche Hierarchien als systematische Zuteilung von po
litischer und ökonomischer Teilhabe entlang rassifizierter Kategorien zu be
trachten, die die Gesellschaft von der Wurzel an formen. Wir sprechen hier von 
einer grundlegenden Struktur, die das (gesellschaftliche) Gesamtgefüge prägt, 

2 Sofern nicht anders angegeben, handelt es sich bei allen Übersetzungen ins Deutsche 
um meine eigenen Übersetzungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002 - am 14.02.2026, 11:24:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicki K. Weber: Wie radikal ist radikal genug? 17 

sowie von der Verbundenheit und dem Zusammenwirken ihrer einzelnen Be
standteile. Die Analyse struktureller Gegebenheiten wirft die Frage auf, war
um bestimmte Individuen oder Gruppen gesellschaftlich in spezifischer Weise 
positioniert sind. Mills stellt sich dabei gegen eine rein akteurszentrierte In
terpretation seines Begriffs des weißen Nichtwissens und argumentiert, dass 
dieses »nicht immer auf Unaufrichtigkeit und Heuchelei« beruhe und dass das 
»›weiß‹ in ›weißes Nichtwissen‹ [nicht bedeuten muss], dass es sich auf wei
ße Menschen beschränken muss« (Mills 2021: 193). Manche Teilnehmende ei
ner Gruppe sind nicht freiwillig Teil der dominanten Gruppe, werden dennoch 
sozial (oder gar phänotypisch) als zugehörig positioniert (Mills 2018: 70) und 
sind deshalb, im Sinne einer epistemischen Ignoranz, vom fragmentarischen 
Gruppenwissen betroffen. 

Mills kritisiert insbesondere John Rawls’ Vertragstheorie, die er für un
zureichend hält, wenn es um die Analyse von rassifizierter Ungerechtigkeit 
geht. Rawls’ ideale und allgemeine Prinzipien blenden die Notwendigkeit 
spezifischer Korrekturen historischer und struktureller Ungerechtigkeiten 
aus, die durch Rassismus entstanden sind. Mills beschreibt die Auswirkun
gen des sog. Herrschaftsvertrags (domination contract) – als der sich Rawls’ 
Sozialvertrag nach seiner Dekonstruktion entpuppt – als mindestens po
litisch, moralisch und epistemologisch (Mills 2008; Mills 2022: 49). Diese 
Auswirkungen beeinflussen verschiedene Bereiche des gesellschaftlichen 
Gesamtgefüges, bedingen einander wechselseitig und stehen zugleich in 
enger Verbindung zur grundlegenden Struktur des Systems. Gerade auf der 
epistemischen Ebene wird deutlich, dass die strukturelle Hierarchisierung 
von race die Wissensbestände im Sinne der weißen Vorherrschaft, z.B. darum, 
wer als zum Mensch-Sein zugehörig gilt und wer nicht, beeinflusst und die 
bestehenden Wissenssysteme die strukturellen Bedingungen legitimieren 
und stabilisieren (Weber 2024: 44). Diese Grundbedingung sozialer Ontologie 
unterläuft einen akteurszentrierten Ansatz und schränkt die Möglichkeiten 
zur Korrektur rassifizierender Diskriminierung erheblich ein, wenn sie sich 
zu stark auf die rassistisch Handelnden konzentriert, wie auch Zara Bain 
(2023: 23–24) argumentiert. Die Aufrechterhaltung der Ordnung des Racial 
Contract3 setzt also sowohl eine strukturelle Komponente (Hierarchisierung) 

3 Der ›rassifizierende Herrschaftsvertrag‹, wie ich Mills’ Konzept übersetzen würde, be
zieht sich sowohl auf die soziale Realität rassifizierter Menschen (Mills 2017c), wie auf 
den den Herrschaftsvertrag als Grundlage ebendieser Realität. Dieser Herrschaftsver
trag ist meinem Verständnis nach die Vorrausetzung des klassischen Gesellschaftsver

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002 - am 14.02.2026, 11:24:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Charles Mills’ politische Philosophie 

als auch ein epistemisches System (Dehumanisierung) voraus. Diese beiden 
Aspekte beeinflussen das individuelle und kollektive Handeln und sichern 
die gesellschaftliche Übereinkunft, die der dominant markierten Gruppe der 
Weißen – formal und informell – systematisch Schutzrechte gewährt. Sofern 
radikal sein auf die »Erweiterung der Handlungsspielräume« (Adamski/Hauch 
2024: 7) abzielt, stellt sich die Frage, ob inkrementelle Änderungen am Sys
tem politische Teilhabe nicht-weißer Gruppen ermöglichen können oder die 
gegebene Ordnung mit anderen Prinzipien neu entworfen werden muss. 

4. Wie ist das Verhältnis von Radikalität, Revolution und Reform 
zu verstehen? 

Wie bereits erwähnt, bezeichnet ›radikal‹ ideengeschichtlich eine Haltung 
oder ein Programm, das grundlegende Veränderungen an der gegebenen 
Ordnung anstrebt – etwa die vollständige Abschaffung der Sklaverei zuguns
ten eines freien Lohnarbeitssystems in der Schwarzen radikalen Tradition 
oder das Ersetzen kapitalistischen Privateigentums durch sozialistisches 
Gemeingut im Marxismus. Speziell die Auseinandersetzung mit dem Sozia
lismus hat in der Geschichte des schwarzen Widerstands einen bedeutenden 
Ort: In Harlem, New York, wurde versucht, sozialistische Theorie und Politik 
mit der afroamerikanischen und kolonialen Situation auf dem Kontinent zu 
verknüpfen. Obwohl diese Bemühungen nicht den gewünschten Erfolg hat
ten, zeigt das Beispiel aus den USA zu Beginn des 20. Jahrhunderts, dass sich 
die Hoffnung auf die Überwindung von Unterdrückungsverhältnissen histo
risch oft an radikalen politischen Bewegungen orientierte, die grundlegende 
Fragen an die (Legitimität der) Gesellschaftsordnung stellten (Moore 1988: 
215–217, 221). Eine Veränderung der Gesellschaftsordnung ist für radikale 
Bewegungen häufig mit einer Revolution verbunden. So hat die Scharnierzeit 

trags oder zumindest als eigenständig, gleichwertig oder gleichzeitig gültig zu verste
hen. Es ist kein rassifizierter Vertrag, also ein Gesellschaftsvertrag gone wrong, sondern 
eine Aporie der kolonialen Moderne, in der der Rawls’sche Vertrag geschlossen wird: 
»Der Racial Contract ist eine historische Realität« (Mills 2022: 58). ›Rassifizierend‹ ver
weist in diesem Text auf den Prozess der Rassifizierung, also darauf, wie etwas – ein 
Vertrag oder eine Diskriminierung – hervorgebracht wird. ›Rassifiziert‹ hingegen – wie 
in ›rassifizierte Menschen‹ oder ›rassifizierte Ungleichheit‹ – bezeichnet (zunächst) ei
ne deskriptive Feststellung. Beide Begriffe sind nur wechselseitig aufeinander bezogen 
zu verstehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002 - am 14.02.2026, 11:24:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicki K. Weber: Wie radikal ist radikal genug? 19 

zwischen der amerikanischen und der französischen Revolution hat bis heute 
einen prägenden Einfluss auf radikale Theorieansätze politischen Denkens 
(Oppelt 2020: 268). 

Johan Galtung stellt fest, dass Revolution einen »fundamentale[n] Wandel 
der Sozialstruktur« (Galtung 1973: 121) bedeutet und macht deutlich, dass die 
Erkundigung nach dem Verständnis von Revolution eigentlich auf die »Bezie
hung zwischen dem Einzelnen und dem revolutionären Prozess selbst« abzielt 
(Galtung 1973: 123). Galtung verweist auf unterschiedliche Weltanschauungen, 
die das Verständnis von Gesellschaft und Revolution prägen. Die Antwort auf 
die Frage nach dem Verständnis von Revolution verordnet er innerhalb des 
Spannungsfelds, das diese drei Ansätze eröffnen. Der moralische Ansatz sagt 
aus: »Gesellschaft ist komplex, aber es gibt zu befolgende Normen darüber, 
was zu tun ist.« (Galtung 1973: 125). Die Weltanschauung hinter diesem An
satz ist dogmatisch: Revolution erscheint hier zwangsläufig als unzeitgemäß, 
da sie eine Abweichung von den festgelegten Normen bedeutet (Galtung 1973: 
126). Der deterministische Ansatz hingegen betrachtet Revolution als systema
tisch angelegte Notwendigkeit (Galtung 1973: 124). Die vorherrschende Welt
anschauung in diesem Rahmen ist fatalistisch – Ereignisse gelten als vorab 
festgelegt und der Mensch hat keine Möglichkeit, den Ablauf der Geschichte 
zu verändern. Den dritten Ansatz prägt eine Wechselwirkung: einerseits das 
Verständnis, dass die Gesetze und Ideale einer Gesellschaft innerhalb eines 
»objektiven Spielraums« definiert sind, andererseits, dass ihre Umsetzung auf 
dem »menschlichen Wollen, der volonté« basiert (Galtung 1973: 124). Dieser 
pragmatische Ansatz geht davon aus, dass selbst dann, wenn die Gesetze ei
ner Gesellschaft allgemein erkennbar und vollständig umgesetzt würden, ih
re Auslegung und Anwendung weiterhin von subjektiven Faktoren abhängig 
bleiben können. Die daraus resultierende Wechselwirkung zwischen Zweck 
und Mittel eröffnet ein Spannungsfeld zwischen pragmatischen, determinis
tischen und fatalistischen Gesellschaftsverständnissen. Dadurch entsteht ein 
Raum, in dem Revolutionen ausgehend vom politischen und historischen Kon
text verstanden werden können, ohne zwingend als ausschließliches Phäno
men der Extreme zu gelten. 

Der pragmatische Ansatz lässt sich auf Mills’ Verständnis von Radikalität 
übertragen (siehe folgender Abschnitt) – auch wenn das zugegebenermaßen 
bedeutet, geflissentlich zu ignorieren, dass er sich selbst als »boringly refor
mist« (Mills 2018: 71) bezeichnet. Letztlich eröffnet Mills aber die Möglichkeit, 
über Radikalität ohne den Zwang zur gewaltsamen Revolution nachzu
denken. Widerständigen Gruppen wird dieses Ziel häufig, abhängig vom 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002 - am 14.02.2026, 11:24:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Charles Mills’ politische Philosophie 

politischen Zeitgeist, unterstellt. Betrachtet man Radikalität jedoch durch das 
Galtung’sche Revolutionsverständnis, so wird deutlich, dass Radikalität inner
halb eines fatalistischen oder deterministischen Gesellschaftsverständnisses 
zwangsläufig disruptiv wirken muss. Für den pragmatischen Ansatz ist »Ge
sellschaft im [Allgemeinen das Ergebnis] subjektiver Prozesse, der Wahl von 
Zielen und der Allokation von Mitteln« (Galtung 1973: 124). Dasselbe gilt auch 
für die Definition radikaler Mittel und revolutionärer Ziele innerhalb dieses 
Gesellschaftsverständnisses. Demnach lässt sich also von Radikalität ohne 
Revolution sprechen, da Revolution nicht zwangsläufig dem bestehenden 
Ordnungsrahmen entgegengesetzt ist und Veränderung nicht zwangsläufig 
die revolutionäre Setzung einer neuen Ordnung impliziert. Ähnliches gilt 
auch in der radikalen Demokratietheorie. Dort heißt es: »Demokratie ist der 
Formalismus einer auf Dauer gestellten Revolution« (Demirović 2017: 16). 
Innerhalb der Demokratie sollen grundlegende Veränderungen möglich sein, 
jedoch stets durch demokratische Prinzipien begrenzt und geleitet werden. 
Beides – die Offenheit für Veränderung und die Wahrung demokratischer 
Prinzipien – ist nicht nur dem Demokratischen förderlich, sondern bildet 
dessen Voraussetzung. Was oft als Reformation bezeichnet und in radika
len Kreisen gelegentlich als reformistisch abgelehnt wird, ist letztlich der 
Versuch, innerhalb einer bestehenden Ordnung – die aufgrund bestehender 
Machtverhältnisse weiterhin legitimatorischen Zuspruch erfährt – tiefgrei
fende Veränderungen herbeizuführen. Dabei Ziele und Mittel gegeneinander 
abzuwägen bedeutet, eine Verhältnismäßigkeit zu wahren. Dies schließt 
jedoch keinesfalls aus, angesichts grundlegender Missstände innerhalb der 
gegebenen Ordnung radikale Politik zu verfolgen. 

5. Nochmal: War Charles W. Mills ein radikaler Denker? 

Mills betont stets die Notwendigkeit zu verstehen, dass Widerstandsbewe
gungen nicht nur auf praktischer, sondern auch auf intellektueller Ebene 
stattfinden. Dabei verstand er Radikalität als ein Streben nach Gleichheit und 
Freiheit – eine Haltung, die Linda Martín Alcoff (2024: 217) in ihrem Nach
ruf hervorhebt. Mills war es daran gelegen, den radikalen Impuls sozialer 
Bewegungen aus der schwarzen Widerstandsgeschichte auf die intellektu
elle Ebene zu übertragen und für die Gegenwart zu transformieren. Dafür 
zeigte er sich auch bereit, das »Schibboleth in Frage zu stellen, dass radikale 
Ideen/Konzepte/Grundsätze/Werte mit dem Liberalismus unvereinbar sind« 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002 - am 14.02.2026, 11:24:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicki K. Weber: Wie radikal ist radikal genug? 21 

(Mills 2017b: 11). Dies hält er für notwendig, da er die Leerstelle rassischer 
Diskriminierung im Liberalismus füllen möchte. Seine Radikalität besteht 
daher nicht darin, den Liberalismus zu verwerfen, sondern ihn konsequent zu 
reformulieren und zu erneuern. Dadurch, dass er die ideologische Verflech
tung zwischen idealer Theorie und Liberalismus auflöst, zielt er darauf ab, die 
ursprünglichen liberalen Ideale von Freiheit und Gleichheit tatsächlich zu ver
wirklichen, indem er die unvollkommenen, nicht-idealen Realitäten der Welt 
offenlegt (Mills 2017b: 89–90). Mills’ Ansatz folgte einer Strategie der Radikali
tät ohne Revolution. Er kehrt zu den Ursprüngen liberaler Prinzipien zurück, 
um sie zu korrigieren und Leerstellen in deren Fundament offenzulegen. 
Dieses Vorgehen ist für Mills vor allem pragmatisch motiviert: Er akzeptiert 
die hegemoniale Stellung des Liberalismus und sieht in einer nicht-idealen, 
praxisorientierten Perspektive die Möglichkeit, konkrete Verbesserungen zu 
erzielen, statt abstrakten Idealen nachzuhängen. Statt den Liberalismus von 
Grund auf abzulehnen, nutzt Mills dessen Rahmenwerk, um eine breitere 
Akzeptanz für seine Kritik an rassifizierender Diskriminierung zu schaffen. 
Dabei geht er jedoch innerhalb des liberalen Paradigmas radikal vor (Mills 
2017b: 209). Ein übergreifender theoretischer Rahmen für diese Analyse ist 
eine nicht-ideale Theorie. Diese richtet ihren Fokus auf gesellschaftliche 
Verhältnisse, die von Machtgefällen und strukturellen Ungerechtigkeiten 
geprägt sind. Mills’ Sozialontologie nimmt die rassische Hierarchisierung von 
Menschengruppen als konstitutives Merkmal der Gesellschaft an. Mithilfe 
einer sozialen Erkenntnistheorie enthüllt er die rassifizierten Ideologien, die 
den Liberalismus als Racial Liberalism prägen. Die normative Ausrichtung 
zielt auf eine korrektive Gerechtigkeit ab, um historischen und strukturellen 
Ungleichheiten zu begegnen. Als zentrales normatives Instrument hat Mills 
zuletzt an seinem Black Radical Kantianism gearbeitet, der Kants Ethik mit 
der Kritik der Schwarzen radikalen Tradition verbindet und die erlebte (oder 
gelebte) Erfahrung rassifizierter Menschen berücksichtigt (Mills 2017a; vgl. 
Sonderegger in diesem Band), wobei er eine kritische Perspektive auf die 
Befreiung und Gleichstellung marginalisierter Gruppen einnimmt. 

Derrick Darbys (2019; 2023) Kritik an Mills, dass die von ihm vorgeschla
gene Radikalisierung des Liberalismus wenig hilfreich sei, ist besonders be
merkenswert im Hinblick auf die Wechselwirkung zwischen Zielen und Mit
teln des pragmatischen Ansatzes, der das Prädikat »radikal« auch in Bezug auf 
die Realisierbarkeit der angestrebten Ergebnisse vergibt. Ist Radikalität ohne 
Revolution ein sinnvolles Projekt, wenn sie ihre Ziele nicht erreicht oder sogar 
Schaden anrichtet, indem sie pluralistische Solidarität untergräbt? Mills’ ra

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002 - am 14.02.2026, 11:24:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Charles Mills’ politische Philosophie 

dikaler Liberalismus, sofern wir uns darauf einigen, dass er radikal ist, wird 
also auch von anderer Seite hinterfragt. Darby hebt sozialpsychologische und 
gesellschaftspolitische Hindernisse bei der Umsetzung einer korrektiven Ge
rechtigkeit hervor. Studien zeigen, dass weiße Menschen es ablehnen, ihre Pri
vilegien anzuerkennen oder kollektive Schuld zu empfinden. Sie schützen ihr 
positives Gruppenimage durch psychologische Abwehrmechanismen – ähn
lich dem weißen Nichtwissen, das Mills beschreibt –, selbst wenn die Kritik in
nerhalb des vorherrschenden Liberalismus artikuliert wird. Darbys (2019) Kri
tik an Mills’ Erlösungslied auf den Liberalismus, wie er es ausdrückt, ist in ers
ter Linie von der Befürchtung geprägt, dass Mills’ Versuch, den Liberalismus 
an seinem Ursprung zu korrigieren, die soziale Kooperation als gesellschaftli
che Funktion, die für Rawls zentral war, unterlaufen könnte. Historischen Un
gerechtigkeiten sollte, so Darby, im Sinne von Rawls’ ausgleichender Gerech
tigkeit begegnet werden – ohne auf gruppenbezogene Programme wie Repara
tionszahlungen oder Quoten zurückzugreifen. Nur so könne verhindert wer
den, dass der Schutz des positiven Selbstbildes die soziale Kooperation, selbst 
unter Progressiven, erschwert (Darby 2019: 396). 

Die Frage, ob Mills als radikaler Denker zu verstehen ist, lässt sich also 
nicht pauschal beantworten. Sie erfordert eine differenzierte Betrachtung sei
ner Werke, seines Denkansatzes sowie der historischen und philosophischen 
Kontexte, in denen er sich bewegte. Mills’ Arbeit ist eng mit der Schwarzen 
radikalen Tradition verbunden, die sich primär gegen rassifizierende Diskri
minierung wendet und tiefgreifende gesellschaftliche Veränderungen fordert. 
Doch bleibt seine Radikalität pragmatisch: Er verwirft bestehende politische 
und philosophische Rahmenbedingungen nicht vollständig, sondern will sie 
nutzen, um praktische Veränderungen zu erzielen. 

Ob Mills als radikal gilt, hängt auch davon ab, wie Radikalität selbst ver
standen wird. Innerhalb des hier entwickelten pragmatischen Ansatzes kann 
Radikalität ohne Revolution gedacht werden. Sie bedeutet, grundlegende Än
derungen anzustreben, die jedoch innerhalb der bestehenden Ordnungen ver
handelt werden. Mills’ strategische Entscheidung, den Liberalismus als hege
moniale Ideologie zu nutzen, um eine breitere Akzeptanz für seine Rassismus
kritik zu erreichen, zeigt, dass seine Radikalität nicht nur auf disruptive Um
wälzungen abzielt, sondern auch auf transformative Korrekturen. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002 - am 14.02.2026, 11:24:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicki K. Weber: Wie radikal ist radikal genug? 23 

6. Statt einer Schlussfolgerung: Charles W. Mills’ Beitrag 

Zusammenfassend kann gesagt werden – dabei bleibe ich –, dass Mills als ra
dikaler Denker verstanden werden kann, insbesondere im historischen Kon
text der Schwarzen radikalen Tradition und seiner Kritik an der weißen Vor
herrschaft. Seine Radikalität ist jedoch pragmatisch orientiert: Sie setzt auf 
Transformation statt Revolution und verfolgt die Ambition, tiefgreifende so
ziale Veränderungen innerhalb des gegebenen Rahmens zu ermöglichen. In
sofern ist Mills radikal in einer strukturellen und grundlegenden Kritik, jedoch 
nicht im Sinne revolutionärer Gewalt. Seine Arbeit bleibt eine Einladung, über 
die Möglichkeiten und Grenzen von Radikalität nachzudenken und den Kampf 
für soziale Gerechtigkeit sowohl philosophisch als auch praxeologisch weiter
zuführen. 

Mills wird nicht nur für seine philosophischen Leistungen in Erinnerung 
bleiben, sondern auch für seinen Mut, sich in ein akademisches Umfeld ein
zubringen, das damals wie heute von weißen Perspektiven dominiert ist. Phi
losophie kann nicht nur als intellektuelle Disziplin, sondern auch als Prozess 
der Selbstfindung verstanden werden, bei dem Vorbilder und Vermittler wie 
Mills von großer Bedeutung sind. Besonders für Philosophierende, die nach 
einem Ausdruck für ihre Erfahrungen suchen, war und bleibt Mills ein prägen
der Wegbereiter. An dieser Stelle möchte ich meine Dankbarkeit dafür erneut 
bekräftigen. 

Literatur 

Adamski, Theresa/Hauch, Gabriella (2024): »Was ist radikal? Revolutionäre 
Konzepte und militante Strategien im Kontext von Feminismus und Arbei
ter*innenbewegung«, in: Österreichische Zeitschrift für Geschichtswis
senschaften 35, S. 5–12. 

Alcoff, Linda Martín (2024): »The Life of Charles Mills, Radical Philosopher Ex
traordinaire«, in: Critical Philosophy of Race 12, S. 215–233. 

Bain, Zara (2023): »Mills’s account of white ignorance: Structural or non-struc
tural?«, in: Theory and Research in Education 21, S. 18–32. 

Boyd, Herb (1998): »Radicalism and Resistance: The Evolution of Black Radical 
Thought«, in: The Black Scholar 28, S. 43–53. 

Darby, Derrick (2019): »Charles Mills’s Liberal Redemption Song«, in: Ethics 
129, S. 370–397. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002 - am 14.02.2026, 11:24:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Charles Mills’ politische Philosophie 

Darby, Derrick (2023): A Realistic Blacktopia: Why We Must Unite To Fight, Ox
ford: Oxford University Press. 

Demirović, Alex (2017): »Radikale Demokratie und Sozialismus. Grenzen und 
Möglichkeiten einer politischen Form«, in: ONLINE-Publikation der Rosa- 
Luxemburg-Stiftung 21/2017, S. 1–19. 

Galtung, Johan (1973): »Eine strukturelle Theorie der Revolution«, in: Jänicke, 
Martin (Hg.), Herrschaft und Krise: Beiträge zur politikwissenschaftli
chen Krisenforschung, Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften, 
S. 121–167. 

Jagmohan, Desmond (2015): »Race and the social contract: Charles Mills on 
the consensual foundations of white supremacy«, in: Politics, Groups, and 
Identities 3, S. 488–503. 

Mills, Charles W (2018): »Racial Justice«, in: Aristotelian Society Supplemen
tary Volume 92, S. 69–89. 

Mills, Charles W. (1998): Blackness Visible: Essays on Philosophy and Race, 
Ithaca/NY: Cornell University Press. 

Mills, Charles W. (2003): From Class to Race: Essays in White Marxism and 
Black Radicalism, Lanham/MA: Rowman & Littlefield Publishers. 

Mills, Charles W. (2008): »The Domination Contract«, in: Daniel, I. O’Neill/ 
Mary Lyndon, Shanley/Iris Marion, Young (Hg.), Illusion of Consent, Uni
versity Park/PA: Penn State University Press, S. 49–74. 

Mills, Charles W. (2017a): »Black Radical Kantianism«, in: Res Philosophica 95, 
S. 1–33. 

Mills, Charles W. (2017b): Black Rights/White Wrongs: The Critique of Racial 
Liberalism, New York/NY: Oxford University Press. 

Mills, Charles W. (2017c): »Philosophy and the Racial Contract«, in: Zack, 
Naomi (Hg.), The Oxford Handbook of Philosophy and Race, Oxford Uni
versity Press, S. 65–76. 

Mills, Charles W. (2021): »Weißes Nichtwissen«, in: Lepold, Kristina/Mateo, 
Marina Martinez (Hg.), Critical Philosophy of Race. Ein Reader, Berlin: 
Suhrkamp, S. 180–216. 

Mills, Charles W. (2022): The Racial Contract, Frankfurt a.M.: Campus Verlag. 
Moore, Richard B. (1988): »Afro-Americans and Radical Politics«, in: Turner, W. 

Burghardt/Turner, Joyce Moore (Hg.), Richard B. Moore, Caribbean Mili
tant in Harlem, Bloomington, IN: Indiana University Press, S. 215–222. 

Oppelt, Martin (2020): »Verrat und Demokratie – Eine postfundamentalisti
sche Annäherung«, in: Leviathan 48, S. 264–292. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002 - am 14.02.2026, 11:24:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicki K. Weber: Wie radikal ist radikal genug? 25 

Osuna, Steven (2017): »Class Suicide: The Black Radical Tradition, Radical 
Scholarship, and the Neoliberal Turn«, in: (Hg.), The Futures of Black Rad
icalism, S. 21–38. 

Pritzlaff, Tanja/Nullmeier, Frank (2009): »Zu einer Theorie politischer Prakti
ken«, in: Österreichische Zeitschrift für Politikwissenschaft 38, S. 7–22. 

Weber, Nicki K. (2024): »Breathing Through the Epistemic Violence of the Un
thinkable Black Experience«, in: Lena, Schützle/Barbara, Schellhammer/ 
Anupam, Yadav/Cara-Julie, Kather/Lou, Thomine (Hg.), Epistemic Injus
tice and Violence, Bielefeld: transcript Verlag, S. 39–48. 

Nicki K. Weber ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl für Politikwis
senschaft, Friedens- und Konfliktforschung der Universität Augsburg. Nach 
dem Studium der Politischen Wissenschaft und Philosophie in München 
forscht er zu Konflikten in postkolonialen Gesellschaften. In seinem Dis
sertationsprojekt behandelt er den Schwarzen Existenzialismus und dessen 
politisch-philosophische Implikationen für eine spezifische Form Schwarzer 
Kritik. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002 - am 14.02.2026, 11:24:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839401750-002 - am 14.02.2026, 11:24:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

