rottet werden. Die Zerstorung der siidamerikanischen Reiche war nicht gerechtfer-
tigt, die Kolonisierung Nordamerikas sehr wohl.

6.7.8 Rousseau

Jean Jacques Rousseau, 1712-1778, geboren in Genf als Sohn eines Uhrmachers.
Kurz Sekretir eines Diplomaten. Komponist und Musikschriftsteller (und Notenste-
cher). Als Philosoph, padagogischer Autor, Romanschriftsteller eine der grofiten
Zelebritdten seines Jahrhunderts.

Vergleiche als Biographie:

Maurice Cranston, Jean-Jacques : the Early Life and Work of Jean-Jaques Rousseau,
1712-1754. — London 1983; ders., The Noble Savage : Jean-Jacques Rousseau,
1754-1762. — London 1991; ders., The Solitary Self : Jean Jacques Rousseau in
Exile and Adversity. — London 1997.

Aber dazu ist Rousseau einer der groen Autobiographen der westlichen Tradition.

Rousseau ist der Philosoph der Denaturalisierung. Von Natur her ist der Mensch
frei, voll Mensch wird er aber erst durch Vergesellschaftung. Das ist ein Kulturfort-
schritt, aber zugleich eine Verarmung an Freiheit, Gleichheit und Autonomie. Es
gibt die Moglichkeit, eine Nische zu finden (in Emile) oder eine andere Gesellschaft
zu griinden (in Du contrat social). Beides ist wenig aussichtsreich. Diese Tragik, die
er selber und andere in seinem Leben gesehen haben, macht auch seine autobiogra-
phischen Schriften und seinen Roman fiir die Politische Theorie wichtig. Obwohl
kein klassischer Text in der europdischen Tradition des Politischen Denkens so sehr
auf das philosophische Argument konzentriert ist wie Rousseaus Du contrat social,
gibt es eine Vielzahl von sehr verschiedenen Lesarten, je nachdem welche zusitzli-
chen Texte zur Interpretation herangezogen werden. Die Zeiten, wo Rousseau fiir
die Riickkehr zur Natur, fiir die Revolution oder fiir totalitdre Demokratie (lange
einflulreich war J. L. Talmon, The Origins of Totalitarian Democracy. — London
1952, dt. 1961) stand, sind vorbei. Statt einer géngigen Formel haben wir nun viele
Interpretationen, die die Enfremdung und ihre versuchten Aufhebungen deuten wol-
len.

Vergleiche zur politischen Philosophie:

Robert Derathé, Jean-Jacques Rousseau et la science politique de son temps. — Paris
1950

Iring Fetscher, Rousseaus politische Philosophie. — Neuwied 1960/Frankfurt am
Main 1973 (siehe unten S. 381)

Otto Vossler, Rousseaus Freiheitslehre. — Gottingen 1963 (siehe unten S. 381)

Judith N. Shklar, Men and Citizens. — Cambridge 1969

Anne M. Cohler, Rousseau and Nationalism. — New York 1970

Raymond Polin, La politique de la solitude : essai sur la philosophie politique de
Jean-Jacques Rousseau. — Paris 1971

376

22.01.2028, 03:45:55.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Reinhard Brandt, Rousseaus Philosophie der Gesellschaft. — Bad Cannstatt 1973
Victor Goldschmidt, Anthropologie et politique : les principles du systéme de Rous-
seau. — Paris 1974

Michéle Ansart-Dourlen, Dénaturation et violence dans la pensée de J.-J. Rousseau.
— Paris 1975

Bernard Yack, The Longing for Total Revolution. — Princeton 1986

Rousseau and Liberty / ed. by Robert Wokler. — Manchester 1995

Elke Oberparleiter-Lorke, Der Freiheitsbegriff bei Rousseau. — Wiirzburg 1997
Jean-Jacques Rousseau : Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien des Staatsrechts
/ hrsg. von Reinhard Brandt und Karlfriedrich Herb. — Berlin 2000 (Klassiker ausle-
gen ; 20)

Simone Goyard-Fabre, Politique et philosophie dans 1’oeuvre de Jean-Jacques Rous-
seau. — Paris 2001

Jens-Peter Gaul, Freiheit ohne Recht : ein Beitrag zu Rousseaus Staatslehre. — Berlin
2001.

Zur Einfithrung:
Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens. — Bd. 3/1. — Von Machia-
velli bis zu den grofen Revolutionen. — Stuttgart 2006. — S. 462-510

Ein Werk das Rousseau als Philosophen, nicht nur als Politischen Theoretiker ernst
nimmt:
Alexis Philonenko, Jean-Jacques Rousseau et la pensée du malheur. — Paris 1984. —
3 Bde.

Rousseau ist immer der Philosoph der Freiheit. Philosoph des Friedens ist er nur
indirekt, wenn der Frieden eine Frucht der Freiheit sein sollte. Rousseau ist einer der
wenigen Klassiker der Politischen Philosophie, der internationale Beziehungen ernst
genommen hat. Aber die Textsituation ist desolat. Rousseau hat in Du contrat social
klar erklért, dal dem ersten Teil iiber die innere Verfassung ein zweiter iiber die
dufleren Beziehungen folgen muBl. Diesen zweiten Teil besitzen wir nicht und kon-
nen nur raten, ob es ihn gab (ein Bekannter Rousseaus hat behauptet, er habe das
Manuskript wihrend der Franzodsischen Revolution vernichtet), ob der Autor mit
dem Frieden 1763 auch das Interesse am Krieg verlor (fast alle seine Arbeiten iiber
internationale Beziehungen sind im Siebenjdhrigen Krieg geschrieben worden) oder
ob er selber nicht wullte, wie er seine Probleme auflésen sollte. Stattdessen miissen
wir uns mit den beiden Schriften zu Saint-Pierre zufrieden geben (den einzigen aus-
schlieBlich internationalen Themen gewidmeten Schriften), mit einigen Passagen in
Du contrat social, mit einige Fragmenten, die vielleicht Notizen fiir eine Fortsetzung
von Du contrat social waren, und mit einer Seite in Emile, auf welcher der nicht
geschriebene (oder nicht erhaltene) Teil von Du contrat social skizziert sein konnte.
Dazu kommen die Gutachten fiir Korsika und Polen.

377

22.01.2028, 03:45:55.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Saint-Pierre-Inhaltsangabe, eine Auftragsarbeit, war wie fast alle Publikationen
Rousseaus ein rascher Erfolg und nur durch diese Schrift blieb das Werk des Abbé
fiir das europdische Publikum des spéten 18. Jahrhunderts ein Begriff. Aber genauer
gelesen wurde die Inhaltsangabe nicht, die Ideen Rousseaus wurden mit den Ideen
Saint-Pierres identifiziert. Die posthum publizierte Saint-Pierre-Beurteilung wurde
nicht mehr wahrgenommen. Im Nachruhm Rousseaus spielt die Theorie der interna-
tionalen Beziehungen eine geringe Rolle. Seit einigen guten Arbeiten am Anfang
des 20. Jahrhunderts glaubte man zudem genau zu wissen, dafl Rousseau der Theo-
retiker der Foderation kleiner Republiken ist. Er hétte sich zum Klassiker der Analy-
seebene Herrschaftssystem formlich angeboten, aber Kenneth Waltz hat ihn zum
Klassiker der Anarchie des internationalen Systems gemacht. Seitdem hat die Dis-
kussion nicht mehr geruht. Wenn die Menschen im Staat leben, die Staaten aber
gegeneinander vollig frei bleiben, dann sind die Menschen den Nachteilen beider
Systeme ausgeliefert, ohne ihre Vorteile genieBen zu konnen. Vielleicht wére keine
biirgerliche Gesellschaft besser als mehrere. Die unvollkommene Organisation in
Teilgesellschaften erzeugt Tyrannei und Krieg. Rousseau ist der Autor, der am
klarsten erkannt hat, dal die nationale Volkssouverdnitit und die internationale
Ordnung nicht problemlos zusammenpassen (Spinoza ist ein Vorldufer, Hegel ein
Nachfolger). Eine legitime politische Ordnung setzt einen gemeinsamen Willen
voraus, einen solchen Willen gibt es fiir eine internationale Ordnung nicht. Rousseau
betont deshalb die Anarchie des Internationalen Systems deutlicher, als es zu seiner
Zeit iiblich war, die eher von einer Gesellschaft européischer Staaten ausging (Kant
ist ihm darin gefolgt). Die Forschung ist sich einig, daB3 dies fiir Rousseau das Kern-
problem ist; sie ist sich nicht einig, wie er mit diesem Problem umgeht. Zur Rezepti-
on im 18. und im 20. Jh. vgl. Frederick Ramel ; Jean-Paul Joubert, Rousseau et les
relations internationales. — Montreal 2000. — p. 151-178 En lisant Rousseau. Die
bloe Beseitngung von Konigen ist jedenfalls keine Losung. Letzlich wiederholt
Rousseau Platon: Die grenzenlosen Begierden der Zivilisation haben den Frieden
unmoglich gemacht. Wenn es im Staatensystem eine Rettung gibt, dann durch Er-
zichung.

Texte

Du contrat social. Ecrits politique
Oecuvres complétes III / sous la direction de Bernard Gagnebin et Marcel
Raymond. — Paris : Gallimard, 1969 (Bibliothéque de la Pléiade)

Kulturkritische und politische Schriften in zwei Binden / hrsg. von Martin
Fontius. — Berlin: Riitten und Loening, 1989

Die vollstindigste Sammlung deutscher Ubersetzungen. Der 2. Band enthilt u.a.:
Auszug aus dem Plan eines ewigen Friedens des Herrn Abbé Saint-Pierre (1756),
Gutachten iiber den Plan eines ewigen Friedens (1756), Wie der Kriegszustand aus
dem gesellschaftlichen Zustand hervorgeht (1755/56), Fragmente iiber den Krieg

378

22,01.2028, 03:45:



https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(1755/56), Entwurf einer Verfassung fiir Korsika (1765), Betrachtungen iiber die
Regierung von Polen und ihre beabsichtigte Reformierung (1772).

Rousseau on International Relations / ed. by Stanley Hoffmann and David
Fidler. — Oxford : Clarendon Pr., 1991. - LXXVII, 214 S.

Enthélt: Discourse on Political Economy (1755), The State of War (1755/56), Frag-
ments on War (1755/56), Abstract and Judgement of Saint-Pierre’s Project for Per-
petual Peace (1756), First Version of the Social Contract (1761, sogenanntes Genfer
Manuskript), Constitutional Project for Corsica (1765), Considerations on the Gov-
ernment of Poland (1772).

Den Kern der Einleitung bildet, kaum bearbeitet, Hoffmanns bekannter und auch
sonst mehrfach nachgedruckter Aufsatz (unten referiert).

Kurt von Raumer, Ewiger Friede (siche unten S. 380) enthalt S. 343-378 eine deut-
sche Ubersetzung der beiden Schriften iiber Saint-Pierre: Auszug aus dem Plan des
Ewigen Friedens des Herrn Abbé de Saint-Pierre (1756, verdffentlicht 1761) und
Urteil iiber den ewigen Frieden (1756, verdffentlicht 1782).

Grace Roosevelt, Reading Rousseau in the Nuclear Age (siche unten S. 385) enthilt
S. 183-229 neben Ubersetzungen der beiden Schriften zu Saint-Pierre vor allem eine
Ubersetzung des Fragmentes Etat de Guerre (dessen richtige Ordnung Roosevelt
erkannte, als sie nach 200 Jahren zum ersten Mal das Papier andersherum faltete).

Der Hinweis in Emile auf die Themen, die eine Untersuchung der internationalen
Beziehungen nétig machen, steht in Oeuvres complétes (Bibliothéque de la Pléiade)
IV, 848-849; auf deutsch in der Reclam Ausgabe S. 927-928.

Literatur

Windenberger, J.-L.

Essais sur le systéeme de politique étrangére de J.-J. Rousseau : la république
confédérative des petits-états. — Paris : Picard, 1900. — 308 S.

Ein Staat wird im Idealfall durch gemeinsamen Willen zusammengehalten, deshalb
scheidet ein Weltstaat aus, deshalb wird der Kleinstaat bevorzugt. Eine internationa-
le Ordnung ist kann nur Foderation von Kleinstaaten sein. Das darf kein Bundesstaat
sein, sondern nur ein Staatenbund, der die Souverénitit nicht auflost. Diese Konfo-
deration ist eine Analogie zur Staatenbildung in der Art von Du contrat social: Ver-
einigung des Willens ohne die Freiheit zu zerstoren. Seine Beispiele sind das antike
Griechenland, das Deutsche Reich, die Eidgenossenschaft und die niederlédndischen
Generalstaaten (wihrend die Vereinigten Staaten von Amerika, die Rousseau nicht
mehr erlebte, ihm wohl rasch zu bundesstaatlich gewesen wiren).

Windenberger reprisentiert noch immer eine der klassischen Ansichten zu Rous-
seau. Es muf} aber bemerkt werden, da} er bei dem Versuch, den 2. Teil von Du

379

22,01.2028, 03:45:



https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

contrat social gleichsam zu rekonstruieren, zwar neue ungedruckte Quellen er-
schlossen hat, aber doch hiufig nicht den Quellen sondern einem Systemzwang
folgt. Eine imaginative Rekonstruktion, wie der internationale Vertrag in Analogie
zum Gesellschaftsvertrag aussehen konnte.

Raumer, Kurt von

Ewiger Friede : Friedensrufe und Friedenspliine seit der Renaissance. — Frei-
burg (u.a.) : Alber, 1953 (Orbis academicus) S. 127-150

Entgegen dem ersten Anschein ist Rousseau bereits im Auszug aus dem Plan des
Ewigen Friedens des Herrn Abbé de Saint-Pierre stark von Saint-Pierre unterschie-
den, in der Frage, was die europdischen Staaten zusammenhélt. Wahrend Saint-
Pierre umstindlich demonstriert, warum der Frieden Vorteile hat, konzentriert sich
Rousseau auf ein Thema: Die AuBenpolitik verhindert die Reform der Staaten. Im
Urteil iiber den ewigen Frieden wird klar betont, dal nicht ein Buch, sondern allen-
falls eine Armee den Frieden einrichten konne und deshalb die Verwirklichung des
Planes auf einen Schlag mehr Unheil anrichten wiirde, als sie in Jahrhunderten ver-
hiiten wiirde. Aber Rousseau teilt ,,den Heilsglauben des élteren Pazifismus an den
status quo®. Stabil soll freilich nicht die gegenwartige Ordnung sein, sondern ein
ganz neuer, ganz anderer Zustand. Rousseau glaubt nicht, dafl die Wirtschaft von
alleine zum Frieden dringen wiirde, er spielt diese Motive bei Saint-Pierre herab.
Ein wirklicher Gegner von Krieg ist Rousseau nicht, er betont die force coactive, die
Volkerbundkriege, viel starker als Saint-Pierre.

Waltz, Kenneth

Man, the State and War : a Theoretical Analysis. — New York : Columbia Univ.
Pr., 1959. — S. 165-186

Waltz behandelt Rousseau als Klassiker des third image, der Analyseebene des in-
ternationalen Systems. Rousseau (im Gefolge Montesquieus) sagt gegen Spinoza,
daB die Unsicherheit des vorstaatlichen Zustandes nicht an mangelnder Einsicht,
sondern an den Leidenschaften liegt; die Menschen folgen eher kurzfristigen als
langfristigen Interessen. Eine Welt reiner rationaler Handlungen ist nicht zu erwar-
ten. Fiir Internationale Beziehungen ist die Kernfrage, ob Staaten einheitliche Akteu-
re sind. Rousseau hat sich das fiir einige Staaten mit Gesamtwillen vorstellen kon-
nen. Waltz argumentiert, dal wir das gegen Rousseau fiir alle Staaten annehmen
konnen. Rousseau konnte sich noch nicht vorstellen, daf3 Staaten national werden
konnen, ohne seinen sonstigen Anforderungen an Legitimitdt zu geniigen. Eine Re-
formierung einiger Staaten in der Art von Du contrat social macht fiir Rousseau
keinen Unterschied fiir das internationale System. Nur ein unwahrscheinlicher Ge-
meinwille fiir die ganze Welt konnte Frieden bringen. So lange aber jedes Land
seine Ziele selber setzt, konnen auch verschiede Willen, die an sich gut sind, einan-
der widersprechen. Kant glaubt, gute Staaten kdnnten miteinander leben, Rousseau
betont die partikulare, konflikttrachtige Natur auch des guten Staates.

Rousseau ist der einzige Autor, der in Waltz Buch, das die Theoriegeschichte wieder
in die Internationalen Beziehungen eingefiihrt hat, ausfiihrlich behandelt wird. Die-

380

22.01.2028, 03:45:55.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ses Kapitel ist das Griindungsdokument des Neorealismus und hat entsprechend
Beachtung gefunden. Schnell bei Stanley Hoffmann (unten S. 382 referiert). Kiirz-
lich wurde es vollig verdammt: Hartmut Behr, Misreading in International Relations
: ideologiekritische Anmerkungen zum Realismus und Neo-Realismus, in: Zeitschrift
fiir Politikwissenschaft 15 (2005).

Fetscher, Iring

Rousseaus politische Philosophie : zur Geschichte des demokratischen Frei-
heitsbegriffs. — 3., iiberarbeitete Auflage. — Frankfurt am Main : Suhrkamp,
1973 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft ; 143) S. 172-184

urspriinglich 1960

Legitim kdnnen nur Staaten nach Art von Du contrat social sein. Die meisten exis-
tierenden Staaten sind damit nicht legitim und haben wenig Aussicht es zu werden.
Legitime Staaten diirfen nicht zu korrumpiert und nicht zu ausgedehnt sein (auch
nicht zu klein, denn sie miissen sich erhalten kdnnen). Daf} es in den fehlenden Tei-
len von Du contrat social um die Konfoderation solcher kleinen Staaten gehen soll-
te, steht zu klar in einer Fullnote zu Du contrat social und im Emile, als da} wir es
libergehen konnten.

Fetschers Buch ist heute die bequemste Stelle, um dieses Bild der Forderation bei
Rousseau zu fassen — freilich ist ihm darin lange niemand gefolgt.

Vossler, Otto

Rousseaus Freiheitslehre. — Gottingen : Vandenhoeck und Ruprecht, 1963. — S.
138-150 : Paix perpétuelle

Es geht Rousseau um Vernunftkritik, Saint-Pierre ist ihm typisch fiir die folie de la
raison. Rousseau will in der Ausseinandersetzung mit Saint-Pierre das Vertragsmo-
dell entlarven. Er bemiiht sich, die Voraussetzungen mdoglichst giinstig darzustellen
(Europa ist kulturell eine Einheit und kein Staat kann mehr auf eigene Faust das
System verdndern). Er verstirkt die Konstruktion allein aus Eigennutz (Rousseaus
Referat ist viel rationalistischer als Saint-Pierre, der auch an Wohlwollen und Reli-
gion appellierte). Das alles aber nur um zu zeigen, dafl Herrscher, die wie andere
Menschen den Leidenschaften folgen, nicht ihren wahren Interessen folgen werden.
Der Ewige Frieden ist weder eine Sache des Intellekts (Saint-Pierre) noch der Politik
(Heinrich IV). Nicht das Wissen irrt, der Willen irrt. Ohne Sittlichkeit wird es kei-
nen Frieden geben. Wir erfahren aber nicht, wie es Sittlichkeit geben kdnnte. Die
Auseinandersetzungen mit Saint-Pierre verweisen auf Du contrat social, der freilich
wegen dem Fehlen des internationalen Teils ein Torso geblieben ist.

Hoffmann, Stanley

Rousseau on War and Peace, in: American Political Science Review 57 (1963)
317-333

Neudrucke in: Stanley Hoffmann, The State of War : Essays on the the Theory
and Practice of International Politics. — New York (u.a.) : Praeger, 1965. — S.
54-87

381

22,01.2028, 03:45:



https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und in: Stanley Hoffmann, Minerva and Janus : Essays in the Theory and
Practice of International Relations. — Boulder (u.a.) : Westview Pr., 1987. — S.
25-51

Hoffmann unterscheidet zunichst Rousseau von Hobbes. Hobbes sieht selber, daf3
mit der Staatenbildung internationale Kriege entstehen, erklart aber die internationa-
len Kriege fiir ertraglicher als den Krieg aller gegen alle. Fiir Rousseau ist der duflere
Krieg dagegen schlimmer als der urspriingliche Naturzustand: organisierte Gewalt
zwischen Gegnern, die keine natiirlichen Schranken kennen. Die auflenpolitischen
AuBerungen von Hobbes schrumpfen auf Gebote der Staatsraison. Rousseau sieht
sie klar als unmoralisch: Balance, Allianzen, Vélkerrecht sind nur Instrumentarien
im Machtkampf. Auch foderative Republiken sind nur ein Notinstrument im Kampf
ums Uberleben. Weltfoderation oder andere Formen internationaler Organisation
kommen bei Rousseau nicht vor. In der bestehenden Welt wire eine Foderation
bedenklich, in der idealen Welt unnétig. Hoffmann verschiebt Rousseau von Waltz’
third image zum second image: Frieden durch nichtaggressive Staatsverfassungen.
Rousseau erkannte, dal3 Menschen nie zum friedlichen Naturzustand der Isolation
zuriickkehren konnen, Staaten kann er aber nur Isolation empfehlen (die er freilich
auch kaum noch fiir méglich hélt).

Letztlich ist in diesem Artikel Rousseau nicht gegen Hobbes, sondern gegen Kant
abgesetzt: Das 20. Jahrhundert hat gezeigt, dal Rousseaus Pessimismus angemesse-
ner ist als Kants Optimismus.

Hinsley, F. H.

Power and the Pursuit of Peace : Theory and Practice in the History of Rela-
tions between States. — Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 1963. — S. 46-61
Rousseaus Schriften iiber Saint-Pierre tun, als wére das Problem nur die Torheit der
Herrscher. Tatsdchlich sieht Rousseau es aber als ein Urteil {iber die Gesellschafts-
bildung iiberhaupt: Staaten konnen nicht miteinander leben, unabhingig von ihrem
Charakter. Seine spétere, fragmentarische Theorie der Internationalen Beziehungen
ist vor allem daran interessiert, die Souverénitit der Republiken zu bewahren. Eine
Alternative wire nur eine echte GrofBstaatsbildung mit eigenem politischem Willen.
Daran glaubt er aber nicht, weil er das européische Staatensystem als eine histori-
sche Erscheinung erkennt, als ein Werk der Natur, nicht des Vertrages.

Riley, Patrick

Rousseau as a Theorist of National and International Federalism, in: Publius :
the Journal of Federalism 3 (1973) 5-17

DaBl Rousseau ein Werk {iber Foderalismus geschrieben hat, kommt aus dubioser
Quelle. Auf jeden Fall haben wir nur einige verstreute Texte und aus denen ist seine
Vorliebe fiir kleine Staaten klarer als seine Vorliebe fiir Foderation. Seine Foderatio-
nen wiren auf jeden Fall lose geblieben. Polen stellte er vor eine Alternative: Zerle-
gung in Teilrepubliken oder Stirkung des Gesamtstaates. Beide Moglichkeiten ha-
ben fiir Rousseau dasselbe Ziel: Eine Teilung der Souverénitét darf es nicht geben.
Riley folgt Hinsleys Deutung, da8 auch Rousseaus AuBerungen zu Saint-Pierre vor

382

22,01.2028, 03:45:



https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

allem der Foderation stirker den Charakter eines Staates geben wollen, dal die F6-
deration dann aber vollig utopisch wire. Rousseau weil3, dal Friedenspléne a la
Sully Erfolg haben konnten, aber ein solches Zwangsgebilde ist keine Foderation
unter Gleichen. Rousseau war weder ein Anhénger des nationalen noch des interna-
tionalen Foderalismus.

Airas, Pentti

Die geschichtlichen Wertungen Krieg und Friede von Friedrich dem Grossen
bis Engels. — Rovaniemi : Societas Historica Finlandiae Septentrionalis, 1978
(Studia historica septentrionalia ; 1) S. 199-275 Das vorindustrielle Proletariat
und die Krieg-Friede-Frage Rousseaus

Montesquieu ging es um die Beschrankung der Machtkdmpfe, Rousseau geht es um
Ebenbiirtigkeit. Es macht keinen Sinn zu fragen, ob Rousseau fiir oder gegen den
Krieg ist. Die Herrscher werden immer von Eigennutz getrieben, das Volk von
Rechtsgefiihl bewegt; der Fiirstenstaat ist immer Krieg, der Gemeinstaat ist immer
gerechtfertigt. Der gerechte Staat muf} erst gegriindet werden, der Frieden kann erst
einer Revolution folgen. Die Revolution ist bei Rousseau eine permanente Revolution;
der neue Zustand hélt nur solange ein entsprechender Willen wirkt. Der neue Staat hat
ein klares Primat der Innenpolitik; der Staat soll klein sein. Nationalismus ist bei
Rousseau kein Wert, aber ein Mittel die Selbstindigkeit zu erhalten (er begegnet
auch nicht in den theoretischen Schriften, sondern in den Gutachten fiir Korsika und
Polen). Patriotismus bedeutet Frieden, weil er jedem Volk sein Recht zukommen
1aBt. Rousseau hat eine klare Einsicht, daB jede Verdnderung im Inneren an der
dufleren Situation scheitert.

Die Kriege der neuen Gemeinstaaten konnen nur gerechte Kriege sein. Da diese
Staaten liberwiegend agrarische Staaten sein werden, brauchen sie eine stidndige
Erweiterung des zur Verfiigung stechenden Landes. Dieser ,,Landwirtschaftskrieg® ist
fiir Rousseau vollig unproblematisch. Ob Rousseau Vorldufer spiterer Diktaturen
war, kann man diskutieren; ,,Wegbereiter der nationalen GroBBmachtpolitik* war er
klar. Staaten, die ihren Patriotismus verloren haben, gehen moralisch und duf3erlich
nieder. Sie werden zu Recht zerstort von den Armen innerhalb und auerhalb ihrer
Grenzen. Airas sieht hier einen Weg zu ,,den Klassikern des Sozialismus® (bei
Rousseau ist es vor allem Illegitimitdt des Luxus der Grof3stddte, die nach seinen
antiken Beispielen von Bauerntruppen oder Barbaren zerstort werden). Rousseau
gibt dabei den Besiegten immer Unrecht, der Krieg ist ein Weltgericht (so interpre-
tiert Airas auch Montesquieu).

Die Kriege der Soldnerarmeen der Gegenwart sind schamlos, der Volkskrieg nicht.
Den Volkskrieg der Gegenwart stellt sich Rousseau zivilisiert vor (die Polen kénnen
in einer Art Guerillakrieg gegen eventuelle Eroberer Helden werden, ohne die Ge-
wohnheiten von Séldnern anzunehmen).

Carter, Christine Jane
Rousseau and the Problem of War. — New York (u.a.) : Garland, 1987. — 221 S.
(Political Theory and Political Philosophy : 17 Volumes of Previously Unavailable

383

22,01.2028, 03:45:



https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

British Theses)

Eine Dissertation der University of Leicester 1985

Der Weg von der Natur in die Gesellschaft ist bei Rousseau ein Anwachsen der
Selbstliebe. Der Krieg kommt nicht aus dem anarchischen System, sondern aus
dieser Vergesellschaftung: Fiirsten und Minister sind extreme Beispiele der Selbst-
liebe. Aber der Staat als Ganzes ist von Selbstliebe bestimmt, wie der zivilisierte
Mensch, nicht wie der natiirliche Mensch. Zudem ist er von einem hobbesianischen
Naturzustand geprigt: Auch wenn alle Parteien gerecht sein wollen, so wird doch
jede ihre eigene Interpretation des Rechtes haben und letzlich vom Eigeninteresse
gelenkt werden. Beide Schriften zu Saint-Pierre zeigen klar, daf3 fiir Rousseau Auto-
kratie und Oligarchie, mit ihrem Ubergewicht der Selbstlicbe, den Kriegszustand
nicht beenden konnen. In Republiken fehlt der Stimulus zum Krieg, Kriegsgeist ist
hier nicht mehr aggressiv, sondern nur notwendig, um in einer andersgearteten Welt
bestehen zu konnen. Die Foderation der Republiken ist moglich. DaB sie dafiir aber
ihre Selbstdndigkeit verlieren, ist den Staaten die ganze Kriegsverhinderung nicht
wert. Staaten konnen nicht wie Individuen zu einem Gemeinwillen kommen. Die
einzelnen Staaten werden immer politisch sein, immer einen eigenen Gemeinwillen
haben. Auch eine Welt kleiner Republiken hat deshalb keinen Frieden.

Beyssade, Jean-Marie

Le soldat et le citoyen chez Jean-Jacques Rousseau, in: La guerre : actes du
colloque de Mai 1986 / sur la direction de Simone Goyard-Fabre. — Caen : Cen-
tre de Publications de I’Université de Caen, 1986 (Cahiers de philosophie poli-
tique et juridique ; 10) S. 163-187

In rousseauschen Republiken sind die Soldaten Biirger, aber soweit man das aus
NebenduBerungen schlieBen kann, besteht er nicht auf Miliz, sondern kann sich
durchaus Berufssoldaten vorstellen. Er sieht einen historischen ProzeB der Ausdiffe-
renzierung der Berufssoldaten aus der urspriinglich homogenen Biirgerschaft. Am
Ende sind die Staaten alt und despotisch geworden und das Militér dient der Unter-
driickung.

Williams, Michael C.

Rousseau, Realism and Realpolitik, in: Millennium 18 (1989) 185-203
Neufassung in: Michael C. Williams, The Realist Tradition and the Limits of
International Relations. — Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 2005 (Cambridge
Studies in International Relations ; 100) S. 52-81

Die realistische Rousseau-Interpretation besagt, da3 die Menschen aus dem friedli-
chen Naturzustand in hobbesianische Ungeselligkeit gefallen sind, der nur durch
Staatenbildung begegnet werden kann, die wiederum internationale Anarchie
schafft. Tatséchlich ist der Naturzustand fiir Rousseau nur eine regulative Idee.
Rousseau hat keinen Zweifel, dal3 erst der Gesellschaftszustand volle Humanitét
bringt. Sein Realismus besteht darin, die Kosten dieser Menschwerdung zu zeigen.
Was Waltz und andere Realisten als ewiges Sicherheitsdilemma nehmen, ist bei
Rousseau nur eine Phase in der Entwicklung der Gesellschaft. Das Modell des freien

384

22,01.2028, 03:45:



https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Staates in Du contrat social ermdglicht eine Beurteilung sowohl der nationalen
Gesellschaft (kein Biirger soll Untertan eines anderen sein) wie der internationalen
Gesellschaft (kein Staat soll Untertan eines anderen sein). Williams betont, dal
Rousseau nicht einfach ein Modell entwickelt, sondern an der jeweiligen histori-
schen Gegenwart ansetzen will (Polen-Gutachten).

Roosevelt, Grace G.

Reading Rousseau in the Nuclear Age. — Philadelphia : Temple Univ. Pr., 1990.
-2758S.

Rousseaus Grundidee ist, da3 der Frieden einen politischen Willen voraussetzt, dafl
es keinen Gemeinwillen des ganzen Menschengeschlechts gibt, dafl aber wenigstens
in kleinen Republiken der politische Willen ein friedliches Leben begiinstigt. Der
Naturzustand zwischen Staaten ist kein ,,rousseauscher Naturzustand, weil Staaten
keine natiirlichen Grenzen ihrer Ambitionen haben; sie sehen ihre Grole immer
relativ zu anderen Staaten. Aber das ist nicht eine Folge der Natur des Menschen;
der Kriegszustand ist bei Rousseau sehr betont ein Zustand zwischen Staaten, nicht
zwischen Menschen. Fiir Rousseau ist der Kriegszustand nicht nur Gewaltanwen-
dung, sondern ein politischer Willen, der gegen andere Staaten gerichtet ist. Da das
eine ausdriickliche Wahl ist, statt einer Gegebenheit der menschlichen Natur, ist aber
ein Ende des Kriegszustandes denkbar. Einen Gemeinwillen der Menschheit gibt es
nicht von Natur her, aber er konnte geschaffen werden.

GroBe kommerzielle Staaten kdnnen auch mit einem System gemeinsamer Sicher-
heit zusammenleben, aber Rousseau bezweifelt, daB Fiirsten das kdnnen (die Zeitge-
nossen haben ihn sofort als Theoretiker auf der Analyseebene des Herrschaftssy-
stems gesehen). Im Gutachten fiir Polen empfiehlt er den Patriotismus als eine Form
defensiver Verteidigung zum Uberleben in einer feindlichen Umwelt. Im Emile
gipfelt die Erziehung umgekehrt in einer weltbiirgerlichen Friedenserziehung. Ein
unmittelbares Gefiihl fiir die Menschheit kann es nicht geben. Das Gefiihl fiir die
Menschheit beginnt mit dem natiirlichen Mitgefiihl zwischen Menschen, aber das ist
zum Internationalismus ausweitbar. Rousseau ist weder Pessimist noch Utopist,
sondern ein politischer Erzieher.

Die philologische Leistung dieses Buches ist die Rekonstruktion des Fragments Etat
de guerre und mit dessen Hilfe die Rekonstruktion des Denkweges Rousseaus zwi-
schen der Abhandlung iiber die Ungleichheit und Du contrat social in der Auseinan-
dersetzung mit Hobbes, Grotius und Saint-Pierre. Aber auch dariiber hinaus ist es
das umfassendste und reichste aller Biicher iiber Krieg und Frieden bei Rousseau.

Fidler, David P.

Desperately Clinging to Grotian and Kantian Sheep : Rousseau’s Attempted
Escape from the State of War, in: Classical Theories of International Relations
/ ed. by Ian Clark and Iver B. Neumann. — Basingstoke (u.a.) : Macmillan,
1996. — S. 120-141

Rousseau ist ein Autor, der alle drei Ebenen der Erklarung des Krieges beriicksich-
tigt. Der Kriegszustand ist aus der Korruption der menschlichen Natur durch die

385

22,01.2028, 03:45:



https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zivilisation zu verstehen, aus Ungleichheit und Unterdriickung in den Staaten, aus
der Natur des internationalen Systems. Ohne eine Reform des internationalen Sys-
tems ist an eine stabile Reform der Staatsverfassungen nicht zu denken. Durch den
stindigen Krieg ist es dazu gekommen, daf3 gro3e Teile Europas nicht mehr zu einer
republikanischen Regierungsweise zuriickfinden werden. Die Losung ist am ehesten
Isolation. Patriotismus ist eine Frucht der politischen Stabilitdt und der materiellen
Prosperitit. In internationalen Beziehungen soll ein solcher Patriotismus nicht kon-
fliktférdernd sondern stabilisierend wirken. Verglichen mit Wights drei Traditionen
ist Rousseau in der Strukturbeschreibung des anarchischen Systems Realist, aber
sein normativer Ansatz erschreckt die Realisten. Der Wunsch der Grotianer und
Kantianer nach internationaler Gesellschaft erschreckt Rousseau. Seine Losung setzt
weder am anarchischen internationalen System noch an der Struktur der politischen
Regime an, sondern an der Korruption der menschlichen Natur; es muf} eine psycho-
logische Verdanderung geben.

Doyle, Michael W.

Ways of War and Peace. — New York (u.a.) : Norton, 1997. — S. 137-160 Consti-
tutionalism : Rousseau

Doyle zéhlt Rousseau als einen Realisten, der vor allem auf der Ebene des Herr-
schaftssystems ansetzt: Die falsch konstituierten Staaten konnen einander allenfalls
durch Gleichgewichtspolitik einddmmen, aber sie sich nicht zusammenschlieBen,
wie Saint-Pierre meinte. Die idealen Staaten haben zwei Merkmale der realen Staa-
ten: ein Staatsgebiet und Unabhidngigkeit. Aber sie sind friedlich, weil sie nicht fiir
private Interessen handeln, sondern vom allgemeinen Willen/Nationalinteresse be-
stimmt sind. Da es aber keine Internationalen Organisationen gibt ist nicht voll ver-
meidbar, daf3 es doch Kriege gibt.

Die bei Rousseau skizzierten Losungen gelten nicht-idealen Republiken in einem
realen Staatensystem (der kleinen Republik Korsika empfiehlt er die Isolation, der
groBen Republik Polen defensive Verteidigung und Patriotismus, der das Land fiir
potentielle Eroberer unverdaubar macht). Bemerkenswert ist, dafl in Doyles Darstel-
lung, die Foderation der Republiken gar keine Rolle mehr spielt.

Doyle nennt als moderne Konstitutionalisten Aron, Krasner, Katzenstein, die aber
alle stark das institutionelle Entscheidungssystem des Staates betonen; der Gesamt-
wille ist als Thema verloren gegangen.

Tuck, Richard

The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order
from Grotius to Kant. — Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. —S. 197-207

Rousseau war der erste, der begriff, daB Grotius und Hobbes dasselbe lehren. Er
selber hilt sich auch an Hobbes: ihre Darstellung des Naturzustandes stimmt weit-
gehend tiberein (wenn man davon absieht, daf3 der fritheste Zustand volliger Unge-
selligkeit Hobbes nicht interessierte). Hobbes despotischen Staat lehnt Rousseau ab,
aber er sucht ein Aquivalent; sein Problem ist nicht die Souverinitit, sondern auf
welche Weise der Souverdn die Bevolkerung représentiert. Er folgt Montesquieu,

386

22,01.2028, 03:45:



https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dall Kriege erst durch Kooperation moglich werden, aber er folgt Hobbes, daB3 dies
aus ungeselliger Natur des Menschen zu erkldren sei. Er hat wenig Hoffnung zu
bieten, daB der Kriegszustand zwischen modernen Staaten jemals enden kdnnte. So
wie Hobbes Grotius eine skeptische Wendung gab, hat Rousseau Hobbes eine skep-
tische Wendung gegeben: Wenn es keinen internationalen Frieden geben kann, dann
kann die Bildung hobbesianischer Staaten den Biirgern nicht die versprochene Si-
cherheit bieten, weil nach Hobbes eigener Darstellung der Staat in einem Naturzu-
stand handelt. Eine Losung fiir das von ihm erkannte Problem hat er nicht.

Olaf, Asbach

Internationale Rechtsgemeinschaft oder Autarkie kleiner Republiken? : Di-
mensionen und Probleme des Staats- und Vélkerrechts bei Jean-Jacques Rous-
seau, in: Politisches Denken : Jahrbuch 1999. — S. 105-154

Zwischen Souverinitit und Foderation : moderne Staatlichkeit und die Ord-
nung Europas beim Abbé de Saint-Pierre und bei Jean-Jacques Rousseau, in:
Zeitschrift fiir Politikwissenschaft 11 (2001) 1073-1099

Die Zihmung der Leviathane : die Idee einer Rechtsordnung zwischen Staaten
bei Abbé de Saint-Pierre und Jean-Jacques Rousseau. — Berlin : Akademie
Verl., 2002 (Politische Ideen ; 15) S. 185-294

Du contrat social fordert Ergdnzung durch eine Theorie der internationalen Organi-
sation zur Sicherung der Existenz kleiner Republiken. Fiir die européische Realitét
folgt Rousseau freilich einer Beschreibung des internationalen Systems als anar-
chisch, wobei Gleichgewicht, Foderation nach Vorbild des Deutschen Reiches, V6l-
kerrecht als unvollkommene Notlosungen erwdhnt werden. Vollkommen wére erst
ein ,,contrat international, ein echter Bundesstaat (so wie Asbach Saint-Pierre ver-
steht). Nach dem Jugement {iber Saint-Pierre ist das freilich mit Despotien nicht zu
haben. Die einzige Losung, die Rousseau sieht, sind kleine autarke Republiken:
wenig Verkehr, wenig Konflikte. Solche Republiken gehen nicht in einen Bund,
allenfalls in eine funktionale Zusammenarbeit zur Verteidigung. Damit bleibt ein
unauthebbarer Widerspruch zwischen dem Bund, der allein Frieden bringen konnte,
und der Republik, die in keinem Bund aufgehen darf.

Der Aufsatz von 1999 referiert {ibersichtlich den Rousseauteil des Buches von 2002;
der Aufsatz von 2001 diskutiert die Einschidtzung des Deutschen Reiches bei Saint-
Pierre und Rousseau als Beitrag fiir die Auflockerung des Souverénititsbegriffs im
Zeitalter der Europdischen Integration.

Ramel, Frédéric ; Joubert, Jean-Paul

Rousseau et les relations internationales. — Montreal : Harmattan ; (u.a.), 2000.
— 183 S. (Collection Raoul-Dandurand)

Republiken konnen bei Rousseau klein und demokratisch sein, wenn sie frugal
geblieben sind. Die groBen Konigreiche sind dagegen eine Folge der Zivilisation mit

387

22,01.2028, 03:45:



https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihrem Besitzstreben. Sie sind durch den Krieg entstanden und brauchen zum Zu-
sammenhalt den Krieg. Saint-Pierre und Kant kénnen sich einen Frieden zwischen
den groflen Staaten vorstellen. Rousseau kann sich eine Foderation nur als gemein-
same Verteidigung der kleinen Republiken gegen die groflen Staaten vorstellen.
Rousseau hat nicht fiir Frankreich geschrieben, er muf3 als Schweizer gelesen wer-
den.

Cheneval, Francis

Philosophie in weltbiirgerlicher Bedeutung : iiber die Entstehung und die phi-
losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens
der Moderne. — Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophie ; 4) S. 351-390
Rousseau

Rousseau macht das Interesse des Individuums an Sicherheit, das Hobbes verloren
und Locke nur teilweise wieder restituiert hat, zur Grundlage.

Rousseaus Idealstaat ist nicht die kleine Republik, sondern die Konfoderation von
Republiken. Die Demokatie bringt bei Rousseau nicht (wie spiter bei Kant) an sich
den Frieden, sondern schafft die Bereitschaft der Staaten freiwillig in eine staaten-
dhnliche Verbindung einzutreten. Ob Rousseau fiir ein Staatensystem, das nicht von
Grofistaaten bestimmt wére, diese Foderation fiir notig halten wiirde, wissen wir
nicht. Die Republik braucht jetzt aber die Konfoderation um ein ,tugendhaftes’
Staatswesen zu sein. Er ist ein Gegner des privaten Kosmopolitanismus, gerade weil
patriotische Republiken foderationsfahig sind.

Rousseau fehlt eine optimistische Geschichtsphilosophie und er kann sich nur eine
direktdemokratische Republik vorstellen. Deshalb war er personlich zunehmend
pessimistisch {iber die Aussichten des Friedens. Kant bringt eine Wende in Ge-
schichtsphilosophie und Republikbegriff als Vorausetzungen der Friedenstheorie.

Aiko, Yuichi

Rousseau and Saint-Pierre’s Peace Project : a Critique of ‘History of Interna-
tional Relations Theory’, in: Classical Theory in International Relations / ed.
by Beate Jahn. — Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 2006. — S. 96-120
Rousseau kann nicht als Realist vereinnahmt werden. Er bearbeitet Saint-Pierres
Plan mit Sympathie und Aiko argumentiert, dall er seine eigene Vorstellung einer
legitimen Ordnung in Staaten durch einen Gesellschaftsvertrag zwischen Biirgern
als Rezeption von Saint-Pierres Vorstellung eines Vertrages zwischen Staaten ent-
wickelt hat. Fiir Saint-Pierre kann es Freiheit nur in Gesellschaft geben kann. Daran
hélt Rousseau fest: Kriege sind Souveranitétsverlust. Er kritisiert Saint-Pierre nur fiir
den Glauben, auch Fiirsten konnten diese gesellige Definition von Souverinitit
akzeptieren. Ohne ,,Revolutionen wird es keine Konfoderation geben.

388

22.01.2028, 03:45:55.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6.8 Soziologisch-6konomische Theorien

Die Urspriinge der Tradition gesellschaftlicher Friedenstheorien sind komplex. Dal3
barbarische Volker mehr Kriegsgeist haben als seBhafte Staaten, war ein alter Ge-
meinplatz (am bekanntesten ist dieses Argument in der Version von Ibn Haldiin,
aber es gehort auch in Europa zum Standardrepertoire der Politikberater, spatestens
seit Bodin). DaB die Staaten mit Konigen begannen, die nicht viel mehr waren als
Heerfiihrer, war auch bekannt (z. B. Locke, Second Treatise § 108). Die Idee des
Zivilisationsprozesses anstelle von Vertragsfiktionen taucht erstmals bei Vico auf:
Die Gesellschaft macht ,,aus der Grausamkeit, der Habsucht und dem Ehrgeiz — den
drei Lastern, die das ganze Menschengeschlecht verwirren — das Militér, den Handel
und den Hof und damit die Stirke, den Reichtum und die Weisheit der Staaten; und
aus diesen drei groflen Lastern, die sonst sicher das Menschengeschlecht auf Erden
vernichten wiirden, macht sie einen gliicklichen politischen Zustand* (Prinzipien
einer neuen Wissenschaft iiber die gemeinsame Natur der Vélker / libersetzt von
Vittorio Hosle und Christoph Jermann. — Hamburg 1990, Teilband 1, 91). Aber bei
Vico geht es noch nicht um die moderne Entwicklung vom Militdrstaat zum Han-
delsstaat, sondern beide sind durchaus geschétztes Ergebnis derselben Entwicklung
von der rohen Gewalt zum Staat (bei Vico sind die frithen Menschen Riesen, die erst
im Zivilsationsprozel auf ein menschliches Mall schrumpfen). Noch fehlen alle
republikanischen Praferenzen: Der zivilisierte Zustand wird bei Vico durchaus noch
mit dem monarchischen GrofBstaat identifiziert. Zu Vico vergleiche auch: Robert
Miner, Giambattista Vico on War, in: Macht und Moral : politisches Denken im 17.
und 18. Jahrhundert / hrsg. von Markus Kremer und Hans-Richard Reuter. — Stutt-
gart 2007. — S. 291-305.

Als eigentlicher Urheber einer Tradition der soziologischen Friedenstheorie kann
Montesquieu gelten, der antike kriegerische Republiken von modernen Handelstaa-
ten unterscheidet, dem aber im Ganzen noch die weltgeschichtliche, unumkehrbare
Richtung von der militdrischen zur kommerziellen Gesellschaft fehlt. Diese Theorie-
tradition wurde eine der wirkungsméchtigsten Traditionen des Nachdenkens iiber
den Frieden. Die Liste der hier behandelten Autoren Montesquieu, Hume, Smith,
Ferguson kann bruchlos fortgesetzt werden: Condorcet, Constant, Schleiermacher,
Comte, Spencer, Veblen, Schumpeter (und in kleinerer Miinze finden sich die Uber-
legungen bei zahllosen Autoren des 19. und 20. Jahrhunderts). Das Spannende ist
aber, daf} das Modell im 18. Jahrhundert gleichsam noch stottert. Diese frithen Theo-
rien eines republikanischen oder kommerziellen Friedens (oder der Kombination
von beiden) zeigen haufig noch Schwierigkeiten, den Frieden nur demokratisch oder
nur kommerziell zu denken und sind als Warnung vor Ubereilung in der Wahl der
Erkldrungen niitzlich. Gerade fiir diese von uns verinnerlichten Traditionen haben
wir am dringlichsten eine Aufkldrung ihrer Urspriinge notig.

Es muB} beachtet werden, dal die Einengung auf ,,Handelstaat” in dieser Zeit noch
zu eindeutig ist. Commercium heifit auBer Handel auch Verkehr, Umgang, Unterhal-

389

22,01.2028, 03:45:



https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

