
 376

rottet werden. Die Zerstörung der südamerikanischen Reiche war nicht gerechtfer-
tigt, die Kolonisierung Nordamerikas sehr wohl.  

6.7.8 Rousseau 

Jean Jacques Rousseau, 1712-1778, geboren in Genf als Sohn eines Uhrmachers. 
Kurz Sekretär eines Diplomaten. Komponist und Musikschriftsteller (und Notenste-
cher). Als Philosoph, pädagogischer Autor, Romanschriftsteller eine der größten 
Zelebritäten seines Jahrhunderts.  

 
Vergleiche als Biographie: 
Maurice Cranston, Jean-Jacques : the Early Life and Work of Jean-Jaques Rousseau, 
1712-1754. – London 1983; ders., The Noble Savage : Jean-Jacques Rousseau, 
1754-1762. – London 1991; ders., The Solitary Self : Jean Jacques Rousseau in 
Exile and Adversity. – London 1997. 
Aber dazu ist Rousseau einer der großen Autobiographen der westlichen Tradition. 

 
Rousseau ist der Philosoph der Denaturalisierung. Von Natur her ist der Mensch 
frei, voll Mensch wird er aber erst durch Vergesellschaftung. Das ist ein Kulturfort-
schritt, aber zugleich eine Verarmung an Freiheit, Gleichheit und Autonomie. Es 
gibt die Möglichkeit, eine Nische zu finden (in Emile) oder eine andere Gesellschaft 
zu gründen (in Du contrat social). Beides ist wenig aussichtsreich. Diese Tragik, die 
er selber und andere in seinem Leben gesehen haben, macht auch seine autobiogra-
phischen Schriften und seinen Roman für die Politische Theorie wichtig. Obwohl 
kein klassischer Text in der europäischen Tradition des Politischen Denkens so sehr 
auf das philosophische Argument konzentriert ist wie Rousseaus Du contrat social, 
gibt es eine Vielzahl von sehr verschiedenen Lesarten, je nachdem welche zusätzli-
chen Texte zur Interpretation herangezogen werden. Die Zeiten, wo Rousseau für 
die Rückkehr zur Natur, für die Revolution oder für totalitäre Demokratie (lange 
einflußreich war J. L. Talmon, The Origins of Totalitarian Democracy. – London 
1952, dt. 1961) stand, sind vorbei. Statt einer gängigen Formel haben wir nun viele 
Interpretationen, die die Enfremdung und ihre versuchten Aufhebungen deuten wol-
len.  
Vergleiche zur politischen Philosophie: 
Robert Derathé, Jean-Jacques Rousseau et la science politique de son temps. – Paris 
1950 
Iring Fetscher, Rousseaus politische Philosophie. – Neuwied 1960/Frankfurt am 
Main 1973 (siehe unten S. 381) 
Otto Vossler, Rousseaus Freiheitslehre. – Göttingen 1963 (siehe unten S. 381) 
Judith N. Shklar, Men and Citizens. – Cambridge 1969 
Anne M. Cohler, Rousseau and Nationalism. – New York 1970 
Raymond Polin, La politique de la solitude : essai sur la philosophie politique de 
Jean-Jacques Rousseau. – Paris 1971 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376 - am 22.01.2026, 03:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 377 

Reinhard Brandt, Rousseaus Philosophie der Gesellschaft. – Bad Cannstatt 1973 
Victor Goldschmidt, Anthropologie et politique : les principles du système de Rous-
seau. – Paris 1974 
Michèle Ansart-Dourlen, Dénaturation et violence dans la pensée de J.-J. Rousseau. 
– Paris 1975 
Bernard Yack, The Longing for Total Revolution. – Princeton 1986 
Rousseau and Liberty / ed. by Robert Wokler. – Manchester 1995 
Elke Oberparleiter-Lorke, Der Freiheitsbegriff bei Rousseau. – Würzburg 1997 
Jean-Jacques Rousseau : Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien des Staatsrechts 
/ hrsg. von Reinhard Brandt und Karlfriedrich Herb. – Berlin 2000 (Klassiker ausle-
gen ; 20) 
Simone Goyard-Fabre, Politique et philosophie dans l’oeuvre de Jean-Jacques Rous-
seau. – Paris 2001 
Jens-Peter Gaul, Freiheit ohne Recht : ein Beitrag zu Rousseaus Staatslehre. – Berlin 
2001. 

 
Zur Einführung: 
Henning Ottmann, Geschichte des politischen Denkens. – Bd. 3/1. – Von Machia-
velli bis zu den großen Revolutionen. – Stuttgart 2006. – S. 462-510 

 
Ein Werk das Rousseau als Philosophen, nicht nur als Politischen Theoretiker ernst 
nimmt: 
Alexis Philonenko, Jean-Jacques Rousseau et la pensée du malheur. – Paris 1984. – 
3 Bde. 

 
Rousseau ist immer der Philosoph der Freiheit. Philosoph des Friedens ist er nur 
indirekt, wenn der Frieden eine Frucht der Freiheit sein sollte. Rousseau ist einer der 
wenigen Klassiker der Politischen Philosophie, der internationale Beziehungen ernst 
genommen hat. Aber die Textsituation ist desolat. Rousseau hat in Du contrat social 
klar erklärt, daß dem ersten Teil über die innere Verfassung ein zweiter über die 
äußeren Beziehungen folgen muß. Diesen zweiten Teil besitzen wir nicht und kön-
nen nur raten, ob es ihn gab (ein Bekannter Rousseaus hat behauptet, er habe das 
Manuskript während der Französischen Revolution vernichtet), ob der Autor mit 
dem Frieden 1763 auch das Interesse am Krieg verlor (fast alle seine Arbeiten über 
internationale Beziehungen sind im Siebenjährigen Krieg geschrieben worden) oder 
ob er selber nicht wußte, wie er seine Probleme auflösen sollte. Stattdessen müssen 
wir uns mit den beiden Schriften zu Saint-Pierre zufrieden geben (den einzigen aus-
schließlich internationalen Themen gewidmeten Schriften), mit einigen Passagen in 
Du contrat social, mit einige Fragmenten, die vielleicht Notizen für eine Fortsetzung 
von Du contrat social waren, und mit einer Seite in Emile, auf welcher der nicht 
geschriebene (oder nicht erhaltene) Teil von Du contrat social skizziert sein könnte. 
Dazu kommen die Gutachten für Korsika und Polen. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376 - am 22.01.2026, 03:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 378

Die Saint-Pierre-Inhaltsangabe, eine Auftragsarbeit, war wie fast alle Publikationen 
Rousseaus ein rascher Erfolg und nur durch diese Schrift blieb das Werk des Abbé 
für das europäische Publikum des späten 18. Jahrhunderts ein Begriff. Aber genauer 
gelesen wurde die Inhaltsangabe nicht, die Ideen Rousseaus wurden mit den Ideen 
Saint-Pierres identifiziert. Die posthum publizierte Saint-Pierre-Beurteilung wurde 
nicht mehr wahrgenommen. Im Nachruhm Rousseaus spielt die Theorie der interna-
tionalen Beziehungen eine geringe Rolle. Seit einigen guten Arbeiten am Anfang 
des 20. Jahrhunderts glaubte man zudem genau zu wissen, daß Rousseau der Theo-
retiker der Föderation kleiner Republiken ist. Er hätte sich zum Klassiker der Analy-
seebene Herrschaftssystem förmlich angeboten, aber Kenneth Waltz hat ihn zum 
Klassiker der Anarchie des internationalen Systems gemacht. Seitdem hat die Dis-
kussion nicht mehr geruht. Wenn die Menschen im Staat leben, die Staaten aber 
gegeneinander völlig frei bleiben, dann sind die Menschen den Nachteilen beider 
Systeme ausgeliefert, ohne ihre Vorteile genießen zu können. Vielleicht wäre keine 
bürgerliche Gesellschaft besser als mehrere. Die unvollkommene Organisation in 
Teilgesellschaften erzeugt Tyrannei und Krieg. Rousseau ist der Autor, der am 
klarsten erkannt hat, daß die nationale Volkssouveränität und die internationale 
Ordnung nicht problemlos zusammenpassen (Spinoza ist ein Vorläufer, Hegel ein 
Nachfolger). Eine legitime politische Ordnung setzt einen gemeinsamen Willen 
voraus, einen solchen Willen gibt es für eine internationale Ordnung nicht. Rousseau 
betont deshalb die Anarchie des Internationalen Systems deutlicher, als es zu seiner 
Zeit üblich war, die eher von einer Gesellschaft europäischer Staaten ausging (Kant 
ist ihm darin gefolgt). Die Forschung ist sich einig, daß dies für Rousseau das Kern-
problem ist; sie ist sich nicht einig, wie er mit diesem Problem umgeht. Zur Rezepti-
on im 18. und im 20. Jh. vgl. Frederick Ramel ; Jean-Paul Joubert, Rousseau et les 
relations internationales. – Montreal 2000. – p. 151-178 En lisant Rousseau. Die 
bloße Beseitngung von Königen ist jedenfalls keine Lösung. Letzlich wiederholt 
Rousseau Platon: Die grenzenlosen Begierden der Zivilisation haben den Frieden 
unmöglich gemacht. Wenn es im Staatensystem eine Rettung gibt, dann durch Er-
ziehung. 

 
 

Texte 

 
Du contrat social. Ecrits politique 

Oeuvres complètes III / sous la direction de Bernard Gagnebin et Marcel 

Raymond. – Paris : Gallimard, 1969 (Bibliothèque de la Pléiade) 

 

Kulturkritische und politische Schriften in zwei Bänden / hrsg. von Martin 

Fontius. – Berlin: Rütten und Loening, 1989 

Die vollständigste Sammlung deutscher Übersetzungen. Der 2. Band enthält u.a.: 
Auszug aus dem Plan eines ewigen Friedens des Herrn Abbé Saint-Pierre (1756), 
Gutachten über den Plan eines ewigen Friedens (1756), Wie der Kriegszustand aus 
dem gesellschaftlichen Zustand hervorgeht (1755/56), Fragmente über den Krieg 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376 - am 22.01.2026, 03:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 379 

(1755/56), Entwurf einer Verfassung für Korsika (1765), Betrachtungen über die 
Regierung von Polen und ihre beabsichtigte Reformierung (1772). 

 
Rousseau on International Relations / ed. by Stanley Hoffmann and David 

Fidler. – Oxford : Clarendon Pr., 1991. – LXXVII, 214 S. 

Enthält: Discourse on Political Economy (1755), The State of War (1755/56), Frag-
ments on War (1755/56), Abstract and Judgement of Saint-Pierre’s Project for Per-
petual Peace (1756), First Version of the Social Contract (1761, sogenanntes Genfer 
Manuskript), Constitutional Project for Corsica (1765), Considerations on the Gov-
ernment of Poland (1772). 
Den Kern der Einleitung bildet, kaum bearbeitet, Hoffmanns bekannter und auch 
sonst mehrfach nachgedruckter Aufsatz (unten referiert). 
 
Kurt von Raumer, Ewiger Friede (siehe unten S. 380) enthält S. 343-378 eine deut-
sche Übersetzung der beiden Schriften über Saint-Pierre: Auszug aus dem Plan des 
Ewigen Friedens des Herrn Abbé de Saint-Pierre (1756, veröffentlicht 1761) und 
Urteil über den ewigen Frieden (1756, veröffentlicht 1782). 

 
Grace Roosevelt, Reading Rousseau in the Nuclear Age (siehe unten S. 385) enthält 
S. 183-229 neben Übersetzungen der beiden Schriften zu Saint-Pierre vor allem eine 
Übersetzung des Fragmentes État de Guerre (dessen richtige Ordnung Roosevelt 
erkannte, als sie nach 200 Jahren zum ersten Mal das Papier andersherum faltete). 

 
Der Hinweis in Emile auf die Themen, die eine Untersuchung der internationalen 
Beziehungen nötig machen, steht in Oeuvres complètes (Bibliothèque de la Pléiade) 
IV, 848-849; auf deutsch in der Reclam Ausgabe S. 927-928. 

 
 

Literatur 

 
Windenberger, J.-L. 

Essais sur le système de politique étrangère de J.-J. Rousseau : la république 

confédérative des petits-états. – Paris : Picard, 1900. – 308 S. 
Ein Staat wird im Idealfall durch gemeinsamen Willen zusammengehalten, deshalb 
scheidet ein Weltstaat aus, deshalb wird der Kleinstaat bevorzugt. Eine internationa-
le Ordnung ist kann nur Föderation von Kleinstaaten sein. Das darf kein Bundesstaat 
sein, sondern nur ein Staatenbund, der die Souveränität nicht auflöst. Diese Konfö-
deration ist eine Analogie zur Staatenbildung in der Art von Du contrat social: Ver-
einigung des Willens ohne die Freiheit zu zerstören. Seine Beispiele sind das antike 
Griechenland, das Deutsche Reich, die Eidgenossenschaft und die niederländischen 
Generalstaaten (während die Vereinigten Staaten von Amerika, die Rousseau nicht 
mehr erlebte, ihm wohl rasch zu bundesstaatlich gewesen wären). 
Windenberger repräsentiert noch immer eine der klassischen Ansichten zu Rous-
seau. Es muß aber bemerkt werden, daß er bei dem Versuch, den 2. Teil von Du 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376 - am 22.01.2026, 03:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 380

contrat social gleichsam zu rekonstruieren, zwar neue ungedruckte Quellen er-
schlossen hat, aber doch häufig nicht den Quellen sondern einem Systemzwang 
folgt. Eine imaginative Rekonstruktion, wie der internationale Vertrag in Analogie 
zum Gesellschaftsvertrag aussehen könnte. 

 
Raumer, Kurt von 

Ewiger Friede : Friedensrufe und Friedenspläne seit der Renaissance. – Frei-

burg (u.a.) : Alber, 1953 (Orbis academicus) S. 127-150 

Entgegen dem ersten Anschein ist Rousseau bereits im Auszug aus dem Plan des 
Ewigen Friedens des Herrn Abbé de Saint-Pierre stark von Saint-Pierre unterschie-
den, in der Frage, was die europäischen Staaten zusammenhält. Während Saint-
Pierre umständlich demonstriert, warum der Frieden Vorteile hat, konzentriert sich 
Rousseau auf ein Thema: Die Außenpolitik verhindert die Reform der Staaten. Im 
Urteil über den ewigen Frieden wird klar betont, daß nicht ein Buch, sondern allen-
falls eine Armee den Frieden einrichten könne und deshalb die Verwirklichung des 
Planes auf einen Schlag mehr Unheil anrichten würde, als sie in Jahrhunderten ver-
hüten würde. Aber Rousseau teilt „den Heilsglauben des älteren Pazifismus an den 
status quo“. Stabil soll freilich nicht die gegenwärtige Ordnung sein, sondern ein 
ganz neuer, ganz anderer Zustand. Rousseau glaubt nicht, daß die Wirtschaft von 
alleine zum Frieden drängen würde, er spielt diese Motive bei Saint-Pierre herab. 
Ein wirklicher Gegner von Krieg ist Rousseau nicht, er betont die force coactive, die 
Völkerbundkriege, viel stärker als Saint-Pierre. 

 
Waltz, Kenneth 

Man, the State and War : a Theoretical Analysis. – New York : Columbia Univ. 

Pr., 1959. – S. 165-186 

Waltz behandelt Rousseau als Klassiker des third image, der Analyseebene des in-
ternationalen Systems. Rousseau (im Gefolge Montesquieus) sagt gegen Spinoza, 
daß die Unsicherheit des vorstaatlichen Zustandes nicht an mangelnder Einsicht, 
sondern an den Leidenschaften liegt; die Menschen folgen eher kurzfristigen als 
langfristigen Interessen. Eine Welt reiner rationaler Handlungen ist nicht zu erwar-
ten. Für Internationale Beziehungen ist die Kernfrage, ob Staaten einheitliche Akteu-
re sind. Rousseau hat sich das für einige Staaten mit Gesamtwillen vorstellen kön-
nen. Waltz argumentiert, daß wir das gegen Rousseau für alle Staaten annehmen 
können. Rousseau konnte sich noch nicht vorstellen, daß Staaten national werden 
können, ohne seinen sonstigen Anforderungen an Legitimität zu genügen. Eine Re-
formierung einiger Staaten in der Art von Du contrat social macht für Rousseau 
keinen Unterschied für das internationale System. Nur ein unwahrscheinlicher Ge-
meinwille für die ganze Welt könnte Frieden bringen. So lange aber jedes Land 
seine Ziele selber setzt, können auch verschiede Willen, die an sich gut sind, einan-
der widersprechen. Kant glaubt, gute Staaten könnten miteinander leben, Rousseau 
betont die partikulare, konfliktträchtige Natur auch des guten Staates. 
Rousseau ist der einzige Autor, der in Waltz Buch, das die Theoriegeschichte wieder 
in die Internationalen Beziehungen eingeführt hat, ausführlich behandelt wird. Die-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376 - am 22.01.2026, 03:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 381 

ses Kapitel ist das Gründungsdokument des Neorealismus und hat entsprechend 
Beachtung gefunden. Schnell bei Stanley Hoffmann (unten S. 382 referiert). Kürz-
lich wurde es völlig verdammt: Hartmut Behr, Misreading in International Relations 
: ideologiekritische Anmerkungen zum Realismus und Neo-Realismus, in: Zeitschrift 
für Politikwissenschaft 15 (2005). 

 
Fetscher, Iring 

Rousseaus politische Philosophie : zur Geschichte des demokratischen Frei-

heitsbegriffs. – 3., überarbeitete Auflage. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 

1973 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft ; 143) S. 172-184 

ursprünglich 1960 
Legitim können nur Staaten nach Art von Du contrat social sein. Die meisten exis-
tierenden Staaten sind damit nicht legitim und haben wenig Aussicht es zu werden. 
Legitime Staaten dürfen nicht zu korrumpiert und nicht zu ausgedehnt sein (auch 
nicht zu klein, denn sie müssen sich erhalten können). Daß es in den fehlenden Tei-
len von Du contrat social um die Konföderation solcher kleinen Staaten gehen soll-
te, steht zu klar in einer Fußnote zu Du contrat social und im Emile, als daß wir es 
übergehen könnten. 
Fetschers Buch ist heute die bequemste Stelle, um dieses Bild der Förderation bei 
Rousseau zu fassen – freilich ist ihm darin lange niemand gefolgt. 

 
Vossler, Otto 

Rousseaus Freiheitslehre. – Göttingen : Vandenhoeck und Ruprecht, 1963. – S. 

138-150 : Paix perpétuelle 

Es geht Rousseau um Vernunftkritik, Saint-Pierre ist ihm typisch für die folie de la 
raison. Rousseau will in der Ausseinandersetzung mit Saint-Pierre das Vertragsmo-
dell entlarven. Er bemüht sich, die Voraussetzungen möglichst günstig darzustellen 
(Europa ist kulturell eine Einheit und kein Staat kann mehr auf eigene Faust das 
System verändern). Er verstärkt die Konstruktion allein aus Eigennutz (Rousseaus 
Referat ist viel rationalistischer als Saint-Pierre, der auch an Wohlwollen und Reli-
gion appellierte). Das alles aber nur um zu zeigen, daß Herrscher, die wie andere 
Menschen den Leidenschaften folgen, nicht ihren wahren Interessen folgen werden. 
Der Ewige Frieden ist weder eine Sache des Intellekts (Saint-Pierre) noch der Politik 
(Heinrich IV). Nicht das Wissen irrt, der Willen irrt. Ohne Sittlichkeit wird es kei-
nen Frieden geben. Wir erfahren aber nicht, wie es Sittlichkeit geben könnte. Die 
Auseinandersetzungen mit Saint-Pierre verweisen auf Du contrat social, der freilich 
wegen dem Fehlen des internationalen Teils ein Torso geblieben ist. 
 

Hoffmann, Stanley 

Rousseau on War and Peace, in: American Political Science Review 57 (1963) 

317-333 

Neudrucke in: Stanley Hoffmann, The State of War : Essays on the the Theory 

and Practice of International Politics. – New York (u.a.) : Praeger, 1965. – S. 

54-87 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376 - am 22.01.2026, 03:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 382

und in: Stanley Hoffmann, Minerva and Janus : Essays in the Theory and 

Practice of International Relations. – Boulder (u.a.) : Westview Pr., 1987. – S. 

25-51 

Hoffmann unterscheidet zunächst Rousseau von Hobbes. Hobbes sieht selber, daß 
mit der Staatenbildung internationale Kriege entstehen, erklärt aber die internationa-
len Kriege für erträglicher als den Krieg aller gegen alle. Für Rousseau ist der äußere 
Krieg dagegen schlimmer als der ursprüngliche Naturzustand: organisierte Gewalt 
zwischen Gegnern, die keine natürlichen Schranken kennen. Die außenpolitischen 
Äußerungen von Hobbes schrumpfen auf Gebote der Staatsraison. Rousseau sieht 
sie klar als unmoralisch: Balance, Allianzen, Völkerrecht sind nur Instrumentarien 
im Machtkampf. Auch föderative Republiken sind nur ein Notinstrument im Kampf 
ums Überleben. Weltföderation oder andere Formen internationaler Organisation 
kommen bei Rousseau nicht vor. In der bestehenden Welt wäre eine Föderation 
bedenklich, in der idealen Welt unnötig. Hoffmann verschiebt Rousseau von Waltz’ 
third image zum second image: Frieden durch nichtaggressive Staatsverfassungen. 
Rousseau erkannte, daß Menschen nie zum friedlichen Naturzustand der Isolation 
zurückkehren können, Staaten kann er aber nur Isolation empfehlen (die er freilich 
auch kaum noch für möglich hält). 
Letztlich ist in diesem Artikel Rousseau nicht gegen Hobbes, sondern gegen Kant 
abgesetzt: Das 20. Jahrhundert hat gezeigt, daß Rousseaus Pessimismus angemesse-
ner ist als Kants Optimismus. 

 
Hinsley, F. H. 

Power and the Pursuit of Peace : Theory and Practice in the History of Rela-

tions between States. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 1963. – S. 46-61 

Rousseaus Schriften über Saint-Pierre tun, als wäre das Problem nur die Torheit der 
Herrscher. Tatsächlich sieht Rousseau es aber als ein Urteil über die Gesellschafts-
bildung überhaupt: Staaten können nicht miteinander leben, unabhängig von ihrem 
Charakter. Seine spätere, fragmentarische Theorie der Internationalen Beziehungen 
ist vor allem daran interessiert, die Souveränität der Republiken zu bewahren. Eine 
Alternative wäre nur eine echte Großstaatsbildung mit eigenem politischem Willen. 
Daran glaubt er aber nicht, weil er das europäische Staatensystem als eine histori-
sche Erscheinung erkennt, als ein Werk der Natur, nicht des Vertrages. 
 

Riley, Patrick 

Rousseau as a Theorist of National and International Federalism, in: Publius : 

the Journal of Federalism 3 (1973) 5-17 
Daß Rousseau ein Werk über Föderalismus geschrieben hat, kommt aus dubioser 
Quelle. Auf jeden Fall haben wir nur einige verstreute Texte und aus denen ist seine 
Vorliebe für kleine Staaten klarer als seine Vorliebe für Föderation. Seine Föderatio-
nen wären auf jeden Fall lose geblieben. Polen stellte er vor eine Alternative: Zerle-
gung in Teilrepubliken oder Stärkung des Gesamtstaates. Beide Möglichkeiten ha-
ben für Rousseau dasselbe Ziel: Eine Teilung der Souveränität darf es nicht geben. 
Riley folgt Hinsleys Deutung, daß auch Rousseaus Äußerungen zu Saint-Pierre vor 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376 - am 22.01.2026, 03:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 383 

allem der Föderation stärker den Charakter eines Staates geben wollen, daß die Fö-
deration dann aber völlig utopisch wäre. Rousseau weiß, daß Friedenspläne à la 
Sully Erfolg haben könnten, aber ein solches Zwangsgebilde ist keine Föderation 
unter Gleichen. Rousseau war weder ein Anhänger des nationalen noch des interna-
tionalen Föderalismus. 

 
Airas, Pentti 

Die geschichtlichen Wertungen Krieg und Friede von Friedrich dem Grossen 

bis Engels. – Rovaniemi : Societas Historica Finlandiae Septentrionalis, 1978 

(Studia historica septentrionalia ; 1) S. 199-275 Das vorindustrielle Proletariat 

und die Krieg-Friede-Frage Rousseaus 

Montesquieu ging es um die Beschränkung der Machtkämpfe, Rousseau geht es um 
Ebenbürtigkeit. Es macht keinen Sinn zu fragen, ob Rousseau für oder gegen den 
Krieg ist. Die Herrscher werden immer von Eigennutz getrieben, das Volk von 
Rechtsgefühl bewegt; der Fürstenstaat ist immer Krieg, der Gemeinstaat ist immer 
gerechtfertigt. Der gerechte Staat muß erst gegründet werden, der Frieden kann erst 
einer Revolution folgen. Die Revolution ist bei Rousseau eine permanente Revolution; 
der neue Zustand hält nur solange ein entsprechender Willen wirkt. Der neue Staat hat 
ein klares Primat der Innenpolitik; der Staat soll klein sein. Nationalismus ist bei 
Rousseau kein Wert, aber ein Mittel die Selbständigkeit zu erhalten (er begegnet 
auch nicht in den theoretischen Schriften, sondern in den Gutachten für Korsika und 
Polen). Patriotismus bedeutet Frieden, weil er jedem Volk sein Recht zukommen 
läßt. Rousseau hat eine klare Einsicht, daß jede Veränderung im Inneren an der 
äußeren Situation scheitert.  
Die Kriege der neuen Gemeinstaaten können nur gerechte Kriege sein. Da diese 
Staaten überwiegend agrarische Staaten sein werden, brauchen sie eine ständige 
Erweiterung des zur Verfügung stehenden Landes. Dieser „Landwirtschaftskrieg“ ist 
für Rousseau völlig unproblematisch. Ob Rousseau Vorläufer späterer Diktaturen 
war, kann man diskutieren; „Wegbereiter der nationalen Großmachtpolitik“ war er 
klar. Staaten, die ihren Patriotismus verloren haben, gehen moralisch und äußerlich 
nieder. Sie werden zu Recht zerstört von den Armen innerhalb und außerhalb ihrer 
Grenzen. Airas sieht hier einen Weg zu „den Klassikern des Sozialismus“ (bei 
Rousseau ist es vor allem Illegitimität des Luxus der Großstädte, die nach seinen 
antiken Beispielen von Bauerntruppen oder Barbaren zerstört werden). Rousseau 
gibt dabei den Besiegten immer Unrecht, der Krieg ist ein Weltgericht (so interpre-
tiert Airas auch Montesquieu).  
Die Kriege der Söldnerarmeen der Gegenwart sind schamlos, der Volkskrieg nicht. 
Den Volkskrieg der Gegenwart stellt sich Rousseau zivilisiert vor (die Polen können 
in einer Art Guerillakrieg gegen eventuelle Eroberer Helden werden, ohne die Ge-
wohnheiten von Söldnern anzunehmen). 

 
Carter, Christine Jane 

Rousseau and the Problem of War. – New York (u.a.) : Garland, 1987. – 221 S. 

(Political Theory and Political Philosophy : 17 Volumes of Previously Unavailable  

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376 - am 22.01.2026, 03:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 384

British Theses) 

Eine Dissertation der University of Leicester 1985 

Der Weg von der Natur in die Gesellschaft ist bei Rousseau ein Anwachsen der 
Selbstliebe. Der Krieg kommt nicht aus dem anarchischen System, sondern aus 
dieser Vergesellschaftung: Fürsten und Minister sind extreme Beispiele der Selbst-
liebe. Aber der Staat als Ganzes ist von Selbstliebe bestimmt, wie der zivilisierte 
Mensch, nicht wie der natürliche Mensch. Zudem ist er von einem hobbesianischen 
Naturzustand geprägt: Auch wenn alle Parteien gerecht sein wollen, so wird doch 
jede ihre eigene Interpretation des Rechtes haben und letzlich vom Eigeninteresse 
gelenkt werden. Beide Schriften zu Saint-Pierre zeigen klar, daß für Rousseau Auto-
kratie und Oligarchie, mit ihrem Übergewicht der Selbstliebe, den Kriegszustand 
nicht beenden können. In Republiken fehlt der Stimulus zum Krieg, Kriegsgeist ist 
hier nicht mehr aggressiv, sondern nur notwendig, um in einer andersgearteten Welt 
bestehen zu können. Die Föderation der Republiken ist möglich. Daß sie dafür aber 
ihre Selbständigkeit verlieren, ist den Staaten die ganze Kriegsverhinderung nicht 
wert. Staaten können nicht wie Individuen zu einem Gemeinwillen kommen. Die 
einzelnen Staaten werden immer politisch sein, immer einen eigenen Gemeinwillen 
haben. Auch eine Welt kleiner Republiken hat deshalb keinen Frieden.  

 
Beyssade, Jean-Marie 

Le soldat et le citoyen chez Jean-Jacques Rousseau, in: La guerre : actes du 

colloque de Mai 1986 / sur la direction de Simone Goyard-Fabre. – Caen : Cen-

tre de Publications de l’Université de Caen, 1986 (Cahiers de philosophie poli-

tique et juridique ; 10) S. 163-187 

In rousseauschen Republiken sind die Soldaten Bürger, aber soweit man das aus 
Nebenäußerungen schließen kann, besteht er nicht auf Miliz, sondern kann sich 
durchaus Berufssoldaten vorstellen. Er sieht einen historischen Prozeß der Ausdiffe-
renzierung der Berufssoldaten aus der ursprünglich homogenen Bürgerschaft. Am 
Ende sind die Staaten alt und despotisch geworden und das Militär dient der Unter-
drückung. 

 
Williams, Michael C. 

Rousseau, Realism and Realpolitik, in: Millennium 18 (1989) 185-203 

Neufassung in: Michael C. Williams, The Realist Tradition and the Limits of 

International Relations. – Cambridge : Cambridge Univ. Pr., 2005 (Cambridge 

Studies in International Relations ; 100) S. 52-81 
Die realistische Rousseau-Interpretation besagt, daß die Menschen aus dem friedli-
chen Naturzustand in hobbesianische Ungeselligkeit gefallen sind, der nur durch 
Staatenbildung begegnet werden kann, die wiederum internationale Anarchie 
schafft. Tatsächlich ist der Naturzustand für Rousseau nur eine regulative Idee. 
Rousseau hat keinen Zweifel, daß erst der Gesellschaftszustand volle Humanität 
bringt. Sein Realismus besteht darin, die Kosten dieser Menschwerdung zu zeigen. 
Was Waltz und andere Realisten als ewiges Sicherheitsdilemma nehmen, ist bei 
Rousseau nur eine Phase in der Entwicklung der Gesellschaft. Das Modell des freien 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376 - am 22.01.2026, 03:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 385 

Staates in Du contrat social ermöglicht eine Beurteilung sowohl der nationalen 
Gesellschaft (kein Bürger soll Untertan eines anderen sein) wie der internationalen 
Gesellschaft (kein Staat soll Untertan eines anderen sein). Williams betont, daß 
Rousseau nicht einfach ein Modell entwickelt, sondern an der jeweiligen histori-
schen Gegenwart ansetzen will (Polen-Gutachten). 

 
Roosevelt, Grace G. 

Reading Rousseau in the Nuclear Age. – Philadelphia : Temple Univ. Pr., 1990. 

– 275 S. 

Rousseaus Grundidee ist, daß der Frieden einen politischen Willen voraussetzt, daß 
es keinen Gemeinwillen des ganzen Menschengeschlechts gibt, daß aber wenigstens 
in kleinen Republiken der politische Willen ein friedliches Leben begünstigt. Der 
Naturzustand zwischen Staaten ist kein „rousseauscher“ Naturzustand, weil Staaten 
keine natürlichen Grenzen ihrer Ambitionen haben; sie sehen ihre Größe immer 
relativ zu anderen Staaten. Aber das ist nicht eine Folge der Natur des Menschen; 
der Kriegszustand ist bei Rousseau sehr betont ein Zustand zwischen Staaten, nicht 
zwischen Menschen. Für Rousseau ist der Kriegszustand nicht nur Gewaltanwen-
dung, sondern ein politischer Willen, der gegen andere Staaten gerichtet ist. Da das 
eine ausdrückliche Wahl ist, statt einer Gegebenheit der menschlichen Natur, ist aber 
ein Ende des Kriegszustandes denkbar. Einen Gemeinwillen der Menschheit gibt es 
nicht von Natur her, aber er könnte geschaffen werden. 
Große kommerzielle Staaten können auch mit einem System gemeinsamer Sicher-
heit zusammenleben, aber Rousseau bezweifelt, daß Fürsten das können (die Zeitge-
nossen haben ihn sofort als Theoretiker auf der Analyseebene des Herrschaftssy-
stems gesehen). Im Gutachten für Polen empfiehlt er den Patriotismus als eine Form 
defensiver Verteidigung zum Überleben in einer feindlichen Umwelt. Im Emile 
gipfelt die Erziehung umgekehrt in einer weltbürgerlichen Friedenserziehung. Ein 
unmittelbares Gefühl für die Menschheit kann es nicht geben. Das Gefühl für die 
Menschheit beginnt mit dem natürlichen Mitgefühl zwischen Menschen, aber das ist 
zum Internationalismus ausweitbar. Rousseau ist weder Pessimist noch Utopist, 
sondern ein politischer Erzieher. 
Die philologische Leistung dieses Buches ist die Rekonstruktion des Fragments État 
de guerre und mit dessen Hilfe die Rekonstruktion des Denkweges Rousseaus zwi-
schen der Abhandlung über die Ungleichheit und Du contrat social in der Auseinan-
dersetzung mit Hobbes, Grotius und Saint-Pierre. Aber auch darüber hinaus ist es 
das umfassendste und reichste aller Bücher über Krieg und Frieden bei Rousseau. 
 

Fidler, David P. 

Desperately Clinging to Grotian and Kantian Sheep : Rousseau’s Attempted 

Escape from the State of War, in: Classical Theories of International Relations 

/ ed. by Ian Clark and Iver B. Neumann. – Basingstoke (u.a.) : Macmillan, 

1996. – S. 120-141 

Rousseau ist ein Autor, der alle drei Ebenen der Erklärung des Krieges berücksich-
tigt. Der Kriegszustand ist aus der Korruption der menschlichen Natur durch die 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376 - am 22.01.2026, 03:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 386

Zivilisation zu verstehen, aus Ungleichheit und Unterdrückung in den Staaten, aus 
der Natur des internationalen Systems. Ohne eine Reform des internationalen Sys-
tems ist an eine stabile Reform der Staatsverfassungen nicht zu denken. Durch den 
ständigen Krieg ist es dazu gekommen, daß große Teile Europas nicht mehr zu einer 
republikanischen Regierungsweise zurückfinden werden. Die Lösung ist am ehesten 
Isolation. Patriotismus ist eine Frucht der politischen Stabilität und der materiellen 
Prosperität. In internationalen Beziehungen soll ein solcher Patriotismus nicht kon-
fliktfördernd sondern stabilisierend wirken. Verglichen mit Wights drei Traditionen 
ist Rousseau in der Strukturbeschreibung des anarchischen Systems Realist, aber 
sein normativer Ansatz erschreckt die Realisten. Der Wunsch der Grotianer und 
Kantianer nach internationaler Gesellschaft erschreckt Rousseau. Seine Lösung setzt 
weder am anarchischen internationalen System noch an der Struktur der politischen 
Regime an, sondern an der Korruption der menschlichen Natur; es muß eine psycho-
logische Veränderung geben. 
 
Doyle, Michael W. 

Ways of War and Peace. – New York (u.a.) : Norton, 1997. – S. 137-160 Consti-

tutionalism : Rousseau 

Doyle zählt Rousseau als einen Realisten, der vor allem auf der Ebene des Herr-
schaftssystems ansetzt: Die falsch konstituierten Staaten können einander allenfalls 
durch Gleichgewichtspolitik eindämmen, aber sie sich nicht zusammenschließen, 
wie Saint-Pierre meinte. Die idealen Staaten haben zwei Merkmale der realen Staa-
ten: ein Staatsgebiet und Unabhängigkeit. Aber sie sind friedlich, weil sie nicht für 
private Interessen handeln, sondern vom allgemeinen Willen/Nationalinteresse be-
stimmt sind. Da es aber keine Internationalen Organisationen gibt ist nicht voll ver-
meidbar, daß es doch Kriege gibt. 
Die bei Rousseau skizzierten Lösungen gelten nicht-idealen Republiken in einem 
realen Staatensystem (der kleinen Republik Korsika empfiehlt er die Isolation, der 
großen Republik Polen defensive Verteidigung und Patriotismus, der das Land für 
potentielle Eroberer unverdaubar macht). Bemerkenswert ist, daß in Doyles Darstel-
lung, die Föderation der Republiken gar keine Rolle mehr spielt.  
Doyle nennt als moderne Konstitutionalisten Aron, Krasner, Katzenstein, die aber 
alle stark das institutionelle Entscheidungssystem des Staates betonen; der Gesamt-
wille ist als Thema verloren gegangen. 

 
Tuck, Richard 

The Rights of War and Peace : Political Thought and the International Order  

from Grotius to Kant. – Oxford : Oxford Univ. Pr., 1999. – S. 197-207 

Rousseau war der erste, der begriff, daß Grotius und Hobbes dasselbe lehren. Er 
selber hält sich auch an Hobbes: ihre Darstellung des Naturzustandes stimmt weit-
gehend überein (wenn man davon absieht, daß der früheste Zustand völliger Unge-
selligkeit Hobbes nicht interessierte). Hobbes despotischen Staat lehnt Rousseau ab, 
aber er sucht ein Äquivalent; sein Problem ist nicht die Souveränität, sondern auf 
welche Weise der Souverän die Bevölkerung repräsentiert. Er folgt Montesquieu, 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376 - am 22.01.2026, 03:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 387 

daß Kriege erst durch Kooperation möglich werden, aber er folgt Hobbes, daß dies 
aus ungeselliger Natur des Menschen zu erklären sei. Er hat wenig Hoffnung zu 
bieten, daß der Kriegszustand zwischen modernen Staaten jemals enden könnte. So 
wie Hobbes Grotius eine skeptische Wendung gab, hat Rousseau Hobbes eine skep-
tische Wendung gegeben: Wenn es keinen internationalen Frieden geben kann, dann 
kann die Bildung hobbesianischer Staaten den Bürgern nicht die versprochene Si-
cherheit bieten, weil nach Hobbes eigener Darstellung der Staat in einem Naturzu-
stand handelt. Eine Lösung für das von ihm erkannte Problem hat er nicht. 
 
Olaf, Asbach 

Internationale Rechtsgemeinschaft oder Autarkie kleiner Republiken? : Di-

mensionen und Probleme des Staats- und Völkerrechts bei Jean-Jacques Rous-

seau, in: Politisches Denken : Jahrbuch 1999. – S. 105-154 

 

Zwischen Souveränität und Föderation : moderne Staatlichkeit und die Ord-

nung Europas beim Abbé de Saint-Pierre und bei Jean-Jacques Rousseau, in: 

Zeitschrift für Politikwissenschaft 11 (2001) 1073-1099 

 

Die Zähmung der Leviathane : die Idee einer Rechtsordnung zwischen Staaten 

bei Abbé de Saint-Pierre und Jean-Jacques Rousseau. – Berlin : Akademie 

Verl., 2002 (Politische Ideen ; 15) S. 185-294 

Du contrat social fordert Ergänzung durch eine Theorie der internationalen Organi-
sation zur Sicherung der Existenz kleiner Republiken. Für die europäische Realität 
folgt Rousseau freilich einer Beschreibung des internationalen Systems als anar-
chisch, wobei Gleichgewicht, Föderation nach Vorbild des Deutschen Reiches, Völ-
kerrecht als unvollkommene Notlösungen erwähnt werden. Vollkommen wäre erst 
ein „contrat international“, ein echter Bundesstaat (so wie Asbach Saint-Pierre ver-
steht). Nach dem Jugement über Saint-Pierre ist das freilich mit Despotien nicht zu 
haben. Die einzige Lösung, die Rousseau sieht, sind kleine autarke Republiken: 
wenig Verkehr, wenig Konflikte. Solche Republiken gehen nicht in einen Bund, 
allenfalls in eine funktionale Zusammenarbeit zur Verteidigung. Damit bleibt ein 
unaufhebbarer Widerspruch zwischen dem Bund, der allein Frieden bringen könnte, 
und der Republik, die in keinem Bund aufgehen darf. 

 
Der Aufsatz von 1999 referiert übersichtlich den Rousseauteil des Buches von 2002; 
der Aufsatz von 2001 diskutiert die Einschätzung des Deutschen Reiches bei Saint-
Pierre und Rousseau als Beitrag für die Auflockerung des Souveränitätsbegriffs im 
Zeitalter der Europäischen Integration. 
 

Ramel, Frédéric ; Joubert, Jean-Paul 

Rousseau et les relations internationales. – Montreal : Harmattan ; (u.a.), 2000. 

– 183 S. (Collection Raoul-Dandurand) 
Republiken können bei Rousseau klein und demokratisch sein, wenn sie frugal 
geblieben sind. Die großen Königreiche sind dagegen eine Folge der Zivilisation mit 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376 - am 22.01.2026, 03:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 388

ihrem Besitzstreben. Sie sind durch den Krieg entstanden und brauchen zum Zu-
sammenhalt den Krieg. Saint-Pierre und Kant können sich einen Frieden zwischen 
den großen Staaten vorstellen. Rousseau kann sich eine Föderation nur als gemein-
same Verteidigung der kleinen Republiken gegen die großen Staaten vorstellen. 
Rousseau hat nicht für Frankreich geschrieben, er muß als Schweizer gelesen wer-
den. 
 

Cheneval, Francis 

Philosophie in weltbürgerlicher Bedeutung : über die Entstehung und die phi-

losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens 

der Moderne. – Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophie ; 4) S. 351-390 

Rousseau 
Rousseau macht das Interesse des Individuums an Sicherheit, das Hobbes verloren 
und Locke nur teilweise wieder restituiert hat, zur Grundlage.  
Rousseaus Idealstaat ist nicht die kleine Republik, sondern die Konföderation von 
Republiken. Die Demokatie bringt bei Rousseau nicht (wie später bei Kant) an sich 
den Frieden, sondern schafft die Bereitschaft der Staaten freiwillig in eine staaten-
ähnliche Verbindung einzutreten. Ob Rousseau für ein Staatensystem, das nicht von 
Großstaaten bestimmt wäre, diese Föderation für nötig halten würde, wissen wir 
nicht. Die Republik braucht jetzt aber die Konföderation um ein ‚tugendhaftes’ 
Staatswesen zu sein. Er ist ein Gegner des privaten Kosmopolitanismus, gerade weil 
patriotische Republiken föderationsfähig sind.  
Rousseau fehlt eine optimistische Geschichtsphilosophie und er kann sich nur eine 
direktdemokratische Republik vorstellen. Deshalb war er persönlich zunehmend 
pessimistisch über die Aussichten des Friedens. Kant bringt eine Wende in Ge-
schichtsphilosophie und Republikbegriff als Vorausetzungen der Friedenstheorie.  

 
Aiko, Yuichi 

Rousseau and Saint-Pierre’s Peace Project : a Critique of ‘History of Interna-

tional Relations Theory’, in: Classical Theory in International Relations / ed. 

by Beate Jahn. – Cambridge (u.a.) : Cambridge Univ. Pr., 2006. – S. 96-120 

Rousseau kann nicht als Realist vereinnahmt werden. Er bearbeitet Saint-Pierres 
Plan mit Sympathie und Aiko argumentiert, daß er seine eigene Vorstellung einer 
legitimen Ordnung in Staaten durch einen Gesellschaftsvertrag zwischen Bürgern 
als Rezeption von Saint-Pierres Vorstellung eines Vertrages zwischen Staaten ent-
wickelt hat. Für Saint-Pierre kann es Freiheit nur in Gesellschaft geben kann. Daran 
hält Rousseau fest: Kriege sind Souveränitätsverlust. Er kritisiert Saint-Pierre nur für 
den Glauben, auch Fürsten könnten diese gesellige Definition von Souveränität 
akzeptieren. Ohne „Revolutionen“ wird es keine Konföderation geben. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376 - am 22.01.2026, 03:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 389 

6.8 Soziologisch-ökonomische Theorien 

Die Ursprünge der Tradition gesellschaftlicher Friedenstheorien sind komplex. Daß 
barbarische Völker mehr Kriegsgeist haben als seßhafte Staaten, war ein alter Ge-
meinplatz (am bekanntesten ist dieses Argument in der Version von Ibn Haldūn, 
aber es gehört auch in Europa zum Standardrepertoire der Politikberater, spätestens 
seit Bodin). Daß die Staaten mit Königen begannen, die nicht viel mehr waren als 
Heerführer, war auch bekannt (z. B. Locke, Second Treatise § 108). Die Idee des 
Zivilisationsprozesses anstelle von Vertragsfiktionen taucht erstmals bei Vico auf: 
Die Gesellschaft macht „aus der Grausamkeit, der Habsucht und dem Ehrgeiz – den 
drei Lastern, die das ganze Menschengeschlecht verwirren – das Militär, den Handel 
und den Hof und damit die Stärke, den Reichtum und die Weisheit der Staaten; und 
aus diesen drei großen Lastern, die sonst sicher das Menschengeschlecht auf Erden 
vernichten würden, macht sie einen glücklichen politischen Zustand“ (Prinzipien 
einer neuen Wissenschaft über die gemeinsame Natur der Völker / übersetzt von 
Vittorio Hösle und Christoph Jermann. – Hamburg 1990, Teilband I, 91). Aber bei 
Vico geht es noch nicht um die moderne Entwicklung vom Militärstaat zum Han-
delsstaat, sondern beide sind durchaus geschätztes Ergebnis derselben Entwicklung 
von der rohen Gewalt zum Staat (bei Vico sind die frühen Menschen Riesen, die erst 
im Zivilsationsprozeß auf ein menschliches Maß schrumpfen). Noch fehlen alle 
republikanischen Präferenzen: Der zivilisierte Zustand wird bei Vico durchaus noch 
mit dem monarchischen Großstaat identifiziert. Zu Vico vergleiche auch: Robert 
Miner, Giambattista Vico on War, in: Macht und Moral : politisches Denken im 17. 
und 18. Jahrhundert / hrsg. von Markus Kremer und Hans-Richard Reuter. – Stutt-
gart 2007. – S. 291-305. 

 
Als eigentlicher Urheber einer Tradition der soziologischen Friedenstheorie kann 
Montesquieu gelten, der antike kriegerische Republiken von modernen Handelstaa-
ten unterscheidet, dem aber im Ganzen noch die weltgeschichtliche, unumkehrbare 
Richtung von der militärischen zur kommerziellen Gesellschaft fehlt. Diese Theorie-
tradition wurde eine der wirkungsmächtigsten Traditionen des Nachdenkens über 
den Frieden. Die Liste der hier behandelten Autoren Montesquieu, Hume, Smith, 
Ferguson kann bruchlos fortgesetzt werden: Condorcet, Constant, Schleiermacher, 
Comte, Spencer, Veblen, Schumpeter (und in kleinerer Münze finden sich die Über-
legungen bei zahllosen Autoren des 19. und 20. Jahrhunderts). Das Spannende ist 
aber, daß das Modell im 18. Jahrhundert gleichsam noch stottert. Diese frühen Theo-
rien eines republikanischen oder kommerziellen Friedens (oder der Kombination 
von beiden) zeigen häufig noch Schwierigkeiten, den Frieden nur demokratisch oder 
nur kommerziell zu denken und sind als Warnung vor Übereilung in der Wahl der 
Erklärungen nützlich. Gerade für diese von uns verinnerlichten Traditionen haben 
wir am dringlichsten eine Aufklärung ihrer Ursprünge nötig.  

 
Es muß beachtet werden, daß die Einengung auf „Handelstaat“ in dieser Zeit noch 
zu eindeutig ist. Commercium heißt außer Handel auch Verkehr, Umgang, Unterhal-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376 - am 22.01.2026, 03:45:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-376
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

