
224 Arbeit an der Kultur

auf ihre Zeit mit Bateson.265 Diese schien für Mead das Idealmodell part-

nerschaftlicher Feldforschung zu verkörpern, nicht nur retrospektiv, wie die

Korrespondenzen aus dem Feld nahelegen. In der Praxis war ihre Zusammen-

arbeit im Feld in mehrfacher Hinsicht ungewöhnlich, auch (oder: gerade?) als

Paar. Das bezieht sich sowohl auf ihre Forschungshypothesen, insbesonde-

re aber auch auf ihre Art der Arbeitsteilung, ihre Methodik und, damit zu-

sammenhängend, die Ergebnispräsentation. Bevor aber darauf näher einge-

gangen wird, soll zunächst in Kürze erörtert werden, warum Feldforschung

für die amerikanische Anthropologie wichtig wurde und wie überhaupt das

Feld gedacht werden kann. Denn auch wenn Mead und Bateson anscheinend

selbstverständlich von Fieldwork sprachen, war es ein vergleichsweise neuer

Bestandteil und neues Merkmal für das Fach. Und die Frage, was das Feld

eigentlich ist, erscheint bei genauerem Hinsehen als komplex. Es ist mächtig

und zugleich flüchtig.

4.8 Exkurs III: Fieldwork – anthropologische Dinge
in ethnografischer Zone

Feldforschung war unter Anthropologen lange Zeit nicht obligatorisch.266 Seit

den 1890er Jahren hat sich in der englischen und amerikanischen Anthropo-

logie ethnografische Feldforschung als Methode langsam entwickelt (wenn-

gleich sie noch nicht als solche benannt wurde). Erst seit den 1920er Jah-

renwurde Fieldwork zu dem Initiationsritual angehender Anthropologen und

galt fortan als Ausweismethodischer Professionalität innerhalb der Disziplin.

Und es wurde zumMerkmal universitärer Anthropologie. Der Einzug der (ob-

ligatorischen) Feldforschung in die Anthropologie lässt sich ohne Übertrei-

bung als eine paradigmatische Wende für das Fach beschreiben. Während

bei der einstigen ›Armchair Anthropology‹ noch Arbeitsteilung herrschte –

vereinfacht formuliert gab es Sammlungen, Museen, Exponate und vor al-

lem Reiseberichte; diese wurden von Anthropologen ausgewertet und inter-

pretiert –, änderte sich dies mit der Feldforschung. Und auch das Bild und

265 Mit Cressman unternahmMead keine gemeinsame Feldforschung, und bezüglich der-

jenigen mit Fortune wies Mead auf die klar getrennte Arbeitsteilung im Feld hin, die

auch in getrennten Publikationen mündete. Nur mit Bateson, so Mead, habe sie wirk-

lich kollaboriert. Vgl. »Autobiography« [undatiert], Mead Papers, S9/6.

266 Ich verwende die Begriffe Feld/Field bzw. Feldforschung/Fieldwork synonym.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-025 - am 13.02.2026, 07:24:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Arbeit an der Kultur II: Fieldwork 225

Selbstverständnis der Anthropologenwandelten sich.267 Sie waren nun in Per-

sonalunion für das ›Sammeln‹ und Interpretieren derDaten zuständig.Damit

kam der Figur des Anthropologen einerseits mehr Verantwortung zu, ande-

rerseits auchmehrMacht. Er wurde zum Experten einer Kultur, und die Feld-

forschung verhalf ihm zu einer größeren Deutungsmacht darüber.268 Genau-

genommen beschreibt Feldforschung keine einzelne Methode, sondern eher

ein Set von Methoden bzw. Techniken, die angewandt werden können. Nach

Hans Peter Hahn rufen eine Reihe dieser Techniken – er nennt Tonaufzeich-

nungen, Fotografie, Verhör und Interview – heute eher Assoziationenmit po-

lizeilicher Verbrechensaufklärung denn wissenschaftlicher Methodik hervor.

Aus Sicht der damaligen Ethnologen hingegen hätten sie aber zur Professio-

nalisierung des Fachs beigetragen. Tatsächlich handele es sich, so Hahn, eher

umTechniken der Distanzierung –Feldforschung als Distanzierungsstrategie

gegenüber den ›Erforschten‹. Obwohl diese Techniken nun bis in die 1950er

Jahre fortbestanden (und teilweise bis heute Verwendung finden), sei schon

früher innerhalb der Ethnologie erkannt worden, dass diese Vorgehensweisen

in einem Widerspruch zu den zentralen Anliegen des Fachs stünden. Als Ba-

sis der Ethnografie sei der Bezug auf das Alltägliche unverzichtbar, was diese

bisher verwendeten Techniken eher verhindert hätten. Bronisław Malinow-

ski habe dieses Dilemma überwunden, indem er das Paradigma entwickel-

te, das für den Aufstieg der Ethnologie im 20. Jahrhundert zentral gewesen

sei, die teilnehmende Beobachtung.269 Malinowskis 1922 erschienenes Werk

»Argonauts of the Western Pacific« gilt als der Referenzpunkt für diese ent-

scheidende Wende des Fachs. Der Ethnograf wurde von einem Befrager von

›Informanten‹ zu einem teilnehmenden Beobachter.270 Zur teilnehmenden Be-

obachtung gehörte sowohl die stationäre Feldforschung und das Erlernen der

Sprache wie auch die Bereitschaft, eine ähnliche Lebensweise wie die ›Gast-

geber‹ anzunehmen, sowie der Erwerb sozialer Kompetenzen, also der richti-

gen Umgangsweisen und der richtigen Beurteilung von Situationen.271 Mali-

nowski beschrieb einen der Vorteile der teilnehmenden Beobachtung folgen-

267 Vgl. Stocking, Jr., George W.: The Ethnographer’s Magic. Fieldwork in British Anthro-

pology fromTylor toMalinowski, in: ders.: The Ethnographer’sMagic andOther Essays,

S. 12-59.

268 Vgl. Clifford, James: On Ethnographic Authority, in: Representations, No. 2 (Spring

1983), S. 118-146, hier S. 124.

269 Vgl. Hahn, H. P.: Ethnologie, S. 70f.

270 Vgl. Stocking, Jr.: The Ethnographer’s Magic. Fieldwork, S. 40-59.

271 Vgl. Hahn, H. P.: Ethnologie, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-025 - am 13.02.2026, 07:24:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Arbeit an der Kultur

dermaßen: »My experience is that direct questioning of the native about a

custom or belief never discloses their attitude of mind as thoroughly as the

discussion of facts connected with the direct observation of a custom, or with

a concrete occurrence, in which both parties are materially concerned.«272

James Clifford markierte die Jahre zwischen 1900 und 1960 als eine Peri-

ode in der europäischen und amerikanischen Anthropologie, in der sich ein

neues Konzept der Feldforschung als Norm etabliert habe: intensive Feldfor-

schung, durchgeführt von universitär ausgebildeten Spezialisten, die dann

als die beglaubigte Quelle für Wissen über fremde Völker gegolten haben.

Trotz nationaler Unterschiede habe sich ab Mitte der 1930er Jahre schließ-

lich ein internationaler Konsens darüber gebildet, dass gültige anthropologi-

sche Abstraktionen, soweitmöglich, auf der Beschreibung vonKulturen durch

qualifizierte Forscher fußen und in spezifischen Textpraktiken Ausdruck fin-

den müssen.273 In einer eigenen Kombination aus intensiver persönlicher Er-

fahrung sowie wissenschaftlicher Analyse habe sich in der Phase zwischen

1920 und 1950 mit der teilnehmenden Beobachtung als Methode – in un-

terschiedlichen Ausformungen – die Autorität des »academic field-worker-

theorist«274 etabliert. Diese Art Fieldwork hätte für den Anthropologen so-

wohl Übergangsritus bedeutet, ihm aber zugleich als ›Labor‹ für die wissen-

schaftliche Forschung gedient.275 Fieldwork galt aber nicht nur als Ausweis

methodischer Professionalität innerhalb der Disziplin (also bezogen auf den

Übergangsritus als eine Beglaubigungsstrategie für einen ›echten‹ Anthropo-

logen und sein wissenschaftliches ›Labor‹), sondernmarkierte damit auch die

Grenzen derDisziplin nach außen; anders formuliert: kein glaubwürdiger An-

thropologe ohne entsprechendes Fieldwork. In diesem Sinne war Fieldwork

ebenso boundary-work.

Das leitet zu der Frage über, was eigentlich das Feld ist. Als physischer

sowie als konstruierter Raum ist es von Fieldwork nicht zu trennen.276 Bei-

272 Malinowski, Bronislaw: The natives of Mailu. Preliminary results of the Robert Mond

research work in British New Guinea [1915], zit.n. Stocking, Jr.: The Ethnographer’s

Magic. Fieldwork, S. 43.

273 Vgl. Clifford: On Ethnographic Authority, S. 120.

274 Ebd., S. 127.

275 Vgl. ebd.

276 Peter Weichhart hat darauf hingewiesen, dass das Konstruieren von Räumen ein

»letztlich trivialer und selbstverständlicher Standardprozess unserer alltagsweltlichen

Praxis ist. Es handelt sich um eine Grundfunktion unseres kognitiven Apparats, die im

Sprachhandeln immer wieder aufs Neue produziert wird.« Weichhart, Peter: Raum-

https://doi.org/10.14361/9783839456934-025 - am 13.02.2026, 07:24:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Arbeit an der Kultur II: Fieldwork 227

de sind politisch und epistemologisch eng miteinander verknüpft. Das betraf

(und betrifft) immer auch die jeweiligen kolonialen Kontexte. Das Feld mar-

kierte dieserart einen Raum starker Machtasymmetrien. Zum einen waren

diese zwischen den Forschern und den Beforschten zu verorten. Zum ande-

ren waren diese Beziehungen wiederum eingebettet in die kolonialen Macht-

verhältnisse allgemein sowie in die jeweiligen spezifischen lokalen kolonialen

Settings.277 Der Begriff field war bereits vor 1900 in den Naturwissenschaften

etabliert. Es war ein weiterer Lehrer Batesons in Cambridge, Alfred C. Had-

don, der diesen Terminus 1898 in die Ethnologie ›importierte‹.278 Das Feld

wurde zum Ort der Forschung und damit zum Angelpunkt für die Beobach-

tung von Phänomenen aus unterschiedlichen Disziplinen wie Biologie, Geo-

grafie, biologischer Anthropologie und Ethnologie. Haddon betonte bereits

die Notwendigkeit fächerübergreifender ›Feldstudien‹, um eine hinreichende

Qualität der Dokumentation zu erreichen und Widersprüche der Beschrei-

bung zu vermeiden. Es wurde allerdings nicht klar definiert, was das Feld

genau ausmachte.279 Wo fängt es eigentlich an und wo hört es wieder auf –

und wann? Wenn der Anthropologe wieder geht und ›das Feld‹ verlässt? Die-

ses Feld ist tatsächlich mehr als der bloße Ort der Feldforschung, sondern ein

konstruktionen, »Turns« und Paradigmen, in:Wöhler, Karlheinz/Pott, Andreas/Denzer,

Vera (Hg.): Tourismusräume. Zur soziokulturellen Konstruktion eines globalen Phäno-

mens, Bielefeld 2010, S. 21-41, hier S. 22.

277 Vgl. Gupta, Akhil/Ferguson, James: Discipline andPractice: »The Field« as Site,Method,

and Location in Anthropology, in: dies. (Hg.): Anthropological Locations. Boundaries

and Grounds of a Field Science, Berkeley u.a. 1997, S. 1-46, insbesondere S. 3. An die-

ser Stelle kann nicht ausführlich auf die kolonialen Einbettungen der Anthropologie

allgemein und die damit verbundenen Praktiken der Feldforschung eingegangen wer-

den. Einen komprimierten Überblick bietet Asad, Talal: Afterword. From the History

of Colonial Anthropology to the Anthropology of Western Hegemony, in: Stocking, Jr.,

GeorgeW. (Hg.):History of Anthropology, Vol. 7, Colonial Situations. Essays on theCon-

textualization of Ethnographic Knowledge, Madison 1991, S. 314-324; vgl. auch Lewis,

Diane: Anthropology and Colonialism, in: Current Anthropology, Vol. 14, No. 5 (Dec.

1973), S. 581-602. Zu den Praktiken des anthropologischen Sammelns im Kolonialis-

mus vgl. Lange, Britta: Prekäre Situationen – Anthropologisches Sammeln im Kolonia-

lismus, in: Schnalke, Thomas/Stoecker, Holger/Winkelmann, Andreas (Hg.): Sammeln

und Bewahren, Erforschen und Zurückgeben – Human Remains aus der Kolonialzeit

in akademischen und musealen Sammlungen, Berlin 2013, S. 45-68.

278 ImVorwort zu »Naven« schrieb Bateson über seinen Lehrer: »Dr. Haddonfirstmademe

an anthropologist, telling me in a railway train between Cambridge and King’s Lynn

that he would train me and send me to New Guinea.« Bateson, G.: Naven, S. ix.

279 Vgl. Hahn, H. P.: Ethnologie, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-025 - am 13.02.2026, 07:24:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Arbeit an der Kultur

Raum, der maßgeblich durch den Anthropologen bestimmt wird. Sein Blick

legt fest, was sich innerhalb des Feldes befindet undwas nicht, was also »Feld«

überhaupt ist. Diese Grenzen sind zunächst unscharf und vor allem beweg-

lich. Was sagt es auch schon konkret aus, wenn es heißt, jemand hat auf der

Insel X, in dem Dorf Y oder bei dem Stamm der Z geforscht? Ohne den An-

thropologen gibt es gar kein Feld und sein Blick ist dafür konstitutiv. Um sich

theoretisch diesem Blick zu nähern, sind die Überlegungen Kurt Lewins zur

Landschaft hilfreich,welche dieser in einemgänzlich anderen Kontext formu-

liert hat. Der anthropologische Blick auf das Feld ist auch deshalb interessant,

weil er schließlich bestimmend für die Gestaltung des ethnologischenMateri-

als war, das uns (zumeist als Texte) überliefert ist. Lewin hatte in seinem 1917

erschienenen Aufsatz »Kriegslandschaft« beschrieben, wie er als Feldartille-

rist im Ersten Weltkrieg Landschaft sah. Dabei definierte er unterschiedliche

Einheiten von Raum- bzw. Landschaftswahrnehmung. Diesen unterschiedli-

chen Einheiten werden entsprechend ihrer militärischen Bedeutung jeweils

bestimmte Charakteristika zugeschrieben. Es geht dabei grundsätzlich um

die Aneignung von Räumen bzw. Landschaft durch und – je nach ihrer situa-

tiven Bedeutung – für den Soldaten. Man könnte auch sagen, der Blick auf

die Landschaft ist ein soldatisch odermilitärisch Geformter. In demAbschnitt

»Die Gefechtsgebilde« schrieb Lewin:

Der Unterschied dieser Gefechtsdinge gegenüber den entsprechenden Frie-

densdingen ist tief genug, das Verhalten ihnen gegenüber entscheidend zu

beeinflussen. An irgendein Ding in dieser Zone Forderungen zu stellen, die

man sonst nur Friedensdingen gegenüber erhebt, erscheint daher zunächst

unsinnig. […] Was innerhalb der Gefechtszone liegt, gehört dem Soldaten

als sein rechtmäßiger Besitz, nicht weil es erobert ist – denn auf dem hinter

der Stellung liegenden eroberten Gebiete verhält es sich anders –, sondern

weil es als Gefechtsgebilde ein militärisches Ding ist, das naturgemäß für

den Soldaten da ist. Selbst etwas so Barbarisches wie das Verbrennen von

Fußböden, Türen undMöbeln ist völlig unvergleichbarmit einemderartigen

Verbrauch von Möbeln in einem Hause nach Friedensbegriffen. Denn wenn

auch diese Dinge ihre Friedensmerkmale nicht ganz verloren zu haben pfle-

gen, so tritt doch sehr viel stärker der ihnen als Kriegsding zukommende

https://doi.org/10.14361/9783839456934-025 - am 13.02.2026, 07:24:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Arbeit an der Kultur II: Fieldwork 229

Charakter in den Vordergrund, der sie häufig unter ganz andre Begriffskate-

gorien zu ordnen veranlaßt.280

Lewins Überlegungen ließen sich, mit einigen Abstrichen, auf den Feldfor-

scher bzw. das Feld übertragen. So könnte das Feld als eine ethnografische

Zone verstanden werden. Und was sich innerhalb dieser Zone befindet, ›ge-

hört‹ dem Feldforscher, weil es als ethnografisches Gebilde ein anthropologi-

sches Ding ist, das ›naturgemäß‹ für den Anthropologen da ist. Nun mag es

sich für den Anthropologen nicht so radikal wie für den Soldaten in Lewins

Beispielen verhalten, dennoch scheint diese Beschreibung passend, denn sie

lenkt den Blick auf die wahrnehmende sowie physische Aneignung eines be-

stimmten Raumes, die auch mit einemMachtanspruch verbunden ist.281Was

sich innerhalb der ethnografischen Zone »Feld« befindet, wird vomAnthropo-

logen selbstverständlich als ›naturgemäß‹ ihm gehörend verstanden in dem

Sinne, dass es eben für die anthropologische Forschung ihm zur Verfügung

steht. Der Anthropologe sieht die Dinge innerhalb des ethnografischen Ge-

bildes »Feld« nicht als irgendwelche, sondern als anthropologische Dinge. Sie

bekommen durch den Anthropologen eine Bedeutung, die sich von allen an-

deren (etwa der Beforschten selbst) fundamental unterscheidet. Auch wenn

ihnen die alltagsweltlichen oder sonstigen Merkmale nicht andauernd und

280 Lewin, Kurt: Kriegslandschaft, in: Dünne, Jörg/Günzel, Stephan (Hg.): Raumtheorie.

Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M. 2006,

S. 129-140, hier S. 135.

281 Wenn man indes die zeitweise obligatorische Bewaffnung der Anthropologen (auch

Mead und Bateson führten auf Neuguinea, und als sie auf Bali ankamen, Waffen mit

sich. Vgl. Pollmann: Margaret Mead’s Balinese, S. 20) sowie deren sprachliche Degra-

dierung der Einheimischen betrachtet, waren sie den Soldaten vielleicht doch nicht

so unähnlich. Diese Liste ließe sich noch erweitern, man denke etwa an das Konzept

der Erkundung, der Expedition sowie den Begriff Feld selbst bis hin zur Kleidung. Die

Geschichte der Anthropologie ist nicht nur mit dem Kolonialismus eng verwoben, die

militärischen Verbindungen fanden ihre Fortsetzung auch in den Kriegen des 20. und

21. Jahrhunderts. Vgl. Johler, Reinhard/Marchetti, Christian/Scheer,Monique (Hg.): Do-

ing Anthropology in Wartime and Warzones. World War I and the Cultural Sciences

in Europe, Bielefeld 2010; Price: Anthropological Intelligence; ders.: Weaponizing An-

thropology: Social Science in Service of the Militarized State, Petrolia/Oakland 2011.

Mead selbst wählte eine militärische Metapher, um Boas und seinen Ansatz der sal-

vage ethnography zu beschreiben. Dieser habe in strategischer Manier seine wenigen

graduate students überall in der Welt für die »rescuing missions« stationiert, »much as

if he were a general with only a handful of troops available to save the whole country.«

Margaret Mead zit.n. Geiger: Facing the Pacific, S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-025 - am 13.02.2026, 07:24:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Arbeit an der Kultur

gänzlich ›abhandenkommen‹, so fallen sie eben als anthropologische Dinge

dennoch unter bestimmte Begriffskategorien, die sich von den Nichtanthro-

pologischen unterscheiden. Der ihnen als anthropologische Dinge »zukom-

mende Charakter« tritt eben viel stärker in den Vordergrund.282 Und ganz

allgemein ist, mit Lewin gesprochen, der Unterschied zwischen den anthro-

pologischen Dingen und den nicht anthropologischen Dingen groß genug,

um das Verhalten ihnen gegenüber entscheidend zu beeinflussen. Die Din-

ge schließen dabei sowohl Menschen und ihre Umgebung als auch materielle

Dinge ein. Entscheidend ist, dass sie innerhalb des ethnografischen Gebildes

»Feld« als Anthropologische wahrgenommen werden, ob es sich nun um all-

tägliche Routinen wie Nahrungsaufnahme, Körperhygiene, Schlaf, oder das

Spielen von Kindern handelt.

Damit gehen extreme Machtasymmetrien einher, die sich auf zwei mit-

einander verknüpften Ebenen abspielen: einerseits durch die Anwesenheits-

situation der Anthropologen selbst, die in fast allen historischen Beispielen in

einem entsprechenden kolonialen Setting zu verstehen ist; andererseits auf

einer epistemischen Ebene, für die genau die Begriffskategorien des anthro-

pologischen Blicks, die Aneignung der anthropologischenDinge als solche so-

wie die Bestimmung der ethnografischen Zone »Feld« selbst wirksamwerden.

Der Anthropologe weiß, dass er sich ›im Feld‹ befindet. Ob die Beforschten

sich in gleichem Maße dieser Situation bewusst sind, ist unwahrscheinlich.

Und das Interpretationsmonopol des Beobachteten (Notierten, Fotografier-

ten usw.) lag letztlich bei den Forschern.283 Der Anthropologe kartiert gewis-

sermaßen das Feld: Er erschafft die ethnografische Zone und bestimmt, was

innerhalb dieser Zone anthropologische Dinge sind – und wann. Die Anwe-

senheit des Anthropologen sowie ganz konkret eine ethnografische Tätigkeit:

beobachten, befragen, filmen, notieren usw., erzeugen erst eine Situation,

in der bestimmte Dinge Anthropologische werden. Es liegt im Wesen dieser

Praxis, dass die Öffnung und Schließung des Zeit-Raumes »Feld« allein durch

den Forscher geschieht.284

282 Man denke nur an so unterschiedliche Dinge wie eine alltägliche Mutter-Kind-

Interaktion, einen Hahnenkampf oder ein Trance-Ritual. Anthropologen erkannten

darin jeweils Schlüssel zum Kulturverständnis.

283 Nicht zuletzt diese Deutungshoheit erlaubte den psychopathologischen Blick auf die

beforschten Balinesen.

284 Dies betrifft ebenso das anthropologische Gedächtnis, etwa das Erinnern bestimmter

Situationen der Feldforschung bei der Bearbeitung von Publikationen, die Auswertung

des ethnografischen Materials und Ähnliches.

https://doi.org/10.14361/9783839456934-025 - am 13.02.2026, 07:24:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456934-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

