224

Arbeit an der Kultur

auf ihre Zeit mit Bateson.”® Diese schien fiir Mead das Idealmodell part-
nerschaftlicher Feldforschung zu verkorpern, nicht nur retrospektiv, wie die
Korrespondenzen aus dem Feld nahelegen. In der Praxis war ihre Zusammen-
arbeit im Feld in mehrfacher Hinsicht ungewohnlich, auch (oder: gerade?) als
Paar. Das bezieht sich sowohl auf ihre Forschungshypothesen, insbesonde-
re aber auch auf ihre Art der Arbeitsteilung, ihre Methodik und, damit zu-
sammenhingend, die Ergebnisprisentation. Bevor aber darauf niher einge-
gangen wird, soll zunichst in Kiirze erortert werden, warum Feldforschung
fiir die amerikanische Anthropologie wichtig wurde und wie tiberhaupt das
Feld gedacht werden kann. Denn auch wenn Mead und Bateson anscheinend
selbstverstandlich von Fieldwork sprachen, war es ein vergleichsweise neuer
Bestandteil und neues Merkmal fiir das Fach. Und die Frage, was das Feld
eigentlich ist, erscheint bei genauerem Hinsehen als komplex. Es ist machtig
und zugleich fliichtig.

4.8 Exkurs lll: Fieldwork - anthropologische Dinge
in ethnografischer Zone

Feldforschung war unter Anthropologen lange Zeit nicht obligatorisch.?*® Seit
den 1890er Jahren hat sich in der englischen und amerikanischen Anthropo-
logie ethnografische Feldforschung als Methode langsam entwickelt (wenn-
gleich sie noch nicht als solche benannt wurde). Erst seit den 1920er Jah-
ren wurde Fieldwork zu dem Initiationsritual angehender Anthropologen und
galt fortan als Ausweis methodischer Professionalitit innerhalb der Disziplin.
Und es wurde zum Merkmal universitarer Anthropologie. Der Einzug der (ob-
ligatorischen) Feldforschung in die Anthropologie lisst sich ohne Ubertrei-
bung als eine paradigmatische Wende fir das Fach beschreiben. Wihrend
bei der einstigen >Armchair Anthropology« noch Arbeitsteilung herrschte —
vereinfacht formuliert gab es Sammlungen, Museen, Exponate und vor al-
lem Reiseberichte; diese wurden von Anthropologen ausgewertet und inter-
pretiert —, dnderte sich dies mit der Feldforschung. Und auch das Bild und

265 Mit Cressman unternahm Mead keine gemeinsame Feldforschung, und beziiglich der-
jenigen mit Fortune wies Mead auf die klar getrennte Arbeitsteilung im Feld hin, die
auch in getrennten Publikationen miindete. Nur mit Bateson, so Mead, habe sie wirk-
lich kollaboriert. Vgl. »Autobiography« [undatiert], Mead Papers, S9/6.

266 Ich verwende die Begriffe Feld/Field bzw. Feldforschung/Fieldwork synonym.

hittps://dol.org/10.14361/9783830456934-025 - am 13.02.2026, 07:24:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839456934-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Arbeit an der Kultur II: Fieldwork

Selbstverstindnis der Anthropologen wandelten sich.?*” Sie waren nun in Per-
sonalunion fiir das >Sammeln<und Interpretieren der Daten zustindig. Damit
kam der Figur des Anthropologen einerseits mehr Verantwortung zu, ande-
rerseits auch mehr Macht. Er wurde zum Experten einer Kultur, und die Feld-
forschung verhalf ihm zu einer groferen Deutungsmacht dariiber.**® Genau-
genommen beschreibt Feldforschung keine einzelne Methode, sondern eher
ein Set von Methoden bzw. Techniken, die angewandt werden konnen. Nach
Hans Peter Hahn rufen eine Reihe dieser Techniken - er nennt Tonaufzeich-
nungen, Fotografie, Verhor und Interview — heute eher Assoziationen mit po-
lizeilicher Verbrechensaufklirung denn wissenschaftlicher Methodik hervor.
Aus Sicht der damaligen Ethnologen hingegen hitten sie aber zur Professio-
nalisierung des Fachs beigetragen. Tatsichlich handele es sich, so Hahn, eher
um Techniken der Distanzierung — Feldforschung als Distanzierungsstrategie
gegeniiber den >Erforschten<. Obwohl diese Techniken nun bis in die 1950er
Jahre fortbestanden (und teilweise bis heute Verwendung finden), sei schon
frither innerhalb der Ethnologie erkannt worden, dass diese Vorgehensweisen
in einem Widerspruch zu den zentralen Anliegen des Fachs stiinden. Als Ba-
sis der Ethnografie sei der Bezug auf das Alltigliche unverzichtbar, was diese
bisher verwendeten Techniken eher verhindert hitten. Bronistaw Malinow-
ski habe dieses Dilemma iiberwunden, indem er das Paradigma entwickel-
te, das fur den Aufstieg der Ethnologie im 20. Jahrhundert zentral gewesen
sei, die teilnehmende Beobachtung.?®® Malinowskis 1922 erschienenes Werk
»Argonauts of the Western Pacific« gilt als der Referenzpunkt fiir diese ent-
scheidende Wende des Fachs. Der Ethnograf wurde von einem Befrager von

270 Zur teilnehmenden Be-

>Informantenc zu einem feilnehmenden Beobachter.
obachtung gehorte sowohl die stationire Feldforschung und das Erlernen der
Sprache wie auch die Bereitschaft, eine dhnliche Lebensweise wie die >Gast-
geber<anzunehmen, sowie der Erwerb sozialer Kompetenzen, also der richti-
gen Umgangsweisen und der richtigen Beurteilung von Situationen.”” Mali-

nowski beschrieb einen der Vorteile der teilnehmenden Beobachtung folgen-

267 Vgl. Stocking, Ir., George W.: The Ethnographer’s Magic. Fieldwork in British Anthro-
pology from Tylor to Malinowski, in: ders.: The Ethnographer’s Magic and Other Essays,
S.12-59.

268 Vgl. Clifford, James: On Ethnographic Authority, in: Representations, No. 2 (Spring
1983), S.118-146, hier S.124.

269 Vgl. Hahn, H. P: Ethnologie, S. 70f.

270 Vgl. Stocking, Jr.: The Ethnographer’s Magic. Fieldwork, S. 40-59.

271 Vgl. Hahn, H. P: Ethnologie, S. 73.

hittps://dol.org/10.14361/9783830456934-025 - am 13.02.2026, 07:24:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.

225


https://doi.org/10.14361/9783839456934-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Arbeit an der Kultur

dermaflen: »My experience is that direct questioning of the native about a
custom or belief never discloses their attitude of mind as thoroughly as the
discussion of facts connected with the direct observation of a custom, or with
a concrete occurrence, in which both parties are materially concerned.«*”*

James Clifford markierte die Jahre zwischen 1900 und 1960 als eine Peri-
ode in der europiischen und amerikanischen Anthropologie, in der sich ein
neues Konzept der Feldforschung als Norm etabliert habe: intensive Feldfor-
schung, durchgefithrt von universitir ausgebildeten Spezialisten, die dann
als die beglaubigte Quelle fiir Wissen iiber fremde Volker gegolten haben.
Trotz nationaler Unterschiede habe sich ab Mitte der 1930er Jahre schliefR-
lich ein internationaler Konsens dariiber gebildet, dass giiltige anthropologi-
sche Abstraktionen, soweit moglich, auf der Beschreibung von Kulturen durch
qualifizierte Forscher fufien und in spezifischen Textpraktiken Ausdruck fin-
den miissen.*” In einer eigenen Kombination aus intensiver persénlicher Er-
fahrung sowie wissenschaftlicher Analyse habe sich in der Phase zwischen
1920 und 1950 mit der teilnehmenden Beobachtung als Methode - in un-
terschiedlichen Ausformungen - die Autoritit des »academic field-worker-
theorist«*™* etabliert. Diese Art Fieldwork hitte fiir den Anthropologen so-
wohl Ubergangsritus bedeutet, ihm aber zugleich als >Labor« fiir die wissen-
schaftliche Forschung gedient.”” Fieldwork galt aber nicht nur als Ausweis
methodischer Professionalitit innerhalb der Disziplin (also bezogen auf den
Ubergangsritus als eine Beglaubigungsstrategie fiir einen »echten< Anthropo-
logen und sein wissenschaftliches >Labor«), sondern markierte damit auch die
Grenzen der Disziplin nach aulen; anders formuliert: kein glaubwiirdiger An-
thropologe ohne entsprechendes Fieldwork. In diesem Sinne war Fieldwork
ebenso boundary-work.

Das leitet zu der Frage iiber, was eigentlich das Feld ist. Als physischer
sowie als konstruierter Raum ist es von Fieldwork nicht zu trennen.*”® Bei-

272 Malinowski, Bronislaw: The natives of Mailu. Preliminary results of the Robert Mond
research work in British New Guinea [1915], zit.n. Stocking, Jr.: The Ethnographer’s
Magic. Fieldwork, S. 43.

273 Vgl. Clifford: On Ethnographic Authority, S.120.

274 Ebd., S.127.

275 Vgl. ebd.

276 Peter Weichhart hat darauf hingewiesen, dass das Konstruieren von Raumen ein
»letztlich trivialer und selbstverstindlicher Standardprozess unserer alltagsweltlichen
Praxis ist. Es handelt sich um eine Grundfunktion unseres kognitiven Apparats, die im
Sprachhandeln immer wieder aufs Neue produziert wird.« Weichhart, Peter: Raum-

hittps://dol.org/10.14361/9783830456934-025 - am 13.02.2026, 07:24:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839456934-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Arbeit an der Kultur II: Fieldwork

de sind politisch und epistemologisch eng miteinander verkniipft. Das betraf
(und betrifft) immer auch die jeweiligen kolonialen Kontexte. Das Feld mar-
kierte dieserart einen Raum starker Machtasymmetrien. Zum einen waren
diese zwischen den Forschern und den Beforschten zu verorten. Zum ande-
ren waren diese Beziehungen wiederum eingebettet in die kolonialen Macht-
verhiltnisse allgemein sowie in die jeweiligen spezifischen lokalen kolonialen
Settings.*”” Der Begriff field war bereits vor 1900 in den Naturwissenschaften
etabliert. Es war ein weiterer Lehrer Batesons in Cambridge, Alfred C. Had-
don, der diesen Terminus 1898 in die Ethnologie >importierte<.’”® Das Feld
wurde zum Ort der Forschung und damit zum Angelpunkt fiir die Beobach-
tung von Phinomenen aus unterschiedlichen Disziplinen wie Biologie, Geo-
grafie, biologischer Anthropologie und Ethnologie. Haddon betonte bereits
die Notwendigkeit ficheriibergreifender >Feldstudien<, um eine hinreichende
Qualitit der Dokumentation zu erreichen und Widerspriiche der Beschrei-
bung zu vermeiden. Es wurde allerdings nicht klar definiert, was das Feld
genau ausmachte.””” Wo fingt es eigentlich an und wo hort es wieder auf -
und wann? Wenn der Anthropologe wieder geht und >das Feld« verldsst? Die-
ses Feld ist tatsichlich mehr als der blofRe Ort der Feldforschung, sondern ein

konstruktionen,»Turns«und Paradigmen, in: Wohler, Karlheinz/Pott, Andreas/Denzer,
Vera (Hg.): Tourismusrdaume. Zur soziokulturellen Konstruktion eines globalen Phino-
mens, Bielefeld 2010, S. 21-41, hier S. 22.

277 Vgl.Gupta, Akhil/Ferguson, James: Discipline and Practice: »The Field«as Site, Method,
and Location in Anthropology, in: dies. (Hg.): Anthropological Locations. Boundaries
and Grounds of a Field Science, Berkeley u.a. 1997, S.1-46, insbesondere S. 3. An die-
ser Stelle kann nicht ausfiihrlich auf die kolonialen Einbettungen der Anthropologie
allgemein und die damit verbundenen Praktiken der Feldforschung eingegangen wer-
den. Einen komprimierten Uberblick bietet Asad, Talal: Afterword. From the History
of Colonial Anthropology to the Anthropology of Western Hegemony, in: Stocking, Jr.,
George W. (Hg.): History of Anthropology, Vol. 7, Colonial Situations. Essays on the Con-
textualization of Ethnographic Knowledge, Madison 1991, S. 314-324; vgl. auch Lewis,
Diane: Anthropology and Colonialism, in: Current Anthropology, Vol. 14, No. 5 (Dec.
1973), S.581-602. Zu den Praktiken des anthropologischen Sammelns im Kolonialis-
mus vgl. Lange, Britta: Prekire Situationen— Anthropologisches Sammeln im Kolonia-
lismus, in: Schnalke, Thomas/Stoecker, Holger/Winkelmann, Andreas (Hg.): Sammeln
und Bewahren, Erforschen und Zurtickgeben — Human Remains aus der Kolonialzeit
in akademischen und musealen Sammlungen, Berlin 2013, S. 45-68.

278 Im Vorwort zu»Naven«schrieb Bateson iiber seinen Lehrer: »Dr. Haddon first made me
an anthropologist, telling me in a railway train between Cambridge and King’s Lynn
that he would train me and send me to New Guinea.« Bateson, G.: Naven, S. ix.

279 Vgl. Hahn, H. P: Ethnologie, S. 69.

hittps://dol.org/10.14361/9783830456934-025 - am 13.02.2026, 07:24:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.

221


https://doi.org/10.14361/9783839456934-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Arbeit an der Kultur

Raum, der maf3geblich durch den Anthropologen bestimmt wird. Sein Blick
legt fest, was sich innerhalb des Feldes befindet und was nicht, was also »Feld«
tiberhaupt ist. Diese Grenzen sind zunichst unscharf und vor allem beweg-
lich. Was sagt es auch schon konkret aus, wenn es heifdt, jemand hat auf der
Insel X, in dem Dorf Y oder bei dem Stamm der Z geforscht? Ohne den An-
thropologen gibt es gar kein Feld und sein Blick ist daftir konstitutiv. Um sich
theoretisch diesem Blick zu nihern, sind die Uberlegungen Kurt Lewins zur
Landschaft hilfreich, welche dieser in einem ginzlich anderen Kontext formu-
liert hat. Der anthropologische Blick auf das Feld ist auch deshalb interessant,
weil er schlieRlich bestimmend fir die Gestaltung des ethnologischen Materi-
als war, das uns (zumeist als Texte) iiberliefert ist. Lewin hatte in seinem 1917
erschienenen Aufsatz »Kriegslandschaft« beschrieben, wie er als Feldartille-
rist im Ersten Weltkrieg Landschaft sah. Dabei definierte er unterschiedliche
Einheiten von Raum- bzw. Landschaftswahrnehmung. Diesen unterschiedli-
chen Einheiten werden entsprechend ihrer militirischen Bedeutung jeweils
bestimmte Charakteristika zugeschrieben. Es geht dabei grundsitzlich um
die Aneignung von Riumen bzw. Landschaft durch und - je nach ihrer situa-
tiven Bedeutung — fiir den Soldaten. Man kénnte auch sagen, der Blick auf
die Landschaft ist ein soldatisch oder militirisch Geformter. In dem Abschnitt
»Die Gefechtsgebilde« schrieb Lewin:

Der Unterschied dieser Gefechtsdinge gegeniiber den entsprechenden Frie-
densdingen ist tief genug, das Verhalten ihnen gegeniiber entscheidend zu
beeinflussen. An irgendein Ding in dieser Zone Forderungen zu stellen, die
man sonst nur Friedensdingen gegeniiber erhebt, erscheint daher zunachst
unsinnig. [...] Was innerhalb der Gefechtszone liegt, geh6rt dem Soldaten
als sein rechtmafliger Besitz, nicht weil es erobert ist—denn auf dem hinter
der Stellung liegenden eroberten Gebiete verhilt es sich anders —, sondern
weil es als Gefechtsgebilde ein militarisches Ding ist, das naturgemafs fiir
den Soldaten da ist. Selbst etwas so Barbarisches wie das Verbrennen von
FuRRbdden, Tiiren und Mobeln ist vollig unvergleichbar mit einem derartigen
Verbrauch von Mébeln in einem Hause nach Friedensbegriffen. Denn wenn
auch diese Dinge ihre Friedensmerkmale nicht ganz verloren zu haben pfle-
gen, so tritt doch sehr viel stirker der ihnen als Kriegsding zukommende

hittps://dol.org/10.14361/9783830456934-025 - am 13.02.2026, 07:24:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839456934-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Arbeit an der Kultur II: Fieldwork

Charakter in den Vordergrund, der sie haufig unter ganz andre Begriffskate-

gorien zu ordnen veranlafit.?®°

Lewins Uberlegungen liefen sich, mit einigen Abstrichen, auf den Feldfor-
scher bzw. das Feld iibertragen. So konnte das Feld als eine ethnografische
Zone verstanden werden. Und was sich innerhalb dieser Zone befindet, ge-
hort« dem Feldforscher, weil es als ethnografisches Gebilde ein anthropologi-
sches Ding ist, das >naturgemifi fiir den Anthropologen da ist. Nun mag es
sich fir den Anthropologen nicht so radikal wie fiir den Soldaten in Lewins
Beispielen verhalten, dennoch scheint diese Beschreibung passend, denn sie
lenkt den Blick auf die wahrnehmende sowie physische Aneignung eines be-
stimmten Raumes, die auch mit einem Machtanspruch verbunden ist.*® Was
sich innerhalb der ethnografischen Zone »Feld« befindet, wird vom Anthropo-
logen selbstverstindlich als >naturgemifi« ihm gehérend verstanden in dem
Sinne, dass es eben fir die anthropologische Forschung ihm zur Verfiigung
steht. Der Anthropologe sieht die Dinge innerhalb des ethnografischen Ge-
bildes »Feld« nicht als irgendwelche, sondern als anthropologische Dinge. Sie
bekommen durch den Anthropologen eine Bedeutung, die sich von allen an-
deren (etwa der Beforschten selbst) fundamental unterscheidet. Auch wenn
ihnen die alltagsweltlichen oder sonstigen Merkmale nicht andauernd und

280 Lewin, Kurt: Kriegslandschaft, in: Dinne, J6rg/Giinzel, Stephan (Hg.): Raumtheorie.
Crundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M. 2006,
S.129-140, hier S.135.

281 Wenn man indes die zeitweise obligatorische Bewaffnung der Anthropologen (auch
Mead und Bateson fithrten auf Neuguinea, und als sie auf Bali ankamen, Waffen mit
sich. Vgl. Pollmann: Margaret Mead'’s Balinese, S. 20) sowie deren sprachliche Degra-
dierung der Einheimischen betrachtet, waren sie den Soldaten vielleicht doch nicht
so unédhnlich. Diese Liste liefde sich noch erweitern, man denke etwa an das Konzept
der Erkundung, der Expedition sowie den Begriff Feld selbst bis hin zur Kleidung. Die
Ceschichte der Anthropologie ist nicht nur mit dem Kolonialismus eng verwoben, die
militarischen Verbindungen fanden ihre Fortsetzung auch in den Kriegen des 20. und
21.)Jahrhunderts. Vgl. Johler, Reinhard/Marchetti, Christian/Scheer, Monique (Hg.): Do-
ing Anthropology in Wartime and Warzones. World War | and the Cultural Sciences
in Europe, Bielefeld 2010; Price: Anthropological Intelligence; ders.: Weaponizing An-
thropology: Social Science in Service of the Militarized State, Petrolia/Oakland 2011.
Mead selbst wahlte eine militarische Metapher, um Boas und seinen Ansatz der sal-
vage ethnography zu beschreiben. Dieser habe in strategischer Manier seine wenigen
graduate students Uberall in der Welt fiir die »rescuing missions« stationiert, smuch as
if he were a general with only a handful of troops available to save the whole country.«
Margaret Mead zit.n. Geiger: Facing the Pacific, S. 134.

hittps://dol.org/10.14361/9783830456934-025 - am 13.02.2026, 07:24:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.

229


https://doi.org/10.14361/9783839456934-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Arbeit an der Kultur

ginzlich >abhandenkommens, so fallen sie eben als anthropologische Dinge
dennoch unter bestimmte Begriffskategorien, die sich von den Nichtanthro-
pologischen unterscheiden. Der ihnen als anthropologische Dinge »zukom-
mende Charakter« tritt eben viel stirker in den Vordergrund.?®” Und ganz
allgemein ist, mit Lewin gesprochen, der Unterschied zwischen den anthro-
pologischen Dingen und den nicht anthropologischen Dingen grofd genug,
um das Verhalten ihnen gegeniiber entscheidend zu beeinflussen. Die Din-
ge schliefen dabei sowohl Menschen und ihre Umgebung als auch materielle
Dinge ein. Entscheidend ist, dass sie innerhalb des ethnografischen Gebildes
»Feld« als Anthropologische wahrgenommen werden, ob es sich nun um all-
tagliche Routinen wie Nahrungsaufnahme, Kérperhygiene, Schlaf, oder das
Spielen von Kindern handelt.

Damit gehen extreme Machtasymmetrien einher, die sich auf zwei mit-
einander verkniipften Ebenen abspielen: einerseits durch die Anwesenheits-
situation der Anthropologen selbst, die in fast allen historischen Beispielen in
einem entsprechenden kolonialen Setting zu verstehen ist; andererseits auf
einer epistemischen Ebene, fir die genau die Begriffskategorien des anthro-
pologischen Blicks, die Aneignung der anthropologischen Dinge als solche so-
wie die Bestimmung der ethnografischen Zone »Feld« selbst wirksam werden.
Der Anthropologe weif}, dass er sich >im Feld« befindet. Ob die Beforschten
sich in gleichem Mafle dieser Situation bewusst sind, ist unwahrscheinlich.
Und das Interpretationsmonopol des Beobachteten (Notierten, Fotografier-
ten usw.) lag letztlich bei den Forschern.?®* Der Anthropologe kartiert gewis-
sermaflen das Feld: Er erschafft die ethnografische Zone und bestimmt, was
innerhalb dieser Zone anthropologische Dinge sind — und wann. Die Anwe-
senheit des Anthropologen sowie ganz konkret eine ethnografische Titigkeit:
beobachten, befragen, filmen, notieren usw., erzeugen erst eine Situation,
in der bestimmte Dinge Anthropologische werden. Es liegt im Wesen dieser
Praxis, dass die Offnung und Schliefung des Zeit-Raumes »Feld« allein durch

den Forscher geschieht.?®

282 Man denke nur an so unterschiedliche Dinge wie eine alltigliche Mutter-Kind-
Interaktion, einen Hahnenkampf oder ein Trance-Ritual. Anthropologen erkannten
darin jeweils Schliissel zum Kulturverstandnis.

283 Nicht zuletzt diese Deutungshoheit erlaubte den psychopathologischen Blick auf die
beforschten Balinesen.

284 Dies betrifft ebenso das anthropologische Gedichtnis, etwa das Erinnern bestimmter
Situationen der Feldforschung bei der Bearbeitung von Publikationen, die Auswertung
des ethnografischen Materials und Ahnliches.

hittps://dol.org/10.14361/9783830456934-025 - am 13.02.2026, 07:24:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I M.


https://doi.org/10.14361/9783839456934-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

