
—125—

Methodus Nº 6 (2011)¿Qué tan moderno es Suárez?...

¿Qué tan moderno es Suárez? 
Una aplicación de las vías de reflexión filosófica

Patricia Díaz Herrera
(Universidad Autónoma de la Ciudad de México)

pdh710@gmail.com

Para Laura Benítez, con agradecimiento y afecto.

Abstract

In this paper I argue for a certain historiographical classification of 
Francisco Suárez’s philosophy. Suárez (1548-1617) is neither a medie-
val author nor the first modern philosopher, but a transitional figu-
re. In order to justify this classification, I apply Laura Benítez’s view 
concerning philosophical styles, predominant in a given period. In the 
first section I present Benítez’s historiographical theory. In the second 
section I distinguish several opposing views on Suárez’s thought. In the 
third section I argue that Suárez is better considered as a transitional 
figure because early modern philosophers tend to be idealists and are 
interested on epistemological issues, but Suárez does not really endor-
se an idealist epistemology and his main interests are metaphysical 
rather than epistemological.

Keywords: Francisco Suárez, historiographical categories, 
modernity.

Resumen

En el presente artículo argumento a favor de una determinada cla-
sificación historiográfica de la filosofía de Francisco Suárez. Suárez 
(1548-1617), no es ni un autor medieval, ni el primer filósofo mo-
derno, sino una figura transicional. A fin de justificar dicha clasifica-
ción, hago uso de la teoría de Laura Benitez concerniente a los estilos 
filosóficos predominantes en un determinado periodo. En la primera 
sección, presento la teoría historiográfica de Benitez. En la segunda, 
considero diversas visiones opuestas del pensamiento de Suárez. En la 
tercera sección sostengo que Suárez debe ser considerado como una 
figura de transición dado que los filósofos de la temprana modernidad 
tienden a ser idealistas y a centrar su interés en cuestiones epistemoló-
gicas. Suárez, en cambio, no sostiene una epistemología idealista y su 
interés fundamental es metafísico en lugar de epistemológico.

Palabras clave: Francisco Suárez, categorías historiográfi-
cas, modernidad.

Methodus Nº 6 (2011) pp. 125 - 142

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—126—

Methodus Nº 6 (2011) Patricia Díaz Herrera

El objetivo de este ensayo es justificar cierta clasificación histo-
riográfica de la filosofía del jesuita Francisco Suárez (1548-1617) 
empleando el marco teórico propuesto por Laura Benítez Grobet 
para hacer historia de la filosofía, i.e. las vías de reflexión filosófica1. 
El ensayo está dividido en tres secciones. En el primer apartado, 
presento una síntesis de las tesis metodológicas que Benítez ha de-
sarrollado. En el segundo apartado, expongo varias clasificaciones 
incompatibles de la filosofía de Suárez. Hay quienes lo consideran 
el último gran escolástico y sostienen que su concepción de la me-
tafísica es aún medieval, mientras que otros lo consideran, por dife-
rentes razones, uno de los iniciadores de la filosofía moderna. Otros 
más, lo califican de autor de transición. En el tercer apartado adop-
taré esta última caracterización y daré razones para ello. Asimismo, 
trataré la siguiente cuestión: ¿Qué queremos decir exactamente al 
emplear la categoría historiográfica de «autor de transición»? ¿Se 
trata de una especie de «esquizofrenia» por la cual se yuxtaponen 
en un mismo autor tesis contradictorias o tradiciones incompati-
bles entre sí? Las vías de reflexión filosófica permiten articular una 
explicación coherente de la filosofía suareciana, que nos ayude a 
comprenderla en su complejidad.

1. Las propuestas metodológicas de Benítez. 
Las vías reflexivas

Entre las contribuciones que Laura Benítez ha hecho a la historia 
de la filosofía destacan varias propuestas sobre la metodología de 
esta disciplina. Benítez no se ha conformado con retomar y aplicar 
principios heurísticos encontrados en otros autores, sino que ha de-
sarrollado una visión original, las denominadas vías reflexivas. Antes 
de presentar su propuesta, clasificaré varias tesis metodológicas en-
contradas en diversos escritos de Benítez en dos grandes grupos:

1	 Una versión anterior de este texto fue leída en la serie de conferencias 
«Homenaje a Laura Benítez Grobet. Cátedra Dr. Ezequiel A. Chávez», 
organizadas por el Departamento de Filosofía de la Universidad 
Autónoma de Aguascalientes y el Instituto de Investigaciones Filosóficas–
UNAM (7 de septiembre de 2009). Agradezco los comentarios que en esa 
ocasión me hicieron tanto Laura Benítez como José Antonio Robles, así 
como las correcciones y sugerencias bibliográficas del árbitro anónimo 
que revisó este ensayo. Los errores que persisten son responsabilidad mía. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—127—

Methodus Nº 6 (2011)¿Qué tan moderno es Suárez?...

(1) Tesis acerca de la naturaleza del objeto de estudio en general, 
ya sea tal objeto el pensamiento de determinado autor del pasa-
do, la filosofía de cierta escuela o de cierto periodo.

(2) Tesis relacionadas con el repertorio de estrategias disponibles 
para que el historiador de la filosofía se aproxime a su objeto 
de estudio.

Considero que son ejemplos del primer tipo de propuesta tanto la dis-
tinción entre periodos críticos o problemáticos y periodos sistemáticos 
o metódicos2, como las vías reflexivas3. Ejemplos del segundo tipo de 
propuesta son el pluralismo metodológico, que reconoce las aporta-
ciones tanto de la reconstrucción histórica como de la reconstrucción 
analítica del pensamiento de autores del pasado4; la explicación ge-
nética de los conceptos filosóficos y la comprensión de las teorías en 
contexto5. Presentaré con detalle solamente las tesis del primer tipo.

Antes de proponer sus vías reflexivas, Benítez había empleado 
la distinción período problemático/período sistemático como marco 
teórico para orientar el quehacer del historiador6. Este marco tiene 
como núcleo lo que Benítez denomina una guía racional, es decir, 
una concepción de la naturaleza de la filosofía. Nuestra concepción 
general de lo filosófico nos permite «seleccionar problemas y ubicar 
temáticas, esto es, ordenar y valorar el caudal filosófico»7. La guía ra-
cional no contamina de subjetividad, en sentido negativo, la labor del 
historiador, sino que da «unidad y sentido» a los datos dispersos «en 
función de nuestros intereses, problemas y necesidades actuales»8. La 
guía racional no deforma necesariamente a los autores estudiados 
«si se hace explícita y se muestran con claridad sus limitaciones y 
ventajas»9. En suma, nos da pautas para constituir al objeto de estu-
dio, el cual no está dado por completo.

2	 Benítez, L. (1994) y (1992). 
3	 Benítez, L. (1994), (2004) y (2007). 
4	 Benítez, L. (1988). 
5	 Benítez, L. y Robles, J. A. (1994), Benítez, L. (2003), Benítez, L. y Robles, 

J. A. (2008), entre otros. 
6	 Benítez, L. (1987), (1988) y (1992). 
7	 Benítez, L. (1988), p. 191. 
8	 Op. cit., p. 192. 
9	 Loc. cit. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—128—

Methodus Nº 6 (2011) Patricia Díaz Herrera

Según esta guía racional, existen dos características presentes en 
toda filosofía: la de ser una reflexión metódica (sistemática) y la de adop-
tar alguna versión de la función crítica (problemática). Como parte de 
su aspecto metódico, el discurso filosófico debe exhibir definiciones pre-
cisas, argumentación consistente, un marco teórico y coherencia interna. 
La función crítica incluye la revisión de principios recibidos, la elimina-
ción de prejuicios, la pregunta sobre los límites o alcances del conoci-
miento y el cuestionamiento sobre la solidez de la argumentación. El as-
pecto metódico puede verse como la parte constructiva de una filosofía, 
mientras que el aspecto crítico sería su parte destructiva. De acuerdo con 
esta perspectiva, algunos filósofos ponen mayor énfasis en la parte cons-
tructiva que en la destructiva, o viceversa. Sin embargo, dado que las dos 
características son condiciones necesarias del filosofar, nunca se encon-
trará un filósofo que sea exclusivamente destructivo o constructivo.

Es posible aplicar esta caracterización de la filosofía como he-
rramienta para comprender la historia de la disciplina, como una 
clave interpretativa para organizar, jerarquizar y dar sentido al mate-
rial histórico. Así como hay filósofos que son más críticos que cons-
tructivos, también existen periodos filosóficos con mayor tendencia 
a cuestionar el saber recibido que a consolidar un sistema. Pero esto 
no significa que sea posible hallar periodos críticos y periodos siste-
máticos en forma pura. La distinción entre periodos establece tipos 
ideales. Un periodo determinado se acercará más o menos a alguno 
de estos tipos ideales, pero siempre podrán encontrarse contraejem-
plos, es decir, autores pertenecientes al periodo estudiado que no se 
ajustan a la tendencia principal. A decir de Benítez,

…ambas formas del despliegue de la actividad filosófica, que se 
manifiestan alternativamente en los periodos problematizadores 
o sistematizadores, tienen como producciones la misma impor-
tancia, de modo que yo reconocería una mutua condicionalidad 
entre ellas […] en lo que entendemos como un periodo prefe-
rentemente problematizador no falta nunca la labor sistemática 
aun cuando no se tenga por meta expresa la elaboración de un 
sistema, al paso que en las etapas eminentemente sistematizado-
ras se dan planteamientos problemáticos10.

Este marco teórico reflejaba ya la preocupación de Benítez por hacer 
notar que (a) no debemos ignorar los matices respecto a la clasifica-

10	 Benítez, L. (1987), p. 14. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—129—

Methodus Nº 6 (2011)¿Qué tan moderno es Suárez?...

ción historiográfica de un autor, pues su pensamiento puede contener 
aspectos críticos y metódicos; y (b) que tampoco debemos considerar 
al paso de un periodo a otro como una ruptura radical, sino como una 
serie de transformaciones graduales, puesto que una misma época po-
dría contener tanto planteamientos constructivos como destructivos.

En escritos más recientes, Benítez desarrolla y aplica el marco 
teórico de las vías de reflexión filosófica para dar respuestas a tales 
preocupaciones. Una vía reflexiva es definida como «un estilo de pen-
samiento que varias escuelas y autores sustentan, incluso en distintos 
momentos históricos, con base en una serie de supuestos fundamen-
tales compartidos»11. Una vía reflexiva incluye únicamente las ten-
dencias más generales de diversas escuelas, a manera de tradiciones 
amplias. Los representantes de cierta vía tienen en común varias tesis 
ontológicas y epistemológicas básicas.

Dentro de esta perspectiva, el cambio de un periodo a otro se 
origina porque determinada vía reflexiva predominante en cierta 
etapa «empieza a percibirse como un modelo teórico con carencias, 
sobre todo en el ámbito de la explicación»12. Pero la transformación 
se da poco a poco, sin que se cancelen abruptamente los temas o 
métodos anteriores. Es decir, la vía antigua se angosta a la par que la 
nueva vía se va ensanchando y más autores transitan por ella.

Benítez identifica cuatro vías reflexivas principales: la vía de re-
flexión ontológica (propia de la filosofía antigua y medieval); la epis-
temológica (originada en el Renacimiento y consolidada en la moder-
nidad temprana); la crítica (ubicada entre la segunda mitad del siglo 
XVII y que se consolida en la Ilustración) y la meta-metodológica (que 
abarca desde de fines del XIX hasta el XX)13. Resumiré las tesis que, 
de acuerdo con Benítez, caracterizan a las vías ontológica y epistemo-
lógica solamente, por ser las indispensables para mi argumentación14.

1) Vía de reflexión ontológica:

a) Ontología: El mundo es finito y formado por múltiples sustan-
cias heterogéneas, con esencias y grados de ser diferentes –el 
ser humano es una más entre esas sustancias. Para cada tipo de 

11	 Benítez, L. (2004), p.5. 
12	 Op. cit., p. 4. 
13	 Ibid., p. 6 y ss.
14	 Cf. ibid., pp. 8-15.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—130—

Methodus Nº 6 (2011) Patricia Díaz Herrera

sustancia existe un tipo de legalidad diferente: los principios y 
propiedades de la región sublunar son diferentes de los de la 
región supralunar del cosmos.

b) Epistemología: Realismo –el mundo está dado y es en principio 
cognoscible. El alma es pasiva y se activa ante los objetos exter-
nos gracias a la sensación. El objeto último de conocimiento son 
las propiedades esenciales de las sustancias, propiedades que 
abstraemos a partir de los datos de la sensopercepción. La con-
fianza en la experiencia cotidiana genera explicaciones basadas 
en los hechos del sentido común.

2) Vía de reflexión epistemológica:

a) Ontología: El mundo físico es homogéneo: todos los seres físi-
cos son reducibles a un solo tipo de sustancia, la materia. El me-
canicismo asumirá este principio y propondrá que el universo 
homogéneo opera siempre bajo las mismas leyes. Asimismo, el 
ser humano se diferencia del entorno: la mente o el sujeto es una 
realidad independiente del mundo externo, la única sustancia 
diferente del resto del mundo natural.

b) Epistemología: Ideísmo –el objeto inmediato de nuestro cono-
cimiento no es el objeto externo sino la idea. Se cuestiona la 
posibilidad de conocer las esencias, la validez del sentido común 
y de la mera especulación racional. Por este cuestionamiento, 
resulta indispensable establecer el verdadero alcance y los lími-
tes de la razón humana. El foco de la investigación cambia hacia 
las operaciones de la mente, sus contenidos y estructuras. Para 
conocer el mundo debemos comenzar por un método que elimi-
ne los errores comunes de la sensibilidad y el entendimiento y 
nos conduzca a la evidencia empírica o racional.

Lo que resulta más atractivo de este marco teórico en vista de mi 
hipótesis sobre Suárez es que ninguna vía se cancela totalmente, sino 
que continúa abierta: «…cabe esperar que, al no ser excluyentes del 
todo, junto a la vía más transitada existan vías alternativas en un 
mismo momento histórico, por lo cual un mismo autor puede tran-
sitar por varias de ellas»15. Las vías no son estructuras estáticas, sino 
«rieles orientadores» y tampoco son «meras reliquias arqueológicas 

15	 Ibid., p. 5. Mis cursivas. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—131—

Methodus Nº 6 (2011)¿Qué tan moderno es Suárez?...

pues, una vez abiertas, además de sus múltiples conexiones, son usa-
das y reutilizadas» hasta nuestros días16.

Los marcos teóricos hasta aquí expuestos comparten la visión 
de que el discurso filosófico y las etapas históricas de la filosofía son 
objetos de estudio complejos, multidimensionales y multidirecciona-
les. Ambos marcos hacen posible la identificación de las continuida-
des y rupturas en las cuales se inscribe el objeto abordado. Benítez da 
cuenta mediante estas propuestas de la permanencia y el cambio en 
la historia de la filosofía, es decir, nos ofrece no solamente una meto-
dología historiográfica, sino una filosofía de la historia de la filosofía 
que busca las estructuras implícitas en el devenir filosófico.

2. ¿Qué tan moderno es Suárez? 
Clasificaciones de su filosofía

La hipótesis que defenderé es la siguiente: si la vía de reflexión episte-
mológica es la avenida central de la Modernidad filosófica, entonces 
Suárez no es un autor típicamente moderno, porque aunque pueden 
encontrarse algunos aspectos de su pensamiento que podrían per-
tenecer a tal vía, la orientación general de su filosofía no lo lleva a 
transitar por esa avenida como su camino principal.

Conviene comparar varias perspectivas acerca de la orientación 
general de la filosofía suareciana. De entre una amplia variedad de 
interpretaciones, podemos distinguir tres maneras de entender el sen-
tido general de las aportaciones del jesuita:

1) Suárez no es un filósofo moderno, ni un precursor de la moder-
nidad en sentido estricto.

2) Suárez es ya un filósofo moderno, pues inaugura la modernidad.

3) Suárez es mejor entendido como un autor de transición, como 
precursor de la modernidad, pero no plenamente moderno.

Veamos algunos ejemplos de cada caso.
El Suárez pre-moderno. Algunos historiadores de la filosofía 

han considerado que Suárez es un autor escolástico completamente 
inmerso en la tradición. Se le llegó a considerar como un seguidor del 
Aquinate que no discrepaba del tomismo de manera importante. Ésta 
era la opinión de Ceferino González:
16	 Ibid., pp. 20-21. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—132—

Methodus Nº 6 (2011) Patricia Díaz Herrera

La filosofía de Suárez es la filosofía de Santo Tomás, a quien 
cita y sigue en cada página de sus obras filosóficas… [la] de-
nominación de suarismo, si se refiere a su filosofía, carece de 
fundamento, y los que lo emplean sólo podrían justificarlo de 
alguna manera llamando suarismo no a la filosofía de Suárez 
considerada en sí misma, sino con relación a ciertas opiniones 
contrarias a las de Santo Tomás, que algunos jesuitas posteriores 
a Suárez fueron añadiendo y acumulando sucesivamente17.

Y de Copleston:

Suárez se consideraba a sí mismo un seguidor de Santo Tomás; 
y los suaristas no ponen a Suárez contra Santo Tomás. Lo que 
creen es que Suárez llevó adelante y desarrolló la obra de Santo 
Tomás al edificar un sistema metafísico en profunda armonía 
con la religión cristiana18.

Quizá también podríamos incluir aquí la interpretación de José Pereira, 
para quien mucha de la terminología empleada en las Disputaciones 
Metafísicas (DM en adelante) sufrió un proceso de «anamorfosis» en la 
Modernidad por el cual el vocabulario suareciano creció hasta volverse 
ajeno a su sentido original. La anamorfosis consiste en que un término 
o idea distorsionada ocasionalmente se vuelve tan común, que la ver-
sión distorsionada parece pertenecer a la naturaleza misma de la cosa 
original. Esto explicaría, según Pereira, «why the realist Suárez is made 
out to be a crypto-idealist» por algunos intérpretes19. En todo caso, la 
filosofía del jesuita no sería realmente sino sólo aparentemente moderna, 
es decir, Suárez sería un moderno malgré lui: «It is our contention that, 
while Suárez is the consummator of Scholasticism, he is also (as anamor-
phosed) the unwitting founder of modern philosophy»20.

Actualmente hay un consenso en contra de las versiones extre-
mas de esta clasificación, puesto que sí existen diferencias importan-
tes entre el tomismo y el suarismo (v.g. la distinción entre esencia y 
existencia; el cuestionamiento del principio «todo lo que se mueve es 
movido por otro» en tanto aplicado a los seres finitos; la inclusión de 
possibilia dentro del ser real, etc.) y sí pueden señalarse aspectos en 

17	 González, C. (1886), p. 145. (Citado en: Abellán, J. L. (1986), p. 630.) 
18	 Copleston, F. (1981) vol. 3, p. 360. 
19	 Pereira, J. (2007), p. 28. Véase la discusión sobre la distinción concepto 

formal/concepto objetivo más abajo. 
20	 Pereira, op. cit., p. 178. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—133—

Methodus Nº 6 (2011)¿Qué tan moderno es Suárez?...

los que Suárez fue un innovador respecto de la tradición escolástica 
–como se señalará en el siguiente apartado.

El Suárez moderno. Diversos autores han visto en Suárez a 
uno de los fundadores de la modernidad filosófica. Las razones que 
esgrimen son variadas. Una de ellas es que las DM representaron en 
su momento un nuevo tipo de obra filosófica a través de la cual la 
metafísica gana autonomía como disciplina y deja de ser un mero 
comentario a Aristóteles. Para Étienne Gilson, por ejemplo, las DM 
son ya

…un moderno tratado filosófico, habiéndose su autor separa-
do deliberadamente de toda sujeción al texto de la Metafísica 
de Aristóteles. […] Dirigirse así por los objetos mismos de la 
metafísica y no por la letra de Aristóteles, para saber con qué 
orden y cómo hablar, equivalía a escribir sobre metafísica en vez 
de escribir sobre Aristóteles21.

José Ferrater Mora coincide con Gilson, pues afirma que Suárez «fue 
el primero en erigir un cuerpo sistemático de metafísica en una época 
en la cual las gentes parecían necesitar algo más que una serie de co-
mentarios aristotélicos, o algo más que una filosofía escéptica»22. Por 
este tipo de aportación, Suárez y otros filósofos de la Contrarrefoma

…son hasta cierto punto filósofos modernos y ello no sólo 
porque reciben la influencia de la filosofía moderna o pre-mod-
erna […], sino porque intentaron dar una respuesta a los mismos 
problemas planteados por los filósofos modernos stricto sensu23.

En el mismo tenor se encuentra la valoración que hace José Luis 
Abellán, quien afirma: «Si la Neoescolástica española influye sobre el 
pensamiento moderno, ello se debe a que esa Escolástica pertenecía 
por alguna dimensión esencial a ese pensamiento moderno»24. Lo an-
terior, según Abellán, se manifestó en el hecho de que, tanto refor-
madores como contrarreformistas, vieron la necesidad de contar con 
una metafísica que «aunque fuera una preparación para la Teología, 
no se subordinase a ésta en el sentido tradicional»25.

21	 Gilson, E. (1951), p. 132. (Citado en: Rábade, S. (1997), p. 53).
22	 Ferrater Mora, J. (1955), p. 156, citado en: Rábade, ibid.
23	 Loc. cit. 
24	 Abellán, op. cit., p. 632. 
25	 Loc. cit. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—134—

Methodus Nº 6 (2011) Patricia Díaz Herrera

Asimismo, se ha considerado que Suárez es un filósofo moderno 
por sus contribuciones a la filosofía del derecho y la filosofía política. Para 
Enrique Dussel, la modernidad de Suárez radica en la claridad con que ar-
ticuló la idea de que el origen del ejercicio legítimo del poder es el consen-
so del pueblo. Según Suárez, la comunidad política es la depositaria natu-
ral de la soberanía –cuyo último fundamento está en Dios– y ella puede 
transferirla a un rey u otro tipo de gobernante a través de un pacto. Pero 
tal concesión es condicionada al consenso de la comunidad, no se trata 
de una concesión absoluta, natural o por institución divina. La concesión 
de la soberanía puede ser revocada cuando el monarca hace mal uso de 
su poder, como en el caso de una tiranía. La comunidad puede defenderse 
legítimamente y recuperar el poder deponiendo al tirano. Así, «Suárez es 
maestro de filosofía política moderna europea, y con mucho mayor clari-
dad que Hobbes y posteriormente Hume (sic) expone una teoría política 
que tendrá vigencia en América hispánica hasta el siglo XIX…»26.

Sobre este mismo asunto, Antonio López Molina escribe:

La especulación política de Suárez en torno a las leyes civiles 
o positivas es de una riqueza y modernidad todavía hoy muy 
apreciables. […] Aunque Suárez no haya alcanzado a especificar 
todas las condiciones y exigencias que hoy demandamos al es-
tado de derecho… no parece dudoso que su doctrina… reviste 
un indudable valor de modernidad que moverá las conciencias 
de su tiempo y posteriores…27.

Pasemos a otra de las razones por las cuales se ha considerado que 
Suárez es moderno: se trata de un tema central en su filosofía, a saber, 
la distinción escolástica entre concepto formal y concepto objetivo, la 
cual parecería ser antecedente de la distinción cartesiana entre realidad 
formal y realidad objetiva28. El concepto formal (CF en adelante) es 
el acto psicológico o el «verbo con que el entendimiento concibe una 
cosa o una razón común»29. Es concepto en el sentido de que la mente 

26	 Dussel, E. (2005), p. 58. Quizá debió decir «Locke» en vez de «Hume»; Dussel 
se refiere más adelante a la filosofía política de Hobbes y Locke solamente. 

27	 López Molina, A. (2003), pp. 332-333.
28	 Para una historia detallada de la distinción entre concepto formal y 

concepto objetivo, véase Forlivesi (2002). 
29	 «…conceptus formalis dicitur actus ipse, seu (quod idem est) verbum quo 

intellectus rem aliquam seu communem rationem concipit; qui dicitur 
conceptus, quia est veluti proles mentis; formalis autem appellatur, vel 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—135—

Methodus Nº 6 (2011)¿Qué tan moderno es Suárez?...

lo concibe. Es formal ya sea porque es (a) «la última forma de la men-
te», es decir, el final del proceso de conocimiento que dota de forma a 
la mente como lo hace cualquier otra forma aplicada a un sujeto (su-
biectum); o bien porque (b) «representa formalmente al entendimiento 
la cosa conocida» o porque (c) «es el término formal e intrínseco de 
la concepción mental», es decir, es una cualidad inherente a la mente.

El concepto objetivo (CO en adelante) es «la cosa o razón que, 
propia e inmediatamente, se conoce o representa por medio del con-
cepto formal»30. Al conocer a un hombre, el acto realizado en la men-
te es el CF. El hombre conocido y representado en ese acto es el CO. 
El CO es el «objeto y materia» al cual se aplica el CF, es decir, es lo 
que buscamos conocer por medio del CF, aquello a lo cual «tiende 
directamente toda la penetración de nuestra mente»31.

Se ha afirmado que esta distinción implica que, en la epistemología 
del jesuita, el objeto inmediato del conocimiento es una realidad mental, 
ya sea porque el CO es considerado una entidad mental, ya sea porque 
conocemos el CO a través del CF. Y si lo único inmediatamente accesible al 
intelecto son entidades mentales, esto querría decir que Suárez sería un ini-
ciador del ideísmo32. Me referiré a estas cuestiones en el siguiente párrafo.

quia est ultima forma mentis, vel quia formaliter repraesentat menti rem 
cognitam, vel quia revera est intrinsecus et formalis terminus conceptionis 
mentalis…» (DM 2, 1, 1) Citaré la traducción al español de la siguiente 
edición: Suárez. F. (1966), vol. I, p. 361. 

30	 «Conceptus obiectivus dicitur res illa, vel ratio, quae proprie et immediate 
per conceptum formalem cognoscitur seu repraesentatur…» (DM 2, 1, 1). 

31	 «…ideo recte dicitur obiectivus quia non est conceptus ut forma intrinsece 
terminans coceptionem, sed ut obiectum et materia circa quam versatur 
formalis conceptio, et ad quam mentis acies directe tendit…» (Ibid.) 

32	 Por ejemplo, uno de los sentidos en que T. Cronin, entre otros autores, 
interpreta la noción de CO es el de una entidad mental, una representación 
de lo externo a la mente. (Cf. Cronin, (1966), 88). Véanse al respecto las 
objeciones de Gracia (1991b), pp. 296-299. Como atinadamente me hizo 
notar el árbitro anónimo, Suárez conocía bien las escuelas nominalistas 
y escotistas, que se caracterizan por tener elementos fuertemente ideístas. 
Ambas corrientes son tan medievales como el tomismo. Así que no podría 
argumentarse simplemente que, en la medida en que Suárez se apartara del 
tomismo y abrazara el ideísmo, sería un moderno o un autor de transición. 
Me defenderé de esta objeción agregando que no pienso que un autor sea 
moderno por el mero hecho de ser ideísta; lo que afirmo es que un autor 
podrá ser considerado como un moderno si posee varios de los rasgos propios 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—136—

Methodus Nº 6 (2011) Patricia Díaz Herrera

El Suárez de transición. Quienes siguen esta línea interpreta-
tiva estarían de acuerdo en que Suárez hizo aportaciones originales 
que resultaron innovadoras. Sin embargo, distinguirían entre ser un 
pre‑cursor de la modernidad y ser su fundador o ser un filósofo in-
equívocamente moderno33. Acerca del lugar de Suárez en la historia 
de la filosofía, Jorge Gracia nos dice:

Some historians locate him firmly in the medieval tradition claim-
ing that he should be considered as perhaps the last world-class 
figure of that tradition (…) Others, however, see Suárez as a pre-
cursor of modern philosophy. Both opinions contain some truth34.

En cuanto a la distinción entre CO y CF, Gracia ha argumentado que 
Suárez no da el paso hacia el denominado «mentalismo» –en otros 
términos, al «ideísmo»– ni que formó parte del proceso por el cual el 
objeto de la metafísica pasó de ser la realidad externa a ser nuestros 
conceptos acerca de lo real. Más bien, el Doctor Eximio continúa en 
la tradición realista con respecto a la naturaleza de la metafísica y de 
su objeto35.

Suárez no da el paso hacia el ideísmo por lo siguiente: no debe 
confundirse la noción de CO con la de idea o representación pues el 
CO es un concepto sólo en sentido derivativo o extrínseco, por su 

de la vía epistemológica –particularmente, si privilegia la epistemología sobre 
la ontología y si admite la homogeneidad del mundo físico. 

33	 Véase, por ejemplo, la valoración de López Molina: «Se trata de filosofar 
con el interés de solucionar problemas fundamentalmente teológicos, 
si bien su propia construcción filosófica rebasa con mucho ese interés 
esencial. [...] Suárez se nos presenta como un filósofo escolástico. Fue 
el último gran pensador de la Escuela. […] En el pensamiento de Suárez 
se establece claramente el tránsito de la filosofía medieval a la filosofía 
moderna». (López Molina, op. cit., pp. 267-268.) 

34	 Gracia, (2003), p. 205. Encontramos la misma valoración en Gracia 
(1991a), p. 264: «His overall aims and views go back to the Middle Ages, 
but some of his procedures point toward the future. He should be seen 
both as a medieval theologian and a modern philosopher» (mis cursivas). 

35	 Gracia resume su tesis como sigue: «…a la vista de la ontología 
suareciana sobre los conceptos objetivos, de su concepción del ser posible 
como real y de su uso del concepto formal, no tiene sentido interpretar su 
metafísica mentalistamente o como un paso en dirección al mentalismo. 
En efecto, la concepción de la metafísica de Suárez sigue la tradición 
medieval aristotélica del realismo, y se opone al mentalismo metafísico 
que caracteriza la filosofía moderna.» (Gracia (1998), p. 122) 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—137—

Methodus Nº 6 (2011)¿Qué tan moderno es Suárez?...

relación con el CF36. El CO puede ser una cosa particular indepen-
diente de la mente (v.g. esta rosa), o una «razón común», i.e. un uni-
versal que es ejemplificado por cosas particulares (v.g. la blancura), o 
incluso un ente de razón que sólo existe en la mente (v.g. negaciones, 
privaciones o relaciones), pero que también puede llegar a ser objeto 
de nuestra atención (v.g. una privación como la ceguera). Pero el CO 
no puede ser reducido a una de estas opciones con exclusión de las 
demás. Es decir, un CO puede ser un particular, un universal o un 
ente de razón. En cualquiera de estos casos, se trata de aquello que es 
representado, la cosa significada (res significata) por el CF37. Por otra 
parte, el CF no es aquello que conocemos (el objeto de conocimiento) 
sino el acto por medio del cual (id quo) conocemos. Y, como seña-
la Pereira, «there is a difference between knowing through concepts 
(realism) and knowing concepts (idealism)»38.

3. ¿Qué es un autor de transición? 
Consideraciones finales

La tercera alternativa de clasificación me parece la más adecuada. 
Aunque sería importante esclarecer qué entiende por «modernidad» 
cada uno de los autores mencionados cuando evalúa el pensamiento 
de Suárez, tal labor excedería los límites de este trabajo.
Es posible justificar la alternativa elegida apelando a los dos marcos 
teóricos propuestos por Benítez. En primer lugar, si el Renacimiento 
es un periodo más crítico que sistemático, entonces el estilo filosófico 
de Suárez no es típicamente renacentista. Aunque el humanismo sí 
tuvo influencia en su formación, no hay que olvidar que se inscribe en 
el contexto de la Contrarreforma. Las DM proceden metódicamente 
y ofrecen una visión de conjunto sobre todos los temas metafísicos 
heredados de la escolástica tradicional39. Suárez emite su veredicto 

36	 Cf. Gracia, (2003), p. 206. Sobre este tema, es indispensable mencionar 
el debate Wells-Gracia, resumido en Forlivesi (2002), pp. 14-15. Forlivesi 
argumenta que, en realidad, Suárez da material para sostener ambas 
interpretaciones, es decir, tanto la caracterización mentalista del CO 
(Wells) como la realista (Gracia). 

37	 (DM 29, 3, 34).Véase Gracia (1991b), p. 299 y (2003), p. 206. 
38	 Pereira, op. cit., p. 30. 
39	 Una opinión opuesta sería la de Heidegger, para quien la sistematicidad 

de Suárez es, precisamente, la marca de su modernidad: «It is Suárez 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—138—

Methodus Nº 6 (2011) Patricia Díaz Herrera

acerca de ellos luego de un prolijo examen de cada opinión recibida, 
pero no siempre está en desacuerdo con los resultados de sus antece-
sores. No es su intención empezar de cero poniendo en cuestión los 
conceptos clave de la escolástica ni tampoco, al parecer, proponer 
una definición radicalmente nueva de la metafísica –por lo que no 
podría decirse que comparte el espíritu crítico renacentista, al menos 
en cuanto a esta cuestión se refiere. En apoyo de esta última afirma-
ción, daré el siguiente ejemplo: se ha cuestionado la perspectiva de 
Gilson acerca de la naturaleza de la metafísica y su objeto en Suárez. 
En la segunda sección mencioné que, según Gilson, con Suárez la 
metafísica gana autonomía. Gilson sostiene, además, que la perspec-
tiva suareciana tuvo un papel decisivo en el proceso de generar una 
ontología pura enfocada en el ens qua ens, visto como una abstrac-
ción libre de compromiso con los entes actualmente existentes40. Esto 
se debe a que, según Gilson, para Suárez ser es un concepto que no 
expresa conexión con la existencia en acto, es decir, un concepto que 
en última instancia se reduce a un objeto del pensamiento. Y por ello, 
la metafísica «se convierte en el desarrollo de deducciones que parten 
de tal ratio y se traduce en un cuerpo de proposiciones concebidas 
como justificables analíticamente»41.

Contra Gilson, Marco Forlivesi ha presentado algunas razones 
por las cuales esta interpretación de la naturaleza de la metafísica 
suareciana no es apropiada42. Aunque Forlivesi no emplea el término 

who for the first time systematized medieval philosophy and above all 
ontology. [...] The basic book of antiquity, Aristotle’s Metaphysics, is 
not a coherent work, being without a systematic structure. Suárez saw 
this and tried to make up for this lack [...] by putting the ontological 
problems in a systematic form for the first time, a form which determined 
a classification of metaphysics that lasted through the subsequent 
centuries down to Hegel». (Heidegger (1982), p. 80) Sin embargo, como 
mencionaré más adelante, esta aportación puede verse como propia de la 
vía ontológica, no de la epistemológica. 

40	 Cf. Gilson (1951), cap. V: «En los orígenes de la ontología». 
41	 Forlivesi (2005), p. 559. 
42	 Forlivesi examina varias nociones de ontología y onto-teología aplicadas 

usualmente por diversos especialistas en Suárez. Concluye que ninguna 
de ellas «describe la metafísica suareciana correctamente» (Forlivesi 
(2005), p. 585). Incluye en su bibliografía a otros autores que sostienen 
tesis similares a la suya, es decir, que niegan que Suárez haya inspirado 
una ontología pura. En mi opinión, esta conclusión bien puede emplearse 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—139—

Methodus Nº 6 (2011)¿Qué tan moderno es Suárez?...

‘anacrónico’, me parece que una de las consecuencias de su argumen-
tación es, precisamente, que clasificar la metafísica de Suárez como 
una «ontología pura» o afirmar que refundó la metafísica como on-
tología, es un anacronismo. Debido a que la investigación sobre el ser 
en cuanto ser y sus propiedades trascendentales no agota el campo 
de estudio de la metafísica suareciana, y a que tampoco resulta sen-
cillo etiquetarla como una «onto-teología» sin más, Forlivesi propo-
ne clasificarla como una «ontología impura», a falta de una mejor 
categoría historiográfica. Independientemente de que esté o no en lo 
correcto acerca de cuáles sean la definición y el verdadero objeto de 
estudio de la metafísica suareciana, pienso que Forlivesi tiene razón 
respecto de que no es adecuado atribuir a Suárez la intención de sus-
tituir la metafísica escolástica por una ontología pura –aunque no sea 
sino por el hecho de que Suárez nunca empleó el término ‘ontología’, 
acuñado casi diez años después de la primera edición de las DM.

En segundo lugar, dado que la modernidad filosófica se carac-
teriza por la vía de reflexión epistemológica, Suárez no es un autor 
plenamente moderno: no da el giro hacia el ideísmo, como se dijo 
más arriba43. Es un realista, no se cuestiona la posibilidad de con-
ocer esencias de objetos independientes de la mente. Su ontología 
no contempla el principio de homogeneidad del mundo físico. Sus 
innovaciones metafísicas se sitúan, más bien, en la vía de reflexión 
ontológica. En este sentido, no puede decirse que Suárez buscara dar 
respuesta a los mismos problemas planteados por los filósofos mod-
ernos, contra lo que diría Ferrater Mora. El caso de Suárez sería un 
ejemplo, pues, de cómo varias vías de reflexión pueden coexistir en 
un mismo periodo.

Para concluir, ¿qué es un autor de transición? ¿Tendríamos que 
decir que Suárez es, simultáneamente, un teólogo medieval y un filó-
sofo moderno? Basándonos en las vías reflexivas, uno de los sentidos 
en que puede entenderse esa categoría historiográfica es el siguiente: 
un tipo de autor de transición es aquel que no toma de lleno la vía 

como otra de las razones para sostener que el pensamiento de Suárez no 
es completamente moderno. 

43	 Además, Suárez no pertenece a la vía epistemológica porque no le interesaron 
primordialmente los temas epistemológicos, sino los metafísicos. Resulta 
sintomático que Cassirer no lo mencione en absoluto en su primer tomo de 
El Problema del Conocimiento. Véase Cassirer (1953), vol. I. 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—140—

Methodus Nº 6 (2011) Patricia Díaz Herrera

principal que inauguran o siguen sus contemporáneos y que sintetiza 
el espíritu de su época, aunque quizá se aventure en varios momen-
tos por ella. Me parece más natural y comprensible afirmar esto de 
Suárez que decir que fue, al mismo tiempo, un teólogo medieval y 
un filósofo moderno. Esta última caracterización nos dejaría con la 
sensación de una mezcla imposible, como agua y aceite. En cambio, 
podemos establecer una analogía entre la caracterización a través de 
las vías reflexivas y dos franjas contiguas de distinto color en una 
pintura. En ciertas zonas los colores se distinguirán fácilmente, pero 
ahí donde las franjas entran en contacto, los colores se combinan y 
los límites se difuminan un tanto.

En suma, ¿por qué Suárez es un autor de transición? Porque su 
proyecto no avanzaba por la vía que los modernos prefirieron, sino 
por una vía paralela que continuó estando abierta, pero que a la vez 
comenzó a ser menos transitada en ese momento.

Bibliografía

Abellán, J. L. (1986) Historia crítica del pensamiento español. Madrid: 
Espasa-Calpe, 2ª ed., t. II: «La Edad de Oro».

Benítez, Laura (1987) «Consideraciones metodológicas en torno a 
la historia de la filosofía en el Renacimiento». En: Benítez, L. 
coord. Historia de la filosofía. Antologías para la actualización 
de los profesores de enseñanza media superior. México: UNAM/
Porrúa, pp. 11-15.

_____(1988) «Reflexiones en torno a la metodología de la historia 
de la filosofía». Diánoia, 34. México: UNAM/IIF, pp. 181-194.

_____(1992) «Sistematicidad en René Descartes». En: Benítez, L. y 
Robles, J.A., comps. Filosofía y Sistema. México: UNAM/IIF, pp. 
41-51.

_____y Robles, J.A. (1994) «La vía de las ideas.» En: Olaso, Ezequiel 
de, ed. Enciclopedia Iberoamericana de filosofía, t. VI. Madrid: 
Trotta, pp. 111-132.

_____(2003) «La filosofía moderna y el siglo XXI.» En: Vargas, 
Gabriel, coord. Día Internacional de la Filosofía. México: 
Asociación Filosófica de México, pp. 93-100.

_____(2004) Descartes y el conocimiento del mundo natural. México: 
Porrúa.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—141—

Methodus Nº 6 (2011)¿Qué tan moderno es Suárez?...

_____(2007) «La nueva ontología tras la filosofía natural de Newton-
Clarke». En: Hurtado, G. y Nudler, O. comps. El mobiliario del 
mundo. Ensayos de ontología y metafísica. México: UNAM/IIF, pp. 
121-138.

_____(2008) «Mecanicismo y maquinismo en René Descartes». En: 
Benítez, L. y Robles, J.A., coords. Mecanicismo y modernidad. 
México: Universidad del Claustro de Sor Juana, pp. 93-103.

Cassirer, Ernst (1953). El problema del conocimiento en la filosofía y en 
la ciencia modernas, vol. I. México: Fondo de Cultura Económica.

Copleston, Frederick (1981). Historia de la filosofía, vol. 3: «De 
Ockham a Suárez». 4ª ed. Barcelona: Ariel.

Cronin, Timothy (1966). Objective Being in Descartes and Suárez. 
Rome: Gregorian University Press (reimp. NY: Garland, 1987).

Dussel, Enrique (2005). «Origen de la filosofía política: Las Casas, Vitoria 
y Suárez (1514-1617)». Caribbean Studies, vol. 33, no. 2, pp. 35-80.

Ferrater Mora, José (1955) Cuestiones disputadas: Ensayos de 
filosofía, Madrid: Revista de Occidente.

Forlivesi, Marco (2002). «La distinction entre concept formel et 
concept objectif: Suárez, Pasqualigo, Mastri». Les études 
philosophiques, vol. 1, no. 60, pp. 3-30.

_____(2005) «Impure Ontology. The Nature of Metaphysics and Its 
Object in Francisco Suárez‘s Texts». Quaestio, 5, pp. 559-586.

Gilson, Étienne (1951) El ser y la esencia. Trad. L. Sesma. Buenos 
Aires: Emecé.

González, Ceferino (1886) Historia de la Filosofía, vol. IV. Madrid: 
Agustín Jubera editor.

Gracia, Jorge J. E. (1991a) «Francisco Suárez: The Man in History». The 
American Catholic Philosophical Quarterly, 65-3, pp. 259-266.

_____(1991b) «Suárez‘s Conception of Metaphysics: A Step in the 
Direction of Mentalism?» The American Catholic Philosophical 
Quarterly, 65-3, pp. 287-310.

_____(1998) «Suárez», en Gracia, J., ed. Concepciones de la metafísica. 
Enciclopedia Iberoamericana de Filosofía, vol. 17. Madrid: 
Trotta, pp. 101-124.

_____(2003) «Suárez’s Metaphysical Disputations: From the Middle 
Ages to Modernity», en: Gracia, J. et al., eds. The Classics of 

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125


—142—

Methodus Nº 6 (2011) Patricia Díaz Herrera

Western Philosophy. Oxford: Blackwell, pp. 204-209.

Heidegger, Martin. (1982) The Basic Problems of Phenomenology. 
Translation, Introduction, and Lexicon by Albert Hofstadter. 
Bloomington: Indiana University Press.

López Molina, Antonio (2003) «Francisco Suárez: metafísica y libertad 
en la polémica «De auxiliis».» En: Maceiras Fafián, M., ed. Pen-
samiento filosófico español, vol. I. Madrid: Síntesis, pp. 267-335.

Pereira, José (2007) Suárez. Between Scholasticism and Modernity. 
Milwaukee: Marquette University Press.

Rábade, Sergio (1997). Francisco Suárez (1548-1617). Madrid: Edi-
ciones del Orto.

Suárez, Francisco (1960) Disputaciones Metafísicas, vol. I. Edición 
bilingüe, trad. S. Rábade, S. Caballero y A. Puigcerver. Madrid: 
Gredos.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

