Methodus N° 6 (2011) pp. 125 - 142

¢{QUE TAN MODERNO ES SUAREZ?
UNA APLICACION DE LAS VIAS DE REFLEXION FILOSOFICA

Patricia Diaz Herrera
(Universidad Auténoma de la Ciudad de México)
pdh710@gmail.com

Para Laura Benitez, con agradecimiento y afecto.

ABSTRACT

In this paper I argue for a certain historiographical classification of
Francisco Sudrez’s philosophy. Sudrez (1548-1617) is neither a medie-
val author nor the first modern philosopher, but a transitional figu-
re. In order to justify this classification, I apply Laura Benitez’s view
concerning philosophical styles, predominant in a given period. In the
first section I present Benitez’s historiographical theory. In the second
section I distinguish several opposing views on Sudrez’s thought. In the
third section I argue that Sudrez is better considered as a transitional
figure because early modern philosophers tend to be idealists and are
interested on epistemological issues, but Sudrez does not really endor-
se an idealist epistemology and his main interests are metaphysical
rather than epistemological.

Keywords: Francisco Sudrez, historiographical categories,
modernity.

RESUMEN

En el presente articulo argumento a favor de una determinada cla-
sificacion historiogrifica de la filosofia de Francisco Sudrez. Sudrez
(1548-1617), no es ni un autor medieval, ni el primer filésofo mo-
derno, sino una figura transicional. A fin de justificar dicha clasifica-
cién, hago uso de la teoria de Laura Benitez concerniente a los estilos
filosoficos predominantes en un determinado periodo. En la primera
seccion, presento la teoria historiografica de Benitez. En la segunda,
considero diversas visiones opuestas del pensamiento de Sudrez. En la
tercera seccion sostengo que Sudrez debe ser considerado como una
figura de transicion dado que los fildsofos de la temprana modernidad
tienden a ser idealistas y a centrar su interés en cuestiones epistemold-
gicas. Sudrez, en cambio, no sostiene una epistemologia idealista y su
interés fundamental es metafisico en lugar de epistemoldgico.

Palabras clave: Francisco Sudrez, categorias historiografi-
cas, modernidad.

_125_

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

Methodus N° 6 (2011) Patricia Diaz Herrera

EL OBJETIVO DE ESTE ENSAYO es justificar cierta clasificacion histo-
riografica de la filosofia del jesuita Francisco Suarez (1548-1617)
empleando el marco teérico propuesto por Laura Benitez Grobet
para hacer historia de la filosofia, i.e. las vias de reflexion filosofica'.
El ensayo estd dividido en tres secciones. En el primer apartado,
presento una sintesis de las tesis metodoldgicas que Benitez ha de-
sarrollado. En el segundo apartado, expongo varias clasificaciones
incompatibles de la filosofia de Sudrez. Hay quienes lo consideran
el altimo gran escolastico y sostienen que su concepcion de la me-
tafisica es atin medieval, mientras que otros lo consideran, por dife-
rentes razones, uno de los iniciadores de la filosofia moderna. Otros
mas, lo califican de autor de transicion. En el tercer apartado adop-
taré esta ultima caracterizacion y daré razones para ello. Asimismo,
trataré la siguiente cuestion: ¢Qué queremos decir exactamente al
emplear la categoria historiografica de «autor de transicion»? ¢Se
trata de una especie de «esquizofrenia» por la cual se yuxtaponen
en un mismo autor tesis contradictorias o tradiciones incompati-
bles entre si? Las vias de reflexion filosofica permiten articular una
explicacion coherente de la filosofia suareciana, que nos ayude a
comprenderla en su complejidad.

1. LAS PROPUESTAS METODOLOGICAS DE BENITEZ.
LAS viAS REFLEXIVAS

Entre las contribuciones que Laura Benitez ha hecho a la historia
de la filosofia destacan varias propuestas sobre la metodologia de
esta disciplina. Benitez no se ha conformado con retomar y aplicar
principios heuristicos encontrados en otros autores, sino que ha de-
sarrollado una vision original, las denominadas vias reflexivas. Antes
de presentar su propuesta, clasificaré varias tesis metodologicas en-
contradas en diversos escritos de Benitez en dos grandes grupos:

! Una version anterior de este texto fue leida en la serie de conferencias

«Homenaje a Laura Benitez Grobet. Citedra Dr. Ezequiel A. Chavez»,
organizadas por el Departamento de Filosofia de la Universidad
Auténoma de Aguascalientes y el Instituto de Investigaciones Filosoficas—
UNAM (7 de septiembre de 2009). Agradezco los comentarios que en esa
ocasién me hicieron tanto Laura Benitez como José Antonio Robles, asi
como las correcciones y sugerencias bibliograficas del arbitro anénimo
que reviso este ensayo. Los errores que persisten son responsabilidad mia.

—I26—

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

¢Qué tan moderno es Sudrez?... Methodus N° 6 (2011)

(1) Tesis acerca de la naturaleza del objeto de estudio en general,
ya sea tal objeto el pensamiento de determinado autor del pasa-
do, la filosofia de cierta escuela o de cierto periodo.

(2) Tesis relacionadas con el repertorio de estrategias disponibles
para que el historiador de la filosofia se aproxime a su objeto
de estudio.

Considero que son ejemplos del primer tipo de propuesta tanto la dis-
tincion entre periodos criticos o problematicos y periodos sistematicos
o metddicos?, como las vias reflexivas®. Ejemplos del segundo tipo de
propuesta son el pluralismo metodoldgico, que reconoce las aporta-
ciones tanto de la reconstruccion histérica como de la reconstruccion
analitica del pensamiento de autores del pasado*; la explicacion ge-
nética de los conceptos filosoficos y la comprension de las teorias en
contexto’. Presentaré con detalle solamente las tesis del primer tipo.

Antes de proponer sus vias reflexivas, Benitez habia empleado
la distincion periodo problemdticolperiodo sistemdtico como marco
tedrico para orientar el quehacer del historiador®. Este marco tiene
como nucleo lo que Benitez denomina una guia racional, es decir,
una concepcion de la naturaleza de la filosofia. Nuestra concepcion
general de lo filoséfico nos permite «seleccionar problemas y ubicar
tematicas, esto es, ordenar y valorar el caudal filoséfico»”. La guia ra-
cional no contamina de subjetividad, en sentido negativo, la labor del
historiador, sino que da «unidad y sentido» a los datos dispersos «en
funcién de nuestros intereses, problemas y necesidades actuales»®. La
guia racional no deforma necesariamente a los autores estudiados
«si se hace explicita y se muestran con claridad sus limitaciones y
ventajas»’. En suma, nos da pautas para constituir al objeto de estu-
dio, el cual no esta dado por completo.

2 Benitez, L. (1994)

3 Benitez, L. (1994),

4 Benitez, L. (1988).

5 Benitez, L. y Robles, J. A. (1994), Benitez, L. (2003), Benitez, L. y Robles,
J. A. (2008), entre otros.

¢ Benitez, L. (1987), (1988) y (1992).

7 Benitez, L. (1988), p. 191.

8 Op. cit., p. 192.

Loc. cit.

1992).

v (
(2004) y (2007).

_127_

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

Methodus N° 6 (2011) Patricia Diaz Herrera

Segun esta guia racional, existen dos caracteristicas presentes en
toda filosofia: la de ser una reflexién metddica (sistematica) y la de adop-
tar alguna version de la funcion critica (problematica). Como parte de
su aspecto metddico, el discurso filosofico debe exhibir definiciones pre-
cisas, argumentacion consistente, un marco tedrico y coherencia interna.
La funcién critica incluye la revision de principios recibidos, la elimina-
cion de prejuicios, la pregunta sobre los limites o alcances del conoci-
miento y el cuestionamiento sobre la solidez de la argumentacion. El as-
pecto metddico puede verse como la parte constructiva de una filosofia,
mientras que el aspecto critico seria su parte destructiva. De acuerdo con
esta perspectiva, algunos filésofos ponen mayor énfasis en la parte cons-
tructiva que en la destructiva, o viceversa. Sin embargo, dado que las dos
caracteristicas son condiciones necesarias del filosofar, nunca se encon-
trard un filésofo que sea exclusivamente destructivo o constructivo.

Es posible aplicar esta caracterizacion de la filosofia como he-
rramienta para comprender la historia de la disciplina, como una
clave interpretativa para organizar, jerarquizar y dar sentido al mate-
rial historico. Asi como hay fil6sofos que son mds criticos que cons-
tructivos, también existen periodos filos6ficos con mayor tendencia
a cuestionar el saber recibido que a consolidar un sistema. Pero esto
no significa que sea posible hallar periodos criticos y periodos siste-
maticos en forma pura. La distincion entre periodos establece tipos
ideales. Un periodo determinado se acercara mas o menos a alguno
de estos tipos ideales, pero siempre podran encontrarse contraejem-
plos, es decir, autores pertenecientes al periodo estudiado que no se
ajustan a la tendencia principal. A decir de Benitez,

...ambas formas del despliegue de la actividad filoséfica, que se
manifiestan alternativamente en los periodos problematizadores
o sistematizadores, tienen como producciones la misma impor-
tancia, de modo que yo reconoceria una mutua condicionalidad
entre ellas [...] en lo que entendemos como un periodo prefe-
rentemente problematizador no falta nunca la labor sistemdtica
aun cuando no se tenga por meta expresa la elaboraciéon de un
sistema, al paso que en las etapas eminentemente sistematizado-
ras se dan planteamientos problematicos!’.

Este marco tedrico reflejaba ya la preocupacion de Benitez por hacer
notar que (a) no debemos ignorar los matices respecto a la clasifica-

10 Benitez, L. (1987), p. 14.

—I128—

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

¢Qué tan moderno es Sudrez?... Methodus N° 6 (2011)

cién historiografica de un autor, pues su pensamiento puede contener
aspectos criticos y metddicos; y (b) que tampoco debemos considerar
al paso de un periodo a otro como una ruptura radical, sino como una
serie de transformaciones graduales, puesto que una misma época po-
dria contener tanto planteamientos constructivos como destructivos.

En escritos mas recientes, Benitez desarrolla y aplica el marco
teérico de las vias de reflexion filosofica para dar respuestas a tales
preocupaciones. Una via reflexiva es definida como «un estilo de pen-
samiento que varias escuelas y autores sustentan, incluso en distintos
momentos historicos, con base en una serie de supuestos fundamen-
tales compartidos»'!. Una via reflexiva incluye tnicamente las ten-
dencias mas generales de diversas escuelas, a manera de tradiciones
amplias. Los representantes de cierta via tienen en comun varias tesis
ontoldgicas y epistemologicas basicas.

Dentro de esta perspectiva, el cambio de un periodo a otro se
origina porque determinada via reflexiva predominante en cierta
etapa «empieza a percibirse como un modelo teérico con carencias,
sobre todo en el ambito de la explicacion»!2. Pero la transformacién
se da poco a poco, sin que se cancelen abruptamente los temas o
métodos anteriores. Es decir, la via antigua se angosta a la par que la
nueva via se va ensanchando y mas autores transitan por ella.

Benitez identifica cuatro vias reflexivas principales: la via de re-
flexion ontoldgica (propia de la filosofia antigua y medieval); la epis-
temoldgica (originada en el Renacimiento y consolidada en la moder-
nidad temprana); la critica (ubicada entre la segunda mitad del siglo
XVII 'y que se consolida en la Ilustracion) y la meta-metodoldgica (que
abarca desde de fines del XIX hasta el XX)". Resumiré las tesis que,
de acuerdo con Benitez, caracterizan a las vias ontoldgica y epistemo-
légica solamente, por ser las indispensables para mi argumentacion'.

1) Via de reflexion ontoldgica:
a) Ontologia: El mundo es finito y formado por multiples sustan-

cias heterogéneas, con esencias y grados de ser diferentes —el
ser humano es una mds entre esas sustancias. Para cada tipo de

—_

! Benitez, L. (2004), p.5.
12 QOp. cit., p. 4.

3 Ibid., p. 6 y ss.

4 Cf. ibid., pp. 8-15.

—-

—

_129_

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

Methodus N° 6 (2011) Patricia Diaz Herrera

sustancia existe un tipo de legalidad diferente: los principios y
propiedades de la region sublunar son diferentes de los de la
region supralunar del cosmos.

b) Epistemologia: Realismo —el mundo estd dado y es en principio
cognoscible. El alma es pasiva y se activa ante los objetos exter-
nos gracias a la sensacion. El objeto dltimo de conocimiento son
las propiedades esenciales de las sustancias, propiedades que
abstraemos a partir de los datos de la sensopercepcion. La con-
fianza en la experiencia cotidiana genera explicaciones basadas
en los hechos del sentido comun.

2) Via de reflexion epistemologica:

a) Ontologia: El mundo fisico es homogéneo: todos los seres fisi-
cos son reducibles a un solo tipo de sustancia, la materia. El me-
canicismo asumira este principio y propondrd que el universo
homogéneo opera siempre bajo las mismas leyes. Asimismo, el
ser humano se diferencia del entorno: la mente o el sujeto es una
realidad independiente del mundo externo, la tnica sustancia
diferente del resto del mundo natural.

b) Epistemologia: Ideismo —el objeto inmediato de nuestro cono-
cimiento no es el objeto externo sino la idea. Se cuestiona la
posibilidad de conocer las esencias, la validez del sentido comun
y de la mera especulacion racional. Por este cuestionamiento,
resulta indispensable establecer el verdadero alcance y los limi-
tes de la razon humana. El foco de la investigacion cambia hacia
las operaciones de la mente, sus contenidos y estructuras. Para
conocer el mundo debemos comenzar por un método que elimi-
ne los errores comunes de la sensibilidad y el entendimiento y
nos conduzca a la evidencia empirica o racional.

Lo que resulta mds atractivo de este marco tedrico en vista de mi
hip6tesis sobre Sudrez es que ninguna via se cancela totalmente, sino
que continua abierta: «...cabe esperar que, al no ser excluyentes del
todo, junto a la via mds transitada existan vias alternativas en un
mismo momento historico, por lo cual un mismo autor puede tran-
sitar por varias de ellas»'. Las vias no son estructuras estaticas, sino
«rieles orientadores» y tampoco son «meras reliquias arqueoldgicas

15 1bid., p. 5. Mis cursivas.

_130_

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

¢Qué tan moderno es Sudrez?... Methodus N° 6 (2011)

pues, una vez abiertas, ademds de sus multiples conexiones, son usa-
das y reutilizadas» hasta nuestros dias’s.

Los marcos tedricos hasta aqui expuestos comparten la vision
de que el discurso filoséfico y las etapas historicas de la filosofia son
objetos de estudio complejos, multidimensionales y multidirecciona-
les. Ambos marcos hacen posible la identificacién de las continuida-
des y rupturas en las cuales se inscribe el objeto abordado. Benitez da
cuenta mediante estas propuestas de la permanencia y el cambio en
la historia de la filosofia, es decir, nos ofrece no solamente una meto-
dologia historiografica, sino una filosofia de la historia de la filosofia
que busca las estructuras implicitas en el devenir filosofico.

2. ¢QUE TAN MODERNO ES SUAREZ?
CLASIFICACIONES DE SU FILOSOF{A

La hipotesis que defenderé es la siguiente: si la via de reflexion episte-
mologica es la avenida central de la Modernidad filoséfica, entonces
Sudrez no es un autor tipicamente moderno, porque aunque pueden
encontrarse algunos aspectos de su pensamiento que podrian per-
tenecer a tal via, la orientacion general de su filosofia no lo lleva a
transitar por esa avenida como su camino principal.

Conviene comparar varias perspectivas acerca de la orientacién
general de la filosofia suareciana. De entre una amplia variedad de
interpretaciones, podemos distinguir tres maneras de entender el sen-
tido general de las aportaciones del jesuita:

1) Sudrez no es un filésofo moderno, ni un precursor de la moder-
nidad en sentido estricto.

2) Sudrez es ya un filésofo moderno, pues inaugura la modernidad.

3) Sudrez es mejor entendido como un autor de transicion, como
precursor de la modernidad, pero no plenamente moderno.
Veamos algunos ejemplos de cada caso.

El Sudrez pre-moderno. Algunos historiadores de la filosofia
han considerado que Sudrez es un autor escolastico completamente
inmerso en la tradicion. Se le llego a considerar como un seguidor del
Aquinate que no discrepaba del tomismo de manera importante. Esta
era la opinién de Ceferino Gonzalez:

16 Ibid., pp. 20-21.

_131_

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

Methodus N° 6 (2011) Patricia Diaz Herrera

La filosofia de Sudrez es la filosofia de Santo Tomds, a quien
cita y sigue en cada pagina de sus obras filosoficas... [la] de-
nominacién de suarismo, si se refiere a su filosofia, carece de
fundamento, y los que lo emplean s6lo podrian justificarlo de
alguna manera llamando suarismo no a la filosofia de Sudrez
considerada en si misma, sino con relacién a ciertas opiniones
contrarias a las de Santo Tomds, que algunos jesuitas posteriores
a Sudrez fueron afadiendo y acumulando sucesivamente!”.

Y de Copleston:

Sudrez se consideraba a si mismo un seguidor de Santo Tomas;
y los suaristas no ponen a Sudrez contra Santo Tomds. Lo que
creen es que Sudrez llevo adelante y desarrolld la obra de Santo
Tomds al edificar un sistema metafisico en profunda armonia
con la religion cristiana's.

Quiza también podriamos incluir aqui la interpretacion de José Pereira,
para quien mucha de la terminologia empleada en las Disputaciones
Metafisicas (DM en adelante) sufrié un proceso de «anamorfosis» en la
Modernidad por el cual el vocabulario suareciano creci6 hasta volverse
ajeno a su sentido original. La anamorfosis consiste en que un término
o idea distorsionada ocasionalmente se vuelve tan comun, que la ver-
sién distorsionada parece pertenecer a la naturaleza misma de la cosa
original. Esto explicaria, segtin Pereira, «why the realist Sudrez is made
out to be a crypto-idealist» por algunos intérpretes'®. En todo caso, la
filosofia del jesuita no seria realmente sino s6lo aparentemente moderna,
es decir, Sudrez serfa un moderno malgré lui: «It is our contention that,
while Sudrez is the consummator of Scholasticism, he is also (as anamor-
phosed) the unwitting founder of modern philosophy»2.

Actualmente hay un consenso en contra de las versiones extre-
mas de esta clasificacion, puesto que si existen diferencias importan-
tes entre el tomismo y el suarismo (v.g. la distincion entre esencia y
existencia; el cuestionamiento del principio «todo lo que se mueve es
movido por otro» en tanto aplicado a los seres finitos; la inclusion de
possibilia dentro del ser real, etc.) y si pueden sefialarse aspectos en

17" Gonzalez, C. (1886), p. 145. (Citado en: Abellan, J. L. (1986), p. 630.)

18 Copleston, E. (1981) vol. 3, p. 360.

19" Pereira, J. (2007), p. 28. Véase la discusion sobre la distincion concepto
formallconcepto objetivo mas abajo.

20 Pereira, op. cit., p. 178.

_132_

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

¢Qué tan moderno es Sudrez?... Methodus N° 6 (2011)

los que Sudrez fue un innovador respecto de la tradicion escolastica
—como se sefalara en el siguiente apartado.

El Sudrez moderno. Diversos autores han visto en Sudrez a
uno de los fundadores de la modernidad filosofica. Las razones que
esgrimen son variadas. Una de ellas es que las DM representaron en
su momento un nuevo tipo de obra filoséfica a través de la cual la
metafisica gana autonomia como disciplina y deja de ser un mero
comentario a Aristételes. Para Etienne Gilson, por ejemplo, las DM
son ya

...un moderno tratado filosofico, habiéndose su autor separa-
do deliberadamente de toda sujecion al texto de la Metafisica
de Aristoteles. [...] Dirigirse asi por los objetos mismos de la
metafisica y no por la letra de Aristoteles, para saber con qué
orden y como hablar, equivalia a escribir sobre metafisica en vez
de escribir sobre Aristoteles?!.

José Ferrater Mora coincide con Gilson, pues afirma que Sudrez «fue
el primero en erigir un cuerpo sistematico de metafisica en una época
en la cual las gentes parecian necesitar algo mas que una serie de co-
mentarios aristotélicos, o algo mas que una filosofia escéptica»?2. Por
este tipo de aportacion, Sudrez y otros filésofos de la Contrarrefoma

...son hasta cierto punto filésofos modernos y ello no sélo
porque reciben la influencia de la filosofia moderna o pre-mod-
erna [...], sino porque intentaron dar una respuesta a los mismos
problemas planteados por los filésofos modernos stricto sensu?’.

En el mismo tenor se encuentra la valoracion que hace José Luis
Abellan, quien afirma: «Si la Neoescolastica espafola influye sobre el
pensamiento moderno, ello se debe a que esa Escoldstica pertenecia
por alguna dimension esencial a ese pensamiento moderno»?. Lo an-
terior, segiin Abelldn, se manifesté en el hecho de que, tanto refor-
madores como contrarreformistas, vieron la necesidad de contar con
una metafisica que «aunque fuera una preparacion para la Teologia,
no se subordinase a ésta en el sentido tradicional»?.

21 Gilson, E. (1951), p. 132. (Citado en: Rébade, S. (1997), p. 53).
22 Ferrater Mora, J. (1955), p. 156, citado en: Rabade, ibid.

2 Loc. cit.

24 Abellan, op. cit., p. 632.

25 Loc. cit.

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

Methodus N° 6 (2011) Patricia Diaz Herrera

Asimismo, se ha considerado que Sudrez es un filésofo moderno
por sus contribuciones a la filosofia del derecho y la filosofia politica. Para
Enrique Dussel, la modernidad de Sudrez radica en la claridad con que ar-
ticul6 la idea de que el origen del ejercicio legitimo del poder es el consen-
so del pueblo. Segtn Sudrez, la comunidad politica es la depositaria natu-
ral de la soberania —cuyo ultimo fundamento estd en Dios— y ella puede
transferirla a un rey u otro tipo de gobernante a través de un pacto. Pero
tal concesion es condicionada al consenso de la comunidad, no se trata
de una concesion absoluta, natural o por institucion divina. La concesion
de la soberania puede ser revocada cuando el monarca hace mal uso de
su poder, como en el caso de una tirania. La comunidad puede defenderse
legitimamente y recuperar el poder deponiendo al tirano. Asi, «Suarez es
maestro de filosofia politica moderna europea, y con mucho mayor clari-
dad que Hobbes y posteriormente Hume (sic) expone una teoria politica
que tendra vigencia en América hispanica hasta el siglo XIX...»*.

Sobre este mismo asunto, Antonio Lépez Molina escribe:

La especulacion politica de Sudrez en torno a las leyes civiles
o positivas es de una riqueza y modernidad todavia hoy muy
apreciables. [...] Aunque Sudrez no haya alcanzado a especificar
todas las condiciones y exigencias que hoy demandamos al es-
tado de derecho... no parece dudoso que su doctrina... reviste
un indudable valor de modernidad que movera las conciencias
de su tiempo y posteriores....

Pasemos a otra de las razones por las cuales se ha considerado que
Sudrez es moderno: se trata de un tema central en su filosofia, a saber,
la distincion escolastica entre concepto formal y concepto objetivo, la
cual pareceria ser antecedente de la distincion cartesiana entre realidad
formal y realidad objetiva?®. El concepto formal (CF en adelante) es
el acto psicoldgico o el «verbo con que el entendimiento concibe una
cosa o una razén comun»2’. Es concepto en el sentido de que la mente

26 Dussel, E. (2005), p. 58. Quizd debi6 decir «Locke» en vez de «<Hume»; Dussel
se refiere mas adelante a la filosofia politica de Hobbes y Locke solamente.

27 Lopez Molina, A. (2003), pp. 332-333.

28 Para una historia detallada de la distincion entre concepto formal y
concepto objetivo, véase Forlivesi (2002).

«...conceptus formalis dicitur actus ipse, seu (quod idem est) verbum quo
intellectus rem aliquam seu communem rationem concipit; qui dicitur
conceptus, quia est veluti proles mentis; formalis autem appellatur, vel

29

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

¢Qué tan moderno es Sudrez?... Methodus N° 6 (2011)

lo concibe. Es formal ya sea porque es (a) «la ultima forma de la men-
te», es decir, el final del proceso de conocimiento que dota de forma a
la mente como lo hace cualquier otra forma aplicada a un sujeto (su-
biectum); o bien porque (b) «representa formalmente al entendimiento
la cosa conocida» o porque (c) «es el término formal e intrinseco de
la concepcion mental», es decir, es una cualidad inherente a la mente.

El concepto objetivo (CO en adelante) es «la cosa o razén que,
propia e inmediatamente, se conoce o representa por medio del con-
cepto formal»3. Al conocer a un hombre, el acto realizado en la men-
te es el CF. El hombre conocido y representado en ese acto es el CO.
El CO es el «objeto y materia» al cual se aplica el CF, es decir, es lo
que buscamos conocer por medio del CF, aquello a lo cual «tiende
directamente toda la penetracién de nuestra mente»3!.

Se ha afirmado que esta distincion implica que, en la epistemologia
del jesuita, el objeto inmediato del conocimiento es una realidad mental,
ya sea porque el CO es considerado una entidad mental, ya sea porque
conocemos el CO a través del CE.Y si lo tnico inmediatamente accesible al
intelecto son entidades mentales, esto querria decir que Sudrez seria un ini-
ciador del ideismo®2. Me referiré a estas cuestiones en el siguiente parrafo.

quia est ultima forma mentis, vel quia formaliter repraesentat menti rem
cognitam, vel quia revera est intrinsecus et formalis terminus conceptionis
mentalis...» (DM 2, 1, 1) Citaré la traduccién al espanol de la siguiente
edicion: Sudrez. E (1966), vol. I, p. 361.

«Conceptus obiectivus dicitur res illa, vel ratio, quae proprie et immediate
per conceptum formalem cognoscitur seu repraesentatur...» (DM 2, 1, 1).
«...ideo recte dicitur obiectivus quia non est conceptus ut forma intrinsece
terminans coceptionem, sed ut obiectum et materia circa quam versatur
formalis conceptio, et ad quam mentis acies directe tendit...» (Ibid.)

Por ejemplo, uno de los sentidos en que T. Cronin, entre otros autores,
interpreta la nocién de CO es el de una entidad mental, una representacion
de lo externo a la mente. (Cf. Cronin, (1966), 88). Véanse al respecto las
objeciones de Gracia (1991b), pp. 296-299. Como atinadamente me hizo
notar el arbitro anénimo, Sudrez conocia bien las escuelas nominalistas
y escotistas, que se caracterizan por tener elementos fuertemente ideistas.
Ambas corrientes son tan medievales como el tomismo. Asi que no podria
argumentarse simplemente que, en la medida en que Sudrez se apartara del
tomismo y abrazara el ideismo, seria un moderno o un autor de transicion.
Me defenderé de esta objecion agregando que no pienso que un autor sea
moderno por el mero hecho de ser ideista; lo que afirmo es que un autor
podra ser considerado como un moderno si posee varios de los rasgos propios

30

31

32

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

Methodus N° 6 (2011) Patricia Diaz Herrera

El Sudrez de transicion. Quienes siguen esta linea interpreta-
tiva estarian de acuerdo en que Sudrez hizo aportaciones originales
que resultaron innovadoras. Sin embargo, distinguirian entre ser un
pre-cursor de la modernidad y ser su fundador o ser un filésofo in-
equivocamente moderno?®. Acerca del lugar de Sudrez en la historia
de la filosofia, Jorge Gracia nos dice:

Some historians locate him firmly in the medieval tradition claim-
ing that he should be considered as perhaps the last world-class
figure of that tradition (...) Others, however, see Sudrez as a pre-
cursor of modern philosophy. Both opinions contain some truth3*.

En cuanto a la distincion entre CO y CF, Gracia ha argumentado que
Sudrez no da el paso hacia el denominado «mentalismo» —en otros
términos, al «ideismo»— ni que formo parte del proceso por el cual el
objeto de la metafisica pasé de ser la realidad externa a ser nuestros
conceptos acerca de lo real. Mds bien, el Doctor Eximio contintia en
la tradicién realista con respecto a la naturaleza de la metafisica y de
su objeto™.

Sudrez no da el paso hacia el ideismo por lo siguiente: no debe
confundirse la nocion de CO con la de idea o representacién pues el
CO es un concepto solo en sentido derivativo o extrinseco, por su

de la via epistemoldgica —particularmente, si privilegia la epistemologia sobre
la ontologia y si admite la homogeneidad del mundo fisico.

Véase, por ejemplo, la valoracion de Lopez Molina: «Se trata de filosofar
con el interés de solucionar problemas fundamentalmente teoldgicos,
si bien su propia construccién filosofica rebasa con mucho ese interés
esencial. [...] Sudrez se nos presenta como un fildsofo escolastico. Fue
el ultimo gran pensador de la Escuela. [...] En el pensamiento de Sudrez
se establece claramente el transito de la filosofia medieval a la filosofia
moderna». (Lopez Molina, op. cit., pp. 267-268.)

Gracia, (2003), p. 205. Encontramos la misma valoracién en Gracia
(1991a), p. 264: «His overall aims and views go back to the Middle Ages,
but some of his procedures point toward the future. He should be seen
both as a medieval theologian and a modern philosopher» (mis cursivas).
Gracia resume su tesis como sigue: «...a la vista de la ontologia
suareciana sobre los conceptos objetivos, de su concepcion del ser posible
como real y de su uso del concepto formal, no tiene sentido interpretar su
metafisica mentalistamente o como un paso en direccion al mentalismo.
En efecto, la concepcién de la metafisica de Sudrez sigue la tradicion
medieval aristotélica del realismo, y se opone al mentalismo metafisico
que caracteriza la filosofia moderna.» (Gracia (1998), p. 122)

33

34

35

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

¢Qué tan moderno es Sudrez?... Methodus N° 6 (2011)

relacion con el CF*. El CO puede ser una cosa particular indepen-
diente de la mente (v.g. esta rosa), o0 una «razén comun», i.e. un uni-
versal que es ejemplificado por cosas particulares (v.g. la blancura), o
incluso un ente de razén que sélo existe en la mente (v.g. negaciones,
privaciones o relaciones), pero que también puede llegar a ser objeto
de nuestra atencién (v.g. una privacion como la ceguera). Pero el CO
no puede ser reducido a una de estas opciones con exclusion de las
demads. Es decir, un CO puede ser un particular, un universal o un
ente de razon. En cualquiera de estos casos, se trata de aquello que es
representado, la cosa significada (res significata) por el CF¥. Por otra
parte, el CF no es aquello que conocemos (el objeto de conocimiento)
sino el acto por medio del cual (id guo) conocemos. Y, como sefia-
la Pereira, «there is a difference between knowing through concepts
(realism) and knowing concepts (idealism)»3.

3. ¢QUE ES UN AUTOR DE TRANSICION?
CONSIDERACIONES FINALES

La tercera alternativa de clasificaciéon me parece la mas adecuada.
Aunque seria importante esclarecer qué entiende por «modernidad»
cada uno de los autores mencionados cuando evalda el pensamiento
de Sudrez, tal labor excederia los limites de este trabajo.

Es posible justificar la alternativa elegida apelando a los dos marcos
tedricos propuestos por Benitez. En primer lugar, si el Renacimiento
es un periodo mas critico que sistematico, entonces el estilo filoséfico
de Sudrez no es tipicamente renacentista. Aunque el humanismo si
tuvo influencia en su formacion, no hay que olvidar que se inscribe en
el contexto de la Contrarreforma. Las DM proceden metédicamente
y ofrecen una visiéon de conjunto sobre todos los temas metafisicos
heredados de la escolastica tradicional®’. Sudrez emite su veredicto

3¢ Cf. Gracia, (2003), p. 206. Sobre este tema, es indispensable mencionar

el debate Wells-Gracia, resumido en Forlivesi (2002), pp. 14-15. Forlivesi
argumenta que, en realidad, Sudrez da material para sostener ambas
interpretaciones, es decir, tanto la caracterizacion mentalista del CO
(Wells) como la realista (Gracia).

7 (DM 29, 3, 34).Véase Gracia (1991b), p. 299 y (2003), p. 206.

38 Pereira, op. cit., p. 30.

Una opinién opuesta seria la de Heidegger, para quien la sistematicidad
de Sudrez es, precisamente, la marca de su modernidad: «It is Suarez

39

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

Methodus N° 6 (2011) Patricia Diaz Herrera

acerca de ellos luego de un prolijo examen de cada opinion recibida,
pero no siempre estd en desacuerdo con los resultados de sus antece-
sores. No es su intencion empezar de cero poniendo en cuestion los
conceptos clave de la escolastica ni tampoco, al parecer, proponer
una definicién radicalmente nueva de la metafisica —por lo que no
podria decirse que comparte el espiritu critico renacentista, al menos
en cuanto a esta cuestion se refiere. En apoyo de esta ultima afirma-
cion, daré el siguiente ejemplo: se ha cuestionado la perspectiva de
Gilson acerca de la naturaleza de la metafisica y su objeto en Sudrez.
En la segunda seccion mencioné que, segin Gilson, con Sudrez la
metafisica gana autonomia. Gilson sostiene, ademds, que la perspec-
tiva suareciana tuvo un papel decisivo en el proceso de generar una
ontologia pura enfocada en el ens qua ens, visto como una abstrac-
cion libre de compromiso con los entes actualmente existentes*’. Esto
se debe a que, segin Gilson, para Sudrez ser es un concepto que no
expresa conexion con la existencia en acto, es decir, un concepto que
en ultima instancia se reduce a un objeto del pensamiento. Y por ello,
la metafisica «se convierte en el desarrollo de deducciones que parten
de tal ratio y se traduce en un cuerpo de proposiciones concebidas
como justificables analiticamente»*!.

Contra Gilson, Marco Forlivesi ha presentado algunas razones
por las cuales esta interpretacion de la naturaleza de la metafisica
suareciana no es apropiada**. Aunque Forlivesi no emplea el término

who for the first time systematized medieval philosophy and above all
ontology. [...] The basic book of antiquity, Aristotle’s Metaphysics, is
not a coherent work, being without a systematic structure. Sudrez saw
this and tried to make up for this lack [...] by putting the ontological
problems in a systematic form for the first time, a form which determined
a classification of metaphysics that lasted through the subsequent
centuries down to Hegel». (Heidegger (1982), p. 80) Sin embargo, como
mencionaré mas adelante, esta aportacion puede verse como propia de la
via ontoldgica, no de la epistemoldgica.

Cf. Gilson (1951), cap. V: «En los origenes de la ontologia».

# Forlivesi (2005), p. 559.

4 Forlivesi examina varias nociones de ontologia y onto-teologia aplicadas
usualmente por diversos especialistas en Sudrez. Concluye que ninguna
de ellas «describe la metafisica suareciana correctamente» (Forlivesi
(20035), p. 5835). Incluye en su bibliografia a otros autores que sostienen
tesis similares a la suya, es decir, que niegan que Sudrez haya inspirado
una ontologia pura. En mi opinidn, esta conclusion bien puede emplearse

40

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

¢Qué tan moderno es Sudrez?... Methodus N° 6 (2011)

‘anacronico’, me parece que una de las consecuencias de su argumen-
tacion es, precisamente, que clasificar la metafisica de Sudrez como
una «ontologia pura» o afirmar que refund6 la metafisica como on-
tologia, es un anacronismo. Debido a que la investigacion sobre el ser
en cuanto ser y sus propiedades trascendentales no agota el campo
de estudio de la metafisica suareciana, y a que tampoco resulta sen-
cillo etiquetarla como una «onto-teologia» sin mds, Forlivesi propo-
ne clasificarla como una «ontologia impura», a falta de una mejor
categoria historiogréfica. Independientemente de que esté o no en lo
correcto acerca de cudles sean la definicion y el verdadero objeto de
estudio de la metafisica suareciana, pienso que Forlivesi tiene razén
respecto de que no es adecuado atribuir a Suarez la intencién de sus-
tituir la metafisica escoldstica por una ontologia pura —aunque no sea
sino por el hecho de que Suarez nunca emple6 el término ‘ontologia’,
acunado casi diez anos después de la primera edicion de las DM.

En segundo lugar, dado que la modernidad filoséfica se carac-
teriza por la via de reflexion epistemolodgica, Sudrez no es un autor
plenamente moderno: no da el giro hacia el ideismo, como se dijo
mas arriba®. Es un realista, no se cuestiona la posibilidad de con-
ocer esencias de objetos independientes de la mente. Su ontologia
no contempla el principio de homogeneidad del mundo fisico. Sus
innovaciones metafisicas se sittian, mds bien, en la via de reflexién
ontoldgica. En este sentido, no puede decirse que Suarez buscara dar
respuesta a los mismos problemas planteados por los fil6sofos mod-
ernos, contra lo que dirfa Ferrater Mora. El caso de Sudrez seria un
ejemplo, pues, de como varias vias de reflexion pueden coexistir en
un mismo periodo.

Para concluir, ¢qué es un autor de transicion? ¢ Tendriamos que
decir que Sudrez es, simultineamente, un te6logo medieval y un fil6-
sofo moderno? Basindonos en las vias reflexivas, uno de los sentidos
en que puede entenderse esa categoria historiogrifica es el siguiente:
un tipo de autor de transicion es aquel que no toma de lleno la via

como otra de las razones para sostener que el pensamiento de Suarez no
es completamente moderno.
# Ademads, Sudrez no pertenece a la via epistemoldgica porque no le interesaron
primordialmente los temas epistemoldgicos, sino los metafisicos. Resulta
sintomatico que Cassirer no lo mencione en absoluto en su primer tomo de

El Problema del Conocimiento. Véase Cassirer (1953), vol. I.

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
fiir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

Methodus N° 6 (2011) Patricia Diaz Herrera

principal que inauguran o siguen sus contemporaneos y que sintetiza
el espiritu de su época, aunque quizd se aventure en varios momen-
tos por ella. Me parece mas natural y comprensible afirmar esto de
Sudrez que decir que fue, al mismo tiempo, un tedlogo medieval y
un filésofo moderno. Esta tltima caracterizacién nos dejaria con la
sensacion de una mezcla imposible, como agua y aceite. En cambio,
podemos establecer una analogia entre la caracterizacion a través de
las vias reflexivas y dos franjas contiguas de distinto color en una
pintura. En ciertas zonas los colores se distinguiran facilmente, pero
ahi donde las franjas entran en contacto, los colores se combinan y
los limites se difuminan un tanto.

En suma, ¢por qué Sudrez es un autor de transiciéon? Porque su
proyecto no avanzaba por la via que los modernos prefirieron, sino
por una via paralela que continué estando abierta, pero que a la vez
comenzo a ser menos transitada en ese momento.

BIBLIOGRAFiA

Abellan, J. L. (1986) Historia critica del pensamiento espaiol. Madrid:
Espasa-Calpe, 2% ed., t. II: «<La Edad de Oro».

Benitez, Laura (1987) «Consideraciones metodoldgicas en torno a
la historia de la filosofia en el Renacimiento». En: Benitez, L.
coord. Historia de la filosofia. Antologias para la actualizacion
de los profesores de ensenanza media superior. México: UNAM/
Porrua, pp. 11-15.

(1988) «Reflexiones en torno a la metodologia de la historia
de la filosofia». Didnoia, 34. México: UNAM/IIF, pp. 181-194.

(1992) «Sistematicidad en René Descartes». En: Benitez, L. y
Robles, J.A., comps. Filosofia y Sistema. México: UNAM/IIF, pp.
41-51.

y Robles, J.A. (1994) «La via de las ideas.» En: Olaso, Ezequiel
de, ed. Enciclopedia Iberoamericana de filosofia, t. V1. Madrid:
Trotta, pp. 111-132.

(2003) «La filosofia moderna y el siglo XXIL.» En: Vargas,
Gabriel, coord. Dia Internacional de la Filosofia. México:
Asociacion Filoséfica de México, pp. 93-100.

(2004) Descartes y el conocimiento del mundo natural. México:
Porrua.

_140_

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

¢Qué tan moderno es Sudrez?... Methodus N° 6 (2011)

(2007) «La nueva ontologia tras la filosofia natural de Newton-
Clarke». En: Hurtado, G. y Nudler, O. comps. El mobiliario del
mundo. Ensayos de ontologia y metafisica. México: UNAM/IIF, pp.
121-138.

(2008) «Mecanicismo y maquinismo en René Descartes». En:
Benitez, L. y Robles, J.A., coords. Mecanicismo y modernidad.
Meéxico: Universidad del Claustro de Sor Juana, pp. 93-103.

Cassirer, Ernst (1953). El problema del conocimiento en la filosofiay en
la ciencia modernas, vol. 1. México: Fondo de Cultura Econémica.

Copleston, Frederick (1981). Historia de la filosofia, vol. 3: «De
Ockham a Sudrez». 4 ed. Barcelona: Ariel.

Cronin, Timothy (1966). Objective Being in Descartes and Sudrez.
Rome: Gregorian University Press (reimp. NY: Garland, 1987).

Dussel, Enrique (2005). «Origen de la filosofia politica: Las Casas, Vitoria
y Sudrez (1514-1617)». Caribbean Studies, vol. 33, no. 2, pp. 35-80.

Ferrater Mora, José (1955) Cuestiones disputadas: Ensayos de
filosofia, Madrid: Revista de Occidente.

Forlivesi, Marco (2002). «La distinction entre concept formel et
concept objectif: Sudrez, Pasqualigo, Mastri». Les études
philosophiques, vol. 1, no. 60, pp. 3-30.

(2005) «Impure Ontology. The Nature of Metaphysics and Its
Object in Francisco Sudrez‘s Texts». Quaestio, 5, pp. 559-586.

Gilson, Etienne (1951) El ser y la esencia. Trad. L. Sesma. Buenos
Aires: Emecé.

Gonzilez, Ceferino (1886) Historia de la Filosofia, vol. IV. Madrid:
Agustin Jubera editor.

Gracia, Jorge J. E. (1991a) «Francisco Sudrez: The Man in History». The
American Catholic Philosophical Quarterly, 65-3, pp. 259-266.

(1991b) «Sudrez‘s Conception of Metaphysics: A Step in the
Direction of Mentalism?» The American Catholic Philosophical
Quarterly, 65-3, pp. 287-310.

(1998) «Sudrez», en Gracia, J., ed. Concepciones de la metafisica.
Enciclopedia Iberoamericana de Filosofia, vol. 17. Madrid:
Trotta, pp. 101-124.

(2003) «Sudrez’s Metaphysical Disputations: From the Middle
Ages to Modernity», en: Gracia, J. et al., eds. The Classics of

_141_

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

Methodus N° 6 (2011) Patricia Diaz Herrera

Western Philosophy. Oxford: Blackwell, pp. 204-209.

Heidegger, Martin. (1982) The Basic Problems of Phenomenology.
Translation, Introduction, and Lexicon by Albert Hofstadter.
Bloomington: Indiana University Press.

Lopez Molina, Antonio (2003) «Francisco Sudrez: metafisica y libertad
en la polémica «De auxiliis».» En: Maceiras Fafidn, M., ed. Pen-
samiento filosdfico espaniol, vol. 1. Madrid: Sintesis, pp. 267-335.

Pereira, José (2007) Sudrez. Between Scholasticism and Modernity.
Milwaukee: Marquette University Press.

Rabade, Sergio (1997). Francisco Sudrez (1548-1617). Madrid: Edi-
ciones del Orto.

Sudrez, Francisco (1960) Disputaciones Metafisicas, vol. 1. Edicion
bilingiie, trad. S. Rabade, S. Caballero y A. Puigcerver. Madrid:
Gredos.

_142_

hitps://dol. i 1P 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:22:05. @ g Inhah.
Inhalts I fiir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2011-6.1-125

