
Schluss

Ziel dieser Arbeit war es, ein Bild der Performance-Kunst zu zeichnen, das es

erlaubt, vermittelt über ein Eingehen auf ihre Kommunikationsmodi ihre Wirk-

mechanismen und ihre ethischen und politischen Forderungen zu benennen,

um daran anknüpfend bestimmen zu können, unter welchen Bedingungen die

ethischen und politischen Aspekte von Live-Performances mehr sind als ornamen-

taler Schmuck1 und die Performance-Kunst ihrem eigenen Anspruch gerecht zu

werden vermag, als zeit- und kulturtypische Kunstform mittels ihres grundlegend

soziopolitisch-kritischen Anspruchs ein transformatives Potenzial zu entfalten.

Die Frage, die es zu klären galt, war also die nach dem Potenzial der Performance-

Kunst, eine andere Lebenspraxis anzustoßen und so über die Transformation

ihrer TeilnehmerInnen auf die Gesellschaft zurückzuwirken. Performance-Kunst

stellte sich im Verlauf der Analyse als für die bestehenden Herrschaftsverhältnisse

durchaus „gefährliche“ Kunst heraus und zwar in dem Sinne, dass sie Elemente

einer Auffassung von Kunst stärkt, die schon Platon bewogen hatte, die Kunst aus

der Polis zu verbannen, weil sie sich einer Beherrschung und Reglementierung

entzog und eine emotionale und existenzielle Wirkung auf ihre RezipientInnen

auszuüben vermochte. Performance-Kunst, die mehr sein will als ein Phänomen

der Kulturindustrie oder reines Spektakel, die ein emanzipatorisches Moment

entfaltet und folglich im vorgeschlagenen Sinne als „gelungen“, d.h. als wirkmäch-

tig bezeichnet werden kann, muss bestimmte Kriterien erfüllen, die auch mit

Blick auf die philosophischen Rekonstruktionen attischer Kunsterfahrung und

ethisch fundierter Lebenskunst folgendermaßen bestimmt wurden:

Um als funktionstüchtig bezeichnet werden zu können, erzeugen und zeigen

die KünstlerInnen Realitäten – oft die des „nackten Lebens“ –, in denen, durch die

1 „Kunstmit politischemWillen bezieht sich [...] auf den Rezipienten, auf den Inhalt, das heißt

die zu erzählende Geschichte, auf Fragen oder Widersprüche, auf die imaginäre Dimensio-

nalität und ist von ihrem Kommunikationspotential abhängig“ (Kikol, 2018: 61). Nur so kann

sie mehr sein als „L’art politque pour l’art politique“, die nur für die KünstlerInnen, die Kunst-

welt und ihr Image da ist und das Politische lediglich als dekoratives Ornament nutzt (vgl.

Kikol, 2018: 55f. u. 61).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012 - am 14.02.2026, 07:39:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


308 Ästhetik der Autonomie

sich entfaltende prozessuale Dynamik alle Beteiligten unmittelbar die Auswirkun-

gen ihrer Handlungen als konstitutiv für das Geschehen und mithin als folgen-

reich erleben können und so ihrer Eigenverantwortlichkeit und Wahlfreiheit ge-

wahr werden. Ihr Verzicht auf das theatrale Als-ob verleiht ihrem künstlerischen

Wirken eine besondere existenzielle Dringlichkeit und vermag im Erleben der Be-

teiligten die Trennung zwischen Kunst und Leben zu überwinden.

Ein damit zusammenhängender Faktor, der die realen Konsequenzen eigener

Handlungen noch verstärkt, ist der Einsatz des realen und individuellen, häufig

nackten Körpers der KünstlerInnen, durch den sie diesen als notwendiges Moment

des Seins und der Zwischenleiblichkeit vorstellen und das Moment leiblich-sub-

semantischer Kommunikation verstärkt zum Tragen bringen. Die KünstlerInnen

setzen sich als Individuen der Situation aus und veranschaulichen so die Risiken

und Gefahren des (auch internalisierten) gesellschaftlichen und politischen Drucks

auf das Individuum ebenso wie die Chancen, die der Körper als In-der-Welt-sein

im Kontext des Mit-Seins eröffnet. Nicht über das Ideal eines Körpers, nicht über

ein Abbild, sondern als körperliche Individuen verdeutlichen sie die positiven und

negativen Möglichkeiten des Umgangs mit dem eigenen Körper und dem anderer

und machen die Fragilität und die Widerständigkeit des leiblichen Individuums

spürbar.

Da die Erfahrung der Verwundbarkeit und Abhängigkeit des Körpers ei-

nes anderen als überindividuell und mithin als übertragbar erscheint, vermag

Performance-Kunst auch in einem besonderen Maße zu provozieren. Sie fordert

ihre TeilnehmerInnen im wörtlichen Sinne heraus, da ihr erklärtes Ziel eben in

der Überschreitung von Konventionen und Tabus besteht. In Live-Performances

werden Grenzverletzungen und -überschreitungen zu Vehikeln von Provokation

und Irritation, die den TeilnehmerInnen das Festhalten an gewohnten Sichtweisen

auf die Welt und an „man-weltlichen“ Verhaltensmustern massiv erschweren

sollen, um sie in einen neuen Erfahrungshorizont zu stoßen. Im Gegensatz zur

Kunst im Museum kann die Live-Performance-Kunst unvermittelt treffen und

muss dies letztlich auch tun, um ihre volle Wirksamkeit entfalten zu können, sie

muss unbequem und provokant sein, sie muss schockieren und ihre Teilnehme-

rInnen an ihre Grenzen treiben. Rahmenverschiebungen, verstanden im Sinne des

Heidegger’schen »Ereignisses«, werden so zum erklärten Ziel der künstlerischen

Einmischung in das Leben des Einzelnen.

Diese lösen oft heftige emotionale Reaktionen in den TeilnehmerInnen aus, die

keine abständige Betrachtung oder kontemplative Versenkung zulassen, sondern

empathische Anteilnahme am Geschehen, am Leid des „Anderen“ einfordern2. In

2 Über ihre Aufforderung zu tiefgreifender emotionaler Bezugnahme vermag sie ihren Teil-

nehmerInnen verdrängte Seinsanteile und ein Verständnis ihrer Selbst zu Bewusstsein zu

bringen, das Individualität ausschließlich in radikaler Abhängigkeit von der Gemeinschaft

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012 - am 14.02.2026, 07:39:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Schluss 309

der Performance-Kunst als Extremsituation geht es nicht um die Lenkung des Be-

trachterInnenblicks nach innen, sondern um dessen Öffnung hin zur Außenwelt,

um Anteilnahme, um Involviertsein, um Ergriffenheit. Performance-Kunst fordert

durch ihre spezifische Realität und Körperlichkeit zur Identifikation mit dem An-

deren, zum „Mit-Leiden“ heraus und ermöglicht so eine „ethische Erfahrung“ im

Angesicht des „Anderen“, die auch als Transformationsappell zu verstehen ist3.

Um die TeilnehmerInnen zu einer im alltäglichen gesellschaftlichen Leben der-

art unüblichen emotionalen Anteilnahme zu provozieren, müssen sich die Künstle-

rInnen ihrer Verantwortung für ihr eigenes Handeln und die daraus resultierenden,

auch unabsehbaren Konsequenzen bewusst sein und sich diese vollumfänglich zu-

schreiben.Nurwenn sie die Verantwortung zu tragen bereit sind,wenn sie zu ihren

Taten stehen und wenn sie sich also im Hegel’schen Sinne als „heroische Charak-

tere“ erweisen, vermögen sie ihrem künstlerischen Schaffen einen Nachdruck zu

verleihen, der eine selbst- und weltverändernde Wirkung entfalten kann. „Hero-

isch“ liefern sie sich den Teilnehmenden aus, bieten sich als Spiegel und Projekti-

onsfläche an und werden zu Katalysatoren ihrer zugrundeliegenden Idee.

Als StellvertreterInnen ermöglichen sie den Teilnehmenden, sich in ihrer eigenen

„dionysischen“ Zerrissenheit zu erleben und nach dieser Erfahrung transformiert

weiterzuleben. Über dieses „mänadisch rauschhafte“ Erlebnis (durchaus im Sin-

ne Nietzsches) eröffnet die Performance-Kunst einen Raum, einen „Heterotopos“,

in dem sich die Teilnehmenden als substanzieller Bestandteil eines „Wir“ erleben

können, und initiiert die Kreation einer Form von Gemeinschaft, in der das Han-

deln unter Gleichwertigen im Lichte der Freiheit von herkömmlichen gesellschaftli-

chen Konventionen ebenso wie die Verantwortung für sich selbst und die anderen

erfahren und erprobt werden können. Ihre gemeinschaftskonstitutive Wirkkraft

entfaltet sich also dadurch, dass sie im gleichberechtigten Verhandeln über das,

denkbar macht und sich im Engagement als Resultat gefühlter Verantwortung für die Mit-

Welt zeigt. Die von der Performance-Kunst provozierten Gefühle sollen also ein intrinsisches

Bedürfnis wachrufen, sich handelnd in das Geschehen der Performance und im Nachgang in

die Gesellschaft einzubringen. Performance-Kunst will kreative Gestaltungsimpulse erzeu-

gen, die sich im Raum des politischen Handelns entfalten können – dessen Ideal sich im

Arendt’schen Sinne gerade in der Weigerung artikuliert, anderen zu gehorchen sowie ihnen

zu befehlen. Dabei reichert die Performance-Kunst den der attischen Polis entlehnten Be-

griff des »Handelns« mit einer Körperpolitik an, „die mit der Einsicht in die menschliche und

zwischenmenschliche Abhängigkeit beginnt [...]“ (Butler, 2016: 265) und zum Bewusstsein

der eigenen ethischen und politischen Verpflichtungen führt.

3 Performance-Kunst macht also die individuelle Verantwortung gegenüber den heteroaffek-

tiven „ethischen Forderungen“ und unserer Hilflosigkeit im Angesicht des Leides anderer

spürbar (vgl. Critchley, 2008: 144) und verweist gerade durch ihre Methoden verstärkt auf

die Notwendigkeit und die Möglichkeit des Eingreifens, auf Chancen, die in der Selbst- und

Mitbestimmung liegen.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012 - am 14.02.2026, 07:39:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


310 Ästhetik der Autonomie

was geschehen darf und soll, den Impuls für die Bildung eines diaphanen Bandes

zwischen den Einzelnen liefert.

So verschwimmen in der Performance-Kunst als ausgewiesen partizipativer

Kunstform die Grenzen zwischen KünstlerIn und BetrachterIn, denn nur in der ge-

meinsamen Teilhabe aller am Gestaltungsprozess des „Werkes“, nur im gemeinsa-

men „engagierten“ und couragierten Handeln vermag eine Performance überhaupt

zu entstehen. Live-Performances sind das kollektive Hervorbringen extremer exis-

tenzieller Situationen, die ihrem Wesen gemäß unwiederholbar und einzigartig sind

und auf dieman sich folglich nicht vorbereiten kann. Sie eröffnen einen einmaligen

Moment der Optionen, wenn man selbst ihnen offen und mit Neugierde begegnet,

und fordern gerade durch ihre Ephemerität unmittelbare Reaktionen heraus, die

sich jenseits der sozialisatorischen Normen des Verhaltens und Empfindens ent-

falten dürfen. Sie eröffnen also einen nicht-antizipierbaren Zeit-Raum, in dem die

Teilnehmenden, so sie denMut aufbringen, ihn zu betreten, als „Ereignis-Subjekte“

im Badiou’schen Sinne konstituiert werden und der mit der Forderung, dem erleb-

ten neuen Blick auf die Welt die „Treue“ zu halten, verknüpft ist.

Dies sind – im Überblick – jene Kriterien, die zur Beurteilung der struktu-

rellen und methodischen Vorgehensweise von Live-Performances in Bezug auf ihr

transformatorisches Potenzial und also ihre Wirkmächtigkeit bestimmt wurden.

Das von Abramović proklamierte Ziel der Performance-Kunst, gegen die zerstöreri-

schen Kräfte und Strukturen von Gesellschaften anzutreten4, impliziert jedoch ein

jener Kunstform zugrunde liegendes Welt- und Menschenbild, vor dessen Hinter-

grund ihre politischen und ethischen Dimensionen überhaupt erst gedeutet wer-

den können. So geht mit ihrer Aufwertung des Realen und des „natürlichen“ (auch

explizit weiblichen) Körpers sowie mit der Aufwertung der Emotionalität, des Un-

gehorsams und der Unwiederholbarkeit immer auch eine fundamentale Gesell-

schaftskritik einher, deren Brennpunkt eine substanzielle Entfremdungskritik ist.

Gerade die ihr zugrunde liegende Idee der Freiheit, die mit einer radikalen Kri-

tik am hegemonial-patriarchalen System und folglich auch an den damit zusam-

menhängenden kapitalistischen Strukturen verknüpft ist, erweist sich so als das

zentrale thematische Element der Performance-Kunst.

Obwohl es beinahe unmöglich erscheint, der Performance-Kunst in ihrer Viel-

fältigkeit konkrete politische Ziele zuzusprechen, geht es doch allen hier bespro-

chenen Aktionen im Kern um den Abbau der den Dichotomien inhärenten Wer-

tigkeiten und folglich um das Erfahrbarmachen des eigenen Seins in seiner ganz-

heitlichen Dimension5 und der Handlungsfreiheit im Raum des „Wir“, denn sie alle

4 Vgl. Abramović, zit. nach Kaplan, 1999: 13.

5 Performance-Kunst appelliert an einen ganzheitlichen Begriff vom »Menschen« im Sinne ei-

ner psychisch-physischen Einheit und einer „singulären Pluralität“, indem sie der Abwertung

des Körpers, der Emotionalität, derWeiblichkeit aber auch des „Anderen“ entgegentritt. Die-

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012 - am 14.02.2026, 07:39:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Schluss 311

artikulieren eine Idee der »Freiheit« sowie die Notwendigkeit einer fundamentalen

Veränderung der politischenVerhältnisse, umdieser Idee Eingang in die Realität zu

verschaffen. Ihre Entfremdungskritik und ihr Transformationsappell basieren auf

einem Weltbild, das sich mit willkürlichen Asymmetrien nicht abfinden will, die

zur Aufrechterhaltung hegemonial-patriarchaler Herrschaftsstrukturen sowie zur

Unterdrückung bestimmter Menschengruppen entwickelt, stets modifiziert und

verfeinert werden und vor denen letztlich niemand sicher sein kann, da die defi-

nitorischen Grenzen zwischen Einschluss und Ausschluss fluktuieren und im Zu-

ge politischer Herrschaftsinteressen immer wieder neu bestimmt werden können.

Und so zielt Performance-Kunst darauf – indem sie sicht- und spürbar macht, was

kulturell abgewertet oder verworfenwird –, veränderte BetrachterInnen (aber auch

KünstlerInnen) zu entlassen, die gefühlt und begriffen haben, das ihr neues „Ethos

der Solidarität“6 nur über die Überwindung der Asymmetrien und Differenzen zu

entstehen vermag, die den „Anderen“ als minderwertig fixieren.

Der so potenziell initiierte „Wesenswandel“, wie er mit Heidegger bezeichnet

werden könnte, vermag dann die TeilnehmerInnen – wenn sie ihn ihr Alltagsle-

ben färben lassen – dazu anzuhalten, dieses Ethos als eine „Freiheitspraxis“ zu

gestalten, die darauf zielt, im Sinne Foucaults „Herrschaft“ in „Macht“ zu trans-

formieren und im Moment der „Treue zum Ereignis“, mithin vermittelt über die

TeilnehmerInnen als MultiplikatorInnen, der Idee der „Gleichfreiheit“ Eingang in

die Gesellschaft zu verschaffen. Sie macht, indem sie die Bedeutung des Handelns

im Arendt’schen Sinne stärkt und die „Ungleichen“, die Marginalisierten in den

öffentlichen und somit politischen Raum hineinholt, das freilich und notwendi-

gerweise beschädigte Individuelle, das nicht austauschbar ist und nicht leichtfer-

tig konsumiert und genossen werden kann, stark7. Sie widersetzt sich dem Auf-

ses Menschenbild ist dabei notwendig auch an einen bestimmten Emanzipations- und So-

lidaritätsbegriff sowie an die Forderung nach einem achtsamen Umgang mit der Welt ge-

knüpft. Dazu setzt Performance-Kunst dem abendländischen Rationalismus und der damit

einhergehenden Spaltung von Rationalität und Emotionalität, Körper undGeist, Theorie und

Praxis sowie Kunst und Leben einen „heterotopen Erfahrungsraum“ entgegen, der auf das in

Dichotomien verankerte Denken mit einem Pluralismus reagiert, welcher nicht nur im Be-

reich der Ästhetik auf Mittel der vorsokratischen Antike, sondern auch im politischen Raum

auf die Aufgeschlossenheit gegenüber UnbekanntemundNeuem setzt und von den Teilneh-

merInnen Neugierde und Gestaltungswillen fordert.

6 Butler, 2016: 33.

7 Henrike Böhm geht aufgrund ihrer Auseinandersetzung mit Abramovićs Performances

und der Künstlerin als Verkörperung des „Unternehmerischen Selbst“ davon aus, dass

Performance-Kunst als subversive Kunstform nach der Inkorporation von Unmittelbarkeit in

dasMarktgeschehen zumScheitern verurteilt ist. Die künstlerischen, subkulturellen Proteste

gegen die allgegenwärtige Entfremdung im Kapitalismus sind ihres Erachtens in ihr Gegen-

teil umgeschlagen und führen zu einer Fetischisierung von Leistungsbereitschaft undDurch-

haltevermögen. Die körperlichen Grenzerfahrung von Performance-KünstlerInnen und die

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012 - am 14.02.2026, 07:39:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


312 Ästhetik der Autonomie

gehen im Allgemeinen, regt das Denken über Widerstand an und erweist sich im

Adorno’schen Sinne als Einladung zumAndersdenken und Andershandeln, die sich

gerade im solidarischen Widerstand gegen bestehende Unterdrückungsmethoden

manifestiert8.

Ausgehend vom emotionalen Erleben und der notwendig daran anschließen-

den Reflexion und Diskursivierung9 kann ihr Ziel, mit Beuys gesprochen, als „Re-

volution im Denken [und] Evolution im Handeln!“10 gefasst werden. Die Freiheit,

derer die Performance-Kunst uns – ausgehend von der gefühlten Handlungsauf-

forderung – gewahr werden lässt, besteht, so könnte man in Anlehnung an Simone

„Produktion“ von Unmittelbarkeit und Authentizität des Leidens müssen inzwischen als

Propaganda der geforderten Selbstzurichtung der Marktsubjekte mit dem Ziel der Anpas-

sung an die wachsenden Anforderungen des postfordistischen Kapitalismus’ und dem Er-

folg auf Basis von (Selbst-)Disziplin verstanden werden (vgl. Böhm, Henrike (2011): Die

Überwinderin. In: Outside the box. In: Zeitschrift für feministische Gesellschaftskritik. #4

ARBEIT. <https://www.outside-mag.de/issues/4/posts/46> (20.08.2018)). Entgegen ihrer Ein-

schätzung soll „gelungene“ Performance-Kunst jedoch gerade als politische und ethischeKri-

tik am gesellschaftlichen Status quo verstanden werden, die bereits durch ihrer Methoden

ein Experimentierfeld für die Suche nach legitimen Alternativen zu dem sich stetig verschär-

fenden Optimierungszwang neoliberaler Couleur und für das Verständnis und den Umgang

mit dem eigenen Sein und dem „Anderer“ anbietet.

8 Horkheimer und Adorno schreiben dazu: Die mit der Philosophie Platons beginnenden ge-

sellschaftlichen Verhältnisse – „[d]ie philosophischen Begriffe, mit denen Platon und Aristo-

teles dieWelt darstellten, erhoben durch den Anspruch auf allgemeine Geltung die durch sie

begründeten Verhältnisse zum Rang der wahren Wirklichkeit“ (Horkheimer/Adorno, 2010:

28) – „schneide[n] das Inkommensurable weg. Nicht bloß werden im Gedanken die Qualitä-

ten aufgelöst, sondern dieMenschen zur realen Konformität gezwungen. [...] Die Einheit des

manipulierten Kollektivs besteht in der Negation jedes Einzelnen [...]“ (Horkheimer/Adorno,

2010: 19). „DieHerrschaft tritt demEinzelnen als das Allgemeine gegenüber, als die Vernunft

in derWirklichkeit“ (Horkheimer/Adorno, 2010: 28) und führt zur Entfremdung. Aber „[n]icht

bloß mit der Entfremdung des Menschen von den beherrschten Objekten wird für die Herr-

schaft bezahlt: Mit der Versachlichung des Geistes wurden die Beziehungen der Menschen

selbst verhext, auch die jedes Einzelnen zu sich. Er schrumpft zum Knotenpunkt konventio-

neller Reaktionen und Funktionsweisen zusammen, die sachlich von ihm erwartet werden“

(Horkheimer/Adorno, 2010: 34). UmdenWiderstand des Einzelnen gegen diese gesellschaft-

lichen Verhältnisse zu unterdrücken, verschleiert die Kulturindustrie die Herrschaft des All-

gemeinen, die auf die Kommensurabilität des Einzelnen setzt, und regt, statt zumkritischem

Nachdenken, zum vergnügten Amusement an (vgl. Horkheimer/Adorno, 2010: 153).

9 Die in der Performance-Kunst provozierten Emotionen dienen der gesteigerten Erfahrung,

sind jedoch nicht das Ziel, sondern das Mittel, um ihr die „nötige Schärfe“ zu verleihen (vgl.

Lüthy, 2009: 223f.) und eine Bewusstseinsänderung anzustoßen, die die aktive Veränderung

des Bestehenden als Notwendigkeit anerkennt. „Als voraussetzungsreiche Kunstform appel-

lierten sie ebensosehr an das emotionale ‚Mitgehen‘ wie an die kognitive Verarbeitung sei-

tens der Zuschauer [...]“ (Lüthy, 2009: 221).

10 Beuys, zit. nach Stüttgen, 2008: 205.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012 - am 14.02.2026, 07:39:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.outside-mag.de/issues/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.outside-mag.de/issues/


Schluss 313

Weil sagen, in einer Übereinstimmung von Denken und Handeln, die notwendig

ist, um der Entfremdung zu begegnen11.

In ihrem Bestreben, die Polisvergessenheit zu überwinden, kann sie als Revi-

talisierung attischer Theater-Kunst und politischer Gestaltung einer neuen Polis-

Gemeinschaft12 begriffen werden, sodass sie, wie einst das attischeTheater, als „po-

litische Kunst par excellence“ gelten kann, die die politische Sphäre menschlichen

Lebens künstlerisch transfigurieren und den Anspruch erheben kann, dass ihr al-

leiniger „Gegenstand der Mensch in seinem Bezug zur Mitwelt“ ist13. Um künst-

lerische und gesellschaftliche Prozesse anzustoßen – um Kunst wieder zu einem

elementaren und wirkmächtigen Teil des Lebens zu machen sowie die Menschen

auf ihren politischen Subjektstatus, auf ihr Recht auf Ungehorsam und auf plurale

Existenzstile aufmerksam zu machen14 – greift sie, wie von Hegel, Nietzsche und

Heidegger für die attische Kunst gefordert, auf die Kollision als zentrales Element

ihres Wirkens zurück. Und gerade an den durch sie sichtbar gemachten Konflik-

ten, die am eindringlichsten wohl in feministischen Arbeiten ausgetragen werden,

wird dabei auch die von Hegel geforderte Dialektik – wenn auch als negative15 –

sichtbar.

Performance-Kunst erweist sich als notwendigerweise partizipatorische,

konflikthafte und ambivalente soziale Kategorie, die ein Bewusstsein für mögli-

11 Vgl. Weil, Simone (2012): Über die Ursachen von Freiheit und gesellschaftlicher Unterdrü-

ckung. Zürich, 67. Weil schreibt: „Man kann unter Freiheit etwas anderes verstehen als die

Möglichkeit, alles, was man will, ohne Anstrengung zu erreichen. Es gibt noch einen ande-

ren Freiheitsbegriff, einen heroischen [...]. Wirkliche Freiheit bestimmt sich nicht durch ein

Verhältnis vonWunsch und Erfüllung, sondern vonDenken undHandeln. [...] Es kommtnicht

darauf an, ob das Handeln leicht oder beschwerlich ist, auch nicht darauf, ob es von Erfolg

gekrönt ist; Mühsal und Misserfolg können den Menschen unglücklich machen, sie können

ihn aber nicht erniedrigen, solange er dazu imstande ist, sein Handeln selbst zu bestimmen.

[...] [Der Mensch hat] die Wahl, ob er sich blindlings vom Stachel äußerer Zwänge antreiben

lässt oder ob er der inneren Vorstellung entsprechen soll, die er sich davonmacht; darin liegt

der Gegensatz von Knechtschaft und Freiheit [...] [als] ideale Grenzen [...], zwischen denen

sich dasmenschliche Leben bewegt, ohne dass es sie je erreichen kann [...]“ (Weil, 2012: 67f.).

12 Performance-Kunst hält der mit Platon beginnenden Negation der Pluralität (vgl. Arendt,

2002: 279) ethische und politische Forderungen entgegen, die darauf abzielen, die Möglich-

keit des Einschlusses aller zu zeigen, zu fühlen und zu denken und Widerstand gegen sys-

temimmanente Unterdrückungsmechanismen und zur Solidarität anzustoßen.

13 Vgl. Arendt, 2002: 233f.

14 Zum politischen Kampf um das „Recht auf Recht“, zu dem der Streit und das Aushalten von

Kritik notwendig dazugehören, äußert sich Balibar an den hier angegebenen Stellen aus-

führlich (vgl. Balibar, 2012: 18ff., 220ff., 236ff. u. 242f.).

15 Also als eine, deren „Prozeß [nicht] von vornherein entschieden ist“. Gerade das unterschei-

det Hegels Dialektik, der Adorno vorwirft, dass er „das gewußte Resultat des gesamten Pro-

zesses der Negation schließlich doch zum Absoluten macht“, von der »negativen Dialektik«

Adornos (vgl. Horkheimer/Adorno, 2010: 30f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012 - am 14.02.2026, 07:39:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


314 Ästhetik der Autonomie

che gesellschaftliche Veränderungen zu fundieren vermag16. Und so ermöglicht

Performance-Kunst durch ihre spezifischen Methoden und grundlegenden Über-

zeugungen (analog zur Kunst der attischen Polis), mit Dewey gesprochen, eine

„ästhetische Erfahrung“17. Indem sie Alltägliches in einer verdichteten und prä-

gnanten Form zur Anschauung bringt und so eine Erfahrung kreiert, in der

„Eigenschaften dominierend [sind], die in anderen Erfahrungen unterdrückt

werden“18, verwandelt sie die Interaktion „in gegenseitige Teilnahme und Kom-

munikation“19 als einen „Prozeß, der Partizipation schafft, der gemein macht, was

sonst isoliert und für sich war“20.

In Analogie zu den Vorstellungen, die sich die im zweiten Teil der Arbeit be-

sprochenen Ästhetiker von der attischen Tragödie im fünften vorchristlichen Jahr-

hundert gemacht haben, und nach denen die Tragödie für die Griechen existen-

zielle Notwendigkeit und elementar für ihre intellektuelle, emphatische Darstel-

lung von Freiheit war, vermag auch die Performance-Kunst – zumindest ihrem An-

spruch nach – in der Mitte des Lebens zu stehen, sodass der Vergleich ihrer Wirk-

mächtigkeit mit der der attischen Tragödie naheliegend erscheint. Performance-

Kunst kann als die Erfüllung der Hoffnung Nietzsches und Heideggers auf eine er-

neute weltstiftende Kunst betrachtet werden, auf eine Kunst, die Lebenspraxis ist,

und die das Hegel’sche Diktum vomVergangenheitscharakter der Kunst widerlegt.

Diese Wiederaufnahme attischer Lebenskunstprinzipien durch die Performance-

Kunst rettet dabei nicht nur Aspekte traditioneller Ästhetik in ihrer Relevanz für

zeitgenössische avancierte Kunst, sondern auch die Performance-Kunst selbst vor

dem Vorwurf ihrer gesellschaftlichen Irrelevanz und Beliebigkeit.

Wie gezeigt wurde, zielt ihre Wiederaufnahme zentraler Prinzipien attischer

Kunst und Politik vor der Philosophie Platons weder auf eine Verklärung jener

Zeit noch auf ein reaktionäres Bedürfnis einer gesellschaftlichen Neuorientierung

nach antikem Vorbild (wie sie beispielsweise Heidegger in seinem Denken über

den „anderen Anfang“ präferiert), sondern auf eine Wiederbelebung jener Kon-

zepte vor dem Hintergrund heutiger Lebens- und Weltverhältnisse, sodass sie ein

ethisch und politisch fundiertes Verständnis von Verantwortung, Freiheit, Respekt

16 Vgl. Dewey, John (2014): Kunst als Erfahrung. Frankfurt am Main, 35.

17 Sie erweitert den Spielraummenschlicher Handlungen, da sie soziale Zugehörigkeit und So-

lidarität stiftet und als KommunikationsformDichotomien zuüberwinden vermag (vgl. Dew-

ey, 2014: 32f. u. 318).

18 Dewey, 2014: 70.

19 Dewey, 2014: 32.

20 Dewey, 2014: 286. Ihre Kommunikationsmodi setzen sich „über die Schranken hinweg, die

den Menschen vom Mitmenschen trennen“ (Dewey, 2014: 318), da durch sie KünstlerIn und

RezipientIn – also normalerweise „Undurchlässiges“ (vgl. Dewey, 2014: 286) – miteinander

verbunden werden und Erfahrungen verwirklicht werden, deren „Bedeutungen und Werte

weit tiefer [reichen] als das jeweilige Hier und Jetzt, in dem sie verankert sind“ (Dewey, 2014:

320).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012 - am 14.02.2026, 07:39:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Schluss 315

und Humanität zu stärken vermag, das nur vor der Folie einer globalisierten und

pluralen Welt realisiert werden kann21.

„Gelungene“ Performance-Kunst setzt sich gegen herrschende Zurichtungs-

und Kontrollmethoden zur Wehr und kann als ein „Schlag ins Gesicht“ jedes

Einzelnen begriffen werden. Sie erstrebt, nach dem „Ende der Kunst“ und in

Opposition zu diesem Diktum, Poesie und das Denken über das, was sein könnte,

wiederzugewinnen sowie den Menschen Zentrales über ihre Lebenswelt und ihre

Position in dieser zu Bewusstsein zu bringen, sie aufzurütteln, sie mit der Idee

des Unentfremdeten, des „eigentlichen“ Selbst-Seins „anzustecken“ und Einfluss

auf ihr Weltbild auszuüben. Insofern stehen „gelungene“ Performances auch

den Verschleierungs- und Beruhigungsstrategien der Kulturindustrie diametral

entgegen, denn sie verweigern ihren TeilnehmerInnen explizit die Möglichkeit,

vor den Weltverhältnissen und ihrem eigenen Anteil daran Augen und Herzen

zu verschließen. „Gelungene“ Performances sind nicht bloß Unterhaltung und

„Spektakel“, sie sind „ungenießbar“ und entziehen sich leichtfertigem Konsum.

Performance-Kunst ist ein final unbestimmbares Schwellenphänomen auf

allen Ebenen, und vielleicht macht die letztliche Unbestimmtheit, die Ambivalen-

zen, die nicht nur die Teilnahme an Performances, sondern auch das Denken über

diese Kunstform bestimmen, ihre Wirkmächtigkeit aus, die niemals hinreichend

benannt werden kann. Sie ist ein ergebnisoffener Appell, sich auf einen ebenso

ergebnisoffenen Diskurs einzulassen und ihn kreativ mitzugestalten. Mit einer

wirklichen Teilnahme betritt man, ebenso wie mit dem Denken über Performance-

Kunst, das Feld der Perspektivenvielfalt und der Interpretationsmöglichkeiten,

dessen Bearbeitung letztlich nie an ein Ende kommt. Eben diese Offenheit und

letztliche Unbestimmtheit ist Voraussetzung für das gesellschaftsverändernde

Potenzial der Performance-Kunst, erschwert jedoch auch die Abgrenzung von

Performance-Kunst zu anderen Formen des politischen Protestes oder geplanter

übergriffiger öffentlicher Aktionen und steht so doch oft unter dem Verdacht des

21 Auch eine Philosophie der Performance-Kunstmuss folglich als zukunftszugewandte und eman-

zipatorische Philosophie begriffen werden, die nicht versucht, eine nostalgische Flucht, so-

zusagen „zurück ans Stammesfeuer“, in eine vermeintlich bessere und egalitäre Antike an-

zutreten, sondern die ästhetischen Begriffe und Konzeptemit zeitgenössischen Inhalten fül-

len will, die den Emanzipations- und Transformationsappell der Performance-Kunst philoso-

phisch bestärken und ihre politische und ethische Stoßrichtung zu würdigen vermag. Über

die gegenwärtigen Tendenzen von Bevölkerungsteilen westlicher Industriestaaten, zurück

in eine (wohlgemerkt imaginierte) Vergangenheit zu wollen, die ein vermeintlich besseres

Leben verspricht, äußert sich Bauman ausführlich unter anderem in seinem Kapitel zurück

ans Stammesfeuer. Das sich zunehmend verschärfende Phänomen, welches sich durch seine

Rückwärtsgewandtheit, seinen Hang zu Simplifizierungen, zum Ausschluss des „Anderen“

und mithin durch seinen massiven Anti-Pluralismus auszeichnet, überschreibt er treffend

mit seinem Begriff der »Retrotopie« (vgl. Bauman, 2017: 65ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012 - am 14.02.2026, 07:39:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


316 Ästhetik der Autonomie

„Spektakels“. Folglich kann auch die Bestimmung der Wirkung einer Performance

auf die einzelnen TeilnhmerInnen, um die es bei der Frage nach ihrer selbst- und

weltverändernden Kraft ja vorrangig geht, nie mehr sein als eine theoretische

Annäherung, insbesondere da es nicht im Einflussbereich der Performance-Kunst

liegt, was die RezipientInnen letztlich mit der von ihr initiierten Rahmenverschie-

bung in der praktischen Umsetzung anfangen22.

Dennoch sollen die hier bestimmten Kriterien sowie die politischen und

ethischen Grundannahmen in ihrer Anwendung auf konkrete Performances als

Entscheidungshilfe zur Bestimmung „gelungener“ oder „misslungener“ Aktionen

dienen, sodass auf der Basis des vorgeschlagenen Verständnisses von intelligibler

Performance-Kunst nun auch ein erneuter Blick auf das Busenattentat auf Adorno

geworfen werden kann, um die eingangs aufgeworfene Frage zu beantworten, ob

es sich bei dieser Aktion um eine gelungene Performance handelt.

Für eine Interpretation des Busenattentats als „gelungene“ Performance spricht

zunächst die Selbstpreisgabe der Akteurinnen in ihrer Nacktheit. Sie nutzten ih-

ren realen nackten Körper und verzichteten dabei gänzlich auf das theatrale Als-ob,

um gegen Adornos „Theorizität“ und gegen seine immer nur „abstrakt“ geforderte

sexuelle Befreiung anzutreten, die letztlich doch eine Herabsetzung des Körperli-

chen bedeutet. Seiner „Übergriffigkeit“ im Umgang mit jungen Studentinnen und

seinen „Starallüren“ begegneten sie mit der ironischen Geste des Blumenwerfens23.

Als mutig und provokant kann ihre Aktion begriffen werden, denn um mittels ih-

rer nackten Brüste Adornos Machtmissbrauch öffentlich zu kritisieren, mussten

sie sich zumindest für die Zeit der Aktion ihres sozialisatorischen Korsetts entle-

digen und die Grenzen der Konvention sprengen. Im Geiste der 68er-Protestkultur

zielten sie auf Spießbürgerlichkeit und Prüderie und forderten ihn heraus, sich zu

zeigen und zu positionieren. Indem sie Adorno mit aktiver Weiblichkeit und realer

Nacktheit konfrontierten, ignorierten sie nicht nur die Konventionen im Umgang

mit dem anderen Geschlecht, sondern negierten in feministischer Weise seinen

Herrschaftsanspruch als Mann und als „Großordinarius“. Sie machten das Private

öffentlich, dasTheoretische real und das Rationale emotional und schufen so einen

Raum der Möglichkeiten – der Möglichkeit der Selbsterkenntnis und der Transfor-

mation, den Adorno souverän hätte nutzen können.

22 Die Frage nach der empirisch nachvollziehbaren Veränderung jedes Einzelnen kann nicht

beantwortet werden aufgrund der wesensmäßigen Eigenschaften der Performance-Kunst,

die Anstöße gibt, aber den BetrachterInnen eben die Interpretations- undWahlfreiheit lässt,

aus dem Ereignis eigene Schlüsse zu ziehen.

23 Weitemeier zufolge sollte es eine „lustige Aktion, ein Happening“ werden, mit dem sie sich

über „Adornos Verhältnis zu den Frauen“ (seine vielen Affären mit jungen Frauen, auch

mit Studentinnen, waren bekannt) lustig machen wollten (vgl. Stelzer, Tanja (2003): Die

Zumutung des Fleisches. In: Der Tagesspiegel. 07.12.2003. <https://www.tagesspiegel.de/-

zeitung/die-zumutung-des-fleisches/471728.html> (30.07.2018)).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012 - am 14.02.2026, 07:39:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.tagesspiegel.de/
https://doi.org/10.14361/9783839452141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://www.tagesspiegel.de/


Schluss 317

Adorno jedoch vermochte der Situation nicht aufgeschlossen zu begegnen und

verließ fluchtartig den Hörsaal, sodass sich in der Aktion kein künstlerischer Ge-

staltungswille im Sinne der Konzeption ethisch fundierter Alternativen imUmgang

mit dem „Anderen“ entfalten konnte, sondern sie sich zu einem „Gewaltakt“ ent-

wickelte. Sie wurde zu einem monolithischen Akt der Ausgrenzung, der nicht zur

Transformation der TeilnehmerInnen und zu einem Gewahrwerden der eigenen

Freiheit führte, sondern vielmehr als Akt des Terrors Adorno macht- und hilflos

machte, ohne eine Dialogoption oder das Erleben eines „Wir“ anbieten zu können.

Dieser Gewaltakt erschien, vielleicht gerade vor dem Hintergrund der persönli-

chen Erfahrungen Adornos von Ausgrenzung, Angst und Verfolgung im zeitlich

noch nahen Nationalsozialismus, besonders perfide, wenn er auch nicht als sol-

cher intendiert war. Die Aktion konnte keinen Rahmen für eine freie Entfaltung

der Beteiligten eröffnen, sondern in ihr „kippte der Kampf [der 68er] für die Frei-

heit ins Unfreie“24. Das Busenattentat entwickelte sich gerade nicht im Sinne ei-

nes „Ereignisses“ und vermochte auch nicht Souveränität der Akteurinnen und der

TeilnehmerInnen zu ermöglichen und die Emanzipation aus starren Herrschafts-

verhältnissen zu forcieren. Im Gegenteil: In ihm wurden Herrschaftsverhältnisse

zugunsten der Studierenden umgekehrt.

Aus Adornos Reaktion resultiert womöglich auch, dass die Akteurinnen, selbst

wenn sie sich zu Beginn der Aktion „heroisch“ für ein übergeordnetes Ziel ein-

zusetzen schienen, im Nachgang nicht die Verantwortung für ihr Handeln über-

nahmen25. Nicht sie lieferten sich den TeilnehmerInnen aus, sondern sie lieferten

Adorno aus, sie stellten ihn bloß und demütigten ihn. Aus diesemMoment der per-

sönlichen Demütigung, aus diesem Angriff auf Adorno als Person, resultiert wohl

auch das bis in die Gegenwart anhaltende Schweigen aller Beteiligten. Auch wenn

die Aktion also durchaus Auswirkungen auf das Auditorium gehabt haben mag, da

24 Vgl. Stelzer, 2003.

25 Bis heute schämen sich die Frauen zutiefst für diese Aktion, stehen nicht zu ihrer Tat und

verweigern, mit Ausnahme Hannah Weitemeiers, jegliche Aussage über ihre Motive und

Zielsetzungen (vgl. Stelzer, 2003). Stelzer, der es 2003 als Erste gelang, ein Interview mit

einer der Protagonistinnen des Busenattentats zu führen, hatte nach eigenen Angaben gro-

ße Mühe, überhaupt eine der beteiligten Frauen ausfindig zu machen, denn die ZeitzeugIn-

nen schweigen noch heute größtenteils über die Identität der Frauen. Hannah Weitemeier

stimmte schließlich einem Interview zu, eine andere Protagonistin jedoch willigte nur un-

ter der Bedingung in ein Telefoninterview ein, dass sie anonym bleibe, da „[…] sie sich noch

heute [so sehr schäme]“. Weitemeier sagte über den Zeitpunkt des Busenattentats, dass es

einer der Tage war, an denenman sich entscheidenmuss, wie weit man gehen wolle, und sie

an diesem Tag eine klare Grenze überschritten habe; sie sei zu weit gegangen und die Akti-

on sei nichts, „worauf man stolz sein kann“. Am Ende des Interviews gesteht sie noch einmal

unmissverständlich ihre Gewissensbisse aufgrund ihrer grenzverletzenden Aktion mit den

Worten ein: „Wäre ich tot und würde Adorno begegnen, ich würde ihn bitten, dass er mir

vergibt“ (vgl. Stelzer, 2003).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012 - am 14.02.2026, 07:39:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


318 Ästhetik der Autonomie

es sicherlich die Frage im Einzelnen aufwarf, wie mit der erlebten Entblößung und

Entmachtung des Mentors emotional und rational umgegangen werden kann26,

kam es in der Folge der Aktion weder zu konkreten Reaktionen, Erfahrungsberich-

ten oder Stellungnahmen noch zu einer kritischen Diskursivierung des Erlebten

in der Öffentlichkeit27; jeglicher Versuch der Versprachlichung, der für die Wirk-

mächtigkeit einer Performance doch gerade konstitutiv ist, blieb – vermutlich ob

der Reaktion Adornos und der mangelnden Anschlussfähigkeit der Aktion (zumin-

dest in den 1960er-Jahren) – aus. Auchwenn die Aktion also als Transformationsap-

pell angelegt war, wurde sie von Adorno nicht als solcher verstanden und genutzt.

Im Verlauf ihrer Entwicklung vermochte sie keine wirksame Kommunikation zu

etablieren und aufrechtzuerhalten, sodass das Busenattentat letztlich als „misslun-

gene“ Performance bezeichnet werden muss.

Ebenso wie für eine Vielzahl von Performances – man denke beispielsweise

an die Re-Performances Abramovićs oder an ihre Rolle innerhalb des etablierten

Ausstellungswesens (sie ist ein „Superstar der zeitgenössischen Kunst“, die von

sich selbst sagt: „Ich bin eine Marke wie Coca Cola. Dies wird mein Vermächtnis

sein“28), oder beispielsweise an das Orgien Mysterien Theater von Hermann Nitsch

sowie an all jene Performances, die nicht darauf angelegt zu sein scheinen,wirklich

schockierend und aufrüttelnd zu wirken, sondern wohl eher ein elitäres Bedürfnis

nach besonderen und exklusiven Erfahrungen stillen29 –, erscheint auch für das

Busenattentat die Einordnung in die Sphäre des Spektakels evident.

Obwohl also im weiten Feld der Aktionen, die unter »Performance-Kunst« fir-

mieren, wohl längst nicht alles – dem eingeschlagenen Sinne nach – diese Bezeich-

nung auch verdient, ist dennoch ein kritischer Blick, ein unvoreingenommenes

26 Der Eindruck der Entmachtung wurde dabei von den am selben Tag im Hörsaal verteilten

Flugblättern noch verstärkt, auf denen zu lesen war: „Adorno als Institution ist tot“.

27 Vgl. Stelzer, 2003.

28 Abramović, zit. nach Böhm, 2011.

29 Gerade Performances in Galerien und Museen erreichen wohl hauptsächlich gesellschaft-

lich undmonetär „Bessergestellte“, sodass für Performance-Kunst ebenso wie auch für einen

Großteil der zeitgenössischen Bildenden Kunst die Einschätzung Kikols womöglich zutrifft:

„Es scheint gerade so, als sei ein Großteil der politischen Kunst nur für die eigenen Reihen,

also für die Kunstwelt da. Gerade dort findet sie, zumBeispiel durch die Kuratoren oder Spon-

soren, Zuspruch, Anerkennung und Status. Heißt das neue, als ethisch getarnte Intellektuel-

lenkonzept also „L’art politique pour l’art politique“? [...] Die ethischen Dimensionen schei-

nen in der Kunstkapsel zu verhaften, die in sich zwar vornehme undmoralisch korrekte Aus-

rufe tätigt, aber nach außen hin schalldicht verschlossen bleibt. [...] es [ist] eine idealisierte

Annahme, dass eine geniale Ästhetik und Freigeisterei von Künstlern irgendwie auf die Ge-

sellschaft abfärbe. [...] Wofür braucht das Kunstpublikum dann die politische Kunst, gerade

wenn ein andersdenkendes Publikum nicht erreicht wird? Ist und bleibt politische Kunst nur

der Spielplatz des guten Gewissens eines ausgewählten, kleinen Clubs?“ (Kikol, 2018: 55f.)

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012 - am 14.02.2026, 07:39:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Schluss 319

Sich-Einlassen auf jede einzelne Aktion lohnend, denn die Möglichkeit, sich in ei-

nemRaumwiederzufinden, in dem sich der eigene Rahmen,wie oben beschrieben,

verschieben kann, sollte nicht gering geachtet werden. Gerade in Zeiten, in denen

die Gräben zwischen den Menschen und zwischen einzelnen Bevölkerungsgrup-

pen sowie Interessensgemeinschaften immer tiefer werden, sollte jede potenzielle

Chance ergriffen werden, einem ernsthaften und eindrücklichen, weil unverstellt-

emotionalen Aufruf zu Respekt, Dialogbereitschaft und Solidarität30 Aufmerksam-

keit zu schenken und ihn in die Welt hinauszutragen.

So ist es grundsätzlich angezeigt, sich immer wieder aufs Neue auf (poten-

ziell gelungene) Performances einzulassen und sich als AdressatIn ihres (mögli-

chen) Appells anzubieten, denn „gelungene“ Performance-Kunst tritt für das ein,

was Zygmunt Bauman in der Terminologie Ulrich Becks als die Ausbildung eines

„kosmopolitischen Bewusstseins“ bezeichnet, das „zum allerersten Mal in der Ge-

schichte der Menschheit Integration ohne vorausgehende Separation“ ermöglicht,

indem es sowohl auf die Bestimmung eines „gemeinsamen Feindes“ als auch auf

dasWerkzeug „wir gegen sie“ verzichtet, und das sowohl als die notwendige Ergän-

zung unserer „kosmopolitischen Situation“ als auch als die größteHerausforderung

unserer Gegenwart erscheint31: Das ist der utopische Überschuss der Performance-

Kunst. Performance-Kunst zielt auf Respekt und gegenseitig garantierte Status-

gleichheit. Sie streitet für eine Kultur des Dialogs, sie etabliert Kommunikation,

die „die Anderen“ als gleichwertige und ebenbürtige GesprächspartnerInnen aner-

kennt und damit ein Experimentierfeld für das Erproben anderer, neuer Konflikt-

lösungsstrategien bereitstellt, die auf die politische und soziale Verantwortung und

das Engagement jedes einzelnen Menschen setzt32.

Sie reagiert auf die von Bauman pathetisch formulierte, aber dennoch wohl zu-

treffende Diagnose unserer gegenwärtigen Lage: „Mehr als zu jeder anderen Zeit

30 „Gelungene“ Performance-Kunst stellt sich einer Entwicklung entgegen, die Zygmunt Bau-

man folgendermaßen charakterisiert: „Weit entfernt von jedemGedanken an Solidarität, för-

dern die gegenwärtigen Existenzbedingungen, unterstützt und verschärft durch die neuen

Philosophien des Managements und die neue Herrschaftsstrategie, eher die fabrikmäßige

Herstellung von gegenseitigemMisstrauen, antagonistischer Interessen, Rivalität und Zwie-

tracht. [...] In einer Gesellschaft, in der ‚der andere‘ (und zwar ‚jeder‘ andere) eine unverhüllte

oder nur noch nicht demaskierte (und daher umso grausigere und erschreckendere) Bedro-

hung ist, erscheint Solidarität als heimtückische Falle für die Naiven, Leichtgläubigen, När-

rischen und Gedankenlosen. [...] In der heute gängigen Währung zahlt sich Solidarität nicht

aus. Anstatt ein verlässlicher Aktivposten zu sein, hat sie die fatale Neigung, sich in eine

Pflicht zu verwandeln. Und so sinkt der Kurs des ‚sozialen Kapitals‘, das Robert Putnam zu-

folge aus Vertrauen, Gegenseitigkeit und Gemeinschaftlichkeit besteht, an den Börsen der

‚Lebenspolitik‘ – stattdessen prämieren sie Selbstbezüglichkeit, Egoismus und antisoziale

Formen der Selbstbestätigung“ (Bauman, 2017: 123f.).

31 Vgl. Bauman, 2017: 195f.

32 Vgl. Bauman, 2017: 199ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012 - am 14.02.2026, 07:39:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


320 Ästhetik der Autonomie

stehen wir, die menschlichen Bewohner des Planeten Erde, vor einem Entweder-

Oder: Entweder wir reichen einander die Hände – oder wir schaufeln einander

Gräber“33, indem sie ihre TeilnehmerInnen an diese Grenzen führt, deren Trans-

formation in Schwellen ermöglicht und zu ihrer Überschreitung aufruft. So erhält

sie die Hoffnung am Leben, dass sich tatsächlich etwas verändern könnte, wenn

nur eine/r der Teilnehmenden sich wirklich von einer Performance berühren lässt

und bereit ist, aus dem Erlebnis etwas zu lernen und dieses Erlernte weiterzutra-

gen.

Auch wenn nicht behauptet werden soll, dass die Performance-Kunst die Welt

schon verändert hätte –wäre dies der Fall, hätte sie sich selbst überflüssig gemacht

–, vermag sie auf ihre TeilnehmerInnen im Sinne attischer Lebenskunst „ereignis-

haft“ zu wirken. Gerade dieses Potenzial ist es, was sie als politische Kunstformwe-

sentlich auszeichnet und als „große“ Kunst erscheinen lässt. Performance-Kunst ist

kein Heilsversprechen, weder für die Überwindung der Distanz der Kunstwelt von

der Alltagsrealität noch für die fundamentalen soziopolitischen Probleme, vor de-

ren Hintergrund sie entsteht. Sie löst die Probleme nicht, die sie thematisiert, son-

dern sie eröffnet einen Raum, in dem mögliche Lösungswege gemeinsam ausge-

handelt und überprüft werden können. Sie kreiert, mit Foucault gesprochen, einen

Augenblick „[...] [in dem] die Frage, ob man anders denken kann, als man denkt,

und anders wahrnehmen kann, als man sieht, zumWeiterschauen undWeiterden-

ken unentbehrlich ist!“34. Und sie glaubt an den kreativ-schöpferischen Menschen,

der das Potenzial hat, sich wirksam in derWelt zu „engagieren“. Insofern ist ihr das

Potenzial zueigen, andere Vorstellungen über Gleichheit, Freiheit und Mitmensch-

lichkeit zu etablieren.

Dies ist jedoch kein exklusives Vorrecht der Performance-Kunst, und so er-

scheint – im Lichte der Hoffnung der Performance-Kunst auf individuelle Einsicht

in die Notwendigkeit eines persönlichen und gesamtgesellschaftlichen Emanzipa-

tionsprozesses, der sich der Entfremdung entgegenstellt –, die Suche nach weite-

ren Räumen naheliegend, in denen tatsächliche Pluralität und Herrschaftsfreiheit

erprobt werden können, um die an die Dichotomien geknüpften Wertzuschrei-

bungen zugunsten eines „Singulär-plural-Seins“35 zu überwinden. Es gilt weitere

Räume zu finden, zu entwerfen und zu nutzen, in denen politisches und ethisches

Neuland betreten und erkundet werden kann und die als Experimentierfeld Han-

deln unter Gleichwertigen erprobbar machen.

33 Bauman, 2017: 203.

34 Foucault, 1989: 15.

35 „Die Pluralität des Seienden steht am Grund des Seins“ und „jede Singularität ist ein ande-

rer Zugang zur Welt“ (Nancy, 2012: 34 u. 37). Nancy denkt die Einheit ursprünglich plural,

denn bevor das „sich“ für sich oder für den anderen stattfindet, findet es „mit“ statt; das Zu-

mehreren-Sein ist die ursprüngliche Situation (vgl. Nancy, 2012: 70f.).

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012 - am 14.02.2026, 07:39:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452141-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

