
6. Die Nutzungsprozesse

6.1 Gebrauchsspuren als Quelle für Nutzungsprozesse 

In den vorausgehenden Kapiteln wurde die Frage, wie die Texte des Quellenkorpus 
genutzt wurden, bereits in verschiedenen Zusammenhängen angesprochen. Es ging 
dabei einerseits um intendierte Nutzungsprozesse, welche von den Autoren des 
Quellenkorpus in den Prologen und Epilogen ihrer Werke erwähnt werden. Ande-
rerseits sind auch in biographischen Quellentexten Passagen zu finden, welche die 
Werke der Autoren besprechen und dabei Nutzungsprozesse thematisieren. So 
wird beispielsweise die Authentizität des vom Autor vermittelten Wissens bestätigt 
oder die Rezitation in religiösen Zeremonien geschildert. Die Biographen suggerie-
ren in solchen Fällen, dass bestimmte Nutzungsprozesse – die Wissensvermittlung 
oder die Rezitation in einem religiösen Kontext – den Normalfall darstellen. 

Im Folgenden spielen die expliziten Aussagen von Autoren und Biographen 
nur eine untergeordnete Rolle. Es geht vielmehr darum zu analysieren, welche 
Nutzungsprozesse sich anhand des Handschriftenkorpus nachweisen lassen. Im 
untersuchten Korpus sind explizite Aussagen in Glossen seltene Ausnahmefälle. 
Ich werde die Frage, wie die Werke genutzt wurden, anhand von schriftlichen und 
nicht schriftlichen Gebrauchsspuren sowie den oben in Kapitel 3 analysierten 
Aspekten der Textüberlieferung, der Mitüberlieferung oder der graphischen Ge-
staltung erörtern. Anhand der Gebrauchsspuren im untersuchten Korpus lassen 
sich sechs Arten von Nutzungsprozessen belegen: 

1. Nutzung zur Wissensvermittlung
2. Rezitation in religiösen Zeremonien
3. Verehrung in einem Kultkontext
4. Nutzung als transzendentes Kapital
5. Nutzung als Band zwischen Lebenswirklichkeit und Transzendenz
6. Nutzung zur Repräsentation

Diese Auflistung ist nicht exklusiv. So ist beispielsweise durchaus denkbar, dass die 
untersuchten religiösen Werke auch zur Unterhaltung genutzt wurden. Aus dem 
Umstand, dass sich dafür keine Belege in den Handschriften finden lassen, folgt 
nicht, dass es eine solche Nutzung nicht gab. Der Vorgang des Lesens hinterlässt 
im Normalfall bekanntlich keine Spuren; die durch Randglossen oder Benutzungs-
spuren belegten Nutzungsereignisse machen deshalb wohl nur einen geringen An-
teil aller derartiger Prozesse, die stattgefundenen haben, aus. Genauso wenig 
schließen Belege für einen der genannten Nutzungsprozesse die jeweils anderen 
aus. Folglich lässt sich anhand der hier ausgewerteten Daten kein vollständiges – 
vor allem auch kein quantifizierbares – Bild der Nutzungsprozesse erstellen. Eine 
Auswertung des Handschriftenmaterials ist aber, wie die folgenden Ausführungen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 310 

zeigen, unverzichtbar, um die Nutzung von Handschriften populärer religiöser  
Literatur in der osmanischen Gesellschaft zu verstehen. 

In den gesichteten lithographischen Drucken sind im Gegensatz zu den Hand-
schriften fast keine verwertbaren Daten – Benutzereinträge, Randglossen oder Be-
nutzungsspuren – zu Nutzungsprozessen zu finden. Daraus dürfen aber keine fal-
schen Schlüsse gezogen werden, da dieser Umstand mit großer Wahrscheinlichkeit 
auf die Sammlungskriterien der Bibliotheken im 19. und 20. Jahrhundert zurück-
zuführen ist. Im Fall von Drucken genügt Bibliotheken offensichtlich meist der 
Erwerb eines „sauberen Exemplars“1, weshalb die Bibliotheksbestände im Bezug 
auf Drucke bei der folgenden Untersuchung praktisch keine Rolle spielen.2  

Eine Schwierigkeit bei der Analyse der Nutzungsprozesse stellt der Umstand dar, 
dass ein großer Teil der Benutzungsspuren nicht datiert – und meist auch nicht 
datierbar – ist. Das gilt für schriftliche und nicht schriftliche Nutzungsspuren glei-
chermaßen. Aussagen zu einer zeitlichen Entwicklung sind oft nicht möglich. 
Hinzu kommt, dass bei der Auswertung der schriftlichen Nutzervermerke Fragen 
hinsichtlich der Terminologie offen bleiben müssen. Von zentraler Bedeutung ist 
hierbei naheliegenderweise die Terminologie des Lesens. Es stellt sich die Frage, 
ob verschiedene Lexeme für unterschiedliche Formen des Lesens stehen – das stil-
le Lesen, das individuelle Lesen, das laute Lesen, das Lesen beziehungsweise Rezi-
tieren vor Publikum. Hanna geht in ihrer Studie zur Buchkultur im Kairo des 17. 
und 18. Jahrhunderts davon aus, dass grundsätzlich laut gelesen wurde, ohne dies 
genauer zu diskutieren. Ihres Erachtens war Lesen „eine kollektive Übung“ (a col-
lective exercise).3 Einen wichtigen Beitrag zur Thematik publizierte kürzlich 
Hirschler in seiner Studie The Written Word in the Medieval Arab Lands.4 Er be-
spricht die Terminologie des Lesens ausführlich – insbesondere die beiden Lexe-
me ṭalaʿa und qaraʾa.5 Er zeigt, dass das Verb ṭalaʿa grundsätzlich ein individuelles, 
stilles Lesen bezeichnet, aber sehr selten verwendet wird. Ein breiteres Bedeu-
tungsspektrum hat das Verb qaraʾa welches deshalb auch problematischer ist. Es 
bezeichnet meist ein lautes Lesen vor Zuhörern, wird aber auch in anderer Bedeu-
tung gebraucht, etwa im Sinn von „kollationieren“ (qaraʾa muqābalatan). Es wird 
auch für ein individuelles Lesen (qaraʾa bi-nafsihi) verwendet. Darüber hinaus kann 
es auch ein auswendiges Vortragen vor Zuhörern bezeichnen.  

Das von der Wurzel Q-R-ʾ abgeleitete ḳırāʾat ėtmek ist auch die häufigste Be-
zeichnung in den von Değirmenci untersuchten Leservermerken, in denen es je-

                                                                                          
1  Die Formulierung temiz bir nüsha („ein sauberes Exemplar“) ist beispielsweise im Antiquari-

atshandel sehr geläufig. Das spricht dafür, dass Randglossen und sonstige Eintragungen bei 
Drucken eher als störend und nicht als historisches Dokument empfunden werden. 

2  Die einzige Ausnahme sind fünf Muḥammedīye-Drucke, welche unten in Abschnitt 6.7 be-
sprochen werden. 

3  Siehe etwa Hanna 2003, 96-98. 
4  Hirschler 2012. 
5  Hirschler 2012, 11-31.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 311 

weils um einen lauten Vortrag vor Zuhörern geht.6 Auch in meinem Handschrif-
tenkorpus ist ḳırāʾat ėtmek – neben dem türkischen oḳımaḳ – das häufigste Lexem 
für Lesen. Sehr selten ist das von der Wurzel Ṭ-L-ʿ abgeleitete müṭālaʿa ėtmek; in 
diesen Fällen ist aus dem Kontext mit einiger Wahrscheinlichkeit auf ein indivi-
duelles Lesen beziehungsweise Studieren zu schließen.7 

Im von mir untersuchten Quellenmaterial gibt es tatsächlich Indizien, welche 
darauf hindeuten, dass im Normalfall laut gelesen wurde. So können etwa sehr ge-
läufige Fürbitteformeln wie Oḳıyanı diŋleyeni yazanı raḥmentüŋle yarlıġaġıl ya ġanī („O 
Reicher [Gott], vergib durch dein Erbarmen dem Lesenden, dem Hörenden und 
dem Schreibenden“) als Hinweis darauf gewertet werden, dass ein lautes Lesen be-
ziehungsweise Rezitieren intendiert war.8 Lesen und Hören werden jeweils in ei-
nem Zug genannt. Aus solchen Indizien kann natürlich nicht geschlossen werden, 
dass die verwendeten Lexeme für Lesen – d. h. türkisch oḳımaḳ, persisch ḫvāndan 
und auf dem Arabischen basierend ḳırāʾat ėtmek – grundsätzlich ein lautes Lesen 
bezeichneten.9 Völlig offen ist auch, ob man damit rechnen muss, dass sich die  
Lesegewohnheiten hinsichtlich des lauten Lesens im Untersuchungszeitraum änder-
ten, und auf welchen Zeitraum dieser Wandel gegebenenfalls zu datieren ist. Die 
von mir ausgewerteten Nutzereinträge erlauben diesbezüglich keine Schlüsse.  

Insgesamt lässt sich nur in Einzelfällen ein lauter Vortrag definitiv belegen. Im 
Gegensatz zu den geläufigen Lexemen oḳımaḳ und ḳırāʾat ėtmek ist das eindeutige-
re tilāvet ėtmek – „rezitieren, laut vortragen“ – selten anzutreffen. Es wird vor allem 
von Evliyā Çelebi in seinen Beschreibungen religiöser Zeremonien verwendet.10 
Auch in historiographischen Texten sprechen der Kontext und die Wortwahl oft 
dafür, dass von einem lauten Vortrag die Rede ist, etwa bei Ḥākims Bericht über 
mevlid-Lesungen anlässlich des Prophetengeburtstags.11 Die Annahme, dass das 
laute Lesen der Normalfall war, ist insgesamt naheliegend; im Einzelfall lässt sich 
jedoch oft nicht belegen, ob in der betreffenden Quelle tatsächlich von einer lau-
ten Lektüre die Rede ist.  

6.2 Wissensvermittlung 

Die Wissensvermittlung wird von einigen der untersuchten Autoren im Prolog 
oder Epilog als ihre Hauptmotivation beim Verfassen ihrer Texte dargestellt, etwa 

                                                                                          
6  Değirmenci 2011. 
7  Etwa in SBBPK Ms. Or. Oct. 3710 (926 h.) Auf diesen Terminus greift auch Neumann 

2005 in seinem Artikel zu den Lesekulturen zurück („Üç tarz-ı Mütalaa“). Şemseddīn Sāmī 
schreibt im Ḳāmūs-ı Türkī 1317, 1362: 1. bir işi iyice ve ṭarāflı düşünme, 2. bir iş ḥaḳḳında 
taʿmīḳ-i fikir ile ḥāṣıl olan reʾy-ü mülāḥaẓa, 3. oḳuma aŋlamaḳ şarṭiyle oḳuyuş. 

8  Zur Formel siehe unten Abschnitt 6.5. 
9  Meninski 1680 [2000], 1, 527f., gibt unter dem Stichwort oḳımaḳ auch zunächst die Syn-

onyme ḫvāndan und ḳırāʾat ėtmek an. 
10  Siehe unten Abschnitt 6.3. 
11  Siehe unten Abschnitt 6.3. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 312 

indem sie darauf verweisen, dass die Bitte an sie herangetragen wurde, eine be-
stimmte Thematik in der Volkssprache zu behandeln oder den Text eines anderen 
Verfassers in einer verständlicheren Sprache zu bearbeiten.12 Ziel der Bittsteller ist 
es in diesen Einleitungspassagen jeweils, sich über ein bestimmtes Thema besser 
informieren zu können. Neben solchen expliziten Aussagen in den Einleitungen 
bringen Autoren ihren didaktischen Anspruch auch in der Textstruktur zum Aus-
druck, etwa indem sie zu Beginn eines neuen Abschnitts die Leser direkt mit der 
Aufforderung „wisse!“ (arabisch iʿlam, türkisch bilgil) oder ähnlichen Formulierun-
gen ansprechen.  

Auch Autoren sekundärer Quellentexte gehen davon aus, dass die Wissensver-
mittlung bei der Nutzung eine Rolle spielt. Dies zeigt sich etwa, wenn Ṭaşköp- 
rizāde in seinem Werk aš-Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya darauf verweist, dass Yazıcıoġlı in 
seiner Muḥammedīye die Prophetentraditionen zuverlässig wiedergibt, und damit 
voraussetzt, dass deren Vermittlung ein wichtiges Anliegen des Verfassers ist.13 
Ähnliches gilt für Laṭīfīs Erzählung über den Entstehungskontext von Süleymān 
Çelebis Vesīlet en-Necāt: Laut Laṭīfī verfasste Süleymān Çelebi sein Werk als Reak-
tion auf einen gewalttätigen Streit über die hervorragende Stellung Muḥammads 
unter den Propheten.14 In diesem Kontext können Laṭīfīs Leser selbst Süleymān 
Çelebis Prophetenlobdichtung als einen Text verstehen, der unter anderem ver-
fasst wurde, um religiöses Wissen – das heißt Wissen über Muḥammads hervorra-
gende Stellung unter den Propheten – zu vermitteln. 

Im Fall der Muḥammedīye wird das Thema Wissensvermittlung auch in der lite-
rarischen Rezeption aufgegriffen. Einerseits schildern Yūsuf-ı Bīçāre und Esīrī in 
ihren Muḥammedīye-Bearbeitungen, dass sie das religiöse Wissen, welches in 
Yazıcıoġlıs Muḥammedīye enthalten sei, in verständlicherer Sprache bearbeiten 
wollen.15 Andererseits verfasste Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳı seinen umfangreichen 
Kommentar, um den Lesern das Textverständnis auf sprachlicher und inhaltlicher 
Ebene zu erleichtern.16 Es ist allerdings darauf hinzuweisen, dass aus keinem die-
ser Beispiele abgeleitet werden darf, dass das betreffende Werk ausschließlich zur 
Wissensvermittlung verfasst wurde. 

Neben diesen Hinweisen in den Texten des Quellenkorpus beziehungsweise in 
sekundären Quellentexten, welche die Intention der Wissensvermittlung belegen, 
ist im folgenden zu untersuchen, ob sich im Handschriftenmaterial Indizien dafür 
finden, dass diese tatsächlich zur Wissensvermittlung genutzt wurden. In diesem 
Zusammenhang sind zwei Fragen von besonderem Interesse: 1. Veranschaulicht 
die graphische Gestaltung die Textstruktur und erleichtert den Lesern damit den 
Zugang zum Text? 2. Beziehen sich Benutzervermerke auf den Inhalt, tragen sie 

                                                                                          
12  Siehe oben Abschnitte 2.4.1 und 4.2.2. 
13  Siehe oben Abschnitt 2.5.2. 
14  Siehe oben Abschnitt 2.3.2.2. 
15  Siehe oben Abschnitte 4.2.2 und 4.3.3. 
16  Siehe oben Abschnitt 4.3.4. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 313 

zum Textverständnis bei oder gibt es eine Mitüberlieferung, beispielsweise In-
haltsverzeichnisse, welche den Nutzern die inhaltliche Erschließung erleichtern?  

6.2.1 Graphische Gestaltung  

In den Handschriften aller drei Werke der Muḥammedīye-Gruppe lassen sich gra-
phische Mittel zur Textstrukturierung – etwa Hervorhebungen durch die Verwen-
dung breiterer Rohrfedern, eines anderen Duktus, roter Tinte oder durch Über-
streichungen – belegen.17 Diese graphische Strukturierung dient dem Leser zur 
besseren Orientierung und erlaubt eine schnellere Erschließung des Inhalts. Alle 
diese graphischen Gliederungselemente sind in den Handschriften der islami-
schen Welt generell sehr geläufig.18 Konkrete Aussagen über eine wissensvermit-
telnde Nutzung der Maġārib az-Zamān, der Muḥammedīye und der Envār el-ʿĀşıḳīn 
erlauben diese Daten zur graphischen Gestaltung darum nicht. 

Auch kunstvolle Kalligraphien können einen Text gliedern, haben aber teilweise 
zur Folge, dass die Entzifferung aufwändiger wird. Der Intention, Wissen zu ver-
mitteln, scheinen kalligraphische Hervorhebungen also auf den ersten Blick nicht 
förderlich zu sein. In dieser Verallgemeinerung ist die Aussage jedoch nicht gültig – 
der Vergleich der Inhaltsübersicht in zwei Maġārib az-Zamān-Handschriften ist in 
diesem Zusammenhang aufschlussreich.19 In der Handschrift Nuruosmaniye 2593 
sind die durchnummerierten Kapitel lediglich durch rote Tinte hervorgehoben und 
können genauso flüssig wie der übrige Text gelesen werden (Abbildungen 3.1). Die 
Inhaltsübersicht in der Handschrift Nuruosmaniye 2595 ist hingegen aufwändig 
kalligraphisch gestaltet (Abbildungen 3.2). Der geübte Leser mag darum einen Au-
genblick länger brauchen, um die Titel der einzelnen Kapitel zu lesen, die Über-
sicht selbst ist aber in der Handschrift schneller aufzufinden. Auch die Zäsur bei 
der Lektüre ist vom Kopisten beziehungsweise – falls die Kalligraphie und Illumi-
nation von anderer Hand stammt – von den Herstellern der Handschrift beabsich-
tigt.20  

Ähnliches gilt für die Muḥammedīye-Handschriften mit Fächerkalligraphien 
(Abbildungen 3.26 bis 3.30).21 Einerseits erschweren ineinander verwobene Verszei-
len das Entziffern. Andererseits kann die kalligraphische Gestaltung sowohl die 
poetische Struktur, etwa Reimschemen oder Assonanzen, als auch die inhaltliche 
Struktur, etwa die Wichtigkeit zentraler Textpassagen, veranschaulichen. Die Fä-
cherkalligraphie hilft also einerseits beim lauten Vortrag des Werkes; ineinander 
verschlungene Worte stören wenig, wenn die Handschrift als Stütze beim Vortrag 

                                                                                          
17  Siehe oben Abschnitt 3.1.5. 
18  Déroche 2005/1426h., 116 und 167-184; Gacek 2009, 57f., 168f., 227f. und 268-270. 
19  Vgl. oben Abschnitt 3.3.1.5. 
20  Kalligraphien und Illuminationen steigern darüber hinaus die Repräsentativität einer 

Handschrift, vgl. unten Abschnitt 6.7. 
21  Vgl. oben Abschnitt 3.3.3.5. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 314 

eines mehr oder weniger auswendig gelernten Textes dient. Andererseits unterstüt-
zen die Fächerkalligraphien den inhaltlichen Zugang, indem sie besonders bedeu-
tungsvolle Passagen kennzeichnen; wichtig kann das wiederum gerade dann sein, 
wenn die Handschrift als Vorlage für eine Rezitation vor Zuhörern dient.  

In den genannten Fällen deuten die Kalligraphien neben der Wissensvermitt-
lung auch auf andere Nutzungsprozesse – eine Nutzung zur Rezitation in einer re-
ligiösen Zeremonie oder eine Nutzung zur Repräsentation – hin. Auf diese Aspek-
te wird unten in den Abschnitten 6.3 und 6.7 noch genauer einzugehen sein. Wie 
bereits einleitend festgestellt, schließen sich die Nutzungsprozesse nicht gegenseitig 
aus.  

6.2.2 Mitüberlieferung  

Individuelle Glossen und Benutzervermerke, welche auf Inhaltliches Bezug neh-
men, sind im untersuchten Handschriftenmaterial selten.22 Wo es sich um singu-
läre Vermerke handelt, kann meist nicht mit völliger Sicherheit ausgeschlossen 
werden, dass sie nicht doch aus der jeweiligen Vorlage kopiert wurden. Es bleibt 
also meist offen, ob die Glossen Spuren einer individuellen Beschäftigung des 
Kopisten oder Lesers mit dem Text sind oder ob sie Teil einer mehr oder weniger 
verbreiteten Mitüberlieferung sind, welche eine Nutzung zum Wissenserwerb un-
terstützen soll. Genauso stellt sich bei Inhaltsverzeichnissen die Frage, ob sie den 
individuellen Interessen des Nutzers angepasst sind oder die Kapitelstruktur des 
Autors genau übernehmen. 

6.2.2.1 Maġārib az-Zamān 

Yazıcıoġlıs Maġārib az-Zamān sind ein gelehrtes Werk; eine Nutzung zur Wissens-
vermittlung ist deshalb naheliegend. So ist auch nicht überraschend, dass in den 
Maġārib az-Zamān Randglossen zu finden sind, welche den Lesern das Textver-
ständnis erleichtern sollten. In der ältesten datierten Handschrift TSMK EH 1283 
(1044 h./1635) finden sich Glossen mit türkischen Worterklärungen sowie Erklä-
rungen zur Grammatik und Textvarianz.23 Es handelt sich hierbei um eine Mit-
überlieferung, welche später von der Handschrift Nuruosmaniye 2593 (1135 h./ 
1722) übernommen wurde und mit einiger Wahrscheinlichkeit auch schon vom 
Kopisten von TSMK EH 1283 aus seiner Vorlage übernommen worden war.24 In 
beiden Handschriften finden sich unter den Randglossen auch Hinweise auf The-
men (maṭlab), welche in den Überschriften und Zwischenüberschriften der Maġārib 

                                                                                          
22  Siehe oben Abschnitte 3.3.1.4, 3.3.2.4 und 3.3.3.4. 
23  Vgl. oben Abschnitte 3.3.1.1 und 3.3.1.3. 
24  Vgl. oben Abschnitt 3.3.1.3.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 315 

az-Zamān-Texts nicht erwähnt sind.25 Diese stimmen weitgehend, aber nicht voll-
ständig überein. Auffällig ist allerdings, dass beide Handschriften Inhaltsverzeich-
nisse haben, diese sich aber deutlich unterscheiden.26 Die Auswahl der Kapitel und 
Abschnitte, auf welche verwiesen wird, scheint hier den individuellen Interessen 
der Nutzer angepasst. Diese Beobachtung gilt auch für andere Inhaltsverzeichnisse 
in den in Kapitel 3 besprochenen Maġārib az-Zamān-Handschriften. Mit den 
Randglossen und den Inhaltsverzeichnissen liegen somit zumindest Indizien für 
eine Nutzung zur Wissensvermittlung vor. 

6.2.2.2 Envār el-ʿĀşıḳīn 

In den untersuchten Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften lassen sich Randglossen mit 
Erklärungen zum Text nicht belegen, was sicherlich weitgehend darauf zurückzu-
führen ist, dass eine türkischsprachige Leserschaft für einen Prosatext in türkischer 
Sprache im Gegensatz zu den beiden anderen Werken – einem arabischen Prosa-
text und einem türkischen Text in Versen – solche Erklärungen nicht brauchte 
oder zumindest unterstellt wurde, dass sie sie nicht brauche. In der Handschrift 
SK Pertev 229m gibt es einige wenige maṭlab-Randglossen, welche auf Inhaltliches 
verweisen und so den leichteren Zugang zu einigen Informationen ermöglichen, 
die für den Verfasser der Glossen von individuellem Interesse sind: die Opferung 
Ismaels, das Alter Abrahams, der Wochentag von Muḥammads Ankunft in Medi-
na.27 Diese Glossen stammen nicht von der Hand des Kopisten. 

Etwas häufiger, insgesamt aber trotzdem selten sind in den untersuchten Envār 
el-ʿĀşıḳīn-Handschriften Inhaltsverzeichnisse – diese finden sich in sieben von 76 
Handschriften; keines stammt von der Hand des Kopisten. In den Inhaltsver-
zeichnissen wird die Kapitelstruktur des Envār el-ʿĀşıḳīn-Textes nicht eins zu eins 
übernommen. Die Verweise sind nach den individuellen Interessen angepasst und 
können deshalb – wie im Fall der Maġārib az-Zamān – als Beleg für eine Nutzung 
zur Wissensvermittlung interpretiert werden. 

6.2.2.3 Muḥammedīye 

Wie in den Maġārib az-Zamān- und den Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften belegt auch 
in Muḥammedīye-Handschriften die Varianz der Inhaltsverzeichnisse das Bedürfnis 
der Nutzer nach einer vereinfachten Orientierung im Text, welche individuellen In-

                                                                                          
25  Zu solchen maṭlab-Randglossen siehe Gacek 2009, 168f. 
26  Vgl. oben 3.3.1.4. Das Inhaltsverzeichnis in der Handschrift Nuruosmaniye 2593 stammt 

von der Hand des Kopisten, das der Handschrift TSMK EH 1283 wurde von anderer 
Hand hinzugefügt. 

27  Vgl. oben Abschnitt 3.3.2.4. SK Pertev 229m, 57a (Opferung Ismaels); 59a (Alter Abra-
hams); 207b (der Prophet kommt an einem Montag in Medina an). Von derselben Hand 
stammen auch Kollationsvermerke, SK Pertev 229m, 43b und 311b. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 316 

teressen angepasst ist. Der Anteil der Handschriften mit Inhaltsverzeichnis ist al-
lerdings auch hier – mit 19 von 323 Handschriften – gering.28  

Für die Analyse der Nutzungsprozesse sind neben den Inhaltsverzeichnissen 
auch die Randglossen mit Worterklärungen wichtig. Sie sind in 49 der 323 Muḥam- 
medīye-Handschriften – und damit häufiger als Inhaltsverzeichnisse – zu finden.29 
Auch in fast allen Istanbuler Muḥammedīye-Drucken sind sie vorhanden. Wie in 
Kapitel 3 bereits erläutert wurde, gibt es Randglossen mit Worterklärungen bereits 
im Muḥammedīye-Autograph VGM 431/A, wo sie ein wichtiger Teil von Yazıcıoġlıs 
didaktischem Konzept sind. Das Textverständnis war ihm ein Anliegen; gerade 
dort, wo er mit seltenen und damit schwer verständlichen arabischen Lexemen auf 
Prophetenüberlieferungen anspielte, erklärt er diese jeweils in einer Randglosse.30  

Wenn diese Worterklärungen in späteren Handschriften zu finden sind, so kann 
dies einerseits damit zusammenhängen, dass die Randglossen als Teil des authen-
tischen Textes betrachtet und deshalb mitüberliefert wurden. Andererseits ist auch 
vorstellbar, dass die Worterklärungen vor allem als unentbehrliche Verständnis- 
hilfe verstanden wurden. Beide Aspekte sind direkt miteinander verknüpft, denn 
das Bemühen um Authentizität kann sowohl der Verehrung des Autors und Ṣūfī-
Heiligen Yazıcıoġlı geschuldet sein, als auch dem Anspruch, das im Werk enthal-
tene Wissen unverfälscht zu überliefern. Gerade wenn die Randglossen mit Wort-
erklärungen an eine veränderte Sprachsituation oder individuelle Bedürfnisse von 
Nutzern angepasst wurden, was im größten Teil dieser Handschriften der Fall ist, 
deutet dies darauf hin, das sie für das Textverständnis benötigt wurden.31 Die  
Varianz der Randglossen belegt also besonders das Bemühen um Textverständnis 
und damit das Interesse der Nutzer an den von Yazıcıoġlı vermittelten Inhalten.  

6.3 Rezitation in religiösen Zeremonien 

Die Rezitation in einem religiösen Kontext gehört – neben der Nutzung zur Wis-
sensvermittlung – zu den Nutzungsprozessen, welche von den Autoren sekundä-
rer Quellentexte am häufigsten angesprochen werden. Wie bereits in Kapitel 2 
aufgezeigt wurde, berichtet beispielsweise Naʿīmā, dass Sultan Aḥmed I. im Jahr 
1022 h. (1613) anlässlich eines Besuches an Yazıcıoġlı Muḥammeds Grab eine 
Kurzfassung des Mevlid rezitieren ließ.32 In der Mitte des 18. Jahrhunderts er-
wähnt Ḥākim in seiner Chronik regelmäßig die jährlich zum Geburtstag des Pro-
pheten am 12. Rebīʿ I. in der Moschee Sultan Aḥmeds und der Nuruosmaniye-

                                                                                          
28  Siehe oben Abschnitt 3.3.3.4. 
29  Siehe oben Abschnitt 3.3.3.4. 
30  Siehe oben Abschnitt 3.3.3. 
31  Siehe oben Tabelle 3.4.  
32  Vgl. oben Abschnitt 2.5. Tārīḫ-i Naʿīmā 1280/18633, 2, 101, vgl. Karateke 2005, 121.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 317 

Moschee zelebrierte Mevlid-Rezitation (ḫvāndan-ı naẓm-ı Mevlūd-ı şerīf).33 Nach 
Ḥākims Darstellung handelte es sich sogar jeweils von einem melodischen Vortrag 
(naġmāt-ı şevḳengīz ile; „mit Liebe erweckenden Melodien“).34 Evliyā Çelebi be-
schreibt in seinem Reisebericht, dass die Werke des Ordensgründers Eşrefoġlı von 
den Adepten der Eşrefīye im Konvent in İznik „unter Ṣūfīs auf Ṣūfī-Art rezitiert 
werden“ (taṣavvufāne Ṣūfīyūn mābeyninde tilāvet olunur) – in diesem Fall muss offen 
bleiben, ob es sich um Eşrefoġlıs Dichtung oder Prosa handelt.35  

Evliyā Çelebi thematisiert in seinen Berichten über mehrere andere Städte auch 
die Nutzung der Muḥammedīye und der Envār el-ʿĀşıḳīn. In seiner Darstellung be-
steht die Nutzung in allen Fällen aus dem Auswendiglernen (ḥıfẓ) und dem Rezi-
tieren (tilāvet).36 Es handelt sich dabei, wie oben erwähnt, um Termini, welche mit 
der Nutzung des Korans assoziiert werden. Tatsächlich fällt bei Evliyā Çelebi der 
Name der Muḥammedīye immer im Zusammenhang mit dem Koran. Dies zeigt 
etwa das Beispiel der Stadt Bolu: 

İki yüzden mütecâviz hâfız-ı kelâmullâhı vardır. Ulemâsı çokdur ve Muhammediye kitâbı tilâvet 
ederler.37  

Es gibt dort mehr als zweihundert [Personen], welche Gottes Wort auswendig können. 
Es gibt dort viele ʿulemā, und sie rezitieren die Muḥammedīye. 

Vergleichbares schreibt Evliyā Çelebi in den Abschnitten über Ankara, wo viele 
den Koran, die Muḥammedīye und Birgivīs Ṭarīḳat-i Muḥammedīye auswendig kön-
nen, über Tokat, wo viele die Muḥammedīye und die Envār el-ʿĀşıḳīn auswendig re-
zitieren (hıfzen tılâvet ederler), über Gelibolu, wo mehr Personen die Muḥammedīye 
auswendig können als den Koran, über Manisa, wo es aufgrund der klimatischen 
Bedingungen mehr als 3000 Personen – Männer, Frauen und Kinder – gibt, wel-
che den Koran auswendig können, und auch „einige tausend Personen“ (nice bin 
âdem) die Muḥammedīye auswendig können (hıfz etmişlerdir).38  

Unter den von Evliyā Çelebi aufgeführten Texten gibt es – neben dem Koran, 
der teilweise in Reimprosa gehalten ist – sowohl die Muḥammedīye in Versen als 
auch Prosatexte wie Aḥmed Bīcāns Envār el-ʿĀşıḳīn und Birgivīs Ṭarīḳat-i Muḥam-
medīye.39 Während die Muḥammedīye in diesem Zusammenhang mehrfach er-
wähnt wird, gibt es für die beiden Prosatexte jeweils nur einen einzelnen Beleg. 

                                                                                          
33  Ḥākim verwendet in den Überschriften jeweils das persische ḫvāndan, im laufenden Text 

ḳırāʾat etmek, vgl. etwa TSMK Bağdat 231, 106b und 218b. 
34  TSMK Bağdat 231, 106b. 
35  Vgl. oben Abschnitt 2.3.4 und Seyāḥatnāme 1999-2007, 3, 10. 
36  Gade 2004. 
37  [Seyāḥatnāme] 1999-2007, 2, 90. 
38  [Seyāḥatnāme] 1999-2007, 2, 90 [Bolu]; 2, 225 [Ankara]; 5, 35 [Tokat]; 5, 163 [Gelibolu]; 9, 

42 [Manisa]. 
39  Muḥammed Birgivīs (st. 981 h./1573) Ṭarīḳat el-Muḥammedīye ist ein katechetisches Werk 

in arabischer Sprache, welches bereits im 16. Jahrhundert ins Türkische übersetzt wurde; 
vgl. Emrullah Yüksel, „Birgivî,“ in: DİA, 6, 191-194. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 318 

Auffällig sind zwei Aussagen, in welchen Evliyā Çelebi die Muḥammedīye direkt 
dem Koran gegenüberstellt. Er weist, wie bereits erwähnt, darauf hin, dass in Ge-
libolu mehr Personen die Muḥammedīye als den Koran auswendig können und 
dass in Bolu die ʿulemā die Muḥammedīye rezitieren. Gerade im Fall der ʿulemā von 
Bolu bleibt aufgrund der Kürze der Formulierung offen, ob sie die Muḥammedīye 
zusätzlich zum Koran oder stattdessen rezitieren. In Gelibolu lässt sich die Be-
liebtheit der Muḥammedīye erklären, da es sich um den Wirkungsort Yazıcıoġlıs 
handelt, und auch im Fall der ʿulemā von Bolu kann aus dem Fehlen eines ein-
schränkenden „auch“ angesichts des Evliyā Çelebi eigenen Telegrammstils nicht 
viel abgeleitet werden. Es dürfte von den religiösen Überzeugungen des Lesers 
abhängig gewesen sein, wieviel Widerspruch diese Aussagen hervorriefen. 

Im untersuchten Handschriftenmaterial weisen sowohl schriftliche Einträge als 
auch eine bestimmte Form von permanenten Lesezeichen darauf hin, dass die je-
weiligen Handschriften zur Rezitation verwendet wurden. Häufig sind im unter-
suchten Handschriftenmaterial Einträge mit der Bitte um Fürbitte zu finden, in 
welchen die „Lesenden und die Zuhörenden“ (oḳıyanlar diŋleyenler) von Kopisten, 
Besitzern oder Stiftern angesprochen werden und welche aufgrund der Formulie-
rung als Indiz dafür gewertet werden können, dass vom lauten Vortrag als Normal-
fall ausgegangen wurde.40 Im Gegensatz dazu sind Vermerke, welche festhalten, 
dass eine Lesung beziehungsweise Rezitation tatsächlich stattgefunden hat, im un-
tersuchten Korpus äußerst selten – es gibt nur je einen Eintrag in den Envār el-
ʿĀşıḳīn- und den Muḥammedīye-Handschriften:41 In der Envār el-ʿĀşıḳīn-Hand- 
schrift TSMK K 1012 (967 h./1560) findet sich ein Vermerk vom 21. Receb 1240 h. 
(19. Februar 1825), in welchem ein gewisser Ḥasan mitteilt, das er das Buch in der 
Vorratskammer der großherrlichen Küche vorgetragen habe (Abbildung 6.1).42 Es 
handelt sich nur um einen sehr kurzen Vermerk: „Der arme Ḥasan hat es in der 
großherrlichen Vorratskammer gelesen und zu Ende gebracht“ (kiler-i ḫāṣṣada Ḥa-
san-ı faḳīr ḳırāʾat ėtmişdir ve s-selām).43 Wie aus einem Stiftungsvermerk hervorgeht, 
war die Handschrift kurz zuvor – d. h. zwischen 1801 und 1825 – der großherrli-
chen Vorratskammer gestiftet worden.44 Ähnlich knapp ist der zweite Vermerk, 
welcher sich in der Muḥammedīye-Handschrift MK B 1074 (1063 h./1653) findet: 
„Rezitation am 19. März 1336 [19. März 1920]“ (biŋ üçyüz otuz altı senesi Martıŋ 
19uncu günü ḳırāʾat). 

                                                                                          
40  Vgl. oben Abschnitt 6.1 und unten Abschnitt 6.5. 
41  Zu Glossen mit der Bitte um Fürbitte siehe unten Abschnitt 6.5. 
42  TSMK K 1012, 216b.  
43  TSMK K 1012, 216b. 
44  Der Stifter war der Vorsteher der Palaststummen (ser-bīzebān) Muṣṭafā Aġa, vgl. oben Ab-

schnitt 5.3.2. Die Stiftung lässt sich aufgrund von Muṣṭafā Aġas Stempel (1216 h./1801-
1802 als Terminus post quem) und Ḥasans Eintrag bzgl. seiner Lesung (1240 h./1825 als 
Terminus ante quem) datieren. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 319 

Es fällt auf, dass beide Rezitationsvermerke sehr spät datiert sind. Das kann 
durchaus darauf hinweisen, dass zu diesem Zeitpunkt der laute Vortrag nicht mehr 
der Normalfall war und dadurch dokumentierenswert war. Die beiden Vermerke 
lassen kaum Rückschlüsse auf den Kontext der Rezitation zu. Im Fall der Envār el-
ʿĀşıḳīn-Lesung bleibt offen, ob in der Vorratskammer und deren Umfeld arbei-
tende ihre Tätigkeit unterbrachen und sich versammelten, um der Lesung zuzu-
hören, oder ob während der Arbeit vorgelesen wurde. Von diesem Kontext hängt 
aber ab, wie stark verschiedene Arten von Nutzungsprozessen – Wissensvermitt-
lung versus Zeremonie – zu gewichten sind. War der Aspekt der Wissensvermitt-
lung stärker, wenn die Arbeit unterbrochen wurde und man sich versammelte, um 
bewusst zuzuhören? Die Einträge lassen in dieser Hinsicht Fragen offen.  

Einen sehr breiten Interpretationsspielraum lassen auch nichtschriftliche Benutzer-
spuren zu. Indiz für eine Rezitation in einem zeremoniellen Kontext sind in den 
Handschriften angebrachte permanente Lesezeichen. Es handelt sich um Fäden, 
welche durch die jeweilige Seite gestochen und dann verknotet wurden (Abbildung 
6.2). Zum Teil sind auch nur Spuren dieser Lesezeichen zu erkennen, wenn be-
stimmte Seiten am Rand an mehreren Stellen eingerissen sind; die Fäden wurden 
offenbar versehentlich ausgerissen, und mehrmals ein neues Lesezeichen ange-
bracht. Die Faden-Lesezeichen ermöglichen wie Inhaltsverzeichnisse eine schnelle-
re Orientierung im Text. Im Gegensatz zu Inhaltsverzeichnissen dokumentieren 
die Faden-Lesezeichen ein anhaltendes Interesse an derselben Textstelle, da das 
Durchstechen der Seite und das Verknoten des Fadens ein auf eine gewisse Dauer 
angelegter Eingriff ist. Faden-Lesezeichen sind vor allem in Muḥammedīye-Hand- 
schriften zu finden.45 Sie sind aber auch in einer Envār el-Āşıḳīn-Handschrift be-
legt.46 

Das anhaltende Interesse an einer bestimmten Seite kann verschiedene Gründe 
haben. In illuminierten Luxushandschriften – also einem Kontext, der sich vom 
hier untersuchten deutlich unterscheidet – finden sich Faden-Lesezeichen, um 

                                                                                          
45  1. SK Yaz. Bağ. 823 (961 h.); 2. MK Ürgüp, Tahsin Ağa İHK, 50 Ür 225 (962 h.); 3. MK An-

kara İHK, 06 Hk 3584 (965 h.); 4. SK Yaz. Bağ. 3648 (967 h.); 5. MK Ankara İHK, 06 Hk 
2598 (981 h.); 6. MK Bolu İHK, 14 Hk 143 (982 h.); 7. MK B 601 (1003 h.); 8. MK Afyon 
İHK, 03 Gedik 17671 (1017 h.); 9. MK A 8846 (1040 h.); 10. MK B 1049 (1043 h.); 11. MK 
Ankara İHK 06 Hk 3292 (1053 h.); 12. MK B 568 (1055 h.); 13. MK B 1074 (1063 h.); 14. 
SK İzmir 600 (1078 h.); 15. MK B 843 (1085 h.); 16. MK B 352 (1089 h.); 17. MK B 946 
(1096 h.); 18. MK B 689 (1099 h.); 19. MK B 932 (1178 h.); 20. MK Afyon Gedik Ali Paşa 
Kütüphanesi, 03 Gedik 18441 (1185 h.); 21. MK A 5689 (1206 h.); 22. İK Genel 4040 (1250 
h.); 23. SK Yaz. Bağ. 3359 (1255 h.); 24. MK Mersin İHK, 33 Tarsus 21 (vor 1132 h.); 25. 
MK Ankara 06 Hk 3787 (vor 1154 h.); 26. MK B 207 (vor 1227 h.); 27. MK Eskişehir İHK, 
26 Hk 892 (o. D.); 28. MK Ankara İHK 06 Hk 2396 (o. D.); 29. MK Ankara İHK, 06 Hk 
3576 (o. D.); 30. MK Ankara İHK, 06 Hk 3980 (o. D.); 31. MK Bolu İHK, 14 Hk 86 (o. D.); 
32. MK Bolu İHK, 14 Hk 90 (o. D.); 33. MK Eskişehir İHK, 26 Hk 894 (o. D.); 34. MK 
Nevşehir Ortahısar İHK, 50 Or His 65 (o. D.); 35. MK A 1287 (o. D.); 36. MK B 194 (o. D.); 
37. MK B 976 (o. D.); 38. SBBPK Ms. Or. Quart. 1374 (o. D.); 39. TSMK Y 738 (o. D.).  

46  SBBPK Ms. Or. Oct. 3710 (926 h.); MK B 969 (1062 h.). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 320 

Miniaturen schnell aufzufinden.47 In Muḥammedīye-Handschriften erleichtern sie 
in vielen Fällen in vergleichbarer Weise das Auffinden der Zeichnung mit dem 
Prophetenbanner, welches oft Gegenstand von Verehrung war.48 Daneben sind im 
untersuchten Handschriftenmaterial Faden-Lesezeichen aber auch an Textstellen 
belegt, welche für eine Rezitation in einem zeremoniellen Kontext in Frage kom-
men, etwa die Abschnitte zur Geburt und dem Tod des Propheten oder zum Tod 
der Prophetenenkel Ḥasan und Ḥusayn. Solche Texte konnten sehr gut für eine 
Rezitation zum jeweiligen Jahrestag verwendet werden. Zieht man also den Inhalt 
der markierten Textstellen und das über längere Zeit anhaltende Interesse der 
Nutzer in Betracht, darf mit einiger Wahrscheinlichkeit angenommen werden, 
dass eine Nutzung in einem zeremoniellen Kontext stattfand. 

6.4 Nutzung in einem Kultkontext  

Eine Nutzung in einem Kultkontext ist vor allem im Fall der Muḥammedīye nach-
weisbar, da das Muḥammedīye-Autograph als Heiligenreliquie angesehen und ver-
ehrt wurde. Eine Nutzung der Muḥammedīye in einem Kultkontext lässt sich aber 
auch anhand anderer Muḥammedīye-Handschriften belegen. Für Aḥmed Bīcāns 
Envār el-ʿĀşıḳīn gibt es hingegen nur sehr wenige vergleichbare Kultspuren. Im 
Folgenden werden zunächst der Kultkontext des Muḥammedīye-Autographs in Ge-
libolu und anschließend die Kultspuren in anderen Handschriften der Muḥam-
medīye und der Envār el-ʿĀşıḳīn besprochen.  

Die Verehrung des Muḥammedīye-Autographs an Yazıcıoġlıs Grab in Gelibolu 
stellt im Rahmen der von mir untersuchten populären religiösen Literatur schon 
deshalb einen Sonderfall dar, weil von anderen Werken kein Autograph bekannt 
ist. In den sekundären Quellentexten wird kein Autograph eines anderen Werkes 
des Quellenkorpus erwähnt. Es spricht darum einiges dafür, dass weitere Autogra-
phe über den gesamten von den sekundären Quellentexten abgedeckten Zeitraum 
(16. bis 20. Jahrhundert) nicht bekannt waren. 

Auf der Suche nach einem weiteren Fall, welcher mit der Autographen-Vereh- 
rung in Gelibolu vergleichbar sein könnte, ist die Handschrift des Velāyetnāme von 
Ḥacı Bektaş aus der Sammlung von Rudolf Tschudi (UB Basel Tschudi 1, 
1175 h./1762) zu erwähnen.49 In dieser Handschrift wird im Kolophon darauf hin-
gewiesen, dass es sich um eine Abschrift der am Grab des Ḥacı Bektaş aufbewahr-
ten Handschrift handle.50 Der Fall ist mit dem hier untersuchten aber nicht ver-
gleichbar, denn es handelt sich um eine biographische Schrift über den Heiligen 

                                                                                          
47  Vgl. die Abbildung in Uluç 2006, 293 (Faden-Lesezeichen) und 236f. (Schnitt eines Buches 

mit zahlreichen Faden-Lesezeichen). 
48  Vgl. unten Abschnitt 6.4.2. 
49  Zum Velāyetnāme vgl. oben Abschnitt 2.3.3.1. Zur Handschrift UB Basel Tschudi 1 siehe 

Kaptein 2007, 28; Groß 1927, 4f. 
50  UB Basel Tschudi 1, 283b. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 321 

und nicht um ein vom Heiligen verfasstes Werk. Damit ist unwahrscheinlich, dass 
die Handschrift, welche UB Basel Tschudi 1 zugrunde liegt, ähnlich wie das 
Muḥammedīye-Autograph als Heiligenreliquie verehrt wurde.51 Es gibt dafür auch 
in der biographischen Literatur zu Ḥacı Bektaş keine Belege. Es handelt sich bei 
dieser Handschrift jedoch sehr wohl um einen weiteren Beleg für das Interesse von 
Kopisten des 18. Jahrhunderts an authentischen Abschriften von Werken der po-
pulären religiösen Literatur.52 

Wie bereits in Kapitel 2 besprochen ist die Verehrung Yazıcıoġlı Muḥammeds an 
seinem Grab ein wichtiges Thema der biographischen Literatur.53 In diesem Zu-
sammenhang berichten Autoren ab dem späten 16. Jahrhundert auch vom 
Muḥammedīye-Autograph. So weist Muṣṭafā ʿĀlī kurz vor 1600 in seinem Werk 
Künh el-Aḫbār darauf hin, dass man beim Grab Yazıcıoġlıs dessen Muḥammedīye-
Autograph mit den Brandspuren als Zeichen des Heiligenwunders sehen könne 
und er dieses auch selbst während seines Aufenthalts in Gelibolu sah.54 Dieser – 
nicht notwendigerweise nur visuelle – Kontakt mit dem Autograph ist kein Einzel-
fall und muss in einem größeren Kontext der Heiligenverehrung gesehen werden. 
Auch ʿAlī Efendi berichtet in seiner biographischen Sammlung Tuḥfet el-Mücāhidīn, 
dass er 1067 h. (1656-57) während seiner Durchreise in Gelibolu Yazıcıoġlıs Auto-
graph sah, und beschreibt es bei dieser Gelegenheit ausführlich.55 ʿAlī Efendi ver-
weist auch darauf, dass Muṣṭafā ʿĀlī in das Muḥammedīye-Autograph ein Lobge-
dicht auf Yazıcıoġlı Muḥammed eingetragen hatte.56 Wir erfahren also, dass der 
Kontakt mit dem Autograph – zumindest für eine privilegierte Gruppe von Pilgern 
– die Möglichkeit einschloss, eigene Verse einzutragen. Einen weiteren Aspekt der 
Verehrungshandlungen ergänzt der Bericht über den Besuch an Yazıcıoġlıs Grab in 
Evliyā Çelebis Reisebericht (Seyāḥatnāme), welcher ebenfalls in der zweiten Hälfte 
des 17. Jahrhunderts entstand. Evliyā Çelebi erwähnt, dass er die angebrannte Seite 
betrachtet und das Buch am Grab Yazıcıoġlıs „viele Male“ rezitiert habe.57  

Im Zusammenhang mit der Verehrung des Muḥammedīye-Autographs muss auch 
auf dessen Rolle bei den Inthronisierungszeremonien der osmanischen Sultane im 
19. Jahrhundert hingewiesen werden.58 Zumindest für die Inthronisierung der Sul-

                                                                                          
51  Ein weiterer Unterschied zur Muḥammedīye ist, dass das Velāyetnāme als offener Text über-

liefert wurde, vgl. etwa die beiden Ausgaben [Velāyetnāme] 1995 (türkeitürkische Überset-
zung) und [Velāyetnāme] 2007 (Faksimile und Transkription der Handschrift Millet Kü-
tüphanesi A. E. Şerʿīye 1076). Groß 1927, 5, weist darauf hin, dass das Werk „chronikartig 
weitergeführt“ wurde.  

52  Vgl. oben Abschnitt 5.5.1.1 und 5.5.4. 
53  Siehe oben Abschnitt 2.5. 
54  Künh el-Aḫbār, 5, 236. Vgl. Oben 2.5.5. 
55  Tuḥfet el-Mücāhidīn, Nuruosmaniye 2293, 497a. Zu Autor und Werk siehe oben Abschnitt 

2.2.2. und 2.5.2.  
56  Das Gedicht findet sich im Autograph VGM 431/A, [326]. 
57  [Seyāḥatnāme] 1999-2007, 5, 164-5. Vgl. oben Abschnitt 2.5.4. 
58  Vgl. oben Abschnitt 2.5.6. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 322 

tane Muṣṭafā IV. (1222 h./1807) und ʿ Abdülʿazīz (1277 h./1861) ist belegt, dass die 
Handschrift nach Istanbul gebracht wurde. Es ist davon auszugehen, dass es bei 
diesem Anlass analog zur Verehrung in Gelibolu zu einem visuellen beziehungs-
weise mit großer Wahrscheinlichkeit physischen Kontakt der Handschrift mit dem 
Sultan kam. Zur Zeremonie selbst liegen jedoch keine Quellen vor. 

6.4.1 Kultspuren im Muḥammedīye-Autograph  

Yazıcıoġlıs Muḥammedīye-Autograph befindet sich heute im Amt für Religiöse 
Stiftungen (Vakıflar Genel Müdürlüğü) in Ankara. Dorthin wurde es 1942 ge-
bracht, als der Derwischkonvent beim Grab Yazıcıoġlı Muḥammeds in Gelibolu 
abgerissen wurde.59 Eine Autopsie der Handschrift zeigte, dass zwei verschiedene 
Formen von Kultspuren Hinweise zu dessen Nutzung liefern – die stärkere Ab-
nutzung einzelner Seiten und Eintragungen in einem Appendix.  

6.4.1.1 Abnutzungsspuren im Muḥammedīye-Autograph  

Eine verstärkte Abnutzung und Verschmutzung ist im Muḥammedīye-Autograph 
an drei Stellen zu erkennen. Deren Deutung als Kultspuren wird durch Randglos-
sen unterstützt, welche sich in Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Abschrift vom Muḥam-
medīye-Autograph (İK Genel 58) finden. İsmāʿīl Ḥaḳḳı ist der einzige Kopist, der 
die Verehrung des Autographs erläutert, und es wird darum im Folgenden auf die 
Randglossen in seiner Abschrift noch genauer einzugehen sein.  

Eine starke Abnutzung und Verschmutzung ist im Muḥammedīye-Autograph an 
der bereits erwähnten Textstelle zu erkennen, welche den als Spur eines Heiligen-
wunders interpretierten Brandschaden aufweist (Abbildung 6.3).60 Die beiden 
Blätter wurden außerdem durch jeweils auf der Rückseite aufgeklebte Papierstrei-
fen repariert; die überklebten Textstellen sind von anderer Hand nachgetragen.61  

Im Muḥammedīye-Autograph gibt es, da es sich nicht um eine Reinschrift, sondern um ein 

Konzept handelt, auch Korrekturen von der Hand des Autors. Der Autor nutzte für diese Kor-

rekturen sowohl Streichungen und Rasuren als auch Überklebungen. Die Spuren der Überar-

beitung durch den Autor sind jedoch von späteren Abnutzungsspuren zu unterscheiden, da 

der Text und die Korrekturen in diesem Fall von derselben Hand stammen (Abbildung 6.4).62 

                                                                                          
59  Çelebioğlu 1996, 1, 41. 
60  VGM 431/A, [120].  
61  VGM 431/A, [119], in der unteren Hälfte überklebt und von anderer Hand beschrieben; 

dasselbe gilt für obere Hälfte rechtes Viertel. Auf VGM 431/A, [121], sind lediglich vier 
kleinere Flächen überklebt und von anderer Hand ergänzt. 

62  Überklebungen kommen an einigen Stelle vor: VGM 431/A, [092]-[095], [167] (sowohl eine 
Überklebung als auch eine Rasur), [232]-[237], [244], [252], [261], [277], [307f.], [314] und 
[316]. Die Zuschreibung der Korrekturen auf VGM 431/A, [151] und [211], ist schwierig. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 323 

Der Umstand, dass auf anderen Überklebungen Textpassagen von anderer Hand ergänzt wur-

den und dass diese Ergänzungen ausschließlich auf stark abgenutzten Blättern vorkommen, 

spricht dafür, dass es sich hierbei um spätere Reparaturen handelt (Abbildung 6.5). 

In einer Randglosse seiner Muḥammedīye-Abschrift (İK Genel 58) schreibt Bursalı 
İsmāʿīl Ḥaḳḳı zum betreffenden Textabschnitt:  

Āh-i āteşbārla sūzān olan maḥall bu ḳaṣīdedür ki üzerine eser-i ḥarīḳ ve istilām-i züvvār ile nevʿā 
barīḳ muʿāyene ve müşāhede olınur.63 

Die [Text]stelle, welche durch den zündenden Seufzer Feuer fing, ist diese Ḳaṣīde – an 
dieser Stelle können die Brandspuren und ein durch die ehrfurchtsvollen Berührungen 
[bzw. Küsse] der Pilger (istilām-i züvvār) entstandener Glanz begutachtet werden. 

İsmāʿīl Ḥaḳḳı erwähnt also nicht nur die Spuren des Heiligenwunders, sondern 
auch die Spuren der Verehrung durch Pilger. Er ist hierbei in der Wortwahl expli-
zit – istilām bezeichnet ursprünglich das ehrfürchtige Berühren des schwarzen 
Steins der Kaʿba, im übertragenen Sinn eines anderen heiligen Gegenstands.64 
Syntaktisch sind die Spuren des Heiligenwunders und der Berührungen durch die 
Pilger von İsmāʿīl Ḥaḳḳı parallel nebeneinander gestellt. Es ist also anzunehmen, 
dass die Formulierung muʿāyene ve müşāhede olınur („kann mit eigenen Augen ge-
sehen werden“ oder „kann begutachtet werden“) als ein neutral beobachtendes 
oder bewunderndes und verehrendes Betrachten verstanden werden kann.65 

İsmāʿīl Ḥaḳḳı weist noch auf drei weitere Stellen hin, welche in Kontakt mit 
Pilgern kamen. Laut İsmāʿīl Ḥaḳḳı wurden diese Textstellen im Muḥammedīye-
Autograph jeweils den Pilgern gezeigt. Er schreibt in diesen Fällen nichts von ei-
ner Berührung oder einem Kuss. Im Autograph sind an den betreffenden Stellen 
aber jeweils Abnutzungsspuren und Verschmutzungen zu erkennen. Es ist darum 
davon auszugehen, dass auch diese Blätter von den Pilgern berührt oder geküsst 
wurden (Abbildungen 6.6 und 6.7).  

Bei den drei Textstellen handelt es sich jeweils um getilgte Verse. In zwei Fällen 
ist das Bemerkenswerte lediglich, dass die getilgten Verse als „nicht entzifferbar“ 
berühmt wurden: 

Gerü redd ilā āḫirihi beyti daḫı şol kim ilā āḫirihi beytinden ṣoŋra yazılub çizilmiş bu maḥallde bi-
ʿaynihi yazılmış oḳunmamaġla meşhūr olub züvvāra irāʾet olınan beytdür.66  

Der Vers Gerü redd… wurde nach dem Vers Şol daḫı… geschrieben und wieder gestrichen. 
Es ist der Vers, welcher an dieser Stelle noch einmal exakt gleich niedergeschrieben wur-
de, dann als „nicht entzifferbar“ berühmt wurde und [deshalb] den Pilgern gezeigt wird. 

                                                                                          
63  İK Genel 58, 66a. 
64  Lane 1872 [19562], 4, 1413; Meninski 1680 [20002], 1, 202; Ḳāmūs-i Türkī 1317, 104. 
65  Zu muʿāyene siehe etwa Meninski 1680, 3, 4753f.: videre coram & ob oculos, facie ad faciem, 

contemplari, intueri. In Ḳāmūs-i Türkī 1317, 1368, nur noch im Sinn einer administrativen 
oder wissenschaftlichen (speziell auch medizinischen) Untersuchung. Zu den verschiede-
nen Bedeutungen von müşāhede etwa Ayverdi 20062, 2, 2246. 

66  İK Genel 58, 150a. Das entspricht VGM 431/A, [242]. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 324 

Aṣılda bu beyt mısṭarda yazılmış bu maḥalli ḥakk olınub bāḳīsi çizilmiş oḳunmaz dėyü şöhret bu-
lub zāʾirine irāʾet olınur.67 

Im Autograph ist dieser Vers im Schriftspiegel (mısṭar) geschrieben, an der Stelle befindet 
sich eine Rasur, was [daneben] noch übrig ist, wurde gestrichen. Er ist als „nicht entzif-
ferbar“ bekannt und wird den Pilgern gezeigt. 

In beiden Fällen gibt İsmāʿīl Ḥaḳḳı seine Lesung der „nicht entzifferbaren“ Verse 
in seinen Randglossen wieder. Das trifft auch auf die dritte Textstelle zu. Hier be-
schränkt sich die Information, welche laut İsmāʿīl Ḥaḳḳı den Pilgern gegeben 
wird, nicht auf den Umstand, dass eine getilgte Textstelle „nicht entzifferbar“ ist: 

Bu beyt daḫı aṣılda mısṭarda yazılmış ṣoŋra bir ince ḫaṭṭla nāzik üslūb üzere Ḥarem-i Medīnede 
çizilmiş olmaġla şöhretyāb olan maḥalldür ki zāʾirlere irāʾet olınur. Fī l-vāḳiʿ oḳunmasında ṣuʿūbet 
vardur. Bir ḫaylī tavaḳḳufdan ṣoŋra vuḳūf ḥāṣıl oldı ve li-llāhi l-ḥamd vel-minne.68 

Dieser Vers ist im Autograph im Schriftspiegel geschrieben und es ist die Textstelle, wel-
che berühmt wurde, da es heißt, sie sei später im Ḥarem in Medina mit feiner Feder und 
auf feinfühlige Weise gestrichen worden. Sie wird darum den Pilgern gezeigt. Tatsächlich 
bereitet es Schwierigkeit, sie zu entziffern. Nach einigen Versuchen ist es mir aber gelun-
gen – Gott sei Lob und Dank. 

Auffällig ist in dieser Randglosse der Hinweis auf die Streichung des Verses im 
heiligen Bezirk in Medina. Es ist zu vermuten, dass die Darstellung, welche den 
Pilgern gegeben wurde, in İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Randglosse sehr verkürzt wiedergegeben 
ist. Darum ist schwer zu deuten, was mit dem Hinweis auf den heiligen Bezirk in 
Medina suggeriert werden sollte. Eine besondere Verehrungswürdigkeit könnte 
schon allein auf die Lokalisierung in Medina zurückzuführen sein. Yazıcıoġlı 
könnte das Manuskript beispielsweise auf der Pilgerfahrt nach Mekka mit sich ge-
führt haben. Da Yazıcıoġlı seine Muḥammedīye laut biographischen Texten in sei-
ner Klause in Gelibolu schrieb und kurz nach deren Vollendung starb, wäre der 
zeitliche Rahmen, der für eine Pilgerfahrt in Frage kommt, allerdings sehr knapp. 
Es ist darum auch nicht auszuschließen, dass mit dem Hinweis auf die Streichung 
des Verses in Medina ein weiteres Heiligenwunder – die Fähigkeit zum plötzlichen 
Ortswechsel oder zur gleichzeitigen Anwesenheit an zwei Orten69 – angedeutet 
wird. Diesbezüglich war die mündliche Überlieferung möglicherweise konkreter. 
Der Umstand, dass gerade diese Textstelle den Pilgern gezeigt wurde und – wie im 
Folgenden gezeigt wird – von diesen berührt wurde, deutet jedenfalls darauf hin, 
dass ihr eine besondere Segenskraft (bereket) zugeschrieben wurde.  

Es fällt auf, dass İsmāʿīl Ḥaḳḳı in seinen Randglossen zum Kontakt der Pilger 
mit dem Muḥammedīye-Autograph lediglich dokumentiert und eine Interpretation 
den Lesern überlässt. Die Randglossen können einerseits als gelehrte Beobachtun-

                                                                                          
67  İK Genel 58, 224b. Das entspricht VGM 431/A, [323]. 
68  İK Genel 58, 224b. Der Hinweis auf die gestrichenen Verse findet sich auch in SK Laleli 

1491, 278a. Der Kopist kommentiert hier nur den Text und weist nicht auf einen Kontakt 
von Autograph und Pilgern hin. 

69  Vgl. etwa Gramlich 1987, 207-212 und 280-286.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 325 

gen zur Reliquienverehrung verstanden werden; andererseits können sie auch als 
Anleitung gelesen werden, welche Gläubigen die Verehrung der betreffenden Text-
stellen auch fern von Yazıcıoġlıs Grab und dem Muḥammedīye-Autograph erleich-
tert.  

Im Muḥammedīye-Autograph sind an allen drei von İsmāʿīl Ḥaḳḳı beschriebe-
nen Textstellen Kultspuren, d. h. eine stärkere Abnutzung und Verschmutzung als 
auf anderen Seiten, zu erkennen.70 Hinzu kommt eine weitere Stelle – die Skizze 
des Prophetenbanners (Abbildung 3.18).71 İsmāʿīl Ḥaḳḳı kopiert in seiner Ab-
schrift zwar diese Skizze und stellt in einer Randglosse explizit fest, dass diese aus 
dem Autograph übernommen sei.72 Er gibt jedoch keinen Hinweis darauf, dass 
diese Seite mit den Pilgern in Kontakt kam. Es handelt sich bei der Zeichnung des 
Prophetenbanners aber genau um die Stelle, welche auch in anderen Muḥam-
medīye-Handschriften Kultspuren aufweist.73 Möglicherweise sah İsmāʿīl Ḥaḳḳı, 
gerade weil die Verehrung dieser Zeichnung so geläufig war, keinen Bedarf für eine 
Erläuterung. 

Die Frage, wie exklusiv der Zugang zum Muḥammedīye-Autograph war, ist schwer 
zu beantworten. Der Kopist der Handschrift SK Laleli 1491 (1164-1165 h./1751-
1752) erwähnt im Kolophon den Kontakt der Pilger mit dem Muḥammedīye-
Autograph und stellt fest, dass dieses leicht zugänglich sei:74 

هذا اخٓر كلام الناظم رضى الله تعالى عنه فى كتابه المسمّى بالرّسالة المحمديةّ الـتىّ نظمهـا وكتبهـا بخطـه الـشريف فى بـلدة 
ار ۞ لا يمنعهـا عـن النـّاسخين كليب ولى ۞ واشـتهرت نسخته بين العباد فى كل البلاد ۞ والانٓ باقية فى يد خادم قـبره النـَوَّ

وّار ۞ وانا الفقير تراب اقدام الفقراءٓ على بن محمدّ الكردى ۞ كنت مالٔوفا ومشغوفا بقـراءة هـذا الكتـاب المـسـتطاب  والزُّ
ــساق ــشـباب الى هــذا الانٓ ۞ ف ــير ۞ مــن حــال ال ــدير فى التزب ــبلدة ۞ وســاعدنى قــلم التق ــدرة الى تــلك ال  نى ســائق الق

 والتحرير ۞
Mit diesen Worten des Dichters – Gott möge an ihm Wohlgefallen finden – endet sein 
Buch namens Risāle-i Muḥammedīye, welches er in der Stadt Gelibolu gedichtet und mit 
seiner eigenen edlen Hand geschrieben hat. Sein Manuskript ist berühmt unter den 
Menschen aller Länder; und es befindet sich jetzt in der Obhut des Wärters seines leuch-
tenden Grabes, welcher es den Kopisten (nāsiḫūn) und den Pilgern (zuwwār) nicht vor-
enthält. Ich aber, der arme ʿAlī b. Muḥammad al-Giridī – Staub unter den Füßen der 
Armen – war von Jugend an bis jetzt vertraut mit der Lektüre dieses bewundernswerten 
Buches und ganz davon eingenommen. Gottes Ratschluss brachte mich in jene Stadt 
und die Schreibfeder des Allmächtigen erlaubte mir die Abschrift. 

                                                                                          
70  Zwei der Tilgungen sind auf derselben Seite, VGM 431/A, [323]; sie befinden sich in ei-

nem großen „Fleck“ – der ersten Kultspur. Die zweite Kultspur befindet sich auf der Dop-
pelseite mit den Brandspuren (VGM 431/A, [120]), die dritte auf der dritten von İsmāʿīl 
Ḥaḳḳı erwähnten Tilgung (VGM 431/A, [242]). 

71  VGM 431/A, [221]. Zum Prophetenbanner siehe oben Abschnitt 3.3.3.5. 
72  Vgl. İK Genel 58, 133a, dort kein Kommentar zu Kultspuren. Das entspricht VGM 431/A, 

[221]. 
73  Dazu unten Abschnitt 6.3.2. 
74  SK Laleli 1491, 280b. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 326 

Informationen dazu, wie diese Kontakte abliefen beziehungsweise wie das Auto-
graph von den Pilgern verehrt wurde, fehlen und auch die Aussage, dass der Wärter 
die Handschrift weder den Kopisten noch den Pilgern vorenthalte, lässt einen wei-
ten Interpretationsspielraum. Daraus geht zwar eine generelle Zufriedenheit des 
Kopisten mit der Situation am Heiligengrab hervor, denn er selbst durfte eine Ab-
schrift anfertigen. Der Schriftduktus und die Formulierung des Kolophons deuten 
allerdings darauf hin, dass er eine gute Ausbildung hatte und zu den privilegierten 
Besuchern des Grabes gehörte.75 Es muss offen bleiben, ob sich seine Aussage auf 
seinesgleichen oder eine weit darüber hinausgehende Gruppe von Pilgern bezieht. 
Wie restriktiv der Zugang zu einem heiligen Ort sein konnte, zeigt Hathaway an-
hand des Prophetengrabs in Medina. Dort war etwa zeitgleich ein bedeutender  
finanzieller Einsatz des Pilgers erforderlich, um Zutritt zu erhalten.76  

6.4.1.2 Eintragungen ins Muḥammedīye-Autograph  

Neben den Abnutzungsspuren und Verschmutzungen belegen auch Eintragungen 
auf den letzten vier Blättern der Handschrift (VGM 431/A, [325]-[329]) den Kult-
kontext des Muḥammedīye-Autographs; die ersten beiden dieser Blätter haben wie 
der Rest der Handschrift kein Siebmuster, die folgenden beiden haben ein Sieb-
muster und sind offensichtlich im 18. Jahrhundert hinzugefügt worden.77 Auf den 
vier Blättern finden sich Eintragungen sehr unterschiedlicher Art – längere Lob-
gedichte stehen neben kurzen Notizen mit Bittgebeten und Fürbitte-Formeln. 
Hinzu kommen Schriftzüge, welche mit großer Wahrscheinlichkeit als Schrift-
übungen zu interpretieren sind. Die Seiten sind zum Teil stark abgegriffen; wenige 
der Einträge sind gar nicht mehr entzifferbar und zum Teil auch nicht einmal 
mehr von einander abgrenzbar. 24 Einträge sind soweit entzifferbar, dass sich die 
Daten für meine Studie auswerten lassen. 

Die umfangreichsten Einträge sind drei undatierte Lobgedichte, in welchen sich 
die Verfasser jeweils mit ihrem maḫlaṣ (Nom de Plume) nennen – Ṣıdḳī, ʿĀlī und 
Nevʿī.78 Es gibt Hinweise darauf, dass die Gedichte von den Autoren selbst in das 

                                                                                          
75  Die Handschrift ist im sorgfältigen nasḫī eines geübten Schreibers geschrieben und der Ko-

lophon in arabischer Reimprosa verfasst. Es ist nicht völlig auszuschließen, dass der Kopist 
die Handschrift für einen Auftraggeber anfertigte, aber selbst dann ist aufgrund eines Pa-
tronageverhältnisses mit einem Auftraggeber von einer gewissen Privilegierung auszuge-
hen. Die verhältnismäßig persönlichen Informationen im Kolophon sind aber doch ein 
Indiz dafür, dass der Kopist die Abschrift für sich selbst anfertigte. 

76  Hathaway 2005, 52. 
77  Terminus ante quem ist das Datum des frühesten Eintrags aus dem Jahr 1165 h. (1751) auf 

dem ersten der ergänzten Blätter.  
78  VGM 431/A, [324, links], das Gedicht von Ṣıdḳī umfasst eine Seite, lässt aber einen brei-

ten Rand. VGM 431/A, [325, rechts], befindet sich das fast einseitige Gedicht von ʿĀlī. 
VGM 431/A, [325, links-326, rechts], enthalten das Gedicht von Nevʿī. Den Eintrag von 
Muṣṭafā ʿĀlī erwähnt bereits Çelebioğlu 1996, 1, 59. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 327 

Muḥammedīye-Autograph eingetragen wurden; es ist aber eine graphische Standar-
disierung erkennbar:  

In allen drei Fällen sind die Verse im nastaʿlīḳ-Duktus geschrieben. Die Eintragungen sind aber 

nicht von derselben Hand, es kann darum ausgeschlossen werden, dass bereits bekannte Lob-

gedichte auf Yazıcıoġlı vom gleichen Kopisten im Muḥammedīye-Autograph niedergeschrieben 

wurden. Die Einträge weisen alle eine große Schreibroutine auf. Alle drei Gedichte sind zwei-

farbig geschrieben: In allen drei Fällen ist der maḫlaṣ durch rote Schrift oder rote Überstrei-

chung hervorgehoben. Bei ʿĀlīs und Nevʿīs Gedicht gibt es jeweils zusätzlich eine Einleitungs-

passage in Prosa, welche mit roter Tusche im Duktus nasḫī geschrieben ist. Lediglich Nevʿīs 

Gedicht ist darüber hinaus durch fünf rot geschriebene Verse in Strophen zu jeweils elf Versen 

gegliedert.  

Das Gedicht von ʿĀlī ist in einem besonders eleganten, kalligraphischen nastaʿlīḳ 
geschrieben; die Unterschrift „der nichtswürdige ʿĀlī, Diener der Gemeinde, hat 
es gedichtet und niedergeschrieben“ (naẓamahu wa-katabahu l-ḥaqīr ʿĀlī ḫādim al-
ahālī) weist darauf hin, dass der Text vom Verfasser selbst in Yazıcıoġlıs Autograph 
eingetragen wurde (Abbildung 6.8).79 In ʿAlī Efendis Tuḥfet el-Mücāhidīn ve Behcet 
eẕ-Ẕākirīn wird der Verfasser dieses Lobgedichts – wie in Abschnitt 2.5.2 festge-
stellt – mit dem Staatsmann und Historiographen Gelibolulu Muṣṭafā ʿĀlī identi-
fiziert.80 Diese Identifizierung ist durchaus nachvollziehbar: Muṣṭafā ʿĀlī themati-
sierte Yazıcıoġlıs Autograph in seinen Künh el-Aḫbār selbst. Darüber hinaus hatte 
er eine persönliche Beziehung zu Gelibolu, da es sich um seine Geburtsstadt han-
delte. Eine späte Reise Muṣṭafā ʿĀlīs in seine Geburtsstadt ist für das Jahr 1593 be-
legt – eine Gelegenheit, den Eintrag niederzuschreiben gab es also tatsächlich. 

Zur Identität der beiden anderen Autoren gibt es nur Indizien. Die Identifi-
zierbarkeit hängt von der Frage ab, wie privilegiert ein Dichter sein musste, damit 
er die Erlaubnis erhielt, ein eigenes Gedicht ins Muḥammedīye-Autograph einzu-
tragen. Im gerade besprochenen Fall – Muṣṭafā ʿĀlī – handelt es sich um einen 
Angehörigen der höchsten administrativen Elite im Osmanischen Reich. Ich gehe 
darum bei den folgenden Überlegungen davon aus, dass auch die beiden anderen 
Lobgedichte von Autoren stammen, welche zumindest Eingang in die biographi-
schen Sammlungen der ṭabaḳāt- und teẕkire-Literatur gefunden haben.  

Unter dem maḫlaṣ Nevʿī schrieb der berühmte Gelehrte und Dichter Yaḥyā b. 
Pīr ʿAlī b. Naṣūḥ (st. 1007 h./1599). Anhand seiner Biographie lässt sich belegen, 
dass er als Autor durchaus in Frage kommt: Die biographische Literatur weist dar-
auf hin, dass er ein Nachkomme Yazıcıoġlı Muḥammeds war.81 Er lehrte von 973-

                                                                                          
79  Vgl. dazu das Faksimile in Fleischer 1986, 1. 
80  Tuḥfet el-Mücāhidīn, Nuruosmaniye 2293, 497a. 
81  Laut Nevʿīzāde ʿAṭāʾī lehrte Nevʿī vom Ramażān 973 bis Ramżān 979 (März 1566 bis Ja-

nuar 1572) in Gelibolu an den Medresen von Balabān Paşa und Mesīḥ Paşa, siehe Ḥadāʾiḳ 
el-Ḥaḳāʾiḳ 1268 h., 419. Vgl. auch Nejat Sefercioğlu, „Nev’î,“ in: DİA, 33, 52-54; Ḳāmūs al-
Aʿlām 1306-1316/1889-1898, 6, 4621. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 328 

979 h. (1566-1572) an zwei Medresen in Gelibolu (Balabān Medresesi und Mesīḥ 
Paşa Medresesi). Es lässt sich also eine mehrere Jahre andauernde Anwesenheit in 
Gelibolu belegen, womit er theoretisch die Gelegenheit hatte, den Eintrag im 
Muḥammedīye-Autograph selbst niederzuschreiben. 

Den maḫlaṣ Ṣıdḳī benutzte eine verhältnismäßig große Zahl von Dichtern.82 Ei-
ne Zuschreibung des Gedichts im Appendix des Muḥammedīye-Autographs ist je-
doch aufgrund einer Signatur in arabischer Sprache möglich, welche unter den 
beiden letzten, um 90° gedrehten Versen Ṣıdḳīs steht (Abbildung 6.9). In dieser 
wird der Eintrag ins Jahr 1092 h. (1681) datiert, außerdem ist der Name Ṣıdḳī 
durch grammatikalisch feminine Attribute ergänzt: („Das hat die arme Ṣıdḳī ge-
schrieben, das Wohlgefallen Gottes begehrend, am 17. Cemāẕī II 1092 […]“  
( [...] سـنه اثنى وتسعين والف |ع عشر من حمادى الاخر ىطالبة لمرضاة الله فى الىوم السا صدقى الفقيرة] ىہرر[ح  ).83 
Es fällt jedoch auf, dass auch über dem Gedicht der Name Ṣıdḳī steht, welcher dort 
in der Fürbitteformel „Ṣıdḳī – Gott errette ihn“ (صدقى سلمه الله) als männlicher Name 
behandelt wird. 

Im Jahr 1681 kommt als Verfasserin der Signatur nur Ṣıdḳī Emetullāh Ḫatun (st. 
1111 h./1699-1700) in Frage.84 Es handelt sich um die Tochter des Gelehrten Ḳa-
metizāde Muḥammed, welcher als Dozent (müderris) an verschiedenen Medresen 
in Istanbul und später als Richter (ḳāḍī) von Istanbul gewirkt hatte, kurz zuvor, 
nämlich im Jahr 1089 h. (1678), gestorben war und ebenfalls unter dem maḫlaṣ 
Ṣıdḳī gedichtet hatte.85 Auf ihn könnte sich somit auch die Fürbitteformel bezie-
hen. Ṣıdḳī Emetullāh Ḫatun wird von Şeyḫī Muḥammed Efendi in seinem Sup-
plement zu den Šaqāʾiq an-Nuʿmānīya als Dichterin sehr gelobt.86 Sie hatte sich also 
einigen Ruhm erworben und war damit möglicherweise privilegiert genug, um ein 
Gedicht in das Muḥammedīye-Autograph eintragen zu dürfen. Außerdem war sie 
Adeptin des Bayramīye-Scheichs Himmet Efendi und hatte damit auch über ihre 
Ordenszugehörigkeit eine Verbindung zum Bayramīye-Konvent in Gelibolu.87 Es 
muss allerdings offen bleiben, ob das Gedicht selbst von Ṣıdḳī Emetullāh oder ih-
rem Vater verfasst wurde, da das Türkische im Gegensatz zum Arabischen kein 
grammatisches Geschlecht kennt. Der Kopist der Handschrift SK Laleli 1491, der 
als einziger das Muḥammedīye-Autograph einschließlich der drei Gedichte von ʿĀlī, 
Nevʿī und Ṣıdḳī kopierte, geht davon aus, dass es sich um einen Dichter männli-

                                                                                          
82  In den Indices der [Veḳāyiʿ el-Fuḍalā] sind sieben Personen mit dem Namen Ṣıdḳī aufge-

führt, [Veḳāyiʿ el-Fuḍalā] 1, 90 und 2, 112. Vgl. auch TDEA, 8, 1-2, dort ist der Name Ṣıdḳī 
zwanzig Mal belegt. 

83  VGM 431/A, [325]. Die Lesung des ersten Wortes ist unsicher, vgl. Abbildung 5.13. 
84  [Veḳāyiʿ el-Fuḍalā], 2, 467f. Aynur 2006, 515. Laut SO2, 5, 1505, und TDEA, 3, 30, starb 

Ṣıdḳī Emetullāh Ḫatun im Jahr 1115 h./1703-1704. 
85  Zu Ḳametizāde siehe [Veḳāyiʿ el-Fuḍalā], 1, 445-447; SO2, 3, 1005. In den Indices sind sie-

ben Personen mit dem Namen Ṣıdḳī aufgeführt, [Veḳāyiʿ el-Fuḍalā], 1, 90, und 2, 112. Vgl. 
TDEA, 8, 1-2, dort ist der Name Ṣıdḳī 20 Mal belegt.  

86  [Veḳāyiʿ el-Fuḍalā], 2, 467f. 
87  Zu Himmet Efendi siehe SO2, 2, 674f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 329 

chen Geschlechts handelt.88 Auch hier muss aber offen bleiben, ob er sich dabei 
auf eine mündliche Überlieferung zur Identität des Dichters stützen konnte oder 
einfach aufgrund des männlichen maḫlaṣ auf das Naheliegende schloss. 

Neben den drei besprochenen Eintragungen befinden sich im Appendix des 
Muḥammedīye-Autographs noch 21 weitere Einträge. Auf den ersten beiden Blät-
tern ohne Siebmuster sind sechs der Einträge datiert – sie stammen aus der Zeit 
zwischen 1012 h. (1603-1604) und dem ersten Viertel des 18. Jahrhunderts;89 die 
drei Datierungen auf den beiden folgenden Blättern mit Siebmuster stammen aus 
den Jahren 1165 h. (1751), 1192 h. (1778) und 1229 h. (1814). Die datierten Ein-
tragungen stammen also mit einer Ausnahme aus dem 17. und 18. Jahrhundert. 
Werden allerdings die bereits besprochenen Gedichte von Nevʿī, ʿĀlī und Ṣıdḳī 
einbezogen, lässt sich feststellen, dass Lobgedichte auf den Autor Yazıcıoġlı, Bitt-
gebete und Fürbitten von der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts bis ins erste 
Viertel des 19. Jahrhunderts in das Muḥammedīye-Autograph eingetragen wurden. 
Es lässt sich also eine Kontinuität über einen großen Teil des Untersuchungszeit-
raums nachweisen.  

Im Folgenden gebe ich eine Übersicht über die Eintragungen in Yazıcıoġlıs Au-
tograph: 

[325, links 1] Lobgedicht (Türkisch), Ṣıdḳī, undatiert, nastaʿlīḳ mit Schreibroutine. Incipit: 

Yazıcızāde Efendi maẓhar-i nūr-ı ḫüdā / Vāris-i maḥbūb-ı mevlā padişāh-ı evliyā. („Yazıcızāde Efendi 

ist Quelle göttlichen Lichts. / Er ist Erbe von Gottes Geliebtem [d. h. Muḥammad] und Herr-

scher der Heiligen.“) Explicit: Ṣıdḳī-i dilḫasteye eyle ʿināyetle naẓar / ʿĀşıḳuŋdur cānile ėt derdine anuŋ 
devā. („Blicke mit Gnade auf die liebeskranke Ṣıdḳī [den liebeskranken Ṣıdḳī]. / Sie [Er] ist von 

Herzen in dich verliebt, heile ihren Schmerz.“) Mit großer Wahrscheinlichkeit handelt es sich 

bei [325, links 4] um Ṣıdḳīs Signatur, 17. Cemāẕī II 1092 h. 

[325, links 2] Bittgebet (Türkisch), unbekannte Person namens ʿAlī, Ġurre Receb 1080 h. (25. 

November 1669), nasḫī mit Schreibroutine, leichte Tendenz zur Kanzleischrift dīvānī: Nūr-ı 
īmān ile ḳalbumı pür ṣafā ḳıl / ʿAbduŋ ʿAlī’ye şefīʿ ḥabībuŋ Muḥammed Muṣṭafā ḳıl. / Āmīn yā rabbü 
l-ʿālemīn. („Fülle mein Herz mit Freude und dem Licht des Glaubens. / Mache Muḥammed 

Muṣṭafā zum Fürsprecher für dein Knecht ʿAlī. / Amen, o Herr der Welten.“) 

[325, links 3] Bittgebet (Türkisch), Muṣṭafā, stellvertretender Richter (nāʾib) von Gelibolu, 1029 

h. oder 1129 h. (1619-1620 oder 1716-1717), nasḫī mit Schreibroutine. Incipit im Falz und unle-

serlich. Explicit: Cān-ü dil ile olsun rūḥ-ı pākuŋa hezārāne raḥmet-ü taḥīye / Bu kitābuŋ cihāna [zwei 

Worte] ėtdüŋ ėt raḥmet raḥmān („Deiner reinen Seele – sowie dem Herzen – sei tausendfach 

Erbarmen und Segen. / Dieses dein Buch hast du der Welt […]; erbarme dich Erbarmer!“). 

                                                                                          
88  SK Laleli 1491, 281a. Der Kopist verwendet in der Überschrift bei der Fürbitteformel raḥi-

mahu ’llāh das männliche Pronomen. 
89  Da bei zwei Datierungen jeweils eine Ziffer nicht eindeutig lesbar ist, ergibt sich ein Zeit-

fenster von 1705 und 1717; vgl. die folgende Übersicht [325, links 5] (1110 h. oder 1117 
h., d. h. 1688-1689 oder 1705-1706) und [325, links 3] (1029 h. oder 1129 h., d. h. 1619-
1620 oder 1716-1717).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 330 

[325, links 4] Ṣıdḳīs Signatur (Arabisch), Details siehe oben. Duktus unterscheidet sich deut-

lich von [325, links 1]; nastaʿlīḳ mit Tendenz zum tevḳīʿ von einer routinierten Schreibe-

rin/einem routinierten Schreiber. 
[325, links 5] Kopie bzw. Nachahmung von [325, links 2] mit Varianten in der Wortstellung. 

Bittgebet (Türkisch), getilgt oder abgegriffen, Datierung 1110 h. oder 1117 h. [?] (1688-1689 

oder 1705-1706). 

[325, links 6] Spuren einer Eintragung, stark abgegriffen und nicht entzifferbar. 

[326, rechts 1] Lobgedicht (Türkisch), [Muṣṭafā] ʿĀlī, undatiert, kalligraphisches nastaʿlīḳ. Inci-

pit des Lobgedichts: Ey ʿārif-i ṭarīḳat-ı āsār-ı Aḥmedī / Vey vāḳıf-ı ḥaḳīḳat-ı nūr-ı Muḥammedī. („O 

Kenner des Weges auf den Spuren des Aḥmed [d. h. des Propheten Muḥammad]. / Zeuge der 

Wahrheit des mohammedanischen Lichts.“) Explicit: Hemşehrī ġayretin ḳoma elden meded meded / 
ol ben fütādenüŋ iki ʿālemde mesnedi. („Vergiss als Landsmann nicht zu helfen, hilf, hilf! / Sei mir 

Gefallenem in beiden Welten Stütze.“) 

[326, rechts 2] Bittgebet in zwei Versen (Türkisch), im Text der maḫlaṣ Lüṭfī, undatiert, nastaʿlīḳ 
mit Schreibroutine. Anrufung Gottes zu Beginn und Punkte zur Trennung der mıṣrāʿ in roter 

Tinte. Eintrag setzt sich über einem am unteren Seitenrand zur Seitenreparatur aufgeklebten 

Papierstreifen fort. Dieselben Verse befinden sich in der frühesten Abschrift vom Autograph, 

TDESK 4012, deren Datierung (1011 h. / 1603) ein Terminus ante quem für den Eintrag ins 

Autograph ist. Zum Zusammenhang zwischen dem Dichter des Bittgebets, Lüṭfī, und dem 

Kopisten der Handschrift TDESK 4012, Lüṭfullāh b. Muṣṭafā b. Ḫıżr, siehe oben. Bi-ḥaḳḳin īn 
kitāb-ı gevher-kān / eyle iḥsān bu bendeye her ān / Yazıcıoġlı sen kerem kānı / Lüṭfīye lüṭf ėdüb ėt iḥsān 

(„Wahrlich schenke dieses Buch, diese Diamantmine, dem Knecht in jedem Augenblick. / 

Yazıcıoġlı, du Gnadenbergwerk beschenke Lüṭfī mit Güte (lüṭf).“)  

[326, rechts 3] Schreibübungen, welche Worte aus Lüṭfīs Gedicht wiederholen bzw. „nach-

zeichnen“. Keine Schreibroutine (Kinderschrift?). 

[326, rechts 4] Zwei oder drei stark abgegriffene und nicht entzifferbare Einträge. Keine ver-

wertbaren Informationen. 

[326, links 1] Lobgedicht (Türkisch) auf Yazıcıoġlı von Nevʿī, undatiert. Darüber und links be-

findet sich eine Einleitungspassage mit roter Tusche geschrieben; möglicherweise später hinzu-

gefügt. Gliederung durch rot geschriebene Verse. In Rot auch der maḫlaṣ Nevʿī. Incipit: Ey ḳa-
pusı melāẕ-i mehcūrān / lā-mekān ehline eşigi mekān. („O du, dessen Pforte Asyl der Fernen ist, / 

dessen Schwelle ein Ort für die Angehörigen des Ortlosen [d. h. Gottes] ist.“) Explicit: Ey 
medār-ı mekārim-ü ʿirfān / ʿumde-i ḫalḳ-u zübde-i aʿyān („O Pol der Güte und des Wissens, / Zu-

fluchtsort der [einfachen] Leute und erlesenster der Edlen.“). Fortsetzung des Gedichtes auf 

327, rechts 1. 

[326, links 2] Bittgebet (Arabisch) von ʿAbdülbāḳī, Richter in Tripolis/Afrika (el-ḳāḍī fī Ṭrablus-ı 
Ġarb), Cemāẕī I 1037 h. (Januar-Februar 1628). 

[326, links 3] Schreibübung ohne Schreibroutine. 

[326, links 4] Zwei bis drei stark abgegriffene und nur teilweise entzifferbare Eintragungen 

ohne verwertbare Daten.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 331 

[327, rechts 1] Fürbitte (Türkisch) für den verstorbenen Ẕūlfiḳār b. Muḥammed Murād, o. D. 

(oben rechts und Mitte). 

[327, rechts 2] Glaubensbekenntnis und Fürbitte für Muḥammed Muṣṭafā, o. D., mit Schreib-

routine (obere rechte Ecke der Seite). 

[327, rechts 3] Fortsetzung von Nevʿīs Gedicht [326, links 1] (über die ganze Seitenbreite in 

zwei Spalten). 

[327, rechts 4] Bitte um Fürbitte (Türkisch) für ʿOsmān b. Süleymān, o. D., wenig Schreibrou-

tine (zwischen den Spalten von Nevʿīs Gedicht).  

[327, rechts 5] Bitte um Bittgebet (Türkisch) von İbrāhīm, o. D., mit Schreibroutine (unter 

Nevʿīs Gedicht über die ganze Seitenbreite).  

[327, rechts 6] Bitte um Fürbitte (Türkisch) für den Sohn Muṣṭafā (oġlum Muṣṭafā) von einem 

unbekannten Schreiber, o. D., nasḫī mit Schreibroutine. 

[327, rechts 7] Fürbitte (Arabisch) [Şevvāl?] 1012 h. (links unter Nevʿīs Gedicht): „[Gott] möge 

ihn im Paradies wohnen lassen“ (askanahu fī l-ǧanna). Die Fürbitte bezieht sich möglicherweise 

auf den kurz zuvor, 1007 h. verstorbenen Nevʿī. Mit Schreibroutine aber nicht so flüssig wie 

Nevʿīs Gedicht selbst. Es muss sich also bei Nevʿīs Gedicht nicht insgesamt um einen posthu-

men Eintrag halten.  

[327, rechts 8] Stark abgegriffener Eintrag ohne verwertbare Informationen.  

[327, rechts 9] Bitte um Vergebung (Türkisch) für Mūsā b. ʿAlīs, o. D. (rechter Seitenrand), mit 

Schreibroutine; dahinter als zweiter Name Muḥammed b. ʿAbdullāh (von derselben Hand?).  

Ab [327, links] Papier mit Siebmuster: 

[327, links 1] Fürbitte (Türkisch), Mevlā [Mollā] Muḥammed, 25. Şevvāl 1192 h. (16. Novem-

ber 1778), nasḫī mit Schreibroutine.  

[327, links 2] Lobgedicht auf Yazıcıoġlı Muḥammed (Türkisch) des stellvertretenden Richters 
(nāʾib) in Gelibolu, Şefīḳ, 1. Ṣafar 1229 h. (23. Januar 1814), nastaʿlīḳ mit Schreibroutine.  

[328, rechts 1] Lobgedicht auf Yazıcıoġlı Muḥammed (Arabisch), Muḥammed Esʿad, ohne 

Datum, nastaʿlīḳ mit Schreibroutine. 

[328, rechts 2] Lobgedicht auf Yazıcıoġlı Muḥammed (Arabisch), Stellvertretender müftī (emīn 
el-müftī) Muḥammed Muḥyīddīn, ohne Datum, nastaʿlīḳ mit Schreibroutine. 

[328, links 1] Lobgedicht auf Yazıcıoġlı Muḥammed (Arabisch), müftī von Gelibolu, ohne 

Name, 1. Ṣafer 1165 h. (20. Dezember 1751), nasḫī mit Schreibroutine. 

[328, links 2] Lobgedicht auf Yazıcıoġlı Muḥammed (Arabisch), ʿÖmer Nūreddīn Daġistānī- 

zāde, ohne Datum, nasḫī mit Schreibroutine. 

[329, rechts 1] Notiz zur Anzahl der Blätter, undatiert, rıḳʿa mit Schreibroutine: 228 yapraḳdan 
ʿibāretdir („228 Folio“). Darunter die Korrektur „330“. 

[329, rechts 2] Bitte um Fürbitte (in fehlerhaftem Arabisch), Muṣṭafā Ṣabrī b. Aḥmed Esʿad el-

Ḫarbūtī, undatiert, aufgrund des verwendeten Stiftes ins späte 19. oder frühe 20. Jahrhundert 

datierbar, nasḫī mit Schreibroutine. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 332 

Sechs der Eintragungen enthalten Informationen zur gesellschaftlichen Stellung 
der Schreiber. Es handelt sich dabei ausschließlich um ʿulemā, welche mit einer 
Ausnahme eine – zumindest temporäre – Bindung an die Stadt Gelibolu hatten:  
1. der stellvertretende Richter (nāʾib) von Gelibolu Muṣṭafā (1029 h./1619-1620 
oder 1129 h./1716-1717); 2. ein Mollā Muḥammed ohne genauere Informationen 
zur Stellung (1192 h./1778); 3. der stellvertretende müftī (emīn-i müftī) Muḥammed 
Muḥyīddīn (o. D.); 4. der stellvertretende Richter in Gelibolu namens Muṣṭafā 
(o. D.) und 5. der stellvertretende Richter in Gelibolu Şefīḳ (o. D.). Es handelt sich 
dabei um die Stellvertreter, da die Ämter selbst im 17. und 18. Jahrhundert stets 
Angehörige der großen ʿulemā-Familien erhielten, welche diese nicht selbst ausüb-
ten und nicht vor Ort anwesend waren.90 Keine offensichtliche Verbindung zu Ge-
libolu hat der Richter von Tripolis/Afrika (el-ḳāḍī fī Ṭrablus-ı Ġarb) ʿAbdülbāḳī 
(1037 h./1628).  

Die übrigen Eintragungen lassen wie die der ʿulemā alle die große Schreibrouti-
ne ihrer Schreiber erkennen; Informationen zum gesellschaftlichen Kontext fin-
den sich aber nicht. Den Eintragungen mit Schreibroutine stehen Schriftzüge ge-
genüber, bei denen es sich ganz offensichtlich um Schreibübungen von einer oder 
mehreren Personen ohne Schreibkompetenz handelt. Dies lässt sich gut an einem 
Bittgebet eines gewissen Lüṭfī in zwei Versen zeigen, welches sich unter Muṣṭafā 
ʿĀlīs Gedicht findet und in dem Duktus nastaʿlīḳ von einem sehr geübten Schrei-
ber geschrieben ist:  

Bi-ḥaḳḳin īn kitāb-i gevher-kān / eyle iḥsān bu bendeye her ān / Yazıcıoġlı sen kerem kānı / 
Lüṭfīye lüṭf ėdüb ėt iḥsān91  

Wahrlich, schenke dieses Buch, diese Diamantmine, dem Knecht in jedem Augenblick. / 
Yazıcıoġlı, du Gnadenbergwerk beschenke Lüṭfī mit Güte (lüṭf). 

Rechts unterhalb des Gedichtes werden Worte der letzten beiden Halbverse – 
Yazıcıoġlı sen sowie Lüṭfī und ėdüb ėt iḥsān – als Schreibübungen nachgeahmt. Die 
Handschrift war also zeitweise auch Personen mit sehr geringer Schreibkompetenz 
zugänglich – möglicherweise in einem Familienkontext. In Frage käme die Familie 
eines der Ordens-Scheichs in Gelibolu oder des osmanischen Sultans.  

Lüṭfīs Gedicht ist noch unter einem anderen Aspekt interessant; es findet sich 
in der frühesten Abschrift vom Autograph (TDESK 4012) unter dem Kolophon. 
Die Datierung der Handschrift (1011 h./1603) ist damit ein Terminus ante quem 
für den Eintrag ins Autograph. Da der Kopist der Handschrift TDESK 4012 selbst 
Lüṭfullāh – kurz Lüṭfī – heißt, ist davon auszugehen, dass er das Bittgedicht auf 
sich selbst bezog und aus dem Autograph abschrieb. Dass das Gedicht von Lüṭ-
fullāh, dem Kopisten der Handschrift TDESK 4012, verfasst und ins Autograph  
 

                                                                                          
90  Zilfi 2006. 
91  VGM 431/A, [326, rechts 2]. Variante in TDESK 4012: Lüṭfīye lüṭf ėdüb ḳıl iḥsān. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 333 

eingetragen wurde, lässt sich aufgrund der sehr unterschiedlichen Handschrift 
weitgehend ausschließen. Die übrigen Gedichte des Anhangs – also auch die drei 
Gedichte Nevʿīs, ʿAlīs und Ṣıdḳīs – kopierte er im Gegensatz zum Kopisten der 
Handschrift SK Laleli 1491 nicht.  

6.4.2 Kultspuren in Abschriften 

Kultspuren, die mit denen im Muḥammedīye-Autograph vergleichbar sind, finden 
sich in 25 von 323 Muḥammedīye-Handschriften.92 In Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschrif- 
ten ließen sich hingegen nur dreimal Kultspuren belegen.93 Aufgrund der geringen 
Gesamtzahlen lässt sich nicht herleiten, dass bei den Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften 
die Nutzung in einem Kultkontext grundsätzlich seltener vorkam.  

In den Muḥammedīye-Handschriften befinden sich die Kultspuren in keinem 
Fall an den von Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳı im Zusammenhang mit der Verehrung des 
Muḥammedīye-Autographs erwähnten Textstellen.94 Eine stärkere Abnutzung und 
Verschmutzung durch Berührungen und Küsse sind in den späteren Muḥammedīye-
Handschriften fast ausschließlich auf der Zeichnung des Prophetenbanners zu er-
kennen (Abbildung 6.10). Es wurde bereits festgestellt, dass die von İsmāʿīl Ḥaḳḳı 
in den Randglossen seiner Muḥammedīye-Abschrift notierten Informationen über 
die getilgten und später „berühmt gewordenen“ Versen sich sonst nirgendwo 
nachweisen lassen. Die Kenntnis dieser offenbar mündlich am Heiligengrab Yazıcı- 
oġlıs übermittelten Informationen darf also bei den Nutzern anderer Muḥam-
medīye-Handschriften nicht vorausgesetzt werden. Informationen über Yazıcıoġlıs 
Heiligenwunder und die zugehörige Textstelle waren möglicherweise etwas weiter 
verbreitet – sie finden sich beispielsweise in den menāḳıb der Istanbuler Muḥam-
medīye-Drucke ab 1262 h. (1846).95 Das ist aber ein vergleichsweise später Text, der 
als Beleg für eine weitere Verbreitung dieser Information zu werten ist.  

Die kultische Nutzung der Abschriften fokussierte auf das Prophetenbanner 
und damit eine Visualisierung eschatologischen Wissens. Die Berührung kann da-
bei sowohl als Ausdruck der Verehrung von Yazıcıoġlıs Buch, von Yazıcıoġlı selbst 

                                                                                          
92  1. TDK Yz. B 44 (937 h.); 2. MK B 595 (938 h.); 3. MK Eskişehir İHK, 26 Hk 319 (949 h.); 

4. MK Eskişehir İHK, 26 Hk 888 (962 h.); 5. MK B 1041 (970 h.); 6. MK Ankara İHK, 06 
Hk 3419 [fälschlich 3414] (977 h.); 7. DKM Maʿārif ʿAmma Turkī Ṭalʿat 3 (988 h.); 8. MK 
Afyon İHK, 03 Gedik 1767 (1017 h.); 9. SK Yaz. Bağ. 3826 (1029 h.); 10. İstanbul Müftü-
lüğü 376 (1043 h.); 11. MK B 960 (1057 h.); 12. MK B 1074 (1063 h.); 13. DKM Taṣavvuf 
Turkī 38 (1090 h.); 14. DKM Taṣavvuf ve Aḫlāq Dīnīya Turkī 174 (1092 h.); 15. MK B 946 
(1096 h.); 16. MK Afyon Gedik Ali Paşa Kütüphanesi, 03 Gedik 18441 (1185 h.); 17. DKM 
Maʿārif ʿĀmma Turkī Ṭalʿat 22 (1237 h.); 18. SK Serez 1539 (vor 1144 h.); 19. MK B 259 
(vor 1190 h.); 20. MK A 9034 (vor 1255 h.); Ohne Datum: 21. DKM Tārīḫ Turki 560;  
22. DKM Taṣavvuf Turkī 72; 23. MK Afyon İHK, 03 Gedik 17680; 24. MK Eskisehir İHK, 
26 Hk 892; 25. MK A 1863. 

93  1. TDK Yz. A 352-a (985 h.); 2. MK B 1095 (1017 h.); 3. MK A 8339 (1257 h.). 
94  Siehe oben Abschnitt 6.4.1.2. 
95  Vgl. oben Abschnitt 2.5.7. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 334 

oder auch des Propheten gedeutet werden. Schriftliche Quellen gibt es hierzu 
nicht. Die Zeichnung des Prophetenbanners, welches der Prophet am Jüngsten 
Tag beim Einzug ins Paradies den Gläubigen voran trägt, ist auch als Visualisie-
rung der Heilserwartung zu verstehen. Wer die Zeichnung berührte, durfte sich 
auch Segenswirkung (bereket) erhofft haben und Anteil an der Heilserwartung ge-
nommen haben. 

Die Verehrung des Prophetenbanners in Muḥammedīye-Handschriften belegt ein 
Bedürfnis der Nutzer nach einer graphischen Darstellung religiöser Inhalte. Es fragt 
sich darum, ob diese mit der von Gruber festgestellten zunehmenden Verbreitung 
graphischer Darstellungen in populären religiösen Texten während des 18. und 19. 
Jahrhunderts zusammenhängt.96 Die Kultspuren in den Muḥammedīye-Handschrif- 
ten geben hierzu nur wenig Aufschluss. Die Darstellung des Prophetenbanners 
selbst ist Teil einer sehr stabilen Textüberlieferung und im größten Teil der Hand-
schriften vom 15. bis zum 19. Jahrhundert vorhanden. Auch Kultspuren finden 
sich sowohl in alten Handschriften des 16. Jahrhunderts als auch in neuen des 19. 
Jahrhunderts, doch die Kultspuren selbst lassen sich nicht datieren; die Datierung 
der Handschriften stellt lediglich einen Terminus post quem dar.97 Diese erlauben 
keine Aussagen zur Kontinuität dieser kultischen Nutzung.  

Die reich illustrierte Muḥammedīye-Handschrift DKM Maʿārif ʿĀmma Turkī 
Ṭalʿat 22 (1237 h./ 1822) belegt einen starken Einfluss von Illustrationen aus an-
deren religiöser Handschriften und auch von Darstellungen auf Tafeln (etwa ḥilye-
Darstellungen).98 Diese neuen Illustrationen sind im Kontext der von Gruber be-
schriebenen Entwicklung zu sehen. Es fällt auf, dass in der Handschrift DKM 
Maʿārif ʿĀmma Turkī Ṭalʿat 22 auch der Gegenstand der Verehrung wechselt – die 
Kultspuren sind nun nicht mehr auf dem Prophetenbanner, sondern auf der ḥilye 
des Propheten zu finden (Abbildung 6.11).99 Damit ist die Verehrung klarer als im 
Fall des Prophetenbanners auf den Propheten selbst fokussiert. 

Aussagen zum gesellschaftlichen Kontext der Muḥammedīye-Verehrung sind an-
hand des untersuchten Materials nur bedingt möglich. Selbst wenn in einer 
Handschrift sowohl Kultspuren als auch Besitzvermerke oder Stiftungsvermerke 
vorhanden sind, darf nicht geschlossen werden, dass gerade diejenigen Nutzer, 
welche schriftliche Einträge hinterlassen haben, auch für die Kultspuren verant-
wortlich waren. Gemeinsam ist den Handschriften, dass sie bis mindestens in die 

                                                                                          
96  Vgl. oben Abschnitt 3.3.3.5. 
97  1. MK B 595 (938 h.); 2. MK Eskişehir İHK, 26 Hk 888 (962 h.); 3. MK B 1041 (970 h.); 

4. MK Ankara İHK, 06 Hk 3419 [fälschlich 3414] (977 h.); 5. MK Afyon İHK, 03 Gedik 
1767 (1017 h.); 6. SK Yaz. Bağ. 3826 (1029 h.); 7. ZB Zürich Or. 111 (1036 h.); 8. DKM 
Taṣavvuf ve Aḫlāq Dīnīya Turkī 174 (1092 h.); 9. MK Afyon Gedik Ali Paşa Kütüphanesi, 
03 Gedik 18441 (1185 h.); 10. MK Afyon İHK, 03 Gedik 17680 (o. D.); 11. MK Eskisehir 
İHK, 26 Hk 892 (o. D.); 12. MK A 1863 (o. D.). 

98  Zur kalligraphischen Form der ḥilye siehe oben Abschnitt 3.1.5 und 3.3.3.5.  
99  DKM Maʿārif ʿĀmma Turkī Ṭalʿat 22, 128b.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 335 

zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts in Privatbesitz waren.100 In den Beständen der 
Stiftungsbibliotheken in Istanbul lassen sie sich nicht nachweisen. Kultspuren 
sind auch sowohl in Luxushandschriften101 als auch in Handschriften mit sehr 
sparsamer Ausstattung zu finden; die Verehrung ist somit mit großer Wahrschein-
lichkeit nicht auf einige wenige gesellschaftliche Gruppen beschränkt.  

Kultspuren gibt es nicht nur in Muḥammedīye-Handschriften; sie lassen sich auch 
in drei Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften jeweils auf der Zeichnung des Propheten-
banners belegen.102 Das zeigt, dass die Verehrung des Prophetenbanners nicht auf 
Muḥammedīye-Handschriften beschränkt war.103 Die Verehrung des Muḥammedīye-
Autographs in Gelibolu war jedoch ein singuläres Phänomen, für das bislang kei-
ne Parallelen in der populären religiösen Literatur in türkischer Sprache bekannt 
sind. Es spricht einiges dafür, dass unter dieser Voraussetzung auch die Verehrung 
anderer Muḥammedīye-Handschriften große Verbreitung fand. Der Kultkontext 
spielt bei deren Nutzung jedenfalls eine auffallend große Rolle. 

6.5 Bücher als transzendentes Kapital 

Muṣṭafā ʿĀlī schildert in seiner Kurzbiographie Aḥmed Bīcāns dessen Umkehr 
nach einem ausschweifenden Leben, erwähnt dabei dessen Bitte um die Unter-
stützung des Bruders und bringt damit die Rede auf Bücher als Kapital (sermāye) 
in einer transzendenten Transaktion.104 In Muṣṭafā ʿĀlīs Erzählung stellt Aḥmed 
Bīcān fest, dass der ältere Bruder bereits ein beachtliches Kapital an eigenen Wer-
ken hat, welche ihm in Zukunft die Fürbitte von Nutzern sichern. Aḥmed bedau-
ert, dass er selbst ein solches Kapital nicht hat. Yazıcıoġlı Muḥammed schrieb laut 
Muṣṭafā ʿĀlī daraufhin im Namen seines jüngeren Bruders die Envār el-ʿĀşıḳīn 
und schenkt ihm damit Fürbittekapital. 

                                                                                          
100  Dies trifft gerade auf die Bestände der Milli Kütüphane zu. Die drei Kairiner Handschrif-

ten sind bereits Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts in die Nationalbibliothek 
gelangt – zwei aus Privatbesitz (DKM Taṣavvuf Turkī 72 und DKM Tārīḫ Turki 560) und 
eine aus der Stiftung der Sayyidnā Ḥusayn-Moschee (DKM Taṣavvuf Turkī 38). Letztere 
war der Moschee aber auch erst 1246 h. (1831) aus Privatbesitz gestiftet worden.  

101  Luxushandschriften: 1. MK Eskişehir İHK, 26 Hk 319 (949 h.); 2. DKM Maʿārif ʿAmma 
Turkī Ṭalʿat 3 (988 h.). Sorgfältige, aber nicht luxuriöse Ausstattung in der Handschrift MK 
B 946.  

102  1. TDK Yz. A 352-a (985 h.); 2. MK B 1095 (1017 h.); 3. MK A 8339 (1257 h.).  
103  Auch wenn die Envār el-ʿĀşıḳīn insgesamt vier graphische Darstellungen enthalten, ist nicht 

überraschend, dass für die Verehrung wiederum das Prophetenbanner – die Visualisierung 
der Heilserwartung – gewählt wurde. Die Darstellung der Tore, welche dem Satan erlauben, 
ins Herz einzudringen, und die Darstellung der diesseitigen Welt waren negativ konnotiert. 
Die auf eine Tabelle reduzierten Manāzil as-Sāʾirīn waren als Graphik zu wenig eingängig. 
Zu den Graphiken siehe oben Abschnitt 3.3.2.5. 

104  Vgl. oben Abschnitt 2.4.5. Künh el-Aḫbār 1277-1285, 5, 237. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 336 

Die geschilderte Transaktion klingt kaufmännisch und berechnend und ist in 
dieser Form von Muṣṭafā ʿĀlī in außergewöhnlicher Weise zugespitzt. Aḥmed 
Bīcān selbst spricht in seiner Einleitung der Envār el-ʿĀşıḳīn von der Motivation, 
ein Andenken (yādigār) zu schaffen.105 Hier ist es allerdings er selbst, der seinen äl-
teren Bruder auffordert, als Andenken ein Buch zu schreiben, welches man in der 
ganzen Welt lesen soll. Der ältere Bruder fordert nach Vollendung seines Werks 
wiederum Aḥmed Bīcān auf, dieses zu übersetzen. Das Konzept des „Andenkens“ 
schließt in diesem Zusammenhang implizit ein, dass die, welche gedenken, für die 
Autoren Fürbitte leisten. Zwischen den Zeilen ist die Motivation, transzendentes 
Kapital anzusammeln, also auch schon in der Einleitung des Autors zu erkennen. 

Transzendentes Kapital stellen – neben den Werken selbst – auch die einzelnen 
Handschriften dar. Fürbitteformeln und Formeln mit der Bitte um Fürbitte gehö-
ren im untersuchten Handschriftenmaterial zu den häufigsten Benutzervermer-
ken.106 Das Konzept des Andenkens spielt auch hier eine zentrale Rolle. So stifte-
te beispielsweise der Kammerherr (muṣāḥib) Yāḳūt Aġa eine Envār el-ʿĀşıḳīn-
Handschrift für den Audienzsaal im Topkapı-Palast und hoffte, dass seiner mit ei-
ner Fürbitte gedacht werde:107 

Bu Envār el-ʿĀşıḳīn kitābın muṣāḥib Yāḳūt Aġa taḫt odasına vaḳf eyledi oḳıyan ḳarındaşlaruŋ 
ḳalbları ʿaşḳ-ı ilāhī ile pür nūr olub bizi daḫı ḫayır duʿā yād eyleyeler / sene 1047 māh-ı Ra-
mażān.108 

Dieses Envār el-ʿĀşıḳīn-Exemplar stiftete der Kammerherr Yāḳūt Aġa für den Audienz-
saal. Die Herzen der Brüder, welche es lesen, mögen mit Gottesliebe erleuchtet werden. 
Und sie sollen uns auch nicht bei ihren Fürbitten vergessen; Ramażān 1047 [Januar-
Februar 1638]. 

Eine ähnliche Funktion hat eine Formulierung wie el-ḥaḳīr ʿAyşe Ḫatun duʿādan 
unutmayasız („Vergesst die arme ʿAyşe Ḫatun beim Bittgebet nicht“).109 In diesem 
Eintrag wird Fürbitte erbeten, ohne dass die Betreffende sich als Besitzerin oder 
Stifterin kennzeichnet. Oft sind vergleichbare Formeln anonym und umfassen ei-
nen großen Personenkreis. Dies gilt etwa für die geläufige Fürbittformel Oḳıyanı  
 
                                                                                          
105  Vgl. oben Abschnitt 2.4.1. Envār el-ʿĀşıḳīn 1275 h., 3 und 407; Envār el-ʿĀşıḳīn 1278 h., 4 

und 460; Envār el-ʿĀşıḳīn 1300, 3 und 236. SK Pertev 229m, 3a und 395b: Bir yādigār dü-
züŋ ki ʿālemlerde oḳınsun („schaffe ein Andenken, welches man überall auf der Welt lese“). 

106  In den Maġarib az-Zamān-Handschriften konnten keine Fürbitteformeln belegt werden. In 
20 von 76 Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften und 75 von 323 Muḥammedīye-Handschriften 
sind Bittgebete oder Fürbitten vorhanden; von der Gesamtzahl sind allerdings jeweils die 
fragmentarischen Handschriften (17 Envār el-ʿĀşıḳīn-Fragmente und 40 Muḥammedīye-
Fragmente) abzuziehen, da hier meist die Blätter am Anfang und am Ende verloren gin-
gen, wo sich die Bittgebete und Fürbitteformeln am häufigsten finden. 

107  Zum Titel muṣāḥib siehe Uzunçarşılı 1945 [19883], 75. 
108  TSMK HS 96, 1a. 
109  SK Mihrişah 258 (1071 h.), 1a. Die Besitzerin ʿĀʾişe Ḫatun ist wahrscheinlich die Frau von 

ʿAbdülḥamīd I. (reg. 1187-1203 h./1774-1789) und Mutter von Muṣṭafā IV. (reg. 1222-
1223 h./1807-1808), vgl. oben Abschnitt 5.4.5 und 5.5.1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 337 

diŋleyeni yazanı raḥmetüŋle yarlıġaġıl yā ġanī („O Reicher [Gott], vergib durch dein 
Erbarmen den Lesenden, den Hörenden und den Schreibenden“) oder die Bitte 
um Fürbitte Kātibine ve oḳıyana ve diŋleyene fātiḥa sūresin baġışlaya („Man widme 
dem Schreiber, den Lesenden [d. h. Rezitierende] und den Zuhörenden eine 
Fātiḥa“).110 

Die anonymen und umfassenden Formulierungen zeigen, dass es während des 
Nutzungsprozesses verschiedenen Nutzern möglich war, transzendentes Kapital zu 
sammeln. Die Bitte um Fürbitte kann sich aber auch auf konkrete Personen bezie-
hen. Meist bittet der Kopist im Kolophon für sich beziehungsweise für sich und 
den Autor – d. h. die „beiden Schreiber“ (kātibeyn) – um Fürbitte.111 Gelegentlich 
schließt der Kopist seine Eltern oder einen weiteren Personenkreis in die Bitte um 
Fürbitte ein.112 In der Envār el-Āşıḳīn-Handschrift MK A 8252 sind es Nachkom-
men der verstorbenen Auftraggeberin und Besitzerin el-Ḥacı ʿĀʾişe Ḫatun, Tochter 
von el-Ḥacı ʿĪsā, welche für diese um Fürbitte bitten.113 Der Eintrag enthält ver-
hältnismäßig ausführliche Informationen zu ʿĀʾişe Ḫatuns Leben, auf welche im 
folgenden Abschnitt 6.6 noch einmal zurückzukommen sein wird. Fürbitte erhof-
fen sich im Allgemeinen auch Stifter von Handschriften; auch in diesem Fall 
kommt es gelegentlich vor, dass Einträge posthum von Dritten verfasst wurden.114 

Es ist davon auszugehen, dass in vielen Fällen die Fürbitte der Nutzer so selbstver-
ständlich war, dass sie nicht explizit niedergeschrieben wurde. Dies trifft insbeson-
dere auf wohltätige Stiftungen, wie die großen Bibliotheksstiftungen der Sultane 

                                                                                          
110  SK Pertev 228m (908 h.), 397b; SK Tercüman Gazetesi Y-168 (976 h.), 336a; 259b; MK B 

171 (1075 h.), 235b; MK A 1966 (1221 h.), 20b; SK Servili 19/6 (o. D.); SK Yaz. Bağ. 2847 
(o. D.), 313a. Ähnlich: MK 26 Hk 888 (962 h.); İK Orhan 652 (1051 h.). Im folgenden 
Beispiel wird außerdem der Auftraggeber der Handschrift eingeschlossen: DKM Tārīḫ 
Turkī Ṭalʿat 8 (957 h.), Oḳuyanı, yazdıranı, yazanı raḥmetüŋle yarlıġa sen ey ġanī. 

111  Fürbitte für den Kopisten: Muḥammedīye: MK Ankara İHK 06 Hk 3419 (977 h.); SK Yaz. 
Bağ. 4846 (988 h.); MK B 601 (1003 h.); TSMK K 1017 (1000 h. oder 1015 h.); MK B 
1049 (1043 h.); AK Belediye K. 467 (1045 h.); TDK B 44 (937 h.); MK B 568 (1055 h.); 
MK B 991 (1077 h.); MK B 843 (1085 h.); DKM Taṣavvuf Turkī 38 (1090 h.); DKM Taṣav-
vuf ve Aḫlāq Dīnīya Turkī 174 (1092 h.); MK B 920 (1099 h.). Envār el-ʿĀşıḳīn: 
DKM Tārīḫ Turkī 13 (1029 h.) TSMK K 1012 (967 h.), DKM Tārīḫ Turkī 276 (1067 h.); 
Üskürdar Kemankeş 381 (1149 h.). Muḥammedīye von Yūsuf-ı Bīçāre: SK Fatih 2542 (1006 
h.). Fürbitte für Kopist und Autor: Muḥammedīye: MK B 513 (970 h.); VGM Safranbolu 
Mehmed İzzet 441 (1002 h.); MK B 44 (1004 h.); BDK Millet Kütüphanesi Manzum 877 
(1018 h.); MK B 538 (1021 h.); AK Belediye O/146 (1031 h.); MK Eskişehir İHK 26 Hk 
890 (1057 h.); İK Orhan 653 (875 h.). Envār el-ʿĀşıḳīn: SBBPK MS. Or. Oct. 3710 (926 h.).  

112  Die Bitte um Fürbitte für sich selbst und die Eltern findet sich in DKM Tārīḫ Turkī 13 
(1029 h.). Die Eltern, die „beiden“ Lehrer (ustāḏayya), den Autor des Buches, dessen Leser 
und Hörer sowie alle Muslime und Musliminnen schließt der Kopist der Handschrift SK 
Nuruosmaniye 2593 (1135 h.) in seine Fürbitte ein. 

113  MK A 8252 (1169 h.), 503b. El-Ḥacı ʿĀʾişe Ḫatun, die Tochter von el-Ḥacı ʿĪsā in Quartier 
ʿAbdülcebbār, Kastamonu gab die Handschrift 1169 h. (1755-1756) in Auftrag und verstarb 
nach der Rückkehr von der Pilgerfahrt 1182 h. (1768-1769). 

114  Muḥammedīye: TSMK HS 93 (908 h.); SK Nafiz 452 (974 h.); MK B 472 (977 h.); MK B 
960 (1057 h.). Envār el-ʿĀşıḳīn: MK B 894 (1250 h.) SK Fatih 4195 (o. D.).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 338 

sowie der Angehörigen der administrativen und gelehrten Eliten, zu. Eine Bitte um 
Fürbitte für den Stifter findet sich in diesen Handschriften im Allgemeinen nicht.  

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass Muḥammedīye- und Envār el-ʿĀşıḳīn-
Handschriften in vergleichbarem Umfang zum Erwerb transzendenten Kapitals 
genutzt wurden. Diese Möglichkeit stand den verschiedensten Nutzern – Auftrag-
gebern von Handschriften, Kopisten, Besitzern, Stiftern – offen. Das untersuchte 
Handschriftenmaterial belegt also, dass dieser Nutzungssprozess von zentraler 
Bedeutung war. Es gibt Hinweise darauf, dass er eng mit zwei weiteren verknüpft 
ist – der Nutzung des Buches als Band zwischen Lebenswirklichkeit und Trans-
zendenz und der Nutzung zur Repräsentation in einem politischen oder sozialen 
Kontext. Diese werden in den folgenden Abschnitten genauer analysiert. 

6.6 Das Buch als Band zwischen Lebenswirklichkeit und Transzendenz 

In den untersuchten Handschriften finden sich häufig Eintragungen zu Geburten 
und Todesfällen.115 Darüber hinaus kommen – wenn auch wesentlich seltener – 
andere Notizen über wichtige Ereignisse im Leben der Nutzer vor: eine Heirat, ei-
ne Reise oder ein harter Winter und hohe Lebensmittelpreise. Dies kann einerseits 
ganz praktische Gründe haben, da nicht viel Papier zur Verfügung stand und au-
ßerdem die Gefahr, dass die Notizen – und damit die notierten Informationen – 
verloren gingen, gering war, wenn sie im einzigen oder einem der wenigen Bücher 
des jeweiligen Besitzers standen. Andererseits wurde dadurch, dass diese Notizen in 
ein Buch mit religiöser und insbesondere auch eschatologischer Thematik eingetra-
gen wurden, eine Verbindung zwischen der eigenen Lebenswirklichkeit und Trans-
zendenz hergestellt.  

Ein Eintrag in die Handschrift MK B 207 (o. D.) thematisiert diesen Bezug 
zwischen dem Inhalt des Buches und der Geburt einer Tochter in einer unge-
wöhnlich direkten Weise. Es handelt sich um ein Gedicht, in welchem auf die 
Geburt einer Tochter am 11. Rebīʿ I 1227 h. (25. März 1812) verwiesen wird. Die 
Handschrift des Geburtsvermerks fällt durch ihre geringe Schreibroutine auf und 
unterscheidet sich dadurch deutlich von dem routinierten nasḫī des Kopisten. 
Darüber hinaus ist die Orthographie fehlerhaft (z. B. رظا statt korrekt رضا ). Beides 
weist auf eine nur rudimentäre Ausbildung des Schreibers hin (Abbildungen 6.12 
und 6.13):  

Göŋül isterdi mevlādan ḫayırlar işi bir evlād 
Murādını vėren ḳuluŋ […] vėrdi evlād-ü şād 
Resūliŋ sancaġı altından anı ḳaleme gelsin yād 
Rıẓāŋı [!] gözleyen ḳodu aŋa isim Züleyḫā ad116  

                                                                                          
115  Einträge zu Geburten, Todesfälle und „anderen Ereignissen“ erwähnt auch Deroche 2005/ 

1426 h., 335. Er bezieht sich auf diese aber lediglich als Indizien zur Datierung von Hand-
schriften. 

116  MK B 207, 141b. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 339 

[Mein] Herz wünschte sich schon lange Zeit vom Herrn als Wohltat ein Kind. / Der, 
welcher den Wunsch erfüllt hat, gab in die […] des Knechts ein Kind und Freude. / Un-
ter dem Prophetenbanner soll diese Erinnerung zu Papier gebracht werden. / Der, wel-
cher auf deine Zufriedenheit hofft, [gab] ihr den Namen Züleyḫā. 

Aus dem Gedicht, welches gleichzeitig Dankgebet und Geburtsvermerk ist, geht 
hervor, dass dieses bewusst neben dem Prophetenbanner platziert wurde. Die Mög-
lichkeit dazu bot der Freiraum auf der gegenüberliegenden Seite, wo offenbar Platz 
für die kalligraphisch hervorgehobene dreizeilige Inschrift des Prophetenbanners 
gelassen worden war. Die bewusste Platzierung des Eintrags zeigt, dass eine Ver-
bindung zwischen dem Geburtsvermerk und der in Form des Prophetenbanners 
visualisierten Heilserwartung beabsichtigt war. Wie oben, in Abschnitt 6.5 gezeigt 
wurde, handelt es sich dabei gerade um die Textstelle, welche in anderen Hand-
schriften Gegenstand einer – durch Berührung oder Küssen geäußerten – Vereh-
rung war.  

Im untersuchten Handschriftenkorpus enthalten sechs Envār el-ʿĀşıḳīn-Hand- 
schriften Geburtsvermerke; diese wurden zwischen 1146 h. (1733) und 1295 h. 
(1878) geschrieben.117 Hinzu kommen jeweils ein Eintrag zu einer Heirat 
(1294 h./1877) und einem Todesfall (1151 h./1738-1739).118 In den Muḥammedīye-
Handschriften finden sich 25 Geburtsvermerke (1077-1315 h./1666-1898), 7 Ein-
träge zu Todesfällen (1005-1267 h./1596-1850) und ein Eintrag zu einer Heirat 
(1028 h.).119 Der jeweilige Anteil an den gesamten Handschriften liegt damit in 
derselben Größenordnung (knapp 8% der Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschriften und 
knapp 10% der Muḥammedīye-Handschriften).  

                                                                                          
117  1. ÖNB, Mixt. 1282 (991 h./1292 h., 1295 h.); 2. MK Ankara İHK, 06 Hk 3685 

(1090 h./1679); 3. MK B 605 (1146 h./1733); 4. MK A 8252 (1169 h./1755-1756); 5. İK 
Genel 5054 (o. D.); 6. MK B 276 (o. D.). 

118  ÖNB, Mixt. 1282 (991 h./1294 h. Heirat des Sohnes des stellvertretenden Vorsitzenden 
der Finanzabteilung des osmanischen Staatsrates (Şūrā-yı Devlet Mālīye Dāʾiresi)). MK An-
kara İHK, 06 Hk 3685 (1090 h./1151 h. Tod des Vaters.). 

119  Geburten: Arkeoloji 108 (895 h./1091 h.); SK Fatih 2827 (982 h./1091 h.); İK Genel 4445 
(982 h./1262 h. und 1279 h.); Köprülü, II. kısım, No. 144; C. 2 (989 h./1111 h.); İK Genel 
5248 (1030 h./ 1251 h.); Bratislava TC 1 (1038 h./ 1174 h.); MK A 8846 (1040 h./[12]45 h.); 
SK Yaz. Bağ. 5298 (1050 h./1077 h., 1098 h., 1101 h., 1107 h., 1121 h.); MK B 197 (1054 h./ 
1187 h.); MK Samsun İHK, 55 Hk 903 (1055 h./1157 h.); SK Hacı Abdullah 2240 
(1071 h./1078 h., 1086 h.); MK B 991 (1077 h./ 1139 h., 1145 h. [starb 1163 h.], 1150 h., 
1137 h. [starb 1162 h.], 1141 h., 1152 h. [starb 1165 h.]); MK B 144 (1081 h./1106 h.); MK 
B 352 (1089 h./ 1087 h., 1253 h.); MK A 8743 (1134 h./ 1174 h., 1167 h., 1193 h., 1154 h., 
1135 h., 1193 h.); İK Ulucami 1708 (1162 h./1137 h.); MK B 1059 (1198 h./ 1200 h.); MK 
58 Gürün 45 (1200 h./1315 h.); MK A 8338 (1221 h./ 1258 h. ) Undatierte Handschriften: 
MK Mersin İHK, 33 Tarsus 21 (o. D./1132 h., 1135 h.); SK Serez 1539 (o. D./1144 h.; 1147 
h.; 1151 h.; 1188 h.; 1183 h.; 1155 h.; 1182 h. 1178 h.; 1168 h.); SK Yaz. Bağ. 3552 
(o. D./1193 h.; 1196 h.; 1198 h.); MK B 207 (o. D./1227 h.); MK A 9034 (o. D./ 1253 h., 
1255 h.). Todesfälle: MK B 540 (1028 h./1035 h. [Kopist]); MK B 347 (974 h./1119 h.); MK 
Ankara İHK, 06 Hk 3419 (977 h./1005 h. [Kopist]); MK B 43 (1101 h./1164 h., 1267 h.); 
MK B 991 (1077 h./ 1162 h., 1163 h., 1165 h.); MK A 8743 (1188 h., 1200 h.); İK Ulucami 
1708 (1162 h./1204 h.). Heirat: MK B 540 (1028 h./1028 h. [Kopist]). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 340 

Die Eintragungen sind stets mit einer Fürbitteformel verbunden – im Fall einer 
Geburt meist ṭavvala ’llāhü ʿömrehü („Gott schenke ihm ein langes Leben“), bei 
Todesfällen raḥimehü ’llāh („Gott erbarme sich seiner“). Sie unterscheiden sich aber 
deutlich von den oben in Abschnitt 6.5 besprochenen Fürbitte-Einträgen, da ein-
leitende Formeln wie etwa tārīḫ oldur… („Das ist das Datum…“) oder vech-i taḥrīr-i 
ḥurūf oldur ki… („Der Grund für die Niederschrift dieser Zeilen ist…“) deutlich 
machen, dass es dem Schreiber vor allem um die Dokumentation des betreffen-
den Datums ging.120 Ein typischer Geburtsvermerk findet sich etwa in der Envār 
el-ʿĀşıḳīn-Handschrift MK A 8252 (1169 h.) – die Schrift weist wiederum auf ei-
nen Schreiber mit wenig Routine hin (Abbildung 6.14): 

Tārīḫ oldur ki el-Ḥācc ʿAlīniŋ kerīmesi Nefīse biŋ yüz seksen sekiz senesinde māh-ı Ẕīlḳaʿde-i şerī-
fiŋ evvel gėcesi ṣalı gėcesi sāʿat bir bucuḳda dünyāya gelmişdir Allāhü ʿaẓīmüşān [!] ṭūl-i ʿömür ile 
muʿammer ve mükerrem eyleye.121 

Das Datum ist folgendes: Nefīse, die Tochter des Ḥacı ʿAlī ist nachts, am Dienstag, 1. 
Ẕilḳaʿde 1188 h. [2. Januar 1755], um halb zwei Uhr nachts zur Welt gekommen, Gott, 
der herrliche, lasse sie ein langes Leben leben. 

Einige Handschriften wurden als eine Art Familienbuch genutzt, in welchem re-
gelmäßig Geburten und Todesfälle verzeichnet wurden: So wurden in der 
Muḥammedīye-Handschrift MK B 991 (1077 h./1666) über einen Zeitraum von 
mehr als fünfundzwanzig Jahren (1139-1165 h./1629-1655) Geburten und Todes-
fälle einer Familie verzeichnet.122 Auch in der Muḥammedīye-Handschrift MK B 
540 (1028 h./1619) zeigen Eintragungen des Kopisten Ebūbekir b. Yaḫşı Faḳīh b. 
Güç Arslan deutlich das Band zwischen dem Buch und dem familiären und gesell-
schaftlichen Umfeld der Nutzer. Die Handschrift entstand in einem dörflichen, 
von Agrarwirtschaft geprägten Umfeld; die sorgfältige und routinierte Handschrift 
des Kopisten sowie das Patronym İbn Yaḫşı Faḳīh („Sohn des guten Religions- 
experten“) deuten darauf hin, dass er der regionalen religiösen Elite angehörte. In 
einer ersten Eintragung auf Blatt 1a hielt er fest, dass er am 28. Muḥarrem 1028 h. 
(15. Januar 1619) mit der Abschrift begann (Abbildung 6.15). Darunter – also of-
fenbar nachträglich – schrieb er, dass es am 1. Muḥarrem 1028 h. (19. Dezember 
1618) in Dereköy fünf arşın (ca. 3,5 m) Schnee gegeben habe und daraufhin 77 Ta-
ge keine Landwirtschaft mehr möglich gewesen sei. Es folgt eine Liste mit den ho-
hen Lebensmittelpreisen, welche aus dieser Situation resultierten. Ebūbekir b. 
Yaḫşı Faḳīh begann die Abschrift also offenbar in der Krisensituation eines schwe-
ren Winters. Er schloss sie am Montag, den 29. Rebīʿ II. 1028 h. (15. April 1619) – 
wie er ausdrücklich festhält „in sechzig Tagen“ – ab.123 Auf denselben Zeitraum ist 

                                                                                          
120  Siehe etwa MK A 8338, 275b; die juristische Formulierung (vech-i taḥrīr-i ḥurūf oldur ki…) 

ist in diesem Fall auf die Zugehörigkeit des Schreibers zu den ʿulemā zurückzuführen. 
121  MK A 8252, 503b. 
122  MK B 991, 277b. Zu den Details vgl. Handschriftenkatalog in Kapitel 8.  
123  MK B 540, 1a: Der Kopist, Ebūbekir b. Yaḫşı Faḳīh, datiert auf den Montag in der letzten 

Dekade des Rebīʿ II 1028 h., womit Montag, 22. Rebīʿ II oder Montag, 29. Rebīʿ II in Fra-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 341 

die darunter niedergeschriebene vaḳf-Urkunde datiert, mit welcher Ebūbekir die 
Handschrift für seine Nachkommen unveräußerlich machte. Laut einer weiteren 
Notiz heiratete er in der letzten Dekade des Monats Ẕīlḥicce 1028 h. (November-
Dezember 1619), und 1035 h. (1625-1626) wurde sein Sohn Yūsuf geboren. Der 
Prozess des Abschreibens, die Stiftung der vollendeten Muḥammedīye-Handschrift 
zur Nutzung durch die Nachkommen sowie die Familiengründung fielen in ein 
Jahr. Die Handschrift spielte im Leben des Kopisten also eine wichtige Rolle, wel-
che vom Kopisten wiederum durch biographische Einträge dokumentiert wurde. 

Die Beispiele zeigen, dass eine Verbindung zwischen Handschrift und Nutzer-
biographie sowohl vom Kopisten – beispielsweise im Kolophon – als auch von 
späteren Nutzern in verschiedenen Arten von Einträgen hergestellt werden konn-
ten. Die Nutzerbiographie wird damit zu einem Teil der „Biographie“ der jeweili-
gen Handschrift. Dies wird im folgenden Beispiel besonders deutlich, wo durch 
einen Vermerk neben dem Kolophon die Biographie des Kopisten „abgeschlos-
sen“ wird. Der Kopist el-Ḥācc Muṣṭafā b. Ḥasan Ṭalandavī selbst notierte in der 
Handschrift İK Ulucami 1708 (1162 h.) neben dem Kolophon sein Geburtsdatum 
„so wie ich es von meiner Mutter hörte.“ Von anderer Hand wurde später das To-
desdatum des Kopisten hinzugefügt.124 Dies zeigt einmal mehr, dass die Verbin-
dung zwischen Nutzerbiographie und Transzendenz einen wichtigen Aspekt des 
Nutzungsprozesses darstellte. 

6.7 Repräsentation 

Die Nutzung von Büchern zur Repräsentation wurde von der Forschung in ver-
schiedenen Kontexten untersucht: 1. Es liegen bereits einige sozial- und kulturge-
schichtliche Studien vor, in welchen auf repräsentative Funktion von Bibliotheks-
stiftungen hingewiesen wird.125 Im Fall einer Bibliotheksstiftung findet eine Mani-
festation von Macht, Reichtum und Wohltätigkeit im öffentlichen Raum statt, 
was gerade dann besonders augenfällig ist, wenn diese an einen Moscheekomplex 
angegliedert wurde. 2. In kodikologischen und kunstgeschichtlichen Studien wird 
auf die repräsentative Funktion der Kalligraphie, der Illumination und der auf-
wändigen Einbände hingewiesen. Die Studien fokussieren allerdings – gerade im 
Fall der Kunstgeschichte – zum größten Teil auf Luxushandschriften. Der Wert 
der verwendeten Materialien und der aufgewendeten Arbeitsstunden von Kalli-

                                                                                                                                                                                                                          

ge kommen. Zusammen mit der Aussage, dass er die Abschrift in sechzig Tagen abschloss, 
liegt der 29. Rebīʿ II. nahe. 

124  İK Ulucami 1708 (1162 h.), 276b:  عمره | تاريح ولادتى على ما سمعته من امى سـبع وثلثون بعد المائة والالف
۱۲۰٤ سـنهوفات | الله بالخير  . Vergleichbar ist eine Notiz unter dem Kolophon der Handschrift 

06 Hk 3419 [3414] (977 h./1570), in welcher festgestellt wird, dass der Kopist und Besitzer, 
Dervīşoġlı Kātib Ḥüseyin, 1005 h. (1596-1597) im Osmanisch-Habsburgischen Krieg ums 
Leben kam. 

125  Hitzel 1999; Sievert 2008, 404f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 342 

graphen, Miniaturmalern und Buchbindern zeigt den Reichtum und die Macht 
des Besitzers oder Stifters.126  

Eine repräsentative Nutzung von Handschriften lässt sich nicht nur im Palast 
und dessen direktem Umfeld belegen. Bücher waren grundsätzlich ein Luxusgut 
und damit zur Repräsentation geeignet. Dies zeigt sich gerade dort, wo Kolopho-
ne sowie Besitz- und Stiftungsvermerke mehr oder weniger ausführliche Informa-
tionen zum Kopisten, Besitzer oder Stifter enthalten. Abhängig von der sozialen 
Stellung der Nutzer konnte die Repräsentativität einer Handschrift mit unter-
schiedlichen Mitteln – etwa ein besonders sorgfältiger Schriftduktus, eine großzü-
gige Verwendung von Papier aufgrund eines sehr breiten Rands oder eine mehr 
oder weniger großzügige Verwendung von farbigen Tinten oder sogar Chryso-
graphie127 – erhöht werden. Variabel war also nicht nur der Materialwert, sondern 
auch der Arbeitsaufwand. 

Der Wert von Handschriften – und damit auch deren repräsentative Funktion – 
wird nicht nur durch den materiellen Wert bestimmt. Auch der Umstand, dass ein 
Auftraggeber die Macht hatte, ein berühmtes Autograph auszuleihen und eine Ab-
schrift anfertigen zu lassen, stellte eine Manifestation von Reichtum und Macht 
dar. So werden beispielsweise in einer von Rāġıb Meḥmed Efendi (st. 1176 h./ 
1763) in Auftrag gegebenen Abschrift von Ibn ʿArabīs al-Futūḥāt al-Makkīya-
Autograph auf Folio 1a die Umstände der Abschrift ausführlich geschildert.128 Die 
privilegierte Stellung als Kanzler des Großwesirs (reʾīs el-küttāb) dürfte es Rāġıb erst 
ermöglicht haben, eine solch berühmte Handschrift zum Zweck der Abschrift aus-
zuleihen.  

Im Folgenden wird analysiert, welche Aussagen das untersuchte Korpus über 
die Nutzung der Handschriften zur Repräsentation zulässt. Es geht dabei um vier 
Fragen: 1. Wer nutzt Handschriften zur Repräsentation? 2. Welche Mittel werden 
dabei eingesetzt, um die Repräsentativität einer Handschrift sicherzustellen? 3. 
Welcher Personenkreis wird durch den jeweiligen Akt der Repräsentation erreicht? 
4. Lassen die zur Repräsentation eingesetzten Mittel Schlüsse darauf zu, welcher 
sozialen Gruppe die repräsentierte Person angehörte? 

Meine Ausführungen zur repräsentativen Nutzung von Handschriften stützen 
sich wie meine Analyse der übrigen Nutzungsprozesse in den vorangegangenen 
Abschnitten zu einem erheblichen Teil auf nichtschriftliche Quellen. Die chrono-
logische Einordnung der untersuchten repräsentativen Prozesse ist darum oft 
schwierig. So ist beispielsweise eine stilistische Datierung von Handschriftenillu-

                                                                                          
126  Zu den verschiedenen Funktionen der Illumination von Handschriften siehe Waley 1997 

und Waley 2005/1426 h., 228-233. Zur Handschriftenproduktion für den Palast siehe Fet-
vacı 2013, für die administrative Elite siehe Uluç 2006.  

127  Die Verwendung von Goldtinten ist nicht auf Luxushandschriften im engeren Sinn be-
schränkt; eine sparsame Verwendung von Gold lässt sich im untersuchten Handschriften-
korpus auch bei einfacheren Manuskripten belegen. 

128  Sievert 2008, 394-396. Vgl. SK Ragıp 704, 1a. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 343 

minationen nicht möglich, da die Forschung bislang nur ein kleines Segment – 
schwerpunktmäßig die Illumination von Luxushandschriften vor 1700 – aufgear-
beitet hat.129 Es geht im Folgenden darum hauptsächlich um die qualitative Ana-
lyse repräsentativer Nutzung in verschiedenen gesellschaftlichen Kontexten an-
hand exemplarischer Handschriften.  

6.7.1 Repräsentative Nutzung von Handschriften im Palast-Kontext  

Eine Verbindung zum osmanischen Palast lässt sich bei Handschriften aus drei Bi-
bliotheken nachweisen: die Sammlungen des Topkapı-Palastes (heute Topkapı Sa-
rayı Müzesi Kütüphanesi) und des Yıldız-Palastes (heute İstanbul Üniversitesi, Na-
dir Eserler Kütüphanesi) sowie einige Sammlungen der Süleymaniye-Bibliothek.130 
Dabei sind im untersuchten Korpus Handschriften aus dem Besitz des Sultans sel-
tene Ausnahmefälle. Der Schwerpunkt liegt darum im Folgenden auf der Untersu-
chung einer repräsentativen Nutzung von Handschriften durch Personen im Um-
kreis des Sultans.  

Die Handschrift SK Mihrişah 258 ist eine Luxushandschrift mit einer „Karrie-
re“ im Kontext des Topkapı-Palastes. Sie zeigt in beispielhafter Weise die Mög-
lichkeiten und Grenzen einer Auswertung von kodikologischen Dateien bei der 
Untersuchung der repräsentativen Nutzung von Handschriften. Die Handschrift 
ist in einem kalligraphischen nasḫī geschrieben und hat eine äußerst aufwändig il-
luminierte serlevḥa (Abbildung 6.16). Darüber hinaus ist die Handschrift durch-
gängig mit einem Goldrand verziert, und die Überschriften der Kapitel und Ab-
schnitte sind durch Chrysographie und sorgfältige Illuminationen hervorgehoben. 
Der Duktus des Textes und der goldenen Überschriften ist identisch, und es gibt 
auch sonst keine Anhaltspunkte dafür, dass die aufwändige Illumination nachträg-
lich hinzugefügt wurde. Die Handschrift wurde 1071 h. (1660) vollendet; der Ko-
pist namens Muṣṭafā war Sekretär (kātib) an der Ayasofya-Moschee (Hagia Sophia) 
und trug den Titel eines ḳapucı („Pförtner des Sultans“)131 – d. h. einen Ehrentitel 
im Kontext des Topkapı-Palastes, welcher nicht mit einer bestimmten Funktion 
verbunden war. Die Handschrift enthält keinen Hinweis darauf, dass sie im Auf-
trag angefertigt wurde. Es muss darum offen bleiben, ob der Kopist als Sekretär an 
der Ayasofya-Moschee und ḳapucı sich eine so reiche Ausstattung für eine eigene 
Handschrift leisten konnte. Es ist allerdings nicht zu übersehen, dass der Ko-
lophon von Muṣṭafā – sei er nur der Kalligraph oder aber Kalligraph und Besitzer 
– zur Repräsentation genutzt wurde. 

                                                                                          
129  Unter den neueren Publikationen bezieht insbesondere Uluç 2006 nutzungsgeschichtliche 

Fragstellungen ein. 
130  Zur Sammlungsgeschichte siehe oben Abschnitt 1.2.2. 
131  Im Kolophon wird die arabische Übersetzung al-bawwāb as-sulṭānī verwendet, welche dem 

türkischen ḳapucı entspricht. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 344 

Die Handschrift war Teil einer Sammlung, welche 1215 h. (1800-1801) von der 
Mutter Selīms III. der Eyüp-Moschee gestiftet wurde.132 Zwei weitere Einträge las-
sen sich dadurch in die Zeit zwischen 1660 und 1801 datieren; es handelt sich um 
den Besitzeintrag des Sekretärs des Obereunuchen (kātib-i ḥażret-i aġa-yı dārüs-
saʿāde) und die bereits oben erwähnte Bitte um Fürbitte von ʿAyşe Ḫatun, bei 
welcher es sich mit einiger Wahrscheinlichkeit um die Mutter Muṣṭafās IV. (reg. 
1222-1223 h./1807-1808) handelt.133  

Welcher Personenkreis wurde im vorliegenden Fall durch die repräsentative 
Nutzung adressiert? Hinweise zur Beantwortung dieser Frage ergeben sich auf-
grund der Lokalisierung: Der Kopist war als Sekretär an der Ayasofya-Moschee im 
öffentlichen Raum tätig. Es lassen sich dadurch kaum Aussagen darüber machen, 
wer mit der Handschrift in (visuellen) Kontakt kam. Durch den Eintrag des Sekre-
tärs des Obereunuchen lässt sich die Handschrift im Palast, durch den Eintrag 
ʿAyşe Ḫatuns noch konkreter im Harem lokalisieren. Kontakte mit der Hand-
schrift können dadurch auf den Personenkreis eingeschränkt werden, welcher zu 
diesen Orten Zutritt hatte. Durch Mihrişāh Ḫatuns Stiftung für die Eyüp-
Moschee gelangte die Handschrift in eine öffentliche Sammlung. Der Kreis derer, 
die möglicherweise mit ihr in Kontakt kamen, wurde dadurch wieder größer, lässt 
sich aber nicht genauer eingrenzen. 

Der Zusammenhang zwischen repräsentativer Nutzung und Lokalisierung zeigt 
die Handschrift TSMK HS 93 (908 h./1502) noch deutlicher. Es handelt sich um 
eine Handschrift mit aufwändigen Kalligraphien und Chrysographie, auf deren 
Herstellungskontext unten in Abschnitt 6.7.4 noch genauer einzugehen sein wird. 
Sie wurde später, zu einem nicht genau bestimmbaren Zeitpunkt, vom Schlüssel-
bewahrer des Sultans (miftāḥ ġulāmı) für das Privatgemach (ḫāṣṣ oda) im Topkapı-
Palast gestiftet. Es handelt sich hierbei um einen Raum mit sehr restriktiven Zu-
gangsbestimmungen, und der miftāḥ ġulāmı gehörte zu dem sehr kleinen Kreis de-
rer, welche den Raum betreten durften.134 Die Stiftung selbst ist deshalb als reprä-
sentativer Akt zu interpretieren, dessen Adressaten diejenigen waren, welchen der 
Zutritt ebenfalls erlaubt war.  

Es wurde bereits in Abschnitt 5.1 festgestellt, dass die untersuchten Drucke gene-
rell wesentlich weniger Benutzungsspuren aufweisen als die Handschriften. Das 
trifft auch auf Benutzungsspuren zu, welche auf eine repräsentative Nutzung hin-
weisen. Eine Ausnahme stellen vier lithographische Muḥammedīye-Drucke in der 
Sammlung des Yıldız-Palastes dar. Es handelt sich – betrachtet man die Qualität – 

                                                                                          
132  Zur Stiftung siehe Kut und Günay 1984, 57f. 
133  Der Name ʿAyşe/ʿĀʾişe ist sehr geläufig. Unter der Voraussetzung, dass es sich um eine Per-

son im Harem des Topkapı-Palastes handelt, kommt aufgrund des Titels ḫatun nur die 
Mutter eines der Söhne des Sultans in Frage. Es muss sich in diesem Fall um die Mutter 
des späteren Sultans Muṣṭafā IV. handeln, vgl. Uluçay 1980/1992, 105f.  

134  Vgl. Necipoğlu 1991, 141-155. Eine Liste derer, die den Raum betreten durften, findet sich 
in Pakalın 1946 [2004], 1, 755-757.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 345 

offensichtlich um Erstabzüge, welche außerdem auf besseres, weniger säurehaltiges  
Papier gedruckt wurden. Vom Muḥammedīye-Druck von 1262 h. (1846) befinden 
sich zwei Exemplare in der Sammlung. Beide haben einen sorgfältig ausgeführten 
roten Ledereinband mit mıḳlab.135 Auf diesen befindet sich als Goldprägung die 
ṭuġra von Sultan ʿAbdülmecīd. Die serlevḥa und der Kolophon der Drucke sind 
von Hand unter reichlicher Verwendung von Gold illuminiert. In der Sammlung 
befinden sich drei weitere Muḥammedīye-Drucke mit vergleichbarer Ausstattung.136 
Es handelt sich aber nicht um die Standardausstattung gedruckter Bücher in der 
Bibliothek des Sultans; es gibt auch schlichter gebundene Exemplare ohne Kolo-
rierung.137 

Die Bände enthalten auch keine Hinweise darüber, wer die Illumination veran-
lasste. Die Einbände mit den Prägungen der tuġra sprechen dafür, dass diese reprä-
sentative Aufwertung der lithographischen Drucke vom Sultan in Auftrag geben 
wurden; es ist aber nicht völlig auszuschließen, dass sie von anderer Seite in Auf-
trag gegeben und dem Sultan als Geschenk überreicht wurden. 

Wie bereits eingangs festgestellt sind auch die großen Stiftungsbibliotheken der 
Sultane als eine Einrichtung zu verstehen, welche nicht nur als Werk der Wohltä-
tigkeit dem Stifter transzendentes Kapital sichern sollten; sie hatten gleichzeitig 
eine repräsentative Funktion. Im untersuchten Korpus gibt es allerdings nur eine 
Handschrift (SK Ayasofya 2081), in welcher der Stempel der ḫazīne-Bibliothek 
darauf verweist, dass die Handschrift sich zuvor schon in einer Sammlung des 
Topkapı-Palasts befunden hatte. In allen anderen Fällen ist es durchaus möglich, 
dass die Handschriften erst zum Zweck der Stiftung erworben wurden.138 In die-
sem Zusammenhang drängt sich die Frage auf, ob anlässlich einer solchen Stif-
tung eine Aufwertung von Handschriften durch Illuminationen oder Neubindun-
gen stattfand. Im untersuchten Korpus haben die meisten Handschriften in den 
Stiftungsbibliotheken keine Illumination; eine generelle repräsentative Aufwer-
tung hat also nicht stattgefunden. In Einzelfällen ist nicht auszuschließen, dass 
eine Illumination in Auftrag gegeben wurde. 

                                                                                          
135  İÜ Nadir 84958 und İÜ Nadir 84959. 
136  Muḥammedīye 1267 h. (İÜ Nadir 84997); Muḥammedīye 1271 h. (İÜ Nadir 84996). Mit der 

ṭuġra von Sultan ʿAbdülḥamīd II. (reg. 1293-1327 h./1876-1909): Muḥammedīye 1300 h. (İÜ 
Nadir 79107). 

137  Ein zweites Exemplar des Drucks von 1271 h. ist zwar ebenfalls in Leder gebunden, aber 
nicht handkoloriert; der Einband hat eine Prägung mit der ṭuġra von Sultan ʿAbdülḥamīd 
II. Das Exemplar wurde also offenbar später gebunden, Muḥammedīye 1271 h. (İÜ Nadir 
78101); ebenfalls mit Ledereinband, aber ohne Kolorierung: Muḥammedīye 1272 h. (İÜ 
Nadir 7856); Muḥammedīye 1280 h. (İÜ Nadir 80043); Muḥammedīye 1292 h. (İÜ Nadir 
79758); Muḥammedīye 1300 h. (İÜ Nadir 79757); Muḥammedīye 1300 h. (İÜ Nadir 78587). 
Muḥammedīye 1305 h. (İÜ Nadir 6062); Muḥammedīye 1307 h. (İÜ Nadir 79144); Muḥam-
medīye 1313 h. (İÜ Nadir 79143). 

138  Vgl. oben Abschnitt 5.5.1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 346 

1. Maġārib az-Zamān-Handschriften: Eine von Maḥmūd I. 1152 h./1740 gestiftete Maġārib 
az-Zamān-Handschrift ist aufwändig illuminiert (SK Ayasofya 2081, o. D.). Unter den vier cir-

ca 1755139 von Sultan ʿOsmān III. gestifteten Maġārib az-Zamān-Handschriften zeichnen sich 

zwei durch eine aufwändige Illumination aus (Nuruosmaniye 2594; o. D.; Nuruosmaniye 

2595, o. D.). Eine der Handschriften ist überhaupt nicht illuminiert (Nuruosmaniye 2593, 

1135 h./1722) und wiederum eine hat eine sehr einfach illuminierte serlevḥa (Nuruosmaniye 

2596, 1124 h./1713).140 

2. Muḥammedīye-Handschriften: In der von Maḥmūd I. 1155 h./1742 gestiftete Muḥammedīye-
Handschrift SK Fatih 2828 (958 h./1551) sind die ersten beiden Blätter nachträglich ergänzt; 

auf 1a befindet sich der vaḳf-Stempel und die vaḳf-Urkunde Maḥmūds I., auf 1b eine sehr ein-

fache und etwas flüchtig illuminierte serlevḥa. Unter den drei circa 1755 von Sultan ʿOsmān 

III. gestifteten Muḥammedīye-Handschriften sind zwei reich und aufwändig illuminiert (Nuru-

osmaniye 2579, 997 h./1588, und Nuruosmaniye 2578, o. D.), die dritte sehr einfach illumi-

niert (Nuruosmaniye 2580, 1077 h./1667).  

3. Esīrīs Muḥammedīye: Eine Sultansstiftung ohne jede Illumination ist auch die Handschrift 

Nuruosmaniye 2581 von Esīrīs Prosafassung der Muḥammedīye.141 

Die Übersicht belegt, dass kein grundsätzlicher Bedarf für eine repräsentative Aufwertung der 

Sultansstiftungen durch Illumination bestand. Nur etwa die Hälfte der Sultansstiftungen im 

untersuchten Korpus ist aufwändig illuminiert. Konkrete Anhaltspunkte dafür, dass dies anläss-

lich der Stiftung geschah, gibt es nicht.  

6.7.2 Repräsentative Nutzung von Handschriften durch Angehörige der ʿulemā  

Wie bereits in Abschnitt 5.7.1 erwähnt muss die Repräsentativität einer Handschrift 
nicht notwendigerweise auf der materiellen Ausstattung beruhen. Insofern ist auch 
Bursalı İsmāʿīl Ḥaḳḳıs bereits mehrfach erwähnte Abschrift vom Muḥammedīye-
Autograph aus dem Jahr 1121 h. (1709), welche dieser laut Kolophon jenen zur 
Verfügung stellen wollte, die das Autograph nicht selbst studieren konnten, eine 
wertvolle Textversion und hat damit für den Kopisten und Besitzer auch eine re-
präsentative Funktion.142 Bezeichnenderweise ist İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Handschrift zu-
sätzlich sehr aufwändig illuminiert und manifestiert dadurch noch eindrücklicher 
die gesellschaftliche Stellung des Gelehrten und Celvetīye-Scheichs (Abbildung 
6.17). Es muss allerdings offen bleiben, ob die Illumination bereits von İsmāʿīl 
Ḥaḳḳı nach der Vollendung der Abschrift veranlasst wurde. Die Handschrift wurde 
in seinem Todesjahr 1137 h. (1725) von seiner Ehefrau, Fāṭime el-Ösekīye seinem 

                                                                                          
139  Die Vollendung der Nuruosmaniye-Bibliothek und die Buchstiftungen lassen sich nicht 

genau datieren, vgl. Kut Bayraktar 1984, 35f., und Havva Koç „Nuruosmaniye Kütüphane-
si“, DBİÜ, 6, 104. 

140  Zu den Stiftungen vgl. oben Abschnitt 5.5.1. 
141  Vgl. oben Abschnitt 4.3.3. 
142  İK Genel 58; vgl. oben Abschnitt 3.3.3.1. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 347 

Konvent in Bursa gestiftet.143 Es ist nicht ausgeschlossen, dass die Illumination – 
oder Teile der Illumination – bei dieser Gelegenheit in Auftrag gegeben wurde. 

Ein Vergleich von İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Muḥammedīye-Abschrift mit seinem Feraḥ er-
Rūḥ-Autograph liefert allerdings Indizien dafür, dass zumindest ein Teil der Ver-
zierungen auf İsmāʿīl Ḥaḳḳı selbst zurückgeht. In beiden Handschriften fallen mit 
roter Tinte ausgefüllte Schlaufen von Buchstaben wie ḍāḍ, fāʾ oder vāv sowie rote 
Überstreichungen von längeren Linien zwischen einzelnen Buchstaben auf. Im Fe-
raḥ er-Rūḥ-Autograph sind diese kalligraphischen Verzierungen mit floralen Ele-
menten ergänzt. Die Übereinstimmung der verwendeten Tinten spricht dafür, 
dass die Handschriften jeweils zusammen mit den Verzierungen entstanden. Das 
Anliegen einer graphisch ansprechenden Gestaltung ist jedenfalls in beiden Hand-
schriften zu erkennen; das ist gerade auch beim Feraḥ er-Rūḥ-Autograph bemer-
kenswert, da es sich um ein Konzept mit zahlreichen Streichungen und Korrektu-
ren handelt. Eine gewisse Repräsentativität strebte İsmāʿīl Ḥaḳḳı also auch bei der 
Niederschrift seines Konzepts an. Im Gegensatz zu diesen recht spezifischen Ver-
zierungen wurde bei der Illuminierung der serlevḥa in İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Muḥam-
medīye-Abschrift deutlich auf das klassische Repertoire osmanischer Buchillumina-
tion zurückgegriffen. Sie müssen also nicht unbedingt zeitgleich entstanden sein.  

In der zweiten Hälfte der 1920er-Jahre wurde İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Muḥammedīye-
Abschrift zusammen mit den übrigen Beständen des Celvetīye-Konvents – insge-
samt circa 90 Handschriften – in die Genel Kütüphane („Gesamtbibliothek“) von 
Bursa gebracht.144 Diese wiederum wurde in den 1940er Jahren in die İnebey Bi-
bliothek eingegliedert, wo sie sich heute befindet. Zuvor befand sich die Hand-
schrift über 200 Jahre als Stiftung in Bursas Celvetīye-Konvent und trug dort zur 
Repräsentation von dessen Gründer, İsmāʿīl Ḥaḳḳı bei.  

Eine andere Muḥammedīye-Handschrift, welche von einem Angehörigen der ʿulemā 
angefertigt wurde, scheint sich auf den ersten Blick durch ihre flüchtige Herstellung 
auszuzeichnen. Die Muḥammedīye-Handschrift des Richter von Kesriye (Kastoria, 
Makedonien), Yaḥyā, aus dem Jahr 1162 h. (1749) besteht aus 97 eng beschriebe-
nen Blättern mit knappem Rand (SK Esad 1701; Abbildung 6.18). Es handelt sich 
um einen sehr routinierten Schreiber, allerdings ohne kalligraphischen Anspruch. 
Die repräsentative Nutzung dieser Handschrift zeigt sich in einem 16zeiligen auto-
biographischen Gedicht, in welchem der Kopist etwa über seine Stellung als Rich-
ter und seine reiche Buchsammlung berichtet.145 Das Gedicht verbindet diese bio-
graphischen Informationen mit der Bitte um Fürbitte. Die Handschrift SK Esad 
1701 diente dem Kopisten Yaḥyā also zur Repräsentation und zum Erwerb trans-
zendenten Kapitals; außerdem stellte sie eine Verbindung zwischen Lebenswirk-

                                                                                          
143  İK Genel 58, 0b. 
144  Kurmuş 2002, 19f. 
145  SK Esad 1701, 97a. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 348 

lichkeit und Transzendenz her. Allein im Kolophon lassen sich drei der von mir 
untersuchten Rezeptions- und Nutzungsprozesse belegen. 

Neben dem Kolophon fällt in der Handschrift SK Esad 1701 das Seitenlayout 
auf. Die Seiten sind jeweils in vier Spalten eingeteilt, in welchen die Halbverse um 
circa 40° gedreht schräg nach oben verlaufen und jeweils untereinander stehen. 
Eine solche graphische Gestaltung ist in osmanischen Handschriften – insbeson-
dere bei Dichtung – geläufig. Im untersuchten Handschriftenmaterial ist sie je-
doch singulär.146 Das auffällige Layout signalisiert einerseits, dass es sich beim ko-
pierten Werk um Dichtung handelt, andererseits dürfte es auch zur Repräsentativi-
tät der Handschrift eines Gelehrten und Büchersammlers beigetragen haben. Im 
Gegensatz zu İsmāʿīl Ḥaḳḳıs Handschrift lässt sich weder über spätere Besitzer 
noch über den Sammlungskontext etwas sagen; Besitz- oder Stiftungsstempel sind 
nicht vorhanden. Es lässt sich damit auch nicht feststellen, wann sie in die vom 
Hofhistoriographen Saḥḥāflarşeyḫīzāde Meḥmed Esʿad gestiftete Bibliothek kam; 
dessen Stiftungsstempel befindet sich nicht in der Handschrift.147 Der Kontext ei-
ner späteren repräsentativen Nutzung bleibt deshalb vage.  

6.7.3 Repräsentative Standardausstattung – Titelblatt (serlevḥa) und Kolophon 

Die Illumination der serlevḥa ist die geläufigste Variante für eine repräsentative 
Ausstattung einer Handschrift. In den allermeisten Fällen findet Repräsentation 
durch die Kombination der Informationen zum gesellschaftlichen Kontext im Ko-
lophon oder in einem Besitz- beziehungsweise Stiftungsvermerk und einer dem 
Kontext angepassten Illumination der serlevḥa statt. Eine solche Ausstattung lässt 
sich – wie die bereits besprochenen Beispiele zeigen – im Kontext des Palastes 
oder der ʿulemā belegen; sie ist aber auch in Handschriften zu finden, welche von 
Angehörigen des Militärs oder Händlern genutzt wurden. Die bei der Illuminati-
on eingesetzten Mittel – d. h. Materialien und Arbeitsaufwand – variieren.  

Die Envār el-ʿĀşıḳīn-Handschrift (AOI Zürich 50), welche 1031 h. (1622) vom 
Sekretär der in Esterġon stationierten Janitscharentruppen ʿOsmān b. Muṣṭafā 
el-İslāmbolī vollendete wurde, zeigt beispielhaft, wie ein aussagekräftiges Ko-
lophon mit einer repräsentativen Ausführung der serlevḥa kombiniert werden 
kann (Abbildung 5.19). Der Kolophon beinhaltet sowohl eine Datierung als auch 
eine Lokalisierung und Information zur sozialen Stellung und ist damit über-
durchschnittlich informativ; der Kopist nutzte diesen also offensichtlich, um über 
seine Person zu informieren. Die Repräsentativität der Handschrift wird einerseits 
sichtlich durch den die ganze Handschrift hindurch sehr sorgfältig ausgeführten 
nasḫī-Duktus – möglicherweise die „Visitenkarte“ des Sekretärs – und die vielfarbig 
illuminierte serlevḥa erhöht. Gold wurde dabei nicht eingesetzt, es ist davon aus-

                                                                                          
146  Vgl. oben Abschnitt 3.3.3.5. 
147  Zum Stempel siehe Kut und Bayraktar 1984, 143f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 349 

zugehen, dass bereits der Arbeitsaufwand und die Farbigkeit im gesellschaftlichen 
Kontext eine hinreichend repräsentative Wirkung hatten.148  

Eine vergleichbare Ausstattung findet sich in der Muḥammedīye-Handschrift, 
welche Muḥammed b. el-Ḥācc Muḥammed 1096 h. (1685) vollendete. Wie der 
Kopist im Kolophon mitteilt, kopierte er die Handschrift in seinem Ladengeschäft 
im Basar der Parfümhändler in Beypazarı.149 Auch die Handschrift des Parfüm-
händlers ist in einem sorgfältigen nasḫī geschrieben und hat eine farbig illuminier-
te serlevḥa. Von den sechs Handschriften, bei welchen sich ein Händler als Kopist, 
Besitzer oder Stifter nachweisen lässt, haben drei eine durch farbige Illumination 
oder Kalligraphie hervorgehobene serlevḥa, zwei sind ohne jede Verzierung und in 
einer fehlt das erste Blatt.150 Der Verlust der ersten oder letzten Blätter einer 
Handschrift führt nicht nur zum Verlust von Daten zu den Nutzern sondern auch 
zur Repräsentativität. So lässt sich beispielsweise auch zur Repräsentativität der 
bereits in Abschnitt 4.3.4.6 besprochenen Handschrift, welche Ümmī Ḫatun, die 
Tochter eines Zimmermanns kopierte, keine Aussage machen, da die ersten 57 
Blätter verloren gingen und nachträglich ergänzt wurden.  

6.7.4 Repräsentation von gesellschaftlichen Gruppen 

In den Abschnitten 3.3.3.5 und 4.3.4.5 wurde bereits festgestellt, dass Muḥam-
medīye-Handschriften mit Fächerkalligraphie im Kontext von faḳīh-Dynastien ent-
standen. Auffällig ist, dass – abgesehen von den fragmentarischen Handschriften 
– in den Kolophonen zwar nicht der Kopist aber der Vater, oder mehrere Vorfah-
ren im Patronym den Titel faḳīh tragen.151 Zur Bedeutung dieses Titels hat sich 
Cemal Kafadar geäußert. Es handelte sich um religiöse Experten, welche nicht im 
engeren Sinn ʿulemā waren, keine Medrese-Bildung hatten, im frühen osmani-
schen Staat einen sehr großen Einfluss hatten und spätestens seit der Regierungs-
zeit Meḥmeds II., ab der Mitte des 15. Jahrhunderts marginalisiert wurden.152 In 
den Registern über Zuwendungen des Sultans sind Träger des Titels faḳīh aber bis 
in 17. Jahrhundert zu finden. Es handelt sich bei diesen Handschriften im unter-
suchten Korpus um das signifikanteste Beispiel für eine Verbindung zwischen einer  
graphischer Überlieferungsvariante und der gesellschaftlichen Gruppenzugehörig-
keit der Nutzer. Das spricht dafür, dass dies als spezielle Form sozialer Repräsenta-
tion zu verstehen ist.153 

                                                                                          
148  Öztürk 1995, 178-184, und Sievert 2010.  
149  MK B 946 (1096 h./1685).  
150  Neben der Handschrift MK B 946 (1096 h.) sind dies 1. MK B 293 (Verzierung durch Kal-

ligraphie); 2. SK Serez 1544 (Verzierung durch Kalligraphie); 3. IVRRAN B 4615 (ohne Il-
lumination); 4. SK Serez 1537 (ohne Illumination); 5. MK B 602 (Fol. 1 fehlt).  

151  Siehe oben Abschnitt 5.4.5 und 5.5.5. 
152  Kafadar 1997, 110 und 135. 
153  Eine genaue Analyse der faḳīh-Handschriften siehe oben Abschnitt 5.5.5. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 350 

Die früheste der Muḥammedīye-Handschriften mit Fächerkalligraphie wurde 
908 h. (1502) von einem Kopisten namens Ḥacı Yaʿḳūb b. Muṣṭafā Faḳīh ge-
schrieben (TSMK HS 93). Es handelt sich um die bereits oben erwähnte, vom 
Schlüsselbewahrer des Sultans dem Privatgemach im Topkapı-Palast gestiftete 
Handschrift.154 Sie hat schon durch die Verwendung von roter, grüner und golde-
ner Tinte zur Textgliederung einen sehr repräsentativen Charakter (Abbildung 
6.20). Die Fächerkalligraphie kann als ein weiteres Element zur Aufwertung der 
Handschrift verstanden werden. Der Umstand, dass Fächerkalligraphie etwa hun-
dert Jahre später von anderen Kopisten aus einem faḳīh-Kontext verwendet wurde, 
deutet darauf hin, dass dadurch die Verbundenheit mit dieser gesellschaftlichen 
Gruppe ausgedrückt wurde. In keiner der späteren Handschriften ist allerdings 
Chrysographie zu finden; sie sind also insgesamt schlichter gestaltet.  

Die Verwendung von Fächerkalligraphie in den Muḥammedīye-Handschriften ist 
jedoch der einzige Fall, in dem eine so direkte Verbindung zwischen der graphi-
schen Gestaltung und der Gruppenzugehörigkeit belegt werden kann. Es drängt 
sich zwar die Frage auf, ob die illustrierte Fassung der Muḥammedīye, welche zum 
ersten Mal 1237 h. (1822) in der Handschrift DKM Maʿārif ʿĀmma Turkī Ṭalʿat 22 
belegt ist, ebenfalls mit einer bestimmten gesellschaftlichen Gruppe in Verbindung 
gebracht werden kann. Die beiden von mir bisher belegten Handschriften erlauben 
aber keine gesellschaftliche Kontextualisierung – nur eine der beiden Handschrif-
ten (SK İzmir 601) enthält überhaupt relevante Daten.155 Ab den 1840er Jahren 
wird die illustrierte Fassung durch die lithographischen Drucke dann ohnehin die 
am weitesten verbreitete Variante der Muḥammedīye. 

Die Manifestation einer gesellschaftlichen Gruppenzugehörigkeit durch die 
Wahl einer bestimmten graphischen Überlieferung lässt sich in keinem der beiden 
anderen Werke des Quellenkorpus nachweisen. Die Envār el-Āşıḳīn-Handschriften 
weisen ohnehin eine äußerst geringe Varianz der graphischen Überlieferung 
auf.156 In den wenigen Maġārib az-Zamān-Handschriften finden sich wiederum 
sehr wenige Daten zum sozialen Kontext der Nutzer.  

6.8 Zusammenfassung 

Während die Wissensvermittlung von einigen der untersuchten Autoren als zentra-
les Motiv für das Verfassen ihrer Werke dargestellt wird und auch die mehr oder 
weniger zeitgenössischen Sekundärquellen diesen Aspekt hervorheben, lässt sich 
die Wissensvermittlung aufgrund der Benutzerspuren nur in vergleichsweise weni-
gen Handschriften nachweisen. Eine Untersuchung der graphischen Gestaltung 
zeigt zwar Elemente, die der besseren Textgliederung und damit auch einer erleich-

                                                                                          
154  Vgl. oben Abschnitt 6.7.1. 
155  Vgl. oben Abschnitt 5.5.4. 
156  Vgl. oben Abschnitt 3.3.2.5. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POPULÄRE RELIGIÖSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 351 

terten Wissensvermittlung dienen, die aber als Standardausstattung islamischer 
Handschriften eine so weite Verbreitung genießen, dass keine weitgehenden 
Schlüsse gezogen werden sollten. Aufschlussreich ist jedoch die Tatsache, dass sich 
Randglossen, welche als Belege einer Nutzung im Bereich der Wissensvermittlung 
interpretiert werden können, einerseits in den arabischsprachigen, an ein gelehrtes 
Publikum gerichteten Maġārib az-Zamān finden, andererseits aber auch in zahlrei-
chen Muḥammedīye-Handschriften: Es spricht zwar einiges dafür, dass die Rand-
glossen von einem Teil der Kopisten als Teil eines unantastbaren authentischen 
Textes verstanden wurden; wenn Kopisten oder andere Nutzer die Randglossen in-
dividuell anpassten, spricht das aber auch dafür, dass sie als Verständnishilfe not-
wenig waren. 

Neben der Wissensvermittlung war eine Rezitation im religiösen Kontext von 
den Autoren als wichtiger Nutzungsprozess intendiert. Diese Art der Nutzung 
wird in den sekundären Quellentexten – neben der Wissensvermittlung – eben-
falls regelmäßig thematisiert. Auch das untersuchte Handschriftenmaterial enthält 
entsprechende Hinweise, etwa Faden-Lesezeichen bei einschlägigen Textstellen 
oder in Einzelfällen explizite Rezitationsvermerke.  

Anhand der untersuchten Muḥammedīye-Handschriften konnte darüber hinaus 
auch eine kultische Verehrung belegt werden. Das trifft vor allem für das Muḥam-
medīye-Autograph zu, welches am Grab Yazıcıoġlıs als Heiligenreliquie verehrt 
wurde. Eine solche Verehrung lässt sich in der Folge auch für Abschriften der 
Muḥammedīye nachweisen. Es gibt Indizien, dass diese kultische Verehrung sich in 
Einzelfällen auch auf die Envār el-ʿĀşıḳīn übertrug.  

Ein zentraler Aspekt der Handschriftennutzung ist der Erwerb von transzen-
dentem Kapital – also eine Investition ins Seelenheil. Wie Muṣṭafā ʿĀlī in seiner 
Kurzbiographie Aḥmed Bīcāns suggeriert, wollte sich dieser durch das Verfassen 
eines Buches Kapital für das Seelenheil erwerben. Ein vergleichbares Anliegen hat-
ten auch Kopistinnen und Kopisten, Besitzerinnen und Besitzer oder Stifterinnen 
und Stifter von Handschriften: Fürbitteformeln gehören zu den häufigsten Be-
nutzervermerken überhaupt und zeigen, dass das Buch und seine Lektüre – vor al-
lem auch durch nachkommende Generationen – einen Gewinn im Jenseits si-
chern sollten. 

Einen Konnex zwischen Lebenswirklichkeit und Transzendenz sollen in den 
untersuchten Handschriften jene Eintragungen schaffen, welche Geburten, Todes-
fälle und andere wichtige Ereignisse im Leben der Benutzerinnen und Benutzer 
dokumentieren: Durch die Dokumentation solcher Ereignisse auf den Seiten ei-
nes religiösen Werkes wird das eigene Leben quasi unter den Schutzmantel der re-
ligiösen Dichtung und ihrer Protagonisten und Autoren gestellt. 

Die Nutzung von Büchern zur Repräsentation schließlich zeigt sich am promi-
nentesten in Bibliotheksstiftungen, wobei durch den wohltätigen Aspekt der Stif-
tung auch transzendentes Kapital erworben wird. In einem privaten Bezugsrah-
men ist dagegen die kodikologische Ausgestaltung der Handschriften zu sehen, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


TOBIAS HEINZELMANN 352 

etwa durch Illuminationen oder aufwändige Einbände. Die untersuchten Exem-
plare dienten dabei nicht nur im Palast und seinem direkten Umfeld einem reprä-
sentativen Zweck; aus Kolophonen, Besitz- und Stiftungsvermerke lässt sich ein 
entsprechendes Streben auch in den anderen Nutzerkontexten belegen, etwa bei 
Angehörigen der ʿulemā, aber auch unter Militärangehörigen oder Händlern. 

Anders als die Handschriften enthalten die untersuchten Drucke so gut wie 
keine auswertbaren Daten. Lediglich die Nutzung zur Repräsentation lässt sich – 
beispielsweise an aufwändigen Einbänden – belegen. Es spricht einiges dafür, dass 
die Absenz von Benutzereintragungen zum großen Teil auf die Präferenz von Bi-
bliothekaren für „saubere“ Ausgaben zurückzuführen ist. Im Antiquariatshandel 
sind Drucke mit Nutzervermerken – etwa der Bitte um Fürbitte – immer wieder 
anzutreffen. Mir sind Vermerke mit Datierungen bis in die 1950er Jahre bekannt. 
Es dürfte aber schwierig sein, ein vergleichbares Korpus an Drucken zu finden, 
welches eine Untersuchung zur Nutzung von Drucken im 19. Jahrhundert und 
20. Jahrhundert erlaubt.  

Die Suche nach dem „sauberen Exemplar“ belegt aber durchaus auch einen 
grundsätzlichen Wandel der Buchkultur. Die Biographie des einzelnen Exemplars 
interessiert Nutzer nicht, wenn es sich um einen Druck handelt. Das Buch verliert 
weitgehend seine Bedeutung als „Band zwischen Lebenswirklichkeit und Trans-
zendenz“. Die Nutzung beginnt auch nicht bereits mit der Abschrift. Ich wage 
darum zum Abschluss die Hypothese, dass sich bei Drucken ein so breites Spek-
trum an Nutzungsprozessen, wie es anhand des Handschriftenkorpus belegt wer-
den konnte, nicht nachweisen ließe, wenn eine Bibliothek beschließen würde, von 
heute an alle gedruckten Exemplare der Muḥammedīye und der Envār el-ʿĀşıḳīn, 
welche auf dem Büchermarkt auftauchen, aufzukaufen und zu sammeln. Dieses 
breite Spektrum an Nutzungsprozessen war eine Stärke der durch handschriftliche 
Überlieferung und Verbreitung geprägten Buchkultur im Osmanischen Reich. 

 
 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309 - am 22.01.2026, 04:14:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

