6. Die Nutzungsprozesse

6.1 Gebrauchsspuren als Quelle fiir Nutzungsprozesse

In den vorausgehenden Kapiteln wurde die Frage, wie die Texte des Quellenkorpus
genutzt wurden, bereits in verschiedenen Zusammenhingen angesprochen. Es ging
dabei einerseits um intendierte Nutzungsprozesse, welche von den Autoren des
Quellenkorpus in den Prologen und Epilogen ihrer Werke erwihnt werden. Ande-
rerseits sind auch in biographischen Quellentexten Passagen zu finden, welche die
Werke der Autoren besprechen und dabei Nutzungsprozesse thematisieren. So
wird beispielsweise die Authentizitit des vom Autor vermittelten Wissens bestitigt
oder die Rezitation in religidsen Zeremonien geschildert. Die Biographen suggerie-
ren in solchen Fillen, dass bestimmte Nutzungsprozesse — die Wissensvermittlung
oder die Rezitation in einem religiosen Kontext — den Normalfall darstellen.

Im Folgenden spielen die expliziten Aussagen von Autoren und Biographen
nur eine untergeordnete Rolle. Es geht vielmehr darum zu analysieren, welche
Nutzungsprozesse sich anhand des Handschriftenkorpus nachweisen lassen. Im
untersuchten Korpus sind explizite Aussagen in Glossen seltene Ausnahmefille.
Ich werde die Frage, wie die Werke genutzt wurden, anhand von schriftlichen und
nicht schriftlichen Gebrauchsspuren sowie den oben in Kapitel 3 analysierten
Aspekten der Textiiberlieferung, der Mitliberlieferung oder der graphischen Ge-
staltung erortern. Anhand der Gebrauchsspuren im untersuchten Korpus lassen
sich sechs Arten von Nutzungsprozessen belegen:

. Nutzung zur Wissensvermittlung

. Rezitation in religiosen Zeremonien

. Verehrung in einem Kultkontext

. Nutzung als transzendentes Kapital

. Nutzung als Band zwischen Lebenswirklichkeit und Transzendenz
. Nutzung zur Reprisentation

N AW N =

Diese Auflistung ist nicht exklusiv. So ist beispielsweise durchaus denkbar, dass die
untersuchten religiosen Werke auch zur Unterhaltung genutzt wurden. Aus dem
Umstand, dass sich dafiir keine Belege in den Handschriften finden lassen, folgt
nicht, dass es eine solche Nutzung nicht gab. Der Vorgang des Lesens hinterlasst
im Normalfall bekanntlich keine Spuren; die durch Randglossen oder Benutzungs-
spuren belegten Nutzungsereignisse machen deshalb wohl nur einen geringen An-
teil aller derartiger Prozesse, die stattgefundenen haben, aus. Genauso wenig
schlieflen Belege fur einen der genannten Nutzungsprozesse die jeweils anderen
aus. Folglich ldsst sich anhand der hier ausgewerteten Daten kein vollstindiges —
vor allem auch kein quantifizierbares — Bild der Nutzungsprozesse erstellen. Eine
Auswertung des Handschriftenmaterials ist aber, wie die folgenden Ausfithrungen

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310 TOBIAS HEINZELMANN

zeigen, unverzichtbar, um die Nutzung von Handschriften populdrer religioser
Literatur in der osmanischen Gesellschaft zu verstehen.

In den gesichteten lithographischen Drucken sind im Gegensatz zu den Hand-
schriften fast keine verwertbaren Daten — Benutzereintrige, Randglossen oder Be-
nutzungsspuren — zu Nutzungsprozessen zu finden. Daraus diirfen aber keine fal-
schen Schliisse gezogen werden, da dieser Umstand mit grofler Wahrscheinlichkeit
auf die Sammlungskriterien der Bibliotheken im 19. und 20. Jahrhundert zurtick-
zufihren ist. Im Fall von Drucken geniigt Bibliotheken offensichtlich meist der
Erwerb eines ,sauberen Exemplars“l, weshalb die Bibliotheksbestinde im Bezug
auf Drucke bei der folgenden Untersuchung praktisch keine Rolle spielen.?

Eine Schwierigkeit bei der Analyse der Nutzungsprozesse stellt der Umstand dar,
dass ein grofler Teil der Benutzungsspuren nicht datiert — und meist auch nicht
datierbar - ist. Das gilt fur schriftliche und nicht schriftliche Nutzungsspuren glei-
chermaflen. Aussagen zu einer zeitlichen Entwicklung sind oft nicht moglich.
Hinzu kommt, dass bei der Auswertung der schriftlichen Nutzervermerke Fragen
hinsichtlich der Terminologie offen bleiben miissen. Von zentraler Bedeutung ist
hierbei naheliegenderweise die Terminologie des Lesens. Es stellt sich die Frage,
ob verschiedene Lexeme fiir unterschiedliche Formen des Lesens stehen — das stil-
le Lesen, das individuelle Lesen, das laute Lesen, das Lesen beziehungsweise Rezi-
tieren vor Publikum. Hanna geht in ihrer Studie zur Buchkultur im Kairo des 17.
und 18. Jahrhunderts davon aus, dass grundsitzlich laut gelesen wurde, ohne dies
genauer zu diskutieren. Thres Erachtens war Lesen ,eine kollektive Ubung® (« col-
lective exercise).® Einen wichtigen Beitrag zur Thematik publizierte kirzlich
Hirschler in seiner Studie The Written Word in the Medieval Arab Lands.* Er be-
spricht die Terminologie des Lesens ausfithrlich - insbesondere die beiden Lexe-
me fala‘a und gara’a.’ Er zeigt, dass das Verb tala‘a grundsitzlich ein individuelles,
stilles Lesen bezeichnet, aber sehr selten verwendet wird. Ein breiteres Bedeu-
tungsspektrum hat das Verb gara’a welches deshalb auch problematischer ist. Es
bezeichnet meist ein lautes Lesen vor Zuhorern, wird aber auch in anderer Bedeu-
tung gebraucht, etwa im Sinn von ,kollationieren (gara’a muqabalatan). Es wird
auch fur ein individuelles Lesen (gara’a bi-nafsibi) verwendet. Dartiber hinaus kann
es auch ein auswendiges Vortragen vor Zuhorern bezeichnen.

Das von der Wurzel Q-R-> abgeleitete kira’at étmek ist auch die hiufigste Be-
zeichnung in den von Degirmenci untersuchten Leservermerken, in denen es je-

Die Formulierung temiz bir niisha (,ein sauberes Exemplar®) ist beispielsweise im Antiquari-
atshandel sehr geldufig. Das spricht dafiir, dass Randglossen und sonstige Eintragungen bei
Drucken eher als storend und nicht als historisches Dokument empfunden werden.

Die einzige Ausnahme sind finf Mubammediye-Drucke, welche unten in Abschnitt 6.7 be-
sprochen werden.

Siehe etwa Hanna 2003, 96-98.

4 Hirschler 2012.

5 Hirschler 2012, 11-31.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 311

weils um einen lauten Vortrag vor Zuhorern geht.® Auch in meinem Handschrif-
tenkorpus ist kur@’at étmek — neben dem tiirkischen okimak — das hiufigste Lexem
fur Lesen. Sehr selten ist das von der Wurzel T-L- abgeleitete miitala‘a étmek; in
diesen Fillen ist aus dem Kontext mit einiger Wahrscheinlichkeit auf ein indivi-
duelles Lesen beziehungsweise Studieren zu schliefen.”

Im von mir untersuchten Quellenmaterial gibt es tatsichlich Indizien, welche
darauf hindeuten, dass im Normalfall laut gelesen wurde. So konnen etwa sehr ge-
laufige Furbitteformeln wie Okwani diyleyeni yazan: rabmentiiyle yarligagil ya gani (,O
Reicher [Gott], vergib durch dein Erbarmen dem Lesenden, dem Horenden und
dem Schreibenden®) als Hinweis darauf gewertet werden, dass ein lautes Lesen be-
ziehungsweise Rezitieren intendiert war.8 Lesen und Horen werden jeweils in ei-
nem Zug genannt. Aus solchen Indizien kann natiirlich nicht geschlossen werden,
dass die verwendeten Lexeme fir Lesen — d. h. tiirkisch okimak, persisch prandan
und auf dem Arabischen basierend kird@’at étmek — grundsitzlich ein lautes Lesen
bezeichneten.” Vollig offen ist auch, ob man damit rechnen muss, dass sich die
Lesegewohnheiten hinsichtlich des lauten Lesens im Untersuchungszeitraum dnder-
ten, und auf welchen Zeitraum dieser Wandel gegebenenfalls zu datieren ist. Die
von mir ausgewerteten Nutzereintrige erlauben diesbeziiglich keine Schliisse.

Insgesamt ldsst sich nur in Einzelfillen ein lauter Vortrag definitiv belegen. Im
Gegensatz zu den geldufigen Lexemen okimak und kur@’at étmek ist das eindeutige-
re tilavet étmek — ,rezitieren, laut vortragen® — selten anzutreffen. Es wird vor allem
von Evliya Celebi in seinen Beschreibungen religitser Zeremonien verwendet.!0
Auch in historiographischen Texten sprechen der Kontext und die Wortwahl oft
dafiir, dass von einem lauten Vortrag die Rede ist, etwa bei Hakims Bericht tiber
mevlid-Lesungen anlisslich des Prophetengeburtstags.!! Die Annahme, dass das
laute Lesen der Normalfall war, ist insgesamt naheliegend; im Einzelfall ldsst sich
jedoch oft nicht belegen, ob in der betreffenden Quelle tatsichlich von einer lau-
ten Lektiire die Rede ist.

6.2 Wissensvermittlung

Die Wissensvermittlung wird von einigen der untersuchten Autoren im Prolog
oder Epilog als ihre Hauptmotivation beim Verfassen ihrer Texte dargestellt, etwa

Degirmenci 2011.

7 Etwa in SBBPK Ms. Or. Oct. 3710 (926 h.) Auf diesen Terminus greift auch Neumann
2005 in seinem Artikel zu den Lesekulturen zuriick (,Ug tarz-1 Miitalaa®). Semseddin Sami
schreibt im Kamiis-1 Tiirki 1317, 1362: 1. bir igi iyice ve tarafl diigiinme, 2. bir is hakkinda
ta‘mik-i fikir ile basi olan re’y-ii miilahaza, 3. okuma aylamak sartiyle okuyus.

8 Zur Formel siche unten Abschnitt 6.5.

9 Meninski 1680 [2000], 1, 527f., gibt unter dem Stichwort okumak auch zunichst die Syn-
onyme p%andan und kird@’at étmek an.

10 Sjehe unten Abschnitt 6.3.

11 Sjehe unten Abschnitt 6.3.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312 TOBIAS HEINZELMANN

indem sie darauf verweisen, dass die Bitte an sie herangetragen wurde, eine be-
stimmte Thematik in der Volkssprache zu behandeln oder den Text eines anderen
Verfassers in einer verstindlicheren Sprache zu bearbeiten.!? Ziel der Bittsteller ist
es in diesen Einleitungspassagen jeweils, sich tiber ein bestimmtes Thema besser
informieren zu konnen. Neben solchen expliziten Aussagen in den Einleitungen
bringen Autoren ihren didaktischen Anspruch auch in der Textstruktur zum Aus-
druck, etwa indem sie zu Beginn eines neuen Abschnitts die Leser direkt mit der
Aufforderung ,wisse!“ (arabisch i7am, tirkisch &ilgil) oder dhnlichen Formulierun-
gen ansprechen.

Auch Autoren sekundirer Quellentexte gehen davon aus, dass die Wissensver-
mittlung bei der Nutzung eine Rolle spielt. Dies zeigt sich etwa, wenn Taskop-
rizade in seinem Werk a$-Saga’iq an-Nu‘maniya darauf verweist, dass Yazicioglt in
seiner Mubammediye die Prophetentraditionen zuverldssig wiedergibt, und damit
voraussetzt, dass deren Vermittlung ein wichtiges Anliegen des Verfassers ist.!3
Ahnliches gilt fiir Latifis Erzihlung iiber den Entstehungskontext von Siileyman
Celebis Vesilet en-Necar: Laut Latifi verfasste Silleyman Celebi sein Werk als Reak-
tion auf einen gewalttdtigen Streit tiber die hervorragende Stellung Muhammads
unter den Propheten.! In diesem Kontext konnen Latifis Leser selbst Stileyman
Celebis Prophetenlobdichtung als einen Text verstehen, der unter anderem ver-
fasst wurde, um religioses Wissen — das heif3t Wissen ttber Muhammads hervorra-
gende Stellung unter den Propheten - zu vermitteln.

Im Fall der Mubammediye wird das Thema Wissensvermittlung auch in der lite-
rarischen Rezeption aufgegriffen. Einerseits schildern Yusuf- Bigare und Esiri in
thren Mubammediye-Bearbeitungen, dass sie das religiose Wissen, welches in
Yazicioglis Mubammediye enthalten sei, in verstindlicherer Sprache bearbeiten
wollen.!5 Andererseits verfasste Bursali Isma‘il Hakki seinen umfangreichen
Kommentar, um den Lesern das Textverstindnis auf sprachlicher und inhaltlicher
Ebene zu erleichtern.!¢ Es ist allerdings darauf hinzuweisen, dass aus keinem die-
ser Beispiele abgeleitet werden darf, dass das betreffende Werk ausschliefllich zur
Wissensvermittlung verfasst wurde.

Neben diesen Hinweisen in den Texten des Quellenkorpus beziehungsweise in
sekundiren Quellentexten, welche die Intention der Wissensvermittlung belegen,
ist im folgenden zu untersuchen, ob sich im Handschriftenmaterial Indizien dafiir
finden, dass diese tatsichlich zur Wissensvermittlung genutzt wurden. In diesem
Zusammenhang sind zwei Fragen von besonderem Interesse: 1. Veranschaulicht
die graphische Gestaltung die Textstruktur und erleichtert den Lesern damit den
Zugang zum Text? 2. Beziehen sich Benutzervermerke auf den Inhalt, tragen sie

12 Siehe oben Abschnitte 2.4.1 und 4.2.2.
13 Siehe oben Abschnitt 2.5.2.

14" Siehe oben Abschnitt 2.3.2.2.

15 Siehe oben Abschnitte 4.2.2 und 4.3.3.
16 Siehe oben Abschnitt 4.3.4.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 313

zum Textverstindnis bei oder gibt es eine Mitiiberlieferung, beispielsweise In-
haltsverzeichnisse, welche den Nutzern die inhaltliche Erschlieffung erleichtern?

6.2.1 Graphische Gestaltung

In den Handschriften aller drei Werke der Mubammediye-Gruppe lassen sich gra-
phische Mittel zur Textstrukturierung — etwa Hervorhebungen durch die Verwen-
dung breiterer Rohrfedern, eines anderen Duktus, roter Tinte oder durch Uber-
streichungen — belegen.!” Diese graphische Strukturierung dient dem Leser zur
besseren Orientierung und erlaubt eine schnellere Erschliefung des Inhalts. Alle
diese graphischen Gliederungselemente sind in den Handschriften der islami-
schen Welt generell sehr geldufig.!® Konkrete Aussagen tber eine wissensvermit-
telnde Nutzung der Magarib az-Zaman, dexr Mubammediye und der Envar el-<Asikin
erlauben diese Daten zur graphischen Gestaltung darum nicht.

Auch kunstvolle Kalligraphien kénnen einen Text gliedern, haben aber teilweise
zur Folge, dass die Entzifferung aufwindiger wird. Der Intention, Wissen zu ver-
mitteln, scheinen kalligraphische Hervorhebungen also auf den ersten Blick nicht
forderlich zu sein. In dieser Verallgemeinerung ist die Aussage jedoch nicht giltig -
der Vergleich der Inhaltstibersicht in zwei Magarib az-Zaman-Handschriften ist in
diesem Zusammenhang aufschlussreich.! In der Handschrift Nuruosmaniye 2593
sind die durchnummerierten Kapitel lediglich durch rote Tinte hervorgehoben und
konnen genauso flussig wie der tibrige Text gelesen werden (Abbildungen 3.1). Die
Inhaltstibersicht in der Handschrift Nuruosmaniye 2595 ist hingegen aufwindig
kalligraphisch gestaltet (Abbildungen 3.2). Der geiibte Leser mag darum einen Au-
genblick linger brauchen, um die Titel der einzelnen Kapitel zu lesen, die Uber-
sicht selbst ist aber in der Handschrift schneller aufzufinden. Auch die Zisur bei
der Lektiire ist vom Kopisten beziehungsweise — falls die Kalligraphie und Illumi-
nation von anderer Hand stammt — von den Herstellern der Handschrift beabsich-
tigt.20

Ahnliches gilt fiir die Mubammediye-Handschriften mit Ficherkalligraphien
(Abbildungen 3.26 bis 3.30).2! Einerseits erschweren ineinander verwobene Verszei-
len das Entziffern. Andererseits kann die kalligraphische Gestaltung sowohl die
poetische Struktur, etwa Reimschemen oder Assonanzen, als auch die inhaltliche
Struktur, etwa die Wichtigkeit zentraler Textpassagen, veranschaulichen. Die Fi-
cherkalligraphie hilft also einerseits beim lauten Vortrag des Werkes; ineinander
verschlungene Worte storen wenig, wenn die Handschrift als Stiitze beim Vortrag

17" Siehe oben Abschnitt 3.1.5.

18 Déroche 2005/1426h., 116 und 167-184; Gacek 2009, 57£., 168£., 227f. und 268-270.

19" Vgl. oben Abschnitt 3.3.1.5.

20 Kalligraphien und Illuminationen steigern dariiber hinaus die Reprisentativitit einer
Handschrift, vgl. unten Abschnitt 6.7.

21 Vgl. oben Abschnitt 3.3.3.5.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314 TOBIAS HEINZELMANN

eines mehr oder weniger auswendig gelernten Textes dient. Andererseits unterstiit-
zen die Ficherkalligraphien den inhaltlichen Zugang, indem sie besonders bedeu-
tungsvolle Passagen kennzeichnen; wichtig kann das wiederum gerade dann sein,
wenn die Handschrift als Vorlage fiir eine Rezitation vor Zuhorern dient.

In den genannten Fillen deuten die Kalligraphien neben der Wissensvermitt-
lung auch auf andere Nutzungsprozesse — eine Nutzung zur Rezitation in einer re-
ligicsen Zeremonie oder eine Nutzung zur Reprisentation — hin. Auf diese Aspek-
te wird unten in den Abschnitten 6.3 und 6.7 noch genauer einzugehen sein. Wie
bereits einleitend festgestellt, schliefen sich die Nutzungsprozesse nicht gegenseitig
aus.

6.2.2 Mitiiberlieferung

Individuelle Glossen und Benutzervermerke, welche auf Inhaltliches Bezug neh-
men, sind im untersuchten Handschriftenmaterial selten.22 Wo es sich um singu-
lire Vermerke handelt, kann meist nicht mit volliger Sicherheit ausgeschlossen
werden, dass sie nicht doch aus der jeweiligen Vorlage kopiert wurden. Es bleibt
also meist offen, ob die Glossen Spuren einer individuellen Beschiftigung des
Kopisten oder Lesers mit dem Text sind oder ob sie Teil einer mehr oder weniger
verbreiteten Mitiiberlieferung sind, welche eine Nutzung zum Wissenserwerb un-
terstiitzen soll. Genauso stellt sich bei Inhaltsverzeichnissen die Frage, ob sie den
individuellen Interessen des Nutzers angepasst sind oder die Kapitelstruktur des
Autors genau iibernehmen.

6.2.2.1 Magarib az-Zaman

Yazicioglis Magarib az-Zaman sind ein gelehrtes Werk; eine Nutzung zur Wissens-
vermittlung ist deshalb naheliegend. So ist auch nicht tiberraschend, dass in den
Magarib az-Zaman Randglossen zu finden sind, welche den Lesern das Textver-
stindnis erleichtern sollten. In der iltesten datierten Handschrift TSMK EH 1283
(1044 h./1635) finden sich Glossen mit tirkischen Worterklarungen sowie Erkli-
rungen zur Grammatik und Textvarianz.2* Es handelt sich hierbei um eine Mit-
Uberlieferung, welche spiter von der Handschrift Nuruosmaniye 2593 (1135 h./
1722) tibernommen wurde und mit einiger Wahrscheinlichkeit auch schon vom
Kopisten von TSMK EH 1283 aus seiner Vorlage ibernommen worden war.24 In
beiden Handschriften finden sich unter den Randglossen auch Hinweise auf The-
men (matlab), welche in den Uberschriften und Zwischeniiberschriften der Magarib

22 Siehe oben Abschnitte 3.3.1.4, 3.3.2.4 und 3.3.3.4.
23 Vgl. oben Abschnitte 3.3.1.1 und 3.3.1.3.
24 Vgl. oben Abschnitt 3.3.1.3.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 315

az-Zaman-Texts nicht erwihnt sind.?> Diese stimmen weitgehend, aber nicht voll-
stindig tberein. Auffillig ist allerdings, dass beide Handschriften Inhaltsverzeich-
nisse haben, diese sich aber deutlich unterscheiden.?¢ Die Auswahl der Kapitel und
Abschnitte, auf welche verwiesen wird, scheint hier den individuellen Interessen
der Nutzer angepasst. Diese Beobachtung gilt auch fir andere Inhaltsverzeichnisse
in den in Kapitel 3 besprochenen Magarib az-Zaman-Handschriften. Mit den
Randglossen und den Inhaltsverzeichnissen liegen somit zumindest Indizien fiir
eine Nutzung zur Wissensvermittlung vor.

6.2.2.2 Envar el-‘Agikin

In den untersuchten Enwvar el-Astkin-Handschriften lassen sich Randglossen mit
Erklirungen zum Text nicht belegen, was sicherlich weitgehend darauf zuriickzu-
fuhren ist, dass eine tiirkischsprachige Leserschaft fiir einen Prosatext in tiirkischer
Sprache im Gegensatz zu den beiden anderen Werken — einem arabischen Prosa-
text und einem tiirkischen Text in Versen — solche Erklirungen nicht brauchte
oder zumindest unterstellt wurde, dass sie sie nicht brauche. In der Handschrift
SK Pertev 229m gibt es einige wenige matlab-Randglossen, welche auf Inhaltliches
verweisen und so den leichteren Zugang zu einigen Informationen ermdglichen,
die fur den Verfasser der Glossen von individuellem Interesse sind: die Opferung
Ismaels, das Alter Abrahams, der Wochentag von Muhammads Ankunft in Medi-
na.?’ Diese Glossen stammen nicht von der Hand des Kopisten.

Etwas hiufiger, insgesamt aber trotzdem selten sind in den untersuchten Envar
el-Ajgikin-Handschriften Inhaltsverzeichnisse — diese finden sich in sieben von 76
Handschriften; keines stammt von der Hand des Kopisten. In den Inhaltsver-
zeichnissen wird die Kapitelstruktur des Envar el“Ajgikin-Textes nicht eins zu eins
tbernommen. Die Verweise sind nach den individuellen Interessen angepasst und
konnen deshalb - wie im Fall der Magarib az-Zaman - als Beleg fur eine Nutzung
zur Wissensvermittlung interpretiert werden.

6.2.2.3 Muhammediye

Wie in den Magarib az-Zaman-und den Envar el“Agikin-Handschriften belegt auch
in Mubammediye-Handschriften die Varianz der Inhaltsverzeichnisse das Bediirfnis
der Nutzer nach einer vereinfachten Orientierung im Text, welche individuellen In-

25 Zu solchen matlab-Randglossen siche Gacek 2009, 168f.

26 Vgl. oben 3.3.1.4. Das Inhaltsverzeichnis in der Handschrift Nuruosmaniye 2593 stammt
von der Hand des Kopisten, das der Handschrift TSMK EH 1283 wurde von anderer
Hand hinzugefiigt.

27 Vgl. oben Abschnitt 3.3.2.4. SK Pertev 229m, 57a (Opferung Ismaels); 59a (Alter Abra-
hams); 207b (der Prophet kommt an einem Montag in Medina an). Von derselben Hand
stammen auch Kollationsvermerke, SK Pertev 229m, 43b und 311b.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316 TOBIAS HEINZELMANN

teressen angepasst ist. Der Anteil der Handschriften mit Inhaltsverzeichnis ist al-
lerdings auch hier — mit 19 von 323 Handschriften - gering.28

Fur die Analyse der Nutzungsprozesse sind neben den Inhaltsverzeichnissen
auch die Randglossen mit Worterkldrungen wichtig. Sie sind in 49 der 323 Muham-
mediye-Handschriften — und damit hiufiger als Inhaltsverzeichnisse — zu finden.?®
Auch in fast allen Istanbuler Mubpammediye-Drucken sind sie vorhanden. Wie in
Kapitel 3 bereits erldutert wurde, gibt es Randglossen mit Worterklarungen bereits
im Mubammediye-Autograph VGM 431/A, wo sie ein wichtiger Teil von Yazicioglis
didaktischem Konzept sind. Das Textverstindnis war ihm ein Anliegen; gerade
dort, wo er mit seltenen und damit schwer verstindlichen arabischen Lexemen auf
Prophetentiberlieferungen anspielte, erklirt er diese jeweils in einer Randglosse.3°

Wenn diese Worterkldrungen in spiteren Handschriften zu finden sind, so kann
dies einerseits damit zusammenhingen, dass die Randglossen als Teil des authen-
tischen Textes betrachtet und deshalb mittiberliefert wurden. Andererseits ist auch
vorstellbar, dass die Worterklarungen vor allem als unentbehrliche Verstindnis-
hilfe verstanden wurden. Beide Aspekte sind direkt miteinander verkniipft, denn
das Bemithen um Authentizitit kann sowohl der Verehrung des Autors und Sufi-
Heiligen Yazicioglt geschuldet sein, als auch dem Anspruch, das im Werk enthal-
tene Wissen unverfélscht zu Giberliefern. Gerade wenn die Randglossen mit Wort-
erklirungen an eine verinderte Sprachsituation oder individuelle Bediirfnisse von
Nutzern angepasst wurden, was im grofiten Teil dieser Handschriften der Fall ist,
deutet dies darauf hin, das sie fiir das Textverstindnis bendtigt wurden.3! Die
Varianz der Randglossen belegt also besonders das Bemithen um Textverstindnis
und damit das Interesse der Nutzer an den von Yaziciogli vermittelten Inhalten.

6.3 Rezitation in religiosen Zeremonien

Die Rezitation in einem religiosen Kontext gehort — neben der Nutzung zur Wis-
sensvermittlung — zu den Nutzungsprozessen, welche von den Autoren sekundi-
rer Quellentexte am hiufigsten angesprochen werden. Wie bereits in Kapitel 2
aufgezeigt wurde, berichtet beispielsweise Na‘ima, dass Sultan Ahmed 1. im Jahr
1022 h. (1613) anlésslich eines Besuches an Yaziciogli Muhammeds Grab eine
Kurzfassung des Mevlid rezitieren lief.32 In der Mitte des 18. Jahrhunderts er-
wihnt Hakim in seiner Chronik regelmifig die jihrlich zum Geburtstag des Pro-
pheten am 12. Rebi‘ I. in der Moschee Sultan Ahmeds und der Nuruosmaniye-

28 Siehe oben Abschnitt 3.3.3.4.

29 Siehe oben Abschnitt 3.3.3.4.

30 Siehe oben Abschnitt 3.3.3.

31 Siehe oben Tabelle 3.4.

32 Vgl. oben Abschnitt 2.5. Tarip-i Na‘ima 1280/18633, 2, 101, vgl. Karateke 2005, 121.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 317

Moschee zelebrierte Mevlid-Rezitation (pandan-i nazm-1 Mevlid-1 serif).33 Nach
Hakims Darstellung handelte es sich sogar jeweils von einem melodischen Vortrag
(nagmat-1 sevkengiz ile; ,mit Liebe erweckenden Melodien®).34 Evliya Celebi be-
schreibt in seinem Reisebericht, dass die Werke des Ordensgriinders Esrefogli von
den Adepten der Esrefiye im Konvent in Iznik ,unter Safis auf Safi-Art rezitiert
werden® (tasavvufane Sufiyin mabeyninde tilavet olunur) — in diesem Fall muss offen
bleiben, ob es sich um Esrefoglis Dichtung oder Prosa handelt.??

Evliya Celebi thematisiert in seinen Berichten Giber mehrere andere Stidte auch
die Nutzung der Mubammediye und der Envar el“Agikin. In seiner Darstellung be-
steht die Nutzung in allen Fillen aus dem Auswendiglernen (p#z) und dem Rezi-
tieren (Zilaver).3® Es handelt sich dabei, wie oben erwidhnt, um Termini, welche mit
der Nutzung des Korans assoziiert werden. Tatsichlich fillt bei Evliya Celebi der
Name der Muhpammediye immer im Zusammenhang mit dem Koran. Dies zeigt
etwa das Beispiel der Stadt Bolu:

Tki yiizden miitecdviz hdfiz-1 keldmullih: vardr. Ulemdst cokdur ve Mubammediye kitdbu tildvet
ederler.3

Es gibt dort mehr als zweihundert [Personen], welche Gottes Wort auswendig konnen.
Es gibt dort viele ‘ulema, und sie rezitieren die Mupammediye.

Vergleichbares schreibt Evliya Celebi in den Abschnitten tiber Ankara, wo viele
den Koran, die Mubammediye und Birgivis Tarikat-i Mubammediye auswendig kon-
nen, iiber Tokat, wo viele die Mubammediye und die Envar el-Agikin auswendig re-
zitieren (hiyfzen tildvet ederler), iiber Gelibolu, wo mehr Personen die Mupammediye
auswendig konnen als den Koran, tiber Manisa, wo es aufgrund der klimatischen
Bedingungen mehr als 3000 Personen — Minner, Frauen und Kinder - gibt, wel-
che den Koran auswendig konnen, und auch ,einige tausend Personen® (nice bin
ddem) die Mubammediye auswendig konnen (hifz etmiglerdir).33

Unter den von Evliya Celebi aufgefithrten Texten gibt es — neben dem Koran,
der teilweise in Reimprosa gehalten ist — sowohl die Muhammediye in Versen als
auch Prosatexte wie Ahmed Bicans Envar el-Astkin und Birgivis Tarikat-i Mubam-
mediye3® Wihrend die Mubammediye in diesem Zusammenhang mehrfach er-
wihnt wird, gibt es fiir die beiden Prosatexte jeweils nur einen einzelnen Beleg.

33 Hakim verwendet in den Uberschriften jeweils das persische p*andan, im laufenden Text

kurdat etmek, vgl. etwa TSMK Bagdat 231, 106b und 218b.

34 TSMK Bagdat 231, 106b.

35 Vgl. oben Abschnitt 2.3.4 und Seyabatname 1999-2007, 3, 10.

36 Gade 2004.

37 | Seyabatname] 1999-2007, 2, 90.

38 | Seyabatname] 1999-2007, 2, 90 [Bolu]; 2, 225 [Ankara]; 5, 35 [Tokat]; 5, 163 [Gelibolu]; 9,
42 [Manisa].

39 Muhammed Birgivis (st. 981 h./1573) Tarikat el-Mubammediye ist ein katechetisches Werk
in arabischer Sprache, welches bereits im 16. Jahrhundert ins Turkische tibersetzt wurde;
vgl. Emrullah Yiiksel, ,Birgivi,* in: DIA, 6, 191-194.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318 TOBIAS HEINZELMANN

Auffillig sind zwei Aussagen, in welchen Evliya Celebi die Mubammediye direkt
dem Koran gegeniiberstellt. Er weist, wie bereits erwidhnt, darauf hin, dass in Ge-
libolu mehr Personen die Muhammediye als den Koran auswendig konnen und
dass in Bolu die ‘ulema die Mupammediye rezitieren. Gerade im Fall der ‘ulema von
Bolu bleibt aufgrund der Kiirze der Formulierung offen, ob sie die Mubammediye
zusitzlich zum Koran oder stattdessen rezitieren. In Gelibolu lisst sich die Be-
liebtheit der Mubammediye erkliren, da es sich um den Wirkungsort Yazicioglis
handelt, und auch im Fall der “#lea von Bolu kann aus dem Fehlen eines ein-
schrinkenden ,auch® angesichts des Evliya Celebi eigenen Telegrammistils nicht
viel abgeleitet werden. Es diirfte von den religivsen Uberzeugungen des Lesers
abhingig gewesen sein, wieviel Widerspruch diese Aussagen hervorriefen.

Im untersuchten Handschriftenmaterial weisen sowohl schriftliche Fintrdge als
auch eine bestimmte Form von permanenten Lesezeichen darauf hin, dass die je-
weiligen Handschriften zur Rezitation verwendet wurden. Hiufig sind im unter-
suchten Handschriftenmaterial Eintrige mit der Bitte um Furbitte zu finden, in
welchen die ,Lesenden und die Zuhorenden® (okzyaniar diyleyenler) von Kopisten,
Besitzern oder Stiftern angesprochen werden und welche aufgrund der Formulie-
rung als Indiz dafiir gewertet werden konnen, dass vom lauten Vortrag als Normal-
fall ausgegangen wurde.*0 Im Gegensatz dazu sind Vermerke, welche festhalten,
dass eine Lesung beziehungsweise Rezitation tatsichlich stattgefunden hat, im un-
tersuchten Korpus duflerst selten — es gibt nur je einen Eintrag in den Enwvar el-
Astkin- und den Mubammediye-Handschriften:*! In der Envar el-<Asitkin-Hand-
schrift TSMK K 1012 (967 h./1560) findet sich ein Vermerk vom 21. Receb 1240 h.
(19. Februar 1825), in welchem ein gewisser Hasan mitteilt, das er das Buch in der
Vorratskammer der grofSherrlichen Kiiche vorgetragen habe (Abbildung 6.1).4? Es
handelt sich nur um einen sehr kurzen Vermerk: ,Der arme Hasan hat es in der
grolherrlichen Vorratskammer gelesen und zu Ende gebracht® (kiler-i hassada Ha-
san-1 fakir kurdat étmisdir ve s-selam).®> Wie aus einem Stiftungsvermerk hervorgeht,
war die Handschrift kurz zuvor - d. h. zwischen 1801 und 1825 - der gro8herrli-
chen Vorratskammer gestiftet worden.#4 Ahnlich knapp ist der zweite Vermerk,
welcher sich in der Mubammediye-Handschrift MK B 1074 (1063 h./1653) findet:
»Rezitation am 19. Mirz 1336 [19. Mirz 19201 (biy digysiz otuz altr senesi Martiy
19uncu giinii kird’ar).

40 Vgl. oben Abschnitt 6.1 und unten Abschnitt 6.5.

41 7Zu Glossen mit der Bitte um Fiirbitte siche unten Abschnitt 6.5.

42 TSMKK 1012, 216b.

43 TSMKK 1012, 216b.

4 Der Stifter war der Vorsteher der Palaststummen (ser-bizeban) Mustafa Aga, vgl. oben Ab-
schnitt 5.3.2. Die Stiftung lisst sich aufgrund von Mustafa Agas Stempel (1216 h./1801-
1802 als Terminus post quem) und Hasans Eintrag bzgl. seiner Lesung (1240 h./1825 als
Terminus ante quem) datieren.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 319

Es fillt auf, dass beide Rezitationsvermerke sehr spit datiert sind. Das kann
durchaus darauf hinweisen, dass zu diesem Zeitpunkt der laute Vortrag nicht mehr
der Normalfall war und dadurch dokumentierenswert war. Die beiden Vermerke
lassen kaum Riickschliisse auf den Kontext der Rezitation zu. Im Fall der Envar el-
Astkin-Lesung bleibt offen, ob in der Vorratskammer und deren Umfeld arbei-
tende ihre Tatigkeit unterbrachen und sich versammelten, um der Lesung zuzu-
horen, oder ob wihrend der Arbeit vorgelesen wurde. Von diesem Kontext hingt
aber ab, wie stark verschiedene Arten von Nutzungsprozessen — Wissensvermitt-
lung versus Zeremonie — zu gewichten sind. War der Aspekt der Wissensvermitt-
lung stirker, wenn die Arbeit unterbrochen wurde und man sich versammelte, um
bewusst zuzuhoren? Die Eintrige lassen in dieser Hinsicht Fragen offen.

Einen sehr breiten Interpretationsspielraum lassen auch nichtschriftliche Benutzer-
spuren zu. Indiz fur eine Rezitation in einem zeremoniellen Kontext sind in den
Handschriften angebrachte permanente Lesezeichen. Es handelt sich um Fiden,
welche durch die jeweilige Seite gestochen und dann verknotet wurden (Abbildung
6.2). Zum Teil sind auch nur Spuren dieser Lesezeichen zu erkennen, wenn be-
stimmte Seiten am Rand an mehreren Stellen eingerissen sind; die Fiden wurden
offenbar versehentlich ausgerissen, und mehrmals ein neues Lesezeichen ange-
bracht. Die Faden-Lesezeichen ermdglichen wie Inhaltsverzeichnisse eine schnelle-
re Orientierung im Text. Im Gegensatz zu Inhaltsverzeichnissen dokumentieren
die Faden-Lesezeichen ein anhaltendes Interesse an derselben Textstelle, da das
Durchstechen der Seite und das Verknoten des Fadens ein auf eine gewisse Dauer
angelegter Eingriff ist. Faden-Lesezeichen sind vor allem in Mubammediye-Hand-
schriften zu finden.#> Sie sind aber auch in einer Envar el-Asikin-Handschrift be-
legt.4¢

Das anhaltende Interesse an einer bestimmten Seite kann verschiedene Griinde
haben. In illuminierten Luxushandschriften — also einem Kontext, der sich vom
hier untersuchten deutlich unterscheidet — finden sich Faden-Lesezeichen, um

45 1. SK Yaz. Bag. 823 (961 h.); 2. MK Urgiip, Tahsin Aga [HK, 50 Ur 225 (962 h.); 3. MK An-
kara THK, 06 Hk 3584 (965 h.); 4. SK Yaz. Bag. 3648 (967 h.); 5. MK Ankara IHK, 06 Hk
2598 (981 h.); 6. MK Bolu IHK, 14 Hk 143 (982 h.); 7. MK B 601 (1003 h.); 8. MK Afyon
IHK, 03 Gedik 17671 (1017 h.); 9. MK A 8846 (1040 h.); 10. MK B 1049 (1043 h.); 11. MK
Ankara IHK 06 Hk 3292 (1053 h.); 12. MK B 568 (1055 h.); 13. MK B 1074 (1063 h.); 14.
SK Izmir 600 (1078 h.); 15. MK B 843 (1085 h.); 16. MK B 352 (1089 h.); 17. MK B 946
(1096 h.); 18. MK B 689 (1099 h.); 19. MK B 932 (1178 h.); 20. MK Afyon Gedik Ali Paga
Kiitiiphanesi, 03 Gedik 18441 (1185 h.); 21. MK A 5689 (1206 h.); 22. IK Genel 4040 (1250
h.); 23. SK Yaz. Bag. 3359 (1255 h.); 24. MK Mersin [HK, 33 Tarsus 21 (vor 1132 h.); 25.
MK Ankara 06 Hk 3787 (vor 1154 h.); 26. MK B 207 (vor 1227 h.); 27. MK Eskisehir IHK,
26 Hk 892 (0. D.); 28. MK Ankara IHK 06 Hk 2396 (0. D.); 29. MK Ankara IHK, 06 Hk
3576 (0. D.); 30. MK Ankara IHK, 06 Hk 3980 (0. D.); 31. MK Bolu IHK, 14 Hk 86 (0. D.);
32. MK Bolu IHK, 14 Hk 90 (0. D.); 33. MK Eskisehir IHK, 26 Hk 894 (0. D.); 34. MK
Nevsehir Ortahisar THK, 50 Or His 65 (0. D.); 35. MK A 1287 (0. D.); 36. MK B 194 (0. D.);
37. MK B 976 (0. D.); 38. SBBPK Ms. Or. Quart. 1374 (0. D.); 39. TSMK'Y 738 (0. D.).

46 SBBPK Ms. Or. Oct. 3710 (926 h.); MK B 969 (1062 h.).

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320 TOBIAS HEINZELMANN

Miniaturen schnell aufzufinden.*’ In Mupammediye-Handschriften erleichtern sie
in vielen Fillen in vergleichbarer Weise das Auffinden der Zeichnung mit dem
Prophetenbanner, welches oft Gegenstand von Verehrung war.8 Daneben sind im
untersuchten Handschriftenmaterial Faden-Lesezeichen aber auch an Textstellen
belegt, welche fiir eine Rezitation in einem zeremoniellen Kontext in Frage kom-
men, etwa die Abschnitte zur Geburt und dem Tod des Propheten oder zum Tod
der Prophetenenkel Hasan und Husayn. Solche Texte konnten sehr gut fiir eine
Rezitation zum jeweiligen Jahrestag verwendet werden. Zieht man also den Inhalt
der markierten Textstellen und das tiber lingere Zeit anhaltende Interesse der
Nutzer in Betracht, darf mit einiger Wahrscheinlichkeit angenommen werden,
dass eine Nutzung in einem zeremoniellen Kontext stattfand.

6.4 Nutzung in einem Kultkontext

Eine Nutzung in einem Kultkontext ist vor allem im Fall der Mubammediye nach-
weisbar, da das Mupammediye-Autograph als Heiligenreliquie angesehen und ver-
ehrt wurde. Eine Nutzung der Mubammediye in einem Kultkontext ldsst sich aber
auch anhand anderer Muhammediye-Handschriften belegen. Fiir Ahmed Bicans
Envar el-<Astkin gibt es hingegen nur sehr wenige vergleichbare Kultspuren. Im
Folgenden werden zunichst der Kultkontext des Muhammediye-Autographs in Ge-
libolu und anschlieffend die Kultspuren in anderen Handschriften der Mubam-
mediye und der Envar elAgikin besprochen.

Die Verehrung des Muhammediye-Autographs an Yazicioglis Grab in Gelibolu
stellt im Rahmen der von mir untersuchten populiren religiosen Literatur schon
deshalb einen Sonderfall dar, weil von anderen Werken kein Autograph bekannt
ist. In den sekundiren Quellentexten wird kein Autograph eines anderen Werkes
des Quellenkorpus erwihnt. Es spricht darum einiges dafiir, dass weitere Autogra-
phe iiber den gesamten von den sekundiren Quellentexten abgedeckten Zeitraum
(16. bis 20. Jahrhundert) nicht bekannt waren.

Auf der Suche nach einem weiteren Fall, welcher mit der Autographen-Vereh-
rung in Gelibolu vergleichbar sein konnte, ist die Handschrift des Velayetname von
Haci Bektas aus der Sammlung von Rudolf Tschudi (UB Basel Tschudi 1,
1175 h./1762) zu erwihnen.* In dieser Handschrift wird im Kolophon darauf hin-
gewiesen, dass es sich um eine Abschrift der am Grab des Haci1 Bektag aufbewahr-
ten Handschrift handle.’® Der Fall ist mit dem hier untersuchten aber nicht ver-
gleichbar, denn es handelt sich um eine biographische Schrift iber den Heiligen

47 Vgl. die Abbildung in Ulug 2006, 293 (Faden-Lesezeichen) und 236f. (Schnitt eines Buches
mit zahlreichen Faden-Lesezeichen).

48 Vgl. unten Abschnitt 6.4.2.

49 Zum Velayetname vgl. oben Abschnitt 2.3.3.1. Zur Handschrift UB Basel Tschudi 1 siche
Kaptein 2007, 28; Grof§ 1927, 4f.

50 UB Basel Tschudi 1, 283b.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 321

und nicht um ein vom Heiligen verfasstes Werk. Damit ist unwahrscheinlich, dass
die Handschrift, welche UB Basel Tschudi 1 zugrunde liegt, dhnlich wie das
Mubammediye-Autograph als Heiligenreliquie verehrt wurde.! Es gibt dafiir auch
in der biographischen Literatur zu Haci Bektas keine Belege. Es handelt sich bei
dieser Handschrift jedoch sehr wohl um einen weiteren Beleg fiir das Interesse von
Kopisten des 18. Jahrhunderts an authentischen Abschriften von Werken der po-
puléren religiosen Literatur.>?

Wie bereits in Kapitel 2 besprochen ist die Verehrung Yaziciogli Muhammeds an
seinem Grab ein wichtiges Thema der biographischen Literatur.’? In diesem Zu-
sammenhang berichten Autoren ab dem spiten 16. Jahrhundert auch vom
Mubammediye-Autograph. So weist Mustafa ‘Ali kurz vor 1600 in seinem Werk
Kiinh el-Abbar darauf hin, dass man beim Grab Yazicioglis dessen Mupammediye-
Autograph mit den Brandspuren als Zeichen des Heiligenwunders sehen konne
und er dieses auch selbst wihrend seines Aufenthalts in Gelibolu sah.5* Dieser —
nicht notwendigerweise nur visuelle - Kontakt mit dem Autograph ist kein Einzel-
fall und muss in einem grofleren Kontext der Heiligenverehrung gesehen werden.
Auch “Ali Efendi berichtet in seiner biographischen Sammlung Tubfet el-Miicahidin,
dass er 1067 h. (1656-57) wihrend seiner Durchreise in Gelibolu Yazicioglis Auto-
graph sah, und beschreibt es bei dieser Gelegenheit ausfithrlich.”> “Ali Efendi ver-
weist auch darauf, dass Mustafa ‘Ali in das Mupammediye-Autograph ein Lobge-
dicht auf Yaziciogli Muhammed eingetragen hatte.’® Wir erfahren also, dass der
Kontakt mit dem Autograph — zumindest fiir eine privilegierte Gruppe von Pilgern
- die Moglichkeit einschloss, eigene Verse einzutragen. Einen weiteren Aspekt der
Verehrungshandlungen erginzt der Bericht iber den Besuch an Yazicioglis Grab in
Evliya Celebis Reisebericht (Seyabatname), welcher ebenfalls in der zweiten Hilfte
des 17. Jahrhunderts entstand. Evliya Celebi erwihnt, dass er die angebrannte Seite
betrachtet und das Buch am Grab Yazicioglis ,viele Male® rezitiert habe.’”

Im Zusammenhang mit der Verehrung des Mubammediye-Autographs muss auch
auf dessen Rolle bei den Inthronisierungszeremonien der osmanischen Sultane im
19. Jahrhundert hingewiesen werden.’® Zumindest fiir die Inthronisierung der Sul-

51 Ein weiterer Unterschied zur Mubammediye ist, dass das Velayetname als offener Text iiber-

liefert wurde, vgl. etwa die beiden Ausgaben [Velayetname] 1995 (tiirkeitiirkische Uberset-
zung) und [Velayetname ] 2007 (Faksimile und Transkription der Handschrift Millet Ki-
tiiphanesi A. E. Ser‘iye 1076). Grof 1927, 5, weist darauf hin, dass das Werk ,,chronikartig
weitergefithrt” wurde.

52 Vgl. oben Abschnitt 5.5.1.1 und 5.5.4.

33 Siehe oben Abschnitt 2.5.

54 Kiink el-Apbar, 5, 236. Vgl. Oben 2.5.5.

35 Tupfet el-Miicabidin, Nuruosmaniye 2293, 497a. Zu Autor und Werk siehe oben Abschnitt
2.2.2.und 2.5.2.

56 Das Gedicht findet sich im Autograph VGM 431/A, [326].

57 |Seyabatname] 1999-2007, 5, 164-5. Vgl. oben Abschnitt 2.5.4.

58 Vgl. oben Abschnitt 2.5.6.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322 TOBIAS HEINZELMANN

tane Mustafa IV. (1222 h./1807) und © Abduil‘aziz (1277 h./1861) ist belegt, dass die
Handschrift nach Istanbul gebracht wurde. Es ist davon auszugehen, dass es bei
diesem Anlass analog zur Verehrung in Gelibolu zu einem visuellen beziehungs-
weise mit grofler Wahrscheinlichkeit physischen Kontakt der Handschrift mit dem
Sultan kam. Zur Zeremonie selbst liegen jedoch keine Quellen vor.

6.4.1 Kultspuren im Muhammediye-Autograph

Yazicioglis Mupammediye-Autograph befindet sich heute im Amt fur Religiose
Stiftungen (Vakiflar Genel Mudurliigi)) in Ankara. Dorthin wurde es 1942 ge-
bracht, als der Derwischkonvent beim Grab Yaziciogli Muhammeds in Gelibolu
abgerissen wurde.” Eine Autopsie der Handschrift zeigte, dass zwei verschiedene
Formen von Kultspuren Hinweise zu dessen Nutzung liefern - die stirkere Ab-
nutzung einzelner Seiten und Eintragungen in einem Appendix.

6.4.1.1 Abnutzungsspuren im Muhammediye-Autograph

Eine verstirkte Abnutzung und Verschmutzung ist im Mubammediye-Autograph
an drei Stellen zu erkennen. Deren Deutung als Kultspuren wird durch Randglos-
sen unterstiitzt, welche sich in Bursali Isma‘il Hakkis Abschrift vom Mubam-
mediye-Autograph (IK Genel 58) finden. Isma‘il Hakki ist der einzige Kopist, der
die Verehrung des Autographs erldutert, und es wird darum im Folgenden auf die
Randglossen in seiner Abschrift noch genauer einzugehen sein.

Eine starke Abnutzung und Verschmutzung ist im Mupammediye-Autograph an
der bereits erwihnten Textstelle zu erkennen, welche den als Spur eines Heiligen-
wunders interpretierten Brandschaden aufweist (Abbildung 6.3).99 Die beiden
Blitter wurden auflerdem durch jeweils auf der Riickseite aufgeklebte Papierstrei-
fen repariert; die tiberklebten Textstellen sind von anderer Hand nachgetragen.6!

Im Mubammediye-Autograph gibt es, da es sich nicht um eine Reinschrift, sondern um ein
Konzept handelt, auch Korrekturen von der Hand des Autors. Der Autor nutzte fir diese Kor-
rekturen sowohl Streichungen und Rasuren als auch Uberklebungen. Die Spuren der Uberar-
beitung durch den Autor sind jedoch von spiteren Abnutzungsspuren zu unterscheiden, da

der Text und die Korrekturen in diesem Fall von derselben Hand stammen (Abbildung 6.4).62

59 Celebioglu 1996, 1, 41.

60 VGM 431/A, [120].

61 VGM 431/A, [119], in der unteren Hilfte tiberklebt und von anderer Hand beschrieben;
dasselbe gilt fur obere Hilfte rechtes Viertel. Auf VGM 431/A, [121], sind lediglich vier
kleinere Flichen Giberklebt und von anderer Hand erginzt.

62 L::Jberklebungen kommen an einigen Stelle vor: VGM 431/A, [092]-[095], [167] (sowohl eine
Uberklebung als auch eine Rasur), [232]-[237], [244], [252], [261], [277], [307f], [314] und
[316]. Die Zuschreibung der Korrekturen auf VGM 431/A, [151] und [211], ist schwierig.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 323

Der Umstand, dass auf anderen Uberklebungen Textpassagen von anderer Hand erginzt wur-
den und dass diese Erginzungen ausschliefilich auf stark abgenutzten Blittern vorkommen,
spricht dafiir, dass es sich hierbei um spitere Reparaturen handelt (Abbildung 6.5).

In einer Randglosse seiner Muhammediye-Abschrift (IK Genel 58) schreibt Bursali
Isma‘il Hakki zum betreffenden Textabschnitt:
Ab-i atesbarla siazan olan maball bu kasidediir ki dizerine eser-i harik ve istilam-i ziivvar ile nev'a
barik mu‘ayene ve miisahede olinur.53
Die [Text]stelle, welche durch den ziindenden Seufzer Feuer fing, ist diese Kaside — an

dieser Stelle konnen die Brandspuren und ein durch die ehrfurchtsvollen Berithrungen
[bzw. Kiisse] der Pilger (istilam-i ziivvar) entstandener Glanz begutachtet werden.

Isma‘il Hakki erwihnt also nicht nur die Spuren des Heiligenwunders, sondern
auch die Spuren der Verehrung durch Pilger. Er ist hierbei in der Wortwahl expli-
zit — istilam bezeichnet urspringlich das ehrfiirchtige Berithren des schwarzen
Steins der Ka‘ba, im tibertragenen Sinn eines anderen heiligen Gegenstands.®*
Syntaktisch sind die Spuren des Heiligenwunders und der Berithrungen durch die
Pilger von Isma‘il Hakk: parallel nebeneinander gestellt. Es ist also anzunehmen,
dass die Formulierung mu‘ayene ve miisabede olinur (,kann mit eigenen Augen ge-
sehen werden“ oder ,kann begutachtet werden®) als ein neutral beobachtendes
oder bewunderndes und verehrendes Betrachten verstanden werden kann.®?

Isma‘il Hakki weist noch auf drei weitere Stellen hin, welche in Kontakt mit
Pilgern kamen. Laut Isma‘il Hakki wurden diese Textstellen im Mubammediye-
Autograph jeweils den Pilgern gezeigt. Er schreibt in diesen Fillen nichts von ei-
ner Berithrung oder einem Kuss. Im Autograph sind an den betreffenden Stellen
aber jeweils Abnutzungsspuren und Verschmutzungen zu erkennen. Es ist darum
davon auszugehen, dass auch diese Blitter von den Pilgern beriihrt oder gekiisst
wurden (Abbildungen 6.6 und 6.7).

Bei den drei Textstellen handelt es sich jeweils um getilgte Verse. In zwei Fillen
ist das Bemerkenswerte lediglich, dass die getilgten Verse als ,nicht entzifferbar®
berithmt wurden:

Gerii redd ila apiribi beyti dabt sol kim ila abiribi beytinden soyra yazilub cizilmis bu maballde bi-

aynibi yazilmg okunmamagla meghiir olub zitvvdra ir@et olinan beytdiir.56

Der Vers Gerii redd... wurde nach dem Vers Sol dab... geschrieben und wieder gestrichen.
Es ist der Vers, welcher an dieser Stelle noch einmal exakt gleich niedergeschrieben wur-
de, dann als ,nicht entzifferbar” berithmt wurde und [deshalb] den Pilgern gezeigt wird.

63 K Genel 58, 66a.

64 Lane 1872 [19562], 4, 1413; Meninski 1680 [20002], 1, 202; Kamiis-i Tirki 1317, 104.

65 Zu muayene siche etwa Meninski 1680, 3, 4753f.: videre coram ¢ ob oculos, facie ad faciem,
contemplari, intueri. In Kamis-i Tiirki 1317, 1368, nur noch im Sinn einer administrativen
oder wissenschaftlichen (speziell auch medizinischen) Untersuchung. Zu den verschiede-
nen Bedeutungen von miisihede etwa Ayverdi 20062, 2, 2246.

66 K Genel 58, 150a. Das entspricht VGM 431/A, [242].

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324 TOBIAS HEINZELMANN

Asilda bu beyt mistarda yazilmis bu maballi hakk olinub bakisi ¢izilmis okunmaz déyii sobret bu-
lub z&irine irdet olnur.5’

Im Autograph ist dieser Vers im Schriftspiegel (mustar) geschrieben, an der Stelle befindet
sich eine Rasur, was [daneben] noch iibrig ist, wurde gestrichen. Er ist als ,nicht entzif-
ferbar” bekannt und wird den Pilgern gezeigt.

In beiden Fillen gibt Isma‘il Hakk: seine Lesung der ,nicht entzifferbaren® Verse
in seinen Randglossen wieder. Das trifft auch auf die dritte Textstelle zu. Hier be-
schrinkt sich die Information, welche laut Isma‘il Hakki den Pilgern gegeben
wird, nicht auf den Umstand, dass eine getilgte Textstelle ,nicht entzifferbar® ist:

Bu beyt dabt asilda mistarda yazilmigs soyra bir ince hattla nazik disliab jizere Harem-i Medinede
¢izilmis olmagla sobretyab olan maballdiir ki za@’irlere ir@’et olinur. Fi Fvaki® okunmasmda su‘ibet
vardur. Bir bayli tavakkufdan soyra vukaf hasi old: ve Li-llabi I-hamd vel-minne.58

Dieser Vers ist im Autograph im Schriftspiegel geschrieben und es ist die Textstelle, wel-
che berithmt wurde, da es heifit, sie sei spiter im Harem in Medina mit feiner Feder und
auf feinfithlige Weise gestrichen worden. Sie wird darum den Pilgern gezeigt. Tatsichlich
bereitet es Schwierigkeit, sie zu entziffern. Nach einigen Versuchen ist es mir aber gelun-
gen — Gott sei Lob und Dank.

Auffillig ist in dieser Randglosse der Hinweis auf die Streichung des Verses im
heiligen Bezirk in Medina. Es ist zu vermuten, dass die Darstellung, welche den
Pilgern gegeben wurde, in Isma‘il Hakkis Randglosse sehr verkiirzt wiedergegeben
ist. Darum ist schwer zu deuten, was mit dem Hinweis auf den heiligen Bezirk in
Medina suggeriert werden sollte. Eine besondere Verehrungswiirdigkeit konnte
schon allein auf die Lokalisierung in Medina zuriickzufiihren sein. Yazicioglt
konnte das Manuskript beispielsweise auf der Pilgerfahrt nach Mekka mit sich ge-
fuhrt haben. Da Yaziciogl seine Mubammediye laut biographischen Texten in sei-
ner Klause in Gelibolu schrieb und kurz nach deren Vollendung starb, wire der
zeitliche Rahmen, der fur eine Pilgerfahrt in Frage kommt, allerdings sehr knapp.
Es ist darum auch nicht auszuschliefen, dass mit dem Hinweis auf die Streichung
des Verses in Medina ein weiteres Heiligenwunder — die Fihigkeit zum plotzlichen
Ortswechsel oder zur gleichzeitigen Anwesenheit an zwei Orten® — angedeutet
wird. Diesbeziiglich war die miindliche Uberlieferung moglicherweise konkreter.
Der Umstand, dass gerade diese Textstelle den Pilgern gezeigt wurde und - wie im
Folgenden gezeigt wird — von diesen beriihrt wurde, deutet jedenfalls darauf hin,
dass ihr eine besondere Segenskraft (bereker) zugeschrieben wurde.

Es fillt auf, dass Isma‘il Hakk: in seinen Randglossen zum Kontakt der Pilger
mit dem Muhammediye-Autograph lediglich dokumentiert und eine Interpretation
den Lesern tiberlisst. Die Randglossen konnen einerseits als gelehrte Beobachtun-

67 IK Genel 58, 224b. Das entspricht VGM 431/A, [323].

68 JK Genel 58, 224b. Der Hinweis auf die gestrichenen Verse findet sich auch in SK Laleli
1491, 278a. Der Kopist kommentiert hier nur den Text und weist nicht auf einen Kontakt
von Autograph und Pilgern hin.

69 Vegl. etwa Gramlich 1987, 207-212 und 280-286.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 325

gen zur Reliquienverehrung verstanden werden; andererseits konnen sie auch als
Anleitung gelesen werden, welche Gliubigen die Verehrung der betreffenden Text-
stellen auch fern von Yazicioglis Grab und dem Mubammediye-Autograph erleich-
tert.

Im Mubammediye-Autograph sind an allen drei von Isma‘il Hakki beschriebe-
nen Textstellen Kultspuren, d. h. eine stirkere Abnutzung und Verschmutzung als
auf anderen Seiten, zu erkennen.”’? Hinzu kommt eine weitere Stelle — die Skizze
des Prophetenbanners (Abbildung 3.18).7! Isma‘il Hakki kopiert in seiner Ab-
schrift zwar diese Skizze und stellt in einer Randglosse explizit fest, dass diese aus
dem Autograph tibernommen sei.”?> Er gibt jedoch keinen Hinweis darauf, dass
diese Seite mit den Pilgern in Kontakt kam. Es handelt sich bei der Zeichnung des
Prophetenbanners aber genau um die Stelle, welche auch in anderen Muham-
mediye-Handschriften Kultspuren aufweist.”> Moglicherweise sah Isma‘il Hakk,
gerade weil die Verehrung dieser Zeichnung so geldufig war, keinen Bedarf fiir eine
Erlduterung.

Die Frage, wie exklusiv der Zugang zum Mupammediye-Autograph war, ist schwer
zu beantworten. Der Kopist der Handschrift SK Laleli 1491 (1164-1165 h./1751-
1752) erwihnt im Kolophon den Kontakt der Pilger mit dem Mubammediye-
Autograph und stellt fest, dass dieses leicht zuganglich sei:7*

sy & ) ot LS Ll ) Bl gl pedl alS7 3 s Qo Ul g2 LU RIS 5T s
o s Lss Y & 50 ops pols sy 3286 o5 6 U 873 sl oy assend Oyzaly & 15K
Ollaral) CLSI 1a 5e1,5 by bfle o878 (5o S0z o o Tl oldl Ol il By & 33,
2 G il 15 Gaely 6 s ells sl gl sl (T ) Olsd) s e 8

¥ ol

Mit diesen Worten des Dichters — Gott moge an ihm Wohlgefallen finden - endet sein
Buch namens Risale-i Mubammediye, welches er in der Stadt Gelibolu gedichtet und mit
seiner eigenen edlen Hand geschrieben hat. Sein Manuskript ist berithmt unter den
Menschen aller Linder; und es befindet sich jetzt in der Obhut des Wirters seines leuch-
tenden Grabes, welcher es den Kopisten (za@sipin) und den Pilgern (zuwwar) nicht vor-
enthilt. Ich aber, der arme Ali b. Muhammad al-Giridi - Staub unter den Fiiflen der
Armen - war von Jugend an bis jetzt vertraut mit der Lektiire dieses bewundernswerten
Buches und ganz davon eingenommen. Gottes Ratschluss brachte mich in jene Stadt
und die Schreibfeder des Allmachtigen erlaubte mir die Abschrift.

70 Zwei der Tilgungen sind auf derselben Seite, VGM 431/A, [323]; sie befinden sich in ei-
nem groflen ,Fleck” - der ersten Kultspur. Die zweite Kultspur befindet sich auf der Dop-
pelseite mit den Brandspuren (VGM 431/A, [120]), die dritte auf der dritten von Isma‘il
Hakk: erwihnten Tilgung (VGM 431/A, [242]).

71 VGM 431/A, [221]. Zum Prophetenbanner siche oben Abschnitt 3.3.3.5.

72 Vgl. IK Genel 58, 133a, dort kein Kommentar zu Kultspuren. Das entspricht VGM 431/A,
[221].

73 Dazu unten Abschnitt 6.3.2.

74 SK Laleli 1491, 280b.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326 TOBIAS HEINZELMANN

Informationen dazu, wie diese Kontakte abliefen beziehungsweise wie das Auto-
graph von den Pilgern verehrt wurde, fehlen und auch die Aussage, dass der Warter
die Handschrift weder den Kopisten noch den Pilgern vorenthalte, ldsst einen wei-
ten Interpretationsspielraum. Daraus geht zwar eine generelle Zufriedenheit des
Kopisten mit der Situation am Heiligengrab hervor, denn er selbst durfte eine Ab-
schrift anfertigen. Der Schriftduktus und die Formulierung des Kolophons deuten
allerdings darauf hin, dass er eine gute Ausbildung hatte und zu den privilegierten
Besuchern des Grabes gehorte.”> Es muss offen bleiben, ob sich seine Aussage auf
seinesgleichen oder eine weit dariiber hinausgehende Gruppe von Pilgern bezieht.
Wie restriktiv der Zugang zu einem heiligen Ort sein konnte, zeigt Hathaway an-
hand des Prophetengrabs in Medina. Dort war etwa zeitgleich ein bedeutender
finanzieller Einsatz des Pilgers erforderlich, um Zutritt zu erhalten.”®

6.4.1.2 Eintragungen ins Muhammediye-Autograph

Neben den Abnutzungsspuren und Verschmutzungen belegen auch Eintragungen
auf den letzten vier Blittern der Handschrift (VGM 431/A, [325]-[329]) den Kult-
kontext des Mubammediye-Autographs; die ersten beiden dieser Blitter haben wie
der Rest der Handschrift kein Siebmuster, die folgenden beiden haben ein Sieb-
muster und sind offensichtlich im 18. Jahrhundert hinzugeftigt worden.”” Auf den
vier Blittern finden sich Eintragungen sehr unterschiedlicher Art — lingere Lob-
gedichte stehen neben kurzen Notizen mit Bittgebeten und Firbitte-Formeln.
Hinzu kommen Schriftziige, welche mit grofler Wahrscheinlichkeit als Schrift-
tibungen zu interpretieren sind. Die Seiten sind zum Teil stark abgegriffen; wenige
der Eintrige sind gar nicht mehr entzifferbar und zum Teil auch nicht einmal
mehr von einander abgrenzbar. 24 Eintrige sind soweit entzifferbar, dass sich die
Daten fiir meine Studie auswerten lassen.

Die umfangreichsten Eintrdge sind drei undatierte Lobgedichte, in welchen sich
die Verfasser jeweils mit ihrem mahlas (Nom de Plume) nennen — Sidki, ‘Ali und
Nevi.”8 Es gibt Hinweise darauf, dass die Gedichte von den Autoren selbst in das

7> Die Handschrift ist im sorgfiltigen #ashi eines geiibten Schreibers geschrieben und der Ko-

lophon in arabischer Reimprosa verfasst. Es ist nicht vollig auszuschliefen, dass der Kopist
die Handschrift fiir einen Auftraggeber anfertigte, aber selbst dann ist aufgrund eines Pa-
tronageverhiltnisses mit einem Auftraggeber von einer gewissen Privilegierung auszuge-
hen. Die verhiltnismifig personlichen Informationen im Kolophon sind aber doch ein
Indiz dafiir, dass der Kopist die Abschrift fiir sich selbst anfertigte.

76 Hathaway 2005, 52.

77" Terminus ante quem ist das Datum des frithesten Eintrags aus dem Jahr 1165 h. (1751) auf
dem ersten der erginzten Blitter.

78 VGM 431/A, [324, links], das Gedicht von Sidki umfasst eine Seite, ldsst aber einen brei-
ten Rand. VGM 431/A, [325, rechts], befindet sich das fast einseitige Gedicht von Ali.
VGM 431/A, [325, links-326, rechts], enthalten das Gedicht von Nev‘i. Den Eintrag von
Mustafa “Ali erwihnt bereits Celebioglu 1996, 1, 59.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 327

Muhammediye-Autograph eingetragen wurden; es ist aber eine graphische Standar-
disierung erkennbar:

In allen drei Fillen sind die Verse im nasta‘lik-Duktus geschrieben. Die Eintragungen sind aber
nicht von derselben Hand, es kann darum ausgeschlossen werden, dass bereits bekannte Lob-
gedichte auf Yaziciogli vom gleichen Kopisten im Mubammediye-Autograph niedergeschrieben
wurden. Die Eintrige weisen alle eine grofle Schreibroutine auf. Alle drei Gedichte sind zwei-
farbig geschrieben: In allen drei Fillen ist der mablas durch rote Schrift oder rote Uberstrei-
chung hervorgehoben. Bei ‘Alis und Nev‘is Gedicht gibt es jeweils zusitzlich eine Einleitungs-
passage in Prosa, welche mit roter Tusche im Duktus nashi geschrieben ist. Lediglich Nev‘is
Gedicht ist dariber hinaus durch finf rot geschriebene Verse in Strophen zu jeweils elf Versen
gegliedert.

Das Gedicht von °Ali ist in einem besonders eleganten, kalligraphischen nasta‘lik
geschrieben; die Unterschrift ,,der nichtswiirdige ‘Ali, Diener der Gemeinde, hat
es gedichtet und niedergeschrieben (nazamahu wa-katabahu Ihagir ‘Al hadim al-
ahali) weist darauf hin, dass der Text vom Verfasser selbst in Yazicioglis Autograph
eingetragen wurde (Abbildung 6.8).7° In ‘Ali Efendis Tubfet el-Miicahidin ve Bebcet
ez-Zakirin wird der Verfasser dieses Lobgedichts — wie in Abschnitt 2.5.2 festge-
stellt — mit dem Staatsmann und Historiographen Gelibolulu Mustafa ‘Ali identi-
fiziert.8 Diese Identifizierung ist durchaus nachvollziehbar: Mustafa ‘Ali themati-
sierte Yazicioglis Autograph in seinen Kiinh el-Abbar selbst. Dartiber hinaus hatte
er eine personliche Beziehung zu Gelibolu, da es sich um seine Geburtsstadt han-
delte. Eine spite Reise Mustafa ‘Alis in seine Geburtsstadt ist fiir das Jahr 1593 be-
legt — eine Gelegenheit, den FEintrag niederzuschreiben gab es also tatsichlich.

Zur Identitit der beiden anderen Autoren gibt es nur Indizien. Die Identifi-
zierbarkeit hingt von der Frage ab, wie privilegiert ein Dichter sein musste, damit
er die Erlaubnis erhielt, ein eigenes Gedicht ins Mupammediye-Autograph einzu-
tragen. Im gerade besprochenen Fall - Mustafa ‘Ali - handelt es sich um einen
Angehorigen der hochsten administrativen Elite im Osmanischen Reich. Ich gehe
darum bei den folgenden Uberlegungen davon aus, dass auch die beiden anderen
Lobgedichte von Autoren stammen, welche zumindest Eingang in die biographi-
schen Sammlungen der fabakar- und tezkire-Literatur gefunden haben.

Unter dem mablas Nevi schrieb der berihmte Gelehrte und Dichter Yahya b.
Pir ‘Ali b. Nasth (st. 1007 h./1599). Anhand seiner Biographie lisst sich belegen,
dass er als Autor durchaus in Frage kommt: Die biographische Literatur weist dar-
auf hin, dass er ein Nachkomme Yaziciogli Muhammeds war.8! Er lehrte von 973-

79 Vgl. dazu das Faksimile in Fleischer 1986, 1.

80 Tuhfet el-Miicahidin, Nuruosmaniye 2293, 497a.

81 Laut Nevizade ‘Ata’i lehrte Nevi vom Ramazan 973 bis Ramzan 979 (Mirz 1566 bis Ja-
nuar 1572) in Gelibolu an den Medresen von Balaban Pagsa und Mesih Pasa, siche Hada’ik
el-Haka@ik 1268 h., 419. Vgl. auch Nejat Sefercioglu, ,Nev’i,“ in: DIA, 33, 52-54; Kamiis al-
Alam 1306-1316/1889-1898, 6, 4621.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328 TOBIAS HEINZELMANN

979 h. (1566-1572) an zwei Medresen in Gelibolu (Balaban Medresesi und Mesih
Paga Medresesi). Es lsst sich also eine mehrere Jahre andauernde Anwesenheit in
Gelibolu belegen, womit er theoretisch die Gelegenheit hatte, den Eintrag im
Muhammediye-Autograph selbst niederzuschreiben.

Den maplas Sidki benutzte eine verhiltnismifig grofle Zahl von Dichtern.8? Ei-
ne Zuschreibung des Gedichts im Appendix des Mubammediye-Autographs ist je-
doch aufgrund einer Signatur in arabischer Sprache moglich, welche unter den
beiden letzten, um 90° gedrehten Versen Sidkis steht (Abbildung 6.9). In dieser
wird der Eintrag ins Jahr 1092 h. (1681) datiert, auflerdem ist der Name Sidki
durch grammatikalisch feminine Attribute erginzt: (,Das hat die arme Sidki ge-
schrieben, das Wohlgefallen Gottes begehrend, am 17. Cemazi II 1092 [...]“
(L] Ay ey 8 s | 5W1 3l o 2 sl o) 3 ol Ul 5301 s [0 ))-). 3
Es fillt jedoch auf, dass auch iiber dem Gedicht der Name Sidki steht, welcher dort
in der Fiirbitteformel ,,Sidki — Gott errette ihn® (& 4l 3.0) als minnlicher Name
behandelt wird.

Im Jahr 1681 kommt als Verfasserin der Signatur nur Sidki Emetullah Hatun (st.
1111 h./1699-1700) in Frage.3* Es handelt sich um die Tochter des Gelehrten Ka-
metizade Muhammed, welcher als Dozent (miiderris) an verschiedenen Medresen
in Istanbul und spiter als Richter (kadi) von Istanbul gewirkt hatte, kurz zuvor,
nimlich im Jahr 1089 h. (1678), gestorben war und ebenfalls unter dem mablas
Sidki gedichtet hatte.3> Auf ihn konnte sich somit auch die Furbitteformel bezie-
hen. Sidki Emetullah Hatun wird von Seyhi Muhammed Efendi in seinem Sup-
plement zu den Sag@’iq an-Nu‘maniya als Dichterin sehr gelobt.$ Sie hatte sich also
einigen Ruhm erworben und war damit moglicherweise privilegiert genug, um ein
Gedicht in das Mubammediye-Autograph eintragen zu diirfen. Auflerdem war sie
Adeptin des Bayramiye-Scheichs Himmet Efendi und hatte damit auch iber ihre
Ordenszugehorigkeit eine Verbindung zum Bayramiye-Konvent in Gelibolu.%” Es
muss allerdings offen bleiben, ob das Gedicht selbst von Sidki Emetullah oder ih-
rem Vater verfasst wurde, da das Turkische im Gegensatz zum Arabischen kein
grammatisches Geschlecht kennt. Der Kopist der Handschrift SK Laleli 1491, der
als einziger das Mubammediye-Autograph einschlieflich der drei Gedichte von °Al,
Nevi und Sidki kopierte, geht davon aus, dass es sich um einen Dichter minnli-

82 In den Indices der [Vekayi© el-Fudald] sind sieben Personen mit dem Namen Sidki aufge-

fithrt, [Vekayi® el-Fudala) 1, 90 und 2, 112. Vgl. auch TDEA, 8, 1-2, dort ist der Name Sidki
zwanzig Mal belegt.

83 VGM 431/A, [325]. Die Lesung des ersten Wortes ist unsicher, vgl. Abbildung 5.13.

84 [Vekayic el-Fudald], 2, 467f. Aynur 2006, 515. Laut SOZ, 5, 1505, und TDEA, 3, 30, starb
Sidki Emetullah Hatun im Jahr 1115 h./1703-1704.

85 Zu Kametizade siche [Vekayi€ el-Fudald), 1, 445-447; SO2, 3, 1005. In den Indices sind sie-
ben Personen mit dem Namen Sidki aufgefithrt, [ Vekayi® el-Fudalal, 1, 90, und 2, 112. Vgl.
TDEA, 8, 1-2, dort ist der Name Sidki 20 Mal belegt.

86 [ Vekayic el-Fudald), 2, 467f.

87 Zu Himmet Efendi siche SOZ, 2, 674f.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 329

chen Geschlechts handelt.88 Auch hier muss aber offen bleiben, ob er sich dabei
auf eine miindliche Uberlieferung zur Identitit des Dichters stiitzen konnte oder
einfach aufgrund des minnlichen mablas auf das Naheliegende schloss.

Neben den drei besprochenen Eintragungen befinden sich im Appendix des
Muhammediye-Autographs noch 21 weitere Eintrige. Auf den ersten beiden Blit-
tern ohne Siebmuster sind sechs der Eintrige datiert — sie stammen aus der Zeit
zwischen 1012 h. (1603-1604) und dem ersten Viertel des 18. Jahrhunderts;3? die
drei Datierungen auf den beiden folgenden Blittern mit Siebmuster stammen aus
den Jahren 1165 h. (1751), 1192 h. (1778) und 1229 h. (1814). Die datierten Ein-
tragungen stammen also mit einer Ausnahme aus dem 17. und 18. Jahrhundert.
Werden allerdings die bereits besprochenen Gedichte von Nev<, ‘Ali und Sidki
einbezogen, lisst sich feststellen, dass Lobgedichte auf den Autor Yaziciogl, Bitt-
gebete und Firbitten von der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts bis ins erste
Viertel des 19. Jahrhunderts in das Mubammediye-Autograph eingetragen wurden.
Es lisst sich also eine Kontinuitit tiber einen groflen Teil des Untersuchungszeit-
raums nachweisen.

Im Folgenden gebe ich eine Ubersicht iiber die Eintragungen in Yazicioglis Au-
tograph:

[325, links 1] Lobgedicht (Tirkisch), Sidki, undatiert, nastalik mit Schreibroutine. Incipit:
Yazicizade Efendi mazhar-i niir-1 hiida / Varis-i mabbiib-1 mevla padisah-1 evliya. (,Yazicizade Efendi
ist Quelle gottlichen Lichts. / Er ist Erbe von Gottes Geliebtem [d. h. Muhammad] und Herr-
scher der Heiligen.“) Explicit: Sidki-i dilpasteye eyle ‘indyetle nazar / “Asikuydur canile ét derdine anuy
deva. (,Blicke mit Gnade auf die liebeskranke Sidki [den liebeskranken Sidki]. / Sie [Er] ist von
Herzen in dich verliebt, heile ihren Schmerz.“) Mit grofer Wahrscheinlichkeit handelt es sich
bei [325, links 4] um Sidkis Signatur, 17. Cemazi IT 1092 h.

[325, links 2] Bittgebet (Tiirkisch), unbekannte Person namens “Ali, Gurre Receb 1080 h. (25.
November 1669), nashi mit Schreibroutine, leichte Tendenz zur Kanzleischrift divani: Nir
iman ile kalbumi piir safa kil | “Abduy “Ali’ye sefi* habibuy Mubpammed Mustafa kil. / Amin ya rabbii
Falemin. (,Fille mein Herz mit Freude und dem Licht des Glaubens. / Mache Muhammed
Mustafa zum Firsprecher fiir dein Knecht ‘Ali. / Amen, o Herr der Welten.®)

[325, links 3] Bittgebet (Tiirkisch), Mustafa, stellvertretender Richter (za’b) von Gelibolu, 1029
h. oder 1129 h. (1619-1620 oder 1716-1717), nashi mit Schreibroutine. Incipit im Falz und unle-
serlich. Explicit: Can-ii dil ile olsun rith-1 pakuya hezarane rabmet-ii tabiye / Bu kitabuy cihana [zwei
Worte] étdiiy ét rahmet rabman (,Deiner reinen Seele — sowie dem Herzen - sei tausendfach
Erbarmen und Segen. / Dieses dein Buch hast du der Welt [...]; erbarme dich Erbarmer!®).

88 SK Laleli 1491, 281a. Der Kopist verwendet in der Uberschrift bei der Fiirbitteformel rapi-
mabu “llah das minnliche Pronomen.

89 Da bei zwei Datierungen jeweils eine Ziffer nicht eindeutig lesbar ist, ergibt sich ein Zeit-
fenster von 1705 und 1717; vgl. die folgende Ubersicht [325, links 5] (1110 h. oder 1117
h., d. h. 1688-1689 oder 1705-1706) und [325, links 3] (1029 h. oder 1129 h., d. h. 1619-
1620 oder 1716-1717).

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330 TOBIAS HEINZELMANN

[325, links 4] Sidkis Signatur (Arabisch), Details siche oben. Duktus unterscheidet sich deut-
lich von [325, links 1]; nastalik mit Tendenz zum fevki® von einer routinierten Schreibe-
rin/einem routinierten Schreiber.

[325, links 5] Kopie bzw. Nachahmung von [325, links 2] mit Varianten in der Wortstellung.
Bittgebet (Tiirkisch), getilgt oder abgegriffen, Datierung 1110 h. oder 1117 h. [?] (1688-1689
oder 1705-1706).

[325, links 6] Spuren einer Eintragung, stark abgegriffen und nicht entzifferbar.

[326, rechts 1] Lobgedicht (Tiirkisch), [Mustafa] ‘Ali, undatiert, kalligraphisches nasta‘lik. Inci-
pit des Lobgedichts: Ey arif-i tarikat-1 asar-1 Abhmedi / Vey vakif-1 bakikat-1 nir-1 Mupammedi. (,O
Kenner des Weges auf den Spuren des Ahmed [d. h. des Propheten Muhammad]. / Zeuge der
Wahrheit des mohammedanischen Lichts.“) Explicit: Hemgebri gayretin koma elden meded meded /
ol ben fiitadeniiy iki ‘Glemde mesnedi. (Vergiss als Landsmann nicht zu helfen, hilf, hilf! / Sei mir
Gefallenem in beiden Welten Stiitze.“)

[326, rechts 2] Bittgebet in zwei Versen (Tiirkisch), im Text der maplas Litfi, undatiert, nasta‘lik
mit Schreibroutine. Anrufung Gottes zu Beginn und Punkte zur Trennung der musra  in roter
Tinte. Eintrag setzt sich tiber einem am unteren Seitenrand zur Seitenreparatur aufgeklebten
Papierstreifen fort. Dieselben Verse befinden sich in der frithesten Abschrift vom Autograph,
TDESK 4012, deren Datierung (1011 h. / 1603) ein Terminus ante quem fiir den Eintrag ins
Autograph ist. Zum Zusammenhang zwischen dem Dichter des Bittgebets, Liitfi, und dem
Kopisten der Handschrift TDESK 4012, Lutfullah b. Mustafa b. Hizr, siehe oben. Bi-hakkin in
kitab-1 gevher-kan / eyle ibsan bu bendeye her an | Yaziciogl sen kerem kan: / Liitfiye liitf édiib ét thsan
(,Wahrlich schenke dieses Buch, diese Diamantmine, dem Knecht in jedem Augenblick. /
Yaziciogli, du Gnadenbergwerk beschenke Liitfi mit Giite (Zigf).”)

[326, rechts 3] Schreibiibungen, welche Worte aus Liitfis Gedicht wiederholen bzw. ,nach-
zeichnen®. Keine Schreibroutine (Kinderschrift?).

[326, rechts 4] Zwei oder drei stark abgegriffene und nicht entzifferbare Eintrige. Keine ver-

wertbaren Informationen.

[326, links 1] Lobgedicht (Ttrkisch) auf Yaziciogli von Nev€, undatiert. Dariiber und links be-
findet sich eine Einleitungspassage mit roter Tusche geschrieben; moglicherweise spiter hinzu-
gefigt. Gliederung durch rot geschriebene Verse. In Rot auch der maplas Nev'i. Incipit: Ey ka-
pust melaz-i mehciran /| la-mekan ebline esigi mekan. (,O du, dessen Pforte Asyl der Fernen ist, /
dessen Schwelle ein Ort fur die Angehorigen des Ortlosen [d. h. Gottes] ist.“) Explicit: Ey
medar-1 mekarim-ii ‘irfan /| ‘umde-i halk-u ziibde-i a%an (,O Pol der Gite und des Wissens, / Zu-
fluchtsort der [einfachen] Leute und erlesenster der Edlen.“). Fortsetzung des Gedichtes auf
327, rechts 1.

[326, links 2] Bittgebet (Arabisch) von ‘Abdiilbaki, Richter in Tripolis/Afrika (el-kadi fi Trablus-1
Garb), Cemazi I 1037 h. (Januar-Februar 1628).

[326, links 3] Schreibiibung ohne Schreibroutine.

[326, links 4] Zwei bis drei stark abgegriffene und nur teilweise entzifferbare Eintragungen
ohne verwertbare Daten.

22012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 331

[327, rechts 1] Furbitte (Turkisch) fiir den verstorbenen Zulfikar b. Muhammed Murad, o. D.
(oben rechts und Mitte).

[327, rechts 2] Glaubensbekenntnis und Firbitte fiir Muhammed Mustafa, o. D., mit Schreib-
routine (obere rechte Ecke der Seite).

[327, rechts 3] Fortsetzung von Nev‘is Gedicht [326, links 1] (iiber die ganze Seitenbreite in
zwel Spalten).

[327, rechts 4] Bitte um Firbitte (Ttirkisch) fir ‘Osman b. Stileyman, o. D., wenig Schreibrou-
tine (zwischen den Spalten von Nev‘is Gedicht).

[327, rechts 5] Bitte um Bittgebet (Tiirkisch) von Ibrahim, o. D., mit Schreibroutine (unter
Nev‘is Gedicht iiber die ganze Seitenbreite).

[327, rechts 6] Bitte um Fiirbitte (Tiirkisch) fiir den Sohn Mustafa (oglum Mustafa) von einem
unbekannten Schreiber, 0. D., #ashi mit Schreibroutine.

[327, rechts 7] Fiirbitte (Arabisch) [Sevval?] 1012 h. (links unter Nev©is Gedicht): ,,[Gott] moge
ithn im Paradies wohnen lassen® (askanabu fi I-$anna). Die Furbitte bezieht sich moglicherweise
auf den kurz zuvor, 1007 h. verstorbenen Nevi. Mit Schreibroutine aber nicht so fliissig wie
Nev‘is Gedicht selbst. Es muss sich also bei Nev‘is Gedicht nicht insgesamt um einen posthu-
men Eintrag halten.

[327, rechts 8] Stark abgegriffener Eintrag ohne verwertbare Informationen.

[327, rechts 9] Bitte um Vergebung (Tirkisch) fiir Masa b. “Alis, o. D. (rechter Seitenrand), mit
Schreibroutine; dahinter als zweiter Name Muhammed b. ‘Abdullah (von derselben Hand?).

Ab [327, links] Papier mit Siebmuster:

[327, links 1] Furbitte (Ttrkisch), Mevla [Molla] Muhammed, 25. Sevval 1192 h. (16. Novem-
ber 1778), nashi mit Schreibroutine.

[327, links 2] Lobgedicht auf Yaziciogli Muhammed (Tirkisch) des stellvertretenden Richters
(n@’ib) in Gelibolu, Sefik, 1. Safar 1229 h. (23. Januar 1814), nastalik mit Schreibroutine.

[328, rechts 1] Lobgedicht auf Yaziciogli Muhammed (Arabisch), Muhammed Es‘ad, ohne
Datum, nastalik mit Schreibroutine.

[328, rechts 2] Lobgedicht auf Yaziciogli Muhammed (Arabisch), Stellvertretender miifti (emin
el-miifti) Muhammed Muhyiddin, ohne Datum, nastaik mit Schreibroutine.

[328, links 1] Lobgedicht auf Yaziciogli Muhammed (Arabisch), miifii von Gelibolu, ohne
Name, 1. Safer 1165 h. (20. Dezember 1751), nashi mit Schreibroutine.

[328, links 2] Lobgedicht auf Yazicioghh Muhammed (Arabisch), ‘Omer Nareddin Dagistani-
zade, ohne Datum, 7ashi mit Schreibroutine.

[329, rechts 1] Notiz zur Anzahl der Blitter, undatiert, 4% mit Schreibroutine: 228 yaprakdan
“haretdir (,228 Folio®). Darunter die Korrektur ,,330.

[329, rechts 2] Bitte um Fiirbitte (in fehlerhaftem Arabisch), Mustafa Sabri b. Ahmed Es‘ad el-
Harbuti, undatiert, aufgrund des verwendeten Stiftes ins spite 19. oder frithe 20. Jahrhundert
datierbar, nashi mit Schreibroutine.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332 TOBIAS HEINZELMANN

Sechs der Eintragungen enthalten Informationen zur gesellschaftlichen Stellung
der Schreiber. Es handelt sich dabei ausschliellich um “#lema, welche mit einer
Ausnahme eine - zumindest temporire — Bindung an die Stadt Gelibolu hatten:
1. der stellvertretende Richter (za’%b) von Gelibolu Mustafa (1029 h./1619-1620
oder 1129 h./1716-1717); 2. ein Molla Muhammed ohne genauere Informationen
zur Stellung (1192 h./1778); 3. der stellvertretende mzifii (emin-i miifii) Muhammed
Muhyiddin (0. D.); 4. der stellvertretende Richter in Gelibolu namens Mustafa
(0. D.) und 5. der stellvertretende Richter in Gelibolu Sefik (0. D.). Es handelt sich
dabei um die Stellvertreter, da die Amter selbst im 17. und 18. Jahrhundert stets
Angehorige der groflen “wulema-Familien erhielten, welche diese nicht selbst ausiib-
ten und nicht vor Ort anwesend waren.”® Keine offensichtliche Verbindung zu Ge-
libolu hat der Richter von Tripolis/Afrika (e/kadi fi Trablus-1 Garb) “Abdiilbaki
(1037 h./1628).

Die tibrigen Eintragungen lassen wie die der ‘ulema alle die grofe Schreibrouti-
ne ihrer Schreiber erkennen; Informationen zum gesellschaftlichen Kontext fin-
den sich aber nicht. Den Eintragungen mit Schreibroutine stehen Schriftziige ge-
geniiber, bei denen es sich ganz offensichtlich um Schreibiibungen von einer oder
mehreren Personen ohne Schreibkompetenz handelt. Dies lisst sich gut an einem
Bittgebet eines gewissen Liitfi in zwei Versen zeigen, welches sich unter Mustafa
‘Alis Gedicht findet und in dem Duktus nastalik von einem sehr geiibten Schrei-
ber geschrieben ist:

Bi-hakkin in kitab-i gevher-kan / eyle ihsan bu bendeye her an / Yaziciogh sen kerem kani /
Liitfiye liitf édiib ét ipsan®!

Wabhrlich, schenke dieses Buch, diese Diamantmine, dem Knecht in jedem Augenblick. /
Yaziciogli, du Gnadenbergwerk beschenke Liitfi mit Giite (Ziff).

Rechts unterhalb des Gedichtes werden Worte der letzten beiden Halbverse -
Yaziciogl sen sowie Liitfi und édiib ét ibsan — als Schreibiibungen nachgeahmt. Die
Handschrift war also zeitweise auch Personen mit sehr geringer Schreibkompetenz
zuginglich - moglicherweise in einem Familienkontext. In Frage kime die Familie
eines der Ordens-Scheichs in Gelibolu oder des osmanischen Sultans.

Lutfis Gedicht ist noch unter einem anderen Aspekt interessant; es findet sich
in der frihesten Abschrift vom Autograph (TDESK 4012) unter dem Kolophon.
Die Datierung der Handschrift (1011 h./1603) ist damit ein Terminus ante quem
fur den Eintrag ins Autograph. Da der Kopist der Handschrift TDESK 4012 selbst
Luatfullah - kurz Litfi - heifdt, ist davon auszugehen, dass er das Bittgedicht auf
sich selbst bezog und aus dem Autograph abschrieb. Dass das Gedicht von Liit-
fullah, dem Kopisten der Handschrift TDESK 4012, verfasst und ins Autograph

90 7Zilfi 2006.
91 VGM 431/A, [326, rechts 2]. Variante in TDESK 4012: Liitfiye Litf édiib kil ibsan.

22.01.2026, 04:14:08. = (e E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 333

eingetragen wurde, ldsst sich aufgrund der sehr unterschiedlichen Handschrift
weitgehend ausschliefen. Die tibrigen Gedichte des Anhangs — also auch die drei
Gedichte Nev‘is, ‘Alis und Sidkis — kopierte er im Gegensatz zum Kopisten der
Handschrift SK Laleli 1491 nicht.

6.4.2 Kultspuren in Abschrifien

Kultspuren, die mit denen im Mubammediye-Autograph vergleichbar sind, finden
sich in 25 von 323 Muhammediye-Handschriften.? In Envar el-Agsikin-Handschrif-
ten liefen sich hingegen nur dreimal Kultspuren belegen.?3 Aufgrund der geringen
Gesamtzahlen lisst sich nicht herleiten, dass bei den Envar el-Agsikin-Handschriften
die Nutzung in einem Kultkontext grundsitzlich seltener vorkam.

In den Mubammediye-Handschriften befinden sich die Kultspuren in keinem
Fall an den von Bursali Isma‘il Hakki im Zusammenhang mit der Verehrung des
Mubammediye-Autographs erwihnten Textstellen.”* Eine stirkere Abnutzung und
Verschmutzung durch Beriihrungen und Kiisse sind in den spateren Mubammediye-
Handschriften fast ausschliefllich auf der Zeichnung des Prophetenbanners zu er-
kennen (Abbildung 6.10). Es wurde bereits festgestellt, dass die von Isma‘il Hakk:
in den Randglossen seiner Mupammediye-Abschrift notierten Informationen tber
die getilgten und spiter ,berihmt gewordenen® Versen sich sonst nirgendwo
nachweisen lassen. Die Kenntnis dieser offenbar miindlich am Heiligengrab Yazici-
oglis tibermittelten Informationen darf also bei den Nutzern anderer Mupam-
mediye-Handschriften nicht vorausgesetzt werden. Informationen tiber Yazicioglis
Heiligenwunder und die zugehorige Textstelle waren moglicherweise etwas weiter
verbreitet — sie finden sich beispielsweise in den menakib der Istanbuler Mubam-
mediye-Drucke ab 1262 h. (1846).%> Das ist aber ein vergleichsweise spiter Text, der
als Beleg fuir eine weitere Verbreitung dieser Information zu werten ist.

Die kultische Nutzung der Abschriften fokussierte auf das Prophetenbanner
und damit eine Visualisierung eschatologischen Wissens. Die Bertihrung kann da-
bei sowohl als Ausdruck der Verehrung von Yazicioglis Buch, von Yaziciogli selbst

92 1. TDK Yz. B 44 (937 h.); 2. MK B 595 (938 h.); 3. MK Eskisehir [HK, 26 Hk 319 (949 h.);
4. MK Eskisehir IHK, 26 Hk 888 (962 h.); 5. MK B 1041 (970 h.); 6. MK Ankara IHK, 06
Hk 3419 [filschlich 3414] (977 h.); 7. DKM Ma‘arif ‘Amma Turki Talat 3 (988 h.); 8. MK
Afyon THK, 03 Gedik 1767 (1017 h.); 9. SK Yaz. Bag. 3826 (1029 h.); 10. Istanbul Miiftii-
ligii 376 (1043 h.); 11. MK B 960 (1057 h.); 12. MK B 1074 (1063 h.); 13. DKM Tasavvuf
Turki 38 (1090 h.); 14. DKM Tasavvuf ve Ahlaq Diniya Turki 174 (1092 h.); 15. MK B 946
(1096 h.); 16. MK Afyon Gedik Ali Pasa Kiitiiphanesi, 03 Gedik 18441 (1185 h.); 17. DKM
Ma‘arif ‘Amma Turki Talat 22 (1237 h.); 18. SK Serez 1539 (vor 1144 h.); 19. MK B 259
(vor 1190 h.); 20. MK A 9034 (vor 1255 h.); Ohne Datum: 21. DKM Tarih Turki 560;
22. DKM Tasavvuf Turki 72; 23. MK Afyon IHK, 03 Gedik 17680; 24. MK Eskisehir IHK,
26 Hk 892; 25. MK A 1863.

93 1. TDK Yz. A 352-a (985 h.); 2. MK B 1095 (1017 h.); 3. MK A 8339 (1257 h.).

94 Siche oben Abschnitt 6.4.1.2.

9 Vgl. oben Abschnitt 2.5.7.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334 TOBIAS HEINZELMANN

oder auch des Propheten gedeutet werden. Schriftliche Quellen gibt es hierzu
nicht. Die Zeichnung des Prophetenbanners, welches der Prophet am Jiingsten
Tag beim Einzug ins Paradies den Gldubigen voran trigt, ist auch als Visualisie-
rung der Heilserwartung zu verstehen. Wer die Zeichnung beriihrte, durfte sich
auch Segenswirkung (ereket) erhofft haben und Anteil an der Heilserwartung ge-
nommen haben.

Die Verehrung des Prophetenbanners in Mupammediye-Handschriften belegt ein
Bediirfnis der Nutzer nach einer graphischen Darstellung religioser Inhalte. Es fragt
sich darum, ob diese mit der von Gruber festgestellten zunehmenden Verbreitung
graphischer Darstellungen in populiren religidsen Texten wihrend des 18. und 19.
Jahrhunderts zusammenhingt.?® Die Kultspuren in den Muhammediye-Handschrif-
ten geben hierzu nur wenig Aufschluss. Die Darstellung des Prophetenbanners
selbst ist Teil einer sehr stabilen Textiiberlieferung und im grofiten Teil der Hand-
schriften vom 15. bis zum 19. Jahrhundert vorhanden. Auch Kultspuren finden
sich sowohl in alten Handschriften des 16. Jahrhunderts als auch in neuen des 19.
Jahrhunderts, doch die Kultspuren selbst lassen sich nicht datieren; die Datierung
der Handschriften stellt lediglich einen Terminus post quem dar.” Diese erlauben
keine Aussagen zur Kontinuitit dieser kultischen Nutzung,.

Die reich illustrierte Mubammediye-Handschrift DKM Ma‘arif ‘Amma Turki
Talat 22 (1237 h./ 1822) belegt einen starken Einfluss von Illustrationen aus an-
deren religioser Handschriften und auch von Darstellungen auf Tafeln (etwa hilye-
Darstellungen).”® Diese neuen Illustrationen sind im Kontext der von Gruber be-
schriebenen Entwicklung zu sehen. Es fillt auf, dass in der Handschrift DKM
Ma‘arif ‘Amma Turki Tal‘at 22 auch der Gegenstand der Verehrung wechselt — die
Kultspuren sind nun nicht mehr auf dem Prophetenbanner, sondern auf der jilye
des Propheten zu finden (Abbildung 6.11).%° Damit ist die Verehrung klarer als im
Fall des Prophetenbanners auf den Propheten selbst fokussiert.

Aussagen zum gesellschaftlichen Kontext der Mupammediye-Verehrung sind an-
hand des untersuchten Materials nur bedingt moglich. Selbst wenn in einer
Handschrift sowohl Kultspuren als auch Besitzvermerke oder Stiftungsvermerke
vorhanden sind, darf nicht geschlossen werden, dass gerade diejenigen Nutzer,
welche schriftliche Eintrige hinterlassen haben, auch fur die Kultspuren verant-
wortlich waren. Gemeinsam ist den Handschriften, dass sie bis mindestens in die

96 Vgl. oben Abschnitt 3.3.3.5.

97 1. MK B 595 (938 h.); 2. MK Eskisehir IHK, 26 Hk 888 (962 h.); 3. MK B 1041 (970 h.);
4. MK Ankara IHK, 06 Hk 3419 [filschlich 3414] (977 h.); 5. MK Afyon IHK, 03 Gedik
1767 (1017 h.); 6. SK Yaz. Bag. 3826 (1029 h.); 7. ZB Zirich Or. 111 (1036 h.); 8. DKM
Tasavvuf ve Ahlaq Diniya Turki 174 (1092 h.); 9. MK Afyon Gedik Ali Pasa Kitiiphanesi,
03 Gedik 18441 (1185 h.); 10. MK Afyon IHK, 03 Gedik 17680 (0. D.); 11. MK Eskisehir
[HK, 26 Hk 892 (0. D.); 12. MK A 1863 (0. D.).

98 Zur kalligraphischen Form der hilye siche oben Abschnitt 3.1.5 und 3.3.3.5.

99 DKM Ma‘arif ‘Amma Turki Tal‘at 22, 128b.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 335

zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts in Privatbesitz waren.1% In den Bestinden der
Stiftungsbibliotheken in Istanbul lassen sie sich nicht nachweisen. Kultspuren
sind auch sowohl in Luxushandschriften!! als auch in Handschriften mit sehr
sparsamer Ausstattung zu finden; die Verehrung ist somit mit grofler Wahrschein-
lichkeit nicht auf einige wenige gesellschaftliche Gruppen beschrinkt.

Kultspuren gibt es nicht nur in Muhpammediye-Handschriften; sie lassen sich auch
in drei Envar el-“Agikin-Handschriften jeweils auf der Zeichnung des Propheten-
banners belegen.1%? Das zeigt, dass die Verehrung des Prophetenbanners nicht auf
Muhammediye-Handschriften beschrinkt war.19 Die Verehrung des Mubammediye-
Autographs in Gelibolu war jedoch ein singulires Phanomen, fiir das bislang kei-
ne Parallelen in der populiren religidsen Literatur in tiirkischer Sprache bekannt
sind. Es spricht einiges dafir, dass unter dieser Voraussetzung auch die Verehrung
anderer Muhammediye-Handschriften grofle Verbreitung fand. Der Kultkontext
spielt bei deren Nutzung jedenfalls eine auffallend grofe Rolle.

6.5 Biicher als transzendentes Kapital

Mustafa “Ali schildert in seiner Kurzbiographie Ahmed Bicans dessen Umkehr
nach einem ausschweifenden Leben, erwihnt dabei dessen Bitte um die Unter-
stitzung des Bruders und bringt damit die Rede auf Biicher als Kapital (sermaye)
in einer transzendenten Transaktion.!® In Mustafa ‘Alis Erzihlung stellt Ahmed
Bican fest, dass der dltere Bruder bereits ein beachtliches Kapital an eigenen Wer-
ken hat, welche ihm in Zukunft die Fiirbitte von Nutzern sichern. Ahmed bedau-
ert, dass er selbst ein solches Kapital nicht hat. Yaziciogli Muhammed schrieb laut
Mustafa ‘Ali darauthin im Namen seines jiingeren Bruders die Envar el-<Asikin
und schenkt ihm damit Furbittekapital.

100 Dies trifft gerade auf die Bestinde der Milli Kiitiiphane zu. Die drei Kairiner Handschrif-
ten sind bereits Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts in die Nationalbibliothek
gelangt — zwei aus Privatbesitz (DKM Tasavvuf Turki 72 und DKM Tarih Turki 560) und
eine aus der Stiftung der Sayyidna Husayn-Moschee (DKM Tasavvuf Turki 38). Letztere
war der Moschee aber auch erst 1246 h. (1831) aus Privatbesitz gestiftet worden.

101 T yxushandschriften: 1. MK Eskisehir THK, 26 Hk 319 (949 h.); 2. DKM Ma‘arif ‘“Amma
Turki Talat 3 (988 h.). Sorgfiltige, aber nicht luxuridse Ausstattung in der Handschrift MK
B 946.

102 1, TDK Yz. A 352-a (985 h.); 2. MK B 1095 (1017 h.); 3. MK A 8339 (1257 h.).

103 Auch wenn die Envar el-<Agikin insgesamt vier graphische Darstellungen enthalten, ist nicht
Uiberraschend, dass fiir die Verehrung wiederum das Prophetenbanner — die Visualisierung
der Heilserwartung — gewihlt wurde. Die Darstellung der Tore, welche dem Satan erlauben,
ins Herz einzudringen, und die Darstellung der diesseitigen Welt waren negativ konnotiert.
Die auf eine Tabelle reduzierten Manazil as-Sa’irin waren als Graphik zu wenig eingingig.
Zu den Graphiken siehe oben Abschnitt 3.3.2.5.

104 gl. oben Abschnitt 2.4.5. Kiink el-Abbar 12771285, 5, 237.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336 TOBIAS HEINZELMANN

Die geschilderte Transaktion klingt kaufmannisch und berechnend und ist in
dieser Form von Mustafa ‘Ali in aulergewdhnlicher Weise zugespitzt. Ahmed
Bican selbst spricht in seiner Einleitung der Envar el-Astkin von der Motivation,
ein Andenken (yadigar) zu schaffen.!% Hier ist es allerdings er selbst, der seinen al-
teren Bruder auffordert, als Andenken ein Buch zu schreiben, welches man in der
ganzen Welt lesen soll. Der iltere Bruder fordert nach Vollendung seines Werks
wiederum Ahmed Bican auf, dieses zu tibersetzen. Das Konzept des ,,Andenkens®
schlief§t in diesem Zusammenhang implizit ein, dass die, welche gedenken, fir die
Autoren Fiirbitte leisten. Zwischen den Zeilen ist die Motivation, transzendentes
Kapital anzusammeln, also auch schon in der Einleitung des Autors zu erkennen.

Transzendentes Kapital stellen — neben den Werken selbst — auch die einzelnen
Handschriften dar. Furbitteformeln und Formeln mit der Bitte um Firbitte geho-
ren im untersuchten Handschriftenmaterial zu den haufigsten Benutzervermer-
ken.1% Das Konzept des Andenkens spielt auch hier eine zentrale Rolle. So stifte-
te beispielsweise der Kammerherr (musahib) Yakiit Aga eine Envar elAgikin-
Handschrift fir den Audienzsaal im Topkapi-Palast und hoffte, dass seiner mit ei-
ner Firbitte gedacht werde:197

Bu Envar el-<Agikin kitabin musahib Yakiat Aga taht odasina vakf eyledi okyan karmdaslarny

kalblar: “ask-1 ilabi ile piir nir olub bizi dabi baywr du‘a yad eyleyeler / sene 1047 mdb-1 Ra-

mazin.\08

Dieses Envar el-<Agsikin-Exemplar stiftete der Kammerherr Yakit Aga fiir den Audienz-

saal. Die Herzen der Briider, welche es lesen, mogen mit Gottesliebe erleuchtet werden.

Und sie sollen uns auch nicht bei ihren Furbitten vergessen; Ramazan 1047 [Januar-
Februar 1638].

Eine ihnliche Funktion hat eine Formulierung wie el-bakir “Ayse Hatun du‘adan
unutmayasiz (,Vergesst die arme ‘Ayse Hatun beim Bittgebet nicht®).19? In diesem
Eintrag wird Furbitte erbeten, ohne dass die Betreffende sich als Besitzerin oder
Stifterin kennzeichnet. Oft sind vergleichbare Formeln anonym und umfassen ei-
nen groflen Personenkreis. Dies gilt etwa fir die geldufige Furbittformel Okzyarn:

105 ygl. oben Abschnitt 2.4.1. Envar el-“Agikin 1275 h., 3 und 407; Envar el-Agikin 1278 h., 4
und 460; Envar el-“Agikin 1300, 3 und 236. SK Pertev 229m, 3a und 395b: Bir yadigar di-
ziiy ki ‘Glemlerde okinsun (,schaffe ein Andenken, welches man tberall auf der Welt lese®).

16 In den Magarib az-Zaman-Handschriften konnten keine Fiirbitteformeln belegt werden. In
20 von 76 Envar el-“Agikin-Handschriften und 75 von 323 Mupammediye-Handschriften
sind Bittgebete oder Firbitten vorhanden; von der Gesamtzahl sind allerdings jeweils die
fragmentarischen Handschriften (17 Envar el-<Agikin-Fragmente und 40 Mubammediye-
Fragmente) abzuziehen, da hier meist die Blitter am Anfang und am Ende verloren gin-
gen, wo sich die Bittgebete und Furbitteformeln am haufigsten finden.

107 Zum Titel musahib sieche Uzuncarsili 1945 [19883], 75.

108 TSMK HS 96, 1a.

109 SK Mihrigah 258 (1071 h.), 1a. Die Besitzerin ‘A’ise Hatun ist wahrscheinlich die Frau von
‘Abdilhamid L. (reg. 1187-1203 h./1774-1789) und Mutter von Mustafa IV. (reg. 1222-
1223 h./1807-1808), vgl. oben Abschnitt 5.4.5 und 5.5.1.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 337

diyleyeni yazan: rabmetiiyle yarligagil ya gani (,O Reicher [Gott], vergib durch dein
Erbarmen den Lesenden, den Horenden und den Schreibenden®) oder die Bitte
um Firbitte Katibine ve okiyana ve diyleyene fatiha siresin bagislaya (,Man widme
dem Schreiber, den Lesenden [d.h. Rezitierende] und den Zuhorenden eine
Fatiha®).110

Die anonymen und umfassenden Formulierungen zeigen, dass es wihrend des
Nutzungsprozesses verschiedenen Nutzern moglich war, transzendentes Kapital zu
sammeln. Die Bitte um Furbitte kann sich aber auch auf konkrete Personen bezie-
hen. Meist bittet der Kopist im Kolophon fiir sich beziehungsweise fiir sich und
den Autor - d. h. die ,beiden Schreiber® (katibeyn) — um Furbitte.!!! Gelegentlich
schlielt der Kopist seine Eltern oder einen weiteren Personenkreis in die Bitte um
Fiirbitte ein.!'2 In der Envar el-Agikin-Handschrift MK A 8252 sind es Nachkom-
men der verstorbenen Auftraggeberin und Besitzerin el-Haci ‘A’ise Hatun, Tochter
von el-Hact Tsa, welche fiir diese um Fiirbitte bitten.!!3 Der Eintrag enthilt ver-
hiltnismifig ausfiihrliche Informationen zu ‘A’ise Hatuns Leben, auf welche im
folgenden Abschnitt 6.6 noch einmal zuriickzukommen sein wird. Fiirbitte erhof-
fen sich im Allgemeinen auch Stifter von Handschriften; auch in diesem Fall
kommt es gelegentlich vor, dass Eintrige posthum von Dritten verfasst wurden.!14

Es ist davon auszugehen, dass in vielen Fillen die Furbitte der Nutzer so selbstver-
standlich war, dass sie nicht explizit niedergeschrieben wurde. Dies trifft insbeson-
dere auf wohltitige Stiftungen, wie die groflen Bibliotheksstiftungen der Sultane

110 SK Pertev 228m (908 h.), 397b; SK Terciiman Gazetesi Y-168 (976 h.), 336a; 259b; MK B
171 (1075 h.), 235b; MK A 1966 (1221 h.), 20b; SK Servili 19/6 (0. D.); SK Yaz. Bag, 2847
(0. D.), 313a. Ahnlich: MK 26 Hk 888 (962 h.); IK Orhan 652 (1051 h.). Im folgenden
Beispiel wird auflerdem der Auftraggeber der Handschrift eingeschlossen: DKM Tarih
Turki Talat 8 (957 h.), Okuyan, yazdirani, yazan: rahmetiiyle yarliga sen ey gani.

Fiirbitte fiir den Kopisten: Mubammediye: MK Ankara THK 06 Hk 3419 (977 h.); SK Yaz.

Bag. 4846 (988 h.); MK B 601 (1003 h.); TSMK K 1017 (1000 h. oder 1015 h.); MK B

1049 (1043 h.); AK Belediye K. 467 (1045 h.); TDK B 44 (937 h.); MK B 568 (1055 h.);

MK B 991 (1077 h.); MK B 843 (1085 h.); DKM Tasavvuf Turki 38 (1090 h.); DKM Tasav-

vuf ve Ahlag Diniya Turki 174 (1092 h.); MK B 920 (1099 h.). Envar el-<Agikin:

DKM Tarih Turki 13 (1029 h.) TSMK K 1012 (967 h.), DKM Tarih Turki 276 (1067 h.);

Uskiirdar Kemanke§ 381 (1149 h.). Mubammediye von Yusuf-1 Bicare: SK Fatih 2542 (1006

h.). Fiirbitte fiir Kopist und Autor: Mubammediye: MK B 513 (970 h.); VGM Safranbolu

Mehmed Izzet 441 (1002 h.); MK B 44 (1004 h.); BDK Millet Kiitiiphanesi Manzum 877

(1018 h.); MK B 538 (1021 h.); AK Belediye O/146 (1031 h.); MK Eskisehir IHK 26 Hk

890 (1057 h.); IK Orhan 653 (875 h.). Envar el-Astkin: SBBPK MS. Or. Oct. 3710 (926 h.).

12 Die Bitte um Fiirbitte fiir sich selbst und die Eltern findet sich in DKM Tarih Turki 13
(1029 h.). Die Eltern, die ,beiden” Lehrer (#stadayya), den Autor des Buches, dessen Leser
und Horer sowie alle Muslime und Musliminnen schlieft der Kopist der Handschrift SK
Nuruosmaniye 2593 (1135 h.) in seine Fiirbitte ein.

113 MK A 8252 (1169 h.), 503b. El-Hac1 “A’ise Hatun, die Tochter von el-Haci “Isa in Quartier
‘Abdiilcebbar, Kastamonu gab die Handschrift 1169 h. (1755-1756) in Auftrag und verstarb
nach der Riickkehr von der Pilgerfahrt 1182 h. (1768-1769).

U4 Mubammediye: TSMK HS 93 (908 h.); SK Nafiz 452 (974 h.); MK B 472 (977 h.); MK B
960 (1057 h.). Envar el-“Agikin: MK B 894 (1250 h.) SK Fatih 4195 (0. D.).

11

—_

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338 TOBIAS HEINZELMANN

sowie der Angehorigen der administrativen und gelehrten Eliten, zu. Eine Bitte um
Furbitte fur den Stifter findet sich in diesen Handschriften im Allgemeinen nicht.

Zusammenfassend lisst sich feststellen, dass Mubammediye- und Envar el-<Agikin-
Handschriften in vergleichbarem Umfang zum Erwerb transzendenten Kapitals
genutzt wurden. Diese Moglichkeit stand den verschiedensten Nutzern — Auftrag-
gebern von Handschriften, Kopisten, Besitzern, Stiftern — offen. Das untersuchte
Handschriftenmaterial belegt also, dass dieser Nutzungssprozess von zentraler
Bedeutung war. Es gibt Hinweise darauf, dass er eng mit zwei weiteren verkniipft
ist — der Nutzung des Buches als Band zwischen Lebenswirklichkeit und Trans-
zendenz und der Nutzung zur Reprisentation in einem politischen oder sozialen
Kontext. Diese werden in den folgenden Abschnitten genauer analysiert.

6.6 Das Buch als Band zwischen Lebenswirklichkeit und Transzendenz

In den untersuchten Handschriften finden sich hiufig Fintragungen zu Geburten
und Todesfillen.!’> Dariiber hinaus kommen - wenn auch wesentlich seltener -
andere Notizen tiber wichtige Ereignisse im Leben der Nutzer vor: eine Heirat, ei-
ne Reise oder ein harter Winter und hohe Lebensmittelpreise. Dies kann einerseits
ganz praktische Griinde haben, da nicht viel Papier zur Verfigung stand und au-
Rerdem die Gefahr, dass die Notizen — und damit die notierten Informationen —
verloren gingen, gering war, wenn sie im einzigen oder einem der wenigen Biicher
des jeweiligen Besitzers standen. Andererseits wurde dadurch, dass diese Notizen in
ein Buch mit religidser und insbesondere auch eschatologischer Thematik eingetra-
gen wurden, eine Verbindung zwischen der eigenen Lebenswirklichkeit und Trans-
zendenz hergestellt.

Ein Eintrag in die Handschrift MK B 207 (0. D.) thematisiert diesen Bezug
zwischen dem Inhalt des Buches und der Geburt einer Tochter in einer unge-
wohnlich direkten Weise. Es handelt sich um ein Gedicht, in welchem auf die
Geburt einer Tochter am 11. Rebi I 1227 h. (25. Mirz 1812) verwiesen wird. Die
Handschrift des Geburtsvermerks fillt durch ihre geringe Schreibroutine auf und
unterscheidet sich dadurch deutlich von dem routinierten zashi des Kopisten.
Dartiber hinaus ist die Orthographie fehlerhaft (z. B. \b, statt korrekt Lo, ). Beides
weist auf eine nur rudimentire Ausbildung des Schreibers hin (Abbildungen 6.12
und 6.13):

Gowiil isterdi meviladan hayirlar isi bir evlad
Muradini véren kuluy | ...) vérdi eviad-ii sad
Resaliy sancag altindan ant kaleme gelsin yad
Ruzan: |!] gozleyen kodu aya isim Ziileyha ad'1®

115 Eintrige zu Geburten, Todesfille und ,,anderen Ereignissen® erwihnt auch Deroche 2005/
1426 h., 335. Er bezieht sich auf diese aber lediglich als Indizien zur Datierung von Hand-
schriften.

116 MK B 207, 141b.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 339

[Mein] Herz wiinschte sich schon lange Zeit vom Herrn als Wohltat ein Kind. / Der,
welcher den Wunsch erfiillt hat, gab in die [...] des Knechts ein Kind und Freude. / Un-
ter dem Prophetenbanner soll diese Erinnerung zu Papier gebracht werden. / Der, wel-
cher auf deine Zufriedenheit hofft, [gab] ihr den Namen Ziileyha.

Aus dem Gedicht, welches gleichzeitig Dankgebet und Geburtsvermerk ist, geht
hervor, dass dieses bewusst neben dem Prophetenbanner platziert wurde. Die Mog-
lichkeit dazu bot der Freiraum auf der gegeniiberliegenden Seite, wo offenbar Platz
fur die kalligraphisch hervorgehobene dreizeilige Inschrift des Prophetenbanners
gelassen worden war. Die bewusste Platzierung des Eintrags zeigt, dass eine Ver-
bindung zwischen dem Geburtsvermerk und der in Form des Prophetenbanners
visualisierten Heilserwartung beabsichtigt war. Wie oben, in Abschnitt 6.5 gezeigt
wurde, handelt es sich dabei gerade um die Textstelle, welche in anderen Hand-
schriften Gegenstand einer — durch Berithrung oder Kiissen geduflerten — Vereh-
rung war.

Im untersuchten Handschriftenkorpus enthalten sechs Envar el-<Ajstkin-Hand-
schriften Geburtsvermerke; diese wurden zwischen 1146 h. (1733) und 1295 h.
(1878) geschrieben.!’”” Hinzu kommen jeweils ein Eintrag zu einer Heirat
(1294 h./1877) und einem Todesfall (1151 h./1738-1739).118 In den Mubammediye-
Handschriften finden sich 25 Geburtsvermerke (1077-1315 h./1666-1898), 7 Ein-
trige zu Todesfillen (1005-1267 h./1596-1850) und ein Eintrag zu einer Heirat
(1028 h.).11? Der jeweilige Anteil an den gesamten Handschriften liegt damit in
derselben Groflenordnung (knapp 8% der Enwvar el-Agikin-Handschriften und
knapp 10% der Mupammediye-Handschriften).

117 1. ONB, Mixt. 1282 (991 h./1292 h., 1295 h.); 2. MK Ankara IHK, 06 Hk 3685
(1090 h./1679); 3. MK B 605 (1146 h./1733); 4. MK A 8252 (1169 h./1755-1756); 5. IK
Genel 5054 (0. D.); 6. MK B 276 (0. D.).

118 ONB, Mixt. 1282 (991 h./1294 h. Heirat des Sohnes des stellvertretenden Vorsitzenden
der Finanzabteilung des osmanischen Staatsrates (Sira-y: Devlet Maliye Da’iresi)). MK An-
kara IHK, 06 Hk 3685 (1090 h./1151 h. Tod des Vaters.).

119 Geburten: Arkeoloji 108 (895 h./1091 h.); SK Fatih 2827 (982 h./1091 h.); IK Genel 4445
(982 h./1262 h. und 1279 h.); Képriili, II. kisim, No. 144; C. 2 (989 h./1111 h.); IK Genel
5248 (1030 h./ 1251 h.); Bratislava TC 1 (1038 h./ 1174 h.); MK A 8846 (1040 h./[12]45 h.);
SK Yaz. Bag. 5298 (1050 h./1077 h., 1098 h., 1101 h., 1107 h., 1121 h.); MK B 197 (1054 h./
1187 h.); MK Samsun IHK, 55 Hk 903 (1055 h./1157 h.); SK Haca Abdullah 2240
(1071 h./1078 h., 1086 h.); MK B 991 (1077 h./ 1139 h., 1145 h. [starb 1163 h.], 1150 h.,
1137 h. [starb 1162 h.], 1141 h., 1152 h. [starb 1165 h.]); MK B 144 (1081 h./1106 h.); MK
B 352 (1089 h./ 1087 h., 1253 h.); MK A 8743 (1134 h./ 1174 h., 1167 h., 1193 h., 1154 h.,
1135 h., 1193 h.); IK Ulucami 1708 (1162 h./1137 h.); MK B 1059 (1198 h./ 1200 h.); MK
58 Giirtin 45 (1200 h./1315 h.); MK A 8338 (1221 h./ 1258 h. ) Undatierte Handschriften:
MK Mersin THK, 33 Tarsus 21 (0. D./1132 h., 1135 h.); SK Serez 1539 (0. D./1144 h.; 1147
h.; 1151 h.; 1188 h.; 1183 h.; 1155 h.; 1182 h. 1178 h.; 1168 h.); SK Yaz. Bag. 3552
(0. D./1193 h.; 1196 h.; 1198 h.); MK B 207 (0. D./1227 h.); MK A 9034 (0. D./ 1253 h.,
1255 h.). Todesfille: MK B 540 (1028 h./1035 h. [Kopist]); MK B 347 (974 h./1119 h.); MK
Ankara THK, 06 Hk 3419 (977 h./1005 h. [Kopist]); MK B 43 (1101 h./1164 h., 1267 h.);
MK B 991 (1077 h./ 1162 h., 1163 h., 1165 h.); MK A 8743 (1188 h., 1200 h.); IK Ulucami
1708 (1162 h./1204 h.). Heirat: MK B 540 (1028 h./1028 h. [Kopist]).

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340 TOBIAS HEINZELMANN

Die Eintragungen sind stets mit einer Furbitteformel verbunden — im Fall einer
Geburt meist favvala “llahi ‘6mrebii (,Gott schenke ihm ein langes Leben®), bei
Todesfillen rabimebii “llah (,Gott erbarme sich seiner”). Sie unterscheiden sich aber
deutlich von den oben in Abschnitt 6.5 besprochenen Fiirbitte-Eintrdgen, da ein-
leitende Formeln wie etwa tarip oldur. .. (,Das ist das Datum...“) oder vech-i tabrir-i
buraf oldur ki... (,Der Grund fur die Niederschrift dieser Zeilen ist...“) deutlich
machen, dass es dem Schreiber vor allem um die Dokumentation des betreffen-
den Datums ging.!1?0 Ein typischer Geburtsvermerk findet sich etwa in der Envar
el<Agtkin-Handschrift MK A 8252 (1169 h.) - die Schrift weist wiederum auf ei-
nen Schreiber mit wenig Routine hin (Abbildung 6.14):

Tarih oldur ki el-Hacc “Aliniy kerimesi Nefise biy yiiz seksen sekiz senesinde mah-1 Zilka‘de-i seri-

iy evvel gécesi saly gécesi sa‘at bir bucukda diinyaya gelmigdir Allabii ‘azimiisan [!] til-i “Gmiir ile

mu‘ammer ve miikerrem eyleye.121

Das Datum ist folgendes: Nefise, die Tochter des Haci “Ali ist nachts, am Dienstag, 1.
Zilka‘de 1188 h. [2. Januar 1755], um halb zwei Uhr nachts zur Welt gekommen, Gott,
der herrliche, lasse sie ein langes Leben leben.

Einige Handschriften wurden als eine Art Familienbuch genutzt, in welchem re-
gelmillig Geburten und Todesfille verzeichnet wurden: So wurden in der
Mupammediye-Handschrift MK B 991 (1077 h./1666) {iber einen Zeitraum von
mehr als finfundzwanzig Jahren (1139-1165 h./1629-1655) Geburten und Todes-
fille einer Familie verzeichnet.!?2 Auch in der Mubammediye-Handschrift MK B
540 (1028 h./1619) zeigen Eintragungen des Kopisten Ebubekir b. Yahst Fakih b.
Gii¢ Arslan deutlich das Band zwischen dem Buch und dem familidren und gesell-
schaftlichen Umfeld der Nutzer. Die Handschrift entstand in einem dorflichen,
von Agrarwirtschaft geprigten Umfeld; die sorgfiltige und routinierte Handschrift
des Kopisten sowie das Patronym Ibn Yahsi Fakih (,Sohn des guten Religions-
experten®) deuten darauf hin, dass er der regionalen religiosen Elite angehorte. In
einer ersten Eintragung auf Blatt 1a hielt er fest, dass er am 28. Muharrem 1028 h.
(15. Januar 1619) mit der Abschrift begann (Abbildung 6.15). Darunter — also of-
fenbar nachtriglich — schrieb er, dass es am 1. Muharrem 1028 h. (19. Dezember
1618) in Derekoy funf arsin (ca. 3,5 m) Schnee gegeben habe und daraufthin 77 Ta-
ge keine Landwirtschaft mehr moglich gewesen sei. Es folgt eine Liste mit den ho-
hen Lebensmittelpreisen, welche aus dieser Situation resultierten. Ebubekir b.
Yahst Fakih begann die Abschrift also offenbar in der Krisensituation eines schwe-
ren Winters. Er schloss sie am Montag, den 29. Rebi® II. 1028 h. (15. April 1619) -
wie er ausdriicklich festhilt ,in sechzig Tagen® — ab.123 Auf denselben Zeitraum ist

120 Sjehe etwa MK A 8338, 275b; die juristische Formulierung (vech-i tabrir-i huraf oldur ki...)
ist in diesem Fall auf die Zugehorigkeit des Schreibers zu den “ulema zuriickzufiihren.

121 MK A 8252, 503b.

122 MK B 991, 277b. Zu den Details vgl. Handschriftenkatalog in Kapitel 8.

123 MK B 540, 1a: Der Kopist, Ebiibekir b. Yahs1 Fakih, datiert auf den Montag in der letzten
Dekade des Rebic II 1028 h., womit Montag, 22. Rebi¢ II oder Montag, 29. Rebi II in Fra-

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 341

die darunter niedergeschriebene vakf-Urkunde datiert, mit welcher Ebubekir die
Handschrift fur seine Nachkommen unverduflerlich machte. Laut einer weiteren
Notiz heiratete er in der letzten Dekade des Monats Zilhicce 1028 h. (November-
Dezember 1619), und 1035 h. (1625-1626) wurde sein Sohn Yusuf geboren. Der
Prozess des Abschreibens, die Stiftung der vollendeten Muhammediye-Handschrift
zur Nutzung durch die Nachkommen sowie die Familiengriindung fielen in ein
Jahr. Die Handschrift spielte im Leben des Kopisten also eine wichtige Rolle, wel-
che vom Kopisten wiederum durch biographische Eintrige dokumentiert wurde.

Die Beispiele zeigen, dass eine Verbindung zwischen Handschrift und Nutzer-
biographie sowohl vom Kopisten — beispielsweise im Kolophon - als auch von
spiteren Nutzern in verschiedenen Arten von Eintrigen hergestellt werden konn-
ten. Die Nutzerbiographie wird damit zu einem Teil der ,Biographie“ der jeweili-
gen Handschrift. Dies wird im folgenden Beispiel besonders deutlich, wo durch
einen Vermerk neben dem Kolophon die Biographie des Kopisten ,abgeschlos-
sen“ wird. Der Kopist el-Hacc Mustafa b. Hasan Talandavi selbst notierte in der
Handschrift IK Ulucami 1708 (1162 h.) neben dem Kolophon sein Geburtsdatum
»50 wie ich es von meiner Mutter horte.“ Von anderer Hand wurde spiter das To-
desdatum des Kopisten hinzugefigt.1?* Dies zeigt einmal mehr, dass die Verbin-
dung zwischen Nutzerbiographie und Transzendenz einen wichtigen Aspekt des
Nutzungsprozesses darstellte.

6.7 Reprisentation

Die Nutzung von Biichern zur Reprisentation wurde von der Forschung in ver-
schiedenen Kontexten untersucht: 1. Es liegen bereits einige sozial- und kulturge-
schichtliche Studien vor, in welchen auf reprisentative Funktion von Bibliotheks-
stiftungen hingewiesen wird.!2> Im Fall einer Bibliotheksstiftung findet eine Mani-
festation von Macht, Reichtum und Wohltitigkeit im offentlichen Raum statt,
was gerade dann besonders augenfillig ist, wenn diese an einen Moscheekomplex
angegliedert wurde. 2. In kodikologischen und kunstgeschichtlichen Studien wird
auf die reprisentative Funktion der Kalligraphie, der Illumination und der auf-
windigen Einbidnde hingewiesen. Die Studien fokussieren allerdings — gerade im
Fall der Kunstgeschichte — zum grofiten Teil auf Luxushandschriften. Der Wert
der verwendeten Materialien und der aufgewendeten Arbeitsstunden von Kalli-

ge kommen. Zusammen mit der Aussage, dass er die Abschrift in sechzig Tagen abschloss,
liegt der 29. Rebi® II. nahe.

124 1K Ulucami 1708 (1162 h.), 276b: o,& | <a¥ly &lll sw o588 o 81 oo amner Lo Jo 30Y, 46
VYo g by | L A Vergleichbar ist eine Notiz unter defm Kolophon der Handschrift
06 Hk 3419 [3414] (977 h./1570), in welcher festgestellt wird, dass der Kopist und Besitzer,
Dervisogli Katib Hiiseyin, 1005 h. (1596-1597) im Osmanisch- -Habsburgischen Krieg ums
Leben kam.

125 Hitzel 1999; Sievert 2008, 404f.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342 TOBIAS HEINZELMANN

graphen, Miniaturmalern und Buchbindern zeigt den Reichtum und die Macht
des Besitzers oder Stifters.126

Eine reprisentative Nutzung von Handschriften ldsst sich nicht nur im Palast
und dessen direktem Umfeld belegen. Biicher waren grundsitzlich ein Luxusgut
und damit zur Reprisentation geeignet. Dies zeigt sich gerade dort, wo Kolopho-
ne sowie Besitz- und Stiftungsvermerke mehr oder weniger ausfthrliche Informa-
tionen zum Kopisten, Besitzer oder Stifter enthalten. Abhingig von der sozialen
Stellung der Nutzer konnte die Reprisentativitit einer Handschrift mit unter-
schiedlichen Mitteln — etwa ein besonders sorgfaltiger Schriftduktus, eine grof3zii-
gige Verwendung von Papier aufgrund eines sehr breiten Rands oder eine mehr
oder weniger grofiziigige Verwendung von farbigen Tinten oder sogar Chryso-
graphie'?” — erhoht werden. Variabel war also nicht nur der Materialwert, sondern
auch der Arbeitsaufwand.

Der Wert von Handschriften — und damit auch deren reprisentative Funktion -
wird nicht nur durch den materiellen Wert bestimmt. Auch der Umstand, dass ein
Auftraggeber die Macht hatte, ein berihmtes Autograph auszuleihen und eine Ab-
schrift anfertigen zu lassen, stellte eine Manifestation von Reichtum und Macht
dar. So werden beispielsweise in einer von Ragib Mehmed Efendi (st. 1176 h./
1763) in Auftrag gegebenen Abschrift von Ibn ‘Arabis al-Futibat al-Makkiya-
Autograph auf Folio 1a die Umstinde der Abschrift ausftihrlich geschildert.!28 Die
privilegierte Stellung als Kanzler des Grof3wesirs (re’s el-kiittab) diirfte es Ragib erst
ermoglicht haben, eine solch berithmte Handschrift zum Zweck der Abschrift aus-
zuleihen.

Im Folgenden wird analysiert, welche Aussagen das untersuchte Korpus tiber
die Nutzung der Handschriften zur Reprisentation zulisst. Es geht dabei um vier
Fragen: 1. Wer nutzt Handschriften zur Reprisentation? 2. Welche Mittel werden
dabei eingesetzt, um die Reprisentativitit einer Handschrift sicherzustellen? 3.
Welcher Personenkreis wird durch den jeweiligen Akt der Reprisentation erreicht?
4. Lassen die zur Reprisentation eingesetzten Mittel Schliisse darauf zu, welcher
sozialen Gruppe die reprisentierte Person angehorte?

Meine Ausfithrungen zur reprisentativen Nutzung von Handschriften stiitzen
sich wie meine Analyse der iibrigen Nutzungsprozesse in den vorangegangenen
Abschnitten zu einem erheblichen Teil auf nichtschriftliche Quellen. Die chrono-
logische Einordnung der untersuchten reprisentativen Prozesse ist darum oft
schwierig. So ist beispielsweise eine stilistische Datierung von Handschriftenillu-

126 7y den verschiedenen Funktionen der Illumination von Handschriften siehe Waley 1997
und Waley 2005/1426 h., 228-233. Zur Handschriftenproduktion fiir den Palast siehe Fet-
vaci 2013, fir die administrative Elite siehe Ulug 2006.

127 Die Verwendung von Goldtinten ist nicht auf Luxushandschriften im engeren Sinn be-
schrinkt; eine sparsame Verwendung von Gold ldsst sich im untersuchten Handschriften-
korpus auch bei einfacheren Manuskripten belegen.

128 Sievert 2008, 394-396. Vgl. SK Ragip 704, 1a.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 343

minationen nicht moglich, da die Forschung bislang nur ein kleines Segment —
schwerpunktmifig die Illumination von Luxushandschriften vor 1700 - aufgear-
beitet hat.1?? Es geht im Folgenden darum hauptsichlich um die qualitative Ana-
lyse reprisentativer Nutzung in verschiedenen gesellschaftlichen Kontexten an-
hand exemplarischer Handschriften.

6.7.1 Reprisentative Nutzung von Handschriften im Palast-Kontext

Eine Verbindung zum osmanischen Palast ldsst sich bei Handschriften aus drei Bi-
bliotheken nachweisen: die Sammlungen des Topkapi-Palastes (heute Topkap1 Sa-
ray1 Miizesi Kiitiiphanesi) und des Yildiz-Palastes (heute Istanbul Universitesi, Na-
dir Eserler Kitiiphanesi) sowie einige Sammlungen der Siileymaniye-Bibliothek.130
Dabei sind im untersuchten Korpus Handschriften aus dem Besitz des Sultans sel-
tene Ausnahmefille. Der Schwerpunkt liegt darum im Folgenden auf der Untersu-
chung einer reprisentativen Nutzung von Handschriften durch Personen im Um-
kreis des Sultans.

Die Handschrift SK Mihrigsah 258 ist eine Luxushandschrift mit einer ,,Karrie-
re“ im Kontext des Topkapi-Palastes. Sie zeigt in beispielhafter Weise die Mog-
lichkeiten und Grenzen einer Auswertung von kodikologischen Dateien bei der
Untersuchung der reprisentativen Nutzung von Handschriften. Die Handschrift
ist in einem kalligraphischen nashi geschrieben und hat eine duflerst aufwindig il-
luminierte serlevha (Abbildung 6.16). Dartiber hinaus ist die Handschrift durch-
gingig mit einem Goldrand verziert, und die Uberschriften der Kapitel und Ab-
schnitte sind durch Chrysographie und sorgfiltige Illuminationen hervorgehoben.
Der Duktus des Textes und der goldenen Uberschriften ist identisch, und es gibt
auch sonst keine Anhaltspunkte dafiir, dass die aufwindige Illumination nachtrig-
lich hinzugefugt wurde. Die Handschrift wurde 1071 h. (1660) vollendet; der Ko-
pist namens Mustafa war Sekretir (katib) an der Ayasofya-Moschee (Hagia Sophia)
und trug den Titel eines kapuc: (,Pfortner des Sultans“)13! - d. h. einen Ehrentitel
im Kontext des Topkapi-Palastes, welcher nicht mit einer bestimmten Funktion
verbunden war. Die Handschrift enthilt keinen Hinweis darauf, dass sie im Auf-
trag angefertigt wurde. Es muss darum offen bleiben, ob der Kopist als Sekretir an
der Ayasofya-Moschee und kapuc: sich eine so reiche Ausstattung fur eine eigene
Handschrift leisten konnte. Es ist allerdings nicht zu tibersehen, dass der Ko-
lophon von Mustafa - sei er nur der Kalligraph oder aber Kalligraph und Besitzer
- zur Reprisentation genutzt wurde.

129 Unter den neueren Publikationen bezieht insbesondere Ulug 2006 nutzungsgeschichtliche
Fragstellungen ein.

130 Zur Sammlungsgeschichte siehe oben Abschnitt 1.2.2.

131 Im Kolophon wird die arabische Ubersetzung al-bawwab as-sultani verwendet, welche dem
tirkischen kapuci entspricht.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

344 TOBIAS HEINZELMANN

Die Handschrift war Teil einer Sammlung, welche 1215 h. (1800-1801) von der
Mutter Selims III. der Eyiip-Moschee gestiftet wurde.!32 Zwei weitere Eintrige las-
sen sich dadurch in die Zeit zwischen 1660 und 1801 datieren; es handelt sich um
den Besitzeintrag des Sekretirs des Obereunuchen (katib-i pazret-i aga-y: dariis-
sa‘ade) und die bereits oben erwihnte Bitte um Fiirbitte von ‘Ayse Hatun, bei
welcher es sich mit einiger Wahrscheinlichkeit um die Mutter Mustafas IV. (reg.
1222-1223 h./1807-1808) handelt.133

Welcher Personenkreis wurde im vorliegenden Fall durch die reprisentative
Nutzung adressiert? Hinweise zur Beantwortung dieser Frage ergeben sich auf-
grund der Lokalisierung: Der Kopist war als Sekretir an der Ayasofya-Moschee im
offentlichen Raum titig. Es lassen sich dadurch kaum Aussagen dariiber machen,
wer mit der Handschrift in (visuellen) Kontakt kam. Durch den Eintrag des Sekre-
tirs des Obereunuchen lisst sich die Handschrift im Palast, durch den Eintrag
‘Ayse Hatuns noch konkreter im Harem lokalisieren. Kontakte mit der Hand-
schrift konnen dadurch auf den Personenkreis eingeschrinkt werden, welcher zu
diesen Orten Zutritt hatte. Durch Mihrisah Hatuns Stiftung fur die Eytp-
Moschee gelangte die Handschrift in eine 6ffentliche Sammlung. Der Kreis derer,
die moglicherweise mit ihr in Kontakt kamen, wurde dadurch wieder grofer, lasst
sich aber nicht genauer eingrenzen.

Der Zusammenhang zwischen reprisentativer Nutzung und Lokalisierung zeigt
die Handschrift TSMK HS 93 (908 h./1502) noch deutlicher. Es handelt sich um
eine Handschrift mit aufwindigen Kalligraphien und Chrysographie, auf deren
Herstellungskontext unten in Abschnitt 6.7.4 noch genauer einzugehen sein wird.
Sie wurde spiter, zu einem nicht genau bestimmbaren Zeitpunkt, vom Schlissel-
bewahrer des Sultans (mifiah gulami) fir das Privatgemach (bass oda) im Topkapi-
Palast gestiftet. Es handelt sich hierbei um einen Raum mit sehr restriktiven Zu-
gangsbestimmungen, und der mifiah gulam: gehorte zu dem sehr kleinen Kreis de-
rer, welche den Raum betreten durften.!3* Die Stiftung selbst ist deshalb als repri-
sentativer Akt zu interpretieren, dessen Adressaten diejenigen waren, welchen der
Zutritt ebenfalls erlaubt war.

Es wurde bereits in Abschnitt 5.1 festgestellt, dass die untersuchten Drucke gene-
rell wesentlich weniger Benutzungsspuren aufweisen als die Handschriften. Das
trifft auch auf Benutzungsspuren zu, welche auf eine reprisentative Nutzung hin-
weisen. Eine Ausnahme stellen vier lithographische Mubammediye-Drucke in der
Sammlung des Yildiz-Palastes dar. Es handelt sich — betrachtet man die Qualitit —

132 Zur Stiftung siche Kut und Giinay 1984, 57f.

133 Der Name “Ayse/A’ise ist sehr gelidufig. Unter der Voraussetzung, dass es sich um eine Per-
son im Harem des Topkapi-Palastes handelt, kommt aufgrund des Titels paturn nur die
Mutter eines der Sohne des Sultans in Frage. Es muss sich in diesem Fall um die Mutter
des spiteren Sultans Mustafa IV. handeln, vgl. Ulugay 1980/1992, 105f.

134 ygl. Necipoglu 1991, 141-155. Eine Liste derer, die den Raum betreten durften, findet sich
in Pakalin 1946 [2004], 1, 755-757.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 345

offensichtlich um Erstabziige, welche auflerdem auf besseres, weniger siurehaltiges
Papier gedruckt wurden. Vom Mubammediye-Druck von 1262 h. (1846) befinden
sich zwei Exemplare in der Sammlung. Beide haben einen sorgfiltig ausgefiihrten
roten Ledereinband mit miklab.!3> Auf diesen befindet sich als Goldprigung die
tugra von Sultan ‘Abdilmecid. Die serlevha und der Kolophon der Drucke sind
von Hand unter reichlicher Verwendung von Gold illuminiert. In der Sammlung
befinden sich drei weitere Mubammediye-Drucke mit vergleichbarer Ausstattung.!36
Es handelt sich aber nicht um die Standardausstattung gedruckter Biicher in der
Bibliothek des Sultans; es gibt auch schlichter gebundene Exemplare ohne Kolo-
rierung.137

Die Biande enthalten auch keine Hinweise dariiber, wer die Illumination veran-
lasste. Die Einbdnde mit den Prigungen der tugra sprechen dafiir, dass diese repri-
sentative Aufwertung der lithographischen Drucke vom Sultan in Auftrag geben
wurden; es ist aber nicht vollig auszuschlieflen, dass sie von anderer Seite in Auf-
trag gegeben und dem Sultan als Geschenk tiberreicht wurden.

Wie bereits eingangs festgestellt sind auch die groflen Stiftungsbibliotheken der
Sultane als eine Einrichtung zu verstehen, welche nicht nur als Werk der Wohlti-
tigkeit dem Stifter transzendentes Kapital sichern sollten; sie hatten gleichzeitig
eine reprasentative Funktion. Im untersuchten Korpus gibt es allerdings nur eine
Handschrift (SK Ayasofya 2081), in welcher der Stempel der pazine-Bibliothek
darauf verweist, dass die Handschrift sich zuvor schon in einer Sammlung des
Topkapi-Palasts befunden hatte. In allen anderen Fillen ist es durchaus moglich,
dass die Handschriften erst zum Zweck der Stiftung erworben wurden.138 In die-
sem Zusammenhang dringt sich die Frage auf, ob anlisslich einer solchen Stif-
tung eine Aufwertung von Handschriften durch Illuminationen oder Neubindun-
gen stattfand. Im untersuchten Korpus haben die meisten Handschriften in den
Stiftungsbibliotheken keine Illumination; eine generelle reprisentative Aufwer-
tung hat also nicht stattgefunden. In Einzelfillen ist nicht auszuschlieffen, dass
eine [llumination in Auftrag gegeben wurde.

135 1U Nadir 84958 und [U Nadir 84959.

136 AMubammediye 1267 h. (10 Nadir 84997); Mubammediye 1271 h. (IU Nadir 84996). Mit der
tugra von Sultan ‘Abdilhamid II. (reg. 1293-1327 h./1876-1909): Mubammediye 1300 h. ({U
Nadir 79107).

Ein zweites Exemplar des Drucks von 1271 h. ist zwar ebenfalls in Leder gebunden, aber
nicht handkoloriert; der Einband hat eine Prigung mit der f#gra von Sultan ‘Abdiilhamid
I1. Das Exemplar wurde also offenbar spiter gebunden, Mubammediye 1271 h. (IU Nadir
78101); ebenfalls mit Ledereinband, aber ohne Kolorierung: Mubammediye 1272 h. (10
Nadir 7856); Mubammediye 1280 h. (IU Nadir 80043); Mubammedie 1292 h. (IU Nadir
79758); Muhammediye 1300 h. ({U Nadir 79757); Mubammediye 1300 h. (IU Nadir 78587).
Mubammediye 1305 h. (IU Nadir 6062); Mubammediye 1307 h. (U Nadir 79144); Mubam-
mediye 1313 h. (IU Nadir 79143).

138 Vgl. oben Abschnitt 5.5.1.

137

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

346 TOBIAS HEINZELMANN

1. Magarib az-Zaman-Handschriften: Eine von Mahmud I. 1152 h./1740 gestiftete Magarib
az-Zaman-Handschrift ist aufwindig illuminiert (SK Ayasofya 2081, o. D.). Unter den vier cir-
ca 1755139 von Sultan ‘Osman II1. gestifteten Magarib az-Zaman-Handschriften zeichnen sich
zwei durch eine aufwindige Illumination aus (Nuruosmaniye 2594; o.D.; Nuruosmaniye
2595, o.D.). Eine der Handschriften ist Giberhaupt nicht illuminiert (Nuruosmaniye 2593,
1135 h./1722) und wiederum eine hat eine sehr einfach illuminierte serlevha (Nuruosmaniye
2596, 1124 h./1713).140

2. Mubammediye-Handschriften: In der von Mahmad I. 1155 h./1742 gestiftete Mubammediye-
Handschrift SK Fatih 2828 (958 h./1551) sind die ersten beiden Blitter nachtriglich erginzt;
auf 1a befindet sich der vakf-Stempel und die vakf-Urkunde Mahmuds I., auf 1b eine sehr ein-
fache und etwas flichtig illuminierte serlevba. Unter den drei circa 1755 von Sultan ‘Osman
II1. gestifteten Mubammediye-Handschriften sind zwei reich und aufwindig illuminiert (Nuru-
osmaniye 2579, 997 h./1588, und Nuruosmaniye 2578, o. D.), die dritte sehr einfach illumi-
niert (Nuruosmaniye 2580, 1077 h./1667).

3. Esiris Mubammediye: Eine Sultansstiftung ohne jede Illumination ist auch die Handschrift
Nuruosmaniye 2581 von Esiris Prosafassung der Mubammediye.14!

Die Ubersicht belegt, dass kein grundsitzlicher Bedarf fiir eine reprisentative Aufwertung der
Sultansstiftungen durch Illumination bestand. Nur etwa die Hilfte der Sultansstiftungen im
untersuchten Korpus ist aufwindig illuminiert. Konkrete Anhaltspunkte dafiir, dass dies anliss-
lich der Stiftung geschah, gibt es nicht.

6.7.2 Reprisentative Nutzung von Handschriften durch Angebirige der “ulema

Wie bereits in Abschnitt 5.7.1 erwihnt muss die Reprisentativitit einer Handschrift
nicht notwendigerweise auf der materiellen Ausstattung beruhen. Insofern ist auch
Bursali Isma‘il Hakkis bereits mehrfach erwihnte Abschrift vom Mubammediye-
Autograph aus dem Jahr 1121 h. (1709), welche dieser laut Kolophon jenen zur
Verfiigung stellen wollte, die das Autograph nicht selbst studieren konnten, eine
wertvolle Textversion und hat damit fiir den Kopisten und Besitzer auch eine re-
prisentative Funktion.!42 Bezeichnenderweise ist Isma‘il Hakkis Handschrift zu-
sdtzlich sehr aufwindig illuminiert und manifestiert dadurch noch eindriicklicher
die gesellschaftliche Stellung des Gelehrten und Celvetiye-Scheichs (Abbildung
6.17). Es muss allerdings offen bleiben, ob die Illumination bereits von Ismacil
Hakki nach der Vollendung der Abschrift veranlasst wurde. Die Handschrift wurde
in seinem Todesjahr 1137 h. (1725) von seiner Ehefrau, Fatime el-Osekiye seinem

139 Die Vollendung der Nuruosmaniye-Bibliothek und die Buchstiftungen lassen sich nicht
genau datieren, vgl. Kut Bayraktar 1984, 35f., und Havva Kog ,,Nuruosmaniye Kiitiiphane-
si“, DBIU, 6, 104.

140 7y den Stiftungen vgl. oben Abschnitt 5.5.1.

141 Ve, oben Abschnitt 4.3.3.

142 1K Genel 58; vgl. oben Abschnitt 3.3.3.1.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 347

Konvent in Bursa gestiftet.143 Es ist nicht ausgeschlossen, dass die Illumination —
oder Teile der [llumination — bei dieser Gelegenheit in Auftrag gegeben wurde.

Ein Vergleich von Isma‘il Hakkis Mubammediye-Abschrift mit seinem Ferah er-
Rih-Autograph liefert allerdings Indizien dafiir, dass zumindest ein Teil der Ver-
zierungen auf Isma‘il Hakk: selbst zuriickgeht. In beiden Handschriften fallen mit
roter Tinte ausgefiillte Schlaufen von Buchstaben wie dad, f@ oder vav sowie rote
Uberstreichungen von lingeren Linien zwischen einzelnen Buchstaben auf. Im Fe-
rah er-Rip-Autograph sind diese kalligraphischen Verzierungen mit floralen Ele-
menten erginzt. Die Ubereinstimmung der verwendeten Tinten spricht dafiir,
dass die Handschriften jeweils zusammen mit den Verzierungen entstanden. Das
Anliegen einer graphisch ansprechenden Gestaltung ist jedenfalls in beiden Hand-
schriften zu erkennen; das ist gerade auch beim Ferah er-Rih-Autograph bemer-
kenswert, da es sich um ein Konzept mit zahlreichen Streichungen und Korrektu-
ren handelt. Eine gewisse Reprisentativitit strebte Isma‘il Hakk: also auch bei der
Niederschrift seines Konzepts an. Im Gegensatz zu diesen recht spezifischen Ver-
zierungen wurde bei der Illuminierung der serlevha in Isma‘il Hakkis Mubam-
mediye-Abschrift deutlich auf das klassische Repertoire osmanischer Buchillumina-
tion zurtickgegriffen. Sie miissen also nicht unbedingt zeitgleich entstanden sein.

In der zweiten Hilfte der 1920er-Jahre wurde Isma‘il Hakkis Mubammediye-
Abschrift zusammen mit den tibrigen Bestinden des Celvetiye-Konvents - insge-
samt circa 90 Handschriften - in die Genel Kiitiiphane (,Gesamtbibliothek®) von
Bursa gebracht.# Diese wiederum wurde in den 1940er Jahren in die Inebey Bi-
bliothek eingegliedert, wo sie sich heute befindet. Zuvor befand sich die Hand-
schrift iber 200 Jahre als Stiftung in Bursas Celvetiye-Konvent und trug dort zur
Reprisentation von dessen Griinder, Isma‘il Hakki bei.

Eine andere Mubammediye-Handschrift, welche von einem Angehorigen der ulema
angefertigt wurde, scheint sich auf den ersten Blick durch ihre fliichtige Herstellung
auszuzeichnen. Die Mupammediye-Handschrift des Richter von Kesriye (Kastoria,
Makedonien), Yahya, aus dem Jahr 1162 h. (1749) besteht aus 97 eng beschriebe-
nen Blittern mit knappem Rand (SK Esad 1701; Abbildung 6.18). Es handelt sich
um einen sehr routinierten Schreiber, allerdings ohne kalligraphischen Anspruch.
Die reprisentative Nutzung dieser Handschrift zeigt sich in einem 16zeiligen auto-
biographischen Gedicht, in welchem der Kopist etwa iiber seine Stellung als Rich-
ter und seine reiche Buchsammlung berichtet.!* Das Gedicht verbindet diese bio-
graphischen Informationen mit der Bitte um Furbitte. Die Handschrift SK Esad
1701 diente dem Kopisten Yahya also zur Reprisentation und zum Erwerb trans-
zendenten Kapitals; auflerdem stellte sie eine Verbindung zwischen Lebenswirk-

143 K Genel 58, 0b.
144 Kurmus 2002, 19f.
145 SK Esad 1701, 97a.

22.01.2026, 04:14:08. = (e E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

348 TOBIAS HEINZELMANN

lichkeit und Transzendenz her. Allein im Kolophon lassen sich drei der von mir
untersuchten Rezeptions- und Nutzungsprozesse belegen.

Neben dem Kolophon fillt in der Handschrift SK Esad 1701 das Seitenlayout
auf. Die Seiten sind jeweils in vier Spalten eingeteilt, in welchen die Halbverse um
circa 40° gedreht schrig nach oben verlaufen und jeweils untereinander stehen.
Eine solche graphische Gestaltung ist in osmanischen Handschriften - insbeson-
dere bei Dichtung - geldufig. Im untersuchten Handschriftenmaterial ist sie je-
doch singuldr.14¢ Das auffillige Layout signalisiert einerseits, dass es sich beim ko-
pierten Werk um Dichtung handelt, andererseits diirfte es auch zur Reprisentativi-
tit der Handschrift eines Gelehrten und Biichersammlers beigetragen haben. Im
Gegensatz zu Isma‘il Hakkis Handschrift lisst sich weder {iber spitere Besitzer
noch iiber den Sammlungskontext etwas sagen; Besitz- oder Stiftungsstempel sind
nicht vorhanden. Es lisst sich damit auch nicht feststellen, wann sie in die vom
Hofhistoriographen Sahhaflarseyhizade Mehmed Es‘ad gestiftete Bibliothek kam;
dessen Stiftungsstempel befindet sich nicht in der Handschrift.!4” Der Kontext ei-
ner spiteren reprisentativen Nutzung bleibt deshalb vage.

6.7.3 Reprisentative Standardausstattung — Titelblatt (serlevha) und Kolophon

Die [llumination der serlevha ist die geldufigste Variante fuir eine reprisentative
Ausstattung einer Handschrift. In den allermeisten Fillen findet Reprisentation
durch die Kombination der Informationen zum gesellschaftlichen Kontext im Ko-
lophon oder in einem Besitz- beziehungsweise Stiftungsvermerk und einer dem
Kontext angepassten Illumination der serlevha statt. Eine solche Ausstattung lasst
sich - wie die bereits besprochenen Beispiele zeigen — im Kontext des Palastes
oder der ‘ulema belegen; sie ist aber auch in Handschriften zu finden, welche von
Angehorigen des Militirs oder Hindlern genutzt wurden. Die bei der Illuminati-
on eingesetzten Mittel — d. h. Materialien und Arbeitsaufwand - variieren.

Die Envar el<Agikin-Handschrift (AOI Ziirich 50), welche 1031 h. (1622) vom
Sekretir der in Estergon stationierten Janitscharentruppen ‘Osman b. Mustafa
el-Islamboli vollendete wurde, zeigt beispielhaft, wie ein aussagekriftiges Ko-
lophon mit einer reprisentativen Ausfithrung der serlevba kombiniert werden
kann (Abbildung 5.19). Der Kolophon beinhaltet sowohl eine Datierung als auch
eine Lokalisierung und Information zur sozialen Stellung und ist damit tber-
durchschnittlich informativ; der Kopist nutzte diesen also offensichtlich, um tiber
seine Person zu informieren. Die Reprisentativitit der Handschrift wird einerseits
sichtlich durch den die ganze Handschrift hindurch sehr sorgfiltig ausgeftihrten
nashi-Duktus — moglicherweise die ,Visitenkarte® des Sekretdrs — und die vielfarbig
illuminierte serlevha erhoht. Gold wurde dabei nicht eingesetzt, es ist davon aus-

146 gl oben Abschnitt 3.3.3.5.
147 Zum Stempel siche Kut und Bayraktar 1984, 143f.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 349

zugehen, dass bereits der Arbeitsaufwand und die Farbigkeit im gesellschaftlichen
Kontext eine hinreichend reprisentative Wirkung hatten.!48

Eine vergleichbare Ausstattung findet sich in der Mupammediye-Handschrift,
welche Muhammed b. el-Hacc Muhammed 1096 h. (1685) vollendete. Wie der
Kopist im Kolophon mitteilt, kopierte er die Handschrift in seinem Ladengeschift
im Basar der Parfumhindler in Beypazar.'¥® Auch die Handschrift des Parfiim-
hindlers ist in einem sorgfaltigen nashi geschrieben und hat eine farbig illuminier-
te serlevha. Von den sechs Handschriften, bei welchen sich ein Handler als Kopist,
Besitzer oder Stifter nachweisen ldsst, haben drei eine durch farbige Illumination
oder Kalligraphie hervorgehobene serlevha, zwei sind ohne jede Verzierung und in
einer fehlt das erste Blatt.!50 Der Verlust der ersten oder letzten Blitter einer
Handschrift fuhrt nicht nur zum Verlust von Daten zu den Nutzern sondern auch
zur Reprisentativitdt. So ldsst sich beispielsweise auch zur Reprisentativitit der
bereits in Abschnitt 4.3.4.6 besprochenen Handschrift, welche Ummi Hatun, die
Tochter eines Zimmermanns kopierte, keine Aussage machen, da die ersten 57
Blitter verloren gingen und nachtriglich erginzt wurden.

6.7.4 Reprisentation von gesellschafilichen Gruppen

In den Abschnitten 3.3.3.5 und 4.3.4.5 wurde bereits festgestellt, dass Mubam-
mediye-Handschriften mit Ficherkalligraphie im Kontext von fakih-Dynastien ent-
standen. Auffillig ist, dass — abgesehen von den fragmentarischen Handschriften
- in den Kolophonen zwar nicht der Kopist aber der Vater, oder mehrere Vorfah-
ren im Patronym den Titel fakih tragen.!>! Zur Bedeutung dieses Titels hat sich
Cemal Kafadar geduflert. Es handelte sich um religiose Experten, welche nicht im
engeren Sinn wulema waren, keine Medrese-Bildung hatten, im frithen osmani-
schen Staat einen sehr groflen Einfluss hatten und spitestens seit der Regierungs-
zeit Mehmeds II., ab der Mitte des 15. Jahrhunderts marginalisiert wurden.!>? In
den Registern iiber Zuwendungen des Sultans sind Triger des Titels fakih aber bis
in 17. Jahrhundert zu finden. Es handelt sich bei diesen Handschriften im unter-
suchten Korpus um das signifikanteste Beispiel fur eine Verbindung zwischen einer
graphischer Uberlieferungsvariante und der gesellschaftlichen Gruppenzugehorig-
keit der Nutzer. Das spricht daftir, dass dies als spezielle Form sozialer Reprisenta-
tion zu verstehen ist.153

148 Oztiirk 1995, 178-184, und Sievert 2010.

149 MK B 946 (1096 h./1685).

150 Neben der Handschrift MK B 946 (1096 h.) sind dies 1. MK B 293 (Verzierung durch Kal-
ligraphie); 2. SK Serez 1544 (Verzierung durch Kalligraphie); 3. IVRRAN B 4615 (ohne II-
lumination); 4. SK Serez 1537 (ohne Illumination); 5. MK B 602 (Fol. 1 fehlt).

151 Siche oben Abschnitt 5.4.5 und 5.5.5.

152 Kafadar 1997, 110 und 135.

153 Eine genaue Analyse der fakib-Handschriften siche oben Abschnitt 5.5.5.

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350 TOBIAS HEINZELMANN

Die friheste der Mupammediye-Handschriften mit Ficherkalligraphie wurde
908 h. (1502) von einem Kopisten namens Hacit Ya‘kub b. Mustafa Fakih ge-
schrieben (TSMK HS 93). Es handelt sich um die bereits oben erwihnte, vom
Schlisselbewahrer des Sultans dem Privatgemach im Topkapi-Palast gestiftete
Handschrift.1>* Sie hat schon durch die Verwendung von roter, griiner und golde-
ner Tinte zur Textgliederung einen sehr reprisentativen Charakter (Abbildung
6.20). Die Ficherkalligraphie kann als ein weiteres Element zur Aufwertung der
Handschrift verstanden werden. Der Umstand, dass Ficherkalligraphie etwa hun-
dert Jahre spiter von anderen Kopisten aus einem fakih-Kontext verwendet wurde,
deutet darauf hin, dass dadurch die Verbundenheit mit dieser gesellschaftlichen
Gruppe ausgedriickt wurde. In keiner der spiteren Handschriften ist allerdings
Chrysographie zu finden; sie sind also insgesamt schlichter gestaltet.

Die Verwendung von Ficherkalligraphie in den Mubammediye-Handschriften ist
jedoch der einzige Fall, in dem eine so direkte Verbindung zwischen der graphi-
schen Gestaltung und der Gruppenzugehorigkeit belegt werden kann. Es dringt
sich zwar die Frage auf, ob die illustrierte Fassung der Mubammediye, welche zum
ersten Mal 1237 h. (1822) in der Handschrift DKM Ma‘arif ‘Amma Turki Tal‘at 22
belegt ist, ebenfalls mit einer bestimmten gesellschaftlichen Gruppe in Verbindung
gebracht werden kann. Die beiden von mir bisher belegten Handschriften erlauben
aber keine gesellschaftliche Kontextualisierung — nur eine der beiden Handschrif-
ten (SK Izmir 601) enthilt iiberhaupt relevante Daten.!55 Ab den 1840er Jahren
wird die illustrierte Fassung durch die lithographischen Drucke dann ohnehin die
am weitesten verbreitete Variante der Mubammediye.

Die Manifestation einer gesellschaftlichen Gruppenzugehorigkeit durch die
Wahl einer bestimmten graphischen Uberlieferung lisst sich in keinem der beiden
anderen Werke des Quellenkorpus nachweisen. Die Envar el-Agikin-Handschriften
weisen ohnehin eine duflerst geringe Varianz der graphischen Uberlieferung
auf.’¢ In den wenigen Magarib az-Zaman-Handschriften finden sich wiederum
sehr wenige Daten zum sozialen Kontext der Nutzer.

6.8 Zusammenfassung

Wihrend die Wissensvermittlung von einigen der untersuchten Autoren als zentra-
les Motiv fir das Verfassen ihrer Werke dargestellt wird und auch die mehr oder
weniger zeitgenossischen Sekundirquellen diesen Aspekt hervorheben, lisst sich
die Wissensvermittlung aufgrund der Benutzerspuren nur in vergleichsweise weni-
gen Handschriften nachweisen. Fine Untersuchung der graphischen Gestaltung
zeigt zwar Elemente, die der besseren Textgliederung und damit auch einer erleich-

154 Vgl. oben Abschnitt 6.7.1.
155 Vgl. oben Abschnitt 5.5.4.
156 Vgl. oben Abschnitt 3.3.2.5.

22.01.2026, 04:14:08. = (e E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POPULARE RELIGIOSE LITERATUR UND BUCHKULTUR IM OSMANISCHEN REICH 351

terten Wissensvermittlung dienen, die aber als Standardausstattung islamischer
Handschriften eine so weite Verbreitung genieffen, dass keine weitgehenden
Schliisse gezogen werden sollten. Aufschlussreich ist jedoch die Tatsache, dass sich
Randglossen, welche als Belege einer Nutzung im Bereich der Wissensvermittlung
interpretiert werden konnen, einerseits in den arabischsprachigen, an ein gelehrtes
Publikum gerichteten Magarib az-Zaman finden, andererseits aber auch in zahlrei-
chen Mupammediye-Handschriften: Es spricht zwar einiges dafir, dass die Rand-
glossen von einem Teil der Kopisten als Teil eines unantastbaren authentischen
Textes verstanden wurden; wenn Kopisten oder andere Nutzer die Randglossen in-
dividuell anpassten, spricht das aber auch dafiir, dass sie als Verstindnishilfe not-
wenig waren.

Neben der Wissensvermittlung war eine Rezitation im religiésen Kontext von
den Autoren als wichtiger Nutzungsprozess intendiert. Diese Art der Nutzung
wird in den sekundiren Quellentexten — neben der Wissensvermittlung — eben-
falls regelmifig thematisiert. Auch das untersuchte Handschriftenmaterial enthilt
entsprechende Hinweise, etwa Faden-Lesezeichen bei einschligigen Textstellen
oder in Einzelfillen explizite Rezitationsvermerke.

Anhand der untersuchten Mubammediye-Handschriften konnte dariiber hinaus
auch eine kultische Verehrung belegt werden. Das trifft vor allem fir das Muham-
mediye-Autograph zu, welches am Grab Yazicioglis als Heiligenreliquie verehrt
wurde. Eine solche Verehrung lasst sich in der Folge auch fiir Abschriften der
Muhammediye nachweisen. Es gibt Indizien, dass diese kultische Verehrung sich in
Einzelfillen auch auf die Envar el-Agsikin iibertrug.

Ein zentraler Aspekt der Handschriftennutzung ist der Erwerb von transzen-
dentem Kapital - also eine Investition ins Seelenheil. Wie Mustafa “Ali in seiner
Kurzbiographie Ahmed Bicans suggeriert, wollte sich dieser durch das Verfassen
eines Buches Kapital fiir das Seelenheil erwerben. Ein vergleichbares Anliegen hat-
ten auch Kopistinnen und Kopisten, Besitzerinnen und Besitzer oder Stifterinnen
und Stifter von Handschriften: Firbitteformeln gehdren zu den hiufigsten Be-
nutzervermerken iiberhaupt und zeigen, dass das Buch und seine Lektiire - vor al-
lem auch durch nachkommende Generationen — einen Gewinn im Jenseits si-
chern sollten.

Einen Konnex zwischen Lebenswirklichkeit und Transzendenz sollen in den
untersuchten Handschriften jene Eintragungen schaffen, welche Geburten, Todes-
fille und andere wichtige Ereignisse im Leben der Benutzerinnen und Benutzer
dokumentieren: Durch die Dokumentation solcher Ereignisse auf den Seiten ei-
nes religiosen Werkes wird das eigene Leben quasi unter den Schutzmantel der re-
ligiosen Dichtung und ihrer Protagonisten und Autoren gestellt.

Die Nutzung von Biichern zur Reprisentation schliefflich zeigt sich am promi-
nentesten in Bibliotheksstiftungen, wobei durch den wohltitigen Aspekt der Stif-
tung auch transzendentes Kapital erworben wird. In einem privaten Bezugsrah-
men ist dagegen die kodikologische Ausgestaltung der Handschriften zu sehen,

22.012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352 TOBIAS HEINZELMANN

etwa durch Illuminationen oder aufwindige Einbinde. Die untersuchten Exem-
plare dienten dabei nicht nur im Palast und seinem direkten Umfeld einem repri-
sentativen Zweck; aus Kolophonen, Besitz- und Stiftungsvermerke lisst sich ein
entsprechendes Streben auch in den anderen Nutzerkontexten belegen, etwa bei
Angehorigen der ulema, aber auch unter Militirangehorigen oder Hindlern.

Anders als die Handschriften enthalten die untersuchten Drucke so gut wie
keine auswertbaren Daten. Lediglich die Nutzung zur Reprisentation ldsst sich —
beispielsweise an aufwindigen Einbinden - belegen. Es spricht einiges dafiir, dass
die Absenz von Benutzereintragungen zum groflen Teil auf die Priferenz von Bi-
bliothekaren fiir ,saubere® Ausgaben zuriickzufithren ist. Im Antiquariatshandel
sind Drucke mit Nutzervermerken — etwa der Bitte um Fiirbitte — immer wieder
anzutreffen. Mir sind Vermerke mit Datierungen bis in die 1950er Jahre bekannt.
Es durfte aber schwierig sein, ein vergleichbares Korpus an Drucken zu finden,
welches eine Untersuchung zur Nutzung von Drucken im 19. Jahrhundert und
20. Jahrhundert erlaubt.

Die Suche nach dem ,sauberen Exemplar® belegt aber durchaus auch einen
grundsitzlichen Wandel der Buchkultur. Die Biographie des einzelnen Exemplars
interessiert Nutzer nicht, wenn es sich um einen Druck handelt. Das Buch verliert
weitgehend seine Bedeutung als ,Band zwischen Lebenswirklichkeit und Trans-
zendenz®. Die Nutzung beginnt auch nicht bereits mit der Abschrift. Ich wage
darum zum Abschluss die Hypothese, dass sich bei Drucken ein so breites Spek-
trum an Nutzungsprozessen, wie es anhand des Handschriftenkorpus belegt wer-
den konnte, nicht nachweisen lief3e, wenn eine Bibliothek beschliefRen wiirde, von
heute an alle gedruckten Exemplare der Mupammediye und der Envar el-“Agikin,
welche auf dem Biichermarkt auftauchen, aufzukaufen und zu sammeln. Dieses
breite Spektrum an Nutzungsprozessen war eine Stirke der durch handschriftliche
Uberlieferung und Verbreitung geprigten Buchkultur im Osmanischen Reich.

22012026, 04:14:08. - [ E—


https://doi.org/10.5771/9783956507045-309
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

