
Osmanen und Post-Osmanen in Ägypten 

Maurus Reinkowski, Freiburg 

In einem in unterschiedlichste Sprachen übersetzten Essay äußert sich Gamal 
ʿAbdel Nasser, Anführer des panarabischen Nationalismus und seit 1954 ägypti-
scher Staatspräsident, zur Geschichte Ägyptens. Mit dem 13. Jahrhundert hätten, 
der Zerstörung der islamischen Welt durch die Mongolen und der Machtergreifung 
der mamlukischen Militärsklaven in Ägypten geschuldet, dunkle Zeiten begonnen. 
Der ‚eiserne Vorhang‘ eines ‚tyrannischen Feudalismus‘ habe sich über das Land 
gesenkt. Wenn auch die napoleonische Expedition nach Ägypten im Jahr 1798 die-
se Mauer der Isolation nieder gerissen habe, so habe Ägypten erst mit der Revolu-
tion von 1952 zu sich selbst finden können. Der britische Imperialismus des spä-
ten 19. und frühen 20. Jahrhunderts dürfe nicht gänzlich getrennt gesehen werden 
vom mamlukisch-osmanischen semikolonialen Feudalismus: 

„Ich versuchte einmal eine Redensart zu verstehen, die ich als Kind oft auszurufen pfleg-
te, wenn ich Flugzeuge am Himmel fliegen sah: ‚O, Allmächtiger Gott! Möge ein Un-
heil die Engländer treffen!‘ Ich fand später, dass wir den Ausdruck von unseren Vorvä-
tern in den Tagen der Mameluken geerbt hatten. Er wurde damals nicht auf die Englän-
der angewandt, sondern ist nur von uns oder von dem unveränderten und verborgenen 
Erbe in uns umgewandelt worden. Wir änderten nämlich nur den Namen des Bedrü- 
ckers. Unsere Vorväter pflegten noch zu sagen: ‚O Allmächtiger Gott! Sende die Osma-
nen ins Verderben.‘“1 

In der ägyptischen Geschichtsschreibung und kollektiven Erinnerung herrschte in 
der Zeit Nassers die Deutung vor, dass es der national-revolutionären ägyptischen 
Bewegung mit dem Putsch der ‚Freien Offiziere‘ und dem Sturz König Faruqs I. 
gelungen sei, sich aus den Klauen einer feudalen und imperialen Vergangenheit zu 
lösen, zu der Mamluken, Osmanen und Briten ungeschieden gehören. Bis in die 
zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts wirkt in Ägypten das Trauma der imperialen 
westlichen Politik fort, wurde aber in die Teleologie einer nationalen Erlösungsge-
schichte umgedeutet.  

Osmanisches und nicht-osmanisches Ägypten im 19. Jahrhundert 

Wenn auch das 19. Jahrhundert mit der europäischen Expansion in Ägypten 
neue Bedingungen und neue Spielregeln kennt, so sind doch viele Akteure schon 
längst da: 

1  Gamal Abdel Nasser, Die Philosophie der Revolution. o. O. [circa 1960], siehe l. Informati-
onsamt, 38. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237 - am 22.01.2026, 04:12:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MAURUS REINKOWSKI 238 

Schon seit Jahrhunderten kamen Europäer nach Ägypten, um Handel zu trei-
ben. Die Möglichkeit, durch den Handel mit Ägypten viel Geld zu verdienen, 
hatte Venedig und andere italienische Seerepubliken über Jahrhunderte nach 
Ägypten gezogen. Wenn es um den Handel ging, hatte das Geschäft Vorrang vor 
der Religion.2 

Kein anderes Land im Nahen Osten ist so eng verbunden mit dem Begriff des 
‚Fellachen‘, der Ackerbau betreibenden Landbevölkerung, wie Ägypten. Der Fella-
che steht für den ewigen Kreislauf des landwirtschaftlichen Jahres und seiner Wie-
derkehr des Säens, Bewässerns und Erntens, fernab von den kurzen Konjunkturen 
der politischen Geschichte. In den historischen Darstellungen Ägyptens gehören 
die Fellachen gleichsam zur ‚unbewegten Geschichte‘ des Menschen in seinen Be-
ziehungen zur umgebenden Natur, „eine träge dahinfließende Geschichte, die nur 
langsame Wandlungen kennt.“3 

Die Mamluken werden, nach ihrer Niederlage von 1517 gegen Sultan Selim I., 
als lokale Elite nicht ausgelöscht und in das osmanische Herrschaftssystem einge-
gliedert. Die Mamluken verstanden sich nicht als Teil der ägyptischen Bevölke-
rung, sondern als eine ethnisch, sozial und sprachlich abgesetzte Elite. Das Herr-
schaftssystem Ägyptens ist vom 16. bis zum beginnenden 19. Jahrhundert durch 
die Dualität zweier von außerhalb kommender Eliten, der Mamluken und der 
Osmanen, gekennzeichnet. Diese ethnische und linguistische Polarität bleibt bis 
ins späte 19. Jahrhundert Kennzeichen der Herrschaft von Mehmed ʿAli und sei-
ner Nachfolger: Die hohen Stellungen in der Bürokratie und im Heer sind reser-
viert für die mamlukisch-osmanische Elite, während die unteren Ränge sehr wohl 
von arabischsprachigen Ägyptern ausgefüllt werden können, allerdings ohne 
Aussichten auf einen Aufstieg in die obersten Ränge.4 

Auch Anhänger des arabischen Nationalismus werden sich der Meinung an-
schließen, dass die osmanische ‚Fremdherrschaft‘ viel früher als 1914 endet, dem 
Jahr, in dem die Briten die osmanische Suzeränität über Ägypten offiziell auf-
kündigen, das Land zu einem britischen Protektorat erklären und dessen nomi-
nellen Herrscher vom ‚Khediven‘ zum ‚Sultan‘ befördern, um auf diese Weise die 
endgültige Loslösung vom Osmanischen Reich zu bekräftigen. Irgendwo zwi-
schen der Landung Napoleons in Ägypten und dem Beginn des Ersten Welt-
kriegs muss sich die osmanische Herrschaft über Ägypten verflüchtigt haben. 

2  Palmira Brummett, Ottoman Seapower and Levantine Diplomacy in the Age of Discovery, New 
York 1994, 1, 143 f., 173 und passim. Zu Beispielen eines gemeinsam geteilten venezia-
nisch-ägyptischen Handelsinteresses in den Zeiten der Kreuzzüge siehe Steven Runciman, 
Geschichte der Kreuzzüge, München 1995, 889, 1135 f., 1226. 

3  Fernand Braudel, Das Mittelmeer und die mediterrane Welt in der Epoche Philipps II, Frankfurt 
2001, Bd. 1, 20. 

4  Khaled Fahmy, „The Era of Muhammad ʿAli Pasha‘“, in: Martin W. Daly (Hg.), The Cam-
bridge History of Egypt, vol. 2, Modern Egypt, from 1517 to the End of the Twentieth Century, 
Cambridge 1998, 139-179, hier 155. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237 - am 22.01.2026, 04:12:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


OSMANEN UND POST-OSMANEN IN ÄGYPTEN 239 

Wo endet also die Geschichte Ägyptens unter den imperialen Osmanen? Wo 
beginnt die Geschichte Ägyptens unter den imperialistischen Großmächten Eu-
ropas? Es war lange üblich, die moderne Geschichte Ägyptens mit der Landung 
Napoleons I. 1798 beginnen zu lassen. Die napoleonische Expedition nach 
Ägypten bedeutete einen tiefen Einschnitt in die Geschichte Ägyptens, ja sie 
wurde sogar lange – und sicherlich einseitig – als der Beginn der Moderne im ge-
samten Nahen Osten gedeutet. Heute betont man eher interne Kontinuitäts-
stränge; als Wegmarke in der Veränderung des Verhältnisses zu Europa ist die na-
poleonische Intervention noch immer von großer Bedeutung.5 Zu offensichtlich 
ist auch, dass mit der napoleonischen Expedition die Verbindungen Ägyptens 
zum Osmanischen Reich noch längst nicht gekappt sind. Suchen wir also weiter 
nach Anhaltspunkten. 

Napoleons Expedition findet 1801 ein recht klägliches Ende: Die französischen 
Truppen werden von vereinten osmanisch-britischen Streitkräften vertrieben. Aus 
den Turbulenzen, die Napoleon nach dem Scheitern seiner Expedition hinterlässt, 
geht der neue Herrscher Ägyptens, Mehmed ʿAli, hervor. Er kommt im Jahre 1801 
als Offizier in einem albanischen Kontingent in Ägypten an, mit dem die Osma-
nen – mit Unterstützung der Briten – wieder ihre Herrschaft in Ägypten herstellen 
wollen. 

In den folgenden Wirren und Machtkämpfen setzt sich Mehmed ʿAli als Herr-
scher Ägyptens durch. Von der osmanischen Regierung wird er im Jahr 1805 als 
osmanischer Gouverneur anerkannt. Innerhalb zweier Dekaden steigt er von ei-
nem in osmanischen Augen, etwa bei der Bekämpfung der wahhabitischen Saudis 
in den Jahren 1811-1818, durchaus hilfreichen innerosmanischen Lokalpotentaten 
zu einem lebensbedrohlichen Konkurrenten auf. In der ersten Hälfte der 1840er 
Jahre verliert Ägypten jedoch wieder den Status einer ‚Großmacht‘ im östlichen 
Mittelmeerraum und das Projekt einer autoritären Modernisierung Ägyptens sta-
gniert. 

Trotz der Zerschlagung seiner Großmachtpläne konnte Mehmed ʿAli die Erb-
lichkeit des osmanischen Gouverneursamtes in Ägypten für seine Familie sichern 
und damit – bei Wahrung der osmanischen Suzeränität – der faktischen Unabhän-
gigkeit Ägyptens eine erste völkerrechtliche Anerkennung sichern. 

Unter den Nachfolgern Mehmed ʿAlis, ʿAbbas (1848-1854), Saʿid (1854-1863) 
und Ismaʿil (1863-1879), wird Ägypten, zur Zeit der Hochblüte des europäischen 
Finanzimperialismus, zum ‚Klondike on the Nile‘.6 Nach Staatsbankrott und ei-
ner innerägyptischen Krise, dem sogenannten ʿUrabi-Aufstand, interveniert 1882 

                                                                                          
5  Alexander Schölch, „Der arabische Osten im neunzehnten Jahrhundert (1800-1914)“, in: 

Heinz Halm (Hg., begründet von Ulrich Haarmann, Hg.), Geschichte der arabischen Welt, 5. 
Auflage, München 2004, 365-431, hier 365. 

6  David S. Landes, Bankers and Pashas: International Finance and Economic Imperialism in Egypt, 
New York u. a. 1969. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237 - am 22.01.2026, 04:12:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MAURUS REINKOWSKI 240 

Großbritannien. Aus der ursprünglich vermutlich nur als Zwischenspiel geplan-
ten Besatzung erwächst eine mehrere Jahrzehnte währende britische Militärprä-
senz in Äypten. Es war aber nicht allein der Zufall, der waltete: Die Vereinnah-
mung Ägyptens lag auf der von Politikern wie Disraeli bereits in den 1860er Jah-
ren erklärten Linie einer offensiven imperialistischen Politik. 

In einem Ferman des osmanischen Sultans vom 1. Juni 1841 wird Mehmed ʿAli als 
Gouverneur Ägyptens auf Lebenszeit ernannt und zugleich seine männlichen 
Nachkommen mit dem erblichen Recht auf seine Nachfolge ausgestattet. Von der 
Historiographie wird diese Entwicklung, verglichen mit dem Expansionsstreben 
und der wirtschaftlichen Selbstbehauptungspolitik der 1830er Jahre, oft als Schei-
tern betrachtet, aber doch ist es als ein Erfolg Mehmed ʿAlis anzusehen, sich und 
seiner Familie einen vererbbaren Herrschaftstitel über Ägypten gesichert zu haben.7 
Die von ihm begründete Dynastie wird bis zum Jahr 1953 Bestand haben – und ist 
damit die am weitesten in das 20. Jahrhundert hineinragende Dynastie osmani-
scher Prägung. 

Ismaʿil (reg. 1863-1879) setzt die Bemühungen um eine größere Unabhängigkeit 
von der Pforte fort. Er erreicht, dass zwei imperiale Edikte von 1866 und 1867 er-
lassen werden, die Ägypten einen größeren rechtlichen Handlungsspielraum ge-
ben: 1866 erkauft sich Ismaʿil „durch großzügige Austeilung von Bestechungsgel-
dern und eine entsprechende Erhöhung des jährlichen Tributs das so lange um-
kämpfte Recht direkter Erbfolge.“8 Ein Jahr später erlangt er das Recht zur Führung 
des Phantasietitels eines ‚Khediven‘.9 1873 erhält Ismaʿil dank einer Verdoppelung 
des Tributs auf 675.000 Pfund und einer zusätzlichen einmaligen Zahlung in allen 
politisch relevanten Fragen völlige Selbständigkeit. 

Die beiden Fermane von 1866 und 1867 gaben dem Khediven das Recht, selb-
ständig Titel zu verleihen und die ägyptische Armee zu vergrößern. Die Regelung 
der Thronnachfolge wurde in der Weise abgeändert, dass nun nicht mehr das Prin-
zip der Seniorität galt, sondern der Primogenitur, so dass Streitigkeiten innerhalb 
der Dynastie ausgeschlossen werden konnten und die Dynastie sich als Ganzes 
stabilisierte. Ismaʿil erhielt zudem das Recht, Anleihen selbsttätig aufzunehmen 
und Verträge mit anderen Staaten zu schließen. Das Ergebnis war: „If Ismaʿil was 
still an Ottoman viceroy and Egypt a subject province, he and his country were 
independent in everything but name.“10 

7  Fahmy, „Muhammad ʿAli“, 176. 
8  Wolfgang Mommsen, Imperialismus in Ägypten. Der Aufstieg der ägyptischen nationalen Bewe-

gung 1805-1956, München/Wien 1961, 26. 
9  Ein Phantasietitel, der wohl am besten als ‚Vizekönig‘ zu übersetzen ist. – Der Einfachheit 

halber wird in diesem Beitrag die gesamte Dynastie-Linie von Mehmed ʿAli bis Fuʾad II. 
als Khediven-Dynastie bezeichnet, auch wenn dieser Titel nur im Zeitraum von 1867 bis 
1914 in Gebrauch war. Andere Bezeichnungen wie Dynastie des Mehmed ʿAli sind wenig 
handlich bzw. es hat sich niemals eine allgemein gebräuchliche Benennung durchgesetzt. 

10  F. Robert Hunter, „Egypt under the Successors of Muhammad ʿAli“, in: Daly, Modern 
Egypt, 180-197, hier 193. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237 - am 22.01.2026, 04:12:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


OSMANEN UND POST-OSMANEN IN ÄGYPTEN 241 

Die Titel der Machthaber Ägyptens verändern sich über die Jahrzehnte hinweg: 
Mehmed ʿAli und seine Nachfolger Ibrahim (reg. 1848), ʿAbbas (reg. 1848-1854), 
Saʿid (reg. 1854-1863) und Ismaʿil (1863-1867) tragen den Titel eines wali, also ei-
nes osmanischen Provinzgouverneurs. Den Titel eines Khediven tragen Ismaʿil 
(1867-1879), Tawfiq I. (1879-1892) und ʿAbbas Hilmi II. (1892-1914). Mit der offi-
ziellen Umwandlung Ägyptens in ein britisches Protektorat folgen dem von den 
Briten im Dezember 1914 abgesetzten ʿAbbas Hilmi II. die beiden Sultane Husain 
Kamil (1914-1917) und Fuʾad I. (1917-1922). Nach der Aufhebung des Protektorats 
wird Fuʾad I. zum König (1922-1936) ernannt. Nach seinem Tod wird der wegen 
seiner Verschwendungssucht berühmt-berüchtigte Faruq I. (1936-1952) König. Mit 
dem Putsch der ‚Freien Offiziere‘ und dem Sturz Faruqs I. wird der letzte der Khe-
diven-Dynastie, der ein halbes Jahr alte Fuʾad II., auf den Thron gesetzt, aber be-
reits im Jahr darauf, 1953, mit der Gründung der Republik Ägypten, seiner Familie 
ins Exil nachgeschickt. 

Einen korrekten Eindruck des jeweiligen Machtstatus vermitteln die Titel Wali, 
Khedive, Sultan und König nicht: Der wali Mehmed ʿAli war in den 1830er Jahren 
weitaus mächtiger als die beiden Khediven Tawfiq und ʿAbbas Hilmi. Sultan Husain 
Kamil wiederum hatte unter den Bedingungen des Ersten Weltkrieges und direkter 
britischer Herrschaft weitaus weniger Bewegungsfreiheit als der Khedive Ismaʿil. 

Die Beziehungen der Khediven-Dynastie und der ägyptischen militärisch-adminis- 
trativen Elite zum osmanischen Zentrum waren verwickelt, zeigen aber im Laufe 
des 19. Jahrhunderts in eine deutliche Richtung – in die einer Ablösung vom Os-
manischen Reich. Auch wenn sich die ägyptische politisch-militärische Führung, 
neben der alten mamlukischen Elite, zu großen Teilen aus dem osmanischen Offi-
zierskorps rekrutiert, löst sich Ägypten bereits in den 1830er und 1840er Jahren 
vom Osmanischen Reich. Mehmed ʿAli ist selbst das beste Beispiel hierfür. Bis in 
das frühe 20. Jahrhundert hinein nahm man aber gegenseitig Bezug aufeinander. 
Während niemals Heiratsbündnisse zwischen den Osmanen und Herrscherhäusern 
Westeuropas geschlossen wurden,11 gab es enge Verflechtungen zwischen den bei-
den Dynastien der Osmanen und Khediven.12 

Dieser Beitrag widmet sich nicht dieser noch weitgehend unbekannten späten 
Beziehungsgeschichte zwischen den beiden Herrscherhäusern der Khediven und 
Osmanen, sondern er hat ein anderes Anliegen, nämlich zu zeigen, wie Ägypten 
und das Osmanische Reich im frühen 19. Jahrhundert eine in vielerlei Hinsicht 
derart parallele Entwicklung durchliefen, dass man von Ägypten als dem alter ego 
des Osmanischen Reiches sprechen kann – und vice versa. 

                                                                                          
11  Allerdings schlossen die Osmanen sehr wohl Heiratsbündnisse mit Byzanz, bis zu dessen 

Vernichtung im 15. Jahrhundert. 
12  Zur Fortführung dieser Verbindungen bis in das 20. Jahrhundert siehe Emine Foat Tugay, 

Three Centuries: Family Chronicles of Turkey and Egypt, London 1963. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237 - am 22.01.2026, 04:12:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MAURUS REINKOWSKI 242 

Alter ego 

Ägypten, die Kornkammer Roms und Ostroms, ist für den osmanischen Staat über 
Jahrhunderte hinweg eine wichtige Einnahmequelle gewesen. Trotz dieser heraus-
ragenden wirtschaftlichen Bedeutung gehört Ägypten nicht zu den osmanischen 
Kerngebieten wie das westliche Anatolien oder die Istanbul nahe gelegenen Pro-
vinzen in Südosteuropa. Auch im 19. Jahrhundert stellt Ägypten unter den osma-
nischen Provinzen einen Sonderfall dar.13 

Zum einen ist keine andere arabische Kernprovinz dem Osmanischen Reich 
früher verloren gegangen als Ägypten. Faktische Unabhängigkeit erringt Mehmed 
ʿAli zur Zeit der griechischen Unabhängigkeitsbewegung in den 1820er Jahren. Mit 
der Anerkennung der erblichen Herrschaft der Dynastie Mehmed ʿAlis ist Ägypten 
für das Osmanische Reich verloren. Sultan ʿAbdülhamid II. (1876-1909) betrachte-
te die osmanische Herrschaft in Ägypten als nur noch ‚nominell‘ (lafzi).14 

Zum anderen stellt Ägypten einen besonders verwickelten Fall von Überschich-
tungen verschiedener Herrschaftsansprüche dar. Das Osmanische Reich, selbst seit 
dem 19. Jahrhundert einem informellen Imperialismus der europäischen Groß-
mächte unterworfen, war bis 1914 Suzerän über Ägypten. Faktisch war Ägypten 
mehr oder weniger unabhängig, ohne dass die osmanische Souveränität jemals offi-
ziell in Abrede gestellt wurde; sie wurde allerdings zunehmend auf die Ebene einer 
Suzeränität abstrahiert und damit letztendlich gemindert. Das Spiel wiederholte 
sich, als ab dem Jahr 1882 das Land am Nil unter britischer Herrschaft stand: Auch 
hier war es im Interesse Großbritanniens, die osmanische Suzeränität zumindest 
als Fassade stehen zu lassen. 

In den 1820er und 1830er Jahren verstand sich Ägypten als eine modernisierte und 
leistungsfähigere Version des Osmanenreiches und war für die osmanische Staats-
führung das einzige scheinbar realistische Vorbild für rasche und erfolgreiche Re-
formen. Besonders im militärischen Bereich waren sich beide, Ägypten und Os-
manisches Reich, gegenseitiges Vorbild: So wies Mehmed ʿAli seinen (vermeintli-
chen) Sohn und Heerführer Ibrahim Pascha an, diejenigen Strukturen in der Ar-
mee einzuführen, die der osmanische Sultan Selim III. (reg. 1789-1807) mehr als 
zwanzig Jahre zuvor in der osmanischen Armee durchgesetzt hatte.15 Andererseits 
äußerte Sultan Mahmud II. (reg. 1808-1839) nach der Vernichtung der Janitscharen 
1826 gegenüber dem Vertreter Mehmed ʿAlis in Istanbul, Muhammad Naǧib 
Efendi, dass „nur dank der Reformen von Mehmed ʿAli wir verstanden haben, wie 
wichtig es ist, die Truppen gemäß moderner Richtlinien zu trainieren“.16 

13  Wiewohl zugegebenermaßen die Zahl der ‚Sonderfälle‘ unter den Provinzen des Osmani-
schen Reiches, und dies nicht nur im 19. Jahrhundert, sehr hoch gewesen sein muss. 

14  İsmet Bozdağ, Abdülhamid'in Hatıra Defteri, İstanbul 1985, 128. 
15  Fahmy, „Muhammad ʿAli“, 154. 
16  Fahmy, „Muhammad ʿAli“, 158. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237 - am 22.01.2026, 04:12:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


OSMANEN UND POST-OSMANEN IN ÄGYPTEN 243 

Die Nationalisierung des osmanischen Staates und Militärs, die erst in jungtür-
kischer Zeit (ab 1908) zum Tragen kam, wurde in Ägypten um mehrere Jahrzehnte 
vorweggenommen. In den mittleren Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts mutierte die 
supraethnische und osmanisch geprägte Führungsschicht Ägyptens hin zu einer 
ägyptisch-nationalen Elite. Hinweis auf den ursprünglich osmanischen Charakter 
der ägyptischen Machtelite ist, dass nicht nur die Korrespondenz zwischen Istanbul 
und Kairo, sondern auch der interne ägyptische Schriftverkehr zwischen hohen 
Verwaltungsstellen und im Militär bis in die Regierungszeit von ʿAbbas (1848-
1854) in osmanischer Sprache geführt wurde. Zudem herrschte noch bis in die 
1840er Jahre hinein eine gewisse Durchlässigkeit zwischen dem ägyptischen und 
osmanischen Offizierskorps. 

Bis weit in das 19. Jahrhundert hinein ist es nicht möglich, ‚die Osmanen‘17 von 
der ‚indigenen‘ ägyptischen politisch-administrativ-militärischen Elite eindeutig 
abzugrenzen.18 Diese osmanisch-ägyptische Elitenkultur war imperial gesinnt, von 
einem universalen Reichsgedanken geprägt und nach Istanbul ausgerichtet, aber 
doch verankert in Alexandria und Kairo, den städtischen Zentren Ägyptens.19 In 
der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts bestand die osmanisch-ägyptische Elite (os-
manisch: zevat, arabisch: aḏ-ḏawāṯ) aus etwa 10.000 Männern und Frauen, die die 
politischen, wirtschaftlichen, kulturellen und sozialen Ressourcen des Landes für 
sich monopolisiert hatten: 

„They spoke Ottoman Turkish, their outlook was formed in an Ottoman administrative 
and military tradition, they dressed and behaved as their counterparts in Istanbul, iden-
tified with the empire, but were totally loyal to the house of Muhammad ʿAli, and 
committed permanently to serving and living in Egypt, unless political circumstances 
made this impossible.“20 

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts löst sich jedoch eine Gruppe von eini-
gen wenigen Tausend Menschen aus dem gemeinsamen Universum einer ethnisch 
weitgehend indifferenten osmanischen Elitenkultur, verselbständigt und nationali-
siert sich. In dem sich herausbildenden ägyptischen Nationalstaat verpflichten sich 
die bisher kompartimentalisierten gesellschaftlichen Gruppen – unter der Leitung 
einer neu formierten Elite – auf das (scheinbar) gemeinsame Ziel eines homogenen 
Staates. Der osmotische Charakter des ‚Osmane-Seins‘ in der Elitegruppe ging ver-
loren. Die bisher auf horizontaler Ebene frei flottierende osmanische, im Wesentli-
chen militärische, Elite verfestigt sich; andererseits eröffnen sich durch die Ideolo-
                                                                                          
17  Hier nicht zu verstehen als Dynastie, sondern als eine umfassende Bezeichnung derjeni-

gen, die der kosmopolitischen, ethnisch gemischten, aber kulturell homogenen Eliteschicht 
des Osmanischen Reiches angehörten. 

18  Gänzlich anders verhält es sich zum Beispiel mit der intellektuellen und religiösen Elite 
Ägyptens, die einheitlich arabischsprachig war und sich aus der ägyptischen Bevölkerung 
rekrutierte. 

19  Ehud R. Toledano, „Social and Economic Change in the „Long Nineteenth Century““, in: 
Daly, Modern Egypt, 252-284, hier 265. 

20   Toledano, Long Nineteenth Century, 264. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237 - am 22.01.2026, 04:12:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MAURUS REINKOWSKI 244 

gie und Praxis des ägyptischen ‚Nationalstaats‘ neue, vertikal gerichtete Strukturen 
der Rekrutierung und Mobilisierung. 

Ab der Mitte des 19. Jahrhunderts gilt bereits: Wenn auch die Angehörigen der 
mamlukisch-osmanischen Elite sich selbst noch als den ‚Einheimischen‘ überlegen 
ansehen, so können sie doch nicht mehr länger ‚osmanisch‘ genannt werden.21 Sie 
sind mittlerweile ‚Post-Osmanen‘ geworden. Saʿid bezeichnete sich selbst in einer 
Rede als ‚Ägypter‘ und äußerte den Wunsch, die Ägypter in solch einer Weise zu 
erziehen, dass sie nicht mehr auf Nicht-Ägypter angewiesen seien, die seit Jahr-
hunderten Ägypten und die Ägypter ausgebeutet hätten.22 

Osmanen und Post-Osmanen 

In Darstellungen der ägyptischen Geschichte des 19. Jahrhunderts rückt das Os-
manische Reich zunehmend in den Hintergrund. Ein großer Teil der Geschichts-
schreibung zu Ägypten im 19. Jahrhundert steuert ohnehin auf den einen Höhe-
punkt zu: Mit dem ägyptischen Staatsbankrott 1876 beschleunigt sich die Ge-
schichte, um sich zum ʿUrabi-Aufstand‘ 1881-1882 aufzuschwingen und in die bri-
tische Besetzung Ägyptens von 1882 zu münden.23 In diesen wenigen Jahren ver-
dichtet sich die Geschichte Ägyptens. Den imperialen Unternehmungen des Khe-
diven Ismaʿil in den 1870er Jahren mit dem Ziel einer Beherrschung eines afrikani-
schen Imperiums, das weit über die Grenzen des heutigen Sudans hinausreicht, 
steht der Staatsbankrott von 1876 gegenüber. Die noch unsicheren Anfänge der 
ägyptischen Nationalbewegung treffen auf die militärischen, logistischen und poli-
tischen Potentiale der hochimperialen Macht Großbritannien. Die Worten und Ta-
ten der osmanischen Regierung in Istanbul haben bei all dem so gut wie keine Be-
deutung. 

Mit der Konsolidierung der britischen Okkupation Ägyptens ab der Mitte der 
1880er Jahre, als die anderen europäischen Großmächte den Verbleib Großbritan-
niens in Ägypten mehr oder weniger hinzunehmen beginnen, entschleunigt sich 
die ägyptische Geschichte. ‚Weltgeschichtliche‘, das heißt für die europäische impe-
riale Geschichte bedeutende Ereignisse, sind allein der Fall Khartoums und der Tod 
von General Charles George Gordon 1885 und die Zerstörung des Mahdi-Staates 
durch Kitchener (den Sirdar der ägyptischen Armee von 1892 bis 1899) in der 
Schlacht von Omdurman 1898. 

21  Hunter, Successors, 191 f. 
22  Hunter, Successors, 192, bezieht sich hier auf eine Passage aus den Memoiren von Ahmad 

ʿUrabi, Muḏakkirāt aṯ-ṯawra al-ʿurabīya, Kairo 1954, Bd. 1, 16. 
23  Ein gutes Beispiel hierfür ist Mommsen, Imperialismus in Ägypten. Entgegen dem sehr weit 

gefassten zeitlichen Rahmen im Titel des Buches handelt es sich im Wesentlichen um eine 
Geschichte, die auf die Eskalation der Jahre 1881-1882 zuläuft. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237 - am 22.01.2026, 04:12:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


OSMANEN UND POST-OSMANEN IN ÄGYPTEN 245 

Nur kurz erlangt die osmanische Beteiligung an der internationalen Politik zu und 
in Ägypten noch einmal eine gewisse Prominenz. Im Frühherbst 1885 entscheidet 
der damalige britische Außenminister Salisbury, Sir Henry Drummond Wolff als 
Envoy Extraordinary und Minister Plenipotentiary nach Kairo und Istanbul zu ent-
senden, um über eine Evakuation Ägyptens zu verhandeln. Der Auftrag Wolffs ist 
es, den Einfluss Großbritanniens zu erhalten und zugleich für eine handlungsfähi-
ge ägyptische Regierung zu sorgen. Die Osmanen sollen eine militärische Rolle im 
Sudan erhalten. 

Im Oktober 1885 unterzeichnet Wolff mit dem osmanischen Außenminister ei-
ne Vereinbarung, dass ein britischer Hochkommissar, nämlich Wolff selbst, und ein 
osmanischer Hochkommissar in der Person von Gazi Ahmed Muhtar Pascha ge-
meinsam in Kairo Vorbereitungen für die Reorganisation der ägyptischen Armee 
treffen und Mittel zur ‚Beruhigung‘ des Sudan mit friedlichen Mitteln finden sol-
len.24 Abschließend sollen sie einen Vertrag ausarbeiten, um zu einem Einver-
ständnis über den Abzug der britischen Truppen in einem absehbaren Zeitraum zu 
kommen. Gazi Ahmed Muhtar Pascha kommt im Dezember 1885 in seiner Eigen-
schaft als ‚außerordentlicher Kommissar‘ (fevkalade komiser) in Kairo an – um erst 
1908 wieder nach Istanbul zurückzukehren. 

Den lang erwarteten Vertrag unterzeichnen Wolff und der osmanische Außen-
minister am 22. Mai 1887. Ahmed Muhtar war in Kairo geblieben und schon lange 
nicht mehr an den Verhandlungen beteiligt. Laut Vertrag sollte Großbritannien 
seine Truppen innerhalb von drei Jahren aus Ägypten zurückziehen, sofern nicht 
ein ‚Anzeichen von Gefahr‘ in innen- und außenpolitischer Hinsicht droht. Unter 
französischem und russischem Druck macht der Sultan einen Rückzieher. Er bittet 
Salisbury, die Verhandlungen zu einigen der wichtigsten Vertragsbestimmungen 
neu zu beginnen. Salisbury gesteht eine 15tägige Verlängerung zu. Als diese Frist 
ausläuft, fordert er Wolff Mitte Juli 1887 zur Rückkehr nach London auf. Damit 
sind mit einem Male die gesamte Wolff-Mission und alle damit zusammenhän-
genden Pläne gestorben.25 

Ahmed Muhtar wird von ʿAbdülhamid II. nach dem Scheitern der Wolff-Mission 
nicht nach Istanbul zurückberufen, sondern angewiesen in Kairo zu bleiben. Sein 
Status wird dabei in den folgenden zwanzig Jahren weder von britischer noch 
ägyptischer Seite offiziell anerkannt. Man kann sagen, der ‚letzte Osmane‘ in 
Ägypten von Bedeutung ist eben dieser Gazi Ahmed Muhtar gewesen. 

Ahmed Muhtar, 1839 in Bursa in Westanatolien geboren, entstammt einer 
türkischen Familie. Nach einer militärischen Ausbildung in Bursa und Istanbul 
und einer kurzen Tätigkeit als Lehrer an der Militärakademie in Istanbul setzen 
mit seiner ersten Entsendung nach Bosnien um 1864 zwei Dekaden ständiger 

                                                                                          
24  Roger Owen, Lord Cromer. Victorian Imperialist, Edwardian Proconsul, Oxford u. a. 2004, 

215 ff. 
25  Owen, Lord Cromer, 224 f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237 - am 22.01.2026, 04:12:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MAURUS REINKOWSKI 246 

Abordnungen und Aufgaben im militärischen, zivilen und diplomatischen Be-
reich ein. Auch wenn die einzelnen Etappen seiner Diensttätigkeit nicht immer 
ganz klar sind, so ergibt sich eine geradezu atemberaubende Folge von Ernen-
nungen und Aufgaben.26 

Mit der Entsendung als osmanischer Sonderkommissar 1885 nach Ägypten 
scheint sich der Reigen der ehrenvollen und vielfältigen Aufgaben fortzusetzen, 
nur um mit dem mehr als zwanzigjährigen Schattenamt eines von niemandem als 
den Osmanen anerkannten Hochkommissariats zu einem abrupten Ende zu 
kommen. Sultan ʿAbdülhamid II. hoffte offensichtlich, über Ahmed Muhtar sei-
nen Einfluss in Ägypten aufrechtzuerhalten und wollte ihn zugleich in einer Art 
Exil halten.27 Mit der jungtürkischen Revolution kann Ahmed Muhtar nach Istan-
bul zurückkehren, nach nahezu 25 Jahren unablässigen Dienstes in Ägypten. Er 
lässt seinen Chefsekretär, Mustafa Nuri Bey, als „Stellvertreter des Außerordentli-
chen Kommissars in Ägypten“ (Mısır Fevkalade Komiser Vekili) zurück. Am 13. Au-
gust 1908 meldet der britische Botschafter in Istanbul, Graham, dass Ahmed Muh-
tar von seiner Position als Hochkommissar zurückgetreten sei.28 Angesichts ägypti-
scher und britischer Obstruktionen verzichtet die osmanische Regierung auf den 
Versuch, einen weiteren ‚Hochkommissar‘ nach Kairo zu entsenden. Die osmani-
sche Präsenz am Nil ist damit so gut wie beendet. 

Die Ämter, die Ahmet Muhtar nach seiner Rückkehr nach Istanbul einnimmt, 
sind nicht mehr von großer Bedeutung. Seine Karriere erfährt zwar im Juli 1912 ih-
re formelle Krönung durch die Ernennung zum Großwesir; bereits im Oktober 
desselben Jahres muss er aber nach der desaströsen Niederlage im Ersten Balkan-
krieg zurücktreten. Ahmed Muhtar zieht sich danach – in der Zeit der unangefoch-
tenen Herrschaft durch die Jungtürken – aus der Politik zurück und stirbt zurück-
gezogen 1917. Die Verbindungen Ahmed Muhtars nach Ägypten hielten über seine 
Rückkehr nach Istanbul hinaus an. 1896 heiratet sein Sohn Mahmud Muhtar Bey 
Prinzession Niʿmet, die jüngste Tochter des Khediven Ismaʿil. Die aus dieser Ehe 
hervorgegangene Tochter Emine schildert in ihren Erinnerungen ausführlich die 

26  Zur Abfolge dieser zahlreichen Positionen siehe Tugay, Three Centuries, 9-26. Auf die dort 
angegebenen Jahreszahlen, die die Enkeltochter von Ahmed Muhtar offensichtlich auf-
grund von mündlichen Berichten zusammengestellt hat, ist nicht immer Verlass. 

27  Maḥmūd Muḫtār, Evènements d’Orient, Paris 1908, 192 f. – Mahmud Muhtar (1866-1935), 
Sohn von Ahmed Muhtar, war selbst wiederum osmanischer General. Er heiratete 1896 
Prinzessin Nimet, die jüngste Tochter des Khediven Ismail. Emine Tugay, Tochter von 
Mahmud Muhtar und Nimet, äußert sich in ihren Erinnerungen ausführlich über ihren 
Vater; siehe Tugay, Three Centuries, 53 ff. 

28  PRO FO 371/452. Nach osmanischen Akten (BBA IEMM (İrade Eyalat-ı Mümtaze Mısır) 
1880, 4. Muharrem 1327 = 26. Januar 1909) zu urteilen, wurde Ahmed Muhtars Demissi-
on Anfang 1909 offiziell angenommen. Zugleich sollte nach diesem Erlass Mustafa Nuri 
Bey vorerst die Pflichten von Ahmed Muhtar in Kairo erfüllen; alle Angaben nach Peri 
Oded, „Ottoman Symbolism in British-Occupied Egypt, 1882–1909“, Middle Eastern Stu-
dies, 41,1 (2005), 104-120, hier 119, Endnote 59. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237 - am 22.01.2026, 04:12:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


OSMANEN UND POST-OSMANEN IN ÄGYPTEN 247 

zahlreichen engen verwandtschaftlichen Beziehungen zwischen der Khediven-
Dynastie und dem, wenn man so sagen darf, ‚osmanischen Hochadel‘.29 

Historiker neigen immer dazu, die Periode, mit der sie sich gerade besonders aus-
giebig beschäftigen, als ‚entscheidend‘, als ‚Umbruchphase‘ und so weiter zu be-
zeichnen. Für die Jahre 1885-1908 lässt sich das für Ägypten mit gutem Gewissen 
nicht behaupten. Die Periode wird dominiert von Sir Evelyn Baring, ab 1892 Lord 
Cromer, der von 1882 bis 1907 als britischer Generalkonsul in Ägypten residiert. 
Ahmed Muhtar verblasst völlig gegenüber der dominierenden Figur Cromers; an-
gesichts der Machtverhältnisse muss das nicht verwundern. 

Diese 25 Jahre von 1882 bis 1907 sind ruhige, ja bleierne Jahre, wenn es um po-
litische Mobilisierung und Partizipation geht. Cromer steigt zum unerklärten und 
bis kurz vor seinem Abschied unumstrittenen proconsul Ägyptens auf. Dem wirt-
schaftlichen Erfolg seiner Regierungszeit steht gleichzeitig soziale und politische 
Stagnation gegenüber. 

Die Cromerschen Jahren in Ägypten entsprechen, wenn man Cromers erste Zeit 
der Anwesenheit in Ägypten hinzunimmt,30 weitgehend der Regierungszeit 
ʿAbdülhamids II. (reg. 1876-1909), die durch eine weitgehend erfolgreiche Außen-
politik, aber einen autoritären, ja repressiven Regierungsstil gekennzeichnet ist. Mit 
der Schließung des ersten osmanischen Parlaments 1878 setzt eine Periode eines 
hamidischen ‚Spätabsolutismus‘ ein, die bis 1908 währen wird. In diesem Sinne 
wäre Cromers ‚Prokonsulat‘ in Ägypten weniger mit den Botschaftern der europäi-
schen Großmächte in Istanbul zu vergleichen als mit dem osmanischen Sultanat. 

Das unbekannte osmanische Erbe 

Ägypten löst sich, wie wir bereits gesehen haben, weitaus früher als die restlichen 
arabischen Herrschaftsgebiete (heutiges Palästina, Libanon, Syrien, Jordanien, Irak 
usw.) aus dem osmanischen Herrschaftsverbund. Ägypten ist aber in keiner Weise 
mit den nationalen Unabhängigkeitsbestrebungen in den osmanischen Provinzen 
Südosteuropas vergleichbar: Die vollständig neuen Eliten der vom Osmanischen 
Reich im 19. Jahrhundert abfallenden christlichen Staaten in Südosteuropa wie 
Griechenland, Serbien und Bulgarien betrachteten die Konfrontation mit den Os-
manen geradezu als ihre Mission und ihre historische Rechtfertigung.31 Eine ähnli-
che negative Sicht des osmanischen Erbes hat sich in der arabischen Welt in der 

                                                                                          
29  Tugay, Three Centuries; siehe auch als eine weitere Familiengeschichte Hassan Hassan, In the 

House of Muhammad Ali: A Family Album, 1805–1952, Kairo 2000. 
30  In den Jahren 1877-1880 war Baring aus Indien abgeordnet worden, um bei der Regelung 

der ägyptischen Schuldenkrise die britischen Interessen zu vertreten. 
31  Gunnar Hering, „Die Osmanenzeit im Selbstverständnis der Völker Südosteuropas“, in: 

Hans Georg Majer (Hg.), Die Staaten Südosteuropas und die Osmanen, München 1989, 355-
380, passim, besonders aber 357. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237 - am 22.01.2026, 04:12:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MAURUS REINKOWSKI 248 

Hochzeit des arabischen Nationalismus um die Mitte des 20. Jahrhundert durchge-
setzt, war aber immer gemindert durch das Zugeständnis, dass die osmanischen 
Herrscher immerhin Muslime waren. Zudem waren in einigen der nach dem Ers- 
ten Weltkrieg entstehenden arabischen Nachfolgestaaten des Osmanischen Rei-
ches, vor allem im Irak und in Syrien, Teile der gesellschaftlichen Elite noch in os-
manischen Institutionen ausgebildet und sozialisiert worden. 

1974 erregte ein Vortrag des angesehenen Historikers Albert Hourani über die kul-
turelle und politische Hinterlassenschaft des Osmanischen Reiches im Nahen 
Osten Aufsehen, weil er einer rein negativen Beurteilung der osmanischen Herr-
schaft in den arabischen Ländern eine Absage erteilte. Er wandte sich gegen die all-
gemein von arabischen Historikern angeführte Rechtfertigung, dass die arabische 
Historiographie die osmanische Zeit ignorieren könne und dürfe, weil die Araber 
zu dieser Zeit von den Türken aus der Geschichte ausgeschaltet worden wären und 
die Stagnation der arabischen Welt verursacht hätten: „So simple and sweeping a 
view will not stand up to close examination. Anyone who has travelled in the 
lands which the Turks once ruled – not only what we call now Turkey, but the Bal-
kans, the Arab Near East and North African coast – must have noticed how deep 
the Ottoman impress went and how lasting is the unity it has imposed on many 
different countries and peoples (...).”32 

Historiker aus dem Maghreb neigen grundsätzlich zu einer insgesamt versöhnli-
cheren Sicht des osmanischen Erbes. So empfahl der tunesische Historiker Abdelje-
lil Temimi, den bisher in der arabischen Historiographie verwendeten Begriff colo-
nisation / istiʿmār durch présence ottomane / wuǧūd ʿuṯmānī zu ersetzen.33 

Abgesehen von diesen verdienstvollen Bemühungen um eine ausgewogenere 
Betrachtung des osmanischen Erbes hat ab Mitte der 1970er Jahre eine Ausrichtung 
an Gewicht gewonnen, die den islamischen Charakter des Osmanischen Reiches 
betont und insbesondere Sultan ʿAbdülhamid II. einen herausgehobenen Platz 
zuweist. Diese islamisierend-revisionistische Richtung verwirft nicht die Positionen 
der nationalistisch-säkularen Historiographie der vorangehenden Jahrzehnte, aber 
ihre Deutung des Osmanischen Reiches ist nun deutlich positiv gewendet. 

Dennoch hat die osmanische Geschichte in der kollektiven Erinnerung der arabi-
schen Gesellschaften nur wenige – und wenn: dann vornehmlich unliebsame – 
Spuren hinterlassen. Dabei sind die Hinterlassenschaften allzu offensichtlich: Von 
der osmanischen Eroberung Ägyptens bis zur napoleonischen Expedition wurden 
in Kairo insgesamt 77 Moschen und 118 Brunnen (sabil; gedacht zur Versorgung 
eines Stadtviertels mit Wasser) errichtet.34 

32  Albert Hourani, The Ottoman Background of the Modern Middle East, London 1970, 2. 
33  Abdeljelil Temimi, „Arabes et Turcs dans le cadre de l’Empire ottoman“, Revue d’Histoire 

Maghrebine, 17-18 (1980), 75-77, hier 76. 
34  Daniel Crecelius, „Egypt in the Eighteenth Century“, in: Daly, Modern Egypt, 59-86, hier 

77.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237 - am 22.01.2026, 04:12:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


OSMANEN UND POST-OSMANEN IN ÄGYPTEN 249 

Die Gründe für diese Amnesie reichen zurück in das frühe nationalistische Zeit-
alter der nach dem Ersten Weltkrieg entstehenden ‚Nationalstaaten‘ in der arabi-
schen Welt. So hat die Elite Ägyptens des frühen 20. Jahrhunderts, führend unter 
ihnen vor allem König Fuʾad (reg. 1922-1936), in einem kollektiven Akt ihre os-
manische Vergangenheit verdrängt. Die Khedivendynastie musste ihre Vergangen-
heit vergessen, um ihre Gegenwart zu retten – die dann aber 1953 auch schon wie-
der Vergangenheit war. 

Ehud Toledano hat eindringlich beschrieben, wie die osmanische Geschichte 
Ägyptens verdrängt wird, indem man die moderne Geschichte Ägyptens mit der 
Landung Napoleons beginnen lässt und die osmanische Periode einem ägyptischen 
Mittelalter zwischen den Mamluken und dem Beginn des nationalen Zeitalters im 
19. Jahrhundert zuordnet.35 Aus Mehmed ʿAli, einem osmanischen Offizier, der 
durch die Zufälle der Geschichte nach Ägypten gespült wird und sich eine lokale 
Herrschaft aufbaut, wird in der historischen Erinnerung Ägyptens Muhammad ʿAli, 
Begründer der modernen ägyptischen Nation. Die Muhammad ʿAli-Moschee auf 
der Zitadelle von Kairo, heute als ein Wahrzeichen der Anfänge des modernen Na-
tionalstaates Ägypten verstanden, wurde 1849 unter ʿAbbas I. fertiggestellt und 
von ihm als Mecidiye-Moschee‘ eröffnet, benannt nach dem damals regierenden 
osmanischen Sultan ʿAbdülmecid (reg. 1839-1861).36 

Wir haben bereits gesehen, wie sehr in der Zeit des ägyptischen Nationalstaates das 
osmanische Erbe zur Seite gedrängt, ja verdrängt wurde. In demographischer Hin-
sicht aber waren die Osmanen immer nur eine kleine Gruppe und mit der Loslö-
sung Ägyptens ab dem 19. Jahrhundert hatte Istanbul eigentlich keine ‚Lobby‘ in 
Ägypten, die für seine Interessen gekämpft hätte. Die Handlungsmöglichkeiten 
osmanischer Politik in Ägypten selbst waren sehr begrenzt und sind im Detail von 
der Forschung noch gar nicht erschlossen worden. Wenn die Wahrung der osmani-
schen Suzeränität vielen Beteiligten zupass kam, so trafen sich die meisten wieder-
um darin, der osmanischen Politik jede Handlungsfreiheit in Ägypten zu verwei-
gern. Als die Pforte die Gelegenheit der Regierungskrise 1879 nutzen wollte, um ih-
ren Einfluss auszudehnen, traf sie auf den Widerstand der ansonsten verfeindeten 
Parteiungen.37 Nur einige Intellektuelle, wie Mustafa Kamil (1874-1908), enttäuscht 

                                                                                          
35  Ehud Toledano, „Forgetting Egypt’s Ottoman Past“, in: Jayne L. Warner (Hg), Cultural Ho-

rizons. A Festschrift in Honor of Talat S. Halman, Syracuse/N.Y. 2001, 150-167, hier 155. 
Muḥammad Anīs, einer der bedeutendsten ägyptischen Historiker des 20. Jahrhunderts, 
unterscheidet in seinem Buch Madrasat at-taʾrīḫ al-miṣrī fī l-ʿaṣr al-ʿuṯmānī (Kairo 1962) zwi-
schen der Geschichte Ägyptens in der osmanischen Epoche und der ägyptischen Geschich-
te im 19. Jahrhundert, und akzeptiert damit die Invasion Napoleons als das entscheidende 
Ereignis, das die Moderne im Nahen Osten einleitet. 

36  Toledano, „Forgetting“, 161. 
37  Mommsen, Imperialismus in Ägypten, 65. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237 - am 22.01.2026, 04:12:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MAURUS REINKOWSKI 250 

von der Politik der europäischen Großmächte, suchten im Osmanischen Reich ei-
nen Verbündeten.38 

Wenn auch Ägypten sich früher als die anderen arabischen Kernprovinzen im 
Verlaufe des 19. Jahrhunderts aus dem Osmanischen Reich löst und wenn auch 
das osmanische Erbe in Ägypten – mit tatkräftiger Hilfe der Khedivendynastie – 
verdrängt wurde, so muss man doch festhalten, dass die bis 1953 amtierenden 
Khediven die am längsten existierende ‚osmanische‘ Dynastie gewesen sind und 
dass ihre Existenz im 20. Jahrhundert unter diesem Blickwinkel noch zu erfor-
schen sein wird. 

38  Mustafa Kamil wurde 1904 vom osmanischen Sultan sogar der hohe Ehrentitel eines Pa-
schas verliehen. Mustafa Kamil, Lettres égyptiennes françaises: adressées à Juliette Adam, 1895-
1908, Kairo 1909, 124. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237 - am 22.01.2026, 04:12:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506772-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

