
Lebendigkeit, auf Kosten von

Erbe und Lebenserhalt

Bewegt sich imMann ohneEigenschaften noch etwas? Unsicherheit dar-

über drängt sich im Lauf der Lektüre immer wieder auf. Geschehnisse

bleiben aus. Manchmal entwickelt sich die Handlung so langsam, dass

man an ihrer Dynamik zweifelt.

Wenn Aktivität die Fähigkeit ist, sich selbst bewegen zu können und

das ein Kennzeichen des Lebens ist, dann stellt sich die Frage, wie es

um die Lebendigkeit im Mann ohne Eigenschaften steht. Die Vermutung

liegt nahe, dass dort, wo sich Passivität ausbreitet, auch das Leben pro-

blematisch geworden und Lebendigkeit womöglich vermindert ist.

Tatsächlich legt Robert Musils Roman eine Idee des Lebens und der

Lebendigkeit zugrunde, die unentwegt gebrochen und mit Motiven des

Todes und Verfalls verwoben wird. Diese Spannung betrifft zugleich

auch das Erzählen selbst. Das Schreiben als Tätigkeit der Figuren wie

ihres Autors geht mit dem Sterben und das Lesen mit dem Leben eine

prekäre Verbindung ein.

Vom Tod wird das Geschehen im Roman strukturiert: von Moos-

bruggers Mord vor Einsatz der Handlung, vom –möglicherweise tödli-

chen –Unfall im ersten Kapitel und vom anvisierten Endpunkt des

Ersten Weltkriegs mit seinem Massensterben. Ganz in dieser Linie mar-

kiert der Tod von Ulrichs Vater den Übergang vom ersten zum zweiten

Band. Allerdings entbehren Leben wie Tod einer definitiven Eindeutig-

keit. Zwischen Lebendigkeit und Tod tut sich eine Grauzone auf, in der

weder Leben noch Sterben in reiner Formmöglich sind.Und das gleiche

gilt von der Erzählung selbst, in der zwischen Anwesenheit und Abwe-

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Aktiver Passivismus

senheit, Erzählbarkeit und Verschweigen Bereiche unklarer Wahrneh-

mung, des Vergessens, der Ablenkung, Verdrängung undMetaphorisie-

rung liegen. Keiner der erwähnten Tode beispielsweise wird in direkter

Weise erzählt: Unfall, Mord und Erliegen an Krankheit vollziehen sich

sämtlich in Abwesenheit jeglicher Erzählinstanz. Sie bleiben damit der

Handlung äußerlich, obgleich sie diese nicht nur lenken, sondern auch

vorwärts zu bringen scheinen, dabei aber Morbides in die Lebendigkeit

der Handlung einschreiben.

Der Protagonist als Geist – Nachträglichkeit

Gefährdet erscheint auch die Lebendigkeit des Protagonisten ohne Ei-

genschaften von den ersten Kapiteln an – nicht allein wegen seines

Mangels an Charakterzügen; auch das Romangeschehen bringt Ulrich

beständig in Lebensgefahr.Damit arbeitet es an der Frage, ob und unter

welchen Bedingungen der Urlaub vom Leben und damit eine analyti-

sche Reflexion der Welt möglich ist. Es geht »um nichts anderes als um

die Risiken des unbeteiligten Zuschauers, daß ihn das Leben in dieser

Einstellung nicht leben läßt.«1

Eine beobachtende Haltung, auch sich selbst gegenüber, scheint

dem Leben Abbruch zu tun.

Schnell wird klar, dass es sich beim »Mann ohne Eigenschaften« um

einen »Wiedergänger«2 handelt, der – gerade erst zurückgekehrt –wo-

möglich bereits im ersten Kapitel ums Leben kommt.3 Der titelgebende

»Mann ohne Eigenschaften« als verunfallter Romanprotagonist ist ein

um den Preis seiner Lebendigkeit Überlebender und damit alles andere

1 Blumenberg, Hans, Zu den Sachen und zurück, Frankfurt a.M. 2002: Suhrkamp,

S. 28.

2 Mülder-Bach 2013, S. 31f.

3 Das Unfallopfer im ersten Kapitel des Romans wurde in der Forschungmit dem

Protagonisten des Romans identifiziert. Vgl. u.a. Eisele, Ulf, »Ulrichs Mutter ist

doch ein Tintenfaß. Zur Literaturproblematik in Musils ›Mann ohne Eigenschaf-

ten‹«, in: Renate von Heydebrand (Hg.): Robert Musil, Darmstadt 1982, S. 160-

203, hier: S. 164; Mülder-Bach 2013, S. 62 u. 64.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 139

denn im Leben stehend. Er hat sich zur Suche nach einer »angemes-

sene[n] Anwendung seiner Fähigkeiten« (MoE 47) für eine bestimmte

Zeit (nämlich die Zeit bis zum Ausbruch des Ersten Weltkriegs, den

die Romanhandlung allerdings nicht erreichen wird) vom Leben ver-

abschiedet: Er »beschloß […], sich ein Jahr Urlaub von seinem Leben zu

nehmen« (ebd.). Mit diesem Beschluss liegt gewissermaßen der Schluss,

das Ende des Helden der Geschichte, vor oder in deren Beginn.4

Die Infragestellung von Ulrichs Lebendigkeit tritt in den mehr oder

weniger expliziten Anschlägen auf Ulrichs Leben im ersten und deut-

licher im siebenten Kapitel zutage. Wie der Mord Moosbruggers (von

dem noch die Rede sein wird) und der Unfall des ersten Kapitels, ist

die Attacke »dreier Strolche« (MoE 26) schon geschehen und wird nur

nachträglich wiedergegeben.

Allerdings sind die Männer, deren »drei Köpfe plötzlich vor ihm ge-

standen« waren, selbst so geisterhaft wie der, den sie angreifen. Nur

als »Gesichter« (MoE 25) und »Antlitze« (MoE 26) manifestieren sie sich

aus dem »Zustand einer ungewissen, atmosphärischen Feindseligkeit«,

um zuzuschlagen und »nachher wieder auf ewig« (ebd.) zu verschwin-

den. So gespenstisch und flüchtig wie seine Angreifer ist aber auch

der nächtliche Wanderer selbst: eine »vorübergleitende Erscheinung«

(ebd.). Der Mangel an Körperlichkeit in dieser Begegnung der »Köp-

fe« führt dazu, dass »Ulrichs Kopf beinahe zersprengt« wird. Der »Feh-

ler«, dass Ulrich weder »mit dem Rücken gegen den Kerl stoßen« kann,

»der hinter ihn getreten war« noch »mit dem Ellenbogen gegen seinen

Magen« (MoE 25) scheint weniger sportlich bedingt, als darin begrün-

det, dass Angreifer wie Angegriffener über diese Körperteile gar nicht

zu verfügen scheinen. Körper nehmen an der Auseinandersetzung zu-

nächst gar nicht teil. Erst nach der Kopfverletzung kommen andere

4 Inka Mülder-Bach bringt auch die Überschrift des ersten Kapitels »Woraus be-

merkenswerter Weise nichts hervorgeht« mit der Definition des Endes in Zu-

sammenhang, die Aristoteles in der Poetik gibt. Diese Verknüpfung verweist

auch auf ein Grundmuster des neuzeitlichen Romans, insofern dort alles, was

»ohneOrdnung« scheint, teleologisch ausgerichtet und nicht »ohne Endzweck«

sein soll. Vgl. Mülder-Bach, S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Aktiver Passivismus

Körperteile ins Spiel; bei Ulrich vollzieht sich das »fast unnatürliche

Klarwerden des Körpers, das gewöhnlich dem ersten Zusammenbruch

folgt«. Die Körper der »Strolche« werden in diesem Prozess zwar nicht

klar, immerhin aber werden auch sie nun als »Wirrnis fremder Körper«

(MoE 26) angreifbar, woraufhin nun statt der Antlitze die »immer grö-

ßer werdenden Fäuste« sichtbar werden.

Die »Erleichterung« und das »Entzücken«, der mit einem Gewitter

verglichenen Entladung der Schlägerei liegt darin, dass durch die Ge-

walt ein »Bewußtseinsverfall« (MoE 27) einsetzt, der das Zögern, den

Zustand »etwas zu viel gedacht zu haben« (MoE 26) und zu alt zu sein

(»das machte das Alter«, ebd.) unterbricht und die »Nerven« beruhigt.

Die massenhafte Entladung des »Gewitters«, die Befreiung, als die

auch der Kriegsausbruch vielfach empfunden und ersehnt wurde,5 und

mit der bereits die Eingangssätze des Romans spielen, steht hier als An-

deutung imHintergrund.Der »Bewußtseinsverfall« Ulrichs ist aber nur

ein zeitweiser, den die Erzählung nicht weiter thematisiert. Als würde

auch das Bewusstsein der Erzählinstanz schwinden, setzt der nächste

Absatz erst mit Ulrichs Erwachen ein und mit der Feststellung, »daß

seine Verletzungen nicht bedeutend waren« (MoE 27).

Der Körper ist also nicht allein von seiner Verletzlichkeit geprägt

und damit in beständiger Gefahr; auch seine Kraft und Aktivität sind

nicht das Wesentliche, sie sind nicht »bedeutend«. Und wenn das Be-

wusstsein, als Gegenstück zum körperlichen Leben, verfällt und zeit-

weise in der Leere verschwindet, scheint das an dem grundlegenden

Mangel der Lebendigkeit nichts zu ändern. Die Hoffnung, dass irratio-

nale Gewalt für gesteigertes Leben sorgen könnte, wird enttäuscht. Der

Schaden, den das »Leben« bereits davongetragen hat, ist erheblich und

unheilbar, »Inkonsequenz und Unvollkommenheit des Lebens« (MoE

ebd.) werden durch das nächtliche Abenteuer nicht abgemildert, wie

Ulrich nach seinem Aufwachen konstatiert. Seine Reflexionen setzen

5 In seinem Essay »Die Nation als Ideal undWirklichkeit« von 1921 etwa bezeich-

net Musil den Kriegsausbruch als »explosive[n] Aufschwung, mit dem sich der

Mensch befreite«, vgl. GW, Bd. 8, S. 1071.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 141

wieder ein, ebenso seine Suche nach einer Lebensform,6 einem Leben,

das Bedeutung hat.

Der Protagonist der ersten Kapitel hat ein Bewusstsein, das perma-

nent zwischen An-undAbwesenheit flackert. Er befindet sich imGrenz-

bereich einer Leblosigkeit, der »Ohnmacht«, die im Moment des Er-

zählens bereits »der Wirklichkeit Platz gemacht« (MoE 28) haben wird.

Zwischen Wirklichkeit und Ohnmacht ist der Bereich der Bedeutung

angesiedelt, den Ulrich zu erreichen trachtet, der allerdings nie einfach

verfügbar ist.

Der mehrfache Wechsel der Position, den Ulrich vollzieht, – »wie

tot« am Straßenrand zu liegen, imWagen gerettet zu werden, am Fens-

ter zu stehen, den Boxsack zu schlagen, selber zusammengeschlagen zu

werden, infolgedessen wieder zu liegen, aufgerichtet zu werden, selbst

auf die Beine zu kommen, im Bett zu erwachen und aufzustehen – wi-

derspricht jeglicher klaren Positionsbestimmung eines Standorts der

Hauptperson des Romans und spiegelt die Gleichzeitigkeit von Stärke

und Schwäche, von Teilnahme und Distanz, die Ulrich auszeichnet.

In Zuden Sachen und zurückbeschreibt Hans Blumenberg die »intentio

obliqua«, den Modus, in dem das Subjekt nicht wie üblich in seine »Le-

bensvollzüge verwickelt [ist] bis hin zur ›Sorge als seiner Selbsterhal-

tung.«7 Vielmehr scheint das Subjekt der »intentio obliqua« an der Selbst-

beobachtungmehr interessiert als am Selbsterhalt, doch dies geht leicht

auf Kosten der Lebendigkeit.8 Wenn Ulrich sich selbst als Versuchs-

objekt beobachtet, dann verdoppelt sich seine Position. Und auch wenn

6 Vgl. Geulen, Eva, »Form-of-Life/Forma-di-vita: Distinction in Agamben«, in: Eva

Horn, Bettina Menke, Christoph Menke (Hg.), Literatur als Philosophie – Philoso-

phie als Literatur, München 2006: Fink, S. 363-374.

7 Blumenberg 2002: Suhrkamp, S. 329.

8 Phillan Joung konstatiert eine »gewissermaßen ›masochistische‹ Selbstreflexi-

vität, die eine desillusionierte, transsubjektiveWahrnehmung erst ermöglicht,

und ein[en] passionierte[n] sowie subversive[n] Habitus, dessen antiutilitaris-

tische, handlungshemmende Komponente Nietzsche am Hamletschen Para-

digma veranschaulicht hat. So beschreibt auch Musil die melancholische Kom-

ponente der Selbstreflexion […]« Joung, Phillan, Passion der Indifferenz, Münster

1997: Lit, S. 22.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Aktiver Passivismus

die Angriffe von außen kommen, spaltet der Protagonist sich gleichsam

in eine Gestalt, die verletzt wird und eine, die diesen Zustand »messer-

scharf […] beschaut«, sich dadurch aber verändert und so jede Positi-

onsbestimmung noch weiter verunmöglicht, denn »[d]amit ist es [das

Subjekt, N.I.], wenn noch nicht seziert, so doch operativ einschneidend

verändert. […] Niemand trifft sich so an, wenn er sich sucht, wie er un-

gesucht gewesen wäre.«9

Indem er in den ersten Kapiteln gleichsam versuchsweise verschie-

dene Tode stirbt (Verkehrsunfall, Kriegstod, Überfall, Entschlafen im

Bett) kommt sein Fortleben im Text als zerteiltes zugleich einem be-

schädigten Leben gleich, es ist »ein zähes Festhalten an sich, das sich

so schwer austreiben läßt wie das Leben aus einer Katze, selbst wenn sie

von den Hunden schon ganz zerfleischt ist.« (MoE 257). Ihmwiderfährt

genau das, was Agathe im Zweiten Buch anhand einer Shakespeare-

Übersetzung eines Schulbuben zitiert:10

Feige sterben oftmal vor ihrem Tod;

Die Tapfern kosten niemals vor dem Tode außer einmal.

Von all den Wundern, die ich noch habe gehört,

Es scheint für mich sehr seltsam, daß Menschen sollten fürchten,

Sehend, daß Tod, ein notwendiges Ende,

Wird kommen, wann er will kommen. (MoE 704)

Die Feigheit desjenigen, der den Tod fürchtet, bedeutet in Hinblick auf

Musils Erzähler und Protagonisten weniger Furchtsamkeit, sie ist viel-

mehr gleichbedeutend mit dem Vorstellungsvermögen, mit der Fähig-

keit, Fiktionen, alsomöglicheWirklichkeiten zu schaffen. So führen Ul-

richs Denken und sein Zögern nicht nur dazu, dass er »oftmal« sterben

9 Blumenberg 2002, S. 330. Dieses Motiv der Beobachtung als Einschnitt fin-

det sich auch in Musils frühen Tagebuchaufzeichnungen »Blätter an [sic] dem

Nachtbuche des monsieur le vivisecteur« (T, Bd. 1, S. 1ff.).

10 Gabriele Dreis sieht die »Musilsche Thanatologie […] zentriert um Agathe«,

Dreis, Gabriele, »Ruhelose Gestaltlosigkeit des Daseins«. Pädagogische Studien zum

»Rousseauismus« imWerk Musils, München 1992: Fink, S. 72, Anm. 131.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 143

muss, sondern auch, dass er es kann, ohne aus dem Roman abtreten zu

müssen.

Und dabei erhält Ulrich in gewisser Weise die Chance, Sterben zu

gestalten, die sein Vater auf groteske Weise ansteuert, wenn er seine

eigene Todesnachricht verfasst.11

Musil eruiert damit die Möglichkeiten von Schrift als Lebensweise

der Beobachtung, die vom Festschreiben, der Sezierung, der Stillstellung

und dem damit einhergehendemVerlust von Lebendigkeit bis zum Fort-

schreiben, der Dynamisierung als Form hypothetischen Lebens im Me-

dium der Literatur reicht.

Die passive Haltung eines Beobachtenden und Schreibenden tut

dem konventionell verstandenen Lebensvollzug Abbruch, doch öffnet

sie dabei einen Grenzbereich am Rande der Wirklichkeit.

Wenn Ulrich als Geist auftritt, ist damit also nicht nur seine Ge-

spensterhaftigkeit gemeint, vielmehr schwingt ebenso der Begriff von

Geist mit, der im Roman als analytische und reflexive Fähigkeit aus-

führlich thematisiert wird. Diese Bedeutung im Sinne der geistigen Re-

gungen und Produkte macht einerseits als Pneuma das Leben des Ro-

mans aus, wird aber andererseits ausdrücklich in Gegensatz zum Leben

gesetzt.12 »Im Leben spielt sich ungefähr von allem, was der ausgebil-

dete Geist gewohnt ist, das Gegenteil ab.« (MoE 305) Geist und Leben

stehen in einem oppositionellen Verhältnis, das mit juristischem Vo-

kabular als finanzielle Schuld des Lebens am Geist beschrieben wird,

11 Auch imHinblick auf die RomanproduktionMusils und den Fragmentcharakter

seines Werkes ist das Zitat aufschlussreich: Sei das Ende auch ein »notwendi-

ges«, so bleibt es doch unverfügbar, der Schluss wird eben erst »kommen, wann

er will kommen«. Und dies im Falle vonMusils Schreibprozess nur als Unterbre-

chung, nicht als Vollendung. Vgl. Frisé, Adolf, »Ein aktueller Rückblick« in: Roth,

Böschenstein 1995, S. 30f. Frisé zitiert Briefe Martha Musils, aus der die Plötz-

lichkeit des Todes ihresMannes eindringlich hervorgeht: »Ich glaubte, er wollte

mir einen Schreck einjagen, so lebendig und spöttisch sah er aus«. Interessant

in diesem Zusammenhang ist auch, dassMusil schon in den 1920er Jahren, lan-

ge vor seinemTod also, einen »Nachlass zu Lebzeiten« verfasst hat. Vgl. GW, Bd.

7, S. 471-623.

12 Vgl. Mülder-Bach 2013, S. 218ff.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Aktiver Passivismus

deren Lösung zu keinem Gleichgewicht führt: »Mit einem Wort, zwi-

schen Geist und Leben besteht ein verwickelter Ausgleich, bei dem der

Geist höchstens ein Halb vom Tausend seiner Forderung ausbezahlt er-

hält und dafür mit dem Titel des Ehrengläubigers geschmückt wird.«

(Ebd.)

Der Konflikt zwischen Geist und Leben manifestiert sich in einer

Opposition zwischen Denken und Handeln, zwischen Idee und Wirk-

lichkeit, die dazu führt, dass Ideelles nicht in die Realität überführt

wird. Denn es gibt

Menschen, die über die Ideallosigkeit der Jugend klagen, aber in dem

Augenblick, wo sie handeln müssen, sich ganz von selbst nicht anders

entscheiden wie jemand, der aus gesündestem Mißtrauen gegen die

Idee deren sanfte Kraft durch die Wirkung irgendeines Knüttels ver-

stärkt. (MoE 305f.)

Die Opposition von Geist und Leben endet also in Gewalt, was nicht

allein an der Überlegenheit des Lebens liegt und nicht an dessen »na-

türliche[r] Zweiteilung in Rohes und Hohes« (ebd.), sondern vielmehr

durch eine Art innere Ambivalenz des Geistes bedingt wird, den ein

»selbstquälerischer Zug« dazu bringt, sich eigenhändig aktiv an der De-

montage des Ideellen zu beteiligen. Ihn treibt »eine unaussprechliche

Lust an dem Schauspiel, daß sich das Gute erniedrigen und wunderbar

einfach zerstören lasse« (MoE 305).Mit dieser Einschätzung konstruiert

der Erzähler eine unbekannte chaotische und lustvolle Geistes-Tätigkeit

zweiter Ordnung, denn der Geist, der sich gegen das Leben wie gegen

das Ideelle richtet, entwirft dabei Vorstellungen mit dem »wilden Auf-

trieb unheimlicher Träume.« (MoE 306) Damit wird die vermeintliche

Überlegenheit des Lebens durch ein Vorstellungsvermögen konterka-

riert, das die Subversion des Geistigen soweit treibt, dass diese nicht

ins Wirkliche mündet, sondern als Traum wiederum in Gegensatz zu

den »Bedürfnisse[n] des Lebens« (MoE 305) tritt.

Der Geist ist in einer Position zwischen Wirklichkeit von Lebens-

bedürfnissen und Ideen situiert, er verschränkt beide Sphären, indem

er sich gegen die eine wie die andere wendet. Beide werden vom Geist

als einseitig und in gewisser Weise als bedeutungslos entlarvt, beiden

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 145

mangelt es an Möglichkeit, den jeweils anderen Bereich wahrzuneh-

men und mit ihm umgehen zu können, ohne in schlichte ausschlie-

ßende Gegensätze zu verfallen. Erst der Geist stiftet die Möglichkeit

einer freien Anwendung von Ideellem und Wirklichem durch seine Fä-

higkeit zu erfinden. In dieser Sphäre des Nicht-Ideellen, geschweige

denn Ideologischen, aber auch nicht lebenspraktisch Wirklichkeitsna-

hen bewegen sich Ulrich und der Roman, dem er entstammt. In die-

sem Bereich sind Leben und Tod, Vorstellung und Realität untrennbar

vermengt. Im Geistigen treten die Übereinstimmungen von scheinbar

Entgegengesetzten auf, die Übergangszonen von Differentem.

Fälle im Roman, Täter und Opfer

Neben anderen Szenen, in denen Lebensgefahr entsteht (wie der Passa-

ge von Gerdas missglückter Verführung im 116. Kapitel des ersten

Buches oder dem Abschnitt im 121. Kapitel, in dem Ulrich mit dem

Gedanken spielt, Arnheim zu erstechen) sind die beiden offensichtlich

gewaltsamen Szenen,Unfall undMord, im Roman von besonderer Bedeu-

tung. Beide »Unglücksfälle«13 erscheinen durchaus miteinander in Ver-

bindung, wobei das Verhältnis von Täter und Opfer sich auf merkwür-

digeWeise zu verunklaren scheint. Nicht nur weisen der Fahrer des Un-

fallwagens und der Mörder Moosbrugger verwandte Bewegungsmuster

auf (»grobe Gebärden«MoE 10, »grobe Bewegungen«MoE 70), sie beide

scheinen signifikante Eigenschaften anzunehmen, die auch sie als Tote

oder nicht ganz Lebendige kennzeichnen. Der Lastwagenfahrer selbst

erscheint nach dem Unfall seinem Opfer ähnlich: »wie tot« und »grau

wie Packpapier« (MoE 10) wirkt er. Und auch unter der Kruste unge-

waschener Haut Moosbruggers »erstarrt das Lebendige.« (MoE 70).

Infrage steht hier die Möglichkeit, über Leben und Tod zu verfügen und

damit göttliche Macht zu vertreten. Dies steht im Hintergrund sowohl

13 Als »Unglücksfall« wird nämlich nicht nur der Verkehrsunfall benannt (MoE 10),

auch Moosbrugger »leugnete seine Taten nicht, er wollte sie als Unglücksfälle

einer großen Lebensauffassung verstanden wissen.« (MoE 72).

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Aktiver Passivismus

beim Sündenfall-Szenario des Unfalls14 wie auch beim Mord durch das

»Gotteskind«Moosbrugger. Täter- und Opferschaft, Zufügen und Erlei-

den verschränken sich und beginnen zu flottieren, wodurch Lebendig-

keit als prekärer, flüchtiger Zustand und nicht als stabile Eigenschaft

erscheint.

Das Wort »Lenker«, mit dem der Lastwagenfahrer bezeichnet wird,

gemahnt nicht nur an das gebräuchliche österreichische Wort für Gott,

sondern darüber hinaus auch an sein Reimwort »Henker«. Diesemwird

Moosbrugger – zunächst zum Tode verurteilt – dann doch nicht vor-

geführt.15 Die Rolle des Henkers übernimmt er in der Vorstellungswelt

seiner Gefängniszelle aber selbst, wobei er keine Menschen, sondern

die gegenständliche Welt um ihn herum, die Einrichtung seiner Zel-

le, hinzurichten imaginiert: »Wenn Moosbrugger einen großen Säbel

gehabt hätte, würde er ihn jetzt genommen und dem Stuhl den Kopf

abgeschlagen haben.« (MoE 394)

Diesen Zerstörungswunsch scheint der Mörder mit den anderen

Bewohnern Kakaniens zu teilen.Wo »die Abneigung gegen denMitbür-

ger […] zumGemeinschaftsgefühl gesteigert« ist – so sehr, dass sie auch

auf Unbelebtes übertragen wird – nimmt es nicht wunder, wenn auch

bei einem wandernden Zimmermann, der sich in dem großen Staat

überdies bestens auskennt, »im Verhalten zum Lebendigen, Bewegten,

stumm vor sich hin Rollenden oder Huschenden eine geheime Abnei-

gung gegen das sich seiner selbst freuende Mitgeschöpf berührt« (MoE

14 Inka Mülder-Bach stellt die Unfall-Szene als Sündenfall-Situation heraus, wo-

bei dem herabgestiegenen »Lenker« die Rolle der »höheren Instanz« zukommt.

Das erste Kapitel weist also nicht nur auf den Beginn menschlicher Geschichte

als Geschichte des Leidens hin, sondern verweist auch auf das Motiv der zwei

Bäume, das imRomanWichtigkeit erlangt. Dass AdamundEvanicht vomBaum

des Lebens, sondern vomBaumder Erkenntnis essen, lässt sich imRahmen die-

ses erstenKapitels als eineBezugsquelle des Lebens-ProblemsdesRomans aus-

machen. Im Roman sind die Bäume allerdings mit Gewalt und Liebe benannt

(dazu Kapitel 7 dieser Arbeit). Auch die Verquickung vonMenschheitsgeschich-

te und ihrer Niederschrift ist in den biblischen Bezügen präsent.

15 In einem apokryphen Nachlass-Entwurf wird Moosbrugger dagegen doch hin-

gerichtet, vgl. MoE 1828.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 147

71) wird. Die »Abneigung«16 scheint sich gegen das Lebendige über-

haupt zu richten, das hier gerade im Kontrast zum Menschlichen er-

scheint. Es wird mit den Beispielen des Kanarienvogels, der Maus oder

des rollenden Rades in Verbindung gebracht. Der Mörder dagegen wird

mit dem Raubtier verknüpft, das seine Nähe zumMenschen gerade aus

der Fähigkeit zum »Spiel« (ebd.) bezieht. Moosbrugger legitimiert sei-

ne Gewalttat als verständlich und womöglich sogar nützlich, wobei er

angesichts der kakanischen kollektiven Antipathie wohl in der Tat auf

Verständnis hoffen darf:

[M]anwill doch auch eine Katze verstehn, die vor einemBauer sitzt, in

dem ein dicker blonder Kanarienvogel auf und nieder hüpft; oder eine

Maus schlägt, ausläßt, wieder schlägt, nur um sie noch einmal fliehen

zu sehn; undwas ist einHund, der einem rollenden Rad nachläuft, nur

noch im Spiel beißend, er, der Freund des Menschen? (MoE 71)

Das Vergnügen des Hundes, grund- und zwecklos einem Rad nachzu-

jagen, ist das, was ihn zum »Freund des Menschen« macht. Der Mörder

wird in der analogischen Reihe zum Raubtier, das sich vermittels sei-

ner sinnlosen Brutalität als Menschenfreund qualifiziert. In der zitier-

ten Verkettung von Bildern fällt eine zunehmende Entmenschlichung

auf, die in Gegenständlichkeit und damit in einer (ironischen) Apo-

logie des Mordes kulminiert. Der »dicke blonde Kanarienvogel« steht

zu Moosbruggers Anklage des »Lustmords« noch in engem Bezug; er

erzeugt nicht nur menschliche, sondern auch sexuelle Konnotationen.

Denn blond und dick sind Adjektive, mit denen herkömmlicherweise

Menschen, selten aber Kanarienvögel beschrieben werden.

16 Joseph Vogl stellt die »Karriere des Sympathie-Begriffs im 18. Jahrhundert« als

prägendes Vorstellungsbild dar, vgl. Vogl 2002, S. 87f. Musil kehrt dies für das

20. Jahrhundert diametral um, indemer gerade die Abneigung zumverbinden-

den Element erhebt. Damit greift er gewissermaßen Adorno vor, der die Kälte

als »Grundprinzip bürgerlicher Subjektivität« bezeichnet. Adorno, TheodorW.,

Negative Dialektik, in: Gesammelte Schriften, Band 6, Frankfurt a.M. 1970: Suhr-

kamp, S. 355. Vgl. Düttmann, Alexander García,Wasweiß Kunst?, Konstanz 2015:

Konstanz University Press, S. 270f.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Aktiver Passivismus

DerMord an einem gefiedertenHaustier wäre zwar hinsichtlich des

Schreckens, den er auslöste, keineswegsmit einemMenschenmord ver-

gleichbar, dennoch aber eine sträfliche Tat, trachtet doch der Besitzer

das Leben des Tiers zu erhalten.

DieMaus im zweiten Vergleich dagegenwird in der Regel als Schäd-

ling wahrgenommen. Die Charakterisierung der ermordeten Prostitu-

ierten Hedwig als eine »Person, von der man nur zwei lockende Maus-

augen unter dem Kopftuch sah« (MoE 73) ist eine Dehumanisierung

(sie ist gerade keine dicke Blonde). Und da Menschen Katzen halten,

umMäuse zu fangen, ist die Mäuse-Jagd also selbst dann legitim, wenn

sie etwas zu spielerisch – in Hinblick auf Moosbruggers Mord heißt das

erschreckend blutrünstig – ausfällt.

Im letzten Beispiel schließlich ist das Gejagte ein gefühlloser Ge-

genstand, ein Rad, das zu erhaschen sicherlich kein Verbrechen wäre,

sondern ein harmloses Spiel.

Das Gemeinsame dieser Vergleiche – Kanarienvogel,Maus und Rad

– liegt imGejagt-Werden, und in dessen Voraussetzung: der Bewegung.

Doch ist das Wesentliche an der Bewegung offensichtlich nicht das,

was klassischerweise als Kennzeichen beseelten Lebens gesehen wird,

die eigenständige Bewegung.17 Im Gegenteil wird das Lebendige hier

buchstäblich mit dem passiv »Bewegte[n]« gleichgesetzt, die Beseelung

dagegen liegt allein in der inneren Bewegung, in der Seelenregung der

»Abneigung« gegen die Opfer (MoE 71). Diese kulminiert allerdings in

der völligen Gleichgültigkeit, die einem Gegenstand entgegengebracht

wird. Es gibt also eine Reihe, die von Leben über Abneigung zur Indif-

ferenz fortschreitet.

17 Im Timaios charakterisiert Platon Bewegung als Kennzeichen vom Leben des

Alls, 58a, durch ihre passive innere Bewegung sind so auch Pflanzen »Lebewe-

sen«, 77c; Platon, Timaios, übersetzt vonManfred Kuhn, Hamburg 2017: Meiner,

77c. »[D]agegen bewegen sich bei Aristoteles auch unbeseelte Gegenstände«,

Campe, Rüdiger, »Form and Life in the Theory of the Novel, in: Constellations

Vol. 18, 1, 2011, Oxford 2011: Blackwell, S. 53-66, hier: S. 58. Die Bewegung er-

scheint bei Aristoteles also unabhängig von der Lebendigkeit. Vgl. Aristoteles,

Metaphysik, 2.Halbband, (Hg. Horst Seidl), Hamburg 2009:Meiner, XII, 1072b14-

1073 a13.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 149

Die Position des Menschen oder der Menschlichkeit scheint in

dieser Abfolge völlig zu verschwinden, weder Opfer noch Täter weisen

menschliche Züge auf, wobei offenbar die Jäger Katze oder Hund von

dem unbestimmt bleibenden »man« noch verstanden werden können,

nicht aber die Gejagten. Hinweis auf den ursprünglichen Sachverhalt

des Frauenmordes bietet nur das Personalpronomen »sie«: »Und was

sollte man schließlich machen, wenn sie schrie?« (MoE 71) Im Schrei

drückt »sie« ihr Leid aus, doch kann sie kein Mitleid erregen, im

Gegenteil, gerade die Lebensäußerung wird zum Tötungsanlass, ihr

Schrei wird erstickt.

Auf diese Weise wird das Leben in dieser Passage allein als Gejagt-

Sein, als schnelle Bewegtheit, als schädlich oder gleichgültig, jedenfalls

nicht als sprachlich kommunizierend, als intelligibel und des Mitge-

fühls bedürftig dargestellt. Dabei bleibt nicht nur unverständlich, wor-

auf die Freude gründen soll, die das Lebendige an sich selbst haben soll;

schon die Annahme, dass es sich freue, wird durch nichts untermauert

und damit als zutiefst fragwürdig entlarvt.

Nach Walter Fantas Einschätzung liegt in der Moosbrugger-Figur

nicht nur ein Verweis auf die Gräuel des Ersten Weltkriegs und damit

das »Skandalon des kollektiven Übereinanderherfallens«, vielmehr sind

hier schon Vorboten des »vollends dehumanisierten Totalitarismus mit

seinen Begleiterscheinungen Holocaust und Gulag im Zweiten Welt-

krieg«18 erkennbar. Diese Beobachtung scheint für die zitierte Passage

besonders zutreffend.

Ein weiterer Aspekt ist entscheidend, nämlich die Tatsache, dass es

keine Zeugen des Mordes gibt. Und auch Moosbrugger selbst mordet

in einer Haltung des puren Erlebens, die keine Reflexion zulässt. Weil

jegliche Beobachter fehlen, kann der Vorgang nur nachträglich rekon-

struiert werden, und wird dabei zur Folie gesellschaftlicher Träume,

Wünsche und Ängste. Da er an sich bedeutungslos erscheint, wird er

zur reinen Potenz von Bedeutung. Die verschiedenen Zuschreibungen

18 Fanta 2015, S. 47. Zur Frage des Erzählens von Antisemitismus imMoE vgl. Mar-

quardt, Franka, Erzählte Juden.Untersuchungen zu ThomasManns »Joseph und seine

Brüder« und Robert Musils »Mann ohne Eigenschaften«,Münster u.a. 2003: LIT.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Aktiver Passivismus

von Sinn, mit denen zahlreiche Figuren Moosbruggers Tat aufladen,

aber wiederholen deren Gewalt. So wieMoosbrugger in der Prostituier-

ten Hedwig eine Gefahr sieht und sie ersticht, wird Moosbrugger selbst

nun zur leeren Projektionsfläche und damit zur erleidenden Rolle des

Behandelten und Gedeuteten verdammt.

Es ist nicht klar zuzuordnen, ob die »Öffentlichkeit« (MoE 67),

die Anteil am Moosbrugger-Prozess nimmt, oder die Schaulustigen

des Verkehrsunfalls – selbst den »Bienen um das Flugloch« (MoE 10)

verglichen – auf Seiten der Jäger, der Gejagten oder der Hundefreunde

stehen, die wohlwollend dessen Grausamkeiten betrachten. Und gleich

ihrem Standort ist auch ihre Haltung den tödlichen oder lebensbe-

drohlichen Ereignissen gegenüber nicht eindeutig. Beide Geschehnisse

stellen die zahlreichen Interessierten vor die Schwierigkeit, diese als

»gräßlichen Vorfall in irgend eine Ordnung« (MoE 11) zurückzuführen.

Wenn das Verbrechen integriert werden kann, muss es sich aber um

eine Ordnung handeln, die nach Stumm von Bordwehrs vielzitierter

Einschätzung »in das Bedürfnis nach Totschlag übergeht« (MoE 465).

Diese Korrelation betrifft nicht nur das Militär. Die gewaltbereite Ord-

nung der Armee wird zur gesellschaftlichen Haltung verallgemeinert;

jeder gehört dazu, sogar noch der Delinquent, der Unordnung bringt.

Denn auch Moosbruggers Stand ist »breitbeinig und militärisch« (MoE

68). Seine militärische Haltung kann Moosbrugger aber nur als Pose in

Szene setzen, gesellschaftlich kann er keine Ordnung herstellen, son-

dern sie nur erleiden. Denn auch die Juristen, Psychiater oder Pfarrer

üben Gewalt aus, um Moosbrugger in eine Ordnung einzufügen: »Um

aus dem unendlichen Zusammenhang der Welt einen Fall zu ›isolieren‹

(vgl. MoE 1954), bedarf es der gewaltsamen Schnitte und damit eines

strukturellen Komplements dessen, womit Moosbrugger sein Opfer

physisch von sich abtrennte.«19

Die Geste der Klassifikation umfasst einen bestimmten Umgang

mit Sprache, der begriffliche Ordnungmit (institutioneller) Gewalt ver-

knüpft und damit Lebensfeindlichkeit, Zerstörung und Brutalität her-

19 Mülder-Bach 2013, S. 153. Siehe zu Moosbuggers Eintritt in die Ordnung 3. Ka-

pitel dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 151

vorruft.Nicht zuletzt wendet nachMusils Erzähler auch die Philosophie

diese Sprache an: »Philosophen sind Gewalttäter, die keine Armee zur

Verfügung haben und sich deshalb die Welt in der Weise unterwerfen,

daß sie sie in ein System sperren.« (MoE 253)

Diesem Verdacht begegnet Musils literarische Sprache, indem sie

nicht abschneidet und isoliert, sondern verknüpft, Collage-Techniken20

anwendet und in Gleichnissen Bezüge herstellt, die das Verhältnis von

Opfern und Tätern, von aktiver Bewegung und passivem Bewegt-

Werden, von Leben und Tod verschränken. Der Eindeutigkeit von

Abneigung und ihrer definitorischen Praxis, die Lebewesen zu Schäd-

lingen zu deklarieren vermag, setzt Musil eine grundlegende Ambi-

valenz entgegen, die Ordnung durchbricht und als Geistes-Tätigkeit

immer Reflexion ermöglicht. Diese Subversion der Ordnung durch

die Sprache ruft jedes Mal die Möglichkeit und die Dringlichkeit einer

Neuordnung auf den Plan. Aber auch diese neue Ordnung wird durch

die Mehrdeutigkeit der literarischen Praxis gleich wieder unterlau-

fen, sie kann sich nicht stabilisieren, der Prozess des gleichzeitigen

Ordnens und der Dekonstruktion der Ordnung kommt zu keinem

Abschluss.

Lebenserwerb, Kunst und Muße

Überraschend und wenig Hoffnung erweckend für den Zustand der

Menschheit und ihrerMenschlichkeit tritt nach der oben beschriebenen

Dehumanisierung und Vergegenständlichung des Lebens der ›Mensch‹

im folgenden Absatz dann doch wieder in den Text ein: »Moosbrugger

war nur ein Zimmermannsgeselle, ein ganz einsamer Mensch …« (MoE

71).

Mit der Berufsbezeichnung Moosbruggers wird eine soziale und

ökonomische Frage im Text aufgerufen. Die Einsamkeit Moosbruggers

scheint in keinerWeisemit demBeruf des Zimmermannes einherzuge-

hen; sie steht vielmehr in Zusammenhang mit seiner Geisteskrankheit

20 Zum Collage-Verfahren im Fall Moosbrugger, Mülder-Bach 2013, S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Aktiver Passivismus

(die an dieser Stelle unerwähnt bleibt). Denn einsam wäre Moosbrug-

ger nicht, wenn es ihm gelänge an der Seite anderer Zimmermänner

werktätig zu sein. Und könnte er regulär arbeiten, so wäre auch nicht

das Vorstrafenregister der »Gewalttätigkeit, Vagabondage und Bettelei«

(MoE 70). Doch bei Moosbrugger kehrt sich das übliche Verhältnis von

Lebenserhalt mit Arbeit und Lebensbedrohung durch Arbeitslosigkeit

fast ganz um. Gerade bei der Arbeit fühlt Moosbrugger sich in seinem

Leben bedroht und daher gezwungen jeden Arbeitsplatz zu verlassen,

bevor die »Leute« ihn »erkannt haben« (MoE 71):

Einmal hatte er es zu spät getan [den Arbeitsplatz verlassen, N.I.]; da

verschworen sich vier Maurer auf einem Bau, ihn ihre Überlegenheit

fühlen zu lassen und vomobersten Stockwerk desGerüsts hinunterzu-

stürzen; er hörte sie schon hinter seinem Rücken kichern und heran-

kommen, da warf er sich mit seiner unermeßlichen ganzen Kraft auf

sie, stürzte den einen zwei Treppen hinab und zerschnitt zwei andren

alle Sehnen des Arms. (Ebd.)

Damit gerät Moosbrugger in eine double bind-Situation: Bei der Arbeit

fürchtet er um sein Leben, während er ohne Arbeit »für eine Mahlzeit

[…] kein Geld« (MoE 70) hat.

Der Ausweg liegt für ihn in der Inhaftierung. Sie stellt eine Distanz

zur Tätigkeit des Lebenserhalts her, führt aber natürlich auch zum Ver-

lust eines hohenMaßes an Selbstbestimmung. Nur als Delinquent oder

Geisteskranker, damit als Entmündigter und gerade nicht als autono-

mes Subjekt, ist Moosbruggers Lebensunterhalt in der Anstalt sicher-

gestellt.

Die getriebene, und damit bereits passive, Aktivität des Mörders

schlägt im Moment, da sie be- und verurteilt wird, in Passivität um.

Doch in der Inhaftierung ergibt sich für Moosbrugger eine ungeahn-

te Möglichkeit zu geistiger Aktivität bei gleichzeitiger sozialer Passivi-

tät.21 Zwar kannMoosbrugger nach außen hin keinen direkten Einfluss

auf die Wirklichkeit nehmen und hat kaum Kontakt zur Welt jenseits

21 Vgl. Moosbrugger-Kapitel dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 153

der Gefängnismauern, doch entfaltet er dennoch Aktivitäten – intellek-

tuell wie ästhetisch und ebenso sinnliche wie sinnvolle. ›Denken‹ und

›Tanzen‹ nennen die Kapitelüberschriften Moosbruggers Handlungen,

die den Roman als solchen in seiner Sprachlichkeit und Ernsthaftigkeit

verändern. Es zeichnet sich ein Kontrapunkt zu den weitgehend reali-

tätsgetreuen Genres des Gesellschafts-, historischen oder Bildungsro-

mans ab, der den Romankorpus von da an prägt.

So stellt sich die Frage, ob Moosbruggers Wahnsinn und sein Mord

samt anschließender Haftstrafe die Voraussetzungen für seine Freiheit

sind. Dann wären Bedingungen außerhalb seines Zugriffs die Grund-

lage der körperlich-geistigen Autonomie, die er erreicht. Auch ist nicht

sicher, inwiefern Moosbrugger überhaupt als frei bezeichnet werden

kann, wenn er doch eingesperrt ist und auch seine physischen Bedürf-

nisse ihm weiter zusetzen, allen voran ein starkes Hungergefühl.

Es scheint, dass es eine andere Lebensformdes beinahe vollends un-

freienMenschen gibt, die jenseits praktischer Überlegungen undHand-

lungen der Notdurft stehen. Das freie Denken und die freie körperliche

Bewegung, das Leben des Geistes erheben sich über den mentalen und

physischen Zwang, dem das Subjekt immer unterworfen ist. Diese Frei-

heit ist aber kein Dauerzustand, er kann sich nur zeitweise realisieren.

Nicht aus jeder Zwangslage entsteht die freie Form und immer wird sie

wieder unterbrochen, wenn die Herrschaft der Ökonomie sich geltend

macht.

In mancherlei Hinsicht teilen auch die anderen Romangestalten in

Musils Kakanien die Situation sozialer Gefangenschaft, in der Moos-

brugger sich befindet. Tuzzi, Stumm von Bordwehr und Walter etwa

sind in staatlichen Institutionen tätig. Kaufmann Arnheim und Bank-

prokurist Leo Fischel sind durch ihre Tätigkeiten im Finanzwesen an

den Markt gebunden. Die meisten Kakanier, so heißt es im Roman,

sind im »Büro oder einer anderen Berufsanstalt gefangen« (MoE 528),

die Gattinnen dagegen in gesellschaftlichen Pflichten. Und, wie es im

Zitat weiter heißt, sind in dieser Situation auch die Vergnügungen kein

Vergnügen.

Unter Berufung auf Karl Marx beschreibt Joseph Vogl die Arbeit als

»ein unbegrenzter und unbegrenzbarer Prozess […], wenn sie durch ei-

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Aktiver Passivismus

ne Täuschung strukturiert ist, in der sich eine Differenz des Genießens

perpetuiert.«22 Die Früchte der Arbeit können nie genossen werden,

eine Bedürfnisbefriedigung bleibt aus. Damit ist die Arbeit ein wesent-

liches Moment in einer Situation fragwürdigen, fragilen und aufge-

schobenen Lebens. »Nur durch Arbeit, durch seinen Verzehr und seine

fortwährende Vermischung mit dem Tod, bringt das Leben sich selbst

hervor.«23

DerMann ohne Eigenschaften geht bereits durch die Grundkonstruk-

tion des ›Urlaubs vom Leben‹ der Frage nach, ob es eine andere Mög-

lichkeit gibt, als das, was Ulrich als »appetithaftes Leben« bezeichnet.

Die naheliegende Idee, dass der Roman – selbst ein Kunstwerk –

Kunst als starke Alternative zum tristen Leben anbiete, wird bei Musil

auf diegetischer Ebene äußerst kritisch verfolgt.

Nach Vogl unterläuft universalisierte Arbeit auch die Unterschei-

dung zwischen praxis und poiesis, zwischen unproduktiven und hervor-

bringenden Tätigkeiten.24 In einer Linie mit dieser Auffassung ist auch

die im Roman geschilderte Kunstproduktion einiger Figuren nichts als

Arbeit. Deutlich folgen die Künstler-Gestalten im Roman finanziellen

Interessen; ästhetische wie moralische Fragen werden diesen unterge-

ordnet. Die Kunst scheint kaum von kreativen Eingebungen struktu-

riert zu werden und keineswegs über Autonomie zu verfügen. Ökono-

mische Zusammenhänge und Erfordernisse sind es, die den prägen-

den Faktor auch der geistigenModen darstellen,während andersherum

22 Vogl 2002, S. 342.

23 Vogl 2002, S. 344.

24 Vogl 2002, S. 343 »Arbeit und Produktion [werden] zu einem allgemeinen Tä-

tigkeitsschema […], das nicht nur die alte Unterscheidung zwischen produk-

tiven und sterilen Tätigkeiten hinter sich lässt, sondern überhaupt die unter-

schiedlichsten Krafteinsätze untereinander konvertiert.« Dagegen sieht Han-

nah Arendt etwa in Anschluss an Aristoteles die praxis als das eigentlich

freie Handeln, wohingegen die poeisis nur »produktive Knechtschaft« bedeu-

te. Arendt, Hannah, Vita Activa, München 2002: Piper, S. 125, zu Arendts Praxis-

Begriff S. 260ff. Vgl. zu dem von Arendt besprochenen Begriff von praxis Aristo-

teles, Die Nikomachische Ethik, Stuttgart 2017: Reclam, 1094aI-1097b6.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 155

Kunst nur geringen Einfluss auf gesellschaftliche Bedingungen auszu-

üben scheint. So ist Arnheims finanzieller Erfolg als Rüstungsindus-

trieller maßgeblich dafür, dass sich seine Bücher gut verkaufen. Doch

nicht nur Gegenwart und Zukunft werden so beeinflusst, ökonomische

Zwänge sorgen auch dafür, dass retroaktiv die Vergangenheit im Sinne

der Mächtigen ästhetisiert wird. Clarissens Vater, der eigentlich Land-

schaftsmaler ist, deckt seinen hohen finanziellen Bedarf »seit je« vor

allem »mit der Neueinrichtung alter Schlösser«25 (MoE 291). Sein Er-

folg beruht darauf, dass er als »Schönheitsarzt« (ebd.) der Gesellschaft

deren Eitelkeit bedient.Dabei geht der künstlerische Anspruch offenbar

zunehmend hinter Prunksucht verloren. Clarisse nennt dieWerke ihres

Vaters »braune Soße mit Pfauenschwänzen« (MoE 292). Nicht nur die

ästhetische Experimentierfreude bleibt auf der Strecke, auchmoralisch

ist der Künstler höchst zwielichtig; er geht ein Verhältnis mit der sieb-

zehnjährigen Tochter eines Schlossherrn ein und bedrängt auch sein

eigenes Kind Clarisse sexuell.

Dass Kunst – selbst kunstgewerbliche und kommerzielle Kunst mit

dem Zweck gesellschaftlichen Ruhm und finanziellen Erfolg auszustel-

len – rückwirkend in der Lage ist, Vergangenheit zu verändern, zeugt

aber auch von ihrer Kraft. Sie könnte ein befreiendes Moment entfalten

und den Weg aufzeigen, der vor der »falschen Abzweigung« (MoE 32)

liegt.

Im Kontrast zu den geldbedürftigen Künstlern im Roman geht ein

großer Anteil der Charaktere (insbesondere der weiblichen) gar keiner

Tätigkeit zum Broterwerb nach. Etwa bei Ulrich scheint Geld einfach

vorhanden zu sein. Seine Nichtarbeit schließt sich an eine lange kul-

turgeschichtliche Codierung von Müßiggang an, die politische wie

ästhetische Diskurse formiert. In Anschluss etwa an Konzepte Tiecks,

Eichendorffs und Hesses ruft Ulrichs Muße die Möglichkeit von Freiheit

und Kreativität im Sinne einer ›Lebenskunst auf.26 So hat Ulrich zwar

25 Diese Spezialisierung von Clarissens Vater enthält natürlich auch eine Anspie-

lung auf Ulrichs eigene Schloss-Renovierung.

26 Vgl. Hesse, Hermann, Die Kunst des Müßiggangs. Kurze Prosa aus dem Nachlaß,

Frankfurt a.M. 1973: Suhrkamp. Dagegen stellt Schlegel in seiner Lucinde den

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Aktiver Passivismus

»nur eine unbestimmte Sammelvorstellung vom Geldwesen, die Beam-

te, Schalter, Kupons und urkundenähnliche Papiere enthielt.« (MoE 637)

Trotz dieser Nonchalance bildet das Ökonomische im Mann ohne Ei-

genschaften eine entscheidende Schnittstelle, an der es zur Verstrickung

wenn nicht zumZusammenprall von Ideen undWirklichkeit, vonmora-

lischen Vorstellungen und Selbstentwürfen kommt. Geld mag imMann

ohne Eigenschaften explizit keine große Rolle spielen und doch struktu-

riert es gleichsam in Abwesenheit den Verlauf des Romans. Ist, wie Kant

Adam Smith paraphrasiert »Geld […] derjenige Körper, dessen Veräu-

ßerung das Mittel und zugleich der Maßstab des Fleißes ist, mit dem

Menschen und Völker untereinander Verkehr treiben,«27 dann handelt

der ganze Roman von Geld. Obwohl er es nicht ausdrücklich nennt, be-

schreibt der Text in weiten Teilen soziale Strömungsbewegungen in kol-

lektivem und individuellem Maßstab, in denen sich Bündnisse, Werte

und Erwartungen bilden und verschieben und das hervorbringen, was

über den bloßen Lebenserhalt hinausgeht und Leben gestaltet.28

Ulrichs Verzicht auf das Geldverdienen steht in direktem Zusam-

menhang mit der Möglichkeitsfülle genuin menschlichen Lebens. Was

Helmut Draxler zuspitzend über Karl Marx schreibt, gilt auch für Ul-

rich. Auch seine »Distanz […] zur spezialisierten Berufsausübung wird

zum Gradmesser sowohl künstlerischer als auch politischer Freiheit

und darüber hinaus zum existenziellen Status des Mensch-Seins.«29

Komplex des Müßiggangs verflochten mit bürgerlichen Arbeitsethos dar, so-

dass Muße schließlich wieder in Arbeit umschlägt. Vgl. Schlegel, Friedrich,

Lucinde. Ein Roman, Stuttgart 1999: Reclam.

27 Kant, Immanuel, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe Bd.

IV, Berlin 1978: De Gruyter, S. 289.

28 Zum Geld als Lebensform, die im Gegensatz zur Liebe steht siehe Kapitel zu

Liebe dieser Arbeit.

29 Draxler, Helmut, Gefährliche Substanzen. ZumVerhältnis von Kritik und Kunst, Ber-

lin 2007: B-books, S. 102.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 157

Entsprechend der Formel »Geld oder Leben«30 geht die Verein-

heitlichung des Seinesgleichen auf Kosten der Erlebnishaftigkeit oder

-fähigkeit. Und selbst Ulrichs »Utopie des Essayismus« (MoE 247) folgt

einer ökonomischen Hoffnung der Übersetzbarkeit und Konsistenz,

die auf der Möglichkeit von Wiederholung basieren. Bei einer es-

sayistischen Haltung der Menschheit würden deren Erkenntnisse, in

einer fortlaufenden »Kette ihrer Versuche« gewonnen, nicht beständig

widerrufen, sondern »in einem einheitlichen Lebensgefühl« (ebd.) un-

entwegt gesteigert werden, sodass insgesamt die Menge an Erkenntnis

zunimmt. Dies ist allerdings nur dann möglich, wenn Singuläres von

vornherein ausgeschlossen wird, wenn die Versuche wiederholbar sind

und gleiche Ergebnisse erzielen. Diese Vorstellung entspricht dem

»Positivismus von Avenarius und Mach,« die das Ökonomie-Prinzip,

dass »Gott keine Kraft unnötig vergeudet«31 auf die Wissenschaft

anwandten:

Ökonomie als Sparsamkeit gewinnt hier den Zug von Ökonomie als

Akkumulation eines Kapitals, welches dem Individuum größere Mög-

lichkeiten gibt, als es sich selbst ontogenetisch je verschaffen könnte.

Die erworbene Erfahrung läßt sich menschheitlich auswerten, sie ist

in Gestalt von Begriffen, Theoremen, Hypothesen und Gesetzesaussa-

gen thesauriert. Wissenschaft dispensiert den einzelnen von der Not-

wendigkeit, Erfahrungen für sich zu machen und zu sammeln, die ge-

schichtlich schon gemacht worden sind – aber nur, umden Vorteil und

30 Vgl. Blumenberg, Hans, »Geld oder Leben« (1976) in ders: Ästhetische und me-

taphorologische Schriften, hg. Anselm Haverkamp, Frankfurt a.M. 2001: Suhr-

kamp, S. 177-192 Im Hinblick auf Simmels Werk zeigt Blumenberg, dass Geld

und Leben sich gerade nicht in einem Gegensatz befinden, sondern die Philo-

sophie des Geldes in ihrer unspezifisch hochaufgeladenen Bedeutungsschwere

als Vorstufe zur Lebensphilosophie angesehen werden kann. Und spätestens,

wenn ein Bandit »Geld oder Leben« von einem fordert, weiß man, dass eigent-

lich keineWahl besteht, dassmit demVerlust des Geldes, das Leben als Vermö-

gender zu Ende sein wird, während mit dem Verlust des Lebens zwar das Geld

überdauern mag, aber eben nicht als disponibles Vermögen.

31 Blumenberg, Hans, Theorie der Unbegrifflichkeit, Frankfurt a.M. 2007: Suhrkamp,

S. 20, Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Aktiver Passivismus

Vorsprung der Selbsterhaltung dadurch auszubauen, die Reichweite der

Prävention zu erweitern.32

Das Wissens-Kapital, das den Lebenserhalt fördert, bedingt also zu-

gleich eine Art Verlust an Lebendigkeit, der gewissermaßen mit dem

Unterschied zwischen einer individualistischen und einer statistischen

Perspektive einhergeht.33 Damit stellt auch Rationalität und Wissen-

schaft keinen Gegensatz zur Ökonomie dar.

In Opposition dazu steht im Roman, verknüpft mit der Utopie des

anderen Zustands ebenso wie mit Moosbruggers Mord und dem bevor-

stehenden Krieg, eine Emphase des Singulären und Unermesslichen,

das sich nicht in ökonomische Begriffe fassen lässt. An mehreren Stel-

len illustriert Musils Erzähler diese beiden Bereiche mit der Differenz

»eines Holzplatzes, wo Klötze rechteckig behauen und versandbereit

aufgestapelt werden, zu den dunkel verschlungenen Gesetzen des Wal-

des, mit seinem Treiben und Rauschen.« (MoE 857)

Vereinen lassen sich beide Regimes, des Unergründeten, Allgemei-

nen wie des Kalkulierten, Nützlichen, durch den Geist, der als »der gro-

ße Jenachdem-Macher« (MoE 154) gleich dem Geldfluss einen Zusam-

menhang schafft und zugleich doch differenziert, indem er jede Situa-

tion an ihre jeweiligen spezifischen Umstände knüpft.

Ulrichs Verhältnis zum ökonomischen Prinzip ist auf ähnlicheWei-

se zwiespältig. Liebäugelt er wie oben erwähnt auch mit einer weitrei-

chenden Rationalisierung der Menschheit, geht es ihm damit dennoch

um die Wiederherstellung des Singulären. Die kumulative Erfahrung

der Menschheit mindert nämlich nicht einfach die Erlebnishaftigkeit

des individuellen Lebens, sie bewirkt auch neue, intensive Möglichkei-

ten des Erlebnisses. »Denn zur bloßen Entlastung tritt hier der Sach-

verhalt, daß das Weniger-Wahrnehmen-Müssen ganz in den Dienst des

Mehr-Wahrnehmen-Könnens tritt«,34 wie Blumenberg beschreibt. Ähn-

32 Ebd., S. 20f. Hervorhebung im Original.

33 Vgl. Kapitel 4 dieser Arbeit zum PDUG.

34 Blumenberg, Hans 2007, S. 26 Dazu passend schildert Musil in seinen Tagebü-

chern, wie die Situation, am Schreibtisch sitzend, nicht zu schreiben, die Sinne

schärft. T, Bd. 1, S. 286. Vgl. dazu Erwig 2018, S. 281f.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 159

lich führt Ulrichs Verzicht auf einen Beruf und dem Verfolgen klassi-

scher wertsteigernder Muster zuMöglichkeiten von Erfahrung, die ihm

zwar keinen Austritt aus der Sphäre des Ökonomischen gewähren, in-

nerhalb dieser aber zu einer gewissen Freiheit führen, die sich zwischen

Mangel und Überfluss bewegt,35 geleitet von der Möglichkeit, Bedeu-

tungen nachzugehen und Bedeutung zu erzeugen.

Väterliches Kapital

Nicht nur Ulrichs vermeintliche, vorläufige undwiderrufene Tode, auch

seine Lebensentwürfe, die drei verschiedenen Berufe, die er wählt, um

ein bedeutender Mann zu werden, gestaltet der Protagonist des Ro-

mans als Versuche, wie Anfänge verschiedener Erzählungen, verschie-

dener Bildungsnarrative. Sie alle brechen ab und münden in den »Ur-

laub von seinem Leben« (MoE 47), den Ulrich nimmt. So sehr diese Er-

laubnis, aus dem Leben treten zu dürfen, einer Art von Suizid gleich-

kommt, so fällt er doch zusammen mit seinem Gegenteil: dem Ins-

Leben-Treten eines Erwachsenen, der sein »Haus bestellt,« eine eigene

oikonomia aufbaut. Der aktive Passivismus Ulrichs besteht also nicht al-

lein in einer beobachtenden Haltung, einer Ent-Haltung, sondern auch

in einer gewissen Angepasstheit an die sozialen Anforderungen. Er ist

zunächst kein radikaler Rückzug aus dem Zusammenleben in der Ge-

sellschaft.

Ulrich mietet ein Schlösschen und widmet sich dessen »Einrich-

tung« – ein Begriff der auch in Blanckenburgs Romantheorie von Be-

deutung ist.36 So fällt die Einrichtung des Romans zusammen mit der

Einrichtung des Schlösschens, das genau wie die Prosagattung Roman

35 Ulrich gehört zu den »Menschen, die […] von ihremWesen bald zu einem leich-

tem Übermaß, bald zu einem ebenso geringfügigen Untermaß verleitet wer-

den« (MoE 679).

36 Vgl.Mülder-Bach 2013, S. 77 sowie. Kapitel zu Schreiben undWirklichkeit dieser

Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Aktiver Passivismus

durch die Überlagerung von Stilen lebt und voller Geschichte steckt (als

Jagd- und Liebesschlösschen sicherlich auch voller Geschichten).

Diese Einrichtung fällt angesichts der historischen Überladung des

Anwesens nicht leicht. Mit den unzähligen Möglichkeiten sein »ver-

wahrlostes kleines Besitztum nach Belieben vom Ei an neu herrichten

zu dürfen«, macht Ulrich eine »Erfahrung, auf die er eigentlich nur ge-

wartet hatte« (MoE 19): Er kann sich nicht entscheiden.

Unerwartet ist diese Unentschlossenheit sicher nicht, in ihr wieder-

holt sich die Schwierigkeit der Berufswahl, in der sich kulturell über-

lieferte Vorstellungswelten mit Realitäten und der Auflehnung gegen

dieselben kreuzen. Wie Ulrich all seine drei »Versuche[n], ein bedeu-

tender Mann zu werden« (MoE 35) fallen lässt, überträgt er auch die

Einrichtung seines Schlösschens am Ende anderen, und zwar dem »Genie

seiner Lieferanten.« Diesen gelingt es dann auch ein Palais einzu-

richten, »wie man sich seinesgleichen denkt« (MoE 21). So konformmit

den Erwartungen das Anwesen in seiner Orientierung am gesellschaft-

lichen Durchschnitt – dem Seinesgleichen – aber auch sein mag, der

Lebendigkeit entbehrt es dadurch. Das »Uhrwerk«, das es darstellt, ist

nicht aufgezogen und Ulrichs Frage: »dies ist also das Leben, das mei-

nes werden soll?« (ebd.) löst bei ihm selbst sprachlose Ablehnung aus,

ein Kopfschütteln.

Das Leben als Durchschnittsmensch und als Resultat einer Kultur-

geschichte trägt nicht die Signatur des Bedeutenden, die Ulrich an-

strebt. Auch sein Vater ist über die »Geschichte mit dem Schloß« (MoE

15) nicht erfreut, im Gegenteil erscheint ihm diese anfängliche Einrich-

tung »geradezu wie die Prophezeiung eines bösen Endes« (ebd.). Al-

lerdings hat sein Kummer andere Gründe als Ulrichs. Die Skepsis, die

Ulrichs Vater an den Tag legt, hängt damit zusammen, dass der Sohn

in Hinblick auf seine gesellschaftliche Stellung, nicht nur wegen seines

Standes – er mietet ein Schloss und damit die Behausung eines Adeli-

gen – sondern auch ökonomisch, über seine Verhältnisse lebt. Für die

Renovierung muss der Vater finanziell aufkommen.

Nimmt man die Parallele der Einrichtung von Haus und Erzählung

ernst, handelt es sich also um einen Roman, der sein Entstehen den An-

leihen einer Vorgeneration mit denkbar anderen Idealen verdankt, der

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 161

selbst des geistigen »Produktionskredits« (MoE 528) bedarf, der Kaka-

nien im Verlauf des Romans entzogen wird. Ulrich, der seine Berufe,

»nicht für Geld, sondern um der Liebe willen« ausgeübt hat, erreicht

den »Augenblick, wo die ansteigenden Jahre ins Nichts zu führen schei-

nen« (MoE 19). Zur Rückkehr aus dem Nichts, zurück in die »Heimat«

und zur Einrichtung eines Lebens, das seines werden soll, bedarf es

aber des väterlichen Kapitals. Dadurch wird die Einrichtung dieses Le-

bens ebenso ermöglicht wie auch verunmöglicht. Niemals kann die auf

Pump vom Vater errichtete Existenz eine eigene werden. Nicht zufällig

erscheint Ulrich die »Altvorderenweisheit« (MoE 20) bei derWahl seines

Einrichtungsstiles

als ein außerordentlich neuer Gedanke […]. Es muß der Mensch in sei-

nen Möglichkeiten, Plänen und Gefühlen zuerst durch Überlieferun-

gen, Schwierigkeiten und Beschränkungen jeder Art eingeengt wer-

den wie ein Narr in seiner Zwangsjacke, und erst dann hat, was er her-

vorzubringen vermag, vielleicht, Wert, Gewachsenheit und Bestand …

(ebd.)

Doch Wert und Bestand sind in dem Maß, in dem Durchschnittlich-

keit und das gesellschaftlich Mittelmäßige, also das Bedeutungslose ih-

re Grundlage bilden, gerade nicht Ulrichs Antrieb. Er ist auf der Su-

che nach etwas anderem, nach etwas, das er in seinem Anwesen unbe-

merkt doch vorgefunden und erhalten oder selbst eingerichtet zu haben

scheint. Denn einige hundert Seiten später bemerkt Agathe, dass Ulrich

sein »Haus gar nicht ohne Teilnahme und Verständnis gewählt habe,

obwohl er das glauben machen wollte, und aus den alten Wandungen

kam eine Sprache der Leidenschaft, die weder ganz stumm noch ganz

hörbar war.« (MoE 936)

Vielleicht geht es aber auch um den Gebrauch des Vorgefundenen.

Womöglich wird das Haus erst mit Agathes Eintreffen, mit dem Abtre-

ten des Vaters und dem inzestuösen Zusammenleben der Geschwister

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Aktiver Passivismus

aktiviert. So erst wird das Schloss Teil vom »freien Gebrauch des eige-

nen Vermögens.«37

Einen genauso wenig eindeutigen Eindruck wie das Haus auf Aga-

the macht Ulrich selbst auf Arnheim. Er scheint ihm ein »Mensch […]

ohne Bedürfnis nach Gewicht und Substanz des Lebens« zu sein, »ein

Besessener, der kein Besitzender sein will.« (MoE 547) Ein Zustand, der

ihn unbestimmt werden lässt: vielleicht zu einem »ganz und gar theo-

retischen Menschen« macht, »nur stimmte das wieder nicht, weil man

ihn eigentlich überhaupt nicht einen theoretischen Menschen nennen

konnte. […] Sah man ihn aber praktisch an, so war dieser Mensch völlig

unmöglich.« (MoE 547f.)

Wenn Ulrich weder ein theoretischer noch ein praktischer Mensch

ist, so ist er trotz fehlender Eigenschaften sicherlich ein literarischer

und romanhafter – also unmöglich, weil er fiktiv ist und einer Nar-

ration entspringt, die sich an die Grenzen des in Wirklichkeit Mögli-

chen begibt. Ulrichs Welt ist anders als die wirkliche, eine klassische

Romankonstellation, »die eine gewisse Unermesslichkeit des Gesche-

hens, der Handlungsstränge, Personen, Ortschaften und Perspektiven

einerseits mit einer gewissen Passibilität, Passivität oder Leidensfähig-

keit der Protagonisten andererseits kombiniert«.38 Diese Passivität al-

lerdings macht sich auf die Suche nach ihrem Umschlag in souveräne

Schöpfungskraft, ihr ist es um Freiheit zu tun, nicht die Freiheit von

Traditionen und Konventionen, sondern die versteckt in diesen liegen-

de.

Wie sehr die Romanform von Beginn an mit ökonomischen Begrif-

fen verhandelt wurde, zeigt Joseph Vogl in seinem Buch Kalkül und Lei-

denschaft.39 Und so ist nicht nur die Einrichtung des Romans ein Unter-

37 Heidegger, Martin, »Andenken«, in: Ders., Gesamtausgabe, 1. Abteilung, Bd. 4, Er-

läuterungen zu Hölderlins Dichtung, Frankfurt a.M. 1981: Klostermann, S. 118. Vgl.

Hölderlin, Friedrich »Andenken«, in: Ders.,, Sämtliche Werke und Briefe, Erster

Band, Gedichte, Günter Mieth (Hg.), Berlin 1995: Aufbau-Verlag, S. 491. Zur Fra-

ge des »freien Gebrauchs des Eigenen«; vgl. auch Düttmann, Alexander García,

»Was ist das Eigene?« in: Lettre International 126, Berlin 2019.

38 Vogl 2002, S. 173.

39 Ebd. S. 170f.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 163

fangen, das aus der Vorgeneration finanziert werdenmuss; der gesamte

Roman greift Themen der Verwertung väterlichen Kapitals auf. Schon

lange bevor Ulrich seinen verstorbenen Vater beerbt, fällt die Vielzahl

an Vätern im Roman und deren Einflussnahme auf. Nicht nur Ulrichs

Vater richtet Erwartungen auf das Leben seines Sohnes, auch Walter

erhält seinen Brotberuf im Kunstamt nur durch Vermittlung seines Va-

ters. Tatsächlich habenMusils Figuren Schwierigkeiten, ohne väterliche

Unterstützung einen Beruf zu wählen und ihren Lebensunterhalt zu be-

streiten. Ihre ganze Identifizierbarkeit bleibt damit fragwürdig und an

nicht-selbstgewählte Anleihen gebunden:

Es wäre schwer zu sagen gewesen, was Walter wirklich war. Er war

ein angenehmer Mensch mit sprechenden, gehaltvollen Augen, noch

heute, soviel stand fest, obgleich er das vierunddreißigste Jahr schon

überschritten hatte, und seit einiger Zeit war er in irgendeinemKunst-

amt angestellt. Sein Vater hatte ihm diese bequeme Beamtenstellung

verschafft und die Drohung damit verknüpft, daß er ihm die Geldun-

terstützung entziehen werde, wenn er sie nicht annehme. (MoE 50)

Auch Walters Ehe beruht nicht zuletzt auf dem Einfluss eines Vaters,

dem seiner Frau Clarisse. Dem zukünftigen Schwiegervater sei Walter

nach Einschätzung seiner Gattin zunächst mehr verfallen gewesen als

ihr selbst, der Tochter, die vor allem als »dessen genialstes Werk« (MoE

291) Faszination auf Walter ausübte.

Ulrichwird als Kontrastfigur zu seinemVater imRoman eingeführt,

ein Gedanke, der im zweiten Band wiederkehrt. Angesichts seines ver-

storbenen Vaters fragt er sich, ob

nicht alles, was er für seine persönliche Besonderheit hielt, nichts als

ein von diesem [seines Vaters, N.I.] Gesicht abhängiger Widerspruch

[war], irgendwann kindisch erworben? […] Er suchte nach Ähnlichkei-

ten. Vielleicht waren sie da. Vielleicht war alles darin, die Rasse, die

Gebundenheit, das Nichtpersönliche, der Strom des Erbgangs, in dem

man nur eine Kräuselung ist, die Einschränkung, Entmutigung, das

ewigeWiederholen und im Kreis Gehen des Geistes, das er im tiefsten

Lebenswillen haßte! (MoE 694)

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Aktiver Passivismus

Die fortgesetzte Versuchsreihe, die Ulrich als Prinzip essayistischen

Kollektivlebens vorschwebt, bildet einen Gegensatz zur unreflektier-

ten und erzwungenen Erbfolge als stumpfsinniger Wiederholung

des Immergleichen. Ulrichs Fortschrittsgedanke beruht nicht auf

Wiederholung und Erhalt und auch nicht auf schlichten Widerruf und

Neuversuch (der ohne kritische Reflexion des vorigen ebenso unendlich

wiederholbar wäre). Er konzipiert eine Fortsetzung, die zugleich eine

andauernde Erkenntnis ist, eine Kette des Denkens, die nicht abreißt,

aber auch nicht im Kreis läuft. Diese würde dem Konventionalismus

der vererbten Tradition entgehen, aber auch der ökonomischen Logik

der Austauschbarkeit Wenn sich Ulrich auf diesem Weg gleichwohl

angepasst verhält, dann macht er das als »Spion,«40 nicht um zu

reproduzieren, sondern um einen Abzweig zu entdecken, um eine

Richtung einzuschlagen, die weder durch Transgression noch durch

Reproduktion erreichbar wäre. Diese Abzweigung führt in ein Jenseits

der Alltags- wie der Begriffssprache, zum radikal Anderen:

[U]nd wenn Ulrich in diesem Augenblick an einen Jahrzehnt-,

Jahrhundert- oder Jahrtausendplan dachte, den sich die Mensch-

heit zu geben hätte, um ihre Anstrengungen auf das Ziel zu richten,

das sie ja in der Tat noch nicht kennen kann, so brauchte er nicht

viel zu fragen, um zu wissen, daß er sich das schon seit langem unter

vielerlei Namen als das wahrhaft experimentelle Leben vorgestellt

habe. Denn er meinte mit dem Wort Glauben ja nicht sowohl jenes

verkümmerte Wissenwollen, die gläubige Unwissenheit, die man

gemeinhin darunter versteht, als vielmehr die wissende Ahnung,

etwas, das weder Wissen, noch Einbildung ist, aber auch nicht Glau-

be, sondern eben »jenes andere«, das sich diesen Begriffen entzieht.

(MoE 826)

Doch stellt sich die Frage, ob und wie dieser Abzweig gefunden wer-

den kann. Und ob es Ulrich gelingt, sich dem Druck der Konformität

40 »Der Spion« lautete ein Titel-Entwurf für das Romanprojekt von 1919-1920. Vgl.

GA, Bd. 6.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 165

zu entziehen: Im Leichenzug seines Vaters bleibt auch Ulrich vom Zere-

moniell nicht unbeeindruckt: »Zum erstenmal empfand er die gerade

Haltung der Überlieferung.« (MoE 709) Und sei es auch nur für eine

kurze Weile, bevor alltägliche Überlegungen die Empfindung schmä-

lern, so fühlt Ulrich sich als Erbe doch selbst transformiert. »[S]chon

schritt der Nachfolger an Stelle des Verstorbenen, die Menge atmete

ihm zu, das Totenfest war zugleich eine Mannbarkeitsfeier für den, der

nun das Schwert übernahm und zum erstenmal ohne Vordermann und

allein seinem eigenen Ende zuschritt.« (MoE 710)

Obwohl kein Zweifel besteht, dass die Passivität, die Gefolgschaft

des Vaters nur wieder einem Ende entgegengeht, dieses Ende wieder-

holt, übt eine solche Haltung einen Reiz aus. Vielleicht ist aber das »ei-

gene Ende« auch ein Ende des falsch verstandenen Eigenen als Besitz.

Hinter diesem Ende mag ein Anfang liegen oder eine Wandlung, nach

der die Dinge anders erscheinen.

Wie auch immer der Umgang mit der Vorgeneration ausfällt, so

stehen fast ausschließlich einflussnehmende Vatergestalten im Hinter-

grund der Romanfiguren, Mütter hingegen kommen kaum vor. Weder

Walters noch Arnheims noch Ulrichs (früh verstorbene) Mutter sind

maßgeblich an den Entwicklungen der Handlung beteiligt. Und selbst

diejenigen jüngeren Frauen, dieMütter sind, Rachel und Bonadea etwa,

tauchen nur ohne ihre Kinder in der Roman-Handlung auf, als Nicht-

Mütter. Das Erbe, mit dem der Roman operiert, ist also ein Kapital,

dass sich von Vater zu Sohn überträgt, und das entgegen Ulrichs Utopie

üblicherweise nicht einmal reproduziert, sondern schlicht aufgezehrt

wird. Es gibt im Roman keine dritte Generation von Söhnen der Söhne,

Ulrichs Generation scheint tatsächlich auf ein Ende der Reproduktion

zuzulaufen, wobei im besten Fall noch eine »Veredlung« väterlichen Ka-

pitals eintritt.

Prototypisch dafür steht Arnheims Geschäftserfolg. Dieser fußt im

Wesentlichen auf dem wirtschaftlichen Geschick seines Vaters, der sei-

nerseits ausÜbriggebliebenem, aus Resten und Abfall Profitmacht, und

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Aktiver Passivismus

zwar so erfolgreich, dass seine Familie zu den »Veredlungsverkehrfach-

leuten« (MoE 540) zählt.41

Dass die Veredelung ein durchaus ambivalenter Prozess ist, bei dem

unklar ist, ob Werte generiert oder subvertiert werden, zeigt die kurze

Leona-Episode, die eine Verwurstungsmaschine literarischer Vorbilder

im Zeichen der Prostitution entwirft.

Totes beleben, Kulturverschlingung und Essen

Leona, Sängerin und für einige Zeit Ulrichs Geliebte,macht auf ihn den

Eindruck, einem längst vergangenen Schönheitsideal zu entsprechen –

dem aus der Zeit seiner Mutter42 –, wodurch sie aus dem aktuellen

Ideal der Durchschnittlichkeit herausfällt und auf andere Zeiten und

andere Affekte verweist.

Solche Gesichter wandern wie Leichen früherer Gelüste in der großen

Wesenlosigkeit des Liebesbetriebs, und denMännern, die in die weite

Langeweile von Leontinens Gesang gafften und nicht wußten, was ih-

nen geschah, bewegten ganz andere Gefühle die Nasenflügel als vor

den kleinen frechen Chanteusen mit ihren Tangofrisuren. (MoE 22)

Das macht sie »gespenstisch[…]« (MoE 21) aber auch »begehrenswert

wie der [Besitz] eines vom Kürschner ausgestopften großen Löwen-

fells.« (MoE 22) Das Ungehemmte einer wilden Vergangenheit scheint

in gezähmter Form durch sie hindurch. In dessen Angesicht erweist

sich der übliche erotische Betrieb als entleert. Dessen Vorgänger mit

seinen heftigen Gelüsten wieder zu erblicken, weckt einerseits Wün-

sche, aber auch Ängste. Das Begehren nach absoluter Intensität er-

scheint unheimlich – zugleich vertraut und unerreichbar fern.

Leontine, genannt Leona, gelingt in bestimmterWeise die Rückkehr

zum Ungehemmten. Sie belebt die Form der Vergangenheit wieder. Als

41 ZuArnheims Branche undGeschäftserfolg siehe Kapitel zur Liebe dieser Arbeit.

42 Vgl. Schnell, Rebekka, Natures mortes. Zur Arbeit des Bildes bei Proust, Musil, W.G.

Sebald und Claude Simon, München 2016: Fink, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 167

würden durch die Umbenennung von Leontine zu Leona, die Ulrich vor-

nimmt, die Charakteristika des Löwenhaften der Verniedlichungsform

entwachsen und extreme Ausmaße annehmen, beginnt Leona im Ver-

lauf der Bekanntschaft raubtierhafte Verhaltensweisen an den Tag zu

legen: »sie war in ungeheurem Maße gefräßig« (ebd.)

Doch im Unterschied zur Löwin muss Leona nicht jagen, sie erhält

ihre »Fütterung« (MoE 24) durch Auftritte, die sich imGrenzbereich von

künstlerischer Darbietung und Prostitution bewegen. Leona verkörpert

also eine unentwirrbare Mischung aus Animalischem und Geisterhaf-

tem, aus Erinnerungskultur und Erstorbenem. Daraus leitet Ulrich ei-

ne Reflexion über die Vergänglichkeit ästhetischer Vorlieben ab, Leonas

Schönheit sei »ein Entzücken für Leute, die alle schon tot waren« (MoE

25). Aber auch sein eigener Alterungsprozess kommt ihm durch Leo-

na und ihre Erwartungen zu Bewusstsein, sodass ihm schließlich die

Abende mit Leona vorkamen wie

ein herausgerissenes Blatt, belebt von allerhand Einfällen undGedan-

ken, aber mumifiziert, wie alles aus dem Zusammenhang Gerissene

wird, und voll von jener Tyrannis des nun ewig so Stehenbleibenden,

die den unheimlichen Reiz lebender Bilder ausmacht, als hätte das Le-

ben plötzlich ein Schlafmittel erhalten, und nun steht es da, steif, voll

Verbindung in sich, scharf begrenzt und doch ungeheuer sinnlos im

Ganzen. (MoE 25)

Der Schrecken liegt darin, dass jedes Ende unweigerlich zu einer Unbe-

weglichkeit eines Elementes inmitten eines Prozesses führt. Das Still-

gestellte kann weder vergehen noch sich fortsetzen. Damit stellt es die

Gesamtbewegung einer Kultur in Frage; Disparitäten und Asynchroni-

täten kommen zum Vorschein und gefährden die Harmonie eines Gan-

zen, das sich dem Fortschritt, der Leichtigkeit und der Betriebsamkeit

verschrieben hat.

Ähnlich vertraut wie befremdend ist Leonas »Verhältnis zum Es-

sen.« Es verkehrt das Moment der Lebensförderung durch die Steige-

rung von der Fülle zur Überfülle in ihr Gegenteil. Die Nahrung ist dann

kein Mittel der Belebung mehr, sondern ruft gerade Motive des Todes

auf. Stefan Hardt beschreibt, wie zu Beginn des 20. Jahrhunderts Mahl-

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Aktiver Passivismus

zeiten in der Literatur sich von sexuellen Konnotationen abwenden und

bedrohliche, todesverheißende Züge annehmen.43

Allerdings konsumiert Leona keineswegs nur Kulinarisches, ihr Ver-

schlingen bezieht sich vielmehr auch auf Literatur, die so fein ist wie

das aristokratische Gesellschaftsleben: »Wenn sie Pomone à la Torlogna

oder Äpfel à la Melville sagte, streute sie es hin, wie ein anderer gesucht

beiläufig erwähnt, daß er mit dem Fürsten oder dem Lord gleichen Na-

mens gesprochen habe.« (MoE 24) Zumindest der zweite Name, Melville

ist nicht als Adeliger, wohl aber als Autor von Moby Dick und Bartleby

berühmt. Während der gigantische Wal (und für den deutschen

Leser auch dessen Name) sich mit der Thematik von Leonas unmäßi-

ger Esslust verbinden lässt, so ist Bartleby als vollkommener Passivist

auf noch eindringlichere Weise mit Musils Roman verbunden,44 so-

wohl wegen seiner Reflexion auf das Schreiben wie als Probe darauf,

was geschieht, wenn sich jemand der gewöhnlichen Handlungen ent-

hält. Bartlebys Verweigerung, seine berühmte Formel »I prefer not to«

ist ein starkes literarisches Vorbild passiver Resistenz und deren Effekt,

eine Ausbreitung der Passivität zu bewirken.45

Bezeichnend ist, dass Leona Literatur verschlingt – eine Beschrei-

bung, die ja auch in den alltäglichen Sprachgebrauch Einzug gefun-

den hat46 – und selbst Kultur ausscheidet, Volkslieder, die sie »mit der

43 Vgl. Hardt, Stefan, Tod und Eros beim Essen. Frankfurt a.M. 1987: Athenäum,

S. 84 »So sind alle bisher besprochenen Eßszenen [ausWerken Thomas Manns,

Joseph Roths und Robert Musils, N.I.] Teilspiegel einer gesamtgesellschaftli-

chen Umwälzung, durch die der Tod, bewußt oder unbewußt wahrgenommen,

an Bedrohlichkeit gewinnt. Zuvor, besonders im Roman des 19. Jahrhunderts,

waren sie eher Ausdruck eines erotischen Verlangens, Ankündigung des Ge-

schlechtsaktes.«

44 Mülder-Bach 2013, S. 99ff., vgl. zu Bartleby und seiner Verweigerung: Deleuze

1994, v.a. S. 22ff., S. 40 Anm. 17; Agamben 1998.

45 Zu Bartlebys passiver Resistenz und seinem Verhältnis zum Essen vgl. Desma-

rais, Jane, »Preferring not to: The Paradox of Passive Resistance in HermanMel-

ville’s Bartleby«, in: Journal of the Short Story in English, 36, Spring 2001, S. 25-40.

46 Elias Canetti schreibt am Ende des ersten Teils vonMasse und Macht: »Wer aber

Stendhal aufschlägt, findet ihn selbst und alles wieder, das um ihm war, und

er findet es hier in diesem Leben. So bieten sich die Toten den Lebenden als

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 169

Stimme einer Hausfrau geduldig ins Publikum« (MoE 21) singt. Aus

den abenteuerlichen Romanen des gerade erst vergangenen 19. Jahr-

hunderts und aus Bartlebys eigenartiger Lebensform wird »weite Lan-

geweile«, für Männer, die »gafften und nicht wußten, was ihnen ge-

schah.« (MoE 22)

Das Lebendig-Tote an Leona ist also weit davon entfernt, wirkungs-

los zu bleiben, es ist ebenso anziehend wie es abstoßend ist, sodass die

Zuschauer selbst in untätige Starre verfallen.

Nach Leonas Vorbild will Musil seine eigene Verwertung bestehen-

der Kulturgüter sicher nicht betreiben und auch Ulrich ist die »Füt-

terung« unangenehm. Er entzieht diese wie auch den Gesangsvortrag

seiner »Muse« der Öffentlichkeit und verlagert sie in sein Schloß. Er

interniert das gespenstische Kulturgut also in die Stätte seines eige-

nen ›Kulturekklektizismus‹, wo sie »den Hirschgeweihen und Stilmö-

beln zuspeisen mochte.« (MoE 24)

Dieser Umgang bezeichnet auch Ulrichs eigene Passivität. Aktiv be-

trachtet er zwar die Geschehnisse seiner Umgebung, aktiv enthält er

sich einer Teilhabe, die auf kritische Distanz verzichtet, dennoch ent-

springt seinem Verhalten (das kein Handeln ist) kein positiver Entwurf.

Schwebend zwischen Negation und Negation der Negation verfügt er

im besten Falle über die Freiheit einer Verweigerung. In der Tat also

entspricht Ulrichs Haltung damit seiner eigenen Definition des akti-

ven Passivismus, des Wartens in Gefangenschaft. Ohne dieses Warten

entstünde keine »Gelegenheit des Ausbruchs« (MoE 356) oder sie bliebe

unerkannt, doch das Warten allein stellt keine Möglichkeit der Befrei-

ung dar.

Erst mit Auftreten Agathes deutet sich eine Lösung dieses Konflikts

an, der Frage, was mit dem Vorgefundenen anzustellen sei.

edelste Speise dar. Ihre Unsterblichkeit kommt den Lebenden zugute: in die-

ser Umkehrung des Totenopfers fahren alle wohl.« Canetti, Elias, Macht und

Masse. Frankfurt a.M. 1980, S. 319. Zu Canettis Anschreiben gegen den Tod vgl.

Hart-Nibbrig, Christiaan L.,Ästhetik des Todes, Frankfurt a.M., Leipzig 1995: Insel,

S. 107f.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Aktiver Passivismus

Agathes Verweigerung des Erbes, Selbstauflösung

Agathe ist Ulrichs verlorene Schwester, die er nach dem Tod seines und

ihres Vaters wiederfindet. Mit ihr tritt ein aktives Moment in den Ro-

man ein. Dieses zeigt sich unter anderem an Agathes Umgangmit Lite-

ratur, der sich von dem aller anderen Charaktere unterscheidet. Agathe

beteiligt sich nicht an der Verwertung der Kulturgüter, weder veredelt

noch verwurstet sie. Bereits bei der ersten Begegnung mit ihrem Bru-

der äußert sie sich kritisch über die Zitierpraxis ihres Gatten, die aus-

schließlich innerhalb der Grenzen des Kanonischen verbleibt; Agathe

behauptet dagegen von sich selbst: »›Jedenfalls zitiere ich nicht.‹« (MoE

681) Zwar kann Agathe zeilenlange im Gespräch aufgenommene Ein-

schätzungen ihres Mannes und Ausschnitte aus literarischen Werken

mit ungeheurer Präzision wiedergeben, doch lernt sie ausdrücklich oh-

ne eigene Bearbeitung oder Aneignung auswendig. Dies hält sie selbst

für eine Differenz zu ihrem Bruder (und allen anderen Romanfiguren,

ließe sich wohl ergänzen).

»Du bist anders als ich: in mir bleiben die Dinge liegen, weil ich nichts

mit ihnen anzufangenweiß, – das istmein gutes Gedächtnis. Ich habe,

weil ich dumm bin, ein schrecklich gutes Gedächtnis!« Sie tat, als läge

darin eine traurigeWahrheit, die sie abschüttelnmüsse, ummit ihrem

Übermut fortzufahren […]. (MoE 703)

Diese sogenannte Dummheit Agathes tritt in den Roman als Befrei-

ung.47 Die direkte Widergabe ohne Aneignung ist keine Verwertung

(und Vereinfachung zumVolkslied wie bei Leona), sie ist eine Art Eman-

zipation und Subversion. Das simple und zwecklose Wiederholen ohne

47 Zum Begriff der Dummheit, den Musil differenziert betrachtet, vgl. Musil, Ro-

bert, »Über die Dummheit« (GW, Bd. 8, S. 1270-1291), dazu: Isenberg, Bo, »A

modern calamity – Musil on stupidity«, Journal of Classical Sociology 2018,

Vol. 18(1), S. 55-75; als grundsätzliche historische Auseinandersetzung mit der

Dummheit aus literaturwissenschaftlicher Sicht: Mayer, Mathias, »Die Reflexi-

on der Dummheit: Über Ethik und Literatur«, in: Anglia 2001, Vol. 129, Nr.1, 117-

132. Vgl. auch Ronell, Avital, Stupidity, Urbana u.a., 2002: University of Illinois

Press.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 171

Kontext und ohne Anwendungsinteresse verändert das Zitierte so, dass

dessen Anwendbarkeit undWürde beschädigt werden, zu einem »Hau-

fen auseinandergefallener Steine« (MoE 704).

Agathes Verweigerung, das Ererbte anzunehmen (die sich in der

Testamentsfälschung materiell wiederholt), bleibt nicht ohne Wirkung:

Der Tote, früher für die Geschwister »ein fast allmächtiger Mann«

(MoE 701) mit autoritären Erziehungsmethoden erscheint nun als

»eingeschrumpfter Unglücklicher unter dem Blick ihrer [Agathes, N.I.]

den Stolz der Jugend wiederspiegelnden [sic] Augen.« (MoE 704)

Dadurch, dass sieWorte aus der Vergangenheit als tote, vergangene

Worte hervorholt, gewinnt Agathe die Möglichkeit einer Gegenwärtig-

keit, die sich nicht auf Altes stützen muss. Obwohl sie auf das Abtreten

des Vaters warten muss, um tätig werden zu können, eignet sie sich

nach diesem sofort Gegenwart und Zukunft an. Die Fälschung des Tes-

taments imitiert die Schrift des Vaters und subvertiert dabei dessen In-

halt. Damit tritt Agathe keine Erbfolge an, sie stellt sich an die Stelle des

Vaters, ersetzt diesen und ändert den patriarchal avisierten Gang der

Ereignisse, in demmännliche Erben das väterlich erarbeitete Kapital er-

halten. Agathe bricht die lückenlose Verkettung der Traditionsbildung.

Die damit gewonnene Gegenwärtigkeit bildet sich auch sprachlich ab,

denn durch die langen Passagen wörtlicher Rede in den Geschwister-

Gesprächen stehen weite Teile des Textes nun im Präsens. Im Kapitel

8 des zweiten Buches »Familie zu zweien« springt außerdem noch der

Tempus des Erzählens zu Beginn und Ende des Kapitels unvermittelt

in die Gegenwartsform (vgl. MoE 715ff.).48

Die Unabhängigkeit, die Agathe gegenüber Zitaten an den Tag legt,

zeigt sich auch in ihren Verhaltensweisen. Sie verleiht ihr eine Hand-

lungsfähigkeit, die Ulrich sowohl beeindruckt als auch »zögernd füh-

48 Die Neuausgabe von Jung und Jung, die Musils Anstreichungen und hand-

schriftliche Korrekturen am Ende 1932 erschienenen zweiten Buch berücksich-

tigt, ändert in diesem Kapitel nichts am Präsenz, das wie in der Rowohlt-

Ausgabe nach wenigen Seiten wieder der Vergangenheitsform weicht. Es han-

delt sich also offenbar nicht um ein Versehen, das Musil verändert wissen woll-

te. Vgl. GA, Bd. 3, S. 82ff.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Aktiver Passivismus

rend« (MoE 706) auf ihn wirkt. Diese Fähigkeit zur Ausführung bedeu-

tet nicht nur eine verwickelte moralische Position jenseits von gesell-

schaftlichen Normen. Sie ist zugleich ein im Roman von Moosbrugger

bekannter Umgang mit dem Problem des PDUG, dem Prinzip des un-

zureichenden Grundes. Auch Agathes Handlungen haben eine Unmit-

telbarkeit, deren Verkettung in den Ursachenzusammenhang höchs-

tens nachträglich hergestellt werden kann.Während des Akts selbst tritt

sein Zweck völlig in den Hintergrund. Zusammenmit seiner Schwester

kommt Ulrich in direkten Kontakt zu dieser Handlungsfreiheit.

Mit demneuen »Fall« (MoE 796), der denMoosbruggers ablöst, stellt

sich wiederum die Frage nach einem Ereignis, das weder wiederholbar

noch rückgängig zu machen ist, und sich dazu noch als uneinholbar er-

weist. Die nachträgliche Grundsuche kann die ursprüngliche Situation

weder beschreiben oder explizieren noch reaktivieren. Allerdings ent-

faltet der »Handstreich« (MoE 802) eine anhaltende Wirkung, die der

bewussten Steuerung unverfügbar bleibt: »man mußte das Geschehnis

sich entwickeln lassen.« (MoE 802)

Agathe bringt eine Perspektivität in den Text ein, die sich durch

Spontaneität und abrupte Wendungen auszeichnet und damit einen

Kontrapunkt setzt zu den komplexen Verfilzungen des ersten Bandes,

wo alles mit allem korrespondiert, kommuniziert oder interagiert. Da-

zu gehört ein bestimmtes Verhältnis zum Vergangenen, das sich bei

Agathe durch die Wiederbegegnung mit ihrem Bruder einstellt. Wäh-

rend sie zuvor in Form eines Medaillons das Gedenken an ihren ersten,

schon während der Hochzeitsreise verstorbenen Ehemann kultivierte,

lässt die Schwester nun das Erinnerungsstück im Elternhaus zurück.

Ulrich gegenüber äußert sie außerdem den Wunsch, auch die jünge-

re Vergangenheit, das Zusammenleben mit ihrem zweiten Gatten, dem

Lehrer Hagauer, zu eliminieren. Dazu erwägt sie zunächst dessen Tö-

tung,wiederruft diese Idee aber und verstärkt sie zugleich noch: »›Ganz

und gar alles Gewesene vernichten!‹« (MoE 743), ist ihre Absicht.

Im Gegensatz zu Clarissens Vater, unter dessen Hand durch rück-

wirkende Ästhetisierung noch das Unansehnliche und Widerwärtige

der Vergangenheit zum vorzeigbaren Erbe wird, strebt Agathe die

radikale Auslöschung an. Und diese geht in mehrfacher Hinsicht mit

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 173

einer Rückkehr einher. Nicht nur finden sich die Geschwister erneut

im Elternhaus ein, und einander am Ort der gemeinsam verbrachten

Kindheit wieder, auch ist die Geschwisterliebe ein Versuch, Archaisches

zu erwecken. Der Zustand von ungeteilten Zwillingen stellt mit Platon

einen Bezug zur verlorenen ursprünglichen Ganzheit des Menschen

her.49 Auch markiert das Inzestverbot den Punkt der allerersten Sozi-

algesetze.50 Durch dessen Übertretung begeben sich die Geschwister

in einen Bereich, der gewissermaßen vor der kulturellen Codierung

liegt.

Der Rekonstruktion von Einzelheiten und deren notwendiger Fol-

ge setzt Agathe grundsätzliche Ablehnung entgegen; und damit ist sie

vollkommen unbekümmert, was Kausalketten angeht, Absichten und

Folgen, beschreibbareWechselwirkungen in einem System. Das löst sie

aus den Verstrickungen verfilzter Sozialstrukturen, ohne sie zu isolie-

ren. Sie verbindet sich additiv mit dem Unbekannten, einer »weitesten

Umgebung«.

Ulrich »hätte seiner Schwester jetzt mit Sicherheit sagen können,

daß keine ihrer Handlungen zu ihrer nächsten Umgebung passe, son-

dern alle von einer höchst fragwürdigen weitesten Umgebung abhän-

gig seien, ja geradezu von einer, die nirgends anfängt und nirgends

begrenzt ist«. (MoE 705)

Agathes Freiheit entsteht dadurch, dass sie »auf Vollständigkeit

überhaupt keinen Wert legt« (ebd.) und auch sonst »keine Absicht«

(MoE 706) in ihren Aktivitäten erkennbar ist. Gerade diese interesselose

Unabhängigkeit stellt eine Beziehung zur Umgebung dar, die nicht

formal nach Begrenzungen sucht. Sie erlaubt ein neues und sozial nicht

codiertes Geflecht von Verbindungslinien, das die Handlungsmöglich-

keiten der Schwester keiner kausalen Notwendigkeit unterwirft und

sie mit dem weitesten Ungewissen verknüpft.

49 Vgl. MoE S. 903, ausführlicher zum Kugelmenschen siehe Kapitel zu Liebe

dieser Arbeit.

50 Vgl. Freud, Sigmund, »Totem und Tabu« in: Fragen der Gesellschaft und Ursprünge

der Religion, Studienausgabe Bd. IX, Frankfurt a.M. 1974: S. Fischer, S. 287-444.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Aktiver Passivismus

Die Lösung, die mit Auftauchen der Agathe-Figur in den Roman

Einzug hält, erlebt sie dabei auch selbst: »seit sie mit ihrem Bruder bei-

sammen war« scheint ihr, »daß in die große Spaltung zwischen verant-

wortungslosem Leben und gespenstiger Phantasie, die sie erlitten hat-

te, eine lösende und das Gelöste von neuem bindende Bewegung kam.«

(MoE 759)

Doch geht Agathes Fähigkeit, mit dem »Blitz von reiner Taufrische

des Morgens« in den Augen »ganz gegen alle Ordnung« (MoE 707) zu

verstoßen nicht damit einher, dass sie reine Lebendigkeit verkörpern

würde. Vielmehr verdichtet sich in den Agathe-Kapiteln die den Roman

prägende Verquickung von Leben und Tod und kulminiert in einem Zu-

stand des Stilllebens oder der Nature morte.

Überhaupt zeichnet sich Agathe dadurch aus, dass sie Wider-

sprüchliches in sich vereint. Sie synthetisiert Oppositionen nicht zu

einem Kompromiss (wie es Arnheim in Nachfolge Goethes versucht

und was auch die Parallelaktion will), sondern stellt die Tatsache des

gegenseitigen Ausschlusses von Widersprüchlichem infrage. Im Sinne

einer archaischen Einheit von Gegensätzen wendet sie sich gegen die

willkürliche Organisation der Welt der Logik und der Zweckrationali-

tät. In den Augen gesellschaftlicher Konventionen macht diese Haltung

sie zum zwielichtigen und anrüchigen Charakter, nicht zuletzt, weil sie

soziale Normen in Rechtfertigungsnot bringt. Nicht nur Moosbrugger,

auch die verlorene Schwester ist ein Wesen des ausgeschlossenen

Dritten, das einerseits Unterscheidungen in den Text einführt und

andererseits die Ordnung untergräbt. Sie hat »etwas Hermaphrodi-

tisches«51 (MoE 686), bezeichnet sich selbst als »faul« (MoE 683), ist

aber offenbar so sportlich, dass sie ihren Ehemann im Tennis »sechs

zu null« (MoE 704) schlägt. Auch ist sie sowohl Witwe wie Ehefrau,

lebe aber »so gut wie getrennt von ihrem Manne« (MoE 682) und ist

mit ihrem Alter von siebenundzwanzig Jahren »[j]ung genug, noch

einige von den hohlen Empfindungsformen bewahrt zu haben, die

51 Zum Motiv des Androgynen vgl. Pohl, Peter C., Konstruktive Melancholie. Robert

Musils Roman »Der Mann ohne Eigenschaften« und die Grenzen des modernen Ge-

schlechterdiskurses, Köln 2011: Böhlau.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 175

man zuerst ausbildet; alt genug, schon deren Inhalt zu ahnen, den die

Wirklichkeit einfüllt.« (MoE 720f.) Ebenso zwiespältig sind Agathes

Haltung zum Intellekt. Sie wußte

niemals […], ob sie dumm oder klug, willig oder unwillig sei: die Ant-

worten, dieman von ihr verlangte prägten sich ihrmit Leichtigkeit ein,

ohne daß sich ihr aber der Zweck dieser Lernfragen eröffnet hätte, ge-

gen den sie sich von einer tiefen inneren Gleichgültigkeit geschützt

fühlte. (MoE 726f.)

Gleiches gilt für ihre zwiespältige Handlungsfähigkeit, die sich nicht

nur in ihren unvermittelten Taten, sondern auch in ihrem Ausharren

ausdrückt. »Und es war ihr immer als eine geheimnisvolle […] Akti-

vität erschienen, einstweilen, wenn es sein müßte, alles mit sich ge-

schehen zu lassen, ohne es gleich zu überschätzen.« (MoE 728) Agathe

verkörpert damit einerseits den Ratschlag, den Ulrich Diotima erteilt:

das Geschehenlassen (und damit womöglich auch das kakanische Ideal

des Fortwurstelns samt der Gefahr in der Katastrophe zu enden), ande-

rerseits handelt es sich aber um ein erwartungsvolles einstweiliges und

aktives Geschehenlassen, aus dem Gefühl gespeist, dass sie »auserse-

hen sei, etwas Ungewöhnliches und Andersgeartetes zu erleben.« (MoE

728) Ihre Passivität entspricht also ganz Ulrichs Definition des aktiven

Passivismus, dem Erwarten einer Gelegenheit, bleibt aber nicht dort

stehen, sondern begegnet tatsächlich solchen Gelegenheiten und nutzt

diese (etwa im Entschluss, ihren Ehemann zu verlassen oder in der Tes-

tamentsfälschung). So wird ununterscheidbar, ob sie aktiv oder reaktiv

auf die Welt einwirkt. Unverkennbar aber bleiben ihre Entscheidungen

nicht folgenlos.

Agathes Verhältnis zum Leben ist nicht erst seit ihrer ersten Lie-

be und der plötzlichen tödlichen Krankheit ihres ersten Mannes ambi-

valent. Bereits als Kind erkrankt sie an einem »nicht unbeträchtlichen

Fieber« (MoE 725), das länger als ein Jahr anhält und dann plötzlich

abklingt. Auch Agathe kennt also die Idee des »Urlaubs vom Leben«,

etwa gleicher Dauer wie der spätere bewusst gewählte ihres Bruders.

Das langsame Verschwinden, das diese Krankheit mit ihr geschehen

lässt, erfreut sie, weil es eine auch ihrem Willen nicht unterworfene

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Aktiver Passivismus

Freiheit von »der Ordnung der Großen« (ebd.) bedeutet, die während

der Dauer ihrer Krankheit keine Macht über sie ausüben kann. Ihre

Unabhängigkeit reift während der Jugend weiter, auch wenn sie sich

äußerlich kaum von Gehorsam unterscheiden lässt. »Sie glaubte« wäh-

rend ihrer Schulzeit »kein Wort von dem, was sie lernte und [tat] dort,

wo ihre Wünsche ihren Überzeugungen widersprachen, in gelassener

Weise das […], was sie wollte.« (MoE 727)

Die Ordnungsmacht kann keine Kontrolle über Agathe gewinnen,

weil sie selbst ihre Stellung nicht fixiert, mal verschwinden, mal er-

scheinen, mal so, mal anders sein kann.

Obgleich die Vorwürfe ihres Vaters und Hagauers, sie sei ein »trä-

ger und wertloser Charakter« (ebd.) in Agathe Selbstzweifel säen, ist

sie »trotz ihrer Unzufriedenheit mit sich auch nicht überzeugt, daß es

besser sei ein tätiger und guter Charakter zu sein.« (Ebd.) Diese »Selbst-

verleugnung«,52 die Agathe betreibt, sorgt sowohl für Lust als auch für

eine Dimension des Sinns in der Welt, in der Agathe Ruhe findet. Ih-

re Sehnsucht nach dem Tod entspricht dem Wunsch nach Freiheit von

Zwängen, sie imaginiert ihn

»als einen Zustand, wo man aller Mühen und Einbildungen enthoben

ist, und stellte sich ihn als ein inniges Eingeschläfert-Werden vor: man

liegt in Gottes Hand, und diese Hand ist wie eine Wiege oder wie ei-

ne Hängematte, die an zwei große Bäume gebunden ist, die derWind

ein klein wenig schaukelt. […] befreit von allem Wollen und aller An-

strengung.« (MoE 855)53

52 Vgl. Bachtin 2011, S. 56f. »Passive Einfühlung, Hingabe und Selbstverlust haben

nichts gemein mit dem verantwortlichen Handlungs-Akt der Selbstabstrahie-

rung oder der Selbstverleugnung, in der Selbstverleugnung realisiere ich ma-

ximal aktiv und vollständig die Einzigartigkeit meines Ortes im Sein. Die Welt,

in der ichmich vonmeinem einzigartigen Ort aus verantwortlich vonmir selbst

lossage, wird nicht die Welt, in der es mich nicht gibt, eine Welt, die in ih-

rem Sinn indifferent ist gegenübermeinem Sein, Selbstverleugnung ist ein das

Seins-Ereignis bereichernder Vollzug.«

53 Die beiden Bäume, zwischen denen die Hängematte abgebracht ist, erinnern

dabei an Ulrichs Bild der zwei Bäume der Gewalt und der Liebe, die möglicher-

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 177

Ihr selbst fällt auf, dass sie sich einen solchen im Dazwischen schwe-

benden Zustand im Leben eingerichtet hat, von dem aus sie ihre Selbst-

abstrahierung zu Gunsten der Wahrnehmung von Zusammenhängen

aktiv betreibt – aus Liebe zur Welt. Die Giftkapsel, die sie seit ihrer

Ehe mit Hagauer bei sich trägt, gehört also

zur Romantik der Lebenslust; und es mag sein, daß das Leben der

meisten Menschen so bedrückt, so schwankend, mit soviel Dunkel in

der Helle und im ganzen so verkehrt verläuft, daß erst durch die ent-

fernte Möglichkeit, es zu beenden, die ihm innewohnende Freude be-

freit wird. (MoE 855)

Die Möglichkeit, das Leben zu beenden, heißt hier vor allem, das Leben

in seiner an eine bestimmte Zeit und ihre Vorgaben gebundenen Form

zu beenden. Agathes Beschluss, ihren Mann zu verlassen und zu ihrem

Bruder in die Hauptstadt umzusiedeln, kommt dem Ende ihres vorigen

bürgerlich angepassten Lebens gleich oder eben einem Urlaub davon.

Es ist weniger der Austritt aus dem Leben als der Eintritt eines »von ihr

erwarteten neuen Leben[s].« (MoE 892) Wobei sich den Geschwistern

die Frage stellt, ob »Dauerferien« (MoE 767) möglich seien und was sie

bedeuten würden.

Im Unterschied zu allen anderen Figuren scheint Agathe nicht auf

der Suche nach einem zuvor begrifflich gefassten Ziel zu sein. Auch

wenn sie selbst diesen Zustand als Trägheit bezeichnet, ist sie in ho-

hem Maße empfänglich für die Geschehnisse der Welt; aufmerksam

und genießerisch ist sie. Der Divan, den sie sich zum Lesen im väterli-

chen Haus aufstellt, zeugt davon ebenso wie die Naturbeobachtungen

mit ihrem Bruder. Insofern scheint ihre Art zu leben eine Spielart des

nicht-appetithaften Zustands darzustellen, sie strebt nicht aktiv nach

Bedürfnisbefriedigung, ist aber dem sich Bietenden gegenüber genuss-

fähig. Die verschwimmende, bewegliche Position im Leben ermöglicht

ihr eine ästhetische Lust an der Gesamtheit der Erscheinungen.

weise einer gemeinsamen Wurzel entwachsen. MoE I, Kapitel 116, S. 591f. Vgl.

Kapitel zu Liebe dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Aktiver Passivismus

Bald nach der Umsiedlung trifft ein Brief Hagauers ein, der Agathe

ihre Lebensweise vorwirft. Ulrich beginnt in realitätstüchtiger Weise

mit Agathe die Gründe für ihre Testamentsfälschung und deren Kon-

sequenzen zu besprechen, den Mangel an Gründen will er nicht mehr

gelten lassen, ähnlich wie imMoosbrugger-Prozess erscheint es ihm als

Zeichen »einer krankhaften oder schadhaften Anlage« (MoE 957), etwas

»einfach [zu] tun.« (MoE 956) Infolge der Enttäuschung über ihren Bru-

der und die gestörte Harmonie des Zusammenlebens fasst Agathe den

»Entschluß sich zu töten. Es war eigentlich nicht der Entschluß, sich zu

töten, sondern die Erwartung, daß er am Abend fertig sein werde. […]

Von ihrem Tod war nur das Verlangen fertig, nicht mehr zurückkehren

zu müssen.« (MoE 962). Und auch hier mündet Agathes Todeswunsch,

als Wunsch nach anderem Leben zwar nicht in einen ganz neuen Ver-

such, doch in einer Modifikation des Versuchs mit Ulrich zu leben. Sie

lernt den Lehrer Lindner kennen und bringt damit die Ausschließlich-

keit der Geschwisterbeziehung in Bewegung.

Mit der Lindner-Figur lässt sich Agathes Haltung gewissermaßen

erproben. Der Pädagoge hält sich strikt an Tradition wie Moral und

verfolgt einen Tagesablauf höchster Ökonomie, Regel- und Mittelmä-

ßigkeit, in der für jede Stunde des Tages eine Funktion vorgesehen

ist. Durch Agathe und ihre Spottlust wird nicht nur der größtmögli-

che Kontrast aufgemacht, auch die parodistische Fähigkeit von Agathes

Haltung tritt erneut deutlich hervor. In ihren Augen wird die strebsame

Routine Lindners lächerlich, was auch diesem nicht verborgen bleibt.

In Hinblick auf Ulrich bleibt Agathe durch die Besuche bei Lindner

autonom. Sie bewahrt auch in der Geschwisterbeziehung eine Unab-

hängigkeit. Agathe erschöpft sich nicht in der Rolle als Schwester und

Verbündete auf der Suche nach dem anderen Zustand. Sie verlässt diese

kontemplative Haltung (die andernfalls wiederum zu einem Zweck und

einer festen Zuschreibung zu werden drohte) in spontanen und logisch

unzureichend begründeten Aktionen. Diese Beweglichkeit unterschei-

det sich von Ulrichs rationaler Position, die vergleichsweise vorsich-

tig verharrt. Des Bruders Flexibilität ist seiner physischen Konstitution

vorbehalten, die er durch Gymnastik kultiviert, sie setzt sich aber nicht

in Handlung um.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 179

Schließlich, in den späten Romankapitel-Entwürfen, an denen Mu-

sil noch an seinem Todestag gearbeitet hatte, ist von dieser Bewegung

und Spontaneität Agathes kaum noch etwas zu bemerken. In diesen

letzten Kapiteln halten sich die Geschwister im Garten von Urichs Haus

auf. Lange Gespräche ranken sich um Theorien des Gefühls, um deren

Auswirkungen auf die Gesellschaft und dieMöglichkeit des anderen Zu-

stands. Hier fallen vor allem klassische Motive kontemplativen Lebens

wie Naturbeobachtung, Stille und Zurückgezogenheit auf.

Im Unterschied zu Agathes gesellschaftlichen Vorstößen, in denen

ihr Passivismus immer wieder bestehende Normen anficht, sind die

Geschwister nun in halber Abgeschiedenheit von der Welt, die sie nur

indirekt, durch Lattenzaun und Pflanzen hindurch wahrnehmen.

Hier verkleinert sich die Bewegung zu einem kleinsten Radius, wo

sie von Stillstand kaum zu unterscheiden ist. Auch die Zeitdimensi-

on ist wie suspendiert.54 Alle Fragen von Leben und Tod, Ökonomie,

Verzehr und Vergänglichkeit (gegen die sich die Erbfolge richtet) sind

weiterhin präsent, aber in höchster Verdichtung.

Die Metapher dafür ist das Stillleben oder die »Bildwerdung« (GA,

Bd. 4, 291), ein Zustand, in dem höchstes Glück intensiver Empfindung

an der Schwelle zu seiner Mumifizierung und damit dem Verlust sei-

ner Kraft steht. Im Stillleben überträgt sich die Sphäre des Strebens

und Jagens, des Tötens und des Appetits in ein Gemälde, wo die Zei-

chen aktiven Lebens ein Bündnis mit ihrem Gegenteil eingehen. Denn

die gemalte Jagdbeute kann nicht sättigen, die künstlerisch festgehal-

tenen Früchte können nicht verderben. So verschränken sich Stillstand

und Vergänglichkeit, Lebendigkeit und Leblosigkeit. Aussagekräftig ist

die gegensätzliche Benennung ein und desselben Genres im Deutschen

– Stillleben – und dem, was »nach dem entgegengesetzten, aber eben-

so guten Vorgang einer fremden Sprache die Nature morte« (GA, Bd.

4, 421) genannt wird. Denn diese Art des Gemäldes befindet sich ge-

nau im Zwischenraum von Tätigkeit und Lebenserhalt, der sogar nach

Überfluss strebt, und Dauerhaftigkeit, die um den Preis der Lebendig-

keit erzielt wird.

54 Vgl. Kapitel zum Schreiben dieser Arbeit

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Aktiver Passivismus

Das Stillleben wird mit der Nekrophilie, mit »derWeihe undWürde

des Todes« in Verbindung gebracht, für die »das poetische Motiv der

aufgebahrten Geliebten seit hunderten, wenn nicht tausenden Jahren«

(GA, Bd. 4, S. 424) steht. Die Ohnmacht dieser Szenerie betrifft nicht

allein die Tote, die nicht mehr handeln kann, auch der Überlebende

begegnet einer »Unmöglichkeit, ein[em] Unvermögen, ein[em] Mangel

an natürlichem Mut oder Mut zum natürlichen Leben.« (Ebd.)

Wenn die Geschwister über Stillleben diskutieren, so reden sie

nicht allein über Gemälde dieses Genres und deren klassischerweise als

Vanitas-Motiv betrachtete Aussage, vielmehr reflektieren sie auch ihren

eigenen Zustand im Romanverlauf ebenso wie die »Möglichkeiten des

Romans«.55

Denn auch dieser steht vor der Schwierigkeit, in der Schrift Ent-

scheidungen festzulegen, Formulierungen und Entwicklungen unver-

änderlich zu bannen und zugleich der Absicht diese nicht statisch und

tot stillzustellen, sondern als lebendige Gedanken oder geistiges Leben

wie klingende Sprache in der Schwebe zu halten.

Paradoxerweise verliert Agathe gerade in diesen Reflexionen, in die

der Roman schließlich mündet, viel von der spontanen Unverstehbar-

keit, die ihren Charakter ausmacht. Ihre wilde Handlungsfähigkeit, die

Oppositionen von aktiv und passiv gar nicht erst zulässt, wird gezähmt,

obgleich sie in den Gesprächen theoretisch als allgemeiner Zustand un-

termauert werden.56

55 Vgl. Walter Fantas Nachwort des 4. Bandes der Gesamtausgabe, GA, Bd. 4,

S. 445f. Fanta geht hier darauf ein, dassMusils Schreibbewegung in seinen letz-

ten Jahren sich zurückwendet, Kapitelversionen nicht verwirft, sondern »in Va-

rianz zueinander beließ.«

56 GA, Bd. 4, S. 253 »So verschmelzen Tun und Erleiden in den höchsten Graden,

wo sie noch erlebt werden. […] In wenig fester, sich gelegentlich verhärtender

und gelegentlich wieder auflösender Form sind solche […] Weltbilder […] im

Alltag so häufig, daß die meisten von ihnen gar nicht als Ekstasen angesehen

werden, obwohl sie deren Vorzustand sind, wie ein feuersicheres Zündholz in

seiner Schachtel den Vorzustand eines brennenden Streichholzes bedeutet.«

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 181

Und doch gelingt es Agathe in dem Druckfahnen-Kapitel »Atemzü-

ge eines Sommertages«57 diesen Zustand der Lähmung in der Versen-

kung wieder aufzubrechen und zwar durch eine spontane Bewegung.

Sie wedelt mit ihrer Hand vor Ulrichs Augen herum, reißt diesen aus

seinen Überlegungen und geht mit ihm los. »So kam wieder Bewegung

an die Stelle des lastenden Schweigens« und so bringt sie die Dimension

der Sinne, der körperlichen Wahrnehmung und der Lust daran wieder

ins Spiel, und zwar als Quelle von Bedeutung und geteiltem Sinn: »Sie

verstanden einander« (GA, Bd. 4, S. 296) beim Gehen und als Agathe

ihre Fingernägel in den Arm des Bruders presst, liegt

eine Gewähr des Lebens […] in dieser kleinen Rohheit, die verläßlicher

war als Gedanken, die, was sie begehrten, gerade noch mit der Fin-

gerspitze zu streicheln vermochten; sie lag überdies auch in der Be-

wegung, lag darin, daß in dem Garten, obwohl er im Sonnenschein zu

schlafen schien, der Kies knirschte und manchmal der Wind aufflat-

terte; und daß die Körper jetzt hell undwach über der Natur Ausschau

hielten. (Ebd. S. 297)

So kann Agathe den Zustand der Versenkung in seinem Übergang zur

Erstarrung und zum Verzicht auf Beteiligung nicht durchbrechen, son-

dern dynamisieren und sich von ihm bewegen lassen, indem sie die

Ebene der Körper und des Unberechenbaren einbringt. Auch auf die-

ser ist die Verquickung von aktiven und passiven Momenten sinnfällig,

Wahrnehmungen können herbeigeführt aber auch erlittenwerden.Und

darin manifestiert sich ein Glücksversprechen jenseits des Verzichts:

»›Wie gut ist es, daß ich dich leibhaftig neben mir fühle!‹ sagte Ulrich«

(ebd.).

57 Vgl. auch dasselbe Kapitel in der dritten Genfer Ersetzungsreihe (dem zeitlich

letzten Entwurf) GA, Bd. 4, S. 426-438. Hier endet das Kapitel mit einer ähn-

lichen Emphase auf dem Spontanen, sogar stärker noch Aktiven oder auf Un-

erwartetes Reaktiven, im Gegensatz zum Stillstand: »›Weshalb sind wir denn

keine Realisten?‹ fragte sich Ulrich. Sie waren es beide nicht, weder er noch sie,

daran ließen ihre Gedanken und Handlungen längst nicht mehr zweifeln; aber

Nihilisten und Aktivistenwaren sie, und bald das eine bald das andere, je nach-

dem wie es kam.« (S. 438).

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Aktiver Passivismus

Totes Fortleben, aktives Verbrechen, passive Resistenz

Eine aktive und eine passive Haltung zum Leben fallen in eins. Wer

aktiv sein Erbe annimmt, Kapital vermehrt und einen einmal erlernten

Beruf ausübt, der ist ebenso aktiv wie unbeweglich, ebenso lebenstüch-

tig wie leblos. Denn imReproduzieren eines Zustands, der vorgefunden

und nicht frei zu gestalten ist, verlieren sich allmählich Lebensfreude

und -genuss eines Subjekts; es wird zu einem vorhersehbar funktionie-

renden Element der sozialen Realität. Der Versuch, diese Lebenswirk-

lichkeit mit Idealen zu verbrämen muss ebenso scheitern wie deren ra-

tionale Begründung. Die Wirklichkeit ist weder streng logisch noch ist

sie durch ein höheres Prinzip bestimmt für diejenigen, die vom Fluss

einer geschichtlichen Gegebenheit getragen werden.

Das erste Moment, um aus diesem Zustand des Mangels an Erleb-

nis und aktiver Gestaltungsmöglichkeit auszubrechen, ist die Verwei-

gerung.Nur in der Resistenz der Teilnahme am Leben,wie es allgemein

angenommen und verfolgt wird, birgt sich die Möglichkeit des ersehn-

ten anderen Lebens.

Die Opposition kann unterschiedliche Wege einschlagen. Der di-

rekte Regelverstoß, das Verbrechen, bringt das Leben in Gefahr – das

Leben des Opfers von Gewalt wie auch das Leben des Täters. Das Ver-

brechen stellt einen Riss in der sozialen Ordnung dar, es unterbricht

dessen gleichförmigen Ablauf und öffnet eine Aussicht auf ungeahnte,

verdrängte und gefürchtete Regungen des Trieblebens jedes Einzelnen.

Wenn der Verbrecher aber inhaftiert wird, verschwindet diese Perspek-

tive schnell wieder. Das juridische System gliedert den Gefährlichen in

seine Ordnung ein. Das automatisierte Leben des ökonomischen Aus-

tausches und das ritualisierte der kulturellen Betätigung nehmen nach

dem Zwischenfall wieder ihren gewöhnlichen Lauf auf.

Die andere Möglichkeit der Unterbrechung ist die passive Resis-

tenz. Sie greift nicht das physische Leben der Einzelnen an, sondern

entzieht dem gesamten System das Vertrauen. Man macht nicht mehr

mit. Diese Form der Verweigerung kann das geregelte Leben der Ge-

sellschaft ins Wanken bringen, besonders dann, wenn sich viele daran

beteiligen. Doch auch schon ein Einzelner wie Ulrich, der sich von der

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 183

sozialen Erbfolge und der Erfüllung vorgegebener Rollen beurlaubt, be-

wirkt eine große Veränderung. Auf einmal entsteht nämlich eine Sicht-

weise, die es zuvor nicht gegeben hat, die Außensicht auf die Gesell-

schaft, die sich nicht als Perspektive eines sozial Ausgestoßenen mar-

kieren und auch sonst nirgends einordnen lässt. Auch der Delinquent

sieht das Leben in seiner allgemeinen Form anders als diejenigen, die es

rechtmäßig leben; auch die Gefängnisstrafe enthebt der Teilnahme am

Gesellschaftsdasein außerhalb der Anstalt. Doch der Blickwinkel des

Verbrechers kann abgetan werden als kranker, unglücklicher, geschei-

terter.Wenn Ulrich, situiert zwischen dem Durchschnitt und der privi-

legierten Schicht der Gesellschaft, ihr die Teilnahme verweigert, dann

öffnet sich eine Lücke, nicht als Abgrund der tödlichen Gefahr, sondern

als Freiraum des Denkens. Dieser bildet keinen Gegensatz zum Tode,

sondern geht ein Bündnis mit ihm ein, das die »Entfernung des Lebens

zum Tod ausmißt«58 und damit den Zugang zu einem grundlegend an-

deren Weltverhältnis darstellt.

Erst in diesem Zwischen-Raum des Gedankens, in den der Den-

kende bis zum Verschwinden aufgeht, am unmöglichen Ort erdachter

Wirklichkeit entsteht Freiheit. Die Passivität des Denkenden und Beob-

achtenden ist keine Ohnmacht, kein Erleiden von Gewalt, sie ist in sich

aktiv und legt eine Möglichkeit frei, den scheinbar unvermeidlichen

Gang der Dinge aufzuhalten und damit erneut zu gestalten.59 Nur aus

58 Düttmann 2015, S. 200. Düttmann geht hier Foucaults Aussage nach, man

schreibe, um »kein Gesicht mehr zu haben.« Ein solches Schreiben sei nicht an

Dauerhaftigkeit und Überlieferung sondern am Zugang zum radikalen Nicht-

Wissen interessiert. Vgl. Foucault, Michel, L’ archéologie du savoir, Paris 1969: Gal-

limard, S. 28. Ein ähnliches Anliegen des Schreibens könnte man auch Musil

zusprechen.

59 Walter Benjamin fasst in seinem Aufsatz »Zur Kritik der Gewalt« jede Teilnah-

me an institutionellen Akten (und sei es das Unterzeichnen eines Vertrags)

als Gewalteinwirkung. Dagegen setzt er die radikale Nicht-Teilnahme, die den

Staat unwirksammacht, in den Zustand eines Afformativs bringt. Diese Art des

Streiks sei analog zumVerhältnis zur Sprache als VerstehenVgl. Benjamin,Wal-

ter, »Kritik der Gewalt« in : Gesammelte Schriften II.1, Hermann Schweppenhäu-

ser; Rolf Tiedemann (Hg.), Frankfurt a.M. 1974: Suhrkamp, S. 179-204. Dazu vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Aktiver Passivismus

der Position unbeteiligter Anteilnahme bis hin zur Selbstaufgabe kann

das appetithafte Streben nachmehr –Wohlstand, Ansehen, Erlebnissen

– überwunden werden. Während die Triebfeder des gesellschaftlichen

Funktionierens im Mangel liegt, der gestillt werden soll, kann in der

Resistenz ein Zustand der Erfüllung erreicht werden. Der Tod, aus der

Sicht des Lebens der ultimativeMangel, verliert dann seinen Schrecken.

Er wird zu einem Bestandteil und zugleich zur Grundlage der Erleb-

nisfähigkeit, die sich aus dem Wechselspiel von Entstehen und Verge-

hen speist. Indem der aktiv Passive sich dem Tode annähert, unbewegt

und impassibel wird, entgeht er der lähmenden Todesfurcht. Diese be-

wirkt, dass alles in den Dienst des Lebensunterhalts und Lebenserhalts

gestellt wird, noch über Generationengrenzen hinaus, und schmälert

so die Freiheit und Erlebniskraft. Das Leben wird dann eingespannt in

das begrenzte Feld eines Funktionierens, eines notwendigen Konserva-

tismus. Der Tod ist doppelt bestimmt als Erstarrung in einer Ordnung

und als Jenseits aller Ordnung, als Abgrund des Nicht-Geformten. Der

passive Mensch wendet sich dem Tod und dessen Bedeutung zu, das

heißt auch der Bedeutungslosigkeit. Er riskiert, kein Werk zu hinter-

lassen, keinen Erben zu zeugen und kein Vermögenweiterzugeben.Da-

für berührt er den Bereich, der üblicherweise den Toten vorbehalten ist,

den Ort des Nicht-Handelns. Und doch ist diese Position nie in Ruhe.

Ein solcher Mensch befindet sich diesseits des Todes aber jenseits des

gewöhnlichen Lebens. Ruhe gäbe es nur entweder im endgültigen Tod

des Individuums oder im unbedachten Mitmachen der vorgefundenen

Wirklichkeit.DemDenken an seinemZwischenort aber gibt die Realität

ebenso wie die körperliche Wahrnehmung immer wieder neue Anläs-

se zur Aktivität. Dabei kann das Denken nie auf seine physischen, so-

zialen und technischen Gegebenheiten beschränkt werden, denn neben

dem Wirklichen, dem Wahrscheinlichen und dem Möglichen beschäf-

tigt sich das Denken auch mit dem Fiktiven, dem Unwahrscheinlichen

und Unmöglichen. Es erlangt dabei eine Lebendigkeit, die nicht mit

dem Leben im ökonomischen Verständnis vereinbar ist.

Hamacher, Werner, »Afformative Strike« in: Cordozo Law Review Vol. 13 1991,

S. 1132-1157, hier: 1149.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt 185

Verglichen mit dem Leben, das sich um seinen Erhalt sorgt, ist es

weniger lebendig, todesnäher und immer in Gefahr sich zu verlieren.

Doch hinsichtlich seiner Intensität ist es gesteigert, erlebbarer. Die Le-

bendigkeit des Denkens liegt der Erschaffung näher, in der die Dinge

ihre feste Existenz noch nicht angenommen haben, immer zu etwas an-

derem werden oder in der Nicht-Existenz verschwinden könnten. Der

aktive Passivist findet sich damit nie an einem stabilen Ort und diese

Unsicherheit infiziert die Wirklichkeit in seiner Nähe, bis sich deren

verfestigte Formen auflösen. Dann ist auch sie wieder lebendig, sie ist

gestaltbar, fluktuierend und unbestimmbar.

Es ist also eine Handlung am Sinn zum Passivisten zu werden. De-

finitorische Sicherheit und Eindeutigkeit werden aufgegeben zuguns-

ten der überall wirksamen Metonymien, Metaphern und Gleichnisse,

die noch dem scheinbar schlichtesten Sachverhalt einen Hintersinn ab-

gewinnen, ihn in Korrespondenz mit anderen Zeichen, Bildern und

Worten treten lassen. Und dieses Geflecht des Sinnes lässt sich sehr

viel leichter erfahren, wenn man den Hammer als Bild betrachtet oder

als Wort in einem Gedicht, als wenn man ihn schwingen muss. Es ist

mit Sicherheit keine pragmatische Haltung. Auch heute verbreiteten

Ansprüchen, konstruktiv oder allgemein verständlich zu sein, wird sie

nicht gerecht. Dagegen wendet sie sich dem Bereich des Unmöglichen

zu und zeigt,mit denWorten Lacans, »daß selbst auf dem individuellen

Niveau dem Menschen die Lösung des Unmöglichen ermöglicht wird

durch die Ausschöpfung aller möglichen Formen von Unmöglichkei-

ten, die im signifikanten Ansatz der Lösung auftreten.«60 Damit geht

es dem Passivisten nicht um die Frage nach Wahrheit oder Lüge, auch

nicht um das moralisch Richtige sondern um Alles.

Weil er ein Einzelner ist, bleibt es völlig offen, ob der denkende Pas-

sivist zum Spinner erklärt wird oder zum Professor, ob er Künstler wird

oder Prediger. Und auch die Frage, ob seine Verweigerung einen real

zu konstatierenden Effekt zeitigt, ist nebensächlich. Nur durch die ak-

tive Passivität, die Verweigerung der Teilnahme und das freie Denken

behält die Wirklichkeit ihre Kehrseite, die ihr Leben ausmacht, entgeht

60 Lacan, Jacques, Schriften II, Weinheim, Berlin 1986: Quadriga, S. 46.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Aktiver Passivismus

sie der Erstarrung in nicht hinterfragbarer Konvention, Bürokratie und

Totalitarismus.

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007 - am 13.02.2026, 20:09:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

