Lebendigkeit, auf Kosten von
Erbe und Lebenserhalt

Bewegt sich im Mann ohne Eigenschaften noch etwas? Unsicherheit dar-
tiber dringt sich im Lauf der Lektiire immer wieder auf. Geschehnisse
bleiben aus. Manchmal entwickelt sich die Handlung so langsam, dass
man an ihrer Dynamik zweifelt.

Wenn Aktivitit die Fihigkeit ist, sich selbst bewegen zu konnen und
das ein Kennzeichen des Lebens ist, dann stellt sich die Frage, wie es
um die Lebendigkeit im Mann ohne Eigenschaften steht. Die Vermutung
liegt nahe, dass dort, wo sich Passivitit ausbreitet, auch das Leben pro-
blematisch geworden und Lebendigkeit womdglich vermindert ist.

Tatsichlich legt Robert Musils Roman eine Idee des Lebens und der
Lebendigkeit zugrunde, die unentwegt gebrochen und mit Motiven des
Todes und Verfalls verwoben wird. Diese Spannung betrifft zugleich
auch das Erzihlen selbst. Das Schreiben als Titigkeit der Figuren wie
ihres Autors geht mit dem Sterben und das Lesen mit dem Leben eine
prekire Verbindung ein.

Vom Tod wird das Geschehen im Roman strukturiert: von Moos-
bruggers Mord vor Einsatz der Handlung, vom — moglicherweise tdli-
chen — Unfall im ersten Kapitel und vom anvisierten Endpunkt des
Ersten Weltkriegs mit seinem Massensterben. Ganz in dieser Linie mar-
kiert der Tod von Ulrichs Vater den Ubergang vom ersten zum zweiten
Band. Allerdings entbehren Leben wie Tod einer definitiven Eindeutig-
keit. Zwischen Lebendigkeit und Tod tut sich eine Grauzone auf, in der
weder Leben noch Sterben in reiner Form moglich sind. Und das gleiche
gilt von der Erzihlung selbst, in der zwischen Anwesenheit und Abwe-

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Aktiver Passivismus

senheit, Erzihlbarkeit und Verschweigen Bereiche unklarer Wahrneh-
mung, des Vergessens, der Ablenkung, Verdringung und Metaphorisie-
rung liegen. Keiner der erwihnten Tode beispielsweise wird in direkter
Weise erzihlt: Unfall, Mord und Erliegen an Krankheit vollziehen sich
samtlich in Abwesenheit jeglicher Erzdhlinstanz. Sie bleiben damit der
Handlung duflerlich, obgleich sie diese nicht nur lenken, sondern auch
vorwirts zu bringen scheinen, dabei aber Morbides in die Lebendigkeit
der Handlung einschreiben.

Der Protagonist als Geist - Nachtraglichkeit

Gefihrdet erscheint auch die Lebendigkeit des Protagonisten ohne Ei-
genschaften von den ersten Kapiteln an — nicht allein wegen seines
Mangels an Charakterziigen; auch das Romangeschehen bringt Ulrich
bestindig in Lebensgefahr. Damit arbeitet es an der Frage, ob und unter
welchen Bedingungen der Urlaub vom Leben und damit eine analyti-
sche Reflexion der Welt moglich ist. Es geht »um nichts anderes als um
die Risiken des unbeteiligten Zuschauers, daf ihn das Leben in dieser
Einstellung nicht leben lif3t.«

Eine beobachtende Haltung, auch sich selbst gegeniiber, scheint
dem Leben Abbruch zu tun.

Schnell wird klar, dass es sich beim »Mann ohne Eigenschaften« um
einen »Wiederginger«* handelt, der — gerade erst zuriickgekehrt — wo-
méglich bereits im ersten Kapitel ums Leben kommt.? Der titelgebende
»Mann ohne Eigenschaften« als verunfallter Romanprotagonist ist ein
um den Preis seiner Lebendigkeit Uberlebender und damit alles andere

1 Blumenberg, Hans, Zu den Sachen und zuriick, Frankfurt a.M. 2002: Suhrkamp,
S. 28.

2 Milder-Bach 2013, S. 31f.

3 Das Unfallopfer im ersten Kapitel des Romans wurde in der Forschung mit dem
Protagonisten des Romans identifiziert. Vgl. u.a. Eisele, UIf, »Ulrichs Mutter ist
doch ein Tintenfaf. Zur Literaturproblematik in Musils >Mann ohne Eigenschaf-
tenc, in: Renate von Heydebrand (Hg.): Robert Musil, Darmstadt 1982, S.160-
203, hier: S.164; Mulder-Bach 2013, S. 62 u. 64.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

denn im Leben stehend. Er hat sich zur Suche nach einer »angemes-
sene[n] Anwendung seiner Fihigkeiten« (MoE 47) fiir eine bestimmte
Zeit (namlich die Zeit bis zum Ausbruch des Ersten Weltkriegs, den
die Romanhandlung allerdings nicht erreichen wird) vom Leben ver-
abschiedet: Er »beschlof [...], sich ein Jahr Urlaub von seinem Leben zu
nehmenc (ebd.). Mit diesem Beschluss liegt gewissermafien der Schluss,
das Ende des Helden der Geschichte, vor oder in deren Beginn.*

Die Infragestellung von Ulrichs Lebendigkeit tritt in den mehr oder
weniger expliziten Anschligen auf Ulrichs Leben im ersten und deut-
licher im siebenten Kapitel zutage. Wie der Mord Moosbruggers (von
dem noch die Rede sein wird) und der Unfall des ersten Kapitels, ist
die Attacke »dreier Strolche« (MoE 26) schon geschehen und wird nur
nachtriglich wiedergegeben.

Allerdings sind die Madnner, deren »drei Kopfe plétzlich vor ihm ge-
standen« waren, selbst so geisterhaft wie der, den sie angreifen. Nur
als »Gesichter« (MoE 25) und »Antlitze« (MoE 26) manifestieren sie sich
aus dem »Zustand einer ungewissen, atmosphirischen Feindseligkeit«,
um zuzuschlagen und »nachher wieder auf ewig« (ebd.) zu verschwin-
den. So gespenstisch und fliichtig wie seine Angreifer ist aber auch
der nichtliche Wanderer selbst: eine »voriibergleitende Erscheinung«
(ebd.). Der Mangel an Koérperlichkeit in dieser Begegnung der »Kop-
fe« fithrt dazu, dass »Ulrichs Kopf beinahe zersprengt« wird. Der »Feh-
ler«, dass Ulrich weder »mit dem Riicken gegen den Kerl stof3en« kann,
»der hinter ihn getreten war« noch »mit dem Ellenbogen gegen seinen
Magen« (MoE 25) scheint weniger sportlich bedingt, als darin begriin-
det, dass Angreifer wie Angegriffener iiber diese Korperteile gar nicht
zu verfugen scheinen. Korper nehmen an der Auseinandersetzung zu-
nichst gar nicht teil. Erst nach der Kopfverletzung kommen andere

4 Inka Miilder-Bach bringt auch die Uberschrift des ersten Kapitels »Woraus be-
merkenswerter Weise nichts hervorgeht« mit der Definition des Endes in Zu-
sammenhang, die Aristoteles in der Poetik gibt. Diese Verknipfung verweist
auch auf ein Grundmuster des neuzeitlichen Romans, insofern dort alles, was
»ohne Ordnung«scheint, teleologisch ausgerichtet und nicht»ohne Endzweck«
sein soll. Vgl. Miilder-Bach, S. 67.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Aktiver Passivismus

Korperteile ins Spiel; bei Ulrich vollzieht sich das »fast unnatiirliche
Klarwerden des Korpers, das gewohnlich dem ersten Zusammenbruch
folgt«. Die Kérper der »Strolche« werden in diesem Prozess zwar nicht
klar, immerhin aber werden auch sie nun als »Wirrnis fremder Kérper«
(MOE 26) angreifbar, woraufhin nun statt der Antlitze die »immer gro-
8er werdenden Fiuste« sichtbar werden.

Die »Erleichterung« und das »Entziicken, der mit einem Gewitter
verglichenen Entladung der Schligerei liegt darin, dass durch die Ge-
walt ein »Bewufitseinsverfall« (MoE 27) einsetzt, der das Zogern, den
Zustand »etwas zu viel gedacht zu haben« (MoE 26) und zu alt zu sein
(»das machte das Alter«, ebd.) unterbricht und die »Nerven« beruhigt.

Die massenhafte Entladung des »Gewitters«, die Befreiung, als die
auch der Kriegsausbruch vielfach empfunden und ersehnt wurde,” und
mit der bereits die Eingangssitze des Romans spielen, steht hier als An-
deutung im Hintergrund. Der »Bewuf3tseinsverfall« Ulrichs ist aber nur
ein zeitweiser, den die Erzihlung nicht weiter thematisiert. Als wiirde
auch das Bewusstsein der Erzihlinstanz schwinden, setzt der nichste
Absatz erst mit Ulrichs Erwachen ein und mit der Feststellung, »dafl
seine Verletzungen nicht bedeutend waren« (MoE 27).

Der Korper ist also nicht allein von seiner Verletzlichkeit gepragt
und damit in bestindiger Gefahr; auch seine Kraft und Aktivitat sind
nicht das Wesentliche, sie sind nicht »bedeutend«. Und wenn das Be-
wusstsein, als Gegenstiick zum korperlichen Leben, verfillt und zeit-
weise in der Leere verschwindet, scheint das an dem grundlegenden
Mangel der Lebendigkeit nichts zu dndern. Die Hoffnung, dass irratio-
nale Gewalt fiir gesteigertes Leben sorgen kénnte, wird enttduscht. Der
Schaden, den das »Leben« bereits davongetragen hat, ist erheblich und
unheilbar, »Inkonsequenz und Unvollkommenheit des Lebens« (MoE
ebd.) werden durch das nichtliche Abenteuer nicht abgemildert, wie
Ulrich nach seinem Aufwachen konstatiert. Seine Reflexionen setzen

5 In seinem Essay »Die Nation als Ideal und Wirklichkeit« von 1921 etwa bezeich-
net Musil den Kriegsausbruch als »explosive[n] Aufschwung, mit dem sich der
Mensch befreite«, vgl. GW, Bd. 8, S.1071.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

wieder ein, ebenso seine Suche nach einer Lebensform,® einem Leben,
das Bedeutung hat.

Der Protagonist der ersten Kapitel hat ein Bewusstsein, das perma-
nent zwischen An- und Abwesenheit flackert. Er befindet sich im Grenz-
bereich einer Leblosigkeit, der »Ohnmacht«, die im Moment des Er-
zihlens bereits »der Wirklichkeit Platz gemacht« (MoE 28) haben wird.
Zwischen Wirklichkeit und Ohnmacht ist der Bereich der Bedeutung
angesiedelt, den Ulrich zu erreichen trachtet, der allerdings nie einfach
verfiigbar ist.

Der mehrfache Wechsel der Position, den Ulrich vollzieht, — »wie
tot« am Straflenrand zu liegen, im Wagen gerettet zu werden, am Fens-
ter zu stehen, den Boxsack zu schlagen, selber zusammengeschlagen zu
werden, infolgedessen wieder zu liegen, aufgerichtet zu werden, selbst
auf die Beine zu kommen, im Bett zu erwachen und aufzustehen - wi-
derspricht jeglicher klaren Positionsbestimmung eines Standorts der
Hauptperson des Romans und spiegelt die Gleichzeitigkeit von Stirke
und Schwiche, von Teilnahme und Distanz, die Ulrich auszeichnet.

In Zu den Sachen und zuriick beschreibt Hans Blumenberg die »intentio
obliqua«, den Modus, in dem das Subjekt nicht wie iiblich in seine »Le-
bensvollziige verwickelt [ist] bis hin zur >Sorge als seiner Selbsterhal-
tung.«” Vielmehr scheint das Subjekt der »intentio obliqua«an der Selbst-
beobachtung mehr interessiert als am Selbsterhalt, doch dies geht leicht
auf Kosten der Lebendigkeit.® Wenn Ulrich sich selbst als Versuchs-
objekt beobachtet, dann verdoppelt sich seine Position. Und auch wenn

6 Vgl. Ceulen, Eva, »Form-of-Life/Forma-di-vita: Distinction in Agamben, in: Eva
Horn, Bettina Menke, Christoph Menke (Hg.), Literatur als Philosophie — Philoso-
phie als Literatur, Miinchen 2006: Fink, S.363-374.

7 Blumenberg 2002: Suhrkamp, S. 329.

8 Phillan Joung konstatiert eine »gewissermafien >masochistische«Selbstreflexi-
vitat, die eine desillusionierte, transsubjektive Wahrnehmung erst ermoglicht,
und ein[en] passionierte[n] sowie subversive[n] Habitus, dessen antiutilitaris-
tische, handlungshemmende Komponente Nietzsche am Hamletschen Para-
digma veranschaulicht hat. So beschreibt auch Musil die melancholische Kom-
ponente der Selbstreflexion [...J«Joung, Phillan, Passion der Indifferenz, Minster
1997: Lit, S. 22.

- am 12.02.2028, 20:09:43.

141


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Aktiver Passivismus

die Angriffe von aufien kommen, spaltet der Protagonist sich gleichsam
in eine Gestalt, die verletzt wird und eine, die diesen Zustand »messer-
scharf [...] beschaut«, sich dadurch aber verandert und so jede Positi-
onsbestimmung noch weiter verunmoglicht, denn »[d]amit ist es [das
Subjekt, N.I.], wenn noch nicht seziert, so doch operativ einschneidend
verandert. [...] Niemand trifft sich so an, wenn er sich sucht, wie er un-
gesucht gewesen wire.«’

Indem er in den ersten Kapiteln gleichsam versuchsweise verschie-
dene Tode stirbt (Verkehrsunfall, Kriegstod, Uberfall, Entschlafen im
Bett) kommt sein Fortleben im Text als zerteiltes zugleich einem be-
schidigten Leben gleich, es ist »ein zdhes Festhalten an sich, das sich
so schwer austreiben lif$t wie das Leben aus einer Katze, selbst wenn sie
von den Hunden schon ganz zerfleischt ist.« (MoE 257). Ihm widerfihrt
genau das, was Agathe im Zweiten Buch anhand einer Shakespeare-
Ubersetzung eines Schulbuben zitiert:*

Feige sterben oftmal vor ihrem Tod;

Die Tapfern kosten niemals vor dem Tode aufder einmal.

Von all den Wundern, die ich noch habe gehort,

Es scheint fiir mich sehr seltsam, dafy Menschen sollten fiirchten,
Sehend, dafs Tod, ein notwendiges Ende,

Wird kommen, wann er will kommen. (MoE 704)

Die Feigheit desjenigen, der den Tod fiirchtet, bedeutet in Hinblick auf
Musils Erzdhler und Protagonisten weniger Furchtsamkeit, sie ist viel-
mehr gleichbedeutend mit dem Vorstellungsvermogen, mit der Fihig-
keit, Fiktionen, also mégliche Wirklichkeiten zu schaffen. So fithren Ul-
richs Denken und sein Zogern nicht nur dazu, dass er »oftmal« sterben

9 Blumenberg 2002, S.330. Dieses Motiv der Beobachtung als Einschnitt fin-
det sich auch in Musils friihen Tagebuchaufzeichnungen »Blatter an [sic] dem
Nachtbuche des monsieur le vivisecteur« (T, Bd. 1, S. 1ff.).

10  Gabriele Dreis sieht die »Musilsche Thanatologie [..] zentriert um Agathec,
Dreis, Gabriele, »Ruhelose Gestaltlosigkeit des Daseins«. Pddagogische Studien zum
»Rousseauismus« im Werk Musils, Miinchen 1992: Fink, S. 72, Anm. 131.

- am 12.02.2028, 20:09:43.


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

muss, sondern auch, dass er es kann, ohne aus dem Roman abtreten zu
miissen.

Und dabei erhilt Ulrich in gewisser Weise die Chance, Sterben zu
gestalten, die sein Vater auf groteske Weise ansteuert, wenn er seine
eigene Todesnachricht verfasst."

Musil eruiert damit die Méglichkeiten von Schrift als Lebensweise
der Beobachtung, die vom Festschreiben, der Sezierung, der Stillstellung
und dem damit einhergehendem Verlust von Lebendigkeit bis zum Fort-
schreiben, der Dynamisierung als Form hypothetischen Lebens im Me-
dium der Literatur reicht.

Die passive Haltung eines Beobachtenden und Schreibenden tut
dem konventionell verstandenen Lebensvollzug Abbruch, doch 6ffnet
sie dabei einen Grenzbereich am Rande der Wirklichkeit.

Wenn Ulrich als Geist auftritt, ist damit also nicht nur seine Ge-
spensterhaftigkeit gemeint, vielmehr schwingt ebenso der Begriff von
Geist mit, der im Roman als analytische und reflexive Fihigkeit aus-
fihrlich thematisiert wird. Diese Bedeutung im Sinne der geistigen Re-
gungen und Produkte macht einerseits als Pneuma das Leben des Ro-
mans aus, wird aber andererseits ausdriicklich in Gegensatz zum Leben
gesetzt.”> »Im Leben spielt sich ungefihr von allem, was der ausgebil-
dete Geist gewohnt ist, das Gegenteil ab.« (MoE 305) Geist und Leben
stehen in einem oppositionellen Verhiltnis, das mit juristischem Vo-
kabular als finanzielle Schuld des Lebens am Geist beschrieben wird,

11 Auchim Hinblick auf die Romanproduktion Musils und den Fragmentcharakter
seines Werkes ist das Zitat aufschlussreich: Sei das Ende auch ein »notwendi-
ges«, so bleibt es doch unverfiigbar, der Schluss wird eben erst skommen, wann
erwill kommen« Und dies im Falle von Musils Schreibprozess nur als Unterbre-
chung, nichtals Vollendung. Vgl. Frisé, Adolf, »Ein aktueller Riickblick«in: Roth,
Boschenstein 1995, S. 30f. Frisé zitiert Briefe Martha Musils, aus der die Plotz-
lichkeit des Todes ihres Mannes eindringlich hervorgeht: »Ich glaubte, er wollte
mir einen Schreck einjagen, so lebendig und sp6ttisch sah er aus«. Interessant
in diesem Zusammenhang ist auch, dass Musil schon in den1920er Jahren, lan-
ge vorseinem Tod also, einen»Nachlass zu Lebzeiten«verfasst hat. Vgl. GW, Bd.
7,S. 471-623.

12 Vgl. Miilder-Bach 2013, S. 218ff.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

im

Aktiver Passivismus

deren Losung zu keinem Gleichgewicht fithrt: »Mit einem Wort, zwi-
schen Geist und Leben besteht ein verwickelter Ausgleich, bei dem der
Geist hochstens ein Halb vom Tausend seiner Forderung ausbezahlt er-
hilt und dafiir mit dem Titel des Ehrengliubigers geschmiickt wird.«
(Ebd.)

Der Konflikt zwischen Geist und Leben manifestiert sich in einer
Opposition zwischen Denken und Handeln, zwischen Idee und Wirk-
lichkeit, die dazu fithrt, dass Ideelles nicht in die Realitit iiberfithrt
wird. Denn es gibt

Menschen, die (iber die Ideallosigkeit der Jugend klagen, aber in dem
Augenblick, wo sie handeln miissen, sich ganz von selbst nicht anders
entscheiden wie jemand, der aus gesiindestem Mifstrauen gegen die
Idee deren sanfte Kraft durch die Wirkung irgendeines Kniittels ver-
starkt. (MoE 305f.)

Die Opposition von Geist und Leben endet also in Gewalt, was nicht
allein an der Uberlegenheit des Lebens liegt und nicht an dessen »na-
tiirliche[r] Zweiteilung in Rohes und Hohes« (ebd.), sondern vielmehr
durch eine Art innere Ambivalenz des Geistes bedingt wird, den ein
»selbstquilerischer Zug« dazu bringt, sich eigenhindig aktiv an der De-
montage des Ideellen zu beteiligen. Ihn treibt »eine unaussprechliche
Lust an dem Schauspiel, daf3 sich das Gute erniedrigen und wunderbar
einfach zerstoren lasse« (MoE 305). Mit dieser Einschitzung konstruiert
der Erzidhler eine unbekannte chaotische und lustvolle Geistes-Titigkeit
zweiter Ordnung, denn der Geist, der sich gegen das Leben wie gegen
das Ideelle richtet, entwirft dabei Vorstellungen mit dem »wilden Auf-
trieb unheimlicher Triume.« (MoE 306) Damit wird die vermeintliche
Uberlegenheit des Lebens durch ein Vorstellungsvermdgen konterka-
riert, das die Subversion des Geistigen soweit treibt, dass diese nicht
ins Wirkliche miindet, sondern als Traum wiederum in Gegensatz zu
den »Bediirfnisse[n] des Lebens« (MoE 305) tritt.

Der Geist ist in einer Position zwischen Wirklichkeit von Lebens-
bediirfnissen und Ideen situiert, er verschrinkt beide Sphiren, indem
er sich gegen die eine wie die andere wendet. Beide werden vom Geist
als einseitig und in gewisser Weise als bedeutungslos entlarvt, beiden

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

mangelt es an Moglichkeit, den jeweils anderen Bereich wahrzuneh-
men und mit ihm umgehen zu koénnen, ohne in schlichte ausschlie-
Rende Gegensitze zu verfallen. Erst der Geist stiftet die Moglichkeit
einer freien Anwendung von Ideellem und Wirklichem durch seine Fi-
higkeit zu erfinden. In dieser Sphire des Nicht-Ideellen, geschweige
denn Ideologischen, aber auch nicht lebenspraktisch Wirklichkeitsna-
hen bewegen sich Ulrich und der Roman, dem er entstammt. In die-
sem Bereich sind Leben und Tod, Vorstellung und Realitit untrennbar
vermengt. Im Geistigen treten die Ubereinstimmungen von scheinbar
Entgegengesetzten auf, die Ubergangszonen von Differentem.

Falle im Roman, Tater und Opfer

Neben anderen Szenen, in denen Lebensgefahr entsteht (wie der Passa-
ge von Gerdas missgliickter Verfithrung im 116. Kapitel des ersten
Buches oder dem Abschnitt im 121. Kapitel, in dem Ulrich mit dem
Gedanken spielt, Arnheim zu erstechen) sind die beiden offensichtlich
gewaltsamen Szenen, Unfall und Mord, im Roman von besonderer Bedeu-
tung. Beide »Ungliicksfille«’® erscheinen durchaus miteinander in Ver-
bindung, wobei das Verhiltnis von Titer und Opfer sich auf merkwiir-
dige Weise zu verunklaren scheint. Nicht nur weisen der Fahrer des Un-
fallwagens und der Mérder Moosbrugger verwandte Bewegungsmuster
auf (»grobe Gebirden« MoE 10, »grobe Bewegungen« MoE 70), sie beide
scheinen signifikante Eigenschaften anzunehmen, die auch sie als Tote
oder nicht ganz Lebendige kennzeichnen. Der Lastwagenfahrer selbst
erscheint nach dem Unfall seinem Opfer dhnlich: »wie tot« und »grau
wie Packpapier« (MoE 10) wirkt er. Und auch unter der Kruste unge-
waschener Haut Moosbruggers »erstarrt das Lebendige.« (MoE 70).
Infrage steht hier die Moglichkeit, iiber Leben und Tod zu verfiigen und
damit gottliche Macht zu vertreten. Dies steht im Hintergrund sowohl

13 Als»Unglicksfall«wird namlich nicht nur der Verkehrsunfall benannt (MoE10),
auch Moosbrugger »leugnete seine Taten nicht, er wollte sie als Ungliicksfille
einer grofien Lebensauffassung verstanden wissen.« (MoE 72).

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Aktiver Passivismus

beim Siindenfall-Szenario des Unfalls' wie auch beim Mord durch das
»Gotteskind« Moosbrugger. Titer- und Opferschaft, Zufiigen und Erlei-
den verschrinken sich und beginnen zu flottieren, wodurch Lebendig-
keit als prekirer, fliichtiger Zustand und nicht als stabile Eigenschaft
erscheint.

Das Wort »Lenker«, mit dem der Lastwagenfahrer bezeichnet wird,
gemahnt nicht nur an das gebriuchliche ésterreichische Wort fiir Gott,
sondern dariiber hinaus auch an sein Reimwort »Henker«. Diesem wird
Moosbrugger - zunichst zum Tode verurteilt — dann doch nicht vor-
gefiithrt.”> Die Rolle des Henkers iibernimmt er in der Vorstellungswelt
seiner Gefingniszelle aber selbst, wobei er keine Menschen, sondern
die gegenstindliche Welt um ihn herum, die Einrichtung seiner Zel-
le, hinzurichten imaginiert: »Wenn Moosbrugger einen grofien Sibel
gehabt hitte, witrde er ihn jetzt genommen und dem Stuhl den Kopf
abgeschlagen haben.« (MoE 394)

Diesen Zerstorungswunsch scheint der Mérder mit den anderen
Bewohnern Kakaniens zu teilen. Wo »die Abneigung gegen den Mitbiir-
ger [...] zum Gemeinschaftsgefiithl gesteigert«ist — so sehr, dass sie auch
auf Unbelebtes iitbertragen wird — nimmt es nicht wunder, wenn auch
bei einem wandernden Zimmermann, der sich in dem grofien Staat
tiberdies bestens auskennt, »im Verhalten zum Lebendigen, Bewegten,
stumm vor sich hin Rollenden oder Huschenden eine geheime Abnei-
gung gegen das sich seiner selbst freuende Mitgeschopf berithrt« (MoE

14  Inka Milder-Bach stellt die Unfall-Szene als Siindenfall-Situation heraus, wo-
bei dem herabgestiegenen »Lenker«die Rolle der»hoheren Instanz« zukommt.
Das erste Kapitel weist also nicht nur auf den Beginn menschlicher Geschichte
als Geschichte des Leidens hin, sondern verweist auch auf das Motiv der zwei
Baume, dasim Roman Wichtigkeiterlangt. Dass Adam und Eva nicht vom Baum
des Lebens, sondern vom Baum der Erkenntnis essen, lasst sich im Rahmen die-
ses ersten Kapitelsals eine Bezugsquelle des Lebens-Problems des Romans aus-
machen. Im Roman sind die Baume allerdings mit Gewalt und Liebe benannt
(dazu Kapitel 7 dieser Arbeit). Auch die Verquickung von Menschheitsgeschich-
te und ihrer Niederschrift ist in den biblischen Beziigen prasent.

15 In einem apokryphen Nachlass-Entwurf wird Moosbrugger dagegen doch hin-
gerichtet, vgl. MoE 1828.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

71) wird. Die »Abneigung«'® scheint sich gegen das Lebendige iiber-
haupt zu richten, das hier gerade im Kontrast zum Menschlichen er-
scheint. Es wird mit den Beispielen des Kanarienvogels, der Maus oder
des rollenden Rades in Verbindung gebracht. Der Mérder dagegen wird
mit dem Raubtier verkniipft, das seine Nihe zum Menschen gerade aus
der Fahigkeit zum »Spiel« (ebd.) bezieht. Moosbrugger legitimiert sei-
ne Gewalttat als verstindlich und woméglich sogar niitzlich, wobei er
angesichts der kakanischen kollektiven Antipathie wohl in der Tat auf
Verstindnis hoffen darf:

[M]an will doch auch eine Katze verstehn, die vor einem Bauer sitzt, in
dem ein dicker blonder Kanarienvogel auf und nieder hiipft; oder eine
Maus schlagt, auslat, wieder schlagt, nur um sie noch einmal fliehen
zusehn; und was istein Hund, der einem rollenden Rad nachlauft, nur
noch im Spiel beifdend, er, der Freund des Menschen? (MoE 71)

Das Vergniigen des Hundes, grund- und zwecklos einem Rad nachzu-
jagen, ist das, was ihn zum »Freund des Menschen« macht. Der Mérder
wird in der analogischen Reihe zum Raubtier, das sich vermittels sei-
ner sinnlosen Brutalitit als Menschenfreund qualifiziert. In der zitier-
ten Verkettung von Bildern fillt eine zunehmende Entmenschlichung
auf, die in Gegenstindlichkeit und damit in einer (ironischen) Apo-
logie des Mordes kulminiert. Der »dicke blonde Kanarienvogel« steht
zu Moosbruggers Anklage des »Lustmords« noch in engem Bezug; er
erzeugt nicht nur menschliche, sondern auch sexuelle Konnotationen.
Denn blond und dick sind Adjektive, mit denen herkémmlicherweise
Menschen, selten aber Kanarienvogel beschrieben werden.

16  Joseph Vogl stellt die »Karriere des Sympathie-Begriffs im 18. Jahrhundert«als
pragendes Vorstellungsbild dar, vgl. Vogl 2002, S. 87f. Musil kehrt dies fiir das
20.Jahrhundertdiametral um, indem er gerade die Abneigung zum verbinden-
den Element erhebt. Damit greift er gewissermafien Adorno vor, der die Kilte
als »Grundprinzip biirgerlicher Subjektivitat« bezeichnet. Adorno, Theodor W.,
Negative Dialektik, in: Gesammelte Schriften, Band 6, Frankfurt a.M. 1970: Suhr-
kamp, S. 355. Vgl. Diittmann, Alexander Garcia, Was weifS Kunst?, Konstanz 2015:
Konstanz University Press, S. 270f.

- am 12.02.2028, 20:09:43.

147


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Aktiver Passivismus

Der Mord an einem gefiederten Haustier wire zwar hinsichtlich des
Schreckens, den er ausloste, keineswegs mit einem Menschenmord ver-
gleichbar, dennoch aber eine strifliche Tat, trachtet doch der Besitzer
das Leben des Tiers zu erhalten.

Die Maus im zweiten Vergleich dagegen wird in der Regel als Schid-
ling wahrgenommen. Die Charakterisierung der ermordeten Prostitu-
ierten Hedwig als eine »Person, von der man nur zwei lockende Maus-
augen unter dem Kopftuch sah« (MoE 73) ist eine Dehumanisierung
(sie ist gerade keine dicke Blonde). Und da Menschen Katzen halten,
um Miuse zu fangen, ist die Miuse-Jagd also selbst dann legitim, wenn
sie etwas zu spielerisch — in Hinblick auf Moosbruggers Mord heif3t das
erschreckend blutriinstig — ausfillt.

Im letzten Beispiel schlieflich ist das Gejagte ein gefiihlloser Ge-
genstand, ein Rad, das zu erhaschen sicherlich kein Verbrechen wire,
sondern ein harmloses Spiel.

Das Gemeinsame dieser Vergleiche — Kanarienvogel, Maus und Rad
- liegt im Gejagt-Werden, und in dessen Voraussetzung: der Bewegung.
Doch ist das Wesentliche an der Bewegung offensichtlich nicht das,
was klassischerweise als Kennzeichen beseelten Lebens gesehen wird,
die eigenstindige Bewegung.” Im Gegenteil wird das Lebendige hier
buchstiblich mit dem passiv »Bewegte[n]« gleichgesetzt, die Beseelung
dagegen liegt allein in der inneren Bewegung, in der Seelenregung der
»Abneigung« gegen die Opfer (MoE 71). Diese kulminiert allerdings in
der volligen Gleichgiiltigkeit, die einem Gegenstand entgegengebracht
wird. Es gibt also eine Reihe, die von Leben iiber Abneigung zur Indif-
ferenz fortschreitet.

17 Im Timaios charakterisiert Platon Bewegung als Kennzeichen vom Leben des
Alls, 58a, durch ihre passive innere Bewegung sind so auch Pflanzen »Lebewe-
sen«, 77¢; Platon, Timaios, ibersetzt von Manfred Kuhn, Hamburg 2017: Meiner,
77¢. »[D]agegen bewegen sich bei Aristoteles auch unbeseelte Gegenstiandex,
Campe, Ridiger, »Form and Life in the Theory of the Novel, in: Constellations
Vol. 18, 1, 2011, Oxford 2011: Blackwell, S. 53-66, hier: S.58. Die Bewegung er-
scheint bei Aristoteles also unabhingig von der Lebendigkeit. Vgl. Aristoteles,
Metaphysik, 2. Halbband, (Hg. Horst Seidl), Hamburg 2009: Meiner, XlI,1072b14-
1073 a13.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

Die Position des Menschen oder der Menschlichkeit scheint in
dieser Abfolge vollig zu verschwinden, weder Opfer noch Titer weisen
menschliche Ziige auf, wobei offenbar die Jiger Katze oder Hund von
dem unbestimmt bleibenden »man« noch verstanden werden kénnen,
nicht aber die Gejagten. Hinweis auf den urspriinglichen Sachverhalt
des Frauenmordes bietet nur das Personalpronomen »sie«: »Und was
sollte man schliefRlich machen, wenn sie schrie?« (MoE 71) Im Schrei
driicke »sie« ihr Leid aus, doch kann sie kein Mitleid erregen, im
Gegenteil, gerade die Lebensiuflerung wird zum Totungsanlass, ihr
Schrei wird erstickt.

Auf diese Weise wird das Leben in dieser Passage allein als Gejagt-
Sein, als schnelle Bewegtheit, als schidlich oder gleichgiiltig, jedenfalls
nicht als sprachlich kommunizierend, als intelligibel und des Mitge-
fithls bediirftig dargestellt. Dabei bleibt nicht nur unverstindlich, wor-
auf die Freude griinden soll, die das Lebendige an sich selbst haben soll;
schon die Annahme, dass es sich freue, wird durch nichts untermauert
und damit als zutiefst fragwiirdig entlarvt.

Nach Walter Fantas Einschitzung liegt in der Moosbrugger-Figur
nicht nur ein Verweis auf die Griuel des Ersten Weltkriegs und damit
das »Skandalon des kollektiven Ubereinanderherfallens«, vielmehr sind
hier schon Vorboten des »vollends dehumanisierten Totalitarismus mit
seinen Begleiterscheinungen Holocaust und Gulag im Zweiten Welt-
krieg«!® erkennbar. Diese Beobachtung scheint fiir die zitierte Passage
besonders zutreffend.

Ein weiterer Aspekt ist entscheidend, nimlich die Tatsache, dass es
keine Zeugen des Mordes gibt. Und auch Moosbrugger selbst mordet
in einer Haltung des puren Erlebens, die keine Reflexion zuldsst. Weil
jegliche Beobachter fehlen, kann der Vorgang nur nachtriglich rekon-
struiert werden, und wird dabei zur Folie gesellschaftlicher Triume,
Wiinsche und Angste. Da er an sich bedeutungslos erscheint, wird er
zur reinen Potenz von Bedeutung. Die verschiedenen Zuschreibungen

18  Fanta 2015, S. 47. Zur Frage des Erzidhlens von Antisemitismus im MoE vgl. Mar-
quardt, Franka, Erzihlte Juden. Untersuchungen zu Thomas Manns »Joseph und seine
Briider« und Robert Musils »Mann ohne Eigenschaften«, Miinster u.a. 2003: LIT.

- am 12.02.2028, 20:09:43.

149


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Aktiver Passivismus

von Sinn, mit denen zahlreiche Figuren Moosbruggers Tat aufladen,
aber wiederholen deren Gewalt. So wie Moosbrugger in der Prostituier-
ten Hedwig eine Gefahr sieht und sie ersticht, wird Moosbrugger selbst
nun zur leeren Projektionsfliche und damit zur erleidenden Rolle des
Behandelten und Gedeuteten verdammt.

Es ist nicht klar zuzuordnen, ob die »Offentlichkeit« (MoE 67),
die Anteil am Moosbrugger-Prozess nimmt, oder die Schaulustigen
des Verkehrsunfalls — selbst den »Bienen um das Flugloch« (MoE 10)
verglichen — auf Seiten der Jiger, der Gejagten oder der Hundefreunde
stehen, die wohlwollend dessen Grausambkeiten betrachten. Und gleich
ihrem Standort ist auch ihre Haltung den tddlichen oder lebensbe-
drohlichen Ereignissen gegeniiber nicht eindeutig. Beide Geschehnisse
stellen die zahlreichen Interessierten vor die Schwierigkeit, diese als
»grafilichen Vorfall in irgend eine Ordnung« (MoE 11) zuriickzufiihren.
Wenn das Verbrechen integriert werden kann, muss es sich aber um
eine Ordnung handeln, die nach Stumm von Bordwehrs vielzitierter
Einschitzung »in das Bediirfnis nach Totschlag iibergeht« (MoE 465).
Diese Korrelation betrifft nicht nur das Militir. Die gewaltbereite Ord-
nung der Armee wird zur gesellschaftlichen Haltung verallgemeinert;
jeder gehort dazu, sogar noch der Delinquent, der Unordnung bringt.
Denn auch Moosbruggers Stand ist »breitbeinig und militirisch« (MoE
68). Seine militirische Haltung kann Moosbrugger aber nur als Pose in
Szene setzen, gesellschaftlich kann er keine Ordnung herstellen, son-
dern sie nur erleiden. Denn auch die Juristen, Psychiater oder Pfarrer
iiben Gewalt aus, um Moosbrugger in eine Ordnung einzufiigen: »Um
aus dem unendlichen Zusammenhang der Welt einen Fall zu »isolieren«
(vgl. MoE 1954), bedarf es der gewaltsamen Schnitte und damit eines
strukturellen Komplements dessen, womit Moosbrugger sein Opfer
physisch von sich abtrennte.«*

Die Geste der Klassifikation umfasst einen bestimmten Umgang
mit Sprache, der begriffliche Ordnung mit (institutioneller) Gewalt ver-
kntipft und damit Lebensfeindlichkeit, Zerstorung und Brutalitit her-

19 Miilder-Bach 2013, S.153. Siehe zu Moosbuggers Eintritt in die Ordnung 3. Ka-
pitel dieser Arbeit.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

vorruft. Nicht zuletzt wendet nach Musils Erzihler auch die Philosophie
diese Sprache an: »Philosophen sind Gewalttiter, die keine Armee zur
Verfiigung haben und sich deshalb die Welt in der Weise unterwerfen,
daR sie sie in ein System sperren.« (MoE 253)

Diesem Verdacht begegnet Musils literarische Sprache, indem sie
nicht abschneidet und isoliert, sondern verkniipft, Collage-Techniken?°
anwendet und in Gleichnissen Beziige herstellt, die das Verhiltnis von
Opfern und Titern, von aktiver Bewegung und passivem Bewegt-
Werden, von Leben und Tod verschrinken. Der Eindeutigkeit von
Abneigung und ihrer definitorischen Praxis, die Lebewesen zu Schid-
lingen zu deklarieren vermag, setzt Musil eine grundlegende Ambi-
valenz entgegen, die Ordnung durchbricht und als Geistes-Titigkeit
immer Reflexion ermoglicht. Diese Subversion der Ordnung durch
die Sprache ruft jedes Mal die Moglichkeit und die Dringlichkeit einer
Neuordnung auf den Plan. Aber auch diese neue Ordnung wird durch
die Mehrdeutigkeit der literarischen Praxis gleich wieder unterlau-
fen, sie kann sich nicht stabilisieren, der Prozess des gleichzeitigen
Ordnens und der Dekonstruktion der Ordnung kommt zu keinem
Abschluss.

Lebenserwerb, Kunst und MuBe

Uberraschend und wenig Hoffnung erweckend fiir den Zustand der
Menschheit und ihrer Menschlichkeit tritt nach der oben beschriebenen
Dehumanisierung und Vergegenstindlichung des Lebens der >Menschx«
im folgenden Absatz dann doch wieder in den Text ein: »Moosbrugger
war nur ein Zimmermannsgeselle, ein ganz einsamer Mensch ...« (MoE
71).

Mit der Berufsbezeichnung Moosbruggers wird eine soziale und
dkonomische Frage im Text aufgerufen. Die Einsamkeit Moosbruggers
scheint in keiner Weise mit dem Beruf des Zimmermannes einherzuge-
hen; sie steht vielmehr in Zusammenhang mit seiner Geisteskrankheit

20  Zum Collage-Verfahren im Fall Moosbrugger, Miilder-Bach 2013, S.153.

- am 12.02.2028, 20:09:43.

151


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Aktiver Passivismus

(die an dieser Stelle unerwihnt bleibt). Denn einsam wire Moosbrug-
ger nicht, wenn es ihm gelinge an der Seite anderer Zimmerminner
werktitig zu sein. Und konnte er regulir arbeiten, so wire auch nicht
das Vorstrafenregister der »Gewalttitigkeit, Vagabondage und Bettelei«
(MoE 70). Doch bei Moosbrugger kehrt sich das uibliche Verhiltnis von
Lebenserhalt mit Arbeit und Lebensbedrohung durch Arbeitslosigkeit
fast ganz um. Gerade bei der Arbeit fithlt Moosbrugger sich in seinem
Leben bedroht und daher gezwungen jeden Arbeitsplatz zu verlassen,
bevor die »Leute« ihn »erkannt haben« (MoE 71):

Einmal hatte er es zu spdt getan [den Arbeitsplatz verlassen, N.L.]; da
verschworen sich vier Maurer auf einem Bau, ihn ihre Uberlegenheit
fithlen zu lassen und vom obersten Stockwerk des Gerists hinunterzu-
stlirzen; er horte sie schon hinter seinem Riicken kichern und heran-
kommen, da warf er sich mit seiner unermefilichen ganzen Kraft auf
sie, stiirzte den einen zwei Treppen hinab und zerschnitt zwei andren
alle Sehnen des Arms. (Ebd.)

Damit gerat Moosbrugger in eine double bind-Situation: Bei der Arbeit
fiirchtet er um sein Leben, wihrend er ohne Arbeit »fiir eine Mahlzeit
[...] kein Geld« (MoE 70) hat.

Der Ausweg liegt fiir ihn in der Inhaftierung. Sie stellt eine Distanz
zur Titigkeit des Lebenserhalts her, fithrt aber natiirlich auch zum Ver-
lust eines hohen Mafes an Selbstbestimmung. Nur als Delinquent oder
Geisteskranker, damit als Entmiindigter und gerade nicht als autono-
mes Subjekt, ist Moosbruggers Lebensunterhalt in der Anstalt sicher-
gestellt.

Die getriebene, und damit bereits passive, Aktivitit des Morders
schligt im Moment, da sie be- und verurteilt wird, in Passivitit um.
Doch in der Inhaftierung ergibt sich fiir Moosbrugger eine ungeahn-
te Moglichkeit zu geistiger Aktivitit bei gleichzeitiger sozialer Passivi-
tit.2! Zwar kann Moosbrugger nach auRen hin keinen direkten Einfluss
auf die Wirklichkeit nehmen und hat kaum Kontakt zur Welt jenseits

21 Vgl. Moosbrugger-Kapitel dieser Arbeit.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

der Gefingnismauern, doch entfaltet er dennoch Aktivititen — intellek-
tuell wie dsthetisch und ebenso sinnliche wie sinnvolle. >Denken< und
sTanzen< nennen die Kapitelitberschriften Moosbruggers Handlungen,
die den Roman als solchen in seiner Sprachlichkeit und Ernsthaftigkeit
verandern. Es zeichnet sich ein Kontrapunkt zu den weitgehend reali-
titsgetreuen Genres des Gesellschafts-, historischen oder Bildungsro-
mans ab, der den Romankorpus von da an prigt.

So stellt sich die Frage, ob Moosbruggers Wahnsinn und sein Mord
samt anschlieflender Haftstrafe die Voraussetzungen fiir seine Freiheit
sind. Dann wiren Bedingungen auflerhalb seines Zugriffs die Grund-
lage der korperlich-geistigen Autonomie, die er erreicht. Auch ist nicht
sicher, inwiefern Moosbrugger tiberhaupt als frei bezeichnet werden
kann, wenn er doch eingesperrt ist und auch seine physischen Bediirf-
nisse ihm weiter zusetzen, allen voran ein starkes Hungergefiihl.

Es scheint, dass es eine andere Lebensform des beinahe vollends un-
freien Menschen gibt, die jenseits praktischer Uberlegungen und Hand-
lungen der Notdurft stehen. Das freie Denken und die freie korperliche
Bewegung, das Leben des Geistes erheben sich iiber den mentalen und
physischen Zwang, dem das Subjekt immer unterworfen ist. Diese Frei-
heit ist aber kein Dauerzustand, er kann sich nur zeitweise realisieren.
Nicht aus jeder Zwangslage entsteht die freie Form und immer wird sie
wieder unterbrochen, wenn die Herrschaft der Okonomie sich geltend
macht.

In mancherlei Hinsicht teilen auch die anderen Romangestalten in
Musils Kakanien die Situation sozialer Gefangenschaft, in der Moos-
brugger sich befindet. Tuzzi, Stumm von Bordwehr und Walter etwa
sind in staatlichen Institutionen titig. Kaufmann Arnheim und Bank-
prokurist Leo Fischel sind durch ihre Titigkeiten im Finanzwesen an
den Markt gebunden. Die meisten Kakanier, so heifdt es im Roman,
sind im »Biiro oder einer anderen Berufsanstalt gefangen« (MoE 528),
die Gattinnen dagegen in gesellschaftlichen Pflichten. Und, wie es im
Zitat weiter heifdt, sind in dieser Situation auch die Vergniigungen kein
Vergniigen.

Unter Berufung auf Karl Marx beschreibt Joseph Vogl die Arbeit als
»ein unbegrenzter und unbegrenzbarer Prozess [...], wenn sie durch ei-

- am 12.02.2028, 20:09:43.

153


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Aktiver Passivismus

ne Tauschung strukturiert ist, in der sich eine Differenz des Geniefens
perpetuiert.«** Die Friichte der Arbeit kénnen nie genossen werden,
eine Bediirfnisbefriedigung bleibt aus. Damit ist die Arbeit ein wesent-
liches Moment in einer Situation fragwiirdigen, fragilen und aufge-
schobenen Lebens. »Nur durch Arbeit, durch seinen Verzehr und seine
fortwahrende Vermischung mit dem Tod, bringt das Leben sich selbst
hervor.«*?

Der Mann ohne Eigenschaften geht bereits durch die Grundkonstruk-
tion des >Urlaubs vom Leben« der Frage nach, ob es eine andere Mog-
lichkeit gibt, als das, was Ulrich als »appetithaftes Leben« bezeichnet.

Die naheliegende Idee, dass der Roman - selbst ein Kunstwerk —
Kunst als starke Alternative zum tristen Leben anbiete, wird bei Musil
auf diegetischer Ebene dufierst kritisch verfolgt.

Nach Vogl unterliuft universalisierte Arbeit auch die Unterschei-
dung zwischen praxis und poiesis, zwischen unproduktiven und hervor-
bringenden Titigkeiten.>* In einer Linie mit dieser Auffassung ist auch
die im Roman geschilderte Kunstproduktion einiger Figuren nichts als
Arbeit. Deutlich folgen die Kiinstler-Gestalten im Roman finanziellen
Interessen; dsthetische wie moralische Fragen werden diesen unterge-
ordnet. Die Kunst scheint kaum von kreativen Eingebungen struktu-
riert zu werden und keineswegs iiber Autonomie zu verfiigen. Okono-
mische Zusammenhinge und Erfordernisse sind es, die den prigen-
den Faktor auch der geistigen Moden darstellen, wihrend andersherum

22 Vogl 2002, S.342.

23 Vogl 2002, S.344.

24 Vogl 2002, S.343 »Arbeit und Produktion [werden] zu einem allgemeinen Ta-
tigkeitsschema [...], das nicht nur die alte Unterscheidung zwischen produk-
tiven und sterilen Tatigkeiten hinter sich lasst, sondern iiberhaupt die unter-
schiedlichsten Krafteinsitze untereinander konvertiert.« Dagegen sieht Han-
nah Arendt etwa in Anschluss an Aristoteles die praxis als das eigentlich
freie Handeln, wohingegen die poeisis nur »produktive Knechtschaft« bedeu-
te. Arendt, Hannabh, Vita Activa, Miinchen 2002: Piper, S. 125, zu Arendts Praxis-
Begriff S. 260ff. Vgl. zu dem von Arendt besprochenen Begriff von praxis Aristo-
teles, Die Nikomachische Ethik, Stuttgart 2017: Reclam, 1094al-1097b6.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

Kunst nur geringen Einfluss auf gesellschaftliche Bedingungen auszu-
iiben scheint. So ist Arnheims finanzieller Erfolg als Riistungsindus-
trieller mafigeblich dafiir, dass sich seine Biicher gut verkaufen. Doch
nicht nur Gegenwart und Zukunft werden so beeinflusst, 6konomische
Zwinge sorgen auch dafiir, dass retroaktiv die Vergangenheit im Sinne
der Michtigen isthetisiert wird. Clarissens Vater, der eigentlich Land-
schaftsmaler ist, deckt seinen hohen finanziellen Bedarf »seit je« vor
allem »mit der Neueinrichtung alter Schlésser«*> (MoE 291). Sein Er-
folg beruht darauf, dass er als »Schénheitsarzt« (ebd.) der Gesellschaft
deren Eitelkeit bedient. Dabei geht der kiinstlerische Anspruch offenbar
zunehmend hinter Prunksucht verloren. Clarisse nennt die Werke ihres
Vaters »braune Sofde mit Pfauenschwinzen« (MoE 292). Nicht nur die
isthetische Experimentierfreude bleibt auf der Strecke, auch moralisch
ist der Kiinstler hochst zwielichtig; er geht ein Verhiltnis mit der sieb-
zehnjihrigen Tochter eines Schlossherrn ein und bedringt auch sein
eigenes Kind Clarisse sexuell.

Dass Kunst — selbst kunstgewerbliche und kommerzielle Kunst mit
dem Zweck gesellschaftlichen Ruhm und finanziellen Erfolg auszustel-
len — riickwirkend in der Lage ist, Vergangenheit zu verindern, zeugt
aber auch von ihrer Kraft. Sie konnte ein befreiendes Moment entfalten
und den Weg aufzeigen, der vor der »falschen Abzweigung« (MoE 32)
liegt.

Im Kontrast zu den geldbediirftigen Kiinstlern im Roman geht ein
grofer Anteil der Charaktere (insbesondere der weiblichen) gar keiner
Tatigkeit zum Broterwerb nach. Etwa bei Ulrich scheint Geld einfach
vorhanden zu sein. Seine Nichtarbeit schliefit sich an eine lange kul-
turgeschichtliche Codierung von Mifdiggang an, die politische wie
isthetische Diskurse formiert. In Anschluss etwa an Konzepte Tiecks,
Eichendorffs und Hesses ruft Ulrichs Mufle die Moglichkeit von Freiheit
und Kreativitit im Sinne einer >Lebenskunst auf.2® So hat Ulrich zwar

25  Diese Spezialisierung von Clarissens Vater enthilt natirlich auch eine Anspie-
lung auf Ulrichs eigene Schloss-Renovierung.

26  Vgl. Hesse, Hermann, Die Kunst des MiifSiggangs. Kurze Prosa aus dem Nachlafs,
Frankfurt a.M. 1973: Suhrkamp. Dagegen stellt Schlegel in seiner Lucinde den

- am 12.02.2028, 20:09:43.

155


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Aktiver Passivismus

»nur eine unbestimmte Sammelvorstellung vom Geldwesen, die Beam-
te, Schalter, Kupons und urkundenihnliche Papiere enthielt.« (MoE 637)
Trotz dieser Nonchalance bildet das Okonomische im Mann ohne Ei-
genschaften eine entscheidende Schnittstelle, an der es zur Verstrickung
wenn nicht zum Zusammenprall von Ideen und Wirklichkeit, von mora-
lischen Vorstellungen und Selbstentwiirfen kommt. Geld mag im Mann
ohne Eigenschaften explizit keine grofe Rolle spielen und doch struktu-
riert es gleichsam in Abwesenheit den Verlauf des Romans. Ist, wie Kant
Adam Smith paraphrasiert »Geld [...] derjenige Korper, dessen Verau-
Berung das Mittel und zugleich der Mafkstab des Fleif3es ist, mit dem
Menschen und Vélker untereinander Verkehr treiben,«*? dann handelt
der ganze Roman von Geld. Obwohl er es nicht ausdriicklich nennt, be-
schreibt der Text in weiten Teilen soziale Stromungsbewegungen in kol-
lektivem und individuellem Maf3stab, in denen sich Biindnisse, Werte
und Erwartungen bilden und verschieben und das hervorbringen, was
itber den blofRen Lebenserhalt hinausgeht und Leben gestaltet.28
Ulrichs Verzicht auf das Geldverdienen steht in direktem Zusam-
menhang mit der Moglichkeitsfiille genuin menschlichen Lebens. Was
Helmut Draxler zuspitzend itber Karl Marx schreibt, gilt auch fiir Ul-
rich. Auch seine »Distanz [...] zur spezialisierten Berufsausitbung wird
zum Gradmesser sowohl kiinstlerischer als auch politischer Freiheit

und dariiber hinaus zum existenziellen Status des Mensch-Seins.«*°

Komplex des Miifliggangs verflochten mit burgerlichen Arbeitsethos dar, so-
dass Mufie schliefdlich wieder in Arbeit umschlédgt. Vgl. Schlegel, Friedrich,
Lucinde. Ein Roman, Stuttgart 1999: Reclam.

27  Kant, Immanuel, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe Bd.
IV, Berlin 1978: De Gruyter, S. 289.

28  Zum Geld als Lebensform, die im Gegensatz zur Liebe steht siehe Kapitel zu
Liebe dieser Arbeit.

29  Draxler, Helmut, Gefihrliche Substanzen. Zum Verhiltnis von Kritik und Kunst, Ber-
lin 2007: B-books, S.102.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

Entsprechend der Formel »Geld oder Leben<*® geht die Verein-
heitlichung des Seinesgleichen auf Kosten der Erlebnishaftigkeit oder
-fihigkeit. Und selbst Ulrichs »Utopie des Essayismus« (MoE 247) folgt
einer 6konomischen Hoffnung der Ubersetzbarkeit und Konsistenz,
die auf der Moglichkeit von Wiederholung basieren. Bei einer es-
sayistischen Haltung der Menschheit witrden deren Erkenntnisse, in
einer fortlaufenden »Kette ihrer Versuche« gewonnen, nicht bestindig
widerrufen, sondern »in einem einheitlichen Lebensgefiihl« (ebd.) un-
entwegt gesteigert werden, sodass insgesamt die Menge an Erkenntnis
zunimmt. Dies ist allerdings nur dann méglich, wenn Singulires von
vornherein ausgeschlossen wird, wenn die Versuche wiederholbar sind
und gleiche Ergebnisse erzielen. Diese Vorstellung entspricht dem
»Positivismus von Avenarius und Mach,« die das Okonomie-Prinzip,
dass »Gott keine Kraft unnétig vergeudet<® auf die Wissenschaft
anwandten:

Okonomie als Sparsamkeit gewinnt hier den Zug von Okonomie als
Akkumulation eines Kapitals, welches dem Individuum grofiere Mog-
lichkeiten gibt, als es sich selbst ontogenetisch je verschaffen konnte.
Die erworbene Erfahrung laft sich menschheitlich auswerten, sie ist
in Gestalt von Begriffen, Theoremen, Hypothesen und Gesetzesaussa-
gen thesauriert. Wissenschaft dispensiert den einzelnen von der Not-
wendigkeit, Erfahrungen fiir sich zu machen und zu sammeln, die ge-
schichtlich schon gemacht worden sind —aber nur, um den Vorteil und

30 Vgl. Blumenberg, Hans, »Geld oder Leben« (1976) in ders: Asthetische und me-
taphorologische Schriften, hg. Anselm Haverkamp, Frankfurt a.M. 2001: Suhr-
kamp, S.177-192 Im Hinblick auf Simmels Werk zeigt Blumenberg, dass Geld
und Leben sich gerade nicht in einem Gegensatz befinden, sondern die Philo-
sophie des Geldes in ihrer unspezifisch hochaufgeladenen Bedeutungsschwere
als Vorstufe zur Lebensphilosophie angesehen werden kann. Und spatestens,
wenn ein Bandit »Geld oder Leben«von einem fordert, weifR man, dass eigent-
lich keine Wahl besteht, dass mit dem Verlust des Celdes, das Leben als Vermo-
gender zu Ende sein wird, wahrend mit dem Verlust des Lebens zwar das Geld
Uberdauern mag, aber eben nicht als disponibles Vermégen.

31 Blumenberg, Hans, Theorie der Unbegrifflichkeit, Frankfurta.M. 2007: Suhrkamp,
S. 20, Hervorhebung im Original.

- am 12.02.2028, 20:09:43.

157


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Aktiver Passivismus

Vorsprung der Selbsterhaltung dadurch auszubauen, die Reichweite der
Privention zu erweitern.3?

Das Wissens-Kapital, das den Lebenserhalt fordert, bedingt also zu-
gleich eine Art Verlust an Lebendigkeit, der gewissermafien mit dem
Unterschied zwischen einer individualistischen und einer statistischen
Perspektive einhergeht.* Damit stellt auch Rationalitit und Wissen-
schaft keinen Gegensatz zur Okonomie dar.

In Opposition dazu steht im Roman, verkniipft mit der Utopie des
anderen Zustands ebenso wie mit Moosbruggers Mord und dem bevor-
stehenden Krieg, eine Emphase des Singuliren und Unermesslichen,
das sich nicht in 6konomische Begriffe fassen lisst. An mehreren Stel-
len illustriert Musils Erzihler diese beiden Bereiche mit der Differenz
»eines Holzplatzes, wo Klotze rechteckig behauen und versandbereit
aufgestapelt werden, zu den dunkel verschlungenen Gesetzen des Wal-
des, mit seinem Treiben und Rauschen.« (MoE 857)

Vereinen lassen sich beide Regimes, des Unergriindeten, Allgemei-
nen wie des Kalkulierten, Niitzlichen, durch den Geist, der als »der gro-
3e Jenachdem-Macher« (MoE 154) gleich dem Geldfluss einen Zusam-
menhang schafft und zugleich doch differenziert, indem er jede Situa-
tion an ihre jeweiligen spezifischen Umstinde kniipft.

Ulrichs Verhiltnis zum 6konomischen Prinzip ist auf dhnliche Wei-
se zwiespaltig. Liebiugelt er wie oben erwihnt auch mit einer weitrei-
chenden Rationalisierung der Menschheit, geht es ihm damit dennoch
um die Wiederherstellung des Singuliren. Die kumulative Erfahrung
der Menschheit mindert nimlich nicht einfach die Erlebnishaftigkeit
des individuellen Lebens, sie bewirkt auch neue, intensive Moglichkei-
ten des Erlebnisses. »Denn zur blofien Entlastung tritt hier der Sach-
verhalt, daf das Weniger-Wahrnehmen-Miissen ganz in den Dienst des
Mehr-Wahrnehmen-Konnens tritt«,3* wie Blumenberg beschreibt. Ahn-

32 Ebd, S. 20f Hervorhebungim Original.

33 Vgl. Kapitel 4 dieser Arbeit zum PDUG.

34  Blumenberg, Hans 2007, S. 26 Dazu passend schildert Musil in seinen Tagebii-
chern, wie die Situation, am Schreibtisch sitzend, nicht zu schreiben, die Sinne
scharft. T, Bd. 1, S. 286. Vgl. dazu Erwig 2018, S. 281f.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

lich fithrt Ulrichs Verzicht auf einen Beruf und dem Verfolgen klassi-
scher wertsteigernder Muster zu Moglichkeiten von Erfahrung, die ihm
zwar keinen Austritt aus der Sphire des Okonomischen gewihren, in-
nerhalb dieser aber zu einer gewissen Freiheit fithren, die sich zwischen
Mangel und Uberfluss bewegt,?* geleitet von der Moglichkeit, Bedeu-
tungen nachzugehen und Bedeutung zu erzeugen.

Viterliches Kapital

Nicht nur Ulrichs vermeintliche, vorliufige und widerrufene Tode, auch
seine Lebensentwiirfe, die drei verschiedenen Berufe, die er wihlt, um
ein bedeutender Mann zu werden, gestaltet der Protagonist des Ro-
mans als Versuche, wie Anfinge verschiedener Erzihlungen, verschie-
dener Bildungsnarrative. Sie alle brechen ab und miinden in den »Ur-
laub von seinem Leben« (MoE 47), den Ulrich nimmt. So sehr diese Er-
laubnis, aus dem Leben treten zu ditrfen, einer Art von Suizid gleich-
kommt, so fillt er doch zusammen mit seinem Gegenteil: dem Ins-
Leben-Treten eines Erwachsenen, der sein »Haus bestellt,« eine eigene
oikonomia aufbaut. Der aktive Passivismus Ulrichs besteht also nicht al-
lein in einer beobachtenden Haltung, einer Ent-Haltung, sondern auch
in einer gewissen Angepasstheit an die sozialen Anforderungen. Er ist
zunichst kein radikaler Riickzug aus dem Zusammenleben in der Ge-
sellschaft.

Ulrich mietet ein Schlésschen und widmet sich dessen »Einrich-
tung« — ein Begriff der auch in Blanckenburgs Romantheorie von Be-

t.3¢

deutung ist.>® So fillt die Einrichtung des Romans zusammen mit der

Einrichtung des Schlésschens, das genau wie die Prosagattung Roman

35  Ulrich gehért zu den»Menschen, die [...] von ihrem Wesen bald zu einem leich-
tem Ubermat, bald zu einem ebenso geringfiigigen Untermaf verleitet wer-
den« (MoE 679).

36  Vgl. Miilder-Bach 2013, S. 77 sowie. Kapitel zu Schreiben und Wirklichkeit dieser
Arbeit.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Aktiver Passivismus

durch die Uberlagerung von Stilen lebt und voller Geschichte steckt (als
Jagd- und Liebesschlosschen sicherlich auch voller Geschichten).

Diese Einrichtung fillt angesichts der historischen Uberladung des
Anwesens nicht leicht. Mit den unzihligen Mdoglichkeiten sein »ver-
wahrlostes kleines Besitztum nach Belieben vom Ei an neu herrichten
zu diirfen«, macht Ulrich eine »Erfahrung, auf die er eigentlich nur ge-
wartet hatte« (MoE 19): Er kann sich nicht entscheiden.

Unerwartet ist diese Unentschlossenheit sicher nicht, in ihr wieder-
holt sich die Schwierigkeit der Berufswahl, in der sich kulturell iiber-
lieferte Vorstellungswelten mit Realititen und der Auflehnung gegen
dieselben kreuzen. Wie Ulrich all seine drei »Versuche[n], ein bedeu-
tender Mann zu werden« (MoE 35) fallen lisst, iibertrigt er auch die
Einrichtung seines Schlésschens am Ende anderen, und zwar dem »Genie
seiner Lieferanten.« Diesen gelingt es dann auch ein Palais einzu-
richten, »wie man sich seinesgleichen denkt« (MoE 21). So konform mit
den Erwartungen das Anwesen in seiner Orientierung am gesellschaft-
lichen Durchschnitt — dem Seinesgleichen — aber auch sein mag, der
Lebendigkeit entbehrt es dadurch. Das »Uhrwerk«, das es darstellt, ist
nicht aufgezogen und Ulrichs Frage: »dies ist also das Leben, das mei-
nes werden soll?« (ebd.) 16st bei ihm selbst sprachlose Ablehnung aus,
ein Kopfschiitteln.

Das Leben als Durchschnittsmensch und als Resultat einer Kultur-
geschichte trigt nicht die Signatur des Bedeutenden, die Ulrich an-
strebt. Auch sein Vater ist iiber die »Geschichte mit dem Schlof3« (MoE
15) nicht erfreut, im Gegenteil erscheint ihm diese anfingliche Einrich-
tung »geradezu wie die Prophezeiung eines bosen Endes« (ebd.). Al-
lerdings hat sein Kummer andere Griinde als Ulrichs. Die Skepsis, die
Ulrichs Vater an den Tag legt, hingt damit zusammen, dass der Sohn
in Hinblick auf seine gesellschaftliche Stellung, nicht nur wegen seines
Standes — er mietet ein Schloss und damit die Behausung eines Adeli-
gen — sondern auch dkonomisch, iiber seine Verhiltnisse lebt. Fir die
Renovierung muss der Vater finanziell aufkommen.

Nimmt man die Parallele der Einrichtung von Haus und Erzihlung
ernst, handelt es sich also um einen Roman, der sein Entstehen den An-
leihen einer Vorgeneration mit denkbar anderen Idealen verdanke, der

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

selbst des geistigen »Produktionskredits« (MoE 528) bedarf, der Kaka-
nien im Verlauf des Romans entzogen wird. Ulrich, der seine Berufe,
»nicht fir Geld, sondern um der Liebe willen« ausgeiibt hat, erreicht
den »Augenblick, wo die ansteigenden Jahre ins Nichts zu fithren schei-
nen« (MoE 19). Zur Riickkehr aus dem Nichts, zuriick in die »Heimat«
und zur Einrichtung eines Lebens, das seines werden soll, bedarf es
aber des viterlichen Kapitals. Dadurch wird die Einrichtung dieses Le-
bens ebenso ermoglicht wie auch verunmdoglicht. Niemals kann die auf
Pump vom Vater errichtete Existenz eine eigene werden. Nicht zufillig
erscheint Ulrich die »Altvorderenweisheit« (MoE 20) bei der Wahl seines
Einrichtungsstiles

als ein auflerordentlich neuer Gedanke [...]. Es mufd der Mensch in sei-
nen Moglichkeiten, Plinen und Gefiihlen zuerst durch Uberlieferun-
gen, Schwierigkeiten und Beschrdnkungen jeder Art eingeengt wer-
den wie ein Narr in seiner Zwangsjacke, und erst dann hat, was er her-
vorzubringen vermag, vielleicht, Wert, Gewachsenheit und Bestand ...
(ebd.)

Doch Wert und Bestand sind in dem MafS, in dem Durchschnittlich-
keit und das gesellschaftlich Mittelmifiige, also das Bedeutungslose ih-
re Grundlage bilden, gerade nicht Ulrichs Antrieb. Er ist auf der Su-
che nach etwas anderem, nach etwas, das er in seinem Anwesen unbe-
merkt doch vorgefunden und erhalten oder selbst eingerichtet zu haben
scheint. Denn einige hundert Seiten spater bemerkt Agathe, dass Ulrich
sein »Haus gar nicht ohne Teilnahme und Verstindnis gewihlt habe,
obwohl er das glauben machen wollte, und aus den alten Wandungen
kam eine Sprache der Leidenschaft, die weder ganz stumm noch ganz
horbar war.« (MoE 936)

Vielleicht geht es aber auch um den Gebrauch des Vorgefundenen.
Wombdglich wird das Haus erst mit Agathes Eintreffen, mit dem Abtre-
ten des Vaters und dem inzestudsen Zusammenleben der Geschwister

- am 12.02.2028, 20:09:43.

161


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Aktiver Passivismus

aktiviert. So erst wird das Schloss Teil vom »freien Gebrauch des eige-
nen Vermogens.«*’

Einen genauso wenig eindeutigen Eindruck wie das Haus auf Aga-
the macht Ulrich selbst auf Arnheim. Er scheint ihm ein »Mensch [...]
ohne Bediirfnis nach Gewicht und Substanz des Lebens« zu sein, »ein
Besessener, der kein Besitzender sein will.« (MoE 547) Ein Zustand, der
ihn unbestimmt werden l4sst: vielleicht zu einem »ganz und gar theo-
retischen Menschen« macht, »nur stimmte das wieder nicht, weil man
ihn eigentlich iberhaupt nicht einen theoretischen Menschen nennen
konnte. [...] Sah man ihn aber praktisch an, so war dieser Mensch vollig
unmoglich.« (MoE 547f.)

Wenn Ulrich weder ein theoretischer noch ein praktischer Mensch
ist, so ist er trotz fehlender Eigenschaften sicherlich ein literarischer
und romanhafter — also unméglich, weil er fiktiv ist und einer Nar-
ration entspringt, die sich an die Grenzen des in Wirklichkeit Mogli-
chen begibt. Ulrichs Welt ist anders als die wirkliche, eine klassische
Romankonstellation, »die eine gewisse Unermesslichkeit des Gesche-
hens, der Handlungsstringe, Personen, Ortschaften und Perspektiven
einerseits mit einer gewissen Passibilitit, Passivitit oder Leidensfihig-
keit der Protagonisten andererseits kombiniert«.>® Diese Passivitit al-
lerdings macht sich auf die Suche nach ihrem Umschlag in souverine
Schépfungskraft, ihr ist es um Freiheit zu tun, nicht die Freiheit von
Traditionen und Konventionen, sondern die versteckt in diesen liegen-
de.

Wie sehr die Romanform von Beginn an mit 6konomischen Begrif-
fen verhandelt wurde, zeigt Joseph Vogl in seinem Buch Kalkiil und Lei-
denschaft.?® Und so ist nicht nur die Einrichtung des Romans ein Unter-

37  Heidegger, Martin, »Andenkenc, in: Ders., Gesamtausgabe, 1. Abteilung, Bd. 4, Er-
lauterungen zu Holderlins Dichtung, Frankfurt a.M. 1981: Klostermann, S.118. Vgl.
Holderlin, Friedrich »Andenken, in: Ders.,, Simtliche Werke und Briefe, Erster
Band, Gedichte, Giinter Mieth (Hg.), Berlin 1995: Aufbau-Verlag, S. 491. Zur Fra-
ge des »freien Gebrauchs des Eigenen«; vgl. auch Diittmann, Alexander Garcia,
»Was ist das Eigene?«in: Lettre International 126, Berlin 2019.

38  Vogl2002,S.173.

39  Ebd.S.170f.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

fangen, das aus der Vorgeneration finanziert werden muss; der gesamte
Roman greift Themen der Verwertung viterlichen Kapitals auf. Schon
lange bevor Ulrich seinen verstorbenen Vater beerbt, fillt die Vielzahl
an Vitern im Roman und deren Einflussnahme auf. Nicht nur Ulrichs
Vater richtet Erwartungen auf das Leben seines Sohnes, auch Walter
erhilt seinen Brotberuf im Kunstamt nur durch Vermittlung seines Va-
ters. Tatsichlich haben Musils Figuren Schwierigkeiten, ohne viterliche
Unterstiitzung einen Beruf zu wihlen und ihren Lebensunterhalt zu be-
streiten. Ihre ganze Identifizierbarkeit bleibt damit fragwiirdig und an
nicht-selbstgewihlte Anleihen gebunden:

Es ware schwer zu sagen gewesen, was Walter wirklich war. Er war
ein angenehmer Mensch mit sprechenden, gehaltvollen Augen, noch
heute, soviel stand fest, obgleich er das vierunddreifRigste Jahr schon
berschritten hatte, und seit einiger Zeit war erin irgendeinem Kunst-
amt angestellt. Sein Vater hatte ihm diese bequeme Beamtenstellung
verschafft und die Drohung damit verknipft, dafd er ihm die Geldun-
terstiitzung entziehen werde, wenn er sie nicht annehme. (MoE 50)

Auch Walters Ehe beruht nicht zuletzt auf dem Einfluss eines Vaters,
dem seiner Frau Clarisse. Dem zukiinftigen Schwiegervater sei Walter
nach Einschitzung seiner Gattin zunichst mehr verfallen gewesen als
ihr selbst, der Tochter, die vor allem als »dessen genialstes Werk« (MoE
291) Faszination auf Walter ausiibte.

Ulrich wird als Kontrastfigur zu seinem Vater im Roman eingefiihre,
ein Gedanke, der im zweiten Band wiederkehrt. Angesichts seines ver-
storbenen Vaters fragt er sich, ob

nicht alles, was er fiir seine persénliche Besonderheit hielt, nichts als
ein von diesem [seines Vaters, N.I.] Gesicht abhdngiger Widerspruch
[war], irgendwann kindisch erworben? [...] Er suchte nach Ahnlichkei-
ten. Vielleicht waren sie da. Vielleicht war alles darin, die Rasse, die
Cebundenheit, das Nichtpersonliche, der Strom des Erbgangs, in dem
man nur eine Krduselung ist, die Einschrinkung, Entmutigung, das
ewige Wiederholen und im Kreis Gehen des Geistes, das er im tiefsten
Lebenswillen hafite! (MoE 694)

- am 12.02.2028, 20:09:43.

163


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Aktiver Passivismus

Die fortgesetzte Versuchsreihe, die Ulrich als Prinzip essayistischen
Kollektivlebens vorschwebt, bildet einen Gegensatz zur unreflektier-
ten und erzwungenen Erbfolge als stumpfsinniger Wiederholung
des Immergleichen. Ulrichs Fortschrittsgedanke beruht nicht auf
Wiederholung und Erhalt und auch nicht auf schlichten Widerruf und
Neuversuch (der ohne kritische Reflexion des vorigen ebenso unendlich
wiederholbar wire). Er konzipiert eine Fortsetzung, die zugleich eine
andauernde Erkenntnis ist, eine Kette des Denkens, die nicht abreif3t,
aber auch nicht im Kreis liuft. Diese wiirde dem Konventionalismus
der vererbten Tradition entgehen, aber auch der ékonomischen Logik
der Austauschbarkeit Wenn sich Ulrich auf diesem Weg gleichwohl

4% nicht um zu

angepasst verhilt, dann macht er das als »Spion,«
reproduzieren, sondern um einen Abzweig zu entdecken, um eine
Richtung einzuschlagen, die weder durch Transgression noch durch
Reproduktion erreichbar wire. Diese Abzweigung fithrt in ein Jenseits

der Alltags- wie der Begriffssprache, zum radikal Anderen:

[UInd wenn Ulrich in diesem Augenblick an einen Jahrzehnt-,
Jahrhundert- oder Jahrtausendplan dachte, den sich die Mensch-
heit zu geben hitte, um ihre Anstrengungen auf das Ziel zu richten,
das sie ja in der Tat noch nicht kennen kann, so brauchte er nicht
viel zu fragen, um zu wissen, dafd er sich das schon seit langem unter
vielerlei Namen als das wahrhaft experimentelle Leben vorgestellt
habe. Denn er meinte mit dem Wort Glauben ja nicht sowohl jenes
verkiimmerte Wissenwollen, die glaubige Unwissenheit, die man
gemeinhin darunter versteht, als vielmehr die wissende Ahnung,
etwas, das weder Wissen, noch Einbildung ist, aber auch nicht Glau-
be, sondern eben »jenes anderex, das sich diesen Begriffen entzieht.
(MoE 826)

Doch stellt sich die Frage, ob und wie dieser Abzweig gefunden wer-
den kann. Und ob es Ulrich gelingt, sich dem Druck der Konformitit

40 »Der Spion«lautete ein Titel-Entwurf fiir das Romanprojekt von 1919-1920. Vgl.
CA, Bd. 6.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

zu entziehen: Im Leichenzug seines Vaters bleibt auch Ulrich vom Zere-
moniell nicht unbeeindruckt: »Zum erstenmal empfand er die gerade
Haltung der Uberlieferung.« (MoE 709) Und sei es auch nur fiir eine
kurze Weile, bevor alltigliche Uberlegungen die Empfindung schmi-
lern, so fithlt Ulrich sich als Erbe doch selbst transformiert. »[S]chon
schritt der Nachfolger an Stelle des Verstorbenen, die Menge atmete
ihm zu, das Totenfest war zugleich eine Mannbarkeitsfeier fiir den, der
nun das Schwert itbernahm und zum erstenmal ohne Vordermann und
allein seinem eigenen Ende zuschritt.« (MoE 710)

Obwohl kein Zweifel besteht, dass die Passivitit, die Gefolgschaft
des Vaters nur wieder einem Ende entgegengeht, dieses Ende wieder-
holt, iibt eine solche Haltung einen Reiz aus. Vielleicht ist aber das »ei-
gene Ende« auch ein Ende des falsch verstandenen Eigenen als Besitz.
Hinter diesem Ende mag ein Anfang liegen oder eine Wandlung, nach
der die Dinge anders erscheinen.

Wie auch immer der Umgang mit der Vorgeneration ausfillt, so
stehen fast ausschliefilich einflussnehmende Vatergestalten im Hinter-
grund der Romanfiguren, Miitter hingegen kommen kaum vor. Weder
Walters noch Arnheims noch Ulrichs (frith verstorbene) Mutter sind
mafdgeblich an den Entwicklungen der Handlung beteiligt. Und selbst
diejenigen jiingeren Frauen, die Miitter sind, Rachel und Bonadea etwa,
tauchen nur ohne ihre Kinder in der Roman-Handlung auf, als Nicht-
Miitter. Das Erbe, mit dem der Roman operiert, ist also ein Kapital,
dass sich von Vater zu Sohn iibertrigt, und das entgegen Ulrichs Utopie
tiblicherweise nicht einmal reproduziert, sondern schlicht aufgezehrt
wird. Es gibt im Roman keine dritte Generation von S6hnen der Séhne,
Ulrichs Generation scheint tatsichlich auf ein Ende der Reproduktion
zuzulaufen, wobei im besten Fall noch eine »Veredlung« viterlichen Ka-
pitals eintritt.

Prototypisch dafiir steht Arnheims Geschiftserfolg. Dieser fuflt im
Wesentlichen auf dem wirtschaftlichen Geschick seines Vaters, der sei-
nerseits aus Ubriggebliebenem, aus Resten und Abfall Profit macht, und

- am 12.02.2028, 20:09:43.

165


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Aktiver Passivismus

zwar so erfolgreich, dass seine Familie zu den »Veredlungsverkehrfach-
leuten« (MoE 540) zihlt.*!

Dass die Veredelung ein durchaus ambivalenter Prozess ist, bei dem
unklar ist, ob Werte generiert oder subvertiert werden, zeigt die kurze
Leona-Episode, die eine Verwurstungsmaschine literarischer Vorbilder
im Zeichen der Prostitution entwirft.

Totes beleben, Kulturverschlingung und Essen

Leona, Singerin und fiir einige Zeit Ulrichs Geliebte, macht aufihn den
Eindruck, einem lingst vergangenen Schénheitsideal zu entsprechen —
dem aus der Zeit seiner Mutter** —, wodurch sie aus dem aktuellen
Ideal der Durchschnittlichkeit herausfillt und auf andere Zeiten und
andere Affekte verweist.

Solche Gesichter wandern wie Leichen fritherer Celiiste in der groflen
Wesenlosigkeit des Liebesbetriebs, und den Mannern, die in die weite
Langeweile von Leontinens Gesang gafften und nicht wuflten, was ih-
nen geschah, bewegten ganz andere Gefiihle die Nasenfliigel als vor
den kleinen frechen Chanteusen mit ihren Tangofrisuren. (MoE 22)

Das macht sie »gespenstischl[...]« (MoE 21) aber auch »begehrenswert
wie der [Besitz] eines vom Kiirschner ausgestopften grofien Léwen-
fells.« (MoE 22) Das Ungehemmte einer wilden Vergangenheit scheint
in gezihmter Form durch sie hindurch. In dessen Angesicht erweist
sich der tibliche erotische Betrieb als entleert. Dessen Vorginger mit
seinen heftigen Geliisten wieder zu erblicken, weckt einerseits Wiin-
sche, aber auch Angste. Das Begehren nach absoluter Intensitit er-
scheint unheimlich — zugleich vertraut und unerreichbar fern.
Leontine, genannt Leona, gelingt in bestimmter Weise die Riickkehr
zum Ungehemmten. Sie belebt die Form der Vergangenheit wieder. Als

41 ZuArnheims Branche und Geschiftserfolg siehe Kapitel zur Liebe dieser Arbeit.
42 Vgl. Schnell, Rebekka, Natures mortes. Zur Arbeit des Bildes bei Proust, Musil, W.G.
Sebald und Claude Simon, Miinchen 2016: Fink, S. 130.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

wiirden durch die Umbenennung von Leontine zu Leona, die Ulrich vor-
nimmt, die Charakteristika des Léwenhaften der Verniedlichungsform
entwachsen und extreme Ausmafle annehmen, beginnt Leona im Ver-
lauf der Bekanntschaft raubtierhafte Verhaltensweisen an den Tag zu
legen: »sie war in ungeheurem Mafe gefriflig« (ebd.)

Doch im Unterschied zur Léwin muss Leona nicht jagen, sie erhilt
ihre »Fiitterung« (MoE 24) durch Auftritte, die sich im Grenzbereich von
kiinstlerischer Darbietung und Prostitution bewegen. Leona verkorpert
also eine unentwirrbare Mischung aus Animalischem und Geisterhaf-
tem, aus Erinnerungskultur und Erstorbenem. Daraus leitet Ulrich ei-
ne Reflexion tiber die Verganglichkeit dsthetischer Vorlieben ab, Leonas
Schonbheit sei »ein Entziicken fiir Leute, die alle schon tot waren« (MoE
25). Aber auch sein eigener Alterungsprozess kommt ihm durch Leo-
na und ihre Erwartungen zu Bewusstsein, sodass ihm schliefilich die
Abende mit Leona vorkamen wie

ein herausgerissenes Blatt, belebt von allerhand Einfallen und Gedan-
ken, aber mumifiziert, wie alles aus dem Zusammenhang Gerissene
wird, und voll von jener Tyrannis des nun ewig so Stehenbleibenden,
diedenunheimlichen Reiz lebender Bilder ausmacht, als hitte das Le-
ben plétzlich ein Schlafmittel erhalten, und nun steht es da, steif, voll
Verbindung in sich, scharf begrenzt und doch ungeheuer sinnlos im
Ganzen. (MoE 25)

Der Schrecken liegt darin, dass jedes Ende unweigerlich zu einer Unbe-
weglichkeit eines Elementes inmitten eines Prozesses fithrt. Das Still-
gestellte kann weder vergehen noch sich fortsetzen. Damit stellt es die
Gesamtbewegung einer Kultur in Frage; Disparititen und Asynchroni-
titen kommen zum Vorschein und gefihrden die Harmonie eines Gan-
zen, das sich dem Fortschritt, der Leichtigkeit und der Betriebsambkeit
verschrieben hat.

Ahnlich vertraut wie befremdend ist Leonas »Verhiltnis zum Es-
sen.« Es verkehrt das Moment der Lebensforderung durch die Steige-
rung von der Fiille zur Uberfiille in ihr Gegenteil. Die Nahrung ist dann
kein Mittel der Belebung mehr, sondern ruft gerade Motive des Todes
auf. Stefan Hardt beschreibt, wie zu Beginn des 20. Jahrhunderts Mahl-

- am 12.02.2028, 20:09:43.

167


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Aktiver Passivismus

zeiten in der Literatur sich von sexuellen Konnotationen abwenden und
bedrohliche, todesverheifRende Ziige annehmen.*

Allerdings konsumiert Leona keineswegs nur Kulinarisches, ihr Ver-
schlingen bezieht sich vielmehr auch auf Literatur, die so fein ist wie
das aristokratische Gesellschaftsleben: »Wenn sie Pomone a la Torlogna
oder Apfel A la Melville sagte, streute sie es hin, wie ein anderer gesucht
beildufig erwihnt, daf er mit dem Fiirsten oder dem Lord gleichen Na-
mens gesprochen habe.« (MoE 24) Zumindest der zweite Name, Melville
ist nicht als Adeliger, wohl aber als Autor von Moby Dick und Bartleby
berithmt. Wihrend der gigantische Wal (und fiir den deutschen
Leser auch dessen Name) sich mit der Thematik von Leonas unmaifii-
ger Esslust verbinden lisst, so ist Bartleby als vollkommener Passivist
auf noch eindringlichere Weise mit Musils Roman verbunden,** so-
wohl wegen seiner Reflexion auf das Schreiben wie als Probe darauf,
was geschieht, wenn sich jemand der gewohnlichen Handlungen ent-
hilt. Bartlebys Verweigerung, seine berithmte Formel »I prefer not to«
ist ein starkes literarisches Vorbild passiver Resistenz und deren Effekt,
eine Ausbreitung der Passivitit zu bewirken.*

Bezeichnend ist, dass Leona Literatur verschlingt — eine Beschrei-
bung, die ja auch in den alltiglichen Sprachgebrauch Einzug gefun-
den hat*® - und selbst Kultur ausscheidet, Volkslieder, die sie »mit der

43 Vgl. Hardt, Stefan, Tod und Eros beim Essen. Frankfurt a.M. 1987: Athendum,
S. 84 »So sind alle bisher besprochenen Ef3szenen [aus Werken Thomas Manns,
Joseph Roths und Robert Musils, N.1.] Teilspiegel einer gesamtgesellschaftli-
chen Umwiélzung, durch die der Tod, bewufst oder unbewut wahrgenommen,
an Bedrohlichkeit gewinnt. Zuvor, besonders im Roman des 19. Jahrhunderts,
waren sie eher Ausdruck eines erotischen Verlangens, Ankiindigung des Ge-
schlechtsaktes.«

44  Mulder-Bach 2013, S. 99ff., vgl. zu Bartleby und seiner Verweigerung: Deleuze
1994, v.a. S. 22ff., S. 40 Anm. 17; Agamben 1998.

45  Zu Bartlebys passiver Resistenz und seinem Verhdltnis zum Essen vgl. Desma-
rais, Jane, »Preferring not to: The Paradox of Passive Resistance in Herman Mel-
ville’s Bartleby«, in: Journal of the Short Story in English, 36, Spring 2001, S. 25-40.

46  Elias Canetti schreibt am Ende des ersten Teils von Masse und Macht: »\Wer aber
Stendhal aufschlagt, findet ihn selbst und alles wieder, das um ihm war, und
er findet es hier in diesem Leben. So bieten sich die Toten den Lebenden als

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

Stimme einer Hausfrau geduldig ins Publikum« (MoE 21) singt. Aus
den abenteuerlichen Romanen des gerade erst vergangenen 19. Jahr-
hunderts und aus Bartlebys eigenartiger Lebensform wird »weite Lan-
geweile«, fiir Midnner, die »gafften und nicht wufsten, was ihnen ge-
schah.« (MoE 22)

Das Lebendig-Tote an Leona ist also weit davon entfernt, wirkungs-
los zu bleiben, es ist ebenso anziehend wie es abstofiend ist, sodass die
Zuschauer selbst in untitige Starre verfallen.

Nach Leonas Vorbild will Musil seine eigene Verwertung bestehen-
der Kulturgiiter sicher nicht betreiben und auch Ulrich ist die »Fiit-
terung« unangenehm. Er entzieht diese wie auch den Gesangsvortrag
seiner »Muse« der Offentlichkeit und verlagert sie in sein Schlof. Er
interniert das gespenstische Kulturgut also in die Stitte seines eige-
nen >Kulturekklektizismus¢, wo sie »den Hirschgeweihen und Stilmo-
beln zuspeisen mochte.« (MoE 24)

Dieser Umgang bezeichnet auch Ulrichs eigene Passivitit. Aktiv be-
trachtet er zwar die Geschehnisse seiner Umgebung, aktiv enthilt er
sich einer Teilhabe, die auf kritische Distanz verzichtet, dennoch ent-
springt seinem Verhalten (das kein Handeln ist) kein positiver Entwurf.
Schwebend zwischen Negation und Negation der Negation verfiigt er
im besten Falle tiber die Freiheit einer Verweigerung. In der Tat also
entspricht Ulrichs Haltung damit seiner eigenen Definition des akti-
ven Passivismus, des Wartens in Gefangenschaft. Ohne dieses Warten
entstiinde keine »Gelegenheit des Ausbruchs« (MoE 356) oder sie bliebe
unerkannt, doch das Warten allein stellt keine Moglichkeit der Befrei-
ung dar.

Erst mit Auftreten Agathes deutet sich eine Losung dieses Konflikts
an, der Frage, was mit dem Vorgefundenen anzustellen sei.

edelste Speise dar. lhre Unsterblichkeit kommt den Lebenden zugute: in die-
ser Umkehrung des Totenopfers fahren alle wohl.« Canetti, Elias, Macht und
Masse. Frankfurt a.M. 1980, S. 319. Zu Canettis Anschreiben gegen den Tod vgl.
Hart-Nibbrig, Christiaan L., Asthetik des Todes, Frankfurta.M., Leipzig1995: Insel,
S.107f.

- am 12.02.2028, 20:09:43.

169


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Aktiver Passivismus

Agathes Verweigerung des Erbes, Selbstauflosung

Agathe ist Ulrichs verlorene Schwester, die er nach dem Tod seines und
ihres Vaters wiederfindet. Mit ihr tritt ein aktives Moment in den Ro-
man ein. Dieses zeigt sich unter anderem an Agathes Umgang mit Lite-
ratur, der sich von dem aller anderen Charaktere unterscheidet. Agathe
beteiligt sich nicht an der Verwertung der Kulturgiiter, weder veredelt
noch verwurstet sie. Bereits bei der ersten Begegnung mit ithrem Bru-
der duflert sie sich kritisch iiber die Zitierpraxis ihres Gatten, die aus-
schlieRlich innerhalb der Grenzen des Kanonischen verbleibt; Agathe
behauptet dagegen von sich selbst: »Jedenfalls zitiere ich nicht.« (MoE
681) Zwar kann Agathe zeilenlange im Gesprich aufgenommene Ein-
schitzungen ihres Mannes und Ausschnitte aus literarischen Werken
mit ungeheurer Prizision wiedergeben, doch lernt sie ausdriicklich oh-
ne eigene Bearbeitung oder Aneignung auswendig. Dies hilt sie selbst
fiir eine Differenz zu ithrem Bruder (und allen anderen Romanfiguren,
lieRe sich wohl erginzen).

»Du bist anders als ich: in mir bleiben die Dinge liegen, weil ich nichts
mitihnen anzufangen weif}, —das ist mein gutes Gedachtnis. Ich habe,
weil ich dumm bin, ein schrecklich gutes Gedachtnis!« Sie tat, als lage
darin eine traurige Wahrheit, die sie abschitteln miisse, um mitihrem
Ubermut fortzufahren [...]. (MoE 703)

Diese sogenannte Dummbheit Agathes tritt in den Roman als Befrei-
ung.*’ Die direkte Widergabe ohne Aneignung ist keine Verwertung
(und Vereinfachung zum Volkslied wie bei Leona), sie ist eine Art Eman-
zipation und Subversion. Das simple und zwecklose Wiederholen ohne

47  Zum Begriff der Dummheit, den Musil differenziert betrachtet, vgl. Musil, Ro-
bert, »Uber die Dummheit« (GW, Bd. 8, S.1270-1291), dazu: Isenberg, Bo, »A
modern calamity — Musil on stupidity«, Journal of Classical Sociology 2018,
Vol. 18(1), S. 55-75; als grundsitzliche historische Auseinandersetzung mit der
Dummbheit aus literaturwissenschaftlicher Sicht: Mayer, Mathias, »Die Reflexi-
on der Dummbeit: Uber Ethik und Literaturc, in: Anglia 2001, Vol. 129, Nr.1,117-
132. Vgl. auch Ronell, Avital, Stupidity, Urbana u.a., 2002: University of Illinois
Press.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

Kontext und ohne Anwendungsinteresse verindert das Zitierte so, dass
dessen Anwendbarkeit und Wiirde beschidigt werden, zu einem »Hau-
fen auseinandergefallener Steine« (MoE 704).

Agathes Verweigerung, das Ererbte anzunehmen (die sich in der
Testamentsfilschung materiell wiederholt), bleibt nicht ohne Wirkung:
Der Tote, frither fiir die Geschwister »ein fast allmichtiger Mann«
(MoE 701) mit autoritiren Erziehungsmethoden erscheint nun als
»eingeschrumpfter Ungliicklicher unter dem Blick ihrer [Agathes, N.1.]
den Stolz der Jugend wiederspiegelnden [sic] Augen.« (MoE 704)

Dadurch, dass sie Worte aus der Vergangenheit als tote, vergangene
Worte hervorholt, gewinnt Agathe die Moglichkeit einer Gegenwirtig-
keit, die sich nicht auf Altes stiitzen muss. Obwohl sie auf das Abtreten
des Vaters warten muss, um titig werden zu kénnen, eignet sie sich
nach diesem sofort Gegenwart und Zukunft an. Die Filschung des Tes-
taments imitiert die Schrift des Vaters und subvertiert dabei dessen In-
halt. Damit tritt Agathe keine Erbfolge an, sie stellt sich an die Stelle des
Vaters, ersetzt diesen und dndert den patriarchal avisierten Gang der
Ereignisse, in dem minnliche Erben das viterlich erarbeitete Kapital er-
halten. Agathe bricht die liickenlose Verkettung der Traditionsbildung.
Die damit gewonnene Gegenwirtigkeit bildet sich auch sprachlich ab,
denn durch die langen Passagen wortlicher Rede in den Geschwister-
Gesprichen stehen weite Teile des Textes nun im Prisens. Im Kapitel
8 des zweiten Buches »Familie zu zweien« springt aulerdem noch der
Tempus des Erzihlens zu Beginn und Ende des Kapitels unvermittelt
in die Gegenwartsform (vgl. MoE 7156F.). 48

Die Unabhingigkeit, die Agathe gegeniiber Zitaten an den Tag legt,
zeigt sich auch in ihren Verhaltensweisen. Sie verleiht ihr eine Hand-
lungsfihigkeit, die Ulrich sowohl beeindruckt als auch »zdégernd fith-

48 Die Neuausgabe von Jung und Jung, die Musils Anstreichungen und hand-
schriftliche Korrekturen am Ende 1932 erschienenen zweiten Buch beriicksich-
tigt, dndert in diesem Kapitel nichts am Prisenz, das wie in der Rowohlt-
Ausgabe nach wenigen Seiten wieder der Vergangenheitsform weicht. Es han-
deltsich also offenbar nicht um ein Versehen, das Musil verandert wissen woll-
te. Vgl. GA, Bd. 3, S. 82ff.

- am 12.02.2028, 20:09:43.

7


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Aktiver Passivismus

rend« (MoE 706) auf ihn wirkt. Diese Fihigkeit zur Ausfithrung bedeu-
tet nicht nur eine verwickelte moralische Position jenseits von gesell-
schaftlichen Normen. Sie ist zugleich ein im Roman von Moosbrugger
bekannter Umgang mit dem Problem des PDUG, dem Prinzip des un-
zureichenden Grundes. Auch Agathes Handlungen haben eine Unmit-
telbarkeit, deren Verkettung in den Ursachenzusammenhang hochs-
tens nachtriglich hergestellt werden kann. Wihrend des Akts selbst tritt
sein Zweck vollig in den Hintergrund. Zusammen mit seiner Schwester
kommt Ulrich in direkten Kontakt zu dieser Handlungsfreiheit.

Mit dem neuen »Fall« (MoE 796), der den Moosbruggers ablost, stellt
sich wiederum die Frage nach einem Ereignis, das weder wiederholbar
noch riickgingig zu machen ist, und sich dazu noch als uneinholbar er-
weist. Die nachtrigliche Grundsuche kann die urspriingliche Situation
weder beschreiben oder explizieren noch reaktivieren. Allerdings ent-
faltet der »Handstreich« (MoE 802) eine anhaltende Wirkung, die der
bewussten Steuerung unverfiigbar bleibt: »man mufste das Geschehnis
sich entwickeln lassen.« (MoE 802)

Agathe bringt eine Perspektivitit in den Text ein, die sich durch
Spontaneitit und abrupte Wendungen auszeichnet und damit einen
Kontrapunkt setzt zu den komplexen Verfilzungen des ersten Bandes,
wo alles mit allem korrespondiert, kommuniziert oder interagiert. Da-
zu gehort ein bestimmtes Verhiltnis zum Vergangenen, das sich bei
Agathe durch die Wiederbegegnung mit ihrem Bruder einstellt. Wih-
rend sie zuvor in Form eines Medaillons das Gedenken an ihren ersten,
schon wihrend der Hochzeitsreise verstorbenen Ehemann kultivierte,
lisst die Schwester nun das Erinnerungsstiick im Elternhaus zuriick.
Ulrich gegeniiber duflert sie auflerdem den Wunsch, auch die jinge-
re Vergangenheit, das Zusammenleben mit ihrem zweiten Gatten, dem
Lehrer Hagauer, zu eliminieren. Dazu erwagt sie zunichst dessen T6-
tung, wiederruft diese Idee aber und verstirkt sie zugleich noch: »Ganz
und gar alles Gewesene vernichten!« (MoE 743), ist ihre Absicht.

Im Gegensatz zu Clarissens Vater, unter dessen Hand durch riick-
wirkende Asthetisierung noch das Unansehnliche und Widerwirtige
der Vergangenheit zum vorzeigbaren Erbe wird, strebt Agathe die
radikale Ausloschung an. Und diese geht in mehrfacher Hinsicht mit

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

einer Riickkehr einher. Nicht nur finden sich die Geschwister erneut
im Elternhaus ein, und einander am Ort der gemeinsam verbrachten
Kindheit wieder, auch ist die Geschwisterliebe ein Versuch, Archaisches
zu erwecken. Der Zustand von ungeteilten Zwillingen stellt mit Platon
einen Bezug zur verlorenen urspriinglichen Ganzheit des Menschen
her.** Auch markiert das Inzestverbot den Punkt der allerersten Sozi-
algesetze.”® Durch dessen Ubertretung begeben sich die Geschwister
in einen Bereich, der gewissermafien vor der kulturellen Codierung
liegt.

Der Rekonstruktion von Einzelheiten und deren notwendiger Fol-
ge setzt Agathe grundsitzliche Ablehnung entgegen; und damit ist sie
vollkommen unbekiimmert, was Kausalketten angeht, Absichten und
Folgen, beschreibbare Wechselwirkungen in einem System. Das lost sie
aus den Verstrickungen verfilzter Sozialstrukturen, ohne sie zu isolie-
ren. Sie verbindet sich additiv mit dem Unbekannten, einer »weitesten
Umgebung«.

Ulrich »hitte seiner Schwester jetzt mit Sicherheit sagen konnen,
daR keine ihrer Handlungen zu ihrer nichsten Umgebung passe, son-
dern alle von einer hochst fragwiirdigen weitesten Umgebung abhin-
gig seien, ja geradezu von einer, die nirgends anfingt und nirgends
begrenzt ist«. (MoE 705)

Agathes Freiheit entsteht dadurch, dass sie »auf Vollstindigkeit
tiberhaupt keinen Wert legt« (ebd.) und auch sonst »keine Absicht«
(MoE 706) in ihren Aktivititen erkennbar ist. Gerade diese interesselose
Unabhingigkeit stellt eine Beziehung zur Umgebung dar, die nicht
formal nach Begrenzungen sucht. Sie erlaubt ein neues und sozial nicht
codiertes Geflecht von Verbindungslinien, das die Handlungsmoglich-
keiten der Schwester keiner kausalen Notwendigkeit unterwirft und
sie mit dem weitesten Ungewissen verkniipft.

49  Vgl. MoE S.903, ausfiihrlicher zum Kugelmenschen siehe Kapitel zu Liebe
dieser Arbeit.

50  Vgl. Freud, Sigmund, »Totem und Tabu«in: Fragen der Gesellschaft und Urspriinge
der Religion, Studienausgabe Bd. IX, Frankfurt a.M.1974: S. Fischer, S. 287-444.

- am 12.02.2028, 20:09:43.

173


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Aktiver Passivismus

Die Losung, die mit Auftauchen der Agathe-Figur in den Roman
Einzug hilt, erlebt sie dabei auch selbst: »seit sie mit ihrem Bruder bei-
sammen war« scheint ihr, »daf in die groRe Spaltung zwischen verant-
wortungslosem Leben und gespenstiger Phantasie, die sie erlitten hat-
te, eine l6sende und das Geldste von neuem bindende Bewegung kam.«
(MOoE 759)

Doch geht Agathes Fihigkeit, mit dem »Blitz von reiner Taufrische
des Morgens« in den Augen »ganz gegen alle Ordnung« (MoE 707) zu
verstofRen nicht damit einher, dass sie reine Lebendigkeit verkérpern
wiirde. Vielmehr verdichtet sich in den Agathe-Kapiteln die den Roman
prigende Verquickung von Leben und Tod und kulminiert in einem Zu-
stand des Stilllebens oder der Nature morte.

Uberhaupt zeichnet sich Agathe dadurch aus, dass sie Wider-
spriichliches in sich vereint. Sie synthetisiert Oppositionen nicht zu
einem Kompromiss (wie es Arnheim in Nachfolge Goethes versucht
und was auch die Parallelaktion will), sondern stellt die Tatsache des
gegenseitigen Ausschlusses von Widerspriichlichem infrage. Im Sinne
einer archaischen Einheit von Gegensitzen wendet sie sich gegen die
willkiirliche Organisation der Welt der Logik und der Zweckrationali-
tit. In den Augen gesellschaftlicher Konventionen macht diese Haltung
sie zum zwielichtigen und anriichigen Charakter, nicht zuletzt, weil sie
soziale Normen in Rechtfertigungsnot bringt. Nicht nur Moosbrugger,
auch die verlorene Schwester ist ein Wesen des ausgeschlossenen
Dritten, das einerseits Unterscheidungen in den Text einfiithrt und
andererseits die Ordnung untergribt. Sie hat »etwas Hermaphrodi-
tisches«®* (MoE 686), bezeichnet sich selbst als »faul« (MoE 683), ist
aber offenbar so sportlich, dass sie ihren Ehemann im Tennis »sechs
zu null« (MoE 704) schligt. Auch ist sie sowohl Witwe wie Ehefrau,
lebe aber »so gut wie getrennt von ihrem Manne« (MoE 682) und ist
mit ihrem Alter von siebenundzwanzig Jahren »[jlung genug, noch
einige von den hohlen Empfindungsformen bewahrt zu haben, die

51 Zum Motiv des Androgynen vgl. Pohl, Peter C., Konstruktive Melancholie. Robert
Musils Roman »Der Mann ohne Eigenschaften« und die Grenzen des modernen Ge-
schlechterdiskurses, Koln 2011: Bohlau.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

man zuerst ausbildet; alt genug, schon deren Inhalt zu ahnen, den die
Wirklichkeit einfiillt.« (MoE 720f.) Ebenso zwiespiltig sind Agathes
Haltung zum Intellekt. Sie wuf3te

niemals [...], ob sie dumm oder klug, willig oder unwillig sei: die Ant-
worten, die manvon ihr verlangte pragten sich ihr mit Leichtigkeit ein,
ohne daf sichihr aber der Zweck dieser Lernfragen eréffnet hatte, ge-
gen den sie sich von einer tiefen inneren Gleichgltigkeit geschiitzt
fithlte. (MoE 726f))

Gleiches gilt fiir ihre zwiespiltige Handlungsfihigkeit, die sich nicht
nur in ihren unvermittelten Taten, sondern auch in ihrem Ausharren
ausdriickt. »Und es war ihr immer als eine geheimnisvolle [..] Akti-
vitit erschienen, einstweilen, wenn es sein miifite, alles mit sich ge-
schehen zu lassen, ohne es gleich zu iiberschitzen.« (MoE 728) Agathe
verkorpert damit einerseits den Ratschlag, den Ulrich Diotima erteilt:
das Geschehenlassen (und damit woméglich auch das kakanische Ideal
des Fortwurstelns samt der Gefahr in der Katastrophe zu enden), ande-
rerseits handelt es sich aber um ein erwartungsvolles einstweiliges und
aktives Geschehenlassen, aus dem Gefiihl gespeist, dass sie »auserse-
hen sei, etwas Ungewohnliches und Andersgeartetes zu erleben.« (MoE
728) Thre Passivitit entspricht also ganz Ulrichs Definition des aktiven
Passivismus, dem Erwarten einer Gelegenheit, bleibt aber nicht dort
stehen, sondern begegnet tatsichlich solchen Gelegenheiten und nutzt
diese (etwa im Entschluss, ihren Ehemann zu verlassen oder in der Tes-
tamentsfilschung). So wird ununterscheidbar, ob sie aktiv oder reaktiv
auf die Welt einwirkt. Unverkennbar aber bleiben ihre Entscheidungen
nicht folgenlos.

Agathes Verhiltnis zum Leben ist nicht erst seit ihrer ersten Lie-
be und der plétzlichen tédlichen Krankheit ihres ersten Mannes ambi-
valent. Bereits als Kind erkrankt sie an einem »nicht unbetrichtlichen
Fieber« (MoE 725), das linger als ein Jahr anhilt und dann plétzlich
abklingt. Auch Agathe kennt also die Idee des »Urlaubs vom Lebenc,
etwa gleicher Dauer wie der spitere bewusst gewihlte ihres Bruders.
Das langsame Verschwinden, das diese Krankheit mit ihr geschehen
lisst, erfreut sie, weil es eine auch ihrem Willen nicht unterworfene

- am 12.02.2028, 20:09:43.

175


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Aktiver Passivismus

Freiheit von »der Ordnung der Grof3en« (ebd.) bedeutet, die wihrend
der Dauer ihrer Krankheit keine Macht iiber sie ausiiben kann. Ihre
Unabhingigkeit reift wihrend der Jugend weiter, auch wenn sie sich
duferlich kaum von Gehorsam unterscheiden lisst. »Sie glaubte« wih-
rend ihrer Schulzeit »kein Wort von dem, was sie lernte und [tat] dort,
wo ihre Wiinsche ihren Uberzeugungen widersprachen, in gelassener
Weise das [...], was sie wollte.« (MoE 727)

Die Ordnungsmacht kann keine Kontrolle iiber Agathe gewinnen,
weil sie selbst ihre Stellung nicht fixiert, mal verschwinden, mal er-
scheinen, mal so, mal anders sein kann.

Obgleich die Vorwiirfe ihres Vaters und Hagauers, sie sei ein »trd-
ger und wertloser Charakter« (ebd.) in Agathe Selbstzweifel sien, ist
sie »trotz ihrer Unzufriedenheit mit sich auch nicht iitberzeugt, daff es
besser sei ein titiger und guter Charakter zu sein.« (Ebd.) Diese »Selbst-
verleugnung«,”* die Agathe betreibt, sorgt sowohl fiir Lust als auch fiir
eine Dimension des Sinns in der Welt, in der Agathe Ruhe findet. Th-
re Sehnsucht nach dem Tod entspricht dem Wunsch nach Freiheit von
Zwingen, sie imaginiert ihn

»als einen Zustand, wo man aller Mithen und Einbildungen enthoben
ist, und stellte sich ihn als ein inniges Eingeschlafert-Werden vor: man
liegt in Gottes Hand, und diese Hand ist wie eine Wiege oder wie ei-
ne Hingematte, die an zwei groRe Baume gebunden ist, die der Wind
ein klein wenig schaukelt. [...] befreit von allem Wollen und aller An-
strengung.« (MoE 855)°3

52 Vgl. Bachtin 2011, S. 56f. »Passive Einfithlung, Hingabe und Selbstverlust haben
nichts gemein mit dem verantwortlichen Handlungs-Akt der Selbstabstrahie-
rung oder der Selbstverleugnung, in der Selbstverleugnung realisiere ich ma-
ximal aktiv und vollstindig die Einzigartigkeit meines Ortes im Sein. Die Welt,
inderich mich von meinem einzigartigen Ort aus verantwortlich von mir selbst
lossage, wird nicht die Welt, in der es mich nicht gibt, eine Welt, die in ih-
rem Sinn indifferentist gegenliber meinem Sein, Selbstverleugnung ist ein das
Seins-Ereignis bereichernder Vollzug.«

53 Die beiden Baume, zwischen denen die Hingematte abgebracht ist, erinnern
dabei an Ulrichs Bild der zwei Baume der Gewalt und der Liebe, die moglicher-

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

Ihr selbst fillt auf, dass sie sich einen solchen im Dazwischen schwe-
benden Zustand im Leben eingerichtet hat, von dem aus sie ihre Selbst-
abstrahierung zu Gunsten der Wahrnehmung von Zusammenhingen
aktiv betreibt — aus Liebe zur Welt. Die Giftkapsel, die sie seit ihrer
Ehe mit Hagauer bei sich trigt, gehort also

zur Romantik der Lebenslust; und es mag sein, dafd das Leben der
meisten Menschen so bedriickt, so schwankend, mit soviel Dunkel in
der Helle und im ganzen so verkehrt verlauft, dafd erst durch die ent-
fernte Moglichkeit, es zu beenden, die ihm innewohnende Freude be-
freit wird. (MoE 855)

Die Moglichkeit, das Leben zu beenden, heifit hier vor allem, das Leben
in seiner an eine bestimmte Zeit und ihre Vorgaben gebundenen Form
zu beenden. Agathes Beschluss, ihren Mann zu verlassen und zu ihrem
Bruder in die Hauptstadt umzusiedeln, kommt dem Ende ihres vorigen
biirgerlich angepassten Lebens gleich oder eben einem Urlaub davon.
Es ist weniger der Austritt aus dem Leben als der Eintritt eines »von ihr
erwarteten neuen Leben[s].« (MoE 892) Wobei sich den Geschwistern
die Frage stellt, ob »Dauerferien« (MoE 767) moglich seien und was sie
bedeuten wiirden.

Im Unterschied zu allen anderen Figuren scheint Agathe nicht auf
der Suche nach einem zuvor begrifflich gefassten Ziel zu sein. Auch
wenn sie selbst diesen Zustand als Trigheit bezeichnet, ist sie in ho-
hem Mafle empfinglich fiir die Geschehnisse der Welt; aufmerksam
und genieferisch ist sie. Der Divan, den sie sich zum Lesen im viterli-
chen Haus aufstellt, zeugt davon ebenso wie die Naturbeobachtungen
mit ihrem Bruder. Insofern scheint ihre Art zu leben eine Spielart des
nicht-appetithaften Zustands darzustellen, sie strebt nicht aktiv nach
Bediirfnisbefriedigung, ist aber dem sich Bietenden gegeniiber genuss-
fahig. Die verschwimmende, bewegliche Position im Leben ermdglicht
ihr eine isthetische Lust an der Gesamtheit der Erscheinungen.

weise einer gemeinsamen Wurzel entwachsen. MoE I, Kapitel 116, S. 591f. Vgl.
Kapitel zu Liebe dieser Arbeit.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Aktiver Passivismus

Bald nach der Umsiedlung trifft ein Brief Hagauers ein, der Agathe
ihre Lebensweise vorwirft. Ulrich beginnt in realititstiichtiger Weise
mit Agathe die Griinde fiir ihre Testamentsfilschung und deren Kon-
sequenzen zu besprechen, den Mangel an Griinden will er nicht mehr
gelten lassen, dhnlich wie im Moosbrugger-Prozess erscheint es ihm als
Zeichen »einer krankhaften oder schadhaften Anlage« (MoE 957), etwas
einfach [zu] tun.« (MoE 956) Infolge der Enttduschung iiber ihren Bru-
der und die gestorte Harmonie des Zusammenlebens fasst Agathe den
»Entschlufd sich zu t6ten. Es war eigentlich nicht der Entschluf3, sich zu
toten, sondern die Erwartung, dal er am Abend fertig sein werde. [..]
Von ihrem Tod war nur das Verlangen fertig, nicht mehr zuriickkehren
zu milssen.« (MoE 962). Und auch hier miindet Agathes Todeswunsch,
als Wunsch nach anderem Leben zwar nicht in einen ganz neuen Ver-
such, doch in einer Modifikation des Versuchs mit Ulrich zu leben. Sie
lernt den Lehrer Lindner kennen und bringt damit die Ausschlieflich-
keit der Geschwisterbeziehung in Bewegung.

Mit der Lindner-Figur lisst sich Agathes Haltung gewissermaflen
erproben. Der Pidagoge hilt sich strikt an Tradition wie Moral und
verfolgt einen Tagesablauf héchster Okonomie, Regel- und Mittelmi-
Bigkeit, in der fir jede Stunde des Tages eine Funktion vorgesehen
ist. Durch Agathe und ihre Spottlust wird nicht nur der grofitmogli-
che Kontrast aufgemacht, auch die parodistische Fihigkeit von Agathes
Haltung tritt erneut deutlich hervor. In ihren Augen wird die strebsame
Routine Lindners licherlich, was auch diesem nicht verborgen bleibt.

In Hinblick auf Ulrich bleibt Agathe durch die Besuche bei Lindner
autonom. Sie bewahrt auch in der Geschwisterbeziehung eine Unab-
hingigkeit. Agathe erschopft sich nicht in der Rolle als Schwester und
Verbiindete auf der Suche nach dem anderen Zustand. Sie verlisst diese
kontemplative Haltung (die andernfalls wiederum zu einem Zweck und
einer festen Zuschreibung zu werden drohte) in spontanen und logisch
unzureichend begriindeten Aktionen. Diese Beweglichkeit unterschei-
det sich von Ulrichs rationaler Position, die vergleichsweise vorsich-
tig verharrt. Des Bruders Flexibilitit ist seiner physischen Konstitution
vorbehalten, die er durch Gymnastik kultiviert, sie setzt sich aber nicht
in Handlung um.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

Schlieflich, in den spiten Romankapitel-Entwiirfen, an denen Mu-
sil noch an seinem Todestag gearbeitet hatte, ist von dieser Bewegung
und Spontaneitit Agathes kaum noch etwas zu bemerken. In diesen
letzten Kapiteln halten sich die Geschwister im Garten von Urichs Haus
auf. Lange Gespriche ranken sich um Theorien des Gefiihls, um deren
Auswirkungen auf die Gesellschaft und die Moglichkeit des anderen Zu-
stands. Hier fallen vor allem klassische Motive kontemplativen Lebens
wie Naturbeobachtung, Stille und Zuriickgezogenheit auf.

Im Unterschied zu Agathes gesellschaftlichen Vorst6fRen, in denen
ihr Passivismus immer wieder bestehende Normen anficht, sind die
Geschwister nun in halber Abgeschiedenheit von der Welt, die sie nur
indirekt, durch Lattenzaun und Pflanzen hindurch wahrnehmen.

Hier verkleinert sich die Bewegung zu einem kleinsten Radius, wo
sie von Stillstand kaum zu unterscheiden ist. Auch die Zeitdimensi-
on ist wie suspendiert.>* Alle Fragen von Leben und Tod, Okonomie,
Verzehr und Verginglichkeit (gegen die sich die Erbfolge richtet) sind
weiterhin prisent, aber in hochster Verdichtung.

Die Metapher dafiir ist das Stillleben oder die »Bildwerdung« (GA,
Bd. 4, 291), ein Zustand, in dem héchstes Gliick intensiver Empfindung
an der Schwelle zu seiner Mumifizierung und damit dem Verlust sei-
ner Kraft steht. Im Stillleben tbertrigt sich die Sphire des Strebens
und Jagens, des Totens und des Appetits in ein Gemilde, wo die Zei-
chen aktiven Lebens ein Biindnis mit ihrem Gegenteil eingehen. Denn
die gemalte Jagdbeute kann nicht sittigen, die kiinstlerisch festgehal-
tenen Friichte kénnen nicht verderben. So verschrinken sich Stillstand
und Verganglichkeit, Lebendigkeit und Leblosigkeit. Aussagekriftig ist
die gegensitzliche Benennung ein und desselben Genres im Deutschen
- Stillleben — und dem, was »nach dem entgegengesetzten, aber eben-
so guten Vorgang einer fremden Sprache die Nature morte« (GA, Bd.
4, 421) genannt wird. Denn diese Art des Gemaildes befindet sich ge-
nau im Zwischenraum von Titigkeit und Lebenserhalt, der sogar nach
Uberfluss strebt, und Dauerhaftigkeit, die um den Preis der Lebendig-
keit erzielt wird.

54  Vgl. Kapitel zum Schreiben dieser Arbeit

- am 12.02.2028, 20:09:43.

179


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Aktiver Passivismus

Das Stillleben wird mit der Nekrophilie, mit »der Weihe und Wiirde
des Todes« in Verbindung gebracht, fiir die »das poetische Motiv der
aufgebahrten Geliebten seit hunderten, wenn nicht tausenden Jahrenc
(GA, Bd. 4, S. 424) steht. Die Ohnmacht dieser Szenerie betrifft nicht
allein die Tote, die nicht mehr handeln kann, auch der Uberlebende
begegnet einer »Unmoglichkeit, ein[em] Unvermdégen, ein[em] Mangel
an natiirlichem Mut oder Mut zum natiirlichen Leben.« (Ebd.)

Wenn die Geschwister iiber Stillleben diskutieren, so reden sie
nicht allein itber Gemilde dieses Genres und deren klassischerweise als
Vanitas-Motiv betrachtete Aussage, vielmehr reflektieren sie auch ihren
eigenen Zustand im Romanverlauf ebenso wie die »Mdoglichkeiten des
Romans«.>

Denn auch dieser steht vor der Schwierigkeit, in der Schrift Ent-
scheidungen festzulegen, Formulierungen und Entwicklungen unver-
dnderlich zu bannen und zugleich der Absicht diese nicht statisch und
tot stillzustellen, sondern als lebendige Gedanken oder geistiges Leben
wie klingende Sprache in der Schwebe zu halten.

Paradoxerweise verliert Agathe gerade in diesen Reflexionen, in die
der Roman schlieflich miindet, viel von der spontanen Unverstehbar-
keit, die ihren Charakter ausmacht. Ihre wilde Handlungsfihigkeit, die
Oppositionen von aktiv und passiv gar nicht erst zuldsst, wird gezdhmt,
obgleich sie in den Gesprichen theoretisch als allgemeiner Zustand un-
termauert werden.>®

55  Vgl. Walter Fantas Nachwort des 4. Bandes der Gesamtausgabe, GA, Bd. 4,
S. 445f. Fanta geht hier darauf ein, dass Musils Schreibbewegung in seinen letz-
ten Jahren sich zuriickwendet, Kapitelversionen nicht verwirft, sondern »in Va-
rianz zueinander beliefR.«

56 GA, Bd. 4, S. 253 »So verschmelzen Tun und Erleiden in den héchsten Graden,
wo sie noch erlebt werden. [..] In wenig fester, sich gelegentlich verhirtender
und gelegentlich wieder auflésender Form sind solche [..] Weltbilder [..] im
Alltag so hiufig, daf die meisten von ihnen gar nicht als Ekstasen angesehen
werden, obwohl sie deren Vorzustand sind, wie ein feuersicheres Ziindholz in
seiner Schachtel den Vorzustand eines brennenden Streichholzes bedeutet.«

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

Und doch gelingt es Agathe in dem Druckfahnen-Kapitel »Atemzii-
ge eines Sommertages«<®” diesen Zustand der Lihmung in der Versen-
kung wieder aufzubrechen und zwar durch eine spontane Bewegung.
Sie wedelt mit ihrer Hand vor Ulrichs Augen herum, reif’t diesen aus
seinen Uberlegungen und geht mit ihm los. »So kam wieder Bewegung
an die Stelle des lastenden Schweigens« und so bringt sie die Dimension
der Sinne, der korperlichen Wahrnehmung und der Lust daran wieder
ins Spiel, und zwar als Quelle von Bedeutung und geteiltem Sinn: »Sie
verstanden einander« (GA, Bd. 4, S. 296) beim Gehen und als Agathe
ihre Fingernigel in den Arm des Bruders presst, liegt

eine Gewahr des Lebens [..] in dieser kleinen Rohheit, die verlailicher
war als Gedanken, die, was sie begehrten, gerade noch mit der Fin-
gerspitze zu streicheln vermochten; sie lag iberdies auch in der Be-
wegung, lag darin, dafd in dem Garten, obwohl er im Sonnenschein zu
schlafen schien, der Kies knirschte und manchmal der Wind aufflat-
terte; und daf die Kérper jetzt hell und wach iiber der Natur Ausschau
hielten. (Ebd. S. 297)

So kann Agathe den Zustand der Versenkung in seinem Ubergang zur
Erstarrung und zum Verzicht auf Beteiligung nicht durchbrechen, son-
dern dynamisieren und sich von ihm bewegen lassen, indem sie die
Ebene der Kérper und des Unberechenbaren einbringt. Auch auf die-
ser ist die Verquickung von aktiven und passiven Momenten sinnfillig,
Wahrnehmungen konnen herbeigefithrt aber auch erlitten werden. Und
darin manifestiert sich ein Gliicksversprechen jenseits des Verzichts:
»Wie gut ist es, dafd ich dich leibhaftig neben mir fiihlel« sagte Ulrich«
(ebd.).

57  Vgl. auch dasselbe Kapitel in der dritten Genfer Ersetzungsreihe (dem zeitlich
letzten Entwurf) GA, Bd. 4, S. 426-438. Hier endet das Kapitel mit einer &hn-
lichen Emphase auf dem Spontanen, sogar stiarker noch Aktiven oder auf Un-
erwartetes Reaktiven, im Gegensatz zum Stillstand: »Weshalb sind wir denn
keine Realisten?< fragte sich Ulrich. Sie waren es beide nicht, weder er noch sie,
daran liefSen ihre Gedanken und Handlungen langst nicht mehr zweifeln; aber
Nihilisten und Aktivisten waren sie, und bald das eine bald das andere, je nach-
dem wie es kam.« (S. 438).

- am 12.02.2028, 20:09:43.

181


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Aktiver Passivismus

Totes Fortleben, aktives Verbrechen, passive Resistenz

Eine aktive und eine passive Haltung zum Leben fallen in eins. Wer
aktiv sein Erbe annimmt, Kapital vermehrt und einen einmal erlernten
Beruf ausiibt, der ist ebenso aktiv wie unbeweglich, ebenso lebenstiich-
tig wie leblos. Denn im Reproduzieren eines Zustands, der vorgefunden
und nicht frei zu gestalten ist, verlieren sich allmihlich Lebensfreude
und -genuss eines Subjekts; es wird zu einem vorhersehbar funktionie-
renden Element der sozialen Realitit. Der Versuch, diese Lebenswirk-
lichkeit mit Idealen zu verbrimen muss ebenso scheitern wie deren ra-
tionale Begriindung. Die Wirklichkeit ist weder streng logisch noch ist
sie durch ein hoheres Prinzip bestimmt fiir diejenigen, die vom Fluss
einer geschichtlichen Gegebenheit getragen werden.

Das erste Moment, um aus diesem Zustand des Mangels an Erleb-
nis und aktiver Gestaltungsmoglichkeit auszubrechen, ist die Verwei-
gerung. Nur in der Resistenz der Teilnahme am Leben, wie es allgemein
angenommen und verfolgt wird, birgt sich die Moglichkeit des ersehn-
ten anderen Lebens.

Die Opposition kann unterschiedliche Wege einschlagen. Der di-
rekte Regelverstof3, das Verbrechen, bringt das Leben in Gefahr — das
Leben des Opfers von Gewalt wie auch das Leben des Titers. Das Ver-
brechen stellt einen Riss in der sozialen Ordnung dar, es unterbricht
dessen gleichférmigen Ablauf und 6ffnet eine Aussicht auf ungeahnte,
verdrangte und gefiirchtete Regungen des Trieblebens jedes Einzelnen.
Wenn der Verbrecher aber inhaftiert wird, verschwindet diese Perspek-
tive schnell wieder. Das juridische System gliedert den Gefdhrlichen in
seine Ordnung ein. Das automatisierte Leben des 6konomischen Aus-
tausches und das ritualisierte der kulturellen Betitigung nehmen nach
dem Zwischenfall wieder ihren gew6hnlichen Lauf auf.

Die andere Moglichkeit der Unterbrechung ist die passive Resis-
tenz. Sie greift nicht das physische Leben der Einzelnen an, sondern
entzieht dem gesamten System das Vertrauen. Man macht nicht mehr
mit. Diese Form der Verweigerung kann das geregelte Leben der Ge-
sellschaft ins Wanken bringen, besonders dann, wenn sich viele daran
beteiligen. Doch auch schon ein Einzelner wie Ulrich, der sich von der

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

sozialen Erbfolge und der Erfiillung vorgegebener Rollen beurlaubt, be-
wirkt eine grofde Verinderung. Auf einmal entsteht niamlich eine Sicht-
weise, die es zuvor nicht gegeben hat, die Auflensicht auf die Gesell-
schaft, die sich nicht als Perspektive eines sozial AusgestofRenen mar-
kieren und auch sonst nirgends einordnen lisst. Auch der Delinquent
sieht das Leben in seiner allgemeinen Form anders als diejenigen, die es
rechtmiflig leben; auch die Gefingnisstrafe enthebt der Teilnahme am
Gesellschaftsdasein aufierhalb der Anstalt. Doch der Blickwinkel des
Verbrechers kann abgetan werden als kranker, ungliicklicher, geschei-
terter. Wenn Ulrich, situiert zwischen dem Durchschnitt und der privi-
legierten Schicht der Gesellschaft, ihr die Teilnahme verweigert, dann
Offnet sich eine Liicke, nicht als Abgrund der tédlichen Gefahr, sondern
als Freiraum des Denkens. Dieser bildet keinen Gegensatz zum Tode,
sondern geht ein Biindnis mit ihm ein, das die »Entfernung des Lebens
zum Tod ausmiflt«*® und damit den Zugang zu einem grundlegend an-
deren Weltverhiltnis darstellt.

Erst in diesem Zwischen-Raum des Gedankens, in den der Den-
kende bis zum Verschwinden aufgeht, am unmoglichen Ort erdachter
Wirklichkeit entsteht Freiheit. Die Passivitit des Denkenden und Beob-
achtenden ist keine Ohnmacht, kein Erleiden von Gewalt, sie ist in sich
aktiv und legt eine Moglichkeit frei, den scheinbar unvermeidlichen
Gang der Dinge aufzuhalten und damit erneut zu gestalten.>® Nur aus

58  Diittmann 2015, S.200. Dittmann geht hier Foucaults Aussage nach, man
schreibe, um »kein Gesicht mehr zu haben.« Ein solches Schreiben sei nicht an
Dauerhaftigkeit und Uberlieferung sondern am Zugang zum radikalen Nicht-
Wissen interessiert. Vgl. Foucault, Michel, L archéologie du savoir, Paris 1969: Gal-
limard, S.28. Ein dhnliches Anliegen des Schreibens kénnte man auch Musil
zusprechen.

59  Walter Benjamin fasst in seinem Aufsatz »Zur Kritik der Gewalt« jede Teilnah-
me an institutionellen Akten (und sei es das Unterzeichnen eines Vertrags)
als Gewalteinwirkung. Dagegen setzt er die radikale Nicht-Teilnahme, die den
Staat unwirksam macht, in den Zustand eines Afformativs bringt. Diese Art des
Streiks sei analog zum Verhaltnis zur Sprache als Verstehen Vgl. Benjamin, Wal-
ter, »Kritik der Gewalt« in : Gesammelte Schriften 1.1, Hermann Schweppenhau-
ser; Rolf Tiedemann (Hg.), Frankfurt a.M. 1974: Suhrkamp, S. 179-204. Dazu vgl.

- am 12.02.2028, 20:09:43.

183


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Aktiver Passivismus

der Position unbeteiligter Anteilnahme bis hin zur Selbstaufgabe kann
das appetithafte Streben nach mehr — Wohlstand, Ansehen, Erlebnissen
- iberwunden werden. Wihrend die Triebfeder des gesellschaftlichen
Funktionierens im Mangel liegt, der gestillt werden soll, kann in der
Resistenz ein Zustand der Erfilllung erreicht werden. Der Tod, aus der
Sicht des Lebens der ultimative Mangel, verliert dann seinen Schrecken.
Er wird zu einem Bestandteil und zugleich zur Grundlage der Erleb-
nisfihigkeit, die sich aus dem Wechselspiel von Entstehen und Verge-
hen speist. Indem der aktiv Passive sich dem Tode annihert, unbewegt
und impassibel wird, entgeht er der lihmenden Todesfurcht. Diese be-
wirke, dass alles in den Dienst des Lebensunterhalts und Lebenserhalts
gestellt wird, noch iiber Generationengrenzen hinaus, und schmilert
so die Freiheit und Erlebniskraft. Das Leben wird dann eingespannt in
das begrenzte Feld eines Funktionierens, eines notwendigen Konserva-
tismus. Der Tod ist doppelt bestimmt als Erstarrung in einer Ordnung
und als Jenseits aller Ordnung, als Abgrund des Nicht-Geformten. Der
passive Mensch wendet sich dem Tod und dessen Bedeutung zu, das
heifdt auch der Bedeutungslosigkeit. Er riskiert, kein Werk zu hinter-
lassen, keinen Erben zu zeugen und kein Vermdgen weiterzugeben. Da-
fiir berithrt er den Bereich, der iiblicherweise den Toten vorbehalten ist,
den Ort des Nicht-Handelns. Und doch ist diese Position nie in Ruhe.
Ein solcher Mensch befindet sich diesseits des Todes aber jenseits des
gewohnlichen Lebens. Ruhe gibe es nur entweder im endgiiltigen Tod
des Individuums oder im unbedachten Mitmachen der vorgefundenen
Wirklichkeit. Dem Denken an seinem Zwischenort aber gibt die Realitit
ebenso wie die korperliche Wahrnehmung immer wieder neue Anlis-
se zur Aktivitit. Dabei kann das Denken nie auf seine physischen, so-
zialen und technischen Gegebenheiten beschrinkt werden, denn neben
dem Wirklichen, dem Wahrscheinlichen und dem Mdoglichen beschif-
tigt sich das Denken auch mit dem Fiktiven, dem Unwahrscheinlichen
und Unmoglichen. Es erlangt dabei eine Lebendigkeit, die nicht mit
dem Leben im ¢konomischen Verstindnis vereinbar ist.

Hamacher, Werner, »Afformative Strike« in: Cordozo Law Review Vol. 13 1991,
S.1132-1157, hier: 1149.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lebendigkeit, auf Kosten von Erbe und Lebenserhalt

Verglichen mit dem Leben, das sich um seinen Erhalt sorgt, ist es
weniger lebendig, todesniher und immer in Gefahr sich zu verlieren.
Doch hinsichtlich seiner Intensitit ist es gesteigert, erlebbarer. Die Le-
bendigkeit des Denkens liegt der Erschaffung niher, in der die Dinge
ihre feste Existenz noch nicht angenommen haben, immer zu etwas an-
derem werden oder in der Nicht-Existenz verschwinden konnten. Der
aktive Passivist findet sich damit nie an einem stabilen Ort und diese
Unsicherheit infiziert die Wirklichkeit in seiner Nihe, bis sich deren
verfestigte Formen auflosen. Dann ist auch sie wieder lebendig, sie ist
gestaltbar, fluktuierend und unbestimmbar.

Es ist also eine Handlung am Sinn zum Passivisten zu werden. De-
finitorische Sicherheit und Eindeutigkeit werden aufgegeben zuguns-
ten der iiberall wirksamen Metonymien, Metaphern und Gleichnisse,
die noch dem scheinbar schlichtesten Sachverhalt einen Hintersinn ab-
gewinnen, ihn in Korrespondenz mit anderen Zeichen, Bildern und
Worten treten lassen. Und dieses Geflecht des Sinnes lisst sich sehr
viel leichter erfahren, wenn man den Hammer als Bild betrachtet oder
als Wort in einem Gedicht, als wenn man ihn schwingen muss. Es ist
mit Sicherheit keine pragmatische Haltung. Auch heute verbreiteten
Anspriichen, konstruktiv oder allgemein verstindlich zu sein, wird sie
nicht gerecht. Dagegen wendet sie sich dem Bereich des Unméglichen
zu und zeigt, mit den Worten Lacans, »daf? selbst auf dem individuellen
Niveau dem Menschen die Losung des Unmoglichen erméglicht wird
durch die Ausschépfung aller moglichen Formen von Unmoglichkei-
ten, die im signifikanten Ansatz der Losung auftreten.«*© Damit geht
es dem Passivisten nicht um die Frage nach Wahrheit oder Liige, auch
nicht um das moralisch Richtige sondern um Alles.

Weil er ein Einzelner ist, bleibt es vollig offen, ob der denkende Pas-
sivist zum Spinner erklirt wird oder zum Professor, ob er Kiinstler wird
oder Prediger. Und auch die Frage, ob seine Verweigerung einen real
zu konstatierenden Effekt zeitigt, ist nebensichlich. Nur durch die ak-
tive Passivitit, die Verweigerung der Teilnahme und das freie Denken
behilt die Wirklichkeit ihre Kehrseite, die ihr Leben ausmacht, entgeht

60 Lacan,Jacques, Schriften 11, Weinheim, Berlin 1986: Quadriga, S. 46.

- am 12.02.2028, 20:09:43.

185


https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 Aktiver Passivismus

sie der Erstarrung in nicht hinterfragbarer Konvention, Biirokratie und
Totalitarismus.

- am 12.02.2028, 20:09:43.



https://doi.org/10.14361/9783839464991-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

