
B.
Textwissenschaftliche Beiträge:

Untersuchungen von Koran und Hadith

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


V. Raḥma und raḥim
Zur weiblichen Assoziation der Barmherzigkeit Allāhs

Gott kann nicht getrennt von der Materie gesehen werden, und Er wird
vollkommener in der menschlichen Materie als in irgendeiner anderen
gesehen und vollkommener in der Frau als im Mann.

Ibn al-ʿArabī

1. Zum Zusammenhang von raḥma und raḥim

Qāla llāhu anā r-raḥmānu wa-hiya r-raḥimu šaqaqtu lahā isman min
ismī man waṣalahā waṣaltuhū wa-man qaṭaʿahā batattuhū.423

Gott sagte: Ich bin ar-Raḥmān und sie ist ar-raḥim. Ich habe ihren Na‐
men von Meinem Namen abgeleitet.424 Wer sich in den Mutterschoß425

begibt, mit dem werde ich Mich vereinen, wer sie abtrennt, den werde
ich [von Mir] abtrennen.

Dieser ḥadiṯ qudsī426 setzt die Barmherzigkeit Gottes mit dem
Mutterschoß auf eine besondere Weise in Relation: Zunächst ist
er Ausdruck der Bedeutsamkeit und des heiligen Status des Mut‐
terschoßes (raḥim) als Symbol für das weibliche Geschlecht und
als Reflexion der göttlichen Barmherzigkeit, die sich in der Schöp‐

423 Abū Dāwūd, Zakāt: 1694–95; al-Ḥākim: 7265, 7267, mit abweichendem Wort‐
laut: 7268, 7269, 7270, 7271, 7272; al-Bayhaqī: 7566; mit abweichendem Wort‐
laut: Ibn Ḥanbal, 10474. Aḏ-Ḏahabī stufte diese Überlieferung als ṣaḥīḥ ein,
siehe Muḥammad b. ʿAbd Allāh al-Ḥākim, al-Mustadrak ʿalā ṣ-ṣaḥīḥayn, Hg.
Muṣṭafā ʿAbd al-Qādir ʿAtā (Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya, 1411), ebd.

424 Wörtlich: »abgetrennt«.
425 Mit raḥim sind auch die Verwandtschaftsbande gemeint.
426 Als aḥadīṯ qudsiyya (Sg. ḥadīṯ qudsī) werden Überlieferungen bezeichnet, die

ein außerkoranisches Wort Gottes übermitteln. Die islamische Gelehrsamkeit
bestimmt den Ursprung des ḥadīṯ qudsī in einer göttlichen Offenbarung oder
Eingebung an den Propheten Muhammad, der dessen Inhalt in eigene Worte
übertrug und diese in Form von verbaler Überlieferung weitergab.

193

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fung manifestiert. Doch der ḥadīṯ qudsī sagt uns noch mehr als
das. Seinem Wortlaut ist zu entnehmen, dass der Begriff für Mutter‐
schoß (raḥim) vom Gottesnamen »der Barmherzige« (ar-Raḥmān)
hergeleitet wird. Die Verbindung zwischen raḥim und raḥma ist
auf sprachlicher Ebene klar zu erkennen. Aus dem arabischen Verb
raḥima (»barmherzig sein«) werden sowohl die Begriffe raḥim
(Mutterschoß) und raḥma (Barmherzigkeit) als auch die Gottesna‐
men ar-Raḥmān und ar-Raḥīm (der Allerbarmer, der Barmherzige)
gebildet. Die klassische Verbindung der Mutterliebe mit der Liebe
und Barmherzigkeit Gottes ist eine starke Grundlage für die Ach‐
tung von Müttern und Mutterschaft in der islamischen Tradition. In
der mütterlichen Fürsorge für das Kind spiegelt sich die Barmherzig‐
keit Gottes wider; sie wendet sich ihrem Kinde in bedingungsloser
Liebe und Barmherzigkeit zu, so wie sich der Schöpfer seiner Schöp‐
fung zuwendet, wie in diesem prophetischen Hadith überliefert ist:

Inna llāha ḫalaqa yawma ḫalaqa s-samawāti wa-l-arḍa miʾata raḥmatin
kullu raḥmatin ṭibāqa mā bayna s-samāʾi wa-l-arḍi fa-ǧaʿala minhā fī
l-arḍi raḥmatan fa-bihā taʿṭifu l-wālidatu ʿalā waladihā.427

Wahrlich, an dem Tag, an dem Gott Himmel und Erde erschuf, erschuf
Er einhundert Barmherzigkeiten. Jede Barmherzigkeit entspricht der
Entfernung zwischen Himmel und Erde. Von diesen brachte Er eine
Barmherzigkeit auf die Erde. Durch sie empfindet die Mutter Zunei‐
gung zu ihrem Kind.

Was bedeutet jedoch der eingangs zitierte ḥadīṯ qudsī, wenn er da‐
von spricht, dass der Name raḥim vom Namen ar-Raḥmān wörtlich
»abgetrennt« wurde? Kann es einen Zusammenhang von raḥma
und dem weiblichen Schoß als archetypischer Verkörperung der
göttlichen Barmherzigkeit geben? Der ḥadīṯ qudsī weist weit mehr
Bedeutungsimplikationen auf als die Verbindung von Mutterliebe
einerseits und göttlicher Liebe sowie Barmherzigkeit andererseits.
Vielmehr enthält er eine Aussage, die sich nicht auf eine lexikalische
oder semantische Verwandtschaft reduzieren lässt. Er impliziert,
dass der weibliche Mutterschoß selbst eine Manifestation der gött‐
lichen raḥma ist, und zwar nicht irgendeine Manifestation, sondern
eine ganz spezifische, die ich in diesem Aufsatz am Beispiel des
Status von Maria/Maryam im Koran entfalten möchte.

427 Muslim, Tawba: 2753.

V. Raḥma und raḥim

194

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hierzu stellt sich zunächst die grundlegende Frage, wie über
die Eigenschaften Gottes in menschlich begrenzter Sprache und,
im erweiterten Sinne, ob und wie die Barmherzigkeit Gottes in
geschlechtlich assoziierter Rede reflektiert werden kann. Dazu ist
es wichtig zu erkennen, wie sich die sprachlichen Formen von An‐
thropomorphismen und das Sichtbarwerden von Gottesattributen
gestalten – handelt es sich in beiden Fällen um eine Form von
metaphorischer Rede?

In der christlich-feministischen Theologie wurde bereits über die
weibliche Dimension Gottes reflektiert und dabei wurden die viel‐
fältigen Formen des weiblichen Anthropomorphismus in der He‐
bräischen Bibel entdeckt. Die Rede vom weiblich assoziierten Heili‐
gen nimmt auch in der islamischen Mystik breiten Raum ein. Im
Werk des andalusischen Mystikers Muḥyī ad-Dīn Ibn al-ʿArabī (gest.
638/1240) finden sich unzählige Reflexionen über das Weibliche als
Schöpfungsprinzip und als Offenbarung von göttlichen Attributen.
Dieser Beitrag stellt somit einen Versuch dar, den eingangs zitierten
ḥadīṯ qudsī durch die Brille Ibn al-ʿArabīs zu lesen.

2. Weibliche Gottesbilder in der Hebräischen Bibel

Für die christliche Gotteslehre ist die Idee von der Gottesebenbild‐
lichkeit des Menschen nicht nur von anthropologischer Relevanz,
sondern auch für eine geschlechtlich assoziierte Rede von Gott prä‐
gend gewesen. Denn aus Sicht der mehrheitlich von Frauen betrie‐
benen theologischen Reflexion über geschlechtersensible Implikatio‐
nen der christlichen Lehre ist die in Kirche und Theologie dominie‐
rende Sprache männlich geformt. Dies laufe auf eine »geschlechtli‐
che Engführung des menschlichen Redens und Nachdenkens über
Gott« hinaus.428 Auf Grundlage dieser Feststellung hat sich eine
der Befreiungstheologie nahestehende feministische Hermeneutik in
der systematischen Theologie und den Bibelwissenschaften heraus‐
gebildet, welche die Frage nach einem geschlechtlich assoziierten

428 Ilona Riedel-Spangenberger, Erich Zenger, »Einleitung«, in: »Gott bin ich,
kein Mann«. Beiträge zur Hermeneutik der biblischen Gottesrede. Festschrift für
Helen Schüngel-Straumann zum 65. Geburtstag, Hg. I. Riedel-Spangenberger E.
Zenger (Paderborn: Schöningh, 2006), 4.

2. Weibliche Gottesbilder in der Hebräischen Bibel

195

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gottesbild in der Hebräischen Bibel eingehend studiert. Die in den
Schriften der Hebräischen Bibel transportierten Gottesbilder – die
Betonung liegt hier auf dem Plural Bilder, was vor dem Hintergrund
der islamischen Glaubensgrundlage des tawḥīd (Einheit Gottes) zu‐
nächst erstaunen mag, da der tawḥīd-Gedanke in einer abrahamiti‐
schen Kontinuität steht – repräsentieren das Gottesbild des Juden Je‐
sus von Nazareth. Hier finden sich für Helen Schüngel-Schaumann,
eine Pionierin in diesem Gebiet, authentische historisch-theologi‐
sche Spuren des biblischen Gottesbildes. Demnach sei die christliche
Theologie von der vorherrschenden Idee eines »Vatergottes« andro‐
zentrisch überlagert:

Alle Probleme spitzen sich in der Gottesfrage zu. Hier ist auch zugleich
das androzentrische Muster am stärksten, d.h. ein Denken, welches das
Männliche zum Maß des Menschlichen erklärt. Wenn ›Mensch‹ gleich
›Mann‹ bedeutet, kann Gott nur männlich gedacht werden, oder wie es
die amerikanische Feministin Mary Daly sehr polemisch formuliert hat:
›Wenn Gott männlich ist, ist das Männliche Gott.‹429

In logischer Fortführung dieses Gedankens schreibt Schüngel-
Straumann weiter: »Ein auf Männlichkeit festgelegter Gott wäre
danach ein Götze.«430 Die Wiederentdeckung femininer Gottes- und
Christusbilder löste auch eine Reflexion über »das Heilswirken Got‐
tes in der Inkarnation als der Menschwerdung, nicht der Mannwer‐
dung« Gottes aus.431

Wenn es bezüglich der Gottesebenbildlichkeit des Menschen kei‐
nen Unterschied zwischen Mann und Frau gibt, und die Menschen
in ihrer geschlechtlichen Identität männliche und weibliche Bilder
Gottes sind, dann »müssen sie auch im Göttlichen ihr Urbild ha‐
ben. Abbild und Urbild entsprechen einander«.432 Anders gewendet,
wenn Frau und Mann Ebenbild Gottes sind, muss es eine männliche

429 Helen Schüngel-Straumann, Denn Gott bin ich, kein Mann. Gottesbilder
im Ersten Testament – feministisch betrachtet (Mainz: Matthias Grünewald,
21996), 7.

430 Ebd., 20. Hervorhebung im Original.
431 Teresa Berger, »Von Christusbildern und Geschlechterkonstruktionen«, in:

»Gott bin ich, kein Mann«. Beiträge zur Hermeneutik der biblischen Gottesrede,
Hg. Ilona Riedel-Spangenberger, Erich Zenger (Paderborn: Schöningh, 2006),
61. Hervorhebung im Original.

432 Schüngel-Straumann, Denn Gott bin ich, kein Mann, 20. Hervorhebung im
Original.

V. Raḥma und raḥim

196

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und eine weibliche Dimension in Gott geben – was freilich nicht
bedeutet, dass hier Gott geschöpfliche Eigenschaften zugeschrieben
werden, sondern dass das Gottesbild mit Begriffen aus der mensch‐
lichen Lebenswirklichkeit in Form von sprachlichen Gleichnissen
umschrieben wird.

Entgegen dem alttestamentlichen Bilderverbot433 beziehen sich
feministische Theologinnen des Christentums also deutlich und af‐
firmativ auf weibliche Gottesbilder in der Hebräischen Bibel. Das
zweite der Zehn Gebote bezieht sich ausschließlich auf figürliche,
körperhafte und damit materielle Bilder und Bildformen und de‐
zidiert nicht auf Sprachbilder. So findet sich in der Hebräischen
Bibel auch eine Fülle von Anthropomorphismen und figurativen
Metaphern für Gott.

Die biblischen Texte sind viel reicher an (zumeist anthropomorphen)
Gottesbildern als die ausgemergelten Gott-Vater-Allmächtiger-Bilder
der kirchlichen Tradition. Es ist ein großer Gewinn, wenn die Got‐
tesbilder des Ersten Testaments wieder lebendig werden. Da ist Gott
auch eine Frau in Geburtswehen, eine tröstende Mutter, ein Herr der
Tierwelt oder eben die Weisheit in Gestalt einer Frau, die als Lehrerin,
Prophetin, Hausbauerin, Ratgeberin, Mitschöpferin der Welt auftritt.434

Helen Schüngel-Straumann hat die Bedeutung der weiblich assozi‐
ierten Begriffe rūăḥ (רוח, Arabisch rūḥ) und ḥoḵmā (חכמה, Arabisch
ḥikma) als bildhafte Beschreibungen für die Schöpferkraft Gottes
und die personifizierte Weisheit als göttliches Wirkungsprinzip in
der Welt herausgearbeitet.

Der Begriff rūăḥ sei aus christlicher Perspektive deswegen von
hoher Bedeutung, weil er im griechischen Neuen Testament mit
πνεῦμα (pneuma) übersetzt werde und sich am Ende eines Prozesses
der Bedeutungsverschiebung zum lateinischen spiritus entwickelt
habe, »um dann schließlich in dem aufzugehen, was wir dogmatisch
als Heiligen Geist, die dritte Person der Trinität, kennen«435. Anders
als die ḥoḵmā sei rūăḥ in der Hebräischen Bibel jedoch kein perso‐
nifiziertes Wirken Gottes in der Welt, sondern eine weiblich imagi‐

433 Ex 20:3–7, Dtn 4:12–20, 23–24, 5:6–10, 27:15.
434 Silvia Schroer, »Auf dem Weg zu einer feministischen Rekonstruktion der

Geschichte Israels«, in: Feministische Exegese. Forschungserträge zur Bibel aus
der Perspektive von Frauen, Hg. Silvia Schroer, Luise Schottroff, Marie-Theres
Wacker (Darmstadt: Primus, 1997), 165.

435 Schüngel-Straumann, Denn Gott bin ich, kein Mann, 105.

2. Weibliche Gottesbilder in der Hebräischen Bibel

197

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nierte Lebens- und Schöpferkraft, ein vitales Medium, das die Tren‐
nung zwischen dem transzendenten Gott und der Welt überwinde
und beides miteinander in Berührung bringe. Überall dort in der
Hebräischen Bibel, wo der Begriff grammatikalisch im Femininum
erscheine, stehe rūăḥ im Kontext von Schöpfungsgeschehen und in
der Bedeutung »Lebensatem«, »Lebensodem« und »Kraft Gottes«.
Die rūăḥ sei aber nicht nur mit dem Thema Schöpfung verbunden,
sondern auch mit dem Thema Prophetie:

Sowohl die prophetische Inspiration wie auch die Ekstase beruhen auf
einem weiblichen Erfahrungszusammenhang. Genauso ist es beim Er‐
schaffen und Lebendigmachen. Auch hier ist der weiblich-mütterliche
Lebenszusammenhang von Geburt und Lebenserhaltung mit Händen
zu greifen. Was haben nun Ekstase und prophetische Inspiration mit
Geburt zu tun? In beiden Fällen, sowohl beim Schöpferischen des
menschlichen Geburtsvorgangs als auch in der prophetischen Ekstase
gerät der Mensch außer Kontrolle, ist er einer Macht unterworfen,
die er nicht mehr steuern kann. Wenn bei einer Geburt der Vorgang
einmal eingesetzt hat, lässt er sich nicht mehr aufhalten, sondern strebt
folgerichtig auf sein Ziel zu. Genauso ist es mit der Kraft, die mit rûach
bezeichnet wird: Sie ist nicht zu definieren und vom Menschen her
nicht zu steuern.436

Die Grundbedeutung von rūăḥ als »Wind/Atem« bringt uns in einer
erweiterten Assoziation zum hörbaren Keuchen einer gebärenden
Frau, die den Hintergrund für die weiblich vorgestellte rūăḥ als ge‐
bärendes Schöpfungsprinzip für subtile bildliche Ausdrücke bildet.
Die Laute des Wortes rūăḥ geben auch onomatopoetisch das rhyth‐
mische Atmen oder Keuchen des Schöpfungsgeschehens wieder, das
archetypisch in das Phänomen der Geburt eingeschrieben ist. An
diesem Punkt entsteht die Verbindung von verschiedenen feminin
imaginierten Bildebenen von Mutterschaft und Geburt als schöpfe‐
rischen Seinsweisen und Prinzipien, die sich an den thematischen
Linien von Schöpfung und Prophetie in der Hebräischen Bibel auf‐
tun.

In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu betonen, dass das
Denken in Systemen und Kategorien für semitische Sprachen fremd
ist. Wenn in der Hebräischen Bibel das göttliche Wirken in der
Welt an konzeptionellen Begriffen wie rūăḥ oder ḥoḵmā entfaltet

436 Ebd., 116.

V. Raḥma und raḥim

198

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird, so müssen wir hier von einem Verhältnis von Sprache und
Epistemologie ausgehen, das grundlegend anders charakterisiert ist
als das griechisch-abendländische.

Semitisches Denken ist stereometrisch, d.h. es arbeitet mit Parallelis‐
men, die nicht auf Abgrenzung oder Unterscheidung, sondern auf ge‐
genseitige Ergänzung angelegt sind. Im Zentrum des Aspekte sammeln‐
den Umgangs mit der Wirklichkeit steht immer die Dynamik, Wirkung
und Beziehung des Beobachteten, nie die Äußerlichkeit, Form oder
ein abstraktes Wesen. Die hebräische Sprache kennt die Trennung von
Konkretum und Abstraktum nicht, d.h. alles Konkrete weist in einer
weitergehenden Zeichenhaftigkeit über sich hinaus, und Abstrakta wer‐
den immer wieder auf diese Konkreta zurück verwiesen.437

Es ist diese Zeichenhaftigkeit der weiblich assoziierten Bilder, die
uns in konkreter, anthropomorpher Gestalt in der Hebräischen Bi‐
bel begegnet.

Ein anderes weiblich konnotiertes Bild in der Hebräischen Bi‐
bel ist die ḥoḵmā, Griechisch σοφία (sophia), die personifizierte
Weisheit. Sie trägt ebenfalls das feminine Genus und wird auch in
Bildern als Frau dargestellt. Es fällt auf, dass sie »mit einem gerade‐
zu göttlichen Anspruch«438 die Ich-Rhetorik der Selbstvorstellung
JHWHs in der Hebräischen Bibel aufgreift und sich in ähnlichen
Worten beschreibt (Spr 8:12–21). In Spr 8:35–36 identifiziert sie sich
mit Jahwe, wenn sie sagt:

Wer mich findet, findet Leben
und erlangt das Gefallen Jahwes.
Doch wer mich verfehlt,
der schadet sich selbst;
alle, die mich hassen, lieben den Tod.

Die ḥoḵmā ist der Erschaffung der Welt präexistent: Sie sagt von sich
selbst, dass sie aus dem Mund Gottes hervorgegangen ist. Dadurch
ergibt sich eine schöpferische Analogie sowohl zwischen ḥoḵmā und
rūăḥ, die als Lebensodem ebenfalls aus dem Mund Gottes entströmt,
als auch zwischen der Weisheit und dem λόγος (logos).

437 Schroer, »Feministische Rekonstruktion der Geschichte Israels«, 167.
438 Schüngel-Straumann, Denn Gott bin ich, kein Mann, 125.

2. Weibliche Gottesbilder in der Hebräischen Bibel

199

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ich ging aus dem Munde des Höchsten hervor
und wie ein Nebel umhüllte ich die Erde.
Ich wohnte in den höchsten Höhen,
und auf einer Wolkensäule stand mein Thron. (Sir 24:3–4)

Für die feministische Theologie des Christentums konzentriert sich
das Nachdenken über die weiblich-mütterliche Seite Gottes auf den
Umstand, dass Jesus als Sohn der göttlichen ḥoḵmā/sophia gedacht
werden kann. Welche Folgen hätte dies für die Trinitätslehre? Aus
Sicht von Elisabeth Gössmann ist die Diskussion einer geschlech‐
terorientierten Reflexion über die Trinitätslehre so lange nicht
vom Tisch, wie noch an einem personalen Gottesbild festgehalten
wird.439

In diesem Zusammenhang ist für eine muslimische Reflexion
über die Barmherzigkeit Gottes eine nähere Betrachtung der semi‐
tisch-hebräischen Wortwurzel von r-ḥ-m interessant: Denn die ara‐
bischen Begriffe raḥma und raḥim sind mit dem Hebräischen
raḥămīm (רחמים, Barmherzigkeit, Mitgefühl) und ræḥæm (רחם, weib‐
licher Schoß) eng verwandt. Diese Verwandtschaft findet sich in der
Hebräischen Bibel nicht nur auf semantischer, sondern auch auf
theologischer Ebene. Hier ist raḥămīm die Mutterliebe und die Fä‐
higkeit zu Mitgefühl und Empathie. Dies ist keine genuin Frauen
vorbehaltene Eigenschaft; auch Josef, der seinen Bruder Benjamin
sieht, wird von raḥămīm überwältigt und zu Tränen gerührt (Gen
43:30).440

Die Identifikation des Gottes Israels schließlich mit einer Mutter,
die ihr Kind hütet, ihm gegenüber aber auch ambivalente Gefüh‐
le hegt, wird in Hosea 11 thematisiert. Die mütterlichen Gefühle
des Gottes Israels gegenüber seinem widerspenstigen, aber dennoch
geliebten Volk finden sich hier in der Selbstbeschreibung Jahwes
als Mutter des Kindes Israel, »die den Säugling aufzog und deren
Mutterschoß es verhindert, dass sie den Sohn verstößt [...]. Was

439 Elisabeth Gössmann, »Rûach, Spiritus und Sapientia. Aspekte der Frauentradi‐
tion«, in: »Gott bin ich, kein Mann«. Beiträge zur Hermeneutik der biblischen
Gottesrede, Hg. Ilona Riedel-Spangenberger, Erich Zenger (Paderborn: Schö‐
ningh, 2006), 214.

440 Zur männlichen Assoziation von ræḥæm siehe Esther Fischer-Homberger,
Esther Wildbolz-Quarroz, »Ernähren und Gebären. Abrahams fruchttragender
Schoß«, L’Homme. Europäische Zeitschrift für feministische Geschichtswissen‐
schaft 8/2 (1997), 307–12.

V. Raḥma und raḥim

200

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die dauernde Beziehung Gottes mit Israel erhält und ihr Bestand
gibt, sind nach Hosea nicht die typisch männlichen Eigenschaften,
sondern eher die mütterlichen Eigenschaften JHWHs, der Gott und
nicht ein Mann ist«.441

Als Israel jung war, gewann ich ihn lieb, ich rief meinen Sohn, aus
Ägypten;
aber je mehr ich sie rief, desto mehr liefen sie von mir weg.
Sie opferten den Baalen und brachten den Götterbildern Rauchopfer
dar.
Ich lehrte Ephraim gehen, ich nahm ihn auf meine Arme.
Sie aber haben nicht erkannt, dass ich sie heilen wollte.
Mit menschlichen Fesseln zog ich sie an mich, mit den Ketten der Liebe.
Ich war da für sie wie die [Eltern], die den Säugling an ihre Wangen
heben, ich neigte mich ihnen zu und gab ihnen zu essen. (Hosea 11:1–4)

Wie könnte ich dich preisgeben, Ephraim, wie dich ausgeben, Israel?
Wie könnte ich dich preisgeben wie Adma, dich zurichten wie Zebo‐
jim? Mein Herz wendet sich gegen mich, meine Barmherzigkeit ist
entbrannt.
Ich will meinen glühenden Zorn nicht vollstrecken, und Ephraim nicht
noch einmal vernichten.
Denn ich bin Gott, nicht ein Mensch, der Heilige in deiner Mitte.
Darum komme ich nicht in der Hitze des Zorns. (Hosea 11:8–9)

Analog zur christlich-feministischen Herausarbeitung von weibli‐
chen Gottesvorstellungen in der Hebräischen Bibel entwickelte sich
seit den 1970er-Jahren eine ähnliche Herangehensweise jüdisch-fe‐
ministischer Theologinnen an die androzentrische Tradition, Gott
in männlich assoziierter Sprache zu beschreiben. Auch hier gab
es eine Bewegung, die in antithetischer Manier Gott als »Sie« be‐
schrieb.442

441 Schroer, »Feministische Rekonstruktion der Geschichte Israels«, 171.
442 Siehe Rachel Adler, Engendering Judaism. An Inclusive Theology and Ethics

(Philadelphia, Jerusalem: Jewish Publication Society, 1998); Rita Gross, »Fe‐
male God Language in a Jewish Context« in: Womanspirit Rising. A Feminist
Reader in Religion, Hg. Carol P. Crist, Judith Plaskow (San Francisco: Harper
and Row, 1979), 167–73; Rita Gross, »Steps Toward Feminine Imagery of Deity
in Jewish Theology«, in: On Being a Jewish Feminist. A Reader, Hg. Susannah
Heschel (New York: Schocken Books, 1983), 243–47.

2. Weibliche Gottesbilder in der Hebräischen Bibel

201

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. Ibn al-ʿArabī: Die Frau als archetypische Verkörperung
der göttlichen Barmherzigkeit

Die christliche Anfrage an die heiligen Schriften bezüglich der Ge‐
schlechtlichkeit Gottes und die darin enthaltene Möglichkeit der
Rede über Gottesbilder in geschlechtlich assoziierten Bildern lässt
an die Debatte unter Kalām-Gelehrten (mutakallimūn) über anthro‐
pomorphe Formen der Rede über Gott (tašbīh)443 denken. Muslimi‐
sche Leserinnen und Leser werden sich an diesem Punkt an den
Wortlaut der Sure al-Iḫlāṣ/112 erinnern, die Gott als das absolut
Andere zum Geschöpflichen in Relation setzt und jede Vergleichbar‐
keit, sei es auch nur auf sprachlicher Ebene, des Geschöpflichen mit
dem Göttlichen vollständig negiert:

Qul huwa llāhu aḥad allāhu ṣ-ṣamad lam yalid wa-lam yūlad wa-lam
yakun lahū kufuwan aḥad (al-Iḫlāṣ/112:1–4).

Sprich: Er ist Allah, ein Einziger. Allah ist der Unverursachte, Ewige. Er
zeugt nicht und wurde nicht gezeugt. Und nichts ist Ihm gleich.444

Gott ist in Seiner absoluten Einheit und Einzigkeit mit nichts ande‐
rem vergleichbar, Er ähnelt keiner Sache, es gibt kein Gegenstück
und kein Gegenteil zu Ihm. Er kann mit nichts assoziiert werden,
nichts kann Ihm beigesellt werden. Demnach kann man Ihn nicht
mit Gleichnissen beschreiben, die Bezüge herstellen zu Geschaffe‐
nem, Kontingentem, Materiellem oder Körperhaftem. In diesem
Punkt stimmen die beiden theologischen Schulen der Muʿtazila
und Ašʿariyya miteinander überein. Dennoch spricht der Koran an
vielen Stellen von Gotteseigenschaften, während er sich verschiede‐
ner sprachlicher Formen wie der Metapher (maǧāz), der Allegorie
(tašbīh) sowie des Gleichnisses (miṯāl) in reichem Maße bedient.445

443 Zur Frage des sogenannten Bilderverbots im Islam siehe Nimet Seker, »Bilder
und Bilderverbot im Urteil des Qurʾān und der klassischen muslimischen
Gelehrsamkeit«, in: Du sollst dir kein Bildnis machen. Bilderverbot und Bilddi‐
daktik im jüdischen, christlichen und islamischen Religionsunterricht, Hg. Harry
Harun Behr, Daniel Krochmalnik, Bernd Schröder (Berlin: Frank und Timme,
2013), 119–43.

444 Alle Übersetzungen der zitierten Koranverse in diesem Kapitel stammen von
der Verfasserin.

445 Özcan Taşcı, »Mecaz, Teşbih ve Temsil« in: Kelam El Kitabı, Hg. Şaban Ali
Düzgün (Ankara: Grafiker, 22012), 391–92.

V. Raḥma und raḥim

202

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese Formen beschreiben Wesenseigenschaften Gottes mit Bezeich‐
nungen wie ʿayn (Auge), waǧh (Gesicht), yad (Hand) und verwen‐
den Begriffe wie nuzūl (Herabsteigen), istiwāʾ (Sichsetzen), maǧīʾ
(Kommen) für die Beschreibung von Wesens- und Tateigenschaften
Gottes.446 Die Theologen fanden sich somit mit der Frage konfron‐
tiert, ob und in welcher Form man angemessen über Gottesattribute
sprechen und nachdenken kann, ohne sein Wesen zu begrenzen und
in Anthropomorphismen zu fallen.

Die oben beschriebene christliche Reflexion über eine weibliche
Dimension in Gott und eine weiblich assoziierte Rede von Gott
basiert auf dem Sprachspiel mit Metaphern. Die Metapher ist ein
Stilmittel der klassischen Rhetorik. In der sprachphilosophischen
Repräsentationstheorie gelten Zeichen und Wörter als natürliche
Abbilder der Wirklichkeit. Demnach sind die Einteilungen der Spra‐
che als Repräsentationen der Ordnung der Dinge zu verstehen. Ein
Wort ist demzufolge ein Zeichen, das für sich allein stehend eine
Bedeutung trägt. Nach dieser Theorie gibt es zunächst das benannte
Objekt selbst, dann die Vorstellung des Objekts und schließlich den
Ausdruck, welcher das Objekt bezeichnet. Ein Zeichen ist damit die
Repräsentation einer zuvor im Geist existierenden Bedeutung, die
sich durch die Relation zwischen bezeichnetem Objekt und sprachli‐
chem Ausdruck überträgt. Die Sprache als Artikulation geht somit
von einer vorgeordneten Präsenz des Sinns oder der Wirklichkeit
aus. Das Phänomen Sprache gilt damit als ein Wirklichkeit abbil‐
dendes System. Demnach hat ein sprachliches Zeichen auch eine
primäre Urbedeutung, die auf andere Objekte oder Sachverhalte in
der Sprache übertragen werden kann. Dies geschieht beispielsweise
in der Metapher:

Eine Metapher ist die Übertragung eines Wortes (das somit in uneigent‐
licher Bedeutung verwendet wird), und zwar entweder von der Gattung
auf die Art, oder von der Art auf die Gattung, oder von einer Art auf
eine andere oder nach den Regeln der Analogie.447

Nach dieser Lehre ist das Sprechen von den Attributen Gottes nach
dem Prinzip der Analogie und der Metapher möglich. Für unsere

446 Siehe Mevlüt Özler, »İlâhî İsim ve Sıfatlar«, in: Kelam El Kitabı, Hg. Şaban Ali
Düzgün (Ankara: Grafiker, 22012), 242–43.

447 Aristoteles, Poetik. Griechisch-Deutsch, übers. von Manfred Fuhrmann (Stutt‐
gart: Reclam 2001), 21, 1457b7 f.

3. Die Frau als archetypische Verkörperung der göttlichen Barmherzigkeit

203

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Frage würde dies – vereinfacht formuliert – bedeuten, dass es eine
Bedeutungsverwandtschaft zwischen raḥma und raḥim aufgrund ei‐
nes Analogieschlusses gibt. Die Übertragung von Bedeutungen zwi‐
schen verschiedenen Bedeutungsträgern, also Zeichen, bildet auch
die Grundlage für den Umgang der Theologen mit Formen des
maǧāz, tašbīh und tamṯīl bezüglich der im Koran beschriebenen
Gottesattribute.

Mein Interesse an den Reflexionen Ibn al-ʿArabīs zum Zusam‐
menhang von raḥma und raḥim rührt von der Besonderheit seines
Denkens, und damit auch seiner Koranlektüre, dem eine vollkom‐
men andersartige Epistemologie zugrunde liegt. Nach Ansicht Ibn
al-ʿArabīs gibt es keine metaphorische Relation von »Urbedeutung«
und übertragener Bedeutung. Bezeichnendes und Bezeichnetes,
Form und Inhalt sind auf der Bedeutungsebene nicht voneinander
zu trennen. Ibn al-ʿArabī geht es demnach nicht nur um eine »in‐
nere« Bedeutungsdimension (bāṭin), sondern um den Gleichklang
von ẓāhir (Äußeres, Form) und bāṭin. Der äußere Wortlaut einer
sprachlichen Kommunikation ist für Ibn al-ʿArabī daher nicht zu
vernachlässigen.448

Diese gewissenhafte Aufmerksamkeit für die Form des Gotteswortes
– denn die Form, göttlichen Ursprungs, ist nicht nur der adäquate
Ausdruck der Wahrheit, sie ist die Wahrheit; sie ist nicht nur der Träger
von Bedeutung, sie ist die Bedeutung – ist die Leitschnur, an die sich
Ibn ʿArabīs Lektüre des Korans orientiert. […] Dieser Korankommen‐
tar [Ibn ʿArabīs] ist eine Methode der Interpretation, die nicht darauf
schaut, was jenseits des Buchstaben, sondern vielmehr was im Buchsta‐
ben ist. Genauso wie Gott gleichsam aẓ-ẓāhir wa-l-bāṭin, »der Offen‐
kundige und der Verborgene« ist, und genauso wie die universelle Rea‐
lität der Konstruktion namens Möbiusband ähnelt (das zwei Seiten zu
besitzen scheint, eine innere und eine äußere, wobei es tatsächlich nur
eine besitzt), genauso ist es auch absurd, innerhalb des Wortes Gottes
zwischen dem Buchstaben und dem Geist, zwischen dem Signifikanten
[signifier] und dem Signifikaten [signified] zu unterscheiden und diese
einander gegenüberzustellen. Wir sind damit von einer allegorischen
Interpretation in der Art und Weise Philons von Alexandrien449 weit
entfernt.450

448 Chodkiewicz, An Ocean Without Shore, 24–25.
449 Philon von Alexandria (gest. 40 n. Chr.), ein bekannter Denker des hellenis‐

tischen Judentums, gilt als einer der ersten Exegeten, die die Allegorese als

V. Raḥma und raḥim

204

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der strikte Literalismus, den Ibn al-ʿArabī übrigens auch für den
Wortlaut von Hadithen vertritt, ist aber nicht zu verwechseln mit
dem Literalismus moderner Koranhermeneutiker, wonach es nur
eine wahre (ursprüngliche) Bedeutung des Textes geben kann.451 Für
Ibn al-ʿArabī hat ein Wort, und somit der Text der Offenbarung,
vor dem Hintergrund der Allwissenheit Gottes, der alle potenziellen
Lesarten des Korans kennt und diese ebenso im Offenbarungsge‐
schehen (tanzīl) mitintendiert, potenziell unendlich viele Bedeutun‐
gen: Die Idee einer »ursprünglichen« Bedeutung ist Ibn al-ʿArabī
fremd.452

Jede Bedeutung, die von irgendeinem Vers in Gottes Rede unterstützt
wird – ob es sich hierbei um den Koran, die Tora, die Psalmen, das
Evangelium oder die anderen Offenbarungen [ṣuḥuf] handelt –, in der
Lesart von jemandem, der die Sprache beherrscht, ist von Gott im Fall
jenes Interpreten intendiert. Denn Sein Wissen übersteigt alle Bedeu‐
tungen. Demzufolge versteht jeder Interpret [mutaʾawwil] die Intention
Gottes bezüglich jenes Wortes auf eine korrekte Weise.453

Mittel der Textauslegung verwendet haben. Eine Allegorie ist eine indirekte
Aussage, bei der das Bezeichnete auf der Basis einer Ähnlichkeits- oder Ver‐
wandtschaftsbeziehung zu einer anderen Sache beschrieben wird.

450 Ebd.
451 Ebd.; siehe auch Bauer, Kultur der Ambiguität, 68–131.
452 Chittick, Sufi Path of Knowledge, 243. Diese Offenheit für potenziell unendlich

viele Interpretationen schränkt Ibn al-ʿArabī durch geltende Sprachkonvention
ein: »Was das Wort Gottes betrifft […] erfasst jeder [Interpret] auf gleichwerti‐
ge Weise die Intention Gottes, vorausgesetzt, die Interpretation weicht nicht
von den allgemein akzeptierten Bedeutungen der entsprechenden Sprache ab.
Gott kennt alle diese Bedeutungen, und es gibt keine Bedeutung, die nicht der
Ausdruck dessen ist, die er dieser spezifischen Person mitteilen wollte«, Muḥyī
ad-Dīn Ibn al-ʿArabī, al-Futūḥāt al-makkiya, Hg. ʿUṯmān Yaḥyā (Kairo, reprint
Beirut: Dār Ṣādir, 1911), Bd. 4, 25; Chodkiewicz, An Ocean Without Shore, 30.

453 Ibn al-ʿArabī, al-Futūḥāt, Bd. 2, 119. Ibn al-ʿArabī kennt verschiedene Formen
der Offenbarung (waḥy): Die Inspiration, die Rede, die Entschleierung (kašf)
sowie die Selbstenthüllung Gottes (taǧallī). Diesbezüglich vertritt Ibn al-ʿArabī
die Position, dass sich Gott in seiner Totalität dem Menschen zuwende.
Zugleich meint er, dass Gott seine Essenz stets verschleiert in Formen von
Gotteseigenschaften und -namen, also in Form von etwas Anderem offenbare.
Dieses »Andere« charakterisiert Ibn al-ʿArabī als eine Offenbarung im Kosmos
(ontologisch) und im Wissen (kognitiv), konkreter in verschiedenen Formen
des Glaubens und in rationalen Konzepten (maʿqūlāt). Das Wesen Gottes
offenbart sich auch bei Ibn al-ʿArabī folglich nicht in seiner Gänze, lediglich
die Gotteseigenschaften verweisen auf sein Wesen, siehe Chittick, Sufi Path

3. Die Frau als archetypische Verkörperung der göttlichen Barmherzigkeit

205

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ibn al-ʿArabī spricht hier durchaus von einem Kontext des Interpre‐
ten. Dies bedeutet, dass aus potenziell unendlichen Kontexten po‐
tenziell unendliche Lesarten der offenbarten Schrift entstehen kön‐
nen. Da der Koran laut Ibn al-ʿArabī die Enthüllung der unendlichen
Essenz Gottes ist, kann er sich wegen seiner Unendlichkeit nicht
zweimal in derselben (sprachlichen) Form entfalten: »Da keine
Selbstenthüllung sich je wiederholt, können zwei Verstehensweisen,
auch von demselben Individuum, niemals genau dieselben sein.«454

Dies führt zur Polysemie des Textes. Viel wichtiger ist aber, dass
ein Wort bzw. Zeichen seine Bedeutung nicht über eine relationale
Beziehung zwischen dem Bezeichneten und dem Bezeichnenden er‐
hält, sondern aus dem Zeichen selbst. Damit ist das Zeichen Träger
der Bedeutung, womit Form und Inhalt nicht voneinander trennbar
sind. Die multiplen Bedeutungen eines Wortes ergeben sich für Ibn
al-ʿArabī stets aus dem sprachlichen Kontext, in dem es steht. Damit
gibt es keine »Urbedeutung« eines Wortes, das nach dem Prinzip der
Metapher auf eine andere Sache übertragen werden kann. Vielmehr
erhält ein sprachliches Zeichen seine eigene Bedeutung im jeweili‐
gen Kommunikations- und Verstehenskontext.

So deutet Ibn al-ʿArabī auch die Grammatik der durch zwei Ge‐
nusformen – Maskulinum und Femininum – charakterisierten ara‐
bischen Sprache als einen Ausdruck von Aspekten der Ontologie.
Für ihn verweisen die grammatikalisch femininen Wörter, die Got‐
tes Wesen beschreiben, auf den Vorrang weiblicher Dimensionen
in Gott im Schöpfungsgeschehen hin. In diesem Zusammenhang
führt er die weibliche Form der Begriffe ḏāt (Wesen), ṣifa (Gottesat‐
tribut) und qudra (Macht) als Beispiel an.455 Im Bereich der Gotte‐

of Knowledge, 196, 216–17. Unterstützend zu Ibn al-ʿArabīs Überzeugung, Gott
offenbare sich niemals als Sein Wesen kann der Vers aš-Šūrā/42:51 angeführt
werden: Wa-mā kāna li-bašarin an yukallimahu llāhu illā waḥyan aw min
warāʾi ḥiǧābin aw yursila rasūlan fa-yūḥiya bi-iḏnihī mā yašāʾu innahū ʿaliyyun
ḥakīmun, »Und es steht keinem Menschen zu, dass Gott zu ihm spricht,
außer durch Offenbarung [waḥyan] oder hinter einem Schleier, oder indem er
einen Gesandten schickt, der mit seiner Erlaubnis offenbart, was er will. Er ist
erhaben, weise.«

454 Chittick, Ibn ʿArabi, 151. »Wenn eine Bedeutung sich für den Rezitierenden
wiederholt, so hat er ihn nicht angemessen rezitiert. Dies ist ein Nachweis für
sein Unwissen«, Ibn al-Arabī, al-Futūḥāt, Bd. 4, 367.

455 Sa’diyya Shaikh, Sufi Narratives of Intimacy. Ibn ʿArabī, Gender, and Sexuality
(Chapel Hill: University of North Carolina Press, 2012), 175.

V. Raḥma und raḥim

206

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sattribute bedeutet dies, dass die Gottesnamen selbst, durch welche
die Menschheit mit Gott verbunden sind, eine Realität bilden: »In
Wirklichkeit existiert nichts als Seine Namen.«456

Bezüglich der Barmherzigkeit Gottes schreibt Ibn al-ʿArabī, dass
das Leben selbst eine Reflexion der göttlichen Barmherzigkeit sei,
und dass alles, das existiert, nichts anderes darstelle als den Atem des
Allbarmherzigen (nafas ar-Raḥmān).457

In Ibn al-ʿArabīs Kosmologie ist der Mensch der archetypische
locus, in dem sich die Namen Gottes manifestieren. Dieser Gedanke
hat Auswirkungen auf Ibn al-ʿArabīs Anthropologie: In Anlehnung
an den Hadith inna llāha ḫalaqa ādama ʿalā ṣūratihī (»Wahrlich,
Gott schuf Adam gemäß Seiner Form«)458, der stark an Gen 1:27459

erinnert, reflektiert Ibn al-ʿArabī darüber, dass der Gläubige ein
Spiegel des Göttlichen sei bzw. sein könne. Hierzu interpretiert
er den Hadith mit dem Wortlaut al-muʾminu mirʾātu l-muʾmini
(»Der Gläubige ist der Spiegel des muʾmin«).460 Klassisch wird der
Hadith folgendermaßen gelesen: »Der Gläubige ist der Spiegel des
Gläubigen (al-muʾmin).«461 Ibn al-ʿArabīs ungewöhnliche Lesart ba‐
siert darauf, al-muʾmin als den Gottesnamen al-Muʾmin zu lesen:
»Der Gläubige ist der Spiegel von al-Muʾmin« bzw. »Al-Muʾmin ist
der Spiegel des Gläubigen.« Die Spiegelhaftigkeit gilt Ibn al-ʿArabī
damit nicht (nur) als ein Verhältnis zwischen den Gläubigen unter‐
einander, sondern gleichermaßen als eine Relation zwischen den
Gläubigen und Gott: Gott ist der Spiegel des Menschen und der
Mensch ist ein Spiegel, der das Göttliche reflektiert. Was in Gott
verborgen (bāṭin) ist, ist im Menschen sichtbar (ẓāhir).462 Zweifels‐
ohne darf nicht vergessen werden, dass Ibn al-ʿArabī hier nicht
einen Diskurs über gewöhnliche Menschen führt, sondern über den
vollkommenen Menschen (al-insān al-kāmil), dessen Zustand als
erstrebenswert, weil Gott am nächsten, gilt. Die Idee des vollkom‐
menen Menschen ist jedoch nicht exklusivistisch gedacht, sodass

456 Ebd., 76; Ibn al-ʿArabī, al-Futūḥāt, Bd. 2, 303.
457 Shaikh, Sufi Narratives of Intimacy, 79.
458 Muslim, Birr: 2612, Ǧanna: 2841; al-Buḫārī, Istiʾḏān: 6227.
459 Gen 1:27: »Gott schuf also den Menschen als sein Abbild; als Abbild Gottes

schuf er ihn. Als Mann und Frau (männlich und weiblich) schuf er sie.«
460 Abū Dāwūd, Adab: 4918.
461 Chodkiewicz, An Ocean Without Shore, 143, Fn. 9.
462 Ibn al-Arabī, al-Futūḥāt, Bd. 2, 190, Bd. 4, 430.

3. Die Frau als archetypische Verkörperung der göttlichen Barmherzigkeit

207

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Spiegelhaftigkeit des Menschen, die Ibn al-ʿArabī am Beispiel
Adams als erstgeschaffenen Menschen darlegt, in jeden Menschen
eingeschrieben ist und in jedem Menschen zur Entfaltung kommen
kann. Um es genauer zu betrachten: Adam als der Prototyp Mensch
wurde bereits in seiner Erschaffung in einer vollkommenen Gestalt
(ṣūra), welche die Gottesnamen reflektiert, geschaffen. Nach Ibn
al-ʿArabī wurde Adam nicht in der Gestalt von Gott selbst, sondern
in der Gestalt des Namens »Allah«, der alle Gottesnamen in sich
verkörpert, geschaffen. Die Fülle der Gottesnamen wiederum befin‐
det sich in der Allwissenheit Gottes, woraus zu schließen ist, dass in
Adam die äußere, manifeste und die innere, verborgene Dimension
der Gottesnamen vereint sind.463

Ich verstehe diese von Ibn al-ʿArabī beschriebene Spiegelhaftigkeit
des Menschen als eine Zeichenhaftigkeit, die allem Geschaffenen in
der Welt und dem Menschen eingeschrieben ist. So wie die Welt als
Text, als Oberfläche einer Zeichenstruktur, die auf das Göttliche ver‐
weist, verstanden werden kann, verweist auch der Mensch als ẓāhir
in seiner Zeichenhaftigkeit auf die Gottesnamen. Mit den Worten
Ibn al-ʿArabīs:

Alle Realität in der Welt ist ein Zeichen, das uns zur göttlichen Reali‐
tät lenkt; dies ist der Anfangspunkt ihrer Existenz und der Ort der
Rückkehr. Wenn Gott im Koran die Welt erwähnt, achte auf den Gottes‐
namen, den er verwendet. Auf diese Weise wirst du wissen, auf welche
Welt er sich bezieht.464

Für den klassisch geschulten Leser dürfte Ibn al-ʿArabīs Epistemolo‐
gie die Gefahr einer anthropomorphen Rede über das Göttliche dar‐
stellen. So besteht auch die Möglichkeit, dass die eingangs gestellte
Frage nach einer weiblichen, folglich geschlechtlichen Assoziation
der Barmherzigkeit Gottes als eine ketzerische Frage missverstanden
wird. Doch sie ist keineswegs so gemeint. Die hier lediglich skiz‐
zenhaft erfolgte Darstellung des komplexen Zusammenspiels von
Epistemologie, Zeichenlehre und theologischer Anthropologie im
Werk Ibn al-ʿArabīs soll dazu dienen, eine komplexere Ebene der
Reflexion über das Wirken Gottes in der Schöpfung und im Ge‐

463 Chodkiewicz, An Ocean Without Shore, 38–39; Ibn al-ʿArabī, al-Futūḥāt, Bd. 8,
125–131.

464 Nach Chodkiewicz, An Ocean Without Shore, 36.

V. Raḥma und raḥim

208

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schöpf aufzuzeigen, welche die Grenzen einer einseitigen Betonung
der absoluten Transzendenz Gottes einerseits (Muʿtazila) und der
absoluten Immanenz Gottes andererseits (Ašʿariyya) sprengt. Ibn
al-ʿArabī überwindet in seiner Kritik an den beiden theologischen
Schulen das dualistische Denken in binären Begriffspaaren – ist Gott
transzendent oder immanent, ist er innen oder außen? –, indem
er betont, dass beide oppositionell gedachten Aspekte gleichzeitig
und gleichwertig zutreffen. Er fasst dies in der Formel »alles ist er
und gleichzeitig nicht er« (huwa lā huwa) zusammen.465 So wird
auch die Frage nach Anthropomorphismen ad absurdum geführt,
da sie auch auf eine einseitige Betonung – etwa der Immanenz –
hinausläuft.

Zurück zu unserer Ausgangsfrage: Was ist der innere Zusammen‐
hang zwischen der raḥma und dem zeichenhaften weiblichen Schoß
(raḥim) als archetypische Verkörperung der raḥma? Raḥim und alle
Bedeutungsfelder, die semantisch mit dem Mutterschoß zusammen‐
hängen, sind keine Metaphern für die göttliche Barmherzigkeit, son‐
dern müssen vielmehr als Manifestation und Reflexion der raḥma
Gottes verstanden werden. Wenn es so etwas wie eine Wertung
zwischen einer Ausdrucksform (Metapher) und einer Manifestation
gibt, dann ist die Manifestation höher zu bewerten. Ibn al-ʿArabī
schreibt in seinen anthropologischen Ausführungen:

Die Position der Frau [d. h. Eva] in Relation zum Mann [d. h. Adam]
am Ursprung der Erschaffung entspricht der Position des Mutter‐
schoßes [raḥim] in Relation zum Allbarmherzigen, weil sie ein Zweig
von ihm ist, und sie aus seiner Gestalt hervorkam. Einige Überlieferun‐
gen sagen: »Gott erschuf Adam in der Gestalt des Allbarmherzigen.«
Und es ist deutlich, dass der Mutterschoß in uns ein Zweig des Barm‐
herzigen ist. Somit stammen wir vom Allbarmherzigen in der Position
von Eva im Zustand des Abstammens von Adam ab. Diese Position ist
der Ort der Fruchtbarkeit […].466

Hier wird das Verhältnis der Menschheit zum Allbarmherzigen im
Verhältnis von Eva zu Adam betrachtet: Adam gilt als Verkörperung
der aktiven Dimension göttlichen Wirkens, während Eva die emp‐

465 Ian Almond, Sufism and Deconstruction. A Comparative Study of Ibn ʿArabī
and Derrida (London: Routledge, 2004), 24.

466 Zit. nach Shaikh, Sufi Narratives of Intimacy, 179; Ibn al-Arabī, al-Futūḥāt, Bd.
3, 88.

3. Die Frau als archetypische Verkörperung der göttlichen Barmherzigkeit

209

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fangende Dimension verkörpert; beide Prinzipien greifen in der
Dynamik des Schöpfungsgeschehens ineinander. Ibn al-ʿArabī setzt
hier die Menschheit in den Status von Eva als empfangendes Prinzip,
das nicht geschlechtsspezifisch, sondern relational gedacht wird. Die
Beziehung zwischen dem Allbarmherzigen und dem Mutterschoß
wiederum als ein Besonderes ist der Inbegriff des Verhältnisses zwi‐
schen Schöpfer und Geschöpf: Der Allbarmherzige ist die »Wurzel«
und der Mutterschoß als der locus von Geburt und Mutterschaft der
»Zweig« dieser Beziehung.467

Meiner Ansicht nach ist der Zusammenhang von raḥma und
raḥim auf eine signifikante Art und Weise im Status von Mary‐
am/Maria im Koran zu sehen. Zunächst sei daran erinnert, dass
Gott im Koran wiederkehrend betont, dass die Offenbarung als ein
Akt Seiner Barmherzigkeit geschieht:468

Wa-nunazzilu min al-qurʾāni mā huwa šifāʾun wa-raḥmatun li-l-
muʾminīna wa-lā yazīdu ẓ-ẓālimīna illā ḫasāran. (al-Isrāʾ/17:82)

Und wir senden vom Koran herab, was Heilung und Barmherzigkeit
für die Gläubigen ist. Den Ungerechten vergrößert es aber nur das
Verderben.

Wa-mā anzalnā ʿalayka l-kitāba illā li-tubayyina lahumu llaḏī ḫtalafū
fīhi wa-hudan wa-raḥmatan li-qawmin yuʾminūna. (an-Naḥl/16:64)

Und wir haben dir das Buch nur deswegen herab gesandt, damit du
[Muhammad] ihnen erklären mögest, worin sie uneinig sind, und als
Rechtleitung und Barmherzigkeit für Leute, die wahrhaft glauben.

Offenbarung ist nach Ibn al-ʿArabī ein andauernder Prozess, der im
Akt der Koranrezitation in den Modus der Herabsendung (tanzīl)
versetzt wird. Auf diese Weise offenbart sich der Koran in jedem
Moment erneut. Der Mensch als Empfänger der Offenbarung befin‐
det sich dabei im Zustand des ummī. Dieser Begriff bezeichnet im
Koran zum einen den Propheten Muhammad (al-Aʿrāf/7:157–158)
und zum anderen die Mitglieder der Gemeinschaft (umma), an die
der Koran herabgesandt wurde (al-Ǧumʿa/62:2). Ummī wird für
gewöhnlich übersetzt als »des Lesens unkundig«. Ummī ist auch

467 Shaikh, Sufi Narratives of Intimacy, 179.
468 Al-Anʿām/6:154–157, al-Aʿrāf/7:52, 154, 203, Yūnus/10:57–58, Hūd/11:17, Yūsuf/

12:111, an-Naḥl/16:64, 89, al-Isrāʾ/17:82, an-Naml/27:77, al-Qaṣaṣ/28:43, ad-
Duḫān/44:5–6.

V. Raḥma und raḥim

210

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


derjenige, der sich in dem Zustand befindet, in dem er war, als
»seine Mutter ihn zur Welt brachte«.469 Tatsächlich finden wir hier
die Wurzel ʾ-m-m, aus der sich auch das Wort »Mutter« (umm)
ableitet. Ummī wäre demnach der Unbeschriebene im Zustand des
Auf-die-Welt-kommens, in einer Form von kindlichem, »spirituellen
Analphabetismus«.470 In diesem Modus befinden sich diejenigen,
die den Koran – nicht nur in einem einmaligen Geschehen, sondern
in einer fortwährenden Offenbarung in der Rezitation – empfangen.
Wir müssen uns dies als eine jungfräuliche, unberührte Empfängnis
vorstellen:

Wa-llāhu aḫraǧakum min buṭūni ummahātikum lā taʿlamūna šayʾan wa-
ǧaʿala lakumu s-samʿa wa-l-abṣāra wa-l-afʾidata laʿallakum taškurūna.
(an-Naḥl/16:78)

Und Gott hat euch herausgebracht aus den Schößen eurer Mütter,
nichts wissend. Und er gab euch Gehör, Augenlicht und Herzen, damit
ihr dankbar seid.

Wir erinnern uns an die weiblich assoziierte rūăḥ als dynamisches
Schöpfungsprinzip in der Hebräischen Bibel, die uns dort an den
thematischen Linien von Schöpfung, Prophetie und Offenbarung
begegnet. Auch im Koran findet sich, wenngleich in einer weit
abstrakteren, kaum greifbaren Art und Weise, die Rede vom rūḥ
als dynamisches Prinzip, das in geschlechtlich assoziierten Kontex‐
ten von Offenbarung und Schöpfung als Geburt wie ein Widerhall
zwischen einigen Suren wiederkehrt. Der immer wieder erscheinen‐
de, herabsteigende rūḥ Gottes fungiert dabei als Bindeglied in den
verschiedenen Suren, die lautmalerisch und thematisch ein Echo
erzeugen und permanent aufeinander verweisen.

Yunazzilu l-malāʾikata bi-r-rūḥi min amrihī ʿalā man yašāʾu min ʿibādihī
an anḏirū annahu lā ilāha illā ana fa-ttaqūni. (an-Naḥl/16:2)

Er lässt die Engel mit dem rūḥ nach Seiner Anordnung herabsteigen,
zu wem er will von seinen Dienern: ›Ermahnt [die Menschen], dass es
keinen Gott gibt, außer mir, und seid mir ergeben.‹

Tanazzalu l-malāʾikatu wa-r-rūḥu f īhā bi-iḏni rabbihim min kulli am‐
rin. (al-Qadr/97:4)

469 Muḥammad Ibn Manẓūr, Lisān al-ʿArab (Beirut: Dār Ṣādir, 31414), Bd. 12, 34.
470 Chodkiewicz, An Ocean Without Shore, 31.

3. Die Frau als archetypische Verkörperung der göttlichen Barmherzigkeit

211

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In ihr [der Nacht der Bestimmung] steigen die Engel [in Scharen] mit
dem rūḥ mit der Erlaubnis ihres Herrn hinab zu jedem Geheiß.

Die geschlechtliche Assoziation ist in der Empfängnis des rūḥ gege‐
ben, der von Gott in Marias Schoß hinabsteigt: Die Frucht dieser
Schwangerschaft ist ihr Sohn, der Prophet Jesus, der an anderer
Stelle als »sein Wort«, als von Gott an Maryam gerichtetes Wort
bezeichnet wird (kalimatuhū alqāhā ilā Maryama, an-Nisāʾ/4:171).
ʿĪsā/Jesus selbst wird in diesem Vers ebenso als »von Gottes Geist«
(wa-rūḥun minhū) beschrieben.471 Somit fungiert Maryams Schoß
und Körper als Gefäß für Offenbarung und Schöpfung zugleich. Im
Geschehen der Offenbarung wird der Prophet ʿĪsā im Mutterschoß
Maryams erschaffen. Es kommt hinzu, dass der Koran in der mekka‐
nischen Sure »Die Propheten« die Zeichenhaftigkeit von Maryam
und ʿĪsā betont:

Fa-nafaḫnā f īhā min rūḥinā wa-ǧaʿalnāhā wa-bnahā āyātan li-l-
ʿālamīna. (al-Anbiyāʾ/21:91)

Und wir bliesen von unserem rūḥ in sie hinein und machten sie und
ihren Sohn zu einem Zeichen [āya] für die Welten.

Damit vereinen und kulminieren sich Offenbarung, Schöpfung und
Prophetie im Schoß Maryams. Dieses starke koranische Bild der
schwangeren und gebärenden Frau verweist auf Gott. Anders gewen‐
det: In Maryam findet eine Manifestation göttlicher Zeichen und
göttlichen Schöpfungswirkens statt. Die koranische Abstraktion des
Geschehens und Wirkens von rūḥ bildet jedoch einen markanten
Unterschied zu den biblischen Anthropomorphismen. Maryam ist
im Zustand des ummī, während sie die Offenbarung und damit die

471 Yā-ahla l-kitābi lā taġlū fī dīnikum wa-lā taqūlū ʿalā llāhi illā l-ḥaqqa innamā
l-masīḥu ʿīsā bnu maryama rasūlu llāhi wa-kalimatuhū alqāhā ilā maryama
wa-rūḥun minhu fa-āminū bi-llāhi wa-rusulihī wa-lā taqūlū ṯalāṯatun intahū
ḫayran lakum innamā llāhu ilāhun wāḥidun subḥānahū an yakūna lahū
waladun lahū mā fī s-samāwāti wa-mā fī l-arḍi wa-kafā bi-llāhi wakīlan, »O
ihr Besitzer der Offenbarung! Übertreibt nicht in eurem Glauben und spricht
über Allah nur die Wahrheit. Wahrlich, Jesus Messias, Sohn Marias, ist ein
Gesandter Gottes und sein Wort (kalimatuhū), das er an Maria richtete, und
(er ist) Geist (rūḥ) von ihm. So glaubt an Allah und seine Gesandten und sagt
nicht ›Drei!‹. Hört auf, das ist besser für euch. Allah ist nur ein einziger Gott.
Gepriesen sei er, erhaben ist er darüber, ein Kind zu haben. Er hat, was in den
Himmeln und auf Erden ist. Und Allah genügt als Anwalt«.

V. Raḥma und raḥim

212

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


göttliche Barmherzigkeit empfängt – Maryams Mutterschoß wird
damit als das Epitom göttlicher Barmherzigkeit beschrieben.

3. Die Frau als archetypische Verkörperung der göttlichen Barmherzigkeit

213

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


VI. Geschlechterhierarchie,
Geschlechtergerechtigkeit und
androzentrische Rede im Koran

1. Einleitung

In einigen Ansätzen der feministischen und geschlechtersensiblen
Koranforschung wird von der hermeneutischen Prämisse ausgegan‐
gen, dass in den Einzelaussagen des Korans übergeordnete ethische
Prinzipien offenbart wurden, die überzeitlich gültig sind und die
gesamte Menschheit adressieren.472 Zu diesen Prinzipien gehören
neben der absoluten Barmherzigkeit und Gerechtigkeit Gottes auch
die Geschlechtergerechtigkeit (gender justice) und die Geschlechter‐
gleichheit (gender equality).473 Diese beiden Prinzipien werden aus
Koranversen abgeleitet, die zur Schöpfung der Menschheit sowie
zum von Gott gewollten Verhältnis der Geschlechter in der Ehe
sprechen.474 Darüber hinaus arbeiten feministische Exegetinnen mit
Methoden wie der sogenannten »historischen Kontextualisierung«,
um Verse mit patriarchalischen Aussagen oder Andeutungen mit den
übergeordneten, universellen Prämissen in Harmonie und Einklang
zu bringen.475

Ausgehend von der Annahme, dass die Geschlechtergleichheit
und -gerechtigkeit zu den übergeordneten ethischen Botschaften des
Korans gehören, gehen einige Denkerinnen davon aus, dass auch die

472 Wadud, Qur’an and Woman, 9, 67; Wadud, »Interpretive Possibilities«, 316–36,
330–31. Die Idee der Offenbarung von übergeordneten ethisch-juristischen
Prinzipien geht auf den pakistanischen Reformdenker Fazlur Rahman zurück,
siehe Fazlur Rahman, Islam and Modernity, 5–6.

473 Ebd., 334; Asma Barlas, »The Qur’an and Hermeneutics. Reading the Qurʾan’s
Opposition to Patriarchy«, Journal of Qurʾanic Studies 2/3 (2001) “, 15–38, 22–
26; Barlas, »Engaging Islamic Feminism«, 15–23, 18–19; Rhouni, »Secular and
Islamic Feminist Critiques«, 253–54.

474 Wadud, Qur’an and Woman, 16–23; Barlas, Believing Women in Islam, 133–136.
475 Siehe III.

215

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sprache des Korans geschlechtergerecht beziehungsweise geschlech‐
terneutral sei. Hierbei wird jedoch eine Dimension des Korans
übersehen, die ein Moment der Spannung in die Theorie von den
universellen Prinzipien hineinbringt: Der koranische Diskurs, als
eine mündliche Anrede formuliert, spricht primär ein männliches
Zielpublikum an und verhandelt, wenn es um das Verhältnis der
Geschlechter geht, mit dem männlichen Publikum über die Körper
und den Status der Frauen und Töchter dieser Männer.

2. Der Koran als (An-)Rede

Die sprachlich-rhetorische Form des Korans ist größtenteils gestaltet
als eine mündliche Rede bzw. Anrede eines göttlichen Sprechers an
eine (historische) Hörerschaft. Der Sprecher der koranischen Rede
spricht in der Regel von sich selbst im pluralis majestatis (also in
der »Wir«-Form) und adressiert ein »Du«, den Propheten, oder
eine Gruppe von »Ihr«, die Hörer des Propheten in Mekka, Medina
und den umgebenden Gebieten, je nachdem, wo der Prophet sich
während der Verkündigung der Offenbarungseinheiten aufhielt. Die‐
se rhetorische Form der Anrede finden wir bereits in den ersten
Offenbarungen,476 in denen Gott den Propheten direkt anspricht
und konkrete Handlungsanweisungen gibt, etwa in den frühmekka‐
nischen Versen von Sure al-Muddaṯṯir/74:1–7:

Yā-ayyuhā l-muddaṯṯiru qum fa-anḏir wa-rabbaka fa-kabbir wa-ṯiyāba‐
ka fa-ṭahhir wa-r-ruǧza fa-hǧur wa-lā tamnun tastakṯir wa-li-rabbika
fa-ṣbir.

Du Eingehüllter! Steh auf und warne, und deinen Herrn, den preise,
und deine Kleider, die reinige, und Unreinheit, die meide, und sei nicht
mildtätig, auf Gegengaben hoffend, und harre deines Herrn!477

Im weiteren Verlauf der Offenbarung richtet sich dann die Rede der
göttlichen Stimme an verschiedene Hörer. Der Wortlaut des Texts
enthält gelegentlich Hinweise darauf, wer diese Hörer sind. Oftmals

476 In der koranwissenschaftlichen Literatur wird tradiert, dass diese Verse zu
den ersten Offenbarungen des Korans gehören, siehe Ǧalāl ad-Dīn as-Suyūṭī,
al-Itqān fī ʿulūm al-Qurʾān, Hg. Markaz ad-dirāsāt al-qurʾāniyya (Madina:
al-Maktaba al-ʿArabiyya as-Suʿūdiyya, 1426), Bd. 1, 161–62.

477 Bobzin, Koran, 533.

VI. Geschlechterhierarchie, Geschlechtergerechtigkeit und androzentrische Rede

216

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bleiben aber Bezüge von Relativ- oder Personalpronomen und auch
die genauen Adressaten der Rede unbestimmt. Der Text gibt an
vielen Stellen jedoch auch Hinweise darauf, dass die Rede eine Re‐
aktion, Antwort oder ein Kommentar auf eine konkrete Situation,
eine Frage oder ein Ereignis ist, wie in diesem Beispiel in Sure Āl
ʿImrān/3:195:

Fa-staǧāba lahum rabbuhum annī lā uḍīʿu ʿamala āmilin minkum min
ḏakarin aw unṯā baʿḍukum min baʿḍin [...].

Darauf erhörte sie ihr Herr: »Ich lasse euch keine Tat verlorengehen,
die einer von euch tut, ob Mann, ob Frau: ihr seid einander zugehörig
[…].478

Solche Passagen deuten darauf hin, dass die Offenbarungen des
Korans in einen konkreten kommunikativen Kontext zwischen gött‐
lichem Sprecher und menschlichen Adressaten eingebettet gewesen
sind. Jedoch bildet der Korantext selbst die redeartige Kommunika‐
tion zwischen Gott und den Propheten und den historischen Hörern
nur einseitig ab. Der Text gibt nur diejenigen Worte wieder, die
Gott gesprochen bzw. offenbart hat.479 Die Fragen der Hörer, auf die
geantwortet wird, oder die Details des Ereignisses, auf das Gott re‐
agiert, sind nicht unmittelbar aus dem Text ableitbar. Die exegetische
Tradition hat zur Erläuterung dieser Kontexte Überlieferungen über
die sogenannten »Anlässe der Herabsendung [der Koranverse]«
(asbāb an-nuzūl) herangezogen. Der Text selbst wiederum spiegelt
in seinem Wortlaut die »Lebenssituation der Adressaten während
der Offenbarungsperiode« wider.480

478 Bobzin, Koran, 67.
479 Angelika Neuwirth, Der Koran. Poetische Prophetie. Frühmekkanische Suren.

Handkommentar und Übersetzung von Angelika Neuwirth (Berlin: Verlag der
Weltreligionen, 2011), Bd. 1, 24; Mustafa Öztürk, Kur’an ve Tefsir Kültürümüz
(Ankara: Ankara Okulu, 2010), 11–33; Özsoy, »Kur’an Hitabının Tarihselliği«.

480 Ömer Özsoy, »›,Leute der Schrift‹ oder Ungläubige? Ausgrenzungen gegen‐
über Christen im Koran«, in: Identität durch Differenz? Wechselseitige Abgren‐
zungen in Christentum und Islam, Hg. Hansjörg Schmid, Andreas Renz, Jutta
Sperber (Regensburg: Pustet, 2007), 107–18, 107.

2. Der Koran als (An-)Rede

217

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3. Anrede der männlichen Hörer im Offenbarungskontext

Vor diesem Hintergrund fällt die androzentrische Adressierung der
Männer insbesondere in den medinensischen Suren auf, in denen
es in langen Passagen von rechtlichen und ethischen Bestimmungen
über das Verhältnis zwischen den Geschlechtern um konkrete Vor‐
gaben zur Eheschließung und um die sexuelle Beziehung zwischen
den Geschlechtern geht. Hier wird mit den männlichen Hörern über
das weibliche Geschlecht und den weiblichen Körper kommuniziert.
Auf der anderen Seite betont der Koran jedoch in anderen Versen
eindeutig, dass Frauen und Männer gleichwertige Geschöpfe sind
und dass ihre Taten als gläubige Menschen vor Gott ohne Unter‐
schied bewertet werden. Innerhalb des akademischen Diskurses hat
Kecia Ali erstmals auf das Spannungspotenzial der androzentrischen
Rede für die feministische Koranhermeneutik hingewiesen:

The Qur’anic text repeatedly refers to women as ›them‹ who must be
dealt with by men, who are its implicit or explicit addresses, with
regard to matters associated with sex, women’s bodies, and conduct
in intimate relationships. Yet not all of these verses addressed to men
about women endorse customs and rules supporting male dominance.
Verses addressed (in the second person) to men discussing women (in
the third person) may or may not assume or advocate women’s legal or
social passivity, though the very mode of address presumes a privileged
position for men as the audience for divine guidance.481

Das hier angerissene Problem wirft aus textwissenschaftlich-exegeti‐
scher Perspektive drei Fragen auf: Erstens, wie gestaltet sich das Ver‐
hältnis von Sprache und Offenbarung, insbesondere dann, wenn der
Koran als Interpretationsgegenstand als eine von seiner Geschichte
gestaltete Kommunikation verstanden wird? Zweitens, wenn große
Teile des Korans in Form einer Rede beziehungsweise Anrede for‐
muliert sind, was bedeutet dies für seine Auslegung? Welche Impli‐
kationen aus herrschaftskritischer und feministischer Perspektive
ergeben sich aus einer hermeneutischen Unterscheidung zwischen
dem Koran als »Rede« und dem Koran als »Text«? Drittens, wie
kann Geschlechtergerechtigkeit als eine normative koranische Aus‐
sage nach einer Betrachtung der androzentrischen Rede erneut re‐
flektiert werden? Diese Fragen können in diesem Kapitel nicht in

481 Ali, Sexual Ethics and Islam, 126–27.

VI. Geschlechterhierarchie, Geschlechtergerechtigkeit und androzentrische Rede

218

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gänze beantwortet werden. Sie stehen aber im Hintergrund folgen‐
der Betrachtungen.

4. Verhältnis von Sprache und Offenbarung aus
feministischer und geschlechtersensibler Perspektive

Einige feministische Denkerinnen wie Amina Wadud, die den Ko‐
ran aus einer geschlechtersensiblen Perspektive auslegen, haben be‐
reits Reflexionen zum Verhältnis von Sprache und Offenbarung des
Korans vorgelegt. Demnach seien die Sprache und damit das Aus‐
drucksvermögens des Korans eingeschränkt durch den historischen
Kontext und die Natur der arabischen Sprache, da sich göttliches
Wissen und göttlicher Wille im Koran in menschlich-begrenzter
Sprache offenbare. Die Sprache des Korans müsse dabei so gestaltet
sein, dass ihre Botschaft im Offenbarungskontext klar und verständ‐
lich gewesen ist und zugleich universelle Rechtleitung ausdrückt.
Sprache als ein Kommunikationsmedium sei prinzipiell kulturell
geprägt und gebe die menschliche Perspektive auf die Welt wieder.
Damit betont Wadud das Einwirken des kulturellen und gesellschaft‐
lichen Offenbarungskontexts auf die Sprache des Korans.

[…] »The Qur’an is constrained« not only by language, but also in par‐
ticular by the Arabic language, especially in seventh-century context. To
achieve this dual purpose – contextual clarity and eternal or universal
guidance – the Qur’an has necessarily left clues that allow the explicit
Qur’anic linguistic compliance with human reasoning, while challeng‐
ing the limitations of the reasoning present in an inevitable preparation
for newly verified historical and scientific developments in human civi‐
lization.482

Noch spezifischer werden ihre Überlegungen zur Natur des Koran‐
arabischen in ihren Ausführungen über die Verwendung des männ‐
lichen Plurals, die sie als Ausdruck des generischen Maskulinums
versteht. Damit werden, so Wadud, gemischtgeschlechtliche Grup‐
pen bezeichnet, sodass die Verwendung des männlichen Plurals
ohne weitere sprachliche Spezifikationen die geschlechtergerechte
Sprache des Korans präge. Folglich adressiere Gott als Sprecher mit
der Verwendung des generischen Maskulinums Männer und Frauen

482 Wadud, Inside the Gender Jihad, 212.

4. Verhältnis von Sprache und Offenbarung

219

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf gleiche Weise. Wenn der Text also sagt »O, ihr Gläubigen«, dann
seien damit auch die Frauen gemeint, auch wenn der Ausdruck »ihr
Gläubigen« im männlichen Plural steht.

From my perspective on the Qur’an, every usage of the masculine
plural form is intended to include males and females, equally, unless it
includes specific indication for its exclusive application to males.483

Doch die Verwendung von geschlechtlich codierter Sprache ver‐
steht sie zugleich als eine Beengung, die aus der Notwendigkeit
entsteht, göttliche Offenbarung in menschlicher Sprache zu vermit‐
teln. Die Unterscheidung zwischen den Geschlechtern in der arabi‐
schen Sprache bewertet sie somit als einen dem Sprachsystem des
Arabischen innewohnender Mangel oder Fehler, den die universelle
Botschaft des Korans eigentlich überwinden will:

A divine text must overcome the natural restrictions of the language of
human communication. I will demonstrate that gender distinction, an
inherent flaw, necessary for human communication in Arabic, is over‐
come by the text in order to fulfil its intention of universal guidance.
Those who argue that the Qur’an cannot be translated believe that there
is some necessary correlation between Arabic and the message itself.484

Aus dieser kurzen Passage lassen sich bereits mehrere Aspekte von
Waduds Hermeneutik herausarbeiten: Wadud betrachtet den Koran
als einen universellen Text und nicht als eine zunächst mündliche
Verkündigung in einem historischen Kontext um Muhammad. Ihre
Bezeichnung des Korans als »Text« verdeutlicht zugleich, dass sie
die dynamischen und oralen Elemente der ursprünglich mündlichen
und fragmentarisch offenbarten Koranrede (qurʾān) nicht berück‐
sichtigt. Stattdessen betrachtet sie den kanonischen Text (muṣḥaf)
als ein geschlossenes Textkorpus, indem sie eine innertextuelle Lek‐
türe des Korans durch die Herstellung von Beziehungen zwischen
Versen auf lexikalischer Ebene anwenden will. Ihrer Ansicht nach
ist die universelle göttliche Botschaft gefangen in menschlich-be‐
grenzter Sprache. Das männliche und weibliche Genus im Arabi‐
schen stellt für Wadud einen »inherent flaw« dar, der von der
menschlichen Anwendung der Sprache herrührt. Dies bedeutet,
all jene sprachlichen Spezifikationen, die sich in geschlechtlichen

483 Wadud, Qur’an and Woman, 4, Hervorhebung im Original.
484 Ebd., 7.

VI. Geschlechterhierarchie, Geschlechtergerechtigkeit und androzentrische Rede

220

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Codes ausdrücken, welche misogynen Auslegungen den Weg berei‐
ten könnten, rühren für Wadud aus der menschlichen Verantwor‐
tung her und können nicht der göttlichen Intention zugeschrieben
werden. Jedoch fährt der »Text« laut Wadud eine Strategie, die ge‐
schlechtliche Sprache in eine geschlechtergerechte Botschaft umzu‐
codieren, um Gottes universelle Botschaft zu erfüllen.

Die dominierende Form der androzentrischen Rede im Koran
steht jedoch in nicht zu übersehender Weise im Widerspruch zu
dieser angenommenen Prämisse von der geschlechtergerechten und
geschlechterneutralen Sprache des Korans.

Im Folgenden sollen einige Versbeispiele angeführt werden, wel‐
che die feministische These von der geschlechtergerechten Sprache
unterstützen. Mit Absicht wurden Verse gewählt, die im exegeti‐
schen Diskurs islamischer Feministinnen genannt werden, wenn die
Gleichheit der Geschlechter vor Gott betont und zur Umsetzung
des übergeordneten ethischen Prinzips der Geschlechtergerechtig‐
keit aufgerufen werden soll.

4.1. Generisches Maskulinum adressiert auch Frauen?

In Sure an-Nisāʾ/4:43 werden die Gläubigen ermahnt, sich nicht
betrunken und nicht ohne rituelle Waschung zum Gebet zu bege‐
ben. Für bestimmte Situationen werden Ausnahmeregelungen für
die rituelle Waschung erlassen. Der männliche Plural zu Beginn des
Verses (»oh ihr, die ihr glaubt«, yā-ayyuhā llaḏīna āmanū) kann,
wenn er generisch verstanden wird, als eine allgemeine Adressierung
verstanden werden. Im weiteren Fortgang des Verses wird aber im
Ausdruck »oder wenn ihr Frauen berührt habt« (aw lāmastumu
n-nisāʾa) deutlich, dass im gesamten Vers ein männliches Publikum
angesprochen wird.

Yā-ayyuhā llaḏīna āmanū lā taqrabū ṣ-ṣalāta wa-antum sukārā ḥattā
taʿlamū mā taqūlūna wa-lā ǧunuban illā ʿābirī sabīlin ḥattā taġtasilū wa-
in kuntum marḍā aw ʿalā safarin aw ǧāʾa aḥadun minkum mina l-ġāʾiṭi
aw lāmastumu n-nisāʾa fa-lam taǧidū māʾan fa-tayammamū ṣaʿīdan ṭay‐
yiban fa-msaḥū bi-wuǧūhikum wa-aydīkum inna llāha kāna ʿafuwwan
ġafūran.

4. Verhältnis von Sprache und Offenbarung

221

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Oh ihr, die ihr glaubt! Naht euch nicht trunken dem Gebet, auf das
ihr wisst, was ihr zu sagen habt! Und nicht unrein, außer ihr seid unter‐
wegs, bis ihr die Waschung vorgenommen habt. Doch wenn ihr krank
seid oder auf der Reise, oder wenn einer von euch vom Abtritt kommt
oder ihr Frauen berührt habt – wenn ihr dann kein Wasser findet, dann
sucht guten Sand, und reibt euch damit Gesicht und Hände ab! Siehe,
Gott ist verzeihend und vergebend.485

4.2. Koranverse zur Betonung der Geschlechtergleichheit

Zu den Versen, welche die Gleichheit der Geschlechter betonen und
von einem reziproken – nicht einem hierarchischen – Verhältnis der
Geschlechter sprechen, gehören die Verse at-Tawba/9:71, al-Aḥzāb/
33:35, ar-Rūm/30:21 und al-Baqara/2:187.

Wa-l-muʾminūna wa-l-muʾminātu baʿḍuhum awliyāʾu baʿḍin yaʾmurūna
bi-l-maʿrūfi wa-yanhawna ʿani l-munkari wa-yuqīmūna ṣ-ṣalāta wa-
yuʾtūna z-zakāta wa-yuṭīʿūna llāha wa-rasūlahū ūlāʾika sa-yarḥamuhu‐
mu llāhu inna llāha ʿazīzun ḥakīmun. (at-Tawba/9:71)

Die Gläubigen, die Männer wie die Frauen, die stehen einander bei.
Sie gebieten das Rechte und verbieten das Schlechte, sie verrichten das
Gebet und entrichten die Armensteuer, und sie gehorchen Gott und
seinem Gesandten. Sie sind es, derer sich Gott erbarmen wird. Siehe,
Gott ist mächtig, weise.486

Inna l-muslimīna wa-l-muslimāti wa-l-muʾminīna wa-l-muʾmināti wa-
l-qānitīna wa-l-qānitāti wa-ṣ-ṣādiqīna wa-ṣ-ṣādiqāti wa-ṣ-ṣābirīna
wa-ṣ-ṣābirāti wa-l-ḫāšiʿīna wa-l-ḫāšiʿāti wa-l-mutaṣaddiqīna wa-l-mu‐
taṣaddiqāti wa-ṣ-ṣāʾimīna wa-ṣ-ṣāʾimāti wa-l-ḥāfiẓīna furūǧahum wa-l-
ḥāfiẓāti wa-ḏ-ḏākirīna llāha kaṯīran wa-ḏ-ḏākirāti aʿadda llāhu lahum
maġ firatan wa-aǧran ʿaẓīman. (al-Aḥzāb/33:35)

Siehe, den muslimischen Männern und muslimischen Frauen, den
gläubigen Männern und gläubigen Frauen, den frommen Männern
und frommen Frauen, den Wahrheit sprechenden Männern und den
Wahrheit sprechenden Frauen, den geduldigen Männern und den ge‐
duldigen Frauen, den demütigen Männern und den demütigen Frauen,
den wohltätigen Männern und den wohltätigen Frauen, den fastenden
Männern und den fastenden Frauen, den Männern und den Frauen, die

485 Bobzin, Koran, 75–6.
486 Ebd., 168.

VI. Geschlechterhierarchie, Geschlechtergerechtigkeit und androzentrische Rede

222

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihre Scham bewahren, den Männern und den Frauen, die Gottes oft
gedenken, all denen hält Gott Vergebung und reichen Lohn bereit.487

Wa-min āyātihī an ḫalaqa lakum min anfusikum azwāǧan li-taskunū
ilayhā wa-ǧaʿala baynakum mawaddatan wa-raḥmatan inna fī ḏālika
la-āyātin li-qawmin yatafakkarūna. (ar-Rūm/30:21)

Und zu seinen Zeichen gehört, dass er euch Gattinnen aus euch selbst
schuf, damit ihr bei ihnen Ruhe findet. Und er stiftete unter euch
Liebe und Barmherzigkeit. Siehe, darin liegen wahrlich Zeichen für
Menschen, die nachdenklich sind.488

[...] Hunna libāsun lakum wa-antum libāsun lahunna [...]. (al-Baqara/
2:187)

[...] Sie [die Frauen] sind ein Kleid für euch [Männer] und ihr ein Kleid
für sie [...].489

5. Beispiele androzentrischer Rede

Wenn man sich einige der oben genannten Versbeispiele zur Ge‐
schlechtergerechtigkeit genauer anschaut, fällt auf, dass hier die
Männer angesprochen werden und mit den Männern über die
Frauen gesprochen wird. Die Frauen sind folglich auch in diesen
»geschlechtergerechten« Versen Objekt und nicht Adressatinnen der
koranischen Rede. Sie selbst werden im Kontext von Geschlechter‐
gleichheit/-gerechtigkeit von Gott nie direkt im unmittelbaren »Du«
oder »Ihr« angesprochen. Selbst wenn die Frauen in ihren eigenen
Belangen von Gott adressiert werden, dann geschieht dies durch die
Vermittlung des Propheten Muhammad.

5.1. Adressierung der männlichen Hörer

Die folgenden Verse wurden bereits oben im Zusammenhang mit
dem Argument für die Gleichheit und das reziproke Verhältnis der
Geschlechter genannt. Bei einer genaueren Betrachtung der sprach‐
lichen Struktur, insbesondere der im Arabischen geschlechtlich spe‐

487 Ebd., 368.
488 Ebd., 352–51.
489 Ebd., 30.

5. Beispiele androzentrischer Rede

223

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zifizierten Pronomina, sticht jedoch die androzentrische Anrede he‐
raus.

Wa-min āyātihī an ḫalaqa lakum min anfusikum azwāǧan li-taskunū
ilayhā. (ar-Rūm/30:21)

Und zu seinen Zeichen gehört, dass er euch Gattinnen aus euch selbst
schuf, damit ihr bei ihnen Ruhe findet.490

Zwar ist hier von einem reziproken Verhältnis der Geschlechter die
Rede, und der Hinweis der schöpfungsmäßigen Wesensgleichheit
der Frauen ist gegen das Ideal einer hierarchischen Geschlechterord‐
nung gerichtet. Dennoch adressiert der Vers ar-Rūm/30:21 offenkun‐
dig eine männliche Hörerschaft, mit denen über ihre Ehefrauen
kommuniziert wird.

Im feministisch-exegetischen Diskurs wird der Ausschnitt aus
dem Vers al-Baqara/2:187 mit den Worten »Sie [die Frauen] sind
ein Kleid für euch [Männer] und ihr ein Kleid für sie« im Sinne der
wechselseitigen Verantwortung der Geschlechter füreinander zitiert.
Liest man den Vers jedoch in seiner gesamten Länge, zeigt sich auch
hier die Adressierung der Männer und der Rede über die Frauenkör‐
per als Objekt der Verfügung für die männliche Sexualität.

Uḥilla lakum laylata ṣ-ṣiyāmi r-rafaṯu ilā nisāʾikum hunna libāsun
lakum wa-antum libāsun lahunna ʿalima llāhu annakum kuntum
taḫtānūna anfusakum fa-tāba ʿalaykum wa-ʿafā ʿankum fa-l-āna
bāširūhunna wa-btaġū mā kataba llāhu lakum wa-kulū wa-šrabū ḥattā
yatabayyana lakumu l-ḫayṭu l-abyaḍu mina l-ḫayṭi l-aswadi mina l-faǧri
ṯumma atimmū ṣ-ṣiyāma ilā l-layli wa-lā tubāširūhunna wa-antum
ʿākifūna fī l-masāǧidi tilka ḥudūdu llāhi fa-lā taqrabūhā ka-ḏālika yu‐
bayyinu llāhu āyātihī li-n-nāsi laʿallahum yattaqūna. (al-Baqara/2:187)

Euch [Männern] ist erlaubt zur Fastenzeit, dass ihr des Nachts bei euren
Frauen schlaft. Sie [die Frauen] sind ein Kleid für euch [Männer] und
ihr ein Kleid für sie. Gott weiß, dass ihr euch [Männer] selbst betrogen
hattet. Da wandte er sich euch [Männern] gütig zu, und er verzieh euch.
Doch nun verkehrt mit ihnen [den Frauen], und strebt nach dem, was
Gott euch [Männern] beschieden hat. Ess und trinkt, bis ihr im Mor‐
gengrauen einen weißen von einem schwarzen Faden unterscheiden
könnt. Setzt dann das Fasten bis zum Abend fort! Doch verkehrt mit
ihnen [den Frauen] nicht, wenn ihr [die Männer] in der Anbetungsstätte

490 Hervorhebung durch die Verfasserin.

VI. Geschlechterhierarchie, Geschlechtergerechtigkeit und androzentrische Rede

224

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


andächtig verweilt. Das sind die Schranken Gottes! Kommt ihnen [den
Frauen] nicht zu nahe! So macht Gott den Menschen seine Zeichen
klar. Vielleicht sind sie ja gottesfürchtig.491

Hier wird eine Regel zum sexuellen Verhalten in der Fastenzeit näher
spezifiziert. Dabei wird die männliche Sexualität als das handelnde
Subjekt im Verhältnis zum objektivierten Frauenkörper gesetzt. An‐
gesprochene der ethischen Bestimmung sind die männlichen Hörer;
ihnen wird gesagt, wie sie sich in der Fastenzeit sexuell verhalten
dürfen. Zugleich wird ein Fehlverhalten der männlichen Hörer be‐
nannt und sie entsprechend von Gott ermahnt. Vor allem der Satz
»Doch nun verkehrt mit ihnen [den Frauen], und strebt nach dem,
was Gott euch [Männern] beschieden hat« macht deutlich, dass hier
nicht vom Einsatz eines generischen Maskulinums auszugehen ist.
Die letzten Worte »strebt nach dem, was Gott euch beschieden hat«
werfen zudem die Frage auf, ob der Aufruf zum rechten, gottgefälli‐
gen Handeln hier überhaupt von den Frauen verlangt wird, da die
Frauen nach dem in diesem Vers gezeichneten Subjekt-Objekt-Ver‐
hältnis nicht die aktiv Handelnden sein können. Auch die Verflech‐
tung der Aussagen zu den Fastenregelungen mit dem rechten sexu‐
ellen Verhalten ist offensichtlich ausschließlich an eine männliche
Hörerschaft gerichtet.

5.2. Adressierung der Frauen durch die Adressierung des
Propheten

Auch wenn die göttliche Rede im Koran auf dominierende Art und
Weise ein männliches Publikum adressiert, bedeutet dies nicht, dass
die Belange der Frauen im Offenbarungskontext nicht erhört wor‐
den sind. Eine Reihe von Berichten über die »Anlässe der Herab‐
sendung« bestimmter Verse sowie der Wortlaut einzelner Verse ver‐
deutlichen, wie Gott auf die Bedürfnisse von Frauen in spezifischen
Situationen reagiert und detaillierte ethisch-rechtliche Bestimmun‐
gen in diesen Fällen offenbart. In Sure al-Aḥzāb/33:59 werden die
Ehefrauen des Propheten dazu aufgerufen, ihr Überkleid über sich
zu werfen, damit sie als Frauen des Propheten erkannt und somit
nicht – sexuell – belästigt werden:

491 Ebd., 30, Hervorhebung durch die Verfasserin.

5. Beispiele androzentrischer Rede

225

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Yā-ayyuhā n-nabiyyu qul li-azwāǧika wa-banātika wa-nisāʾi l-
muʾminīna yudnīna ʿalayhinna min ǧalābībihinna ḏālika adnā an yuʿraf‐
na fa-lā yuʾḏayna wa-kāna llāhu ġafūran raḥīman. (al-Aḥzāb/33:59)

Oh Prophet! Sag deinen Gattinnen und deinen Töchtern und den
Frauen der Gläubigen, sie mögen ihre Gewänder über sich schlagen;
es ist dann leichter, dass man sie erkennt, auf dass sie nicht belästigt
werden.492

Hier wird jedoch wieder aus dem Wortlaut deutlich, dass die Frauen
nicht direkte Adressatinnen der göttlichen Rede sind, wenn ihre
spezifisch weiblichen Belange Gegenstand der Gottesrede sind. Viel‐
mehr werden sie mittelbar angesprochen, indem der Prophet als
direkter Mittler zwischen ihnen und Gott adressiert wird.

Ein anderes Beispiel, in dem Gott im Offenbarungskontext direkt
auf das Bittgebet einer Frau in einer für sie unerträglichen Situation
der Scheidung reagiert, ist Sure al-Muǧādila/58:1–2:

Qad samiʿa llāhu qawla llatī tuǧādiluka fī zawǧihā wa-taštakī ilā llāhi
wa-llāhu yasmaʿu taḥāwurakumā inna llāha samīʿun baṣīrun allaḏīna
yuẓāhirūna minkum min nisāʾihim mā hunna ummahātihim in um‐
mahātuhum illā llāʾī waladnahum wa-innahum la-yaqūlūna munkaran
mina l-qawli wa-zūran wa-inna llāha la-ʿafuwwun ġafūrun.

Gott hat die Worte der Frau [Ḫawla, Ṯaʿlabas Tochter] gehört, die mit
Dir [Muhammad] über ihren Gatten stritt und sich bei Gott beklagte.
Gott hörte das Gespräch zwischen euch beiden. Siehe, Gott ist hörend,
sehend. Diejenigen von euch, die sich von ihren Frauen scheiden lassen
mit den Worten: ›Du bist für mich wie der Rücken meiner Mutter!‹ –
diese Frauen sind nicht eure Mütter. Ihre Mütter sind nur die, welche
sie geboren haben. Siehe, sie gebrauchen verwerfliche und falsche Rede.
Siehe, Gott ist verzeihend, bereit zu vergeben.493

Dieser Vers ist ein gutes Beispiel für die Komplexität der androzen‐
trischen Rede im Koran. Er bezieht sich auf die Klage einer Frau im
Umfeld des Propheten, deren Namen in der exegetischen Literatur
als Ḫawla Bint Ṯaʿlaba494 erläutert wird, und die sich an den Prophe‐
ten mit dem spezifischen Problem des Geschiedenwerdens durch
den Ausspruch einer altarabischen Formel, genannt ẓihār, wandte.

492 Ebd., 371.
493 Ebd., 488.
494 As-Suyūṭī, Lubāb an-nuqūl, 228; Decker, Frauen als Trägerinnen religiösen

Wissens, 261–65.

VI. Geschlechterhierarchie, Geschlechtergerechtigkeit und androzentrische Rede

226

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ihr Mann hatte sie geschieden mit den Worten »Du bist mir wie
der Rücken (ẓahr) meiner Mutter«. Dieser Spruch demütigte die
Frauen nicht nur, sondern er führte auch dazu, dass die vom Mann
einseitig ausgesprochene Trennung nicht mehr rückgängig gemacht
werden konnte, da eine Verähnlichung der Ehefrau mit der eigenen
Mutter das sexuelle Verhältnis zwischen Ehemann und Ehefrau nach
altarabischem Brauch unmöglich machte.495 Der Bericht vom Offen‐
barungsanlass überliefert, dass Ḫawla sich nun beim Propheten über
ihre Situation beklagt, der ihr zunächst nicht helfen kann. Daraufhin
wendet sie sich mit einem Bittgebet an Gott. Gott greift dann in das
Geschehen ein, indem er dem Propheten in einer direkten Anrede
den Vers offenbart, der gleichzeitig die frauenverachtende Praxis des
ẓihār verbietet. Man beachte hierbei mehrere Ebenen: Erstens, Ḫaw‐
la wird nicht selbst im »Du« angesprochen, sondern der Prophet
allein. Zweitens, Gott betont seine Allwissenheit, indem er sagt, dass
er das Gespräch zwischen Ḫawla und Muhammad gehört hat. Drit‐
tens, die männlichen Hörer sind zwar nicht direkte Anwesende im
Geschehen dieser Offenbarung, aber sie sind trotzdem Adressaten
der göttlichen Anrede: »Diejenigen von euch, die sich von ihren
Frauen scheiden lassen mit den Worten: ›Du bist für mich wie der
Rücken meiner Mutter!‹ – diese Frauen sind nicht eure Mütter.«
Diese Worte kommen einer verbalen Ohrfeige für die männlichen
Hörer gleich, welche die ẓihār-Praxis leben. Viertens, obwohl Ḫaw‐
las Problem durch göttliches Eingreifen gelöst wird, ist sie dennoch
nicht als Frau in Form eines »Du« angesprochen.

6. Zusammenfassung und Ausblick

Auf das Problem der androzentrischen Rede im Koran hingewiesen,
schreibt Amina Wadud, dass auch diese Verse historisch und gleich‐
zeitig auf ihren übergeordneten ethischen Gehalt hin gelesen werden
müssten. Eine methodische Möglichkeit im feministischen Diskurs,
die Spannung zwischen androzentrischer Rede und Geschlechter‐
gleichheit aufzulösen ist die sogenannte »historische Kontextualisie‐

495 Ahmet Yaman, »Zıhâr«, in: Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Istan‐
bul: Türkiye Diyanet Vakfı, 2013), Bd. 44, 387–90.

6. Zusammenfassung und Ausblick

227

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rung«.496 Dazu werden Verse, die geschlechterhierarchische oder so‐
gar patriarchalische Aussagen haben, historisiert, d. h. zu historisch-
partikularen Aussagen des Korans erklärt. Andere Verse, aus denen
sich das Prinzip der Geschlechtergleichheit oder das des reziproken
Verhältnisses der Geschlechter ableiten lassen, werden hingegen zu
universell gültigen Versen erhoben.

Wadud schreibt, der Koran adressiere diejenigen im Offenba‐
rungskontext, die Macht und Einfluss hätten, und ermahne sie zu
gerechtem Handeln. Und da im historischen Offenbarungskontext
Männer mächtiger als Frauen gewesen seien, spreche der Koran
ebendiese an:

The Qur’an constantly made special address to those in whose hands
rested the power and privilege to establish social justice, albeit with
varying degrees of success and failure, even during the process of revela‐
tion all the way up to the Prophet’s death.497

Dieser Aussage ist zuzustimmen. Doch es bleibt damit ein generelles
hermeneutisches Problem ungelöst: Denn die Prämisse von der ge‐
schlechtergerechten und -neutralen Sprache als einem Fundament
des normativen Prinzips der Geschlechtergerechtigkeit wird durch
die faktische Existenz der androzentrischen Rede infrage gestellt.
In eine universalisierende Hermeneutik, die den Koran ahistorisch
nach übergeordneten, absolut kohärenten und zudem dem moder‐
nen Werteverständnis entsprechenden Prinzipen interpretiert, wer‐
den sich Elemente des Korans wie die androzentrische Rede sowie
die rechtliche und sexuelle Bevorzugung der Männer nicht problem‐
los einfügen lassen. Eine mögliche Lösung für eine zumindest de‐
skriptiv-exegetische Einordnung der hier aufgeworfenen Fragestel‐
lung lässt sich durch eine Hermeneutik entwickeln, die zunächst die
Verse des Korans als Einzelaussagen liest, welche in historischen
Einzelsituationen von Gott zum Propheten und von diesem an
bestimmte Hörer in der Geschichte mitgeteilt wurden. Dazu müss‐
ten jedoch diese Einzelaussagen beziehungsweise Verseinheiten als
mündlich kommunizierte, zunächst voneinander unabhängig zu le‐
sende Offenbarungseinheiten und Sprechakte verstanden werden.

496 Siehe hierzu III.
497 Wadud, Inside the Gender Jihad, 215.

VI. Geschlechterhierarchie, Geschlechtergerechtigkeit und androzentrische Rede

228

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dies wiederum würde bedeuten, den Koran nicht als einen »Text«,
sondern als eine Sammlung verschriftlichter Reden zu lesen.

6. Zusammenfassung und Ausblick

229

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


VII. Gender als Herausforderung theologischer
Schrifthermeneutik

Eine islamische Perspektive

1. Vorbemerkung

In den letzten Jahrzehnten ist die Frage nach Gender, Geschlech‐
tergerechtigkeit und Geschlechterdifferenz in den islamisch-theolo‐
gischen Studien wie auch in den islamwissenschaftlichen Women’s
Studies ins Zentrum vieler Forschungen gerückt. Neben vielfach re‐
zipierten koranwissenschaftlichen Beiträgen beschäftigen sich – vor
allem – Forscherinnen mit neuartigen Fragestellungen etwa zur an‐
drozentrischen Perspektive in klassischen, bis heute noch rezipierten
Diskursen der theologischen Anthropologie und Ethik,498 zur Kon‐
struktion eines geschlechtersensiblen Ansatzes aus der mystischen
Tradition heraus499 oder zur Frage nach der Rolle von Frauen in der
frühen und post-klassischen islamischen Wissensproduktion.500

Im Zentrum dieses Beitrags steht die übergeordnete Frage, wie
»Geschlecht« an sich und die Geschlechter501 im Koran konstruiert,

498 Zahra Ayubi, Gendered Morality. Classical Islamic Ethics of the Self, Family, and
Society (New York: Columbia University Press, 2019).

499 Shaikh, Sufi Narratives of Intimacy.
500 Decker, Frauen als Trägerinnen religiösen Wissens; Asma Sayeed, Women and

the Transmission of Religious Knowledge in Islam (New York: Cambridge Uni‐
versity Press, 2013); Geissinger, Gender and Muslim Constructions of Exegetical
Authority.

501 Neben den greifbar erscheinenden Aspekten von Geschlecht, etwa den sozia‐
len Rollen und Konstruktionen des biologischen Geschlechts, lässt sich im
Koran, wenn er als eine mündliche Rezitation und nicht als ein Text verstan‐
den wird, auch eine weitere Form der Geschlechterkonfiguration finden. Wie
Michael Sells gezeigt hat, spielt Gender auch auf der Ebene von Semantik,
Akustik und Hörassoziationen eine Rolle, siehe dazu Michael A. Sells, »Sound,
Spirit, and Gender in Sūrat al-Qadr«, in: Journal of the American Oriental
Society 111 (1991), 239–59; Sells, »Sound and Meaning in ›Sūrat al-Qāriʿa‹“.

231

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


thematisiert und erzählt werden. Zur Beantwortung dieser Frage
wird eine literarische Lektüre des Korantexts aus einer koranwissen‐
schaftlichen und -exegetischen Perspektive vorgenommen. Die Fra‐
ge, ob der Koran die Geschlechter als solche auch konstruiert oder
vielmehr kulturelle Vorstellung seiner historischen Hörer im Offen‐
barungskontext aufgreift und reflektiert, möchte ich an dieser Stelle
bewusst offenhalten und nicht beantworten. Diese Frage verdient
einen eigenen Beitrag, der viel stärker den historischen Kontext des
Korans reflektieren muss.

Zunächst begebe ich mich, auch im Gespräch mit der christlich-
feministischen Exegese und dem Beitrag Marie-Theres Wackers in
diesem Band, auf eine Spurensuche nach dem »Geschlecht« Gottes
im Koran und frage im Anschluss nach der zwischenmenschlichen
Ordnung der Geschlechter: Wird im Koran eine binäre oder eine
duale Polarität der Geschlechter reflektiert? Anschließend diskutiere
ich einige Beispiele, die Herausforderungen und Chancen für eine
geschlechtergerechte Auslegung des Korans bieten und argumentie‐
re, dass die komplexen Geschlechterinszenierungen in der Gestalt
Marias ein hohes Maß an Ambiguität aufweisen, die sich theologisch
deuten lässt.

Meine Begriffsverwendung von gender orientiert sich an der
Definition in den Geschlechterstudien bzw. Gender Studies:502 gen‐
der bezeichnet das soziale Geschlecht von Menschen unabhän‐
gig von ihren biologisch-morphologischen Geschlechtsmerkmalen
(sex). Dabei geht es in diesen Studien nicht darum, die Materiali‐
tät beider Kategorien zu negieren, sondern ihre performative und
diskursive Herstellung in den Blick zu nehmen.503 Gender wird in
gesellschaftlichen und kulturellen Ordnungen konstruiert und insze‐
niert und ist ein wirksames Element hierarchischer Gesellschafts‐
strukturen und zwischenmenschlicher Beziehungen. Insbesondere
der weibliche Körper dient als eine Projektions- und Verhandlungs‐
fläche für religiöse und kulturelle Vorstellungen. Die symbolische
Repräsentation von Geschlecht in »weiblichen« Figuren wie Maria
ist daher für eine geschlechtersensible Perspektive von besonderem
Interesse.

502 Siehe auch die Begriffsbestimmung von gender in Marie-Theres Wackers Bei‐
trag in diesem Band.

503 Judith Butler, Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts
(Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1997), 98.

VII. Gender als Herausforderung theologischer Schrifthermeneutik

232

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In diesem Beitrag werden die Begriffe »Dichotomie« und »Dua‐
lität« im Zusammenhang mit der Schöpfung des Menschen ge‐
braucht. Dichotomie bedeutet Zweigliedrigkeit oder Zweiteilung und
impliziert in meiner Begriffsverwendung zunächst keine Hierarchie
zwischen dem männlichen und dem weiblichen Geschlecht. Duali‐
tät bedeutet »Zweiheit« und beschreibt eine Sache, die aus zwei
Einheiten besteht, die in einem Verhältnis zueinanderstehen. Auch
dieser Begriff beinhaltet in meiner Verwendung zunächst keine Hier‐
archisierung. In Anlehnung an die feministische Theorie nutze ich
schließlich auch die Analysekategorie »Polarität« und »Binarität«
der Geschlechter. Die Zweigeschlechtlichkeit bzw. Geschlechterbina‐
rität/-polarität als ein kulturelles Wissenssystem wird beschrieben
als eine Konstruktion des Westens ab dem 18. Jahrhundert.504 In
binären Ordnungen wird Geschlecht als entweder ausschließlich
männlich oder weiblich verstanden, und »männlich« und »weib‐
lich« als einander ausschließende Kategorien und gegensätzliche
Pole gedacht.505

2. Geschlechterkonfigurationen in der koranischen Rede

Der Geschlechterdiskurs im Koran scheint an vielen Stellen zu kla‐
ren und eindeutigen Aussagen zu kommen, bietet an anderen Stel‐
len aber multiple Deutungsmöglichkeiten. Seine Komplexität und
Vielschichtigkeit erlaubt es, den Text sowohl zugunsten einer Repro‐
duktion von patriarchalischen und hierarchischen Verhältnissen als
auch im Sinne von egalitären, feministischen Zielen und schließlich
auch – an einzelnen Stellen – zur Überwindung einer dualen Ge‐
schlechterordnung auszulegen.

504 Laqueur, Making Sex; Angelika Wetterer, »Konstruktion von Geschlecht. Re‐
produktionsweisen der Zweigeschlechtlichkeit«, in: Handbuch Frauen- und
Geschlechterforschung, Hg. Ruth Becker, Beate Kortendiek (Wiesbaden: Verlag
für Sozialwissenschaften, 2008), 130–31.

505 Regine Gildemeister, Angelika Wetterer, »Wie Geschlechter gemacht werden.
Die soziale Konstruktion der Zweigeschlechtlichkeit und ihre Reifizierung in
der Frauenforschung«, in: Traditionen Brüche. Entwicklungen feministischer
Theorie, Hg. Gudrun-Axeli Knapp, Angelika Wetterer (Freiburg: Kore, 1992),
237.

2. Geschlechterkonfigurationen in der koranischen Rede

233

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.1. Die (Un-)Geschlechtlichkeit Allāhs

In einer islamischen Perspektive erscheint die Frage nach dem »Ge‐
schlecht« Gottes nahezu häretisch, da jeder Gedanke, der von Gottes
absoluter Unvergleichlichkeit (tanzīh)506 und Nicht-Körperlichkeit
in der physisch-materiellen Welt abrückt, als Angriff auf das zentra‐
le Glaubensdogma der Einheit Gottes (tawḥīd) verstanden werden
kann. Die Rede von der Geschlechtlichkeit Gottes rückt für Mus‐
lime damit in die Nähe einer Verähnlichung (tašbīh) Gottes mit
seinen Geschöpfen. Doch die Beschreibung Gottes und seiner Attri‐
bute in einer anthropomorphistischen und anthropopathistischen507

Sprache ist dem Koran nicht fremd und wird frühestens im 8. Jahr‐
hundert n. Chr. von Theologen problematisiert.508 Entgegen der
Unvergleichlichkeitsdoktrin finden sich sehr konkrete, auch anthro‐
pomorphe Charakterisierungen Allāhs im Koran.

Allāh, Arabisch »der Gott«,509 dessen Name bereits in der altara‐
bischen Götterwelt für den höchsten aller Götter steht,510 beschreibt
sich selbst im Koran als das absolut Andere zu der von ihm erschaf‐
fenen Welt: Wenn die Welt in einer vielfältigen Schöpfung erschaf‐
fen ist, ist Allāh auf radikale Art und Weise der Eine, Unteilbare
(ar-Rūm/30:22, al-Furqān/25:54). Zwar ist dem Menschen die Statt‐
halterschaft Gottes auf Erden (ḫalīfa)511 anvertraut, doch wird er
dadurch nicht zum Ebenbild Gottes, denn »nichts ist ihm [Allāh]
gleich« (laysa ka-miṯlihī šayʾun, aš-Šūrā/42:11).512 Gott ist folglich
nicht körperlich und damit auch nicht geschlechtlich zu imaginieren
oder zu denken. Die radikale Verneinung von Allāhs Körperlichkeit,
Inkarnation und Geschlechtlichkeit beinhaltet zugleich auch eine
Aussage über das Gottesbild der mit dem Islam benachbarten Reli‐
gionen:

506 Josef van Ess, »Tashbīh wa-tanzīh«, in: J. P. Bearman et al. (Hg.), Encyclopae‐
dia of Islam2, Bd. 10, Leiden: Brill 2000, 341–44.

507 Etwa zur Barmherzigkeit oder zum Zorn Gottes.
508 Ebd., 342–43.
509 Ibn Manẓūr, Lisān al-ʿarab, Bd. 1, 114; ar-Rāġib al-Iṣfahānī, Muʿǧam mufradāt

alfāẓ al-Qurʾān, Hg. Ibrāhīm Šams ad-Dīn (Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya,
32008), 28; Davild Kiltz, »The Relationship Between Arabic Allāh and Syriac
Allāha«, in: Der Islam 88 (2012), 33–50.

510 Sure Yūnus/10:31, ar-Raʿd/13:16, al-ʿAnkabūt/29:61, az-Zumar/39:38.
511 Sure al-Baqara/2:30, Ṣād/38:26.
512 Übersetzungen von Koranversen sind entnommen aus Bobzin, Koran.

VII. Gender als Herausforderung theologischer Schrifthermeneutik

234

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sprich: »Er ist Gott, der Eine, Gott, der Beständige, er zeugte nicht und
wurde nicht gezeugt, und keiner ist ihm ebenbürtig.‘“513 (Sure al-Iḫlāṣ/
112)

Unter den zahlreichen Namen Gottes im Koran wie al-wāḥid (»der
Eine«), al-ḥayy (»der Lebende«), al-ʿazīz (»der Mächtige«), as-samīʿ
(»der Allhörende«), al-ġāfir (»der Vergebende«) und al-wadūd (»der
Liebende«) werden keine genannt, die ihm eine explizit geschlecht‐
lich markierte Eigenschaft zuschreiben. Die Ungeschlechtlichkeit
und damit Ungeschöpflichkeit Gottes wird auch verbunden mit der
Aussage, dass Allāh in keiner Weise Kinder hat, seien es menschli‐
che, körperliche Kinder oder göttliche, geistige Kinder.514 Während
etwa der Ausdruck »Er zeugt nicht und wurde nicht gezeugt« (112:3)
von einigen ExegetInnen als die Abweisung des nizäischen Glau‐
benssatzes und damit der Vaterschaft Allāhs und der Gottessohn‐
schaft Jesu verstanden wird,515 adressieren diese Verse um eine Vater-
Kind-Beziehung möglicherweise auch die Vorstellung der mekkani‐
schen Polytheisten um Muhammad. In der altarabischen Götterwelt
standen neben Allāh als dem höchsten Gott noch andere Gottheiten,
von denen einige als seine Kinder verehrt wurden.516 So kritisiert die
an die Polytheisten gerichtete Polemik in Sure 37 deren Vorliebe für
männliche Götter und menschliche Söhne:

So frage sie [die Mekkaner] doch, ob dein Herr die Töchter hat und sie
die Söhne. Oder erschufen wir die Engel517 als weibliche Wesen, wobei
sie Zeugen waren? Ist es nicht so, dass sie aus ihrer Lügenhaftigkeit

513 Qul huwa llāhu aḥadun allāhu ṣ-ṣamad lam yalid wa-lam yūlad wa-lam yakun
lahū kufuwan aḥad.

514 »Sie machten Gott Gesellen: die Dschinne, die er doch selbst erschuf, und
dichteten ihm – ohne Wissen zu haben – Söhne und Töchter an. Gepriesen
sei er und erhaben über das, was sie beschreiben! Der Schöpfer der Himmel
und der Erde! Wie sollte er denn einen Sohn haben, wenn er nicht einmal eine
Gefährtin hatte? Er schuf doch alle Dinge! Und er hat Wissen über alle Dinge«
(al-Anʿām/6:100–01, Hervorhebung des Übers.).

515 Angelika Neuwirth, Der Koran als Text der Spätantike. Ein europäischer Zu‐
gang (Berlin: Verlag der Weltreligionen, 2010), 761–64.

516 Christian Robin, »Les ›Filles de Dieu‹ de Sabaʾ à La Mecque. Réflexions sur
l’agencement des panthéons dans l’Arabie ancienne«, in: Semitica 50 (2001),
113–92; Patricia Crone, »The Religion of the Qurʾānic Pagans. God and the
Lesser Deities«, in: Arabica 57 (2010), 151–200.

517 Die Nennung von Engeln an dieser Stelle ist bezogen auf einen altarabischen
Kult, in dem Engel auch zu den »Kindern Gottes« gezählt wurden und damit

2. Geschlechterkonfigurationen in der koranischen Rede

235

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


heraus behaupten: »Gott hat Kinder gezeugt.« Doch siehe, sie sind
wahrhaftig Lügner! Hat er die Töchter vor den Söhnen auserwählt?518

(aṣ-Ṣāffāt/37:149–153).

An anderer Stelle greift der Text diese Kritik wieder auf und ver‐
knüpft die polytheistischen »Töchter Allāhs« (al-Anʿām/6:100–101)
mit den Namen von drei in Nord- und Südarabien historisch beleg‐
ten Göttinnen, al-Lāt, al-ʿUzza und Manāt.519

Was haltet ihr [Mekkaner] denn von al-Lāt und al-ʿUzza und von Ma‐
nah, der dritten dazu? Gebührt euch denn das Männliche, das Weibliche
dagegen ihm? Das wäre eine ungerechte Teilung.520 (an-Naǧm/53:19–
22) (Hervorhebung des Übers.)

Offensichtlich ist die Frage nach der Geschlechtlichkeit und Vater‐
schaft Gottes hier mit der Entlarvung »falscher« Gottheiten ver‐
schränkt. Dies spielt auf die Männlichkeit des göttlichen Vaters an:
Allāh beschreibt sich selbst im Koran nicht als männlich und auch
nicht als weiblich, denn Allāh ist geschlechtslos. Jedoch spricht Allāh
von sich selbst als »Er« (huwa), und die Gottesnamen sind im
Maskulinum formuliert. Ist Gott damit in irgendeiner Weise doch
mit Männlichkeit assoziiert?

Im Arabischen gibt es zwei Genera, das Maskulinum und das
Femininum. Für die Bezeichnung Allāhs mit Pronomina steht in
der arabischen Sprache daher keine dritte Option (kein Neutrum)
zur Verfügung: Gott muss grammatisch entweder männlich oder
weiblich sein. Nun steht das Wort Allāh im Maskulinum, daher ist
die Wahl des Pronomens »Er« auch grammatisch konsequent. Wenn
aber Allāh, mit der Bedeutung »der Gott«, eine koranische Umdeu‐
tung des altarabischen Hochgottes Allāh ist, dann hätte rein theore‐
tisch auch die weibliche Entsprechung, al-Lāt, in der Bedeutung
»die Göttin« Eingang in den Koran finden können. Wie der Koran
andeutet, aber auch die historische Forschung zeigt, ist al-Lāt als

einen ähnlichen Status wie weibliche oder männliche Gottheiten besaßen,
siehe ebd., 156–55.

518 Fa-staftihim a-li-rabbika l-banātu wa-lahumu l-banūna am ḫalaqnā l-
malāʾikata ināṯan wa-hum šāhidūna a-lāʾinnahum min ifkihim la-yaqūlūna
walada llāhu wa-innahum la-kāḏibūna a-ṣṭafā l-banāti ʿalā l-banīna.

519 Vgl. Christian Robin, »South Arabia, Religions in Pre-Islamic«, in: Encycopae‐
dia of the Qur’an, Hg. Jane D. MacAuliffe (Leiden: Brill), Bd. 5, 88.

520 A-fa-raʾaytumu l-lāta wa-l-ʿuzzā wa-manāta ṯ-ṯāliṯata l-uḫrā a-lakumu ḏ-
ḏakaru wa-lahu l-unṯā tilka iḏan qismatun ḍīzā.

VII. Gender als Herausforderung theologischer Schrifthermeneutik

236

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine weibliche Gottheit dem höchsten Gott Allāh untergeordnet ge‐
wesen. Wenn wir davon ausgehen, dass Sprache Gottesvorstellungen
reflektiert, aber auch konstruiert, dann ist al-Lāts niederer Status in
der altarabischen Götterwelt auf ihre Weiblichkeit zurückzuführen.
Wegen seiner Assoziation mit dem Männlichen scheint Allāh zum
höheren Gott aufgestiegen zu sein.

Der koranischen Selbstbeschreibung zufolge übersteigt Allāh/Gott
alles Geschöpfliche und damit auch die Merkmale von männlich
oder weiblich. Gott passt in keine geschlechtlichen Kategorien. Die
Beschreibung von Allāh als Gott, der ungeschlechtlich und mit allen
weltlichen Dingen unvergleichlich ist, und der über allem Erschaffe‐
nem steht, wird allerdings in einer geschlechtlich codierten Sprache
kommuniziert.521

2.2. Geschlechterdualität in mekkanischen und medinensischen
Suren

Der Koran macht Aussagen zur Wesenheit des männlichen und
weiblichen Geschlechts, die als solche auch benannt werden, und
thematisiert auf unterschiedliche Art und Weise deren Gleichartig‐
keit, aber auch Differenz zueinander. In Bezug auf das Wesen der
Geschlechter verwendet der Koran, wenn er von der Schöpfung des
Menschen spricht, das Wort zawǧ, Pl. azwāǧ, was im Singular so viel
heißt wie gleichwertiger Partner oder Teil eines Paares.

War er nicht ein Tropfen Samen,522 der sich ergoss? Darauf ward er ein
Klumpen, den er dann schuf und ebenmäßig formte und dann ein Paar
daraus machte, Mann und Frau.523 (al-Qiyāma/75:37–39)

521 Vgl. Barlas, Believing Women in Islam, 101.
522 Dieser Vers lässt sich repräsentativ für das Spannungsverhältnis von Hierarchie

bzw. Androzentrik und Gleichheit im gesamten Koran heranziehen. Hier wird
die ontologische Gleichheit von Frau und Mann in ihrer Bezeichnung als
»Paar« im Schöpfungsprozess beschrieben, während zugleich eine androzen‐
trische Bildsprache verwendet wird. Demzufolge war der Mensch zunächst ein
(männlicher) Samentropfen, der sich aus dem (männlichen) Körper ergoss,
und wurde danach zu Mann und Frau geformt. Ähnlich ist die Schöpfungs‐
beschreibung in aṭ-Ṭāriq/86:6–7, wonach der Mensch »aus einem sich ergie‐
ßenden Wasser, das zwischen Lende und Rippen herauskommt« erschaffen
wird. In der mittelmekkanischen Sure al-Insān/76 (Der Mensch) spricht Vers 2

2. Geschlechterkonfigurationen in der koranischen Rede

237

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»Ihr Menschen! Fürchtet euren Herren, der euch aus einem Wesen
schuf und der daraus sein Gegenüber [wörtl. »Partner, Gegenstück«]
schuf und der aus beiden viele Männer und Frauen entstehen ließ!«
(an-Nisāʾ/4:1)524

In beiden Versen ist der Ausdruck zawǧ zwar geschlechtsneutral,
jedoch wird diese Neutralität auf zwei Weisen wieder gegendert:
Im ersten Vers durch eine Spezifikation der »beiden Partner« als
»Männlich und Weiblich« (aḏ-ḏakar wa-l-unṯā), und im zweiten
Vers in der Erzählung über die erweiterte Schöpfung als »viele Män‐
ner und Frauen« (riǧālan kaṯīran wa-nisāʾa). Der in an-Nisāʾ/4:1
betonte gemeinsame Ursprung aller Menschen wird auf eine gram‐
matisch weiblich bestimmte Seele (nafs wāḥida) zurückgeführt.525

Beide Verse deuten die duale, dichotomische Geschlechterkonfigura‐
tion als eine im Wort »Partner« angelegte Auffächerung und Entfal‐
tung an. Mann und Frau stehen hier symbolisch in einer reichen,

aber von einem »vermischten Tropfen« (nuṭfa amšāǧ), womit möglicherweise
die Vermischung der männlichen und weiblichen Körperflüssigkeit angedeutet
wird. Zur Semantik von »Tropfen« (nuṭfa) und »Samen« (manī) siehe Mira
Sievers, Schöpfung zwischen Koran und Kalām. Ansätze einer Koranischen
Theologie (Berlin: EB-Verlag, 2019), 77.

523 A-lam yaku nuṭfatan min maniyyin yumnā ṯumma kāna ʿalaqatan fa-ḫalaqa
fa-sawwā fa-ǧaʿala minhu z-zawǧayni ḏ-ḏakara wa-l-unṯā. Im Gesamtkontext
der Sure al-Qiyāma/75 (Die Auferstehung) betrachtet, wird hier »der Mensch«
(insān) in einem negativen Licht dargestellt. Es ist daher zu fragen, ob die
Beschreibung der menschlichen Schöpfung durch einen männlichen »Samen‐
tropfen« (nuṭfa) an dieser Stelle positiv oder negativ konnotiert ist. Dieselbe
Assoziation wird in Sure 76 wiederholt.

524 Hervorhebung des Übersetzers. Yā-ayyuhā n-nāsu ttaqū rabbakumu llaḏī
ḫalaqakum min nafsin wāḥidatin wa-ḫalaqa minhā zawǧahā wa-baṯṯa min‐
humā riǧālan kaṯīran wa-nisāʾan wa-ttaqū llāha llaḏī tasāʾalūna bihī wa-l-
arḥāma inna llāha kāna ʿalaykum raqīban. Ähnlich, jedoch mit Anrede der
männlichen Hörer: an-Naḥl/16:72, aš-Šūrā/42:11.

525 Dieser Vers wird in der geschlechtersensiblen Exegese im Sinne der ontologi‐
schen Gleichheit und Gleichwertigkeit von Frau und Mann ausgelegt. Diese
Interpretation geht auf ʿĀʾiša ʿAbd ar-Raḥmān (gest. 1988) zurück, vgl. ʿĀʾiša
ʿAbd ar-Raḥmān, al-Mafhūm al-islāmī li-taḥrīr al-marʾa, 7–12; Naguib, »Bint
Al-Shāṭiʾ’s Approach to Tafsīr«, 71. Ihre Lesart steht der dominanten tradi‐
tionellen Lesart diametral entgegen, wonach Sure 4:1 die Erschaffung der
Menschheit, inklusive Eva, aus Adam beschreibe, vgl. Hatice Arpaguş, »The
Position of Woman in the Creation. A Qur’anic Perspective«, in: Muslima
Theology. The Voices of Muslim Women Theologians, Hg. Marcia Hermansen,
Ednan Aslan, Elif Medeni (Frankfurt a. M.: Peter Lang, 2013), 113–23.

VII. Gender als Herausforderung theologischer Schrifthermeneutik

238

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


harmonischen Schöpfungsordnung als ein Gegenbild zur radikalen
Einheit Gottes (aḏ-Ḏāriyāt/51:49).

Mit den oben bereits erwähnten dichotomischen Begriffspaaren
drückt der Koran sowohl die Gleichartigkeit als auch Differenz der
beiden Geschlechter aus: Die biologische Differenz zwischen Mann
und Frau benennt der Koran als aḏ-ḏakar (»das Männliche«) und
al-unṯā (»das Weibliche«). Mit Blick auf ihre soziale Funktion wer‐
den jedoch andere Begriffe verwendet, nämlich raǧul, Pl. riǧāl, für
Männer und imraʾa, Pl. nisāʾ, für Frauen. Somit spricht der Koran
über Partner in der Ehe von zawǧ, Pl. azwāǧ, als auch von riǧāl
und nisāʾ. In Bezug auf die Erbverteilung zwischen männlichen und
weiblichen Angehörigen heißt es in Sure an-Nisāʾ/4:7 etwa:

Den Männern [riǧāl] steht ein Anteil zu von dem, was Eltern und
Verwandte hinterlassen, und den Frauen [nisāʾ] steht ein Anteil von dem
zu, was Eltern oder Verwandte hinterlassen, sei es weniger oder mehr
von ihm, als pflichtgemäßer Anteil. (an-Nisāʾ/4:7)526

Die Begriffe riǧāl und nisāʾ bzw. ḏakar und unṯā sind zunächst
einmal als Ausdruck einer dualen Schöpfungsordnung zu verstehen:
die Geschlechter, männlich und weiblich, generieren ihre Identität
durch ein Verhältnis zueinander. Erst dieses relationale Moment,
sei es von zwei Partnern in einer Beziehung oder durch Verwandt‐
schaftsbande, vergeschlechtlicht den individuellen Menschen. Ge‐
schlecht scheint damit im Koran nicht als ein dem einzelnen Wesen
inhärentes Merkmal konstruiert zu sein. Lediglich dem weiblichen
Geschlecht bzw. den »Gebärenden/Müttern« (al-wālidāt) wird die
Fähigkeit, zu gebären und zu stillen, als eine immanente Eigenschaft
attestiert (Sure al-Baqara/2:233). Der Mann ist nicht aufgrund von
bestimmten, nur ihm wesenseigenen Eigenschaften männlich;527

und die Frau ist nicht Frau, weil sie das zum Mann anders gearte‐

526 Li-r-riǧāli naṣībun mimmā taraka l-wālidāni wa-l-aqrabūna wa-li-n-nisāʾi
naṣībun mimmā taraka l-wālidāni wa-l-aqrabūna mimmā qalla minhu aw
kaṯura naṣīban mafrūḍan. Ähnlich: Sure an-Nisāʾ/4:32.

527 Auch wenn Exegeten Versteile wie »Die Männer sind Hüter/Wahrer/Leiter der
Frauen« (ar-rīǧālu qawwāmūna ʿalā n-nisāʾ, an-Nisāʾ/4:34) als Aussage über
das höhere Wesen des Männlichen ausgelegt haben, steht der Satz im Gesamt‐
kontext des Verses in einem konditionalen und nicht absoluten Aussagezusam‐
menhang. Zu dieser Diskussion siehe Amina Wadud, Qur’an and Woman.
Rereading the Sacred Text from a Woman’s Perspective, New York, Oxford 21999,
70; Nimet Seker, Koran und Gender. Exegetische und hermeneutische Studien

2. Geschlechterkonfigurationen in der koranischen Rede

239

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


te Geschlecht ist. Der Text konstruiert keine Geschlechterinszenie‐
rung auf der Folie der Gleichheit/Differenz der Geschlechter. Die
geschlechtliche Identität von Frau und Mann generiert sich erst
durch ihr Verhältnis zueinander – ohne den Partner/die Partnerin
gäbe es in der koranischen Welt weder Mann noch Frau. Jedoch
bleibt anzumerken, dass, auch wenn wir es hier – meines Erachtens
– nicht mit einer binären Ordnung zu tun haben, so doch ganz
klar mit einer zweigliedrigen Ordnung, die von einer Andersheit
der beiden Identitäten ausgeht. Zunächst einmal scheint der Koran
folglich von zwei voneinander eindeutig abgegrenzten Geschlechtern
zu sprechen, die in Gottes Schöpfung aber in partnerschaftlicher
Komplementarität leben. Vor dem Hintergrund einer hierarchisch
und androzentrisch organisierten Gesellschaft um Muhammad mu‐
tet diese Botschaft zunächst radikal egalitär an. Wenn der Koran nun
keinen polaren bzw. binären Geschlechterdiskurs führt, bedeutet
dies dann, dass die soziale Ordnung ohne eine Hierarchisierung
zwischen dem Männlichen und dem Weiblichen auskommt?

3. Herausforderungen und Chancen für eine
geschlechtergerechte Auslegung des Korans

Im Folgenden sollen zwei Strukturen des Textes aufgezeigt werden,
die auf eine klare soziale Hierarchisierung zwischen Männern und
Frauen hindeuten (3.1, 3.2). Anschließend diskutiere ich anhand der
Lektüre der Maria-Erzählungen, welches Potenzial der Koran für
geschlechtersensible Interpretationen bietet (3.3).

3.1. Androzentrische Rede

Generell wird aus den Regeln der arabischen Grammatik abgeleitet,
dass der Koran weibliche Adressaten inkludiert, wenn der männli‐
che Plural verwendet wird. Wenn der Text folglich Formeln wie
»ihr Menschen« (yā ayyuhā n-nās) verwendet, werde das generi‐

zum Geschlechterverhältnis im Koran (Hamburg: Editio Gryphus, 2020), 52–
54, 63–64, 163.

VII. Gender als Herausforderung theologischer Schrifthermeneutik

240

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sche Maskulinum verwendet. Eine kritische Lektüre des Texts im
Hinblick auf die Verwendung von männlichen und weiblichen Pro‐
nomina zeigt jedoch, dass weite Teile der medinensischen Suren an
eine männliche Hörerschaft adressiert sind. Dies wirft die Prämis‐
se feministischer Zugänge zum Koran, wonach die göttliche Rede
von einer geschlechteregalitären Sprachverwendung geprägt sei,528

grundlegend durcheinander.
Oftmals wird im feministischen Diskurs der Vers al-Baqara/2:187

als Beleg für die geschlechtergerechte Botschaft des Korans ange‐
führt. Hier heißt es »Sie [die Frauen] sind ein Kleid für euch
[Männer] und ihr ein Kleid für sie«, ein Satz, der im Sinne eines
wechselseitigen, nicht hierarchischen Verhältnisses von Frau und
Mann in der Ehe verstanden wird. In seiner Gesamtheit betrachtet
steht der Versteil jedoch in einem thematischen Zusammenhang, bei
dem der weibliche Körper Objekt der Verfügung für die männliche
Sexualität ist:

Euch [Männern] ist erlaubt zur Fastenzeit, dass ihr des Nachts bei euren
Frauen schlaft. Sie [die Frauen] sind ein Kleid für euch [Männer] und
ihr ein Kleid für sie. Gott weiß, dass ihr euch [Männer] selbst betrogen
hattet. Da wandte er sich euch [Männern] gütig zu, und er verzieh euch.
Doch nun verkehrt mit ihnen [den Frauen], und strebt nach dem, was
Gott euch [Männern] beschieden hat. Esst und trinkt, bis ihr im Mor‐
gengrauen einen weißen von einem schwarzen Faden unterscheiden
könnt. Setzt dann das Fasten bis zum Abend fort! Doch verkehrt mit
ihnen [den Frauen] nicht, wenn ihr [die Männer] in der Anbetungsstätte
andächtig verweilt. Das sind die Schranken Gottes! Kommt ihnen [den
Frauen] nicht zu nahe! So macht Gott den Menschen seine Zeichen
klar. Vielleicht sind sie ja gottesfürchtig.529 (al-Baqara/2:187)

528 Ebd., 101–02, 160, 184–85.
529 Hervorhebung durch die Verfasserin. Uḥilla lakum laylata ṣ-ṣiyāmi r-rafaṯu

ilā nisāʾikum hunna libāsun lakum wa-antum libāsun lahunna ʿalima llāhu
annakum kuntum taḫtānūna anfusakum fa-tāba ʿalaykum wa ʿafā ʿankum
fa-l-āna bāširūhunna wa-btaġū mā kataba llāhu lakum wa-kulū wa-šrabū
ḥattā yatabayyana lakumu l-ḫayṭu l-abyaḍu mina l-ḫayṭi l-aswadi mina l-faǧri
ṯumma atimmū ṣ-ṣiyāma ilā l-layli wa-lā tubāširūhunna wa-antum ʿākifūna
fī l-masāǧidi tilka ḥudūdu llāhi fa-lā taqrabūhā ka-ḏālika yubayyinu llāhu
āyātihī li-n-nāsi laʿallahum yattaqūna.

3. Herausforderungen und Chancen

241

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die miteinander verflochtenen Regeln für das Fasten und das rechte
sexuellen Verhalten sind offensichtlich ausschließlich an eine männ‐
liche Hörerschaft gerichtet.

Zwar werden auch weibliche Hörer im Korantext direkt angespro‐
chen, doch hier finden sich unter den Adressatinnen nur spezifische
Frauengruppen, wie die Ehefrauen Muhammads, denen ein beson‐
derer Rang zugeschrieben wird (al-Aḥzāb/33:30).530

3.2. Männliche und weibliche agency

Weibliche agency ist selten ein Thema im Koran, dagegen behandeln
Verse mit einem männlichen Adressatenkreis bevorzugt auch männ‐
liches Verhalten. Die ethische Ungleichbehandlung von männlicher
und weiblicher agency möchte ich anhand der Thematisierung eines
Verhaltens erörtern, das der Koran mit dem Begriff »Erhebung«
(nušūz)531 umschreibt. Nušūz ist eine Handlung des Partners, die
zu einem ehelichen Konflikt führt; die konkrete Handlung hinter
dieser »Erhebung« wird jedoch nicht spezifiziert. In den folgenden
beiden Versen geht es um göttliche Anweisungen darüber, wie sich
gläubige Männer und Frauen verhalten sollen, wenn sie von ihrer
Partnerin/ihrem Partner ein nušūž genanntes Verhalten erfahren.
Zunächst zur männlichen agency im Fall des weiblichen nušūž:

[...] Die frommen Frauen sind demütig ergeben, hüten das Verborgene,
weil auch Gott es hütet. Die aber, deren Widerspenstigkeit [nušūz,
wörtl. »Erhebung«] ihr befürchtet, die ermahnt, haltet euch fern von
ihnen auf dem Lager und schlagt sie. Und wenn sie euch gehorchen,
dann unternehmt nichts weiter gegen sie. Gott ist erhaben, groß.532

(an-Nisāʾ/4:34)

530 Zu einer tiefer gehenden Diskussion siehe Nimet Seker, Geschlechterhierar‐
chie, Geschlechtergerechtigkeit und androzentrische Rede im Koran, in: Wel‐
che Macht hat Religion? Anfragen an Christentum und Islam, Hg. Christian
Ströbele et al. (Regensburg: Pustet, 2019), 103–114.

531 Für eine Diskussion des nušūž-Begriffs vgl. Seker, Koran und Gender, 54–56,
78f.; Bauer, Room for Interpretation, 156–161; Chaudhry, Domestic Violence and
the Islamic Tradition, 62–67.

532 Fa-ṣ-ṣāliḥātu qānitātun ḥāfiẓātun li-l-ġaybi bi-mā ḥafiẓa llāhu wa-llātī
taḫāfūna nušūzahunna fa-ʿiẓūhunna wa-hǧurūhunna fī l-maḍāǧiʿi wa-

VII. Gender als Herausforderung theologischer Schrifthermeneutik

242

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Vers schickt eine Aussage über das rechte Verhalten von from‐
men Frauen voraus: Demnach »hüten sie das Verborgene«. Danach
zu urteilen verhalten sich Frauen, die sich »erheben«, gegen diese
Norm des »Hütens des Verborgenen«. Der Text spricht dann eine
männliche Hörerschaft an und gibt ihnen konkrete Anweisungen
für den Fall, dass eine weibliche »Erhebung«/nušūž eintritt. Sie
sollen die Frauen zunächst ermahnen, dann sexuelle Abstinenz üben
oder sich trennen und nur dann, wenn alle Maßnahmen nicht hel‐
fen, körperliche Gewalt anwenden. Der Text ist an vielen Stellen
uneindeutig, doch unmissverständlich ist, dass zur Aktivierung der
männlichen agency aufgerufen wird. Im umgekehrten Fall, in dem
der Ehemann nušūž betreibt, lautet der Vers:

Und wenn eine Frau von ihrem Ehemann Widerspenstigkeit [nušūz,
wörtl. »Erhebung«] oder Abwendung befürchtet, dann ist es für sie
beide kein Vergehen, wenn sie friedlich zu einer Einigung gelangen.
Und die Einigung ist besser [...].533 (an-Nisāʾ/4:128)

Anders als in an-Nisāʾ/4:34 wird keine Aussage über den idealen
oder frommen Ehemann getätigt. Sodann fällt auf, dass die weibli‐
che Hörerschaft nicht in direkter Anrede angesprochen wird, auch
das unterscheidet diesen Vers von an-Nisāʾ/4:34. Schließlich ist die
Anweisung an die gläubigen Frauen, denen eine »Erhebung«/nušūž
ihres männlichen Partners widerfährt: Nichtstun. Der Appell –
grammatisch in der Dualform – richtet sich vielmehr an beide Part‐
ner in der Ehe, Frau und Mann, und legt nahe, dass sich beide
miteinander versöhnen sollen. Damit erscheint der Spielraum von
weiblicher agency an das männliche Handeln gekoppelt zu sein.
Nicht nur, dass die betroffenen Frauen hier nur indirekt angespro‐
chen werden, ihnen wird sogar nahegelegt, dass sie den nušūž ihres
Partners verzeihen und sich die Partner wieder versöhnen sollen.
Während der weibliche nušūz in an-Nisāʾ/4:34 imperativisch for‐
mulierte Konsequenzen mit teilweise sehr drastische Maßnahmen
(»schlagt sie«) nach sich ziehen soll, wird der männliche nušūz in

ḍribūhunna fa-in ataʿnakum fa-lā tabġū ʿalayhinna sabīlan inna llāha kāna
ʿaliyyan kabīran.

533 Wa-ini mraʾatun ḫāfat min baʿlihā nušūzan aw iʿrāḍan fa-lā ǧunāḥa ʿalayhimā
an yuṣliḥā baynahumā ṣulḥan wa-ṣ-ṣulḥu ḫayrun.

3. Herausforderungen und Chancen

243

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


an-Nisāʾ/4:128534 nicht nur anders bewertet, er soll auch nicht nur
weniger drastische, sondern gar keine Maßnahmen nach sich ziehen.

Diese beiden Verse in Bezug auf ein konkretes Verhalten in der
Ehe verdeutlichen, wie ungleich der koranische Diskurs um das Ge‐
schlechterverhältnis zwischen Frau und Mann stellenweise geführt
wird. Bei der Lösung eines identischen Problems treten sowohl
auf sprachlich-struktureller als auch auf inhaltlicher Ebene große
geschlechterspezifische Unterschiede zutage.

Doch wie verhält es sich im Koran mit geschlechtlich ambigen
Menschen? Sind die Geschlechter als eindeutige Identitäten definiert
oder weist die koranische Rede diesbezüglich einen Spielraum für
Ambiguität auf ?

4. Kristallisation der Geschlechterthematik in Maria

Wenn wir dem islamischen Diktum folgen, dass der Offenbarungs‐
charakter des Korans in seiner Kommuniziertheit von Gott an Mu‐
hammad besteht, dann haben Menschen, die Mitteilungen (waḥy)
von Gott erhalten, eine hervorgehobene Person, durch sie übermit‐
telt Gott sein Wissen und seinen Willen. Einer Position unter Mus‐
limen zufolge waren alle bekannten Propheten ausnahmslos männli‐
chen Geschlechts. Aus diesem Grunde gelten vielen traditionellen
Gelehrten die Gottesgesandtschaft und Prophetie (nubuwwa) als ein
männliches Privileg. Jedoch zeigt ein Blick in die Werke klassischer
Gelehrter, dass die Prophetie von Frauen nicht ausgeschlossen und
Maria von vielen Gelehrten als eine Prophetin angesehen wurde.535

Aus einer geschlechtersensiblen Perspektive ist die Frage, ob Gott
ausschließlich mittels männlicher Propheten und Gesandten Offen‐
barungen an die Menschheit verkünden lässt, zentral und noch nicht
abschließend beantwortet.

In diesem Zusammenhang lohnt sich ein Blick auf die Narration
von Marias Leben und der Geburt Jesu in zwei Suren des Korans –
der früheren, mekkanischen Sure 19 mit dem Titel »Maryam« und
der späteren, medinensischen Sure 3 mit dem Titel »Die Familie
Amrams«. Der komplexe koranische Umgang mit der Geschlechter‐

534 Chaudhry, »Marital Discord in Qur’anic Exegesis “, 325–49.
535 Abboud, Mary in the Qur’an, 131–38.

VII. Gender als Herausforderung theologischer Schrifthermeneutik

244

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


thematik kristallisiert sich meines Erachtens in der Figur Marias.
Anhand der Gestalt von Maria wird weit mehr verhandelt als ihre
Funktion, ein Geburtskanal für den Propheten Jesus536 zu sein. Im
Vergleich zur relativ klaren Botschaft der wesenhaften Gleichwertig‐
keit von Mann und Frau in den Schöpfungserzählungen und den
mal egalitären, mal androzentrischen Aussagen in Versen zum rech‐
ten Verhalten zwischen Mann und Frau enthält die Maria-Erzählung
viele Ambiguitäten. Ich argumentiere daher, dass die geschlechtliche
Identität Marias in den koranischen Erzählungen männlich wie auch
weiblich, an einigen Stellen sogar als gender fluid, also nicht-binär
gedeutet werden kann. Diese Auslegung von Marias geschlechtlicher
Ambiguität kommt jedoch erst bei einer näheren Betrachtung der
Genera in der arabischen Grammatik zum Vorschein.

4.1 Assoziation Marias mit männlichen Propheten

In der zeitgenössischen geschlechtersensiblen Exegese zeichnet sich
die Tendenz ab, Maria als eine Prophetin zu verstehen. Bereits in
den vormodernen Disziplinen haben Theologen Kriterien diskutiert,
die für die Erfüllung einer Prophetie (nubuwwa) vorausgesetzt wer‐
den. Als wichtigstes Kriterium für eine Prophetie gilt die Empfäng‐
nis einer Botschaft über den Kommunikationskanal (waḥy), die vom
Erzengel Gabriel und/oder dem göttlichen Geist (rūḥ) übermittelt
wird. An dieser Stelle soll auf einige textuelle Hinweise im Wortlaut
des Korans eingegangen werden, die meines Erachtens für eine Pro‐
phetie Marias sprechen:

Der Offenbarungsengel Gabriel erscheint vor Maria in Menschen‐
gestalt, um die göttliche Botschaft von der Empfängnis ihres Kindes
zu übermitteln. Auch Zacharias spricht mit dem Offenbarungsen‐
gel über die Verkündigung der Geburt seines Sohns (Sure Mary‐
am/19:7–10, 19:17–21). Maria und Jesus werden in Sure al-Anbiyāʾ/21
(»Die Propheten«) als letztes Glied in der Reihe der männlichen
Propheten erwähnt (al-Anbiyāʾ/21:48–91), jedoch ohne explizite
Nennung ihrer Namen an dieser Stelle.537

536 Mun’im Sirry, Scriptural Polemics. The Qur’an and Other Religions (Oxford:
Oxford University Press, 2014), 133–65.

4. Kristallisation der Geschlechterthematik in Maria

245

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Und die, die ihre Scham hütete [Maria]. Da bliesen wir von unserem
Geist in sie und machten sie und ihren Sohn zu einem Zeichen für die
Weltenbewohner.538 (al-Anbiyāʾ/21:91)

Die Maria-Erzählung ist sprachlich und kompositionell eng mit
der Zacharias-Johannes-Erzählung verwoben. In der nach ihr be‐
nannten Sure wiederholt sich der Wortlaut aus der Zacharias-Ge‐
schichte viermal im Bericht über ihr Leben (19:8/19:20, 19:9/19:21,
19:14/19:32, 19:15/19:33). Die kompositionelle Verflechtung der Ge‐
stalt Marias mit männlichen Propheten setzt sich in der formelhaf‐
ten Wiederholung des Wortes ḏikr (»Erwähnen, Gedenken«) fort:
»Erinnerung an deines Herrn Barmherzigkeit an seinem Knecht
Zacharias« (Maryam/19:2), »Und gedenke in der Offenbarung der
Maria« (Maryam/19:16) und »Gedenke in der Offenbarung des
Abraham/des Mose/des Ismael/des Henoch« (Maryam/19:41, 51, 54,
56). Auch werden Maria und Jesus – beides Kinder von abwesenden
respektive nicht existenten Vätern – in der dritten Sure in die Ge‐
nealogie einer patrilinealen Prophetenfamilie, der Familie Amrams,
gestellt.

In all diesen Kontexten erscheint Marias Name jedoch in einem
ausschließlich patriarchisch assoziierten Zusammenhang: Die ge‐
nannten Propheten sind allesamt männlichen Geschlechts und lei‐
ten ihre Legitimität von ihrer Herkunft ab. In gewisser Weise wird
Marias Weiblichkeit durch ihre Abstammung von der patrilinealen
Prophetenfamilie Amrams539 und ihrer Verbindung mit der Linie
der männlichen Propheten – an dessen Ende Muhammad als Adres‐
sat und Verkünder des Korans steht – aufgehoben: Sie erscheint

537 In einer parallelen Formulierung in Sure at-Taḥrīm/66:91 wird Marias Name
genannt.

538 Wa-llatī aḥṣanat farǧahā fa-nafaḫnā fīhā min rūḥinā wa-ǧaʿalnāhā wa-bnahā
āyatan li-l-ʿālamīna.

539 Dieses Bild ist zugleich hochambig, da die Eingliederung Marias in die pa‐
trilineale Familiengenealogie von Amram über ihre Mutter, also matrilineal,
geschieht: »In order to achieve this new ranking of the Āl ʿImrān [Familie
Amrams] as being on a par with the Āl Ibrāhīm [Familie Abrahams], their
central female protagonist, Mary, is supported by a second and more active
figure, her mother, who provides her with a – matrilinear – genealogy of her
own. Together with her mother and her son, Mary constitutes the Āl ʿImrān,
the House of Amram, which Q 3 presents for the first and only time as equal
in rank with the patriarchal family of Abraham«, Neuwirth, »The House of
Abraham and the House of Amram«, 507.

VII. Gender als Herausforderung theologischer Schrifthermeneutik

246

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als eine Gleiche unter Gleichen, als eine weibliche Prophetin im
gleichen Rang der männlichen Propheten.540

4.2 Maria als archetypische Frau und Mutter

Zugleich kann die Maria-Figur im Koran auch weiblich und femi‐
nistisch gelesen werden: Die Geschichte in Sure Maryam berich‐
tet von der Schwangerschaft und Geburt Jesu in sozialer Isolation
und Schutzlosigkeit als eine existenzielle weibliche körperliche Er‐
fahrung. Die scheinbar illegitime, weil uneheliche Sexualität und
Schwangerschaft wird durch das Wunder des sprechenden Kindes,
das seine eigene Sendung als Prophet und Diener Gottes nach der
Geburt verkündet (Maryam/19:30–31), zu einer legitimen Schwan‐
gerschaft umgedeutet und damit aufgewertet. In Marias Biographie
und Körper offenbart Gott Zeichen und wirkt durch Wunder. Die
starke weibliche Assoziation Marias ist begleitet von Symbolen der
Fruchtbarkeit, die im Moment ihrer größten, einsamen Verzweiflung
auf wundersame Weise die Entbindung möglich machen und sie
vor dem sozialen wie körperlichen Tod bewahren: das Bächlein
unter dem Palmenstamm und die Früchte der Palme in der Wüste
(Maryam/19:23–25).541 Maria hat die Macht, Namen zu geben – ihr
Sohn wird im Koran durchgängig »Jesus, Sohn Marias« genannt –
und hat selbst ihren Namen von ihrer Mutter erhalten. Das männli‐
che Privileg der Namensgebung wird hier durch weibliche Figuren
erschüttert.542

Die Erzählung von Marias Leben handelt von einer subversiven
Geburt,543 welche patriarchalische Normen von Empfängnis, Ge‐
burt und Familie untergräbt. Indem der Vorwurf an Maria, sie sei
eine Hure, durch göttliches Wirken entkräftet und ins Gegenteil

540 Kecia Ali, »Destabilizing Gender, Reproducing Maternity. Mary in the
Qur’an«, in: Journal of the International Qur’anic Studies Association 2 (2017),
94–8.

541 Bereits in ihrer Kammer im Tempel findet Zacharias von Gott geschickte
Speisen bei ihr: Sure Āl ʿImrān/3:37.

542 Abboud, Mary in the Qur’an, 1.
543 Aisha Geissinger, »Mary in the Qur’an. Rereading Subversive Births«, in: Sa‐

cred Tropes. Tanakh, New Testament, and Qur’an as Literature, Hg. Roberta
Sterman Sabbath (Leiden, Boston: Brill, 2009), 379–92.

4. Kristallisation der Geschlechterthematik in Maria

247

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– nämlich in die prophetische Überhöhung – gewendet wird, ver‐
urteilt die Maria-Erzählung hierarchische, androzentrische Macht‐
strukturen in sexuellen Beziehungen, Schwangerschaft und Famili‐
enverhältnissen.544 Auch die Abwesenheit von Vätern und patriar‐
chalischen Figuren in der Biographie Marias führt zu einem sub‐
versiven Erstarken der weiblichen Erfahrung, die zugleich als eine
Gotteserfahrung geschildert wird.

4.3 Überwindung eindeutiger Geschlechterkategorien in Maria

Jedoch wird Marias geschlechtliche Identität als etwas Alternieren‐
des und Changierendes konstruiert. Sowohl auf grammatischer und
kompositioneller Ebene als auch in inhaltlichen Aussagen pendelt
die Figur Marias zwischen der Sphäre des Männlichen und des
Weiblichen hin und her.

Als Beleg für meine These sind einige grammatische Hinweise im
Text anzuführen. Zunächst wird Maria als »Aufrichtige« (ṣiddīqa, al-
Māʾida/5:75) bezeichnet, ähnlich wie der Prophet Josef als »Aufrich‐
tiger« (ṣiddīq, Yūsuf/12:46). Hier ist Maria noch weiblich gegendert.
An anderer Stelle wird sie jedoch unter den männlichen Plural sub‐
sumiert und dadurch in die Gruppe der männlichen Gläubigen und
Propheten eingefügt. Obwohl der Koran den weiblichen Plural »die
demütigen/frommen Frauen« (al-qānitāt, Fem. Plural Partizip Ak‐
tiv) kennt, wird Maria nicht mit dem weiblichen Plural zur Gruppe
der Frauen gezählt. Vielmehr wird sie mit dem männlichen Plural in
die Gruppe der »demütigen/frommen Männer« (al-qānitūn, Mask.
Plural Partizip Aktiv) gezählt.

Siehe, den muslimischen Männern und muslimischen Frauen, den gläu‐
bigen Männern und gläubigen Frauen, den frommen Männern [Mask.
Pl. Partizip Aktiv] und frommen Frauen [Fem. Pl. Partizip Aktiv], den
Wahrheit sprechenden Männern und Wahrheit sprechenden Frauen
[...].545 (al-Aḥzāb/33:35)

Und Maria, die Tochter von ʿImran, die ihre Scham hütete. Da bliesen
wir von unserem Geist in sie, und sie glaubte an die Worte ihres Herrn

544 Ali, Destabilizing Gender, 107–08.
545 Inna l-muslimīna wa-l-muslimāti wa-l-muʾminīna wa-l-muʾmināti wa-l-

qānitīna wa-l-qānitāti wa-ṣ-ṣādiqīna wa-ṣ-ṣādiqāti [...].

VII. Gender als Herausforderung theologischer Schrifthermeneutik

248

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und an seine Bücher. Und sie war eine der demütig Ergebenen [Mask.
Pl. Partizip Aktiv].546 (at-Taḥrīm/66:12)

Auf gleiche Weise wird Maria männlich gegendert, als sie in einer
Reihe mit »den sich [vor Gott] Neigenden« (ar-rākiʿūn) genannt
wird:

Maria, sei deinem Herrn demütig ergeben, wirf dich nieder, und neige
dich mit den sich Neigenden [Mask. Pl. Partizip Aktiv]!547 (Āl ʿImrān/
3:43)

Allerdings führt diese geschlechtliche »Verdrehung« in den Aussa‐
gen über die Empfängnis des göttlichen rūḥ in Maria zu einem
unerwarteten Punkt. In Sure al-Anbiyāʾ/21:91 ist das Objekt der
Empfängnis analog zu Marias zugewiesenem Geschlecht gramma‐
tisch Femininum: fa-nafaḫnā fīhā min rūḥinā, da sagt Gott also »Da
bliesen wir von unserem Geist in sie hinein«. Bei diesem Satz ist der
Bezug des Pronomens »sie« klar, damit ist Maria gemeint.

Und die, die ihre Scham hütete. Da bliesen wir von unserem Geist
in sie [Objektpronomen in der 3. Person Singular Femininum] und
machten sie und ihren Sohn zu einem Zeichen für die Weltenbewohner.
(al-Anbiyāʾ/21:91)

Aber mit dem nahezu selben Wortlaut finden wir im Text eine
andere Stelle mit einer grammatischen Besonderheit: fa-nafaḫnā
fīhi [Objektpronomen in der 3. Person Singular Maskulinum] min
rūḥinā, »Da bliesen wir von unserem Geist in ihn/es hinein«.

Und Maria, die Tochter von ʿImran, die ihre Scham hütete. Da bliesen
wir von unserem Geist in ihn/es548, und sie glaubte an die Worte ihres
Herrn und an seine Bücher. Und sie war eine der demütig Ergebenen.
(at-Taḥrīm/66:12)

Hier stellt sich die Frage, auf wen oder was sich das männliche
Pronomen bezieht. Exegeten haben versucht, diese Ambiguität auf‐
zulösen, indem sie das Pronomen als einen Verweis auf a) das
ungeborene Kind Jesus, b) ihre »Scham/Öffnung« (farǧ, feminin

546 Wa-maryama bnata ʿimrāna llatī aḥṣanat farǧahā fa-nafaḫnā fīhi min rūḥinā
wa-ṣaddaqat bi-kalimāti rabbihā wa-kutubihī wa-kānat mina l-qānitīna.

547 Yā-maryamu qnutī li-rabbiki wa-sǧudī wa-rkaʿī maʿa r-rākiʿīna.
548 Bobzin übersetzt das Pronomen mit »sie«, obwohl es im Maskulinum steht,

Bobzin, Koran, 513. Änderung in dieser Übersetzung durch die Verfasserin.

4. Kristallisation der Geschlechterthematik in Maria

249

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Bezug nehmend auf das weibliche Objektpronomen in al-An‐
biyāʾ/21:91) oder c) die Öffnung ihres Kleids auslegten.549 Es ist
jedoch auch denkbar, dass hier auf die Fluidität und den wechselhaf‐
ten Charakter des Geschlechtes Marias hingewiesen werden soll:
Durch die Verwendung des Pronomens, das auf die Körperlichkeit
ihrer Empfängnis verweist, in der grammatisch mal männlichen,
mal weiblichen Form, scheint der Koran Maria als männlich und
weiblich zu konstruieren. Möglicherweise ist Maria daher in der
koranischen Erzählung im Moment der Empfängnis des göttlichen
Geists (rūḥ) sowohl Mann als auch Frau.550 Oder sie ist weder Mann
noch Frau, in jedem Fall aber hochgradig geschlechterambig. Man
kann sie auch als gender-fluid lesen, das heißt als geschlechtlich al‐
ternierend oder changierend. Eine weitere Option wäre die Lektüre
von Maria als einem Menschen, der körperliche Manifestationen
von Geschlecht übersteigt und Geschlechtlichkeit gar nicht mehr
repräsentiert. Mit dieser Lesart schließlich wären die Codierungen
von männlich und weiblich in Maria komplett aufgehoben.

5. Ausblick

Für gläubige Muslime stellt sich die Frage, wie der Subtext des
Korans zur Vielfalt der aufgezeigten Geschlechterkonfigurationen
und -repräsentationen zu verstehen ist. Der Koran verneint eine
wesenhafte Differenzierung von Mann und Frau durch Verweise
auf den Schöpfungsprozess. Als Menschen sind sie gleichartig und
gleichwertig vor Gott, jedoch in sich different. Wesentlich erscheint
vor allem die Betonung, dass das Weibliche aus einer gleichartigen
Substanz wie das Männliche erschaffen sei. Diese Idee entspricht
eher dem antiken Ein-Geschlecht-Modell. Neben der Betonung der
Gleichheit der Geschlechter schlägt der Koran aber in ethisch-recht‐
lichen Bestimmungen auch hierarchische Töne an und bevorzugt
männliches Handeln und männliche Bedürfnisse, wenn auch im
Kontext spätantiker Verhältnisse Frauenrechte massiv gestärkt wer‐
den.

549 Vgl. ar-Rāzī, Mafātīḥ al-ġayb, Bd. 30, 50.
550 Diese Lesart finden wir bereits bei Elmalılı Hamdi Yazır (gest. 1942), vgl.

Elmalılı M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili (Istanbul: Zehraveyn, o. J., Bd.
8, 169–70.

VII. Gender als Herausforderung theologischer Schrifthermeneutik

250

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Ungeschlechtlichkeit Allāhs hängt mit der monotheistischen
Kernbotschaft des Korans zusammen. Gott ist absolut unvergleich‐
lich und unverfügbar. Seine Einheit impliziert eine radikale Egalität
zwischen den vielfältig erschaffenen Menschen: Wenn Gott einer ist
und keine menschliche Instanz einen exklusiven, vermittelnden Zu‐
gang zu ihm hat, dann kann es keine Hierarchie zwischen den Men‐
schen geben. Wie Asma Barlas richtig bemerkt, läuft der radikale
Monotheismus auf einen konsequenten Egalitarismus auch zwischen
den Geschlechtern hinaus.551

Marias Überwindung jeglicher Geschlechterdifferenzen im Mo‐
ment ihrer Empfängnis, aber auch im Laufe ihrer Biographie vor
und nach der Schwangerschaft symbolisiert hingegen eine Annähe‐
rung an Gott, in der sich irdische Kategorien und menschliche
Grenzen vollständig auflösen. Mittels ihrer Transformation dringt
sie zu Allāh, dem Ungeschlechtlichen, durch.552

Das aufgezeigte Spiel mit der Geschlechterambiguität Marias
dürfte die heute vorherrschenden binären Ordnungsvorstellungen
irritieren. Wenn der Koran aber als eine Projektion, Fort- und
Umschreibung kultureller Vorstellungen seiner Zeit gelesen wird,
müssten ambige Geschlechterbilder als eine Fortführung des einge‐
schlechtlichen Modells antiker und spätantiker Kulturen (entgegen
dem binären, zweigeschlechtlichen Modell der westlichen Moderne)
interpretiert werden. In diesem eingeschlechtlichen Modell wurde
der Unterschied zwischen Frau und Mann nicht auf biologisch-mor‐
phologischer Ebene, sondern auf der Ebene des sozialen Geschlechts
(gender) gesehen.553

Auf dieser Ebene von gender, also dem sozialen, zwischenmensch‐
lichen Bereich, wird Geschlecht vor allem als ein soziales Verhal‐
ten bestimmt. Ohne das Gegenüber des anderen Geschlechts kann
das eigene Geschlecht nicht existieren. Die Identität des einzelnen
Geschlechts konstituiert sich stets durch eine Partnerschaft zum an‐
deren oder durch eine Verwandtschaftsbeziehung. Frausein besteht

551 Barlas, Believing Women, 108.
552 Ähnliche Geschlechterambiguitäten lassen sich auch im Apokryphon des Jo‐

hannes finden, vgl. Silke Petersen, »Maria Magdalena wird männlich oder:
antike Geschlechtertransformationen«, in: Unbeschreiblich weiblich? Neue Fra‐
gestellungen zur Geschlechterdifferenz in den Religionen, Hg. Christine Gerber,
Silke Petersen, Wolfram Weiße (Münster: LIT, 2011), 130–32.

553 Laqueur, Making Sex, 61–62.

5. Ausblick

251

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht aus einem immanent biologischen Merkmal, sondern entsteht
im Verhältnis zum Mann und umgekehrt. Zugleich fehlen essenzia‐
listische Beschreibungen von dem, was das Männliche oder das
Weibliche in Abgrenzung zum anderen ausmacht.

Ein genauer Blick auf die komplexen Geschlechterkonfiguratio‐
nen des Korans fordert schließlich dazu auf, unsere zeitgenössischen
Vorstellungen von Geschlechterrollen und Geschlechterbildern zu
überdenken und uns der Schablonen bewusst zu werden, mit denen
wir den Text bisher gelesen haben.

VII. Gender als Herausforderung theologischer Schrifthermeneutik

252

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191 - am 12.01.2026, 00:50:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993521-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	V. Raḥma und raḥim
	Zur weiblichen Assoziation der Barmherzigkeit Allāhs
	1. Zum Zusammenhang von raḥma und raḥim
	2. Weibliche Gottesbilder in der Hebräischen Bibel
	3. Ibn al-ʿArabī: Die Frau als archetypische Verkörperung der göttlichen Barmherzigkeit


	VI. Geschlechterhierarchie, Geschlechtergerechtigkeit und androzentrische Rede im Koran
	1. Einleitung
	2. Der Koran als (An-)Rede
	3. Anrede der männlichen Hörer im Offenbarungskontext
	4. Verhältnis von Sprache und Offenbarung aus feministischer und geschlechtersensibler Perspektive
	4.1. Generisches Maskulinum adressiert auch Frauen?
	4.2. Koranverse zur Betonung der Geschlechtergleichheit

	5. Beispiele androzentrischer Rede
	5.1. Adressierung der männlichen Hörer
	5.2. Adressierung der Frauen durch die Adressierung des Propheten

	6. Zusammenfassung und Ausblick

	VII. Gender als Herausforderung theologischer Schrifthermeneutik
	Eine islamische Perspektive
	1. Vorbemerkung
	2. Geschlechterkonfigurationen in der koranischen Rede
	2.1. Die (Un-)Geschlechtlichkeit Allāhs
	2.2. Geschlechterdualität in mekkanischen und medinensischen Suren

	3. Herausforderungen und Chancen für eine geschlechtergerechte Auslegung des Korans
	3.1. Androzentrische Rede
	3.2. Männliche und weibliche agency

	4. Kristallisation der Geschlechterthematik in Maria
	4.1 Assoziation Marias mit männlichen Propheten
	4.2 Maria als archetypische Frau und Mutter
	4.3 Überwindung eindeutiger Geschlechterkategorien in Maria

	5. Ausblick



