L.
Der Tod des Helden
und der heroische Tod



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Philosophensterben — Heldensterben?

Der heroische Tod des Sokrates und Seneca

Peter Eich, Anna Schreurs-Morét und Sitta von Reden

Zur Problemstellung

»Grof3artig ist der Tod der Feldherren; die Philosophen sterben dagegen meistens
in ihrem Bett.“! So duflert sich Cicero beildufig. Ganz zutreffend war diese Be-
obachtung allerdings nicht, wie Cicero selbst mit Gegenbeispielen einrdumt. Auf
die vielleicht prominentesten Philosophen traf sein Aphorismus eben nicht zu:
Sokrates wurde hingerichtet. Und der Seneca des Tacitus inszenierte sich in einem
ebenfalls erzwungenen Sterben als eine heroische Figur, die die Anniherung an
Sokrates suchte und im Bericht des Historikers zumindest auch fand. In diesem
Beitrag soll argumentiert werden, dass Sokrates — oder besser der Sokrates, den die
antike Philosophie der Nachwelt iiberliefd — ein Muster fir den heroischen Philo-
sophentod schuf. Die heroisierende Darstellung des Todes des Iulius Canus bei
Seneca, des Thrasea Paetus und des Seneca bei Tacitus wiren nicht ohne das Pri-
figurat des sokratischen Todes moglich gewesen.? Vermittelnd wirkte in dieser lan-
gen Rezeptionslinie auch Cato, der nicht nur den Dolch, sondern auch den
Phaidon mit in sein Gemach genommen haben soll, als er sich in Utica freiwillig
den Tod gab.

Wir beginnen mit der heroisierenden Inszenierung des Freitodes des Sokrates
bei Platon. Cato kann im Folgenden nur mit wenigen Strichen als wichtiges Bin-
deglied skizziert werden, bevor der zweite Teil mit Seneca ein romisches Pendant
von Sokrates aufgreifen und damit zugleich die gedffnete inhaltliche Klammer
wieder schlieffen wird.? Tacitus und Seneca kopieren aber nicht lediglich den sok-

1 Cic. fin. 2, 97. Ubersetzung nach Olof Gigon / Laila Straume-Zimmermann, Miinchen u. a.

1988, S. 155. Die Abkiirzungen antiker Autoren und ihrer Werke folgen den Vorgaben in
Hubert Cancik u. a. (Hg.): Der Neue Pauly, Bd. 1, Stuttgart 1996, s: XXXIX-XLVII.

Ulrich Huttner: Sterben wie ein Philosoph. Zur Inszenierung des Sterbens in der Antike,
in: Martin Zimmermann (Hg.): Extreme Formen von Gewalt in Bild und Text des Alter-
tums, Miinchen 2014, S. 295-320; Bernhard Zimmermann: Philosophie als Psychotherapie.
Die griechisch-romische Consolationsliteratur, in: ders. u. a. (Hg.): Stoizismus in der euro-
péischen Philosophie, Literatur, Kunst und Politik, Berlin u. a. 2008, S. 193-213; ders.: Der
Tod des Philosophen Seneca. Stoische probatio in Literatur, Kunst und Musik, in: ders.
u. a. (Hg.): Stoizismus in der europdischen Philosophie, Literatur, Kunst und Politik, Berlin
u. a. 2008, S. 393-422; ders.: Imitatio Socratis. Der Philosophentod in Literatur, Kunst und
Musik, Bamberg 2009, S. 27-54; Martin Zimmermann: Gewalt. Die dunkle Seite der Anti-
ke, Miinchen 2013, S. 330-338.

Siehe zu Cato Rob Goodman / Jimmy Soni: Rome’s Last Citizen. The Life and Legacy of
Cato, Mortal Enemy of Caesar, New York 2012; Ulrich Schmitzer: Cato, in: Peter von



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

16 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

ratischen Heldentod, sondern erreichen mit seiner Aneignung ein besonderes lite-
rarisches bzw. personliches Ziel. Erst durch den heroischen Philosophentod lasst
sich der politisch gescheiterte und wegen seines Reichtums und seiner Lebensfith-
rung kritisierte Seneca als wahrer Philosoph erkennen. Ein abschliefender Teil in-
terpretiert erginzend eine Inszenierung des Seneca-Todes im Bild: den Sterbenden
Seneca von Peter Paul Rubens. Hier spiegeln sich die Muster des sokratischen Hel-
dentodes noch einmal, wihrend gleichzeitig dessen Ziige von Aufleralltiglichkeit
und Sakralitit mit zeitgendssischen Formulierungen von Mirtyrerdarstellungen zu-
sammenlaufen.

Der Tod des Sokrates, oder wie ein Philosoph zu einem Helden wurde
(Sitta von Reden)

Friedrich Nietzsche sah die Einzigartigkeit der alten Griechen auch darin, dass sie
Philosophen zu Weisen erhoben:

Wenn wir das gesamte Leben des griechischen Volkes richtig deuteten, immer wiirden
wir doch nur das Bild widergespiegelt finden, das in seinen hochsten Genien mit lichte-
ren Farben strahlt. Gleich das erste Erlebnis der Philosophie auf griechischem Boden, die
Sanktion der sieben Weisen, ist eine deutliche und unvergessliche Linie am Bilde des
Hellenischen. Andre Volker haben Heilige, die Griechen haben Weise. Man hat mit
Recht gesagt, dass ein Volk nicht sowohl durch seine groflen Manner charakterisiert wer-
de als durch die Art, wie es dieselben erkenne und ehre. In anderen Zeiten ist der Philo-
soph ein zufilliger einsamer Wanderer in feindseligster Umgebung, entweder sich durch-
schleichend oder mit geballten Fiusten sich durchdringend. Allein bei den Griechen ist
der Philosoph nicht zufillig: wenn er im sechsten und finften Jahrhundert unter den
ungeheuren Gefahren und Verfithrungen der Verweltlichung erscheint und gleichsam aus
der Hohle des Trophonios mitten in die Uppigkeit, das Entdeckergliick, den Reichtum
und die Sinnlichkeit der griechischen Kolonien hineinschreitet, so ahnen wir, dass er als
ein edler Warner kommt zu dem selben Zwecke, zu dem in jenem Jahrhundert die Tra-
godie geboren wurde und den die orphischen Mysterien in den grotesken Hieroglyphen
ihrer Gebriuche zu verstehen geben.*

Mit Platon aber kam, so Nietzsche, etwas Neues.> Wihrend die alten Meister ein-
seitig, in sich abgeschlossen und ,rein“ philosophierten, sei Platon der erste
»Mischcharakter” gewesen. Fortan seien Philosophen ,Sektenstifter gewesen und

Mollendorff u. a. (Hg.): Historische Gestalten der Antike. Rezeption in Literatur, Kunst
und Musik (Der Neue Pauly Supplemente 8), Darmstadt 2013, S. 259-266.

Friedrich Nietzsche: Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, § 1, in: Giorgio
Colli / Mazzino Montinari (Hg.): Nietzsche Werke Gesamtausgabe, Bd. 3.2. Nachgelassene
Schriften 1872-1973, Berlin/New York 1967; online verfiigbar unter: http://www.nietzsche
source.org/#eKGWB/PHG, 21. November 2018.

Hierzu auch Friedrich Nietzsche: Die vorplatonischen Philosophen, in: Giorgio Colli /
Mazzino Montinari (Hg.): Nietzsche Werke Gesamtausgabe, Bd. 2.4. Vorlesungsaufzeich-
nungen (WS 1870/71-1874/75), Berlin/New York 1995, S. 211-221.

- am 13.01.2028, 06:48:44.


https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 17

die von ihnen gestifteten Sekten ,Oppositionsanstalten gegen die hellenische
Kultur und die bisherige Einheit des Stils.“¢

Reinheit als philosophisch-dsthetisches Ideal teilt man heute nicht mehr. Auch
haben wir uns von der Suche nach der griechischen Einzigartigkeit erfolgreich dis-
tanziert. Dennoch regt Nietzsche dazu an, zu fragen, warum Philosophen bei den
Griechen zu Helden und Heroen erhoben wurden.” Zweitens betont er mehrfach
und zu Recht den entscheidenden Umbruch zwischen Sokrates und Platon, nicht
schon zwischen Sokrates und den Vorsokratikern.® Und schliefilich betrachtet er
skeptisch, aber nicht zu Unrecht, den Oppositionscharakter der griechischen Phi-
losophie seit Platon. Innerhalb dieser grundsitzlichen politischen Oppositionshal-
tung der nachsokratischen Philosophie wurde der Tod des Sokrates als eine Folge
oppositioneller philosophischer Haltungen stilisiert, was er in Wirklichkeit nicht
war.

Im Folgenden soll Sokrates zunichst als Opfer der agonalen athenischen Ge-
richtspraxis in den politischen Wirren an der Wende des 5. Jh. v. Chr. dargestellt
werden. Die Verurteilung des Sokrates durch die Athener aufgrund wahrhaft op-
positioneller philosophisch-religioser Grundhaltungen ist weitgehend eine plato-
nische Konstruktion. Die sophistischen Lehren des Sokrates, die 25 Jahre zuvor in
den Wolken des Aristophanes ironisiert wurden, bedrohten Athen zum Zeitpunkt
der Anklage nicht mehr. Vielmehr war die Verurteilung Folge eines aufler Kontrol-
le geratenen Gerichtsverfahrens, dessen Anklage sich das populir wirksame Bild
des Jugendverfiihrers und Gotterverdchters zunutze machte, aber tagespolitisch
motiviert war.” Die Schiiler des Sokrates, die einen engen personlichen und auch

6 Nietzsche: Philosophie (Anm. 4).

7 Zum Wandel heroisierter Figuren siehe Marion Meyer / Ralf von den Hoff: Helden wie sie
— Helden wie wer? Zur Einfithrung, in: dies. (Hg.): Helden wie sie. Ubermensch - Vorbild -
Kultfigur in der griechischen Antike, Freiburg 2010, S. 9-20; Christopher Jones: New Hero-
es in Antiquity. From Achilles to Antinoos, Cambridge 2010; Lynette Mitchell: The Heroic
Rulers of Archaic and Classical Greece, London 2013, S. 15-18 und passim; David Boeh-
ringer: Zur Heroisierung historischer Personlichkeiten bei den Griechen, in: Martin
Flashar / Hans-Joachim Gehrke (Hg.): Retrospektive. Konzepte von Vergangenheit in der
griechisch-romischen Antike, Miinchen 1996, S.37-61; Sitta von Reden: Neue Helden in
der hellenistischen Polis. Der Dichterheros und sein Bild im Archelaosrelief von Priene, in:
Achim Aurnhammer / Ulrich Brockling (Hg.): Vom Weihegefiff zur Drohne. Kulturen des
Heroischen und ihre Objekte (Helden - Heroisierungen — Heroismen 4), Wiirzburg 2016,
S.41-59, ohne auf Philosophen einzugehen. Siehe dagegen Robert Eisner: Socrates as Hero,
in: Philosophy and Literature 6, 1982, S. 106-118, dessen Ergebnisse den vorliegenden Bei-
trag maf3geblich angeregt und beeinflusst haben.

So etwa die philosophiegeschichtliche Systematik seit der deutschen Romantik.

Peter Scholz: Der Prozess gegen Sokrates. Ein Stindenfall der athenischen Demokratie?, in:
Leonhard Burkhardt / Jiirgen von Ungern-Sternberg (Hg.): Grofle Prozesse im antiken
Athen, Miinchen 2000, S. 157-173. Karl-Wilhelm Welwei: Die Entwicklung des Gerichts-
wesens im antiken Athen. Von Solon bis zum Ende des 5. Jahrhunderts v. Chr., in: Leon-
hard Burkhardt / Jirgen von Ungern-Sternberg (Hg.): Grof8e Prozesse im antiken Athen,
Miinchen 2000, S. 15-29; zum Gerichtswesen nach der demokratischen Restauration 403 v.
Chr. siehe Gerhard Thiir: Das Gerichtswesen Athens im 4. Jahrhundert v. Chr., in: Leon-
hard Burkhardt / Jurgen von Ungern-Sternberg (Hg.): Grofle Prozesse im antiken Athen,



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

18 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

erotischen Umgang mit ihrem Lehrer gepflegt hatten, reagierten zutiefst schockiert
und waren offensichtlich emotional traumatisiert. Als Resultat dieser emotionalen
Traumatisierung muss die Stilisierung des Lehrers zum Helden - besser: zu einem
Heros im homerischen Sinne - angesehen werden.

Diese Stilisierung und ihre Emotionalitit sollen im Zentrum des ersten Teils
des Beitrags stehen. Es soll gezeigt werden, dass Platon einen alternativen Helden
entwirft, der auf Sokrates als dem militdrischen oder politischen Helden Athens
aufbaut. Diese Heroisierung konnte aber nicht stattfinden, ohne gleichzeitig tradi-
tionelle Vorstellungen von heroischem Ruhm und Ehre in Frage zu stellen. Ganz
wie Nietzsche betont, schuf Platon in seinem Sokrates etwas Neues, Oppositionel-
les und damit einen neuen Heros, dessen Ruhm nicht linger von einer groflen
und weitreichenden Offentlichkeit abhing. Und schlieflich soll im dritten Ab-
schnitt gefragt werden: wie stirbt dieser Held? Die Rahmenhandlung des platoni-
schen Dialogs Phaidon berichtet nicht einfach von Sokrates’ Tod. Vielmehr steht
die fiktive und bewusst konstruierte Rahmenhandlung in engem Bezug zu dem
philosophischen Thema des Schicksals der Seele. Der letzte Abschnitt des ersten
Teiles soll dann kurz auf die Rezeption der sokratischen Selbsttétung eingehen,
um zum Thema des zweiten Teiles Giberzuleiten. Der freiwillige Tod Catos, Sene-
cas, Othos!? oder Julians hidtte nicht ohne Sokrates heldisch inszeniert bzw. als
heldisch bewertet werden konnen; genauer gesagt, wie hitten jene heldisch ster-
ben konnen, hitte es nicht Sokrates vor ihnen getan? Wichtig ist es, den Refe-
renzcharakter von Heldentum und Heldentod zu unterstreichen. Menschen, die
in der deutschsprachigen Tradition als Helden bezeichnet werden, die die Grie-
chen mit dem Begriff Heros beschrieben — im Allgemeinen eine verstorbene Figur -
konnten nur in Rekurs auf schon Dagewesenes als solche konfiguriert werden.!!
Als Prifigurate lieferten sie Muster fir die Beschreibung neuer Erfahrungen.!2

Die Verurteilung des Sokrates

Sokrates wurde um 470 v. Chr. als athenischer Biirger geboren. Obwohl Platon
und Xenophon ihn als armen Mann erscheinen lassen, hatte er gentigend Wohl-
stand, um als Hoplit an den groflen Schlachten des peloponnesischen Kriegs teil-

Miinchen 2000, S.30-49; zu dessen Agonalitit David Cohen: Law, Violence and Com-
munity in Classical Athens, Cambridge 1995, S. 61-86.
10 Tac. hist. 2, 47; Plut. Otho 18, 2.
11" Zur allmihlichen Transformation des chthonischen verstorbenen Heros zu einem auch le-
bendig erfahrbaren Wohltiter und Triger von Leistungen seit Alexander dem Groflen siehe
Thibaut Boddez: Entre le roi et la cité. Remarques sur le développement des cultes
héroiques entre 336 et 150, in: Erga-Logoi 4, 2016, S. 75-115, auch online abrufbar unter:
http: www.ledonline.it/Erga-Logoi/article/view/1058, 21. November 2018.
Das Konzept des Prifigurats wird genauer beschreiben in Ralf von den Hoff u. a.: Imitatio
heroica. Zur Reichweite eines kulturellen Phinomens, in: ders. (Hg.): Imitatio heroica.
Heldenangleichung im Bildnis, Wiirzburg 2015, S. 9-34, hier S. 14-15.

12

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 19

zunehmen.!3 Als 411 v. Chr. im Zuge des oligarchischen Verfassungsumsturzes in
Athen die Birgerschaft auf die 5.000 vermogendsten Grundbesitzer Athens be-
schrinkt wurde, gehorte auch Sokrates zu der begrenzten Zahl athenischer Biirger.
Er war mit Xanthippe verheiratet und hatte zwei S6hne. Er war nicht aktiver Poli-
tiker, doch im Zuge regelmifiger politischer Teilhabe war er im Jahre 406 v. Chr.
Vorsitzender der Prytanie, die die Generile nach der Schlacht bei den Arginusen
verurteilte und hinrichten lie8.1* Xenophon betont, dass Sokrates als Einziger ge-
gen die illegale Gesamtanklage der Generile votiert habe.!> Im Krieg hatte sich
Sokrates also als tapferer Soldat und im Gerichtshof als Biirger aus Uberzeugung
erwiesen.

Doch es gab eine andere Seite. Schon 424 stand Sokrates als Symbol fiir die
Bedrohung der Demokratie auf der Bithne.!¢ Satirisch eingeriickt in das private
Milieu eines verzweifelten Vaters, der sich der Schulden, die thm sein aristo-
kratisch extravagantes Sohnchen eingehandelt hat, entledigen will, symbolisierte
Sokrates in den Wolken des Aristophanes die Technik, rhetorisch den Spieff um-
zudrehen.!” Die Komik der Wolken vermittelte eine bedrohliche Wahrheit: die
Moglichkeit der falschen Uberredung oder die Moglichkeit der schonen Reden,
denen keine oder entgegengesetzte Taten folgen. Der Verlust der zutiefst demokra-
tischen Tugend der parrhesia (des offentlichen, freien ,gerade’-Redens)!® beschiftig-

13 Poteideia (432-429): Plat. symp. 219¢; Delion (424): ebd. 220e; Amphipolis (422): Diog.
Laért. 2, 22-23; Allan Robert Lacey: Our Knowledge of Socrates, in: Andreas Patzer (Hg.):
Der historische Sokrates (Wege der Forschung 585), Darmstadt 1987, S. 366-390. Sokrates’
Biirgerstatus als Hoplit ist wichtig fir seine Rolle wihrend der Geschehnisse unter den 30
Tyrannen, siche etwa Jirgen Malitz: Sokrates im Athen der Nachkriegszeit (404-399
v. Chr.), in: Herbert Kessler (Hg.): Sokrates. Geschichte, Legende, Spiegelungen (Sokrates-
Studien 2), Kusterdingen 1995, S. 11-38, auch online abrufbar unter: http://www.gnomon.
ku-eichstaett.de/LAG/sokrates.html, 21. November 2018.
Andreas Mehl: Fir eine neue Bewertung eines Justizskandals. Der Arginusenprozef und
seine Uberlieferung vor dem Hintergrund von Recht und Weltanschauung im Athen des
ausgehenden 5. Jh. v. Chr,, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte (Ro-
manistische Abteilung) 99, 1982, S. 32-80.
15 Xen. hell. 1, 7, 3-34; siche auch Plat. apol. 32a. Vgl. auch Thuk. 8, 101; Cic. off. 1, 24;
Strab. 13, 1, 68; 2, 2; Plut. Per. 37.
Malitz: Sokrates und Athen (Anm. 13); Lionel Edmunds: Aristophanes’ Socrates, in: Pro-
ceedings of the Boston Area Colloquium in Ancient Philosophy 1, 1986, S. 209-230; Peter
Green: Strepsiades, Socrates, and the Abuses of Intellectualism, in: ders. (Hg.): Classical
Bearings. Interpreting Ancient History and Culture, London 1989, S.112-119; Andreas
Patzer: Die Wolken des Aristophanes als philosophiegeschichtliches Dokument, in: Peter
Neukam (Hg.): Motiv und Motivation, Miinchen 1993, S. 72-93; Hellmuth Flashar: So-
krates im Korbe, in: Niklas Holzberg / Friedrich Maier (Hg.): Ut poesis pictura. Antike
Texte in Bildern, Bd. 2. Untersuchungen, Bamberg 1993, S. 107-113.
17" Aristoph. Nub. 133-261.
18 Arlene Saxenhouse: Free Speech and Democracy in Ancient Athens, Cambridge 2006,
S. 85-99.

14

16



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

20 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

te auch den zeitgendssischen Historiker Thukydides.!® Sie war fir ihn die Ursache
daftir, dass sich die Athener zum Krieg in Sizilien iiberreden liefen, was in einer
volligen Katastrophe endete und fir die endgiiltige Niederlage Athens im pelo-
ponnesischen Krieg zumindest moralisch nicht unwesentlich war. Hinzu kamen
die Furcht vor verschworenen Clubs (sogenannten Hetairien) hinter verschlosse-
nen Tiren, sexuelle Exzesse mit jungen Schiilern und ein auffilliger Kleidungsri-
tus, den Sokrates’ Jiinger an den Tag legten.?0 Bei Sokrates selbst fiel noch das un-
verstaindliche Charisma eines hisslichen Mannes ins Gewicht.2! Schon 25 Jahre
vor der Hinrichtung also fuhlten sich die Athener bedroht. Es war aber keines-
wegs Sokrates allein, sondern eine ganze Truppe von Verschworern, die das fragile
Gleichgewicht von politischer Kommunikation, Erfolg im Krieg und dem Nach-
wuchs von jungen guten Biirgern ins Wanken brachte.

Zu solchen, und selbstverstindlich zu Sokrates’ Freunden, gehorte auch der Po-
litiker und Stratege Alkibiades: flatterhaft, opportunistisch, aristokratisch, bild-
schon und unverbliimt homosexuell.22 Er schimte sich noch nicht einmal, seinen
aristokratischen Lebensstil vor dem demokratischen Volk zur Schau zu stellen.
415 votierte er fur den Krieg in Sizilien, gegen die Warnungen des besonnenen
Nikias.2? Unmittelbar nach Auslaufen der Flotte wurde er jedoch zum Tode verur-
teilt, da er verdichtigt wurde, in der Nacht zuvor in die Verstimmlung der Her-
men von Athen verwickelt gewesen zu sein.?* Deren Verstimmelung war nicht
nur ein Kultvergehen, sondern ein Angriff auf den demokratischen Zusammen-
halt, fiir den sie im Stadtbild Athens standen. Alkibiades floh auf das Urteil hin
zu den Erzfeinden, verriet den Kriegsplan?® und wechselte anschlieffend zu einem
noch grofleren Feind, den Persern. Doch wihlte ihn im Zuge des oligarchischen
Umsturzes in Athen die demokratisch gesinnte Flotte vor Samos erneut zu ihrem
Oberkommandanten.2¢ 408 konnte er sich nach einem Seesieg tiber Kyzikos auch

19 Zur Diskussion Christian Mann: Die Demagogen und das Volk. Zur politischen Kommu-

nikation im Athen des 5. Jahrhunderts v. Chr., Berlin 2007, S. 75-96; Robert Connor: The
New Politicians of Fifth-Century Athens, Indianapolis 1992, S. 132-133.

20 Wie Cohen: Law (Anm. 9), S. 189 betont, hatte der griechische Begriff diaphteirein (verfiih-
ren), der noch in der Apologie als Klagegegenstand auftritt, auch sexuelle Konnotationen.

21 Paul Zanker: Die Maske des Sokrates. Das Bild des Intellektuellen in der antiken Kunst,
Miinchen 1995, S. 40.

22 Edmund Bloedow: Alcibiades Re-Examined, Stuttgart 1973; Walter Ellis: Alcibiades,
Oxford 2013 [London 1989]; Mischa Meier: Alkibiades, in: Hubert Cancik u. a. (Hg.): Der
Neue Pauly, Bd. 1, Stuttgart 1996, Sp. 500-502 und zuletzt David Stuttard: Nemesis.
Alcibiades and the Fall of Athens, Cambridge, MA 2018. Zu Alkibiades und Sokrates siehe
besonders Plat. symp. 212¢; 219ef; 221cd.

23 Thuk. 6, 1, 1-2; 8, 4-5; 90.

24 Robin Osborne: The Erection and Mutilation of the Hermai, in: Proceedings of the Clas-
sical Philological Association 31, 1985, S. 47-73; Peter Krentz: The Thirty at Athens, Itha-
ca, NY 1982, S. 23-24.

25 Thuk. 6, 90, 3.

26 Ebd. 8, 82, 1-2.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 21

in Athen selbst rehabilitieren,2” wurde aber erneut verbannt und schliefllich 403
im Zuge der allgemeinen politischen Verunsicherung ermordet.8

Zur Gruppe der Freunde des Sokrates gehorte auch Kritias, gleichfalls aus rei-
cher Familie, mit Platon verwandt, und ebenso involviert in die Verstimmelung
der Hermen vor der sizilischen Expedition.?? 412 war er beteiligt an dem oligar-
chischen Umsturz nach der Niederlage in Sizilien, 408 an der Riickberufung des
Alkibiades, 406 wurde er von den Athenern verbannt, unterstiitzte in Thessalien
einen demokratischen Umsturz, verehrte aber Sparta und fiihrte nach Kriegsende
das spartanisch unterstiitzte Regime der Dreiflig Tyrannen in Athen an.30 Kei-
neswegs zur Gewalt verpflichtet, rief er zu einem verheerenden Fremdenpogrom
auf, bei dem jeder Athener einen Metoken (nicht-athenischen Einwohner von
Athen) ermorden sollte, um an dessen Geld zu kommen.3! In einem, wie Xeno-
phon es darstellt, niedertrichtigen Verfahren lief§ Kritias auflerdem den gemifig-
ten Politiker seiner eigenen Reihen, Theramenes, hinrichten. Die Darstellung der
hinterhiltigen Verurteilung gehort zu den dramatischsten Passagen in Xeno-
phons Hellenika und trigt auffillige Parallelen zum Prozess und der Hinrichtung
des Sokrates.3? Viele Athener flohen aus der Stadt. Doch Sokrates blieb, auch
wenn er sich von dem Schreckensregime rechtzeitig distanzierte.

Es war also keinesfalls eine Reaktion auf die Lehren des Sokrates, die 25 Jahre
nach den Wolken zur Verurteilung fithrten. Es waren vielmehr die ungeziigelte
Agonalitit der athenischen politischen sowie richterlichen Praxis, die Schwiche
des athenischen Justizwesens und eine Stimmung der Revanche, die bei allen

27 Xen. hell. 1, 1, 11-18.
28 Zeitweise gehorte er dem Regime der Dreiflig an, erteilte diesen jedoch wie auch Sokrates
bald eine Absage. Orosius (Oros. 2, 17, 5) meint sogar, Alkibiades sei von den Dreiflig auf
Initiative des Kritias ermordet worden; Plut. Alk. 37-39 und Nep. Alc. 10 erwihnen nur
den Vorschlag des Kritias, dies zu tun; sieche Gyorgy Neméth: Kritias und die Dreifig
Tyrannen. Untersuchungen zur Politik und Prosopographie der Fithrungselite in Athen
404/403 v. Chr., Stuttgart 2006, S. 144-145.
Malitz: Sokrates und Athen (Anm. 13); Jean Yvonneau (Hg.): La Muse au long couteau.
Critias, de la création littéraire au terrorisme d’Etat. Actes du colloque international
de Bordeaux, les 23 et 24 octobre 2009 (Scripta antiqua 107), Bordeaux 2018; Pierre
Brulé / Jérome Wilgaux: Ho: peri Kritian. Solidarités et appartenances dans la vie politique
athénienne a la fin du V¢ s. a.C,, in: Jean Yvonneau (Hg.): La Muse au long couteau.
Critias, de la création littéraire au terrorisme d’Etat. Actes du colloque international de
Bordeaux, les 23 et 24 octobre 2009 (Scripta antiqua 107), Bordeaux 2018, S. 139-158;
zum Verhiltnis des Kritias zu Platon, siehe Fritz-Gregor Herrmann: Plato and Critias, in:
Jean Yvonneau (Hg.): La Muse au long couteau. Critias, de la création littéraire au terro-
risme d’Etat. Actes du colloque international de Bordeaux, les 23 et 24 octobre 2009
(Scripta antiqua 107), Bordeaux 2018, S. 83-116; zur Diskussion der Beziehung zwischen
Kiritias und Alkibiades, die er als duldend aber nicht freundschaftlich einschitzt, Neméth:
Kritias (Anm. 28), S. 332, und Osborne: Erection and Mutilation (Anm. 24).
30 Neméth: Kritias (Anm. 28); zum Regime der Dreiflig insgesamt Krentz: The Thirty at
Athens (Anm. 24).
31 Lys. 12, 6.
32 Xen. hell. 2, 3, 50-56.

29

- am 13.01.2028, 06:48:44.


https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

22 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

schonen Worten tiber die Amnestie der Oligarchen nach 403 herrschte.33 Rechts-
verfahren in Athen wurden iiber die Generationen verfeinert, die Rechtsfindung
dagegen blieb archaisch.3* Es wurden nidmlich nicht Tatbestand und Anklage ge-
prift und verhandelt, sondern Kliger und Angeklagte in ihrer Rolle als gute Biir-
ger. Es standen Personen auf dem Prifstand, die in rhetorisch aufgeladenen
Rededuellen hochgepuscht oder vernichtet wurden. Jeder Biirger konnte zudem
in einem offentlichen Verfahren Klage erheben. Der Arginusenprozess (406 v. Chr.)
hatte es deutlich gemacht. Nahezu alle zunichst hochverdienten, dann aber ge-
scheiterten Generile Athens wurden von der Volksversammlung entweder zum
Tode verurteilt oder verbannt.?® Auch der Verantwortliche fir die Klage gegen
Sokrates, Anytos, hatte Griinde, Sokrates politisch auszuschalten.3¢ 403 war er
maflgeblich an der demokratischen Vertreibung der Dreiflig Tyrannen beteiligt
und wurde zum einflussreichsten Politiker Athens in den folgenden Jahren.?”
Angeblich hatte er selbst eine Affire mit Alkibiades und wurde im Gegenzug zur
Verurteilung des Sokrates ins Exil geschickt und gesteinigt.® Beide Berichte sind
moglicherweise spitere Erfindungen zu Ehren des Sokrates, aber das Bild ist
deutlich: Das agonale Feld der athenischen Politik lieff die Volksversammlung
hierhin oder dorthin pendeln, war hochgefihrlich und potentiell mérderisch fur
alle, die sich in Athen je einmal exponiert hatten.

Die Verurteilung des Sokrates war fiir seine Freunde und Schiiler zweifellos
traumatisch. In der Geschichte Athens war sie aber keineswegs exzeptionell. Sie
hat uns von den traumatisierten Anhingern sokratischer Lehre eine schriftliche
Philosophie beschert, da diese sich fortan von der 6ffentlichen Kommunikation
fernhielten — und die literarische Heroisierung des Lehrers.

Sokrates als Held

Es gehort wenig dazu, Heldisches im platonischen Sokrates zu finden: Er ist
standhaft, couragiert, Giberzeugt und charismatisch. In der agonalen Welt von

33 Diese Stimmung wird insbesondere in Lys. 25 (399 v. Chr.) deutlich, siehe dazu auch Ma-

litz: Sokrates und Athen (Anm. 13).
34 Zur Diskussion Christian Mann: Politische Gleichheit und gesellschaftliche Stratifikation.
Die athenische Demokratie aus der Perspektive der Systemtheorie, in: Historische Zeitschrift
286, 2008, S. 1-35, hier S.29-32. Zu den Verinderungen nach der Restauration der Demo-
kratie 403 v. Chr. Gerhard Thiir: Die athenischen Geschworenengerichte - eine Sackgasse?,
in: Walter Eder (Hg.): Demokratie im 4. Jahrhundert, Stuttgart 1995, S.321-331; Peter J.
Rhodes: Judicial Procedures in Fourth-Century Athens. Improvement or Simply Change?,
in: Walter Eder (Hg.): Demokratie im 4. Jahrhundert, Stuttgart 1995, S. 303-319.
Leonhard Burckhardt: Eine Demokratie wohl, aber kein Rechtsstaat? Der Arginusenpro-
zess des Jahres 406 v. Chr., in: ders. / Jirgen von Ungern-Sternberg (Hg.): Grof8e Prozesse
(Anm. 9}, S. 128-143.
36 Siehe hierzu Mischa Meier: Anytos, in: Hubert Cancik u. a. (Hg.): Der Neue Pauly, Bd. 1,
Stuttgart 1996, Sp. 820.
37 TIsokr. 18, 23.
38 Plut. Alk. 4; Diog. Laért. 2, 43.

35



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 23

Politikern, Athleten, Soldaten und Liebhabern steht der platonische Sokrates als
moralisch, philosophisch und erotisch herausragender Mann tber allen anderen.’
Die literarische Uberhéhung funktioniert, weil sie gleichzeitig immer wieder kippt
und durch die Ironie des (sprichwortlichen) Nichtwissens des Sokrates aufgehoben
wird.* Sie gelingt aber auch durch den Riickzug von den traditionellen Bithnen
des Heroismus. Sokrates ist nicht lediglich Held der Schlacht, des Volksrats oder
der Volksversammlung. Er ist Held der Dialektik, die auf die innere psyche abzielt.
Aber interessanterweise bewegt sich Platon in dem Versuch, ein neues, philoso-
phisches Heldentum zu vermitteln, ganz auf der Ebene des heroischen Mythos,
einer bildlichen Sprache, die unmittelbar emotionalisierte und die Emotionalitit
ansprach.*! Wie auch Odysseus reist Sokrates im Sopbistes, Protagoras sowie Gorgi-
as in die Unterwelt und wie Odysseus gelingt Sokrates die Reise durch gottliche
Hilfe, seinen daimon. Platon aktiviert aber auch noch offensichtlicheres heroi-
sches Repertoire. Als athenischer Bildhauer, mit dem sich Sokrates oftmals ver-
gleicht, bezeichnet er sich im Euthyphron als Nachfahr des Daidalos.*? Und ganz
im Sinne grofler vortrojanischer Helden, wie Daidalos einer war, ist er groRer als
Daidalos selbst.

Als Krieger auf dem Feld der Dialektik trifft Sokrates auf Gegner. Allerdings
befinden sich diese auf den Straflen von Athen, nicht auf dem Schlachtfeld. Im
Protagoras trifft Sokrates Protagoras. Protagoras, heifit es, habe seine Schiiler ver-
zaubert wie Orpheus, und sie tanzten seinem Gesang hinterher, immer htibsch
hinter Protagoras bleibend.** Sokrates selbst steigt sodann mit Homerzitaten auf
den Lippen hinab in die Unterwelt und sieht dort Tantalos und andere Stinder.*
Orpheus steht fir den falschen Singsang der Sophisten, Tantalos fiir sexuelle Ver-
fehlungen und Herakles fir die Verfithrung durch eine Frau, einen Irrtum, den
Sokrates selbst vermied. In der Apologie schligt Sokrates seine Feinde im Ge-
richtshof mit den Waffen der Dialektik. Gefragt, ob er sich denn nicht schime,
seine eigene Verurteilung heraufzubeschworen, vergleicht er sich mit Achilles. So
habe Thetis gesprochen:

Wenn Du, Sohn, den Tod deines Freundes Patroklos richst und den Hektor totest, so
musst du selbst sterben; denn, sagt sie, alsbald nach Hektor ist dir dein Ende geordnet,
er dennoch, dieses horend, den Tod und die Gefahr gering achtete und, weit mehr fiirch-
tend, als ein schlechter Mann zu leben und die Freunde nicht zu richen, ihr antwortete:

39 Eisner: Socrates (Anm. 7), S. 106.

40 Plat. apol. 21d-22c. Zur Sprichwortlichkeit dieses Nichtwissens Cic. acad. 1, 15: ,ita [...],
ut nihil se scire dicat nisi id ipsum eoque praestare ceteris, quod illi, quae nesciant, scire se
putent, ipse se nihil scire id unum sciat® (,so [...] dass er sagt, er nichts weifl aufler gerade
das selbst und dadurch den anderen voranstehe, dass jene glauben, dass sie wissen, was sie
nicht wissen, er selbst [aber], dass er dieses einzige weif3, dass er nichts weiRR“) (Ubers. Mar-
tin Amann: https://www.uzh.ch/latinum/amann/cicero.html, 3. April 2019).

41 Eisner: Socrates (Anm. 7), S. 107-108.

42 Plat. Euthyphr. 11b-c.

43 Plat. Prot. 315b.

44 Ebd. 315cd; vgl. Hom. Od. 11, 601 und 582.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

24 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

mochte ich sogleich hinsterben, nachdem ich den Beleidiger gestraft und nicht verlacht
hier an den Schiffen, umsonst die Erde belastend. Meinst Du etwa, der habe sich um
Tod und Gefahr gekiimmert?*

Heroisierend ist auch die Darstellung des Sokrates zwischen daimon und endai-
monia. So entwichen, heiflt es in der Politeia, die Philosophen auf die Insel der
Seligen, wie bei Hesiod die Halbgotter nicht sterben, sondern auf der Insel der
Seligen weiterleben.*® Und der Staat werde ihnen Denkmaler und Opfer darbrin-
gen als daimones oder, wenn die Pythia dies nicht bewillige, als theoi eudaimones
(gliickselige Gotter). In dem gebrochenen Bezug auf traditionelle Heroenvorstel-
lungen liegt die heroisierende Bedeutung der exdaimonia in einer rationalisti-
schen Welt.

Die Darstellung des Sokrates als einer liminalen Figur zwischen Menschen und
Gottern kulminiert in der Darstellung des Sokrates als Satyr/Silenos. Satyrn waren
mythologische Mischwesen, ungezihmt, erotisch, betrunken und grotesk gezeich-
nete Begleiter des Dionysos. Dass Sokrates ausnehmend hisslich war und damit
dem Ideal des kaloskagathos (des gleichzeitig schonen und guten Menschen) wider-
sprach, wurde immer wieder aufgegriffen.#’ So auch in seinem Portrit, das in
mehreren romischen Kopien tiberliefert ist und sich heute u. a. im Nationalmuse-
um von Neapel (Inv. 6129) befindet. Es zeigt Sokrates mit hochliegenden Ohren,
einer eingedriickten verkiirzten Nase, leicht glatzkopfig und mit langen Zotteln,
die ihm von den Schlifen tiber die Wangen fallen.*® Zanker fragt zurecht, warum
diese Form der Darstellung zu Ehren des Sokrates in Auftrag gegeben wurde. Er
verweist auf das gleichzeitig gekimmte Haar, die menschlich geformten, spre-
chenden Augen und die kontrollierten Lippen, die mit dem Anblick von Satyr
auffillig kontrastieren und zwar gerade in den Aspekten, die Sokrates so hisslich
gemacht haben sollen — Glubschaugen, aufgestiilpte Lippen und zottelige Haare.

Die Plastik rekurriert auf eine Episode im Symposion. Hier verdreht Alkibiades
die Lobrede auf den Philosophen in ein Enkomium auf den erotischen Sokrates.

Also den Sokrates zu loben, ihr Minner, will ich so versuchen, durch Bilder [...]. Ich
behaupte namlich, er sei duflerst dhnlich jenen Silenen in den Werkstitten der Bildhau-
er, welche die Kiinstler mit Pfeifen und Floten vorstellen, in denen man aber, wenn man
die eine Hilfte wegnimmt, Bildsdulen von Gottern erblickt. Und so behaupte ich, dass
er vorziiglich dem Satyr Marsyas gleiche. Dass Du nun dem Ansehen nach diesen dhn-

45 Plat. apol. 23b-24b, Ubers. Friedrich Schleiermacher (Platon Werke, hg. v. Gunther Eigler,
Darmstadt 1990).

46 Plat. Pol. 540bc.

47 Xen. symp. 5, 5-7; Plat. symp. 215-216. Die Betonung seiner Hisslichkeit rithrte moglicher-
weise zunichst aus Sokrates feindlichen Kreisen, war aber auch eine geldufige Stereotype,
die sich auch auf Karikaturen von Intellektuellen auf Vasenbildern findet, siehe Zanker:
Maske des Sokrates (Anm. 21), S. 40.

48 Zanker: Maske des Sokrates (Anm. 21), S.40-45 mit Abb. 21; siche jetzt zum Sokrates-
portrit und seinem Satyrbezug Maria Luisa Catoni / Luca Giuliani: Socrate-Satiro. Genesi
di un ritratto, in: Annuario della Scuola archeologica di Atene e delle missioni italiane in
Oriente 93. Serie III, 15, 2015, S. 39-60.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 25

lich bist, Sokrates, wirst du wohl nicht bestreiten; wie du ihnen aber auch im Ubrigen
gleichst, das hére demnichst.

Denn ihr seht doch, dass Sokrates verliebt ist in die Schénen und immer um sie her und
aufler sich ist iiber sie; und wiederum, dass er in allem unwissend ist und nichts weif3,
wie er sich immer anstellt; ist das nicht recht silenenhaft? — Gewiss sehr. — Denn das hat
er nur so duflerlich umgetan, eben wie jene Silenen, inwendig aber, wenn man ihn auf-
tut, was meint ihr wohl, ihr Minner und Symposiasten, wie vieler Weisheit und Beson-
nenheit er voll ist?4?

Sokrates ist also ein Weiser mit dem sexuellen Impuls eines Satyrs. Phaedrus und
Pausanias betonen spiter, dass Eros die treibende Emotion par excellence sei und
Voraussetzung fur heroische Taten — so fur Harmodios und Aristogeiton, Achilles
und Patroklos. Am Ende des Symposion weist ein Hinweis auf Sokrates’ Liebestoll-
heit und Trinklust zuriick auf sein heroisches Verhalten im Krieg. So erinnert
Alkibiades, dass Sokrates Stratege in der Schlacht von Poteideia gewesen war:
Da nun tbertraf er zuerst im Ertragen aller Beschwerden nicht nur mich, sondern alle
insgesamt. Denn wenn wir etwa irgendwo abgeschnitten waren und, wie es im Felde
wohl geht, hungern mussten, so war, wie die anderen es aushielten, nichts gegen ihn.
Und auch, wenn hochgelebt wurde, verstand er allein zu genieflen, auch im Ubrigen,
besonders aber im Trinken, wiewohl er es immer nicht wollte. Wenn er einmal gezwun-

gen wurde, iibertraf er alle, und was das wunderbarste ist, niemals hat irgendjemand den
Sokrates je trunken gesehen.??

Wie stirbt nun ein solcher Held?

Der Tod des Sokrates

Der Phaidon ist, wie oben bemerkt, nicht blof eine Schrift iiber den Tod des So-
krates. Vielmehr ist er einer der ausgereiftesten Dialoge Platons tiber die Unsterb-
lichkeit der Seele. Platon wihlte es bewusst, diesen Dialog fiktiv in die Stunden
zwischen Verurteilung und Tod des Sokrates zu legen. Die Zeit des Dialogs mit
dem schon fast Jenseitigen hat eine auffillige Temporalitit: Es ist die Zeit, die
Sokrates bleibt zwischen Auslaufen und Riickkehr des Theseus-Schiffs, das all-
jahrlich nach Delos auslief.5! Dort hatte Theseus, der athenischste aller Helden,
nach seinem Sieg tiber Minos ein Fest fur Apollon gelobt. Wihrend dieser Zeit
bis zur Riickkehr des Schiffs, so berichtet Phaidon, wurden in Athen keine To-
desurteile vollstreckt. Die Dauer dieser zeitlichen Unterbrechung war aber, wie
Phaidon ferner ausfiihrt, ungewiss wegen der Fahrtwinde, die immer unvorher-
sehbar waren. Der durch die rituelle Fahrt suspendierte Rhythmus der tiglichen
politischen Abldufe in Athen, der zugleich Zeit ldsst fiir Sokrates’ letzten Dialog
Uber die Ewigkeit der philosophischen Seele, hatte nicht einmal eine menschlich
messbare und daher vorhersehbare Begrenzung.

49 Plat. symp. 215a-216b. Ubers. wie Anm. 45.
30 Ebd. 219b-220a.
51 Plat. Phaed. 58b.

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

26 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

Dass dieser Zeitfaktor nicht zufillig von Platon gesetzt wurde, zeigt das Ende
des Dialogs. In der Schlusshandlung kehrt der schon auflerzeitliche Sokrates
noch einmal in die Zeit zuriick. Als das Schiff zurtickkehrt und der Tétung nun
nichts mehr im Wege steht, mochte Kriton Sokrates noch halten, nunmehr auf
einen natiirlichen Zeitfaktor verweisend:

Sokrates, die Sonne scheint noch am Berge und ist nicht untergegangen. Und ich weif3,
dass auch andere erst spit getrunken haben, nachdem es ihnen angesagt war, haben
noch gegessen und getrunken und sich Lieblinge kommen lassen, nach denen sie Ver-
langen hatten. Also tbereile dich nicht, denn es hat noch Zeit.

Daraufhin antwortet Sokrates:

Gar Recht hatten jene so zu tun, wie du es sagst, denn sie meinten etwas zu gewinnen,
wenn sie es titen. Aber gar Recht habe ich, nicht so zu tun. Denn ich meine nichts zu
gewinnen, wenn ich um ein weniges spiter trinke, als nur dass ich mir selbst licherlich
vorkime, wenn ich am Leben klebte und sparen wollte, wo nichts mehr ist.52

Den zeitlichen Raum zwischen dem Mensch- und Nicht-mehr-Mensch-Sein ist
Sokrates nach dem Dialog nicht mehr bereit, zu vergroflern. Wo Zeitlosigkeit und
ein Grenzgeschehen mit hoher emotionaler Aufladung geschaffen sind, fiigen sich
andere Elemente der heroisierenden Beschreibung unmittelbar ein. Homerische
Helden starben, um grenzenlosen Ruhm zu erlangen: kleos aphthitos. Oder wie sich
Odysseus dem Polyphem zu erkennen gibt: ,Ich bin Odysseus, Laertes’ Sohn,
welcher durch seine Listen allen Menschen bekannt ist; es reicht mein Ruhm zum
Himmel“.53

Wie stirbt dagegen Sokrates? Echekrates aus Phleious, der die Rahmenhand-
lung des Phaidon erdffnet, weifl nichts Genaues tiber Sokrates” Tod. Nichts sei in
seine Heimatstadt gedrungen. Nichts wisse man, aufler der Klage, und dass eine
lange Zeit vergangen sei, bevor die selbst gewdhlte Hinrichtung endlich stattfand.
Der Bruch mit der heroischen Tradition, obwohl so offensichtlich an sie anklin-
gend, gelingt wiederum durch die rationale Begriindung fiir die mangelnde Ver-
breitung des Todes: ,,[D]enn keiner reise derzeit leicht nach Athen, noch sei ein
Fremder nach Phleious gereist®, entschuldigt sich Echekrates.’* Genauso verfihrt
Phaidon, der auf den Zufall verweist, der die Vollstreckung verzogert habe und
damit die rituelle Verzogerung des Zeitgeschehens, die den Dialog tiber die Un-
sterblichkeit der Seele ermoglichte, ignoriert. ,Durch Zufall (2yche #is)> sei an dem
Tag das Schiff nach Delos ausgelaufen.

Nachdem Phaidon die kleine Zahl von Freunden um Sokrates herum aufge-
zihlt hat - wiederum im Gegensatz zu der grofSen Offentlichkeit heroischer Ta-
ten — erwihnt er ein bemerkenswertes Detail: Die Freunde fanden Sokrates mit

52 Ebd. 116e. Ubers. wie Anm. 45.

53 Hom. Od. 9, 19-20. Ubers. Kurt Roeske: Die spite Heimkehr des Odysseus. Homers
Odyssee. Texte und Deutungen, Wiirzburg 2005, S. 71.

54 Plat. Phaid. 57b. Ubers. wie Anm. 45.

35 Ebd. 58a.

- am 13.01.2028, 06:48:44.


https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 27

Xanthippe, seiner Frau, den kleinen Sohn auf dem Arm tragend, weinend und
klagend. In erstaunlicher emotionaler Grausamkeit schickt Sokrates sie weg: Und
sie flihrten sie ab - ,weinend und sich wild gebiarend® (boosan te kai koptomenen).>®

Selbst fiir Menschen, die weniger vertraut sind mit den homerischen Epen,
ruft die Episode eine beriihmte Szene wach: Diejenige zwischen Hektor und
Andromache im 6. Buch der Jlias. Vor den Toren Trojas treffen sich beide vor der
letzten Schlacht, sie den kleinen Astyanax tragend:

Andromache aber trat dicht heran, Trinen vergieflend,

wuchs ihm ein in die Hand, sprach das Wort und benannte heraus:

»Unbegreiflicher! Vernichten wird dich dein Ungestiim, und nicht erbarmst du dich dei-
nes kleinen Kindes noch meiner, der Ungliicklichen, die ich bald Witwe von dir bin.
Denn bald erschlagen dich die Achaier.“>?

Wie Xanthippe beklagt Andromache den nahen, nicht nachvollziehbaren und
gewollten Tod. Aber im Gegensatz zu Sokrates schickt Hektor sie nicht weg -
noch nicht. Denn erst noch wird sich der kleine Astyanax erschrecken vor dem
Helmbusch des Vaters. Das bringt die Eltern zum lachen: ,unter Trinen lachend®
(dakruoen gelasasa)®® nimmt Andromache das Kind zuriick in ihren Gewand-
bausch, wie Homer es ausdriickt. Erst dann schickt Hektor die Frau weg: Sein Be-
reich sei das Schlachtfeld, ihres das Haus. So schreitet sie dem Haus zu, ,immer
sich umwendend und reiche Trinen vergieflend“.>

Sokrates lacht nicht, weder mit Xanthippe noch mit den Freunden - noch
nicht. Lachend spricht er erst Giber seinen eigenen Leichnam. Und heitere Losung
erzwingt er, als er den Becher nehmend fragt, ob ein Weihguss den Gottern ge-
nehm sei. Die Freunde dagegen beweinen Sokrates wie einen Heros. Doch wie-
der wendet sich Sokrates gegen die Tradition:

Und von uns [beschreibt Phaidon] waren die meisten bis dahin im Stande gewesen, sich
zu halten, dass sie nicht weinten; als wir aber sahen, dass er trank und getrunken hatte,
nicht mehr. Sondern auch mir selbst flossen die Trinen mit Gewalt und nicht tropfen-
weise [...]. Kriton war noch eher als ich, weil er die Trinen nicht halten konnte, aufge-
standen. Apollodorus aber hatte schon frither nicht aufgehort zu weinen und sich wild
zu gebirden [gleiches Verb wie bei Xanthippe], und es war keiner, den er nicht durch
sein Weinen erschiittert hitte von allen Anwesenden als nur Sokrates selbst. Der aber
sagte: Was macht ihr denn, ihr merkwiirdigen Gesellen! Ich habe die Weiber wegge-
schickt, dass sie dergleichen nicht begehen mochten; denn ich habe immer gehort, man
moge stille (besuchios) sein, wenn einer stirbt. Also haltet Ruhe (besuchia) und seid stark.
Als wir das horten, schimten wir uns und hielten inne mit Weinen.60

56 Ebd. 60a.

57 Hom. 1. 6, 405-409. Ubers. Wolfgang Schadewaldt (Homer: Ilias, neu iibertragen von
Wolfgang Schadewaldt, Frankfurt 1975).

58 Hom. Il. 6, 484. Ubers. wie Anm. 57.

39 Ebd. 6, 491.

60 Plat. Phaid. 117de. Ubers. wie Anm. 45.

- am 13.01.2028, 06:48:44.


https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

28 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

Worte fiir Trinen und Weinen begegnen auffillig hiufig in dieser kurzen Passage.
Nur Sokrates vermeidet sie. Er zieht die Stille vor angesichts des Todes. Homeri-
sche Helden kimpften, schmausten, feierten, hatten Sex mit ihren Geliebten und
briisteten sich mit dem nachfolgenden Ruhm, bevor sie starben. Und wihrend
die sterbenden Krieger vor Troja stolpernd zu Boden fallen und in den Staub
beifen, ihr Blut spritzt und das Hirn aus dem Kopf herausquillt, vermeidet So-
krates den Fall, den Schmutz und die Korperlichkeit des Sterbens.®! Sokrates
nimmt ein Bad, um ganz sauber zu sein, und legt sich hin, damit er nicht fillt,
als die Beine ihm schwer werden. Und er bewegt sich nicht, bis er stirbt, obwohl
der Tod durch den Schierling ein qualvolles Ersticken herbeifiihrt.

Wias passiert schliefflich mit Sokrates’ Korper, so wichtig fiir das heroische Ster-
ben und den Kult fir Heroen am Grab? Schon wihrend des Dialogs iiber die Un-
sterblichkeit der Seele hatte Sokrates demonstriert, dass sich die Seele vom Korper
trennen und ihn ganz zuriicklassen werde. Die entkorperten, vollig reinen Seelen
der Philosophen aber wiirden an einen vollkommenen Ort gelangen:

Welche unter diesen Seelen durch Philosophie geniigend gereinigt sind, diese leben fiir
alle kiinftigen Zeiten ginzlich ohne Korper und kommen in noch schonere Wohnungen

als diese, welche weder leicht wiren zu beschreiben noch die Zeit ausreichen wiirde zu
beschreiben.62

Kriton scheint aber nicht ganz begriffen zu haben: ,,Auf welche Weise sollen wir
dich begraben?“, fragt er toricht. ,Ganz wie ihr wollt“, antwortet Sokrates, ,wenn
thr mich wirklich haben werdet und ich euch nicht entwischt bin. Und dabei
lachte er und war ganz still (gelasas de hama hesuchier)“.%3 Stille vermischt sich mit
Lachen, wie das Lachen der Andromache sich mit ihren Trinen vermischt hatte.

Rezeptionen des sokratischen Todes in der griechischsprachigen Welt

Begrenztes Publikum, Trinenlosigkeit und Stille, Selbstbeherrschung und Lachen,
das sind die Muster des sokratischen Heldentodes. Dieser homerisch prifigurierte,
die Prifiguration aber negierende, heroische Tod wurde zum Leitbild in der Erin-
nerung der Schiiler und bald aller gebildeten Griechen.®* Xenophon schrieb in
den Memorabilien, dass kein Mensch kallion — schoner — gestorben sei als Sokra-
tes.®> Der kalos thanatos, der schone Tod, wurde zum Muster fiir die nachfolgen-
den Generationen. Xenophon erhob das Sterben seines Lehrers zum isthetischen
Ideal; Aristipp, Nachfolger des Platon in der Akademie, soll auf die Frage, wie sein
Meister gestorben sei, geantwortet haben, ,wie ich selber gerne sterben mochte®.66

61 Alex Purves: Falling into Time in Homer’s Iliad, in: Classical Antiquity 25, 2006, S. 179-209.
62 Plat. Phaid. 114c. Ubers. wie Anm. 45.

63 Ebd. 115c.

64 Huttner: Sterben wie ein Philosoph (Anm. 2), S. 300-301.

65 Xen. mem. 4, 8, 8-9.

66 Diog. Laért. 2, 76.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 29

Noch der (lateinisch schreibende) antiochenische Historiker Ammianus Marcelli-
nus erzdhlt den Tod des Kaisers Julian (reg. 360-363), der sich im schon christ-
lichen Rom noch einmal auf die pagane Antike zuriickbesann, in ginzlich sokra-
tischem Idiom. Schwer verwundet habe Julian eine Ansprache an die Freunde
gehalten:

Jetzt ist die Zeit gekommen, aus dem Leben zu scheiden, sehr frithzeitig; wie ein kredit-
wirdiger Schuldner werde ich der Natur gehorchen und ihr das Leben zuriickgeben, und
ich freue mich dariiber; keineswegs bin ich, wie manche glauben, betroffen und traurig,
habe ich mich doch von der Grundanschauung der Philosophie {iberzeugen lassen, um
wieviel gliickseliger doch die Seele ist als der Korper, und ich denke, dass man eher
Freude als Trauer empfinden muss, wenn eine bessere aus einer schlechteren Situation
hervorgeht.6”

Nach der Rede hitten die Anwesenden zu weinen begonnen, seien aber von Juli-
an zurechtgewiesen worden. Daraufthin sei Ruhe eingekehrt. Julian habe sich sei-
nen Freunden, Maximus und Priscus, beide Neuplatoniker, zugewendet und in
einem intensiven Gespriach super animorum sublimitate (iber die Erhabenheit der
Seele) philosophiert. Um Mitternacht sei ein unbeschwerter Tod eingetreten.

In der romisch-lateinischen Welt verlief die Rezeption wie so oft nachahmend.
Eine bewusste Abbildung des sokratischen Heldentodes findet sich literarisch erst
bei Caesar. In seiner Beschreibung des Todes des jingeren Cato im Bellum Afri-
canum zollt Caesar seinem Gegner grofle Anerkennung. Cato, der Stadthalter
von Utica, habe sich auf die Nachricht, Caesar sei vor der Stadt, freiwillig den
Tod gegeben. Er habe sich, ohne die Miene zu verziehen, ins Schlafgemach zu-
riickgezogen, heimlich einen Dolch mitfithrend, und sich damit selbst durch-
bohrt.%8 Plutarch geht noch einen Schritt weiter und berichtet, seine Vorlagen
ausgestaltend, Cato habe nicht nur den Dolch, sondern auch den Phaidon mit in
das Gemach genommen. Florus, Appian, Cassius Dio und Laktanz griffen das of-
fenbar eindrucksvolle Detail auf. Wihrend der Kaiserzeit wurden Cato und So-
krates immer wieder in einem Atemzug aufgefithrt. Sokrates und Cato bildeten
ein Ensemble, in dem Sokrates das Exemplum bot, Cato es den Romern niher-
brachte.

Senecas Nachahmung des sokratischen Vorbildes
(Peter Eich)
Mit Cato war ein romisches Pendant zu Sokrates etabliert, das unter philoso-

phisch interessierten romischen Politikern Beachtung fand. Der jiingere Brutus
verwarf zunichst in strenger Auslegung philosophischer Suizidkritik Catos Han-

67 Amm. Marcell. 25, 3, 35. Die Ubersetzung folgt weitgehend Huttner: Sterben wie ein
Philosoph (Anm. 2), S. 304.
68 Bell. Afr. 88.

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

30 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

deln. Nach der Niederlage gegen die Caesarianer bei Philippi (42 v. Chr.) akzep-
tierte er dann das Catonische Exempel. Sokrates hatte den - falsch angewendeten
- athenischen Gesetzen gehorcht, Cato eben diese Haltung abgelehnt, weil sie
zum Weiterleben unter inakzeptablen Umstinden, unter Caesars Herrschaft, ge-
fuhrt hitte.®® Die Monarchiekritik, die hier mitschwingt, war allerdings nicht in
der stoischen Philosophie, sondern in den republikanischen Grundsitzen der
beiden romischen Politiker verankert. Die Stoa selbst, in hellenistischer Zeit ent-
standen, war politisch flexibel.70

Die spite Republik und der frithe Prinzipat brachten viele Verinderungen, die
Protagonisten wurden zu Exempla der Literatur, die lange nachwirkten. Neben
Cato wurde auch Seneca zu einem romischen Sokrates, nicht wegen der Dichte
einschligiger Belege, sondern wegen der Angleichung des senecanischen Todes
an den des Sokrates in der taciteischen Darstellung, die im Folgenden Gegen-
stand der Untersuchung sein wird. Im Mittelpunkt wird also der Seneca des Taci-
tus stehen, nicht historische Wirklichkeiten, die nur der Exposition zugewiesen
werden.

Wer Tacitus kennt, wird die Suche nach Heldischem in seinem Werk aber wo-
moglich als ironisch oder als Fehler deuten wollen. Denn Tacitus’ Menschenbild
erscheint recht duster.”! Der Historiker kam zu dem Ergebnis, dass die meisten
Mitglieder der Elite, zu der er in der Zeit nach Senecas Tod auch zihlte, an dem
Versuch, sich in der Kaiserherrschaft status- und traditionsgerecht zu verhalten,
scheiterten. Die romische Monarchie, mit republikanischen Legitimations-
elementen ausgestattet, war zu Senecas Zeiten (dem ersten nachchristlichen Jahr-
hundert) noch jung. Sie lief} den Mitgliedern der hohen Stinde, speziell den Se-
natoren, viel Freiheit - und zwang doch eigentlich zur stetigen Verbeugung vor
dem Herrscher. Dieser Spagat erwies sich oft als duferst schwierig.”? Dafiir gab es
unterschiedliche Griinde, aber Tacitus und im Grunde fast alle antiken Beobach-
ter machten primir moralische aus: Versagen der Kaiser, Versagen der Aristokra-
tie, vor allem der alten Nobilitit, die noch Wurzeln in der Republik hatte. Feig-
linge, Heuchler, Schmeichler, nicht Helden, bestimmen Tacitus’ spite Werke.
Seneca hob sich von diesen vielfach kritisierten Aristokraten zumindest im Tode
ab. Tacitus billigte ihm im Sterben Exzeptionalitit und Attraktionskraft zu.

69 Vgl. Kathryn Tempest: Brutus. The Noble Conspirator, New Haven u. a. 2017, S. 71-73.

70 Grundlegend Peter A. Brunt: Stoicism and the Principate, in: Papers of the British School
at Rome 43, 1975, S. 6-35.

Siehe jeweils mit anderer Akzentsetzung Michael von Albrecht: Geschichte der rémischen
Literatur, Bd. 2, Darmstadt 21994, S. 869-908; Ronald Syme: Tacitus, Bd. 2, Oxford 1958,
S. 545; Stephan Schmal: Tacitus, Darmstadt 2005, S. 128-134.

Dazu aus unterschiedlicher Perspektive: Aloys Winterling: Caligula. Eine Biographie, Miin-
chen 2003; Peter Eich: Wie hielt es der Kaiser mit den Normen?, in: Tanja Itgens-
horst / Philippe Le Doze (Hg.): La norme sous la République et le Haut-Empire romains,
Actes d’un colloque a 'Université de Reims Champagne Ardenne, 13 au 15 mars 2014, Bor-
deaux 2017, S. 333-353.

71

72

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 31

Die Art von Senecas Fortleben macht es notwendig, zunichst einige abstrakte
und sodann einige konkrete Vorbemerkungen zu seinem Leben seinem Sterben
voranzustellen.

Redner, Politiker — Philosoph?

Seneca ist heute als Philosoph bekannt, als ein Stoiker, dessen Moralvorstellun-
gen an christliche Lehren anschlussfihig erscheinen. In der Tat hat er ein grofles
(Euvre mit variablen philosophischen Schriften (sowie Dramen) hinterlassen. Sei-
ne Standesgenossen nahmen diese philosophischen Ambitionen zwar wahr, sa-
hen - soweit erkennbar - in thm jedoch anscheinend vor allem einen erfolgrei-
chen Redner, dann vermutlich einen Intriganten, schliefllich den starken Mann
hinter Nero.”> Wenn zeitnahe Quellen Senecas Philosophieren erwihnen, dann
klingt oft die Kritik an, er sei ein Heuchler.”* Der Philosoph Seneca begegnet uns
primir in seinen eigenen Schriften, deren Reichweite und Publika unklar sind.
Gerade populirwissenschaftliche Darstellungen erwecken diesbeziiglich aber si-
cher falsche Vorstellungen. Sie tun meist so, als ob es etwas wie einen ,Struktur-
wandel der Offentlichkeit* (J. Habermas) nie gegeben habe,” als ob die frithe
Kaiserzeit ein grofles, insbesondere politisch interessiertes Lesepublikum in ganz
Italien gekannt habe. Dies ist jedoch reine Spekulation — und nicht plausibel. Die
romische Offentlichkeit war vor allem eine unmittelbare. Die Annahme, von
Neapel bis Mailand hitten Menschen darauf gewartet, dass Seneca ihnen nicht
nur Lebenshilfe bot, sondern Nero erklirte, ist durch nichts belegt und wird
durch die Uberlieferung eigentlich widerlegt. Senecas Schriften zirkulierten ver-
mutlich in einer zahlenmiflig kleinen Elite. Nach den Quellen las man ihn of-
fenbar primir, weil er den zeitgendssischen Stil am besten beherrschte.”® Eben
deshalb fiel er auch nach seinem Tod infolge eines Wandels in den asthetischen
Vorstellungen in Ungnade. Als Philosoph wird er in den folgenden Jahrhunder-
ten auflerhalb der hier zitierten Historiker nur sehr selten geftihrt; erst die christ-
liche Rezeption sah in thm bisweilen einen Vorldufer. Dass nicht das von den
Historikern festgehaltene Handeln in Rom, sondern seine Schriften sein Wirken

73 Tac.ann. 13, 3, 1; 13, 11, 2; 13, 18, 1; Quint. inst. 10, 1, 125-131; Front. ad M. Anton. Imp.
de orat. 3 (ed. van den Hout, S. 154); Gell. 12, 2; Cass. Dio 61, 3, 1 (ed. Boissevain, Bd. 3,
S.20); 61, 10, 1 (ed. Boissevain, Bd. 3, S. 30-31); 61 (60), 32, 3 (ed. Boissevain, Bd. 3, S. 9);
62 (61), 2, 1 (ed. Boissevain, Bd. 3, S. 43-44); 62 (61), 12, 1 (ed. Boissevain, Bd. 3, S. 34) und
siehe Traute Adam: Clementia Principis. Der Einfluss hellenistischer Firstenspiegel auf den
Versuch einer rechtlichen Fundierung des Principates durch Seneca, Stuttgart 1970.

74 Siehe Tac. ann. 13, 42 (indirekt durch einen Kritiker); Quint. inst. 10, 1, 129 (iz philosophia
parum diligens); Cass. Dio 61, 10, 1 (ed. Boissevain, Bd. 3, S. 30-32).

75 Siche Jiirgen Habermas: Strukturwandel der Offentlichkeit, Frankfurt am Main 142015,

76 Zu der gesamten Problematik siche Armin Eich: Politische Literatur in der rémischen Ge-
sellschaft. Studien zum Verhiltnis von politischer und literarischer Offentlichkeit in der
spiten Republik und frithen Kaiserzeit, Koln u. a. 2000.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

32 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

als Politiker abbilden, ist nicht mit den historischen Kontexten des 1. Jahrhun-
derts n. Chr. vereinbar. Wir konnen also sehr wohl seine Werke auf Uberein-
stimmungen mit seinem Handeln untersuchen. Breitenwirksame politische Trak-
tate eigenen Rechts waren sie aber nicht.

Seneca selbst sah sich wohl als Stoiker. Er horte bei bekannten Philosophen
und schien anfangs auch um ein adiquates Auftreten bemiiht gewesen zu sein.”’
Zur Konturierung der stoischen Philosophie mit Blick auf Seneca miissen im vor-
liegenden Kontext wenige Worte gentigen.”® Die Stoa war eine imperiale Philo-
sophie, sie entstand nach Alexanders Reichsbildung als Reaktion auf den Ein-
druck, dass die Welt zusammenwichst:”? Das Universum erschien Stoikern als
zusammenhingendes, rationales, lebendiges Wesen. Die Stoa war urspriinglich
ein komplexes Gedankenkonstrukt mit einer Physik und einer Logik, wurde aber
langsam auf die Ethik reduziert. Und sie ging - als imperiale Philosophie - in
romischer Zeit eine so enge Verbindung mit dem traditionellen rémischen Werte-
gerust ein, dass beide nicht leicht zu trennen sind.3° Seneca beschiftigte sich in
seinen philosophischen Schriften speziell mit dem Thema der Affektkontrolle:
Durch die Uberwindung der Angst vor Schmerz und Tod sollte innere Freiheit,
geistige Autarkie, erreicht werden. Zudem faszinierte ihn das Thema der Rache -
und der Suizid.3! Schon als junger Mann sollen Krankheiten ihn an den Rand
der Selbstaufgabe gebracht haben, vielleicht eine Selbststilisierung.3? Eine Selbst-
inszenierung zeigt auch sein spiterer Suizid. Da dieser aber erst vor der Folie der
Uberlieferung zu Senecas Leben sein ihm eigentiimliches Ausdruckspotential
entfaltet, sind einige Angaben hierzu unverzichtbar, um dem Geschehen des Jah-
res 65 n. Chr. Relief verleihen zu konnen. Diese Angaben bieten eine Zusam-
menfassung von gesicherten Erkenntnissen mit eigenen darstellerischen Akzent-
setzungen.®3

77 Sen. epist. 108, 17-22; 110, 19.

78 Dazu grundsitzlich Zimmermann: Philosophie (Anm. 2); ders.: Imitatio Socratis (Anm. 2);

Brad Inwood (Hg.): The Cambridge Companion to the Stoics, Cambridge 2005; Miriam

Griffin: Seneca. A Philosopher in Politics, Oxford 1976. Jede Skizze zur stoischen Philoso-

phie ist jedoch mit der Problematik konfrontiert, dass keine kohirenten antiken Grundle-

gungen Uberliefert sind und die Stoa zudem ,extremely difficult to explain in any other

language than Greek® ist, wie Anthony R. Birley: Marcus Aurelius. A Biography, London

21993, S. 98 vermerkt hat. Dies trigt zum Eindruck einer gewissen Verflachung bei lateini-

schen Autoren bei.

Vgl. Katherine Clarke: Between Geography and History. Hellenistic Constructions of the

Roman World, Oxford 1999.

Siehe Brent Shaw: The Divine Economy. Stoicism as Ideology, in: Latomus 64, 1985,

S.16-54.

81 Vgl. Griffin: Seneca (Anm. 78), S. 372-388.

82 Sen. epist. 78, 1.

83 Auf eine intensive Beschiftigung mit der literarischen Uberlieferung, die deren Eigenarten
stets prasent hilt, wird verzichtet, um diesem Beitrag einen geschlossenen Rahmen geben
zu kdnnen.

79

80

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 33

Lucius Annaeus Seneca: Anmerkungen zu Person und Leben

Seneca wurde um die Zeitenwende in Cérdoba geboren.?* Die Annaei waren ei-
ne schon lange auf der iberischen Halbinsel lebende romische Familie. Die Ge-
burt in einer Provinz war ein Karrierehindernis, jedoch kein uniiberwindbares.
Die Herrscher forderten auch solche Aufsteiger, wenn sie gut vernetzt waren.
Seneca kam frith nach Rom und wurde ein bedeutender Redner. Wie schon sein
Vater war er romischer Ritter, ein Ausdruck fiir die erweiterte Elite. Um zu ihr zu
gehoren, war zweierlei notwendig: Reichtum und honor, Ehre, in rémischer Defi-
nition.® Der Ritterstand war das Rekrutierungsreservoir des Senats, eines Gremi-
ums von 600 Personen, die zusammen tber die wichtigsten Fragen entschieden
und einzeln die hochsten Amter bekleideten. Die Senatoren waren eine hetero-
gene Gruppe, Aufsteiger standen alten Familien gegeniiber, deren ,Adel’ noch
aus der Republik herriihrte. Seneca tiberwand nach eigener Aussage die Hinder-
nisse einer nicht brillanten Abstammung durch Kontakte und schwere Krankheit
durch Gliick. So gelang ihm der Aufstieg in den Senat. Er galt als bester Redner
seiner Generation, immerhin die Konigsdisziplin im damaligen Curriculum. So
gut soll er gewesen sein, dass Kaiser Caligula deswegen seine Beseitigung erwogen
haben soll.3¢

Caligula leitet den Reigen der Herrscher ein, die als wahnsinnig geschildert
werden. Der Hintergrund dieses ,Wahnsinns® war fiir Seneca eminent prigend.
Caligulas Familie, eigentlich fur die Nachfolge pridestiniert, fiel in Ungnade und
wurde vom Herrscher Tiberius unter Beteiligung des Senats verurteilt. Zwei Brii-
der und die Mutter fanden den Tod, das gleiche Schicksal drohte dem jiingsten
Bruder. Doch mangels anderer Kandidaten bestimmte Tiberius ihn kurz vor sei-
nem Tod doch noch zu seinem Nachfolger. Der junge Mann musste danach mit
den Senatoren, die seine Familie verurteilt hatten, zusammen regieren. Daran
scheiterten alle. Nach einem halben Jahr kiindigte Caligula an, Rache nehmen zu
wollen. Viel Blut floss, bis er selbst getotet und zum Wahnsinnigen abgestempelt
wurde. Nach réomischen Vorstellungen hatte er Rache nehmen miissen — und als
Herrscher doch nicht diirfen.?”

84 Als Biographie uniibertroffen und nicht ersetzt ist Miriam Griffins Werk Sezeca (Anm. 78).

Von den neueren, oft populirwissenschaftlich ausgerichteten, siehe etwa James Romm:
Seneca und der Tyrann. Die Kunst des Mordens an Neros Hof, Miinchen 2018; Holger
Sonnabend: Nero. Inszenierung der Macht, Darmstadt 2016, S. 87-109.

Vgl. Peter Eich: Zur Metamorphose des politischen Systems in der romischen Kaiserzeit.

Die Entstehung einer ,,personalen Biirokratie“ im langen dritten Jahrhundert (Klio Beihef-

te N.E. 9), Berlin 2005, S. 259-264.

86 Suet. Cal. 53; Cass. Dio 59, 19, 7 (ed. Boissevain, Bd. 2, S. 639); Sen. epist. 49, 2.

87 Vgl. Peter Eich: Aristokratie und Monarchie im kaiserzeitlichen Rom, in: Hans Beck (Hg.):
Die Macht der Wenigen. Aristokratische Herrschaftspraxis, Kommunikation und ,ed-
ler Lebensstil in Antike und Frither Neuzeit (Beihefte der Historischen Zeitschrift 47),
Miinchen 2008, S. 125-151, hier S. 134-145. Zu der Beteiligung des Senats siche Barbara
Levick: Tiberius the Politician, London u. a. 1976, Nachdr. 1986, S. 169-170.

85

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

34 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

Gegen Widerstand wurde der Onkel des Caligula der neue Herrscher: Claudi-
us. Auch er galt als Narr und blutriinstig. Die Zahl der Hingerichteten ist in der
Tat frappierend hoch. Seneca wurde ein frithes Opfer, aber nur verbannt, wegen
Ehebruchs mit einer der Damen aus dem Kaiserhaus; solche Anschuldigungen
bleiben uniiberpriifbar. Die Riickkehr nach Rom wurde erst spiter, im Jahr 49 n.
Chr., moglich, nach einer jener Erschiitterungen, die den frithen Prinzipat prig-
ten. Dessen Begriinder Augustus hatte diese Form der Alleinherrschaft als Repu-
blik verbrimt. Die Nachfolge war daher der neuralgische Punkt. Claudius lief§
seine Frau Messalina nach einer dubiosen Verschworung hinrichten. Danach
stand er in schon fortgeschrittenen Jahren mit einem sehr jungen Sohn allein da.
Er heiratete rasch wieder, seine eigene Nichte, Agrippina, die mit Augustus ver-
wandt war. Sie brachte neues Prestige mit in die Ehe — und einen schon ilteren
Sohn. Er stabilisierte das Haus des Claudius neu und wurde rasch adoptiert. Nun
hief} er Nero. Dieser Schritt war an sich klug. Agrippina soll jedoch sofort be-
gonnen haben, den leiblichen Sohn des Herrschers zur Seite zu dringen. Und sie
lieR Seneca zuriickrufen, der als grofler Redner die Erziehung ihres zwolfjahrigen
Sohnes tibernehmen sollte. Nach Claudius’ wohl kiinstlich beschleunigtem Tod
wurde Nero mit sechzehn Jahren neuer Herrscher.8

Alle Quellen sind sich einig, dass Seneca in den nichsten Jahren eine der drei
starken Personen hinter dem ,Teenager-Princeps® war. Zu ihnen zihlte die Mutter,
die michtiger war als je zuvor eine Frau in Rom, jedoch bald entmachtet wurde.
Seneca teilte sich seinen Einfluss auf Nero mit dem Gardekommandeur Burrus.
Der Prifekt wird als aufrechter Soldat geschildert, kriegsversehrt und Reprisentant
romischer virtus, Mannhaftigkeit, mit der stoische Werte ein so enges Amalgam
eingingen. Senecas und Burrus’ Einfluss galt Beobachtern als heilsam.8° Wahr-
scheinlich auf diese Jahre geht eine bildliche Darstellung Senecas zurick, die
durch eine spitere Kopie bekannt ist (Abb. 1). Speziell philosophische Ziige trigt
sie nicht. Ob sie allerdings ein realistisches Portrit bietet, muss unklar bleiben.?0

Als Berater Neros wurde Seneca sehr reich - Giberreich, sagen Kritiker, die auch
bei Tacitus zu Wort kommen. Ganz offenbar erregte der Umstand, dass er sich
als Philosoph eingeftihrt hatte und nun zum Milliardir wurde, Aufsehen und
Abneigung. Dies ist der einzige Bezug, der zwischen seinem Handeln als Teil der
Regierung und seinen philosophischen Uberzeugungen in den Quellen herge-
stellt wird, vor allem in einem dezidiert Seneca-feindlichen Uberlieferungsstrang
auflerhalb von Tacitus’ Werk.’! Seneca wird Heuchelei vorgeworfen, sein Reich-
tum scharf kritisiert und anekdotisch illustriert.

88 Binen Uberblick iiber die Quellen und sorgfiltige Interpretationen bietet Miriam Griffin:

Nero. The End of a Dynasty, New York 22005, S. 18-36.

89 Vgl. ebd., S. 50-82.

90 Siche Ralf von den Hoff: Doppelherme des Sokrates und Seneca (Sk 391), in: Antiken-
sammlung Berlin (Hg.): Gesamtkatalog der Skulpturen, Koéln 2013: http://arachne.uni-
koeln.de/item/gruppen/400346, 17. Juli 2018.

91 Cass. Dio 61, 10 (ed. Boissevain, Bd. 3, S. 30-32).



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 35

sammlung, Inv. SK 391.

Wie lange Seneca gemeinsam mit Burrus Nero lenken konnte, wird unterschied-
lich geschildert. Nach Tacitus hat sich diese Phase bis in das Jahr 62 n. Chr., also
immerhin acht Jahre, hingezogen, doch sei der Einfluss der beiden immer preka-
rer geworden. Wie wirkte sich Senecas Einfluss aus? Wenig tiberraschend traditio-
nell. Der junge Kaiser habe den Senat wieder mehr an der Lenkung des Imperi-
ums beteiligt, die Aristokraten in wiirdiger Weise behandelt — und der wvirtus

13.01.2026, 06:48:44. -



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

36 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

Betdtigungsraum gelassen, also etwa fihige, aber auch eigensinnige Generile in
das ostliche Kriegsgebiet gesandt, anstatt Ja-Sager ohne Talent. Dafiir brauchte es
keinen Philosophen; eigentlich begannen alle Principes so, um spiter andere
Wege einzuschlagen.??

Schon im ersten Jahr aber hatte Nero nach Ubereinstimmung aller Quellen
den leiblichen Sohn des Claudius, den Britannicus, seinen Bruder durch Adopti-
on und Rivalen, vergiften lassen. Die gewaltgewohnten Mitglieder seiner Entou-
rage sollen keine Miene verzogen haben - solche Konkurrenten waren zu gefihr-
lich, als dass ihre Beseitigung hitte Giberraschen konnen. Im Anschluss schrieb
Seneca wohl seine Schrift Uber die Milde, an der sich exemplarisch das oben auf-
gezeigte Problem der Reichweite romischer Literatur erortern liefe. Die Schrift
bietet im Kern eine literarische Beschiftigung mit griechischen Vorlagen, die sich
fur Rom nur begrenzt fruchtbar machen lieflen.” Interessant ist aber die Haupt-
aussage: Milde war fiir Seneca der Verzicht auf Rache, wo sie moglich war.%* In
der von Tacitus zitierten Antrittsvorlesung Neros, die Seneca als ,Ghostwriter®
verfasst habe, erklirt Nero auch, er sei nicht in die Abfolge von Rache und Ge-
genschlag involviert, die Caligulas und Claudius’ Herrschaft verdiistert hatte.®
Gewalterfahrungen dominieren, und Senecas romische Beispiele drehen sich
immer wieder um das Bedrohungsszenario der romischen Oberschicht dieser
Zeit. Wie mit der Erfahrung umgehen, dass Senatoren andere Senatoren zu Ver-
bannung und Tod verurteilten? Oder noch schlimmer: mit der Praxis, dass Sena-
toren in den Palast zitiert und dort ohne die Zustimmung der Pairs beseitigt
wurden? Fiir die romische Aristokratie war dies nach Ausweis der Uberlieferung
die eine grofle Herausforderung.

Die Peripetie

Zuriick zu dem taciteischen Seneca. Tacitus’ erhaltene Biicher der Annalen sind
(oder scheinen doch) jeweils auf einen Wendepunkt hin komponiert. Auch die
Nerobiicher weisen eine Bruchstelle auf, den Tod des Gardeprifekten Burrus im
Jahr 62: ,Wihrend nun mit jedem Tag das Ungliick des Gemeinwesens driicken-
der wurde, wurden die Abhilfen weniger, und aus dem Leben schied Burrus, man
weif! nicht, ob durch Krankheit oder Gift.“*¢ Und im Anschluss: ,Des Burrus Tod
brach Senecas Einfluss“. Seneca wurde jetzt zur Seite gedringt, andere, finstere
Gestalten iibernahmen seinen Part. Der taciteische Seneca aber hat noch seine ei-

92 Siehe die neuere Zusammenstellung der Beispiele in Babett Edelmann: Das Romische

Reich von Tiberius bis Nero, Darmstadt 2017.

93 Vgl. Adam: Clementia Principis (Anm. 73).

94 Siehe speziell Sen. clem. 2, 3, 1.

95 Tac. ann. 13, 4.

96 Tac. ann. 14, 51, 1. Die Ubersetzung hier und im Folgenden ist angelehnt an Wilhelm
Botticher und Friedrich Schleiermacher, Stuttgart u. a. 1982, S. 631.

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 37

gene Peripetie. Kurz nach dem Tod seines Partners Burrus habe sich Seneca an
seinen einstigen Zogling gewandt und gebeten, ihn aus seiner Entourage zu ent-
lassen. Auch sein Vermogen solle der Kaiser in einer Art Vorlass iibernehmen.””
Der taciteische Seneca argumentiert, er, der Neuling, sei tiber seine Moglichkeiten
aufgestiegen, nun miisse er zu seiner naturgegebenen Stellung zuriickkehren. Die-
ser fiktive Dialog ldsst eine gewisse Kenntnis stoischer Gedanken erkennen. Der
Philosoph will Einklang zwischen Worten und Leben herstellen. Doch leistet er
dabei zugleich eine spezielle Art von Grenzziehung: Stoiker durften politisch titig
sein, jedoch nur in einer vernunftgelenkten Regierung, nie unter Tyrannen. Mit
seinem Riickzugsangebot markiert Seneca eine rote Linie, die Nero schon tiber-
schritten haben musste. Hintergrund sind vermutlich vorhergehende Justizmorde
und damit die Riickkehr des Aristokratentodes in den Alltag. Nero lehnte ab,
musste ablehnen — und hat in der Folgezeit, vielleicht auch erst im Jahr 64, ein-
gewilligt. Ab dieser Zeit bemiiht sich der taciteische Seneca, der nunmehr der Po-
litik entsagt, Einklang zwischen seinem Leben und seinen Prizepten herzustellen
und wird dadurch erst wirklich Philosoph.?® Konzentration auf die Vernunft ohne
die Zwinge der Politik und wohl auch Askese prigen sein Leben. Der Seneca des
Tacitus ist damit auch bereit fir seinen Tod.

Mors din meditata — die Selbsttotung

Anfang des Jahres 65 formte sich eine grofle Verschworung gegen Nero, an der
neben Senatoren auch ein Gardekommandeur und andere Offiziere beteiligt wa-
ren. Die Grinde koénnen hier nicht behandelt werden, aber sicher bestanden sie
nicht nur in Neros kiinstlerischen Neigungen, die in der Oberschicht damals weit
verbreitet waren.?” Nach Tacitus’ Darstellung war Seneca wahrscheinlich nicht in-
volviert. Die Aufdeckung des Komplotts bringt die Kernthemen des Historiogra-
phen besonders klar zum Vorschein: Tacitus begrifit den Versuch, das Schreckge-
spenst Nero zu beseitigen. Zugleich macht er aber sehr deutlich, woran die
Verschworer scheiterten: Die Tat kam nicht zur Ausfithrung ,fatali omnium igna-
via“1%0 — aufgrund der fatalen Feigheit der beteiligten Aristokraten. Die Soldaten
waren bereit: Sie starben angemessen, mit exemplarischer Standfestigkeit und sar-
kastischen Bemerkungen. Und auch Frauen, ja freigelassene Frauen, ertrugen Fol-
ter, toteten sich in brutalster Weise selbst, um ithren Mitverschworern noch von
Nutzen sein zu konnen. Nur die Aristokraten tiberboten sich in Feigheit, der neue
Prifekt der Garde habe sein Gejammer noch im Testament fortgesetzt. Die Sena-

97 Tac. ann. 14, 53-56. Dazu Suet. Nero 36.

98 Siehe Tac. ann. 14, 53, 5; 14, 56; 15, 63, 3. Vgl. Griffin: Seneca (Anm. 78), S. 358 zu mdg-
lichen Reflexen dieser Entwicklungen in den Briefen.

Siehe Marianne Bergmann: Der Koloss Neros, die Domus Aurea und der Mentalititswan-
del im Rom der frithen Kaiserzeit, Mainz 1994.

100 Tac. ann. 15, 61, 3.

99

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

38 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

toren waren die Herren der Welt. Wie reagierten sie in Todesgefahr? Dieses Thema
faszinierte damals viele Menschen, ein eigenes literarisches Subgenus, die ,Todes-
arten berihmter Minner® beschiftigte sich mit diesem Thema in der Nachfolge
griechischer Vorlagen.!%! Noch wihrend der Verschworung berichtet Tacitus vor
allem von menschlichem Versagen.!92 Er konnte anscheinend nicht begreifen, dass
viele Aristokraten, wie etwa der Gegenkandidat der Verschworer, Piso, versuchten,
das Uberleben ihrer Familie sicherzustellen, und noch Schmeichelbriefe an Nero
schrieben, ihre Schande also vor sich hertrugen. In dieser Beziehung tritt mit Seneca
ein Bruch ein - er verhielt sich nach Tacitus exzeptionell.

Nero habe darauf gewartet, dass endlich einer der Zeugen Seneca als Mitwisser
benenne. Doch konnten nur einige mehrdeutige Aussagen des alten Lehrers — und
jetzt verhassten Schulmeisters — beigebracht werden, die zu einer Befragung fithr-
ten. Seneca reagierte jedoch gelassen und ,zwang’ Nero zu hirterem Vorgehen -
um so im Sinne des Stoizismus eine Rechtfertigung fiir den Suizid zu finden, der
nicht grundlos gewihlt werden durfte.!% Tacitus bietet nun eine lange Digression
zu seinem Tod.!%* Sie ist nicht frei von ironischen oder sogar theatralischen Ele-
menten, doch dienen diese kaum der Verkehrung der Darstellung in ihr Gegenteil,
wie gelegentlich behauptet wird. Sie hingen weit eher mit der Vorlage zusammen,
die Seneca und Tacitus wihlten und deren Vielschichtigkeit oben schon behandelt
wurde: dem Tod des Sokrates. Im Ganzen wendet Tacitus diese Vorgabe angesichts
von Senecas lange vergeblichem Todeskampf jedoch ins Tragische.l% In der Sum-
me bewihrt sich der Sterbende. Seine romische Stoa musste sich vor allem darin
beweisen, dass er keinerlei Angst vor dem Tod empfinden durfte. Diese Bewihrung
(probatio) ist ihm auch nach einer feindlichen Quelle gelungen.!% Mit absoluter
Selbstbeherrschung bereitet er sein Sterben vor und ermahnt dabei seine bestiirz-
ten Freunde, an die stoische Philosophie zu denken. Wihrend des qualvollen

101 Siehe Friedrich Marx: Tacitus und die Literatur der exitus illustrium virorum, in: Philologus
92, 1937, S. 83-103; Alessandro Ronconi: Exitus clarorum virorum, in: Reallexikon fiir Anti-
ke und Christentum 6, 1966, Sp. 1258-1268; Manuel Vogel: Commentatio mortis. 2Kor 5,
1-10 auf dem Hintergrund antiker ars moriendi, Gottingen 2006, S. 111.

102 Tac. ann. 15, 56; 15, 59.

103 Siehe Griffin: Seneca (Anm. 78), S.372-383 zu den allerdings von Stoikern und Seneca
sehr weit ausgelegten Zwingen, die eine Selbsttotung rechtfertigten.

104 Tac. ann. 15, 60-65.

105 Die These, Tacitus veralbere Seneca, vertritt vor allem Stephan Schmal: Held oder Harle-
kin? Der sterbende Seneca bei Tacitus, in: Klio 90, 2009, S. 105-123. Als Beleg dient seit
langer Zeit Tac. ann. 16, 19 zu Petron. Doch siehe die tiberzeugenden Ausfithrungen zu
der Spiegelung der Ironie der platonischen Vorlage bei Zimmermann: Imitatio Socratis
(Anm. 2), S. 34; S.38; ders.: Der Tod (Anm. 2), S.401. Zu den theatralischen Elementen
sieche Catharine Edwards: Acting and Self-Actualisation in Imperial Rome. Some Death
Scenes, in: Pat Easterling / Edith Hall (Hg.): Greek and Roman Actors. Aspects of Ancient
Profession, Cambridge 2002, S. 377-394, hier S. 391-393.

106 Cass. Dio 62, 25 (ed. Boissevain, Bd. 3, S. 64). Zum Thema probatio siche Zimmermann:
Imitatio Socratis (Anm. 2), S. 35; ders.: Der Tod (Anm. 2); ders.: Tacitus und Seneca, in:
Thomas Baier u. a. (Hg.): Seneca. Philosophus et magister, Freiburg 2006, S. 261-273, hier
S. 264.

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 39

Sterbens gab er noch sprachlich ausgefeilte Proben seiner Lehren: Eine imago,
ein Bild seines standhaften Lebens wolle er hinterlassen.!?” Seine Ausfithrungen
wurden mitgeschrieben — und en passant erhalten wir zwei wichtige Informatio-
nen: Der ausdriickliche Bezug auf Anwesende, zu denen wohl auch Soldaten
zihlten, weist die Quellen aus, auf die Tacitus — wie vermittelt auch immer - zu-
riickgegriffen hat.19 Und: Wir greifen ein typisches Publikum solcher Vorginge,
eine kleine Gruppe von Freunden - wohl eine Verehrergemeinschaft -, die das
Geschehen festhielt und mit mehr oder minder starker Anpassung sodann ver-
breitete. Senecas Frau entschied, sein Schicksal zu teilen. Sie zog, wie der Histori-
ker in typisch rémischen Worten formulierte, ,des Todes Ehre“ vor. Charakteris-
tisch fur Tacitus ist allerdings, dass sie nur die Ehre vorzog und nicht den Tod,
zogerte sie doch so lange, bis Nero sie noch zu retten befahl.10?

Senecas Tod dagegen wurde furchtbar. Aufgrund seines Alters und seines asketi-
schen Lebensstils scheiterte der Versuch, durch Offnung der Adern zu verbluten,
obwohl er nicht nur die iiblichen Schnitte an den Handgelenken vornahm, son-
dern sich multiple Verletzungen zufiigte: Die Schmerzen miissen erheblich gewe-
sen sein. Schierling, der deutlichste Hinweis auf die Sokrates-Nachfolge, sollte den
Tod beschleunigen, doch sei der Blutverlust dafiir schon zu stark gewesen. Lange
zog sich das tapfer ertragene Sterben hin, bis Seneca in einem heiffen Bad erstickt
wurde. Die Grausamkeit der Darstellung sichert einen hohen Wiedererkennungs-
wert.

Die Wirkung einer Prifiguration

Inmitten der allgemeinen Feigheit also bewies der taciteische Seneca Mut, wurde
im Sterben zum echten Philosophen, in dem er sich an seine eigenen Prizepte
hielt. Er wurde ein leuchtendes Beispiel romischer virtus in stoischem Gewande,
aber eben ein Beispiel, ein Exempel.119 Ist ein solches Exempel auch als heldisch,
Seneca als Held zu deuten? Sein Riickzug aus der Politik dient bei Tacitus als In-
strument, eine Peripetie zu verdeutlichen, er markiert, dass der Herrscher eine
Linie iiberschritten hatte und Seneca dies kommuniziert — auch gegeniiber dem
Kaiser. Das richtige Verhalten eines Mitgliedes der romischen Elite im Tode hat
er mit dem Griffel und der Tat neu vermessen. Sein nach den Quellen sehr
schmerzhaftes Sterben ertrug er klaglos. Das alles qualifiziert ihn nicht notwen-

107 Tac. ann. 15, 62, 1.

108 Zu der Moglichkeit, dass Fabius Rusticus hier Tacitus’ Quelle ist, siche Syme: Tacitus,
Bd. 1 (Anm. 71), S. 289-294.

109 Zu der Paulina-Episode siche die Kontextualisierung bei James Ker: Seneca in Tacitus, in:
Victoria E. Pagin (Hg.): A Companion to Tacitus, Oxford 2012, S.305-329, hier S. 324-
327. Zitat nach Botticher / Schleiermacher (Anm. 96), S. 671.

10 Vo], Thomas Habinek: Seneca’s Renown. Gloria, claritudo, and the Replication of the Ro-
man Elite, in: Classical Antiquity 19, 2000, S. 264-303, speziell S. 300.

- am 13.01.2028, 06:48:44.


https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

40 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

dig als Helden. Doch seine Inszenierung des Sterbens und deren Aufnahme we-
nigstens bei einigen Zeitgenossen, unserem Berichterstatter und viel spiteren Re-
zipienten indern diese Qualifizierung. Ganz bewusst scheint sich Seneca fiir sei-
nen Tod ein Prifigurat ausgesucht zu haben.

Seneca war im Jahr 65 als Politiker eigentlich vollstindig gescheitert. Sein eige-
ner Zogling trachtete ihm nach dem Leben, Feinde hatte er genug. Ein braver Su-
izid, wie ihn Tacitus so oft schildert, hitte an dieser Konstellation kaum etwas ge-
indert. Seine Entscheidung, einem heroischen Vorbild zu folgen, bot fiir ihn
einen Ausweg, die Chance zur Neudeutung seines Lebens. Wie er es selbst zuvor
dem sterbenden Philosophen Julius Canus zugeschrieben hatte,!!! imitiert er in
seinen letzten Stunden nach Tacitus — und darin ist dem Historiker angesichts der
Angabe von Zeugen und der Offentlichkeit, die der ganzen Inszenierung unterlag,
wohl Glauben zu schenken — Sokrates. In Analogie zum platonischen Sokrates
will Seneca von einem pervertierten Regime — in seinem Fall einem Tyrannen —
zum Suizid gezwungen werden, der Todesbefehl wird als gottliches Zeichen ge-
deutet, dem er willig folgen kann. Tacitus’ Bericht wird ganz in den Hof der pla-
tonischen Tradition gezogen, bis in Einzelheiten hinein wird der Phaidon kopiert,
dessen Ziel und Gestaltung im ersten Teil des Beitrags behandelt wurden.!2 Der
Dialog mit den Freunden, deren Klagen samt ihrer Zuriickweisung und der
Schierling: Der taciteische Seneca will dem platonischen Sokrates nacheifern. Die
platonische Selbstironie des Protagonisten wird in der taciteischen Wendung zur
Fremdironie, die gelassene Heiterkeit des Griechen zur Tragik des Romers. In die-
sem romischen Kontext der Szenerie spielt dieser Tod zugleich auf einen anderen
Freiheitshelden an, den jiingeren Cato, der seinem Feind durch Suizid das Recht
einer Begnadigung aberkannte.!’3 Es ist dieses gezielte Einrlicken in einen sehr
bewusst gewihlten Bezugshorizont des Philosophen, der frei und offen zu
Machthabern spricht,!1* das eine Selbststilisierung als heroische Figur erkennen
ldsst und ein Politikerleben — und -scheitern — verbramt. Tacitus gibt zu verstehen,
dass die Verehrer diese Interpretation ihres Meisters akzeptierten. Wie angespro-
chen, gilt dies wohl auch fur den Berichterstatter.!’> In seinem Werk imitierten
andere Vornehme im Sterben nun ebenfalls Sokrates — und zugleich Seneca, sein
romisches Pendant. Besonders Thrasea, dessen Kompromisslosigkeit in der Zeit

H1 Sen. trang. 14, 4-10.

112 Grundlegend Huttner: Sterben wie ein Philosoph (Anm. 2), S. 298; Zimmermann: Imitatio
Socratis (Anm. 2), S. 34. Stirker auf den Bildcharakter des Geschehens zielt ab Gregory A.
Staley: Seneca and Socrates, in: Bettina Amden u. a. (Hg.): Noctes Atticae. 34 Articles on
Graeco-Roman Antiquity and Its Nachleben. Studies Presented to Jergen Mejer on his Six-
tieth Birthday, Kopenhagen 2002, S. 281-285.

113 Vgl. Zimmermann: Gewalt (Anm. 2), S. 332. Zu Senecas Haltung gegeniiber Cato und der
schon ausgebildeten Parallelisierung der beiden (die Seneca relativiert) siche Huttner: Ster-
ben wie ein Philosoph (Anm. 2), S. 302-303.

114 Sjehe Tac. ann. 15, 61, 2.

15 7Zu der komplexen Rezeption Senecas in der Octavia siche Ker: Seneca in Tacitus
(Anm. 109), S. 327.

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 41

offenbar mehr Eindruck gemacht hatte als Senecas vorhergehende Geschmeidig-
keit, zelebriert in der taciteischen Darstellung seines Suizids Anklinge an beide
Vorldufer.11¢ Ohne das tief im kollektiven Gedichtnis der Eliten verankerte sokra-
tische Vorbild, das hier geradezu wie ein Typos wirkt, wiren diese Todesarten tap-
fer, aber kaum heroisch gewesen. Seneca ging auf diese Weise tiber die ihm von
seiner Erziehung nahegelegten Pflichten hinaus und zelebrierte einen Philoso-
phentod. Dies war im 1. Jh. n. Chr. offenbar literarisch so in Mode gekommen,
dass Martial witzelte:

Wenn Du den Grundsitzen des groffen Thrasea und des

zu hochster Vollendung

gelangten Cato in der Weise folgst, dass du am Leben bleibst,

und dich nicht mit entbléfter Brust ins geziickte Schwert stiirzt,
dann, Decianus, handelst du so, wie ich es von dir erwarte.

Ich kann einen Mann nicht leiden, der ohne Schwierigkeiten durch
seinen Tod Ruhm erhascht.

Mich verlangt nach einem Mann, der auch ohne sein Sterben
gerithmt werden kann. 17

Seneca wird hier nicht erwihnt. Wie intensiv seine Imitation des Sokrates in der
Zeit selbst rezipiert wurde, bleibt weitgehend unklar. Das Bildnis Senecas in Ber-
lin, das oben angesprochen wurde (Abb. 1), ist ein Doppelportrit, verbunden mit
Sokrates aus dem 3. Jh. n. Chr., doch bleibt dies eine Ausnahme.!!8 Tacitus vor
allem hat Senecas Tod literarisch geformt, aber ist in der Antike, soweit erkenn-
bar, nicht viel gelesen worden. Julian hitte kaum auf den romischen Nachfolger
des Sokrates rekurriert, der Tacitus imitierende Ammian vielleicht schon; doch
gibt es dafiir keine intertextuellen Hinweise. Erst nach langer Latenzphase sorgte
die Wiederentdeckung der taciteischen Annalen durch Personen wie Boccaccio
(1313-1375) und spiter vor allem Poggio (1380-1459) sowie ihre Drucklegung
fur eine viel weitere Verbreitung — und eine zeitgemifle Interpretation, unter Ak-
zeptanz seiner Sokratesnachahmung.!1?

116 Tac. ann. 16, 34-35. Vgl. Zimmermann: Imitatio Socratis (Anm. 2), S.40. M. Zimmer-
mann hebt in diesem Fall die nachtrigliche Konstruktion von Thraseas Tod hervor, die er
ansatzweise auch auf den senecanischen Todesbericht ausdehnt, der allerdings 6ffentlich
inszeniert gewesen sei; sieche Zimmermann: Gewalt (Anm. 2), S. 330-334, speziell S. 332.

117 Mart. 1, 8. Die Ubersetzung folgt weitgehend Huttner: Sterben wie ein Philosoph (Anm. 2),
S.308-309.

18 Vermutlich irrig verbunden mit IG II2 3795 von Marianne Bergmann: Zeittypen im Kai-
serportrit, in: Romisches Portrit. Wege zur Erforschung eines gesellschaftlichen Phino-
mens (Wissenschaftliche Zeitschrift der Humboldt-Universitit zu Berlin) 31.2/3, 1982,
S. 143-147, hier S.144. Der dort genannte Seneka (sic!) stammt aus der Troas; vgl. Berna-
dette Puech: Orateurs et sophistes grecs dans les inscriptions d’époque impériale, Paris
2002, S. 427.

119 Vgl. Joseph Geiger: Socrates and his Companions in Art, in: Michael Trapp (Hg.): Socrates
from Antiquity to the Enlightenment, Aldershot 2007, S. 88-101.

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

42 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

Heldisches Sterben, stoisches Leben: Seneca im Bild des 17. Jahrbunderts
(Anna Schreurs-Morét)

Der Tod des Sokrates blieb als Prifiguration des vorbildlichen Todes von Seneca
in den Uberzeugungen der Frithen Neuzeit lange wirksam. Dies dokumentiert
eine Vielzahl von Gemailden, die bis weit in das 18. Jahrhundert hinein den Tod
der Philosophen Sokrates, Cato und vor allem Seneca darstellen.12?

In der Darstellung des Sterbenden Seneca (Abb. 2) von Peter Paul Rubens spie-
geln sich die Muster des sokratischen Heldentodes: das begrenzte Publikum, die
Trinenlosigkeit, die Stille und Selbstbeherrschung. In den Kreisen von gelehrten
Kinstlern und Gelehrten um Rubens, in denen man den stoizistischen Lehren
anhing und Seneca in Lehren, Leben und Sterben als hochverehrtes Vorbild an-
sah, entstand zugleich eine Vorstellung vom Aussehen des antiken Philosophen,
die auf antiken Fundstiicken basierte. Auch wenn sich die Objekte spiter als
,modern‘ erwiesen, hatte das konstruierte Seneca-Bild eine weitreichende Wir-
kung fur die Vorstellungen von dem antiken Gelehrten noch weit tiber das 17. Jahr-
hundert hinaus. Dabei galt den Anhingern des Neostoizismus Tacitus’ Dictum,
Seneca habe durch sein Sterben ein Bild seines standhaften Lebens hinterlassen
wollen, als Herausforderung nicht nur fiir die entsprechenden kiinstlerischen
Werke, sondern auch als Richtschnur fiir das eigene Leben.

Seneca selbst scheint die Verehrung grofler Minner im Bild vorgeformt zu ha-
ben. In seinem 64. Brief tiber Ethik an Lucilius fuhrt er aus:

Warum sollte ich nicht grofSer Minner Bilder (imagines) besitzen als Ansporn fiir meinen
Geist [...]? Den Marcus Cato, [...], den weisen Laelius und Sokrates mit Plato, Zenon
und Kleanthes werde ich in meine Seele ohne hochste Achtung aufnehmen? Nein, ich
verehre sie und richte mich an so groflen Namen stets auf.121

In seinem 70d des Seneca inszenierte Rubens den Philosophen entsprechend als
solch einen ,groflen Mann®. Die Vorstellung des Philosophen wandelte sich vom
Seneca in der Darstellung bei Tacitus in der Bildwelt des 17. Jahrhunderts zur Fi-
gur eines heldisch verehrten Mannes, vorbildlich in seinen Lehren wie auch in
seinem Handeln, bis hin zum Tod.

120 Eine ausfithrliche Auflistung der Bildwerke findet sich bei Andor Pigler: Barockthemen.
Eine Auswahl von Verzeichnissen zur Ikonographie des 17. und 18. Jahrhunderts, Bd. 2,
Budapest 1974. Tod des Sokrates, S. 432-433; Tod des Cato, S. 376-377; Tod des Seneca,
S.430-431.

121 Sen. epist. 64, 9. Ubersetzung zitiert nach Ulrich Heinen: Stoisch Sterben lernen -
Rubens’ Memorialbild auf Justus Lipsius und Philip Rubens, in: Katlijne Van der Stighelen
(Hg.): Pokerfaced, Turnhout 2010, S. 25-68, hier S. 41-42.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 43

Abb. 2: Peter Paul Rubens, Der sterbende Seneca, Ol auf Holz, um 1612/13, Miinchen,
Alte Pinakothek, Inv. 305.

Rubens’ Tod des Seneca

Das Gemilde mit dem 70d des Seneca, entstanden 1612/13 und in Ol auf Holz
ausgefiihrt, hat mit 185 auf 155 cm ein beachtliches Mafi. Es befindet sich heute
in der Alten Pinakothek in Miinchen (vgl. Abb. 2).122 Rubens fihrt uns den Ster-

122 Elizabeth McGrath: Rubens Subjects from History, Bd. 1, in: Arout Balis (Hg.): Corpus
Rubenianum Ludwig Burchard, Bd. 13, London 1997, S. 108-112, Abb. 195-199; Claudia
Denk: Flimische Malerei des Barock in der Alten Pinakothek, Miinchen/Koln 2002,
S.386-389; Thomas Noll: Der sterbende Seneca des Peter Paul Rubens: Kunsttheoreti-



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

44 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

benden in enormer Nahansichtigkeit vor Augen. Das Bild suggeriert geradezu,
Rubens selbst habe sich in der Sterbestunde vor Ort befunden und - dhnlich wie
der Schreiber seine letzten Worte — den letzten Anblick des Philosophen aufge-
nommen.

De facto fasst Rubens verschiedene Motive aus dem langen Sterben des Seneca
zusammen, von dem Tacitus berichtet: Es waren Senecas Verweigerung der Un-
terwlrfigkeit und sein Bekenntnis zum Freimut, die sein einstiger Zogling Nero
mit dem Tod bestrafen wollte. Seneca wihlte den Freitod. Vom Centurio, der die
Todesnachricht iberbringt, gehindert, ein Testament zu verfassen, verkiindet er
seinen Freunden, ithnen das Beste zu hinterlassen, das er besitze, nimlich das Bild
seines Lebens (,imago vitae suae“):123 wenn sie dieses in Erinnerung behielten,
wiirden sie den Ruf einer sittlich einwandfreien Haltung als Frucht ihrer so be-
stindigen Freundschaft einbringen.“124

Seneca selbst also inszenierte seinen Tod als Bild. Entsprechend fiihrt thn uns
Rubens vor Augen: Fast lebensgrof§ erhebt sich Seneca vor uns, nur mit einem
Lendentuch bekleidet. Es ist eine nichtliche Szene, worauf die Mondspiegelung
im Wasser des Beckens hinweist — nach Tacitus wurde Neros Befehl in der Nacht
ausgefithrt. Der trainierte, aber deutlich gealterte Korper scheint an Kraft zu ver-
lieren, die Beine geben nach, doch steht er frei und in deutlichem Redegestus in
einem groflen, metallenen Becken. Dass Seneca — wie Tacitus es beschreibt - sich
selbst die Venen an der Kniekehle und am Unterschenkel offnete, kommt nicht
zur Anschauung. Statt ihm das Gift zu reichen, unterstiitzt der herbeigerufene be-
freundete Arzt Statius Annaeus behutsam den Blutabfluss aus den Adern in der
Armbeuge mit einer Schlinge, um — auch mit Hilfe des warmen Fu8bades und der
dadurch beschleunigten Blutzirkulation — den Tod schneller herbeizuftihren.125

Weitere Personen im Raum bezeugen das heroische Sterben: Gesandte des
Kaisers Nero tiberwachen unbeteiligt das Geschehen. Im Kontrast dazu versucht
der angespannte Schreiber - von dem auch bei Tacitus die Rede ist — die letzten
Worte festzuhalten: Mit Virftus] beginnen diese, und gemeint ist sicher die

sches und weltanschauliches Programmbild, in: Miinchner Jahrbuch der bildenden Kunst

52, 2001, S.89-158; Ulrich Heinen: Peter Paul Rubens, Der sterbende Seneca, in: Nils

Biittner / Ulrich Heinen (Hg.): Peter Paul Rubens. Barocke Leidenschaften (Ausstellungs-

katalog, Braunschweig 2004), Miinchen 2004, S. 234-237, hier S. 234, Nr. 49; Heinen: Sto-

isch Sterben lernen (Anm. 121).

Tac. ann, 15, 60, 2-15, 67. Die Ubersetzung ist entnommen aus: Publius Cornelius Tacitus:

Annalen, Ubersetzung und Anmerkungen Walther Sontheimer, Stuttgart 2013.

124 Tac. ann. 15, 61-64. Ubersetzung zitiert nach Heinen: Der sterbende Seneca (Anm. 122),
S.234.

125 Das Gemilde iibergeht den Versuch der Selbsttétung durch Gift, stattdessen ist Statius ne-
ben Seneca in einer Rolle dargestellt, von der bei Tacitus nicht die Rede ist, durch die aber
Rubens’ Kenntnis der medizinischen Berichte seiner Zeit erkennbar wird, vgl. Heinen: Sto-
isch Sterben lernen (Anm. 121), S. 28, Anm. 25. Zudem lisst sich dieses Motiv als Hinweis
auf eine Angleichung an Mirtyrerbilder der Zeit lesen, in denen ebenfalls hilfreiche Gestal-
ten versuchen, die Qualen zu mildern, ebd., S. 29.

123

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 45

Tugend der stoischen Gelassenheit. Doch iiberliefert Tacitus die letzten Worte
nicht, er schreibt: ,er [Seneca] hat der Nachwelt Vieles verkiindet. Da dieses all-
gemein verbreitet ist, will ich es nicht in meine Worte umwenden.“126

Und so mafit es sich Rubens nicht an, diese Liicke zu fiillen.127 Ein kleines De-
tail — die Wassertropfen auf dem Rand der Schale - korrespondiert mit den letz-
ten Zeilen im Tacitustext: Nachdem der Blutfluss stockte und das Gift wirkungslos
blieb, stieg der Philosoph in ein Bassin mit heiflem Wasser, besprengte die Um-
stehenden und weihte das Wasser Jupiter, dem Befreier.1?8 Zugleich verweist das
Becken auf die finale Todesursache, das Ersticken des Philosophen im heiflen Bad.
Deutlich nimmt sich Rubens also die Freiheit, verschiedene Motive des Tacitus-
Textes zu einer Inszenierung von hoher Ausdruckskraft zusammenzuziehen.12?

Das Gemilde stammt von der Hand eines Malers, der seit seinen Lehrjahren
mit den Gedanken des Neostoizismus vertraut war: Rubens’ Lehrer Otto van
Veen war mit dem niederlindischen Gelehrten Justus Lipsius eng befreundet ge-
wesen, der die Schriften und Lehren Senecas seinen Zeitgenossen nahegebracht
hatte.’3% Als Philosoph und Philologe lehrte Lipsius in Jena, Antwerpen und Lei-
den, vor allem aber in Leuven. Er trat mit seinen bedeutenden Editionen antiker
Schriften hervor, darunter auch den Werken Senecas und Tacitus’.13! Mit seiner
programmatischen Schrift De Constantia von 1584 jedoch erzielte er besondere
Aufmerksamkeit. Darin erschloss er die Schriften Senecas einem breiteren Publi-
kum vor allem von Kinstlern und Gelehrten, indem er viele Leitsitze der stoi-
schen Lehre in die eigene Gegenwart Gibertrug: Den der konfessionellen Streitig-
keiten miiden Gebildeten im Norden Europas bot diese Schrift das Fundament
fur eine neue Geisteshaltung, den genannten Neostoizismus. Die ausharrende
Constantia, die Unverinderlichkeit des allein durch die Vernunft gesteuerten Wil-

126 Tac. ann. 15, 63. Ubersetzung zitiert nach Willibald Sauerlinder: Der katholische Rubens.
Heilige und Mirtyrer, Miinchen 2011, S. 30.

127 Sauerlinder: Katholischer Rubens (Anm. 126), S. 30, weist darauf hin, dass das ,,Geheimnis

der verlorenen letzten Worte des Seneca“ noch die Neustoiker bewegte und schliefflich zur

Aura des Gemildes von Rubens mit beitrug. Heinen: Stoisch sterben lernen (Anm. 121),

S. 39, erkennt sinnvoll einen engen Bezug zu dem ,Vier-Philosophenbild® (Florenz, Palaz-

zo Pitti, Inv. 85): ,Im Portrit des Justus Lipsius und seiner Schiiler legt der Gelehrte offen-

bar aus, was nebenan im Sterbenden Seneca der Schreiber notiert.”

Vgl. Heinen: Stoisch Sterben lernen (Anm. 121), S. 37-38, ,[e]ndlich stieg er in ein Bassin

mit heilem Wasser, wobei er die zunichst stehenden Sklaven besprengte und hinzufigte,

er weihe dieses Wasser Jupiter, dem Befreier” (Tac. ann. 15, 61-64).

Das standhafte Ende seines Lebens, den Einstieg in das Bassin, das Trankopfer, das Diktat

der letzten Worte, die Tacitus viel frither erwihnt und die Unterstiitzung durch den Arzt:

»30 hat er, sich von Tacitus losend, ein stoisches Epitaph von hochster Feierlichkeit ge-

schaffen®, Heinen: Stoisch Sterben lernen (Anm. 121), S. 29.

130 Sauerlinder: Katholischer Rubens (Anm. 126), S. 16-17.

131 Florian Neumann: Nachwort, in: Justus Lipsius, De Constantia / Von der Standhaftigkeit,
lateinisch — deutsch, Mainz 1998, S.421-446. 1605 erschien im Verlagshaus Moretus in
Antwerpen die von Lipsius besorgte Seneca-Ausgabe (L. Annaei Senecae philosophi opera,
quae exstant omnia. A Tusto Lipsio emendata, et Scholyjs illustrata), die Philipp Rubens in
Rom Papst Paul V. tiberreichte, Sauerldnder: Katholischer Rubens (Anm. 126), S. 19.

128

129

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

46 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

lens, galt dabei als hochste Form der Tugend. Zudem boten die Lehren Trost in
den unbestindigen Krisenzeiten des Krieges. Vertraut mit diesen Gedanken kam
Rubens im Jahre 1600 nach Italien und verbrachte einige Jahre in Rom, ab 1606
mit seinem Bruder Philipp.

Die Begeisterung fiir die Schriften Senecas sowie die von Lipsius daraus for-
mulierten Lehren des Neostoizismus hatten sich — ohne irgendeine Form der In-
stitutionalisierung — schon bald zu einem europiischen Phinomen ausgeweitet.

Auch in romischen Kreisen verehrte man nicht nur den antiken Philosophen,
sondern ebenso den niederlindischen Gelehrten, der mit seiner Schrift die Begeis-
terung flir das stoische Denken Senecas neu geweckt hatte: Von einem der aner-
kanntesten Kunstsammler und -mizene der damaligen Zeit, Marchese Vincenzo
Giustiniani, ist bekannt, dass er bei einer ausgedehnten Reise durch Europal3?
1606 auch Gent ansteuerte,!33 um den flimischen Philosophen Lipsius dort zu
treffen. Dieser aber war wenige Wochen zuvor im April des Jahres in Leuven ver-
storben. Selbstverstindlich hatten die grundlegenden philosophischen Traktate des
Neostoizismus in der Bibliothek des Marchese in Rom ihren festen Platz. Als Ort
einer prachtvollen Kunst- und Antikensammlung war der Palazzo Giustiniani in
den ersten Jahrzehnten des 17. Jahrhunderts ein Zentrum der Gelehrsamkeit und
ein beliebter Treffpunkt von Kiinstlern; wir diirfen davon ausgehen, dass die Leh-
ren des Seneca dort intensiv diskutiert wurden.!34

Lipsius war es ganz offensichtlich gelungen, einen gewissen Hype um den an-
tiken Philosophen, um seine Person und sein Leben zu kreieren. So wundert es
nicht, dass die Suche nach einem Bildnis Senecas in Rom mit einem gewissen
Nachdruck vorangetrieben wurde. Gemeinsam mit seinem Bruder Philipp, der -
selbst Philosoph - als Lieblingsschiiler von Lipsius galt, widmete sich Peter Paul
Rubens dem Studium der rémischen Altertiimer!®> und man fand bald auch sol-

132 Siche Julian Kliemann: Katalogbeitrag Nr. A8 (Cristoforo Roncalli genannt il Pomarancio,
Ein Blatt aus einem Reiseskizzenbuch), in: Silvia Danesi Squarzina (Hg.): Caravaggio in
Preussen. Die Sammlung Giustiniani und die Berliner Gemildegalerie (Ausstellungskatalog,
Berlin/Rom 2001), Mailand 2001, S. 196.

133 Dariiber gibt das Reisetagebuch Auskunft, das sein Sekretir Bernardo Bizoni fiihrte, der
am 1. Juni 1606 von dem Besuch in Leuven berichtet: ,,Si viddero le chiese piu principali,
le scuole, ed il luogo dei Gesuiti con un giardino assai bello rispetto al paese, le cui spallie-
re erano di piante di ribes, che fa il frutto come una passarina rossa. Il signor Vincenzo
ebbe intenzione di visitare il Lipsio, ma trovo che era morto poco avanti.“ Bernardo Bizo-
ni: Diario di viaggio di Vincenzo Giustiniani, in: Barbara Agosti (Hg.): Diario di viaggio di
Vincenzo Giustiniani, Porretta Terme 1995, S. 71. Vgl. hierzu auch Irene Baldriga: Vincen-
zo Giustinianis Personlichkeit im Spiegel seiner Bibliothek, in: Silvia Danesi Squarzina
(Hg.): Caravaggio in Preussen. Die Sammlung Giustiniani und die Berliner Gemildegalerie
(Ausstellungskatalog, Berlin/Rom 2001), Mailand 2001, S. 73-80, hier S. 74.

134 Ebd.,, S. 73.

135 Er wohnte ab 1606 in Rom mit dem Bruder zusammen in einem Haus nahe der Piazza di
Spagna, man studierte gemeinsam die rémischen Altertiimer. Philipp dankt seinem Bruder
in den 1608 erschienenen Electorum Libri II (Sammlung philologischer und archiologi-
scher Studien), der ,bald mit kunstfertiger Hand, bald mit scharfem und sicherem Urteil

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 47

Abb. 3: Pseudo-Seneca, antike Biiste aus dem Besitz von Peter Paul Rubens, Marmor,
1.Jh. n. Chr., Antwerpen, Rubenshaus, ohne Inv.

che, in denen man Bildnisse des hochverehrten antiken Philosophen zu erken-
nen glaubte: Eine antike Biiste (Abb. 3) wurde bereits am Ende des 16. Jahrhun-

mir bei meinen Electa nicht wenig geholfen hat®, zitiert in: Sauerlinder: Katholischer Ru-
bens (Anm. 126), S. 18.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

48 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

derts filschlicherweise als Bildnis des stoischen Philosophen identifiziert. Der
Philologe Fulvio Orsini vollzog diese Zuschreibung anhand eines (heute ver-
schollenen) Kontorniat-Medaillons mit einem dhnlichen, mit dem Namen Sene-
cas bezeichneten Bildnis (publiziert 1598).13¢ Nach heutiger Auffassung handelt
es sich um eine Biiste des griechischen Dichters Hesiod.!37 Erst 1813 wurden mit
der Entdeckung der mit Namen versehenen (Doppel-)Biiste von Seneca und So-
krates auf dem Caelius in Rom, von der es in Rom zu seiner Zeit mehrere gab,
die wahren Gesichtsziige Senecas erkannt (Abb. 1).138

Peter Paul Rubens brachte ein Exemplar des Pseudo-Seneca-Typus mit nach
Antwerpen, fir die Rubens Zeichnungen nach der antiken Biiste geliefert hatte.
Die Vorstellung Senecas als diejenige eines hageren Mannes mit zotteligen Haa-
ren und intensivem Blick verbreitete sich tiber die Lipsius/Seneca-Publikationen.
Ganz offensichtlich hitte sich die wahre Biiste sehr viel weniger als charismati-
sches Modell fiir einen stoischen Philosophen geeignet, ebenso wenig, wie sich
die duflere Erscheinungsform des Sokrates, der, wie oben bereits ausgefithrt, als
hisslicher Mensch in Art eines Satyrs dargestellt wurde, zur Verehrung eignete.
Doch es kam noch ein zweiter Statuenfund hinzu, der fur das Bild des sterben-
den Seneca wesentlich bedeutsamer wurde. Die lebensgrofle Statue eines alten
Fischers in dunklem Marmor, der mit ausgemergeltem Korper, leicht gebeugten
Knien und deutlichen Spuren seiner miithevollen Titigkeit dargestellt ist (Abb. 4),
befand sich in Rom zunichst im Palazzo Altemps in der Nihe der Piazza
Navona.!3¥ Mit der Auffindung wurde die Statue als Seneca identifiziert!4? und be-
reits vom kunstsinnigen Herzog Giovanni Angelo Altemps entsprechend restau-
riert: Die Arme wurden erginzt, vor allem aber wurde die Statue suggestionsreich
auf einem Becken mit eingelegter Porphyrplatte positioniert, deren rote Farbe ei-

136 Gallaeus [Theodor Galle]: Illustrium Imagines ex Antiquis Marmoribus Nomismatib. et
Gemmis Expressae quae extant Romae maior pars apud Fulvium Ursinum, Antwerpen
1598, Nr. 131, vgl. Francis Haskell / Nicholas Penny: Taste and the Antique. The Lure of
Classical Sculpture, 1500-1900, New Haven/London 1981, S. 52.

137 Gisela Richter: The Portraits of the Greeks, Bd. 1, London 1965, S. 58-67; zu den Seneca-
Bildnissen um 1600 siche Andreas Thielemann: Sprechende Kopfe. Seneca-Bildnisse um
1600, in: Henning Wrede / Max Kunze (Hg.): 300 Jahre , Thesaurus Brandenburgicus®. Ar-
chiologie, Antikensammlungen und antikisierende Residenzausstattungen im Barock (Ak-
ten des internationalen Kolloquiums, Schloss Blankensee 2000), Miinchen 2006, S. 167-
206.

138 Auf dem Gelinde der Villa Mattei bei der Kirche Santa Maria in Domnica. Die Biiste wurde
1878 fir die Berliner Museen erworben; vgl. von den Hoff (Anm. 12) sowie Max Kunze:
Doppelherme des Sokrates und Seneca, in: Staatliche Museen zu Berlin Preufiischer Kultur-
besitz, Antikensammlung (Hg.): Die Antikensammlung im Pergamonmuseum und in Char-
lottenburg, Mainz 1992, S. 215-216.

14313 Haskell / Penny: Taste and the Antique (Anm. 136), S. 303, Nr. 76.

Ebd.

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 49

Abb. 4: Afrikanischer Fischer (Sterbender Seneca), Marmor und Alabaster, 2. Jh. n. Chr., Paris,
Musée du Louvre, Inv. Ma 1354.

13.01.2026, 06:49:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

50 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

ne mit Blut geftllte Wanne vorstellen lie8.14! Wie Willibald Sauerlinder ausfiihrt,
begriindet sich diese Verwechslung der hellenistischen Statue eines alten Fischers
mit dem Bild des sterbenden Seneca in dem dringenden Wunsch der Zeitgenos-
sen, ein Bildnis zu besitzen; und diese Verwechslung besagt ,einiges tiber die lite-
rarische Prisenz Senecas und die Anziehungskraft seiner Lehre im 16. [und 17.]
Jahrhundert®.142

Mehrere Zeichnungen von der Hand Rubens’ bezeugen die grofie Faszination,
die fur den Maler von der Statue ausging. Ein Blatt in Mailand (Abb. 5) 143 zeigt
den scharf modellierten Korper von der Seite, gezeichnet von Alter und Askese,
ausgemergelt, jedoch mit starken Muskeln und Venen, die an den Armen und am
Hals hervortreten. Die Arme sind bereits erginzt, ebenso ist das Becken in der
Zeichnung angedeutet. In einem weiteren Blatt, das in der Eremitage in St. Peters-
burg verwahrt wird, ist die Statue in der Frontalansicht wiedergegeben
(Abb. 6).144 Eine dhnliche Zeichnung von Rubens (die allerdings verloren ist) lag
wohl der Frontalansicht der Statue zugrunde, die in der Seneca-Ausgabe von
1615 abgedruckt ist (Abb. 7). Diese Illustration wird von dem Verleger der Aus-
gabe, Balthasar Moretus, gerade in ihrer expressiven Gestik gelobt: ,Du siehst die
Hinde und Finger so ausgestreckt, dass Du mit Tacitus klar erkennen kannst, wie
er den herbeigerufenen Schreibern die Lehren der Weisheit und des ruhigen See-
lenzustandes diktiert.“14> Weniger Gefallen finden bei ihm jedoch die afrikani-
schen Gesichtsziige, die in der St. Petersburger Zeichnung ebenso wie in dem
Kupferstich zu erkennen sind: ,Das wenig schone Gesicht trigt, ich weif nicht,
irgendetwas Afrikanisches vor sich her: mit offenstehendem Mund, geschwolle-
nen Lippen, auseinanderstehenden Nasenlochern.“146

1608 war Rubens nach Antwerpen zuriickgekehrt, die Biiste Senecas ebenso
im Gepick wie zahlreiche Zeichnungen nach dem sog. Sterbenden Seneca. Er schuf

141 Vo], Heinen: Der sterbende Seneca (Anm.122), S.236, Nr. 49. 1602 schon wurde der
Steinmetz Stefano Longhi fiir das Marmorbecken des Seneca bezahlt, die ,Inszenierung
des Seneca im Bade geht also nicht auf die Borghese zuriick, sondern auf die Sammlung
und Reprisentationskultur des Giovanni Angelo Altemps®, Thielemann: Sprechende Kép-
fe (Anm. 137), S. 191.

142 Sauerlinder: Katholischer Rubens (Anm. 126), S. 21. Noll (Anm. 122, S. 109-122) charak-

terisiert den ,Sterbenden Seneca“ als ,Programmbild der Antikenrezeption®.

Ehemals im Besitz des Oratorianerpaters Sebastiano Resta; siehe Marjon Van der Meulen:

Copies after the Antique, Bd. 3, in: Amout Balis (Hg.): Corpus Rubenianum Ludwig

Burchard, Bd. 13, London 1994, Abb. 21.

144 Ebd., Abb. 22.

145" Manus digitosque ita exporrectos vides, vt Sapientiae & Constantiae praecepta aduocatis

Scriptoribus dictantem, haud obscuré cum Tacito agnoscas“ (Seneca, ed. Moretus, 1615,

siche Anm. 131), zitiert in deutscher Ubersetzung nach Sauerlinder: Katholischer Rubens

(Anm. 126), S. 23.

»Faciem parum formosa, nescio quid Africanum prae se ferat, bucca hianti, turgentibus la-

bris, naribus distentis (Seneca, ed. Moretus, 1615, siche Anm. 131), zitiert in deutscher

Ubersetzung nach Sauerlinder: Katholischer Rubens (Anm. 126), S. 24.

143

146

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN?

51

¥ ,*.
3
L]
wt

L B y, .
“..‘._‘ T ki T e i e v =

T

Abb. 5: Peter Paul Rubens, Afrikanischer Fischer (Sterbender Seneca), Kreidezeichnung, um
1606-1608, Mailand, Biblioteca Ambrosiana, ohne Inv.

13.01.2026, 06:49:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

52

PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

Abb. 6: Peter Paul Rubens, Afrikanischer Fischer (Sterbender Seneca), Kreidezeichnung, um
1600-1602, St. Petersburg, Eremitage, Inv. 5499.

13.01.2026, 06:48:44. -



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN?

53

Abb. 7: Cornelis Galle d. A. nach Peter Paul Rubens, Sterbender Seneca, Seite in:
Justus Lipsius, L. Annaei Senecae philosophi opera, Antwerpen 1615, Priliminarteil,
Koln, Privatbesitz.

13.01.2026, 06:49:44. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

54 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

das Gemailde auf der Basis dieser Antiken: Wihrend er Haltung und Korperbau
von der Statue iibernahm, verinderte er das Gesicht der Biiste entsprechend.
Doch auch dieses Bildnis ist abgewandelt: Es ist nun das Gesicht eines Greises,
der - ganz dhnlich einem christlichen Mirtyrer — den Blick zum Himmel erhebt.

Vier Philosophen und der Tod als Bild des standbafien Lebens

In welchem Kontext aber konnte solch ein Gemilde entstehen, in dem das Bild
des Protagonisten auf der Basis eines intellektuell subtilen und kiinstlerisch an-
spruchsvollen Studiums der antiken Werke geschaffen wurde?

Das Gemailde wird aus stilistischen Griinden auf 1612/13 datiert; es ist erstmals
1719 in der Disseldorfer Galerie fassbar. Zu Recht wird vermutet, dass nur im
Kreis der Antwerpener Lipsius-Schiiler der Gedanke aufkommen konnte, in einem
Gemilde die antike Statue des aufrecht sterbenden Seneca in eine vom Bericht in
den Annalen des Tacitus geleitete historia zu verwandeln. Kurz vor dem 7od des
Seneca war ein Gemilde entstanden, in dem sich die Lipsius-Schiiler um ihren Leh-
rer versammelt haben, das sog. Vier-Philosophen-Bild (Abb. 8). Unter der Biiste Seze-
cas sitzt Justus Lipsius mit lehrendem Gestus seinen Schiilern gegeniiber, den Fin-
ger auf einen Passus im Buch gelegt. Der Schiiler Johannes Wowerius zu seiner
Linken scheint seinen Gedanken nachzusinnen, den Blick in die Ferne gerichtet.
Der Lieblingsschiiler Philipp Rubens zu seiner Rechten hat die Feder schreibbereit
erhoben, wihrend sein Bruder Peter Paul wie ein Beobachter auftritt — und den Be-
trachter im Blick hat.

Uberaus plausibel ist der Gedanke von Ulrich Heinen, in diesem Memorial-
Gemiilde ein Pendantbild zum 70d des Seneca zu sehen — wodurch sich das Thema
des gelehrten Gesprichs ebenso kliren wiirde wie der Blick von Wowerius: 1606
hatte die Gruppe von Kinstlern und Philosophen den Tod von Lipsius zu ver-
schmerzen. Er ist durch den abwesenden Blick deutlich als Verstorbener gekenn-
zeichnet. Doch im August 1611 verstarb Giberraschend auch Philipp Rubens, der
Nachfolger von Lipsius an der Universitit in Leuven werden sollte. In seinem
Bildnis gibt es keinen Hinweis auf den Tod - allerdings werden die beiden ge-
schlossenen Tulpen in der Vase unter der Senecabiiste als Zeichen der beiden to-
ten Freunde gedeutet.!4” Die beiden verstorbenen Mitglieder der Freundesgruppe
werden also von den beiden Lebenden gerahmt. Stellt man sich die beiden Ge-
milde in einer benachbarten Hingung vor, so spiegelt sich nicht nur der Redege-
stus von Lipsius in demjenigen Senecas, sondern kann die Haltung der rechten
Hand von Lipsius auch als verweisende Geste auf den 70d des Seneca verstanden

147 Justus Miiller Hofstede: Peter Paul Rubens 1577-1640. Selbstbildnis und Selbstverstindnis,
in: Ekkehard Mai und Hans Vlieghe (Hg.): Von Bruegel bis Rubens. Das goldene Jahrhun-
dert der flimischen Malerei (Ausstellungskatalog, Koln u. a.), Koln 1992, S. 106.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 55

Abb. 8: Peter Paul Rubens, Vier Philosophen, Ol auf Leinwand, um 1611/12, Florenz,
Palazzo Pitti, Inv. 85.

werden. Denn tiber dessen Tod schrieb Lipsius: ,Ein Tod, wiirdig des Philoso-
phen, zumal des stoischen. Diesen Tod rithmen auch die folgenden Worte: ,Das
Bild seines Lebens® (imago vitae suae)“.1*8 In diesem Sinne weist er auf den vorbild-
lichen Tod Senecas hin, der Auskunft iiber das Leben des Philosophen gibt, und -

148 En dignam Philosopho, & quidem Stoico, mortem: quam & sequentia depraedicant.
Imaginem vitae suae®, Lipsius, L. Annaei Senecae philosophi opera, quae exstant omnia. A
Iusto Lipsio emendate, et Scholijs illustrata, Antwerpen 1605, 7, S. XXIII, zitiert in Uber-
setzung von Sauerlinder: Katholischer Rubens (Anm. 126), S. 30.

13.01.2026, 06:49:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

56 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

wie Tacitus schreibt — der als Anleitung fir ein tugendhaftes Leben die Grundlage
fur eine bestindige Freundschaft sei.!#’ Und ebenso tiberzeugend ist die Vermu-
tung von Ulrich Heinen, nach der wohl Johannes Wowerius der Auftraggeber und
frithe Besitzer der beiden Gemilde gewesen ist. Fiir ihn schuf Rubens zwei Werke,
die sowohl als Memorialbilder wie auch als philosophische Andachisbilder be-
zeichnet werden konnen. Maler und Auftraggeber bekennen sich darin zu den
philosophischen Lehren Senecas, die Lipsius vermittelt hatte und die von den
Freunden weitergetragen werden: Uber zeitliche Schranken und den Tod hinweg
verkniipft sich diese Kette von Vorbildern.!30

Und diese Form der Verehrung wurde an anderen Orten weitergefithrt: Auch in
den Gelehrtenkreisen der Kunst- und Verlagsmetropole Frankfurt wurde die Biiste
zum gemeinsamen Kennzeichen einer Fangemeinde des antiken Philosophen am
Main. Wie in den Pendantgemilden von Rubens findet sich auch hier der dezi-
dierte Gedanke der Sukzession: Der Gedanke einer Weitergabe der stoischen
Ideen mit Blick auf den Tod des verehrten Philosophen oder zumindest — wie im
Zitat am Anfang verdeutlicht — mit Blick auf das Bildnis eines groflen Mannes
»zum Ansporn des Geistes“, der in den beiden Gemilden von Rubens so promi-
nent in Erscheinung trat.

Im Mittelpunkt dieses Kreises von Gelehrten und Kiinstlern stand wohl der
Rats- und Zeugherr (spiter Biirgermeister) Johann Maximilian zum Jungen (1596-
1649),51 dessen ganzfiguriges Portrit der Maler Joachim von Sandrart, selbst gli-
hender Verehrer von Lipsius und den Lehren Senecas,!®? 1636 schuf (Abb. 9).
Auch wenn der Hintergrund rechts eine Kampfszene aus den Unruhen des Drei-
Bigjahrigen Krieges zeigt, aus der Maximilian als Heerfithrer erfolgreich hervor-
geht, gibt er sich doch vor allem als Gelehrter, Humanist und Privatmann zu er-
kennen.!>? Links schauen wir in seine Studierstube, in der die Biicher auf dem

149 g1, Heinen: Der sterbende Seneca (Anm. 122), S. 234.
150 Heinen: Stoisch Sterben lernen (Anm. 121), S. 42.
151 Zum Jungen (1596-1649) entstammte einem alten Patriziergeschlecht. Nach dem Studium
in Helmstedt und Jena und nach funfjihriger Reise durch Frankreich, Italien und Holland
safd er seit 1633 im Frankfurter Rat. 1637 wurde er zum jiingeren Biirgermeister, 1644 dann
zum ilteren Biirgermeister gewahlt. Zudem vertrat er Frankfurt 1646 bei den Friedensver-
handlungen in Miunster; vgl. Franz Lerner: Johann Maximilian zum Jungen, in: Neue
Deutsche Biographie 10, 1974, S.682-683; Christian Klemm: Joachim von Sandrart,
Kunstwerke und Lebenslauf, Berlin 1986, S. 67.
In Sandrarts LebensLauf in der Teutschen Academie (Nurmberg 1675) weist die programmati-
sche Verquickung der eigenen Geburt im Mai 1606 mit dem Tod des groflen Philosophen
im gleichen Jahr auf das vertiefte Interesse des Kiinstlers an dessen philosophischen Ideen
hin: Sandrart sei am 12. Mai ,an das Liecht hervorgetreten, nachdem kurz vorher, im M.
Martio, sein Landsmann, das ,Niderlindische Liecht der Weifheit, Justus Lipsius, zu Briis-
sel verloschen und die Welt gesegnet® habe; Joachim von Sandrart: Teutsche Academie der
Bau-, Bild- und Mahlerey-Kiinste, Niirnberg 1675/1679/1680, Thomas Kirchner u. a. (Hg.):
Wissenschaftlich kommentierte Online-Edition, 2008-2012, TA 1675, Lebenslauf, S. 4:
http://ta.sandrart.net/-text-622, 21. Juli 2018.
153 Wolfram Prinz wies in seinem Aufsatz 1973 (Wolfram Prinz: The Four Philosophers by
Rubens and the Pseudo-Seneca in Seventeenth-Century Painting, in: The Art Bulletin 55/3,

152

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 57

Abb. 9: Joachim von Sandrart, Portrait des Johann Maximilian zum Jungen
(1596-1649), Ol auf Leinwand, 1636, Frankfurt am Main, Historisches
Museum, Inv. B 176.

Tisch nicht nur auf seine eigenen historiographischen Schriften hinweisen,!>* son-
dern auch auf seine Bibliophilie: Bis zu seinem Tode war seine Bibliothek auf

1973, S. 410-428) auf diese Polaritit des Hintergrundes hin, die spiter von Matthdus Meri-
an d. J. in seinem Portrit des Stenglin exakt {ibernommen wurde. Entsprechend deutet
Prinz die unklare Raumdisposition als den Hinweis auf das enge Ineinandergreifen der
beiden Lebenssphiren.

154 Zu den historiographischen Schriften Johann Maximilian zum Jungens siehe Stephanie
Dzeja: Die Geschichte der eigenen Stadt. Stidtische Chronistik in Frankfurt am Main vom
16. bis zum 18. Jahrhundert, Frankfurt am Main u. a. 2003, S. 70-74.

13.01.2026, 06:49:44. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

58 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

etwa 5.000 Binde angewachsen, unter denen sich auch die Schriften von Lipsius
befanden.!% Stellt die aufgeschlagene Italienkarte einen Reflex seines mehrjahri-
gen Aufenthaltes im klassischen Land dar, so erkennt man in der Seneca-Biiste
schliefflich einen deutlichen Bezug zu Rubens’ Vier-Philosophenbild und damit
ein klares Bekenntnis zu den stoischen Idealen, die Lipsius seinen Zeitgenossen
aus den Lehren Senecas tibermittelt hatte.

Das Bild Senecas als Zeichen der Zugehorigkeit zu einer Gruppe von gleichge-
sinnten Freunden (auch tber den Tod hinaus) findet sich dann auch im Portrit
des stddtischen Syndikus Zacharias Stenglin (1604-1674), das 1652 von Matthius
Merian d.]. geschaffen wurde (Abb. 10).156 Gemeinsam mit Johann Maximilian
zum Jungen hatte er 1646 die Stadt Frankfurt als Abgesandter bei den Friedens-
verhandlungen in Minster und Osnabriick vertreten.!” Die Biiste des Pseudo-
Seneca erhebt sich tiberlebensgroff auf einem Postament in seinem Riicken; sie ist
ihm wie ein alter ego zugeordnet. Sogar in der Haartracht scheint sich der Darge-
stellte ihm angenihert zu haben. Der Blick des Seneca liegt auf Zacharius Stenglin,
der selbst aus dem Bild herausschaut und gewissermafien die Ideen des Philoso-
phen in die eigene Zeit tiberfithrt. Ein weiteres Bekenntnis zu stoizistischen Ideen
verrit der Blick auf den Kapitolsplatz im Fensterausschnitt links: Hier wird vor
dem romischen Rathaus das antike Reiterstandbild des Marc Aurel sichtbar.!58
Eingespannt zwischen dem wichtigsten antiken Philosophen der jiingeren Stoa,
Seneca, und dem ,Philosophenkaiser Marc Aurel, jenem Staatsmann, der eine mit
den Grundsitzen der Stoa iibereinstimmende Lebensfiihrung anstrebte,!>® de-
monstriert der Portritierte hier seine stoizistische Grundhaltung geradezu plakativ.

Der Maler schliefflich, dem wir das Portrit von Stenglin verdanken, fligte der
Reihe der Seneca-Biisten-Gemailde noch ein weiteres hinzu: Matthius Merian d. J.
war nach Lehrjahren bei Sandrart und Reisen nach London, Paris und Italien 1647
endgiiltig nach Frankfurt zurtickgekehrt.!®% In dem wohl ebenfalls in der Mitte der
1650er Jahre entstandenen Selbstportrit weist der Maler in grofler Geste auf eine

155 ygl. Klemm: Joachim von Sandrart (Anm. 151), S. 67.

156 Sjehe Daniela Nieden: Matthius Merian der Jiingere (1621-1687), Gottingen 2002, S. 150~
151, Nr. 19.

157 Karl Peter Jaeck: Frankfurt und der Westfilische Frieden, in: Archiv fiir Frankfurts Ge-
schichte und Kunst 32, 1925, S. 215-289, hier S. 250.

158 Stenglin vertrat als Syndikus der Stadt ab 1637 Frankfurt in Rechtsangelegenheiten: Der
romische Stadtprospekt mit dem zentralen Rathaus konnte folglich auf seine Dienste fur
die Stadt, ebenso aber auf seine eigenen Reiseerfahrungen und seinen Bildungshorizont
anspielen. Nachdem er an mehreren deutschen Universititen studierte hatte, reiste der Ju-
rist in den 1630er Jahren durch Holland, Frankreich, die Schweiz und Italien, wobei er sich
auch ein Dreivierteljahr in Rom aufhielt, vgl. Nieden: Matthius Merian der Jiingere
(Anm. 156), S. 151.

159 Jochen Schmidt: Grundlagen, Kontinuitit und geschichtlicher Wandel des Stoizismus, in:
Barbara Neyrmeyr u. a. (Hg.): Stoizismus in der europiischen Philosophie, Literatur, Kunst
und Politik. Eine Kulturgeschichte von der Antike bis zur Moderne, Bd. 1, Berlin 2008,
S.3-133, hier S. 22-24.

160 Nieden: Matthius Merian der Jiingere (Anm. 156), S. 40.

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 59

Abb. 10: Matthius Merian d. J., Portrait des Syndikus Zacharias Stenglin (1604-1674), Ol auf
Leinwand, 1652, Frankfurt am Main, Historisches Museum, Inv. B 782.

Biiste des Seneca (Abb. 11) hin.!®! Noch stirker als im Portrit Stenglins wird hier
versucht, den Betrachter iiber den Blickkontakt in die Verehrung des antiken Philo-
sophen einzubeziehen. Lisst der Prunk der reichen, farbenfrohen Kleider zwar er-
staunen, so konnte der pelzgefuitterte Mantel auf die pelzverbrimte Schaube von

161 2008 im Kunsthandel (Galerie Neuse, Bremen), 2009 vom Historischen Museum in Frankfurt
am Main erworben (http://www.kulturstiftung.de/praesentation-der-erwerbung-matthaeus-
merian/, 15. August 2018).

- am 13.01.2028, 06:48:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

60 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

Abb. 11: Matthdus Merian d. J., Selbstportrait mit ,,SenecaBiiste, Ol auf Leinwand, 1650/55,
Frankfurt am Main, Historisches Museum, Inv. B. 2008.2.

Lipsius anspielen, mit der sich dieser in Rubens’ Gemailde als Angehoriger des biir-
gerlichen Gelehrtenstandes zu erkennen gab.

Man kann von einer philosophischen Freundschafi zwischen Merian d. J., Johann
Maximilian zum Jungen, Zacharias Stenglin und Joachim von Sandrart ausgehen:
Sie waren durch dhnliche Ideale und einen vergleichbaren Bildungshintergrund
miteinander verbunden, hatten sich von der europidischen Seneca-Begeisterung an-
stecken lassen und waren ganz im humanistischen Sinne tiberzeugt, durch intensi-

- am 13.01.2028, 06:48:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 61

ve Auseinandersetzung mit der Vergangenheit die politische Gegenwart mit ihrer
konfessionellen Zerrissenheit besser bewiltigen zu koénnen.!62 Ahnlich wie in Ru-
bens’ Gemilde findet auch hier der Sukzessionsgedanke!®® Ausdruck: Als ,vereh-
render Nachfolger® des antiken Philosophen, dessen Biiste mit schrig aus dem Bild
weisendem Blick gegeben ist, schaut der Portritierte jeweils frontal oder seitlich aus
dem Bild heraus, hat den Betrachter fest im Blick und bekennt sich zu seinem
Vorbild.

Seneca als Mdrtyrer — Seneca als Exemplum

Rubens verdichtet in seinem Sterbenden Seneca (vgl. Abb. 2) verschiedene Momen-
te der von Tacitus Gbermittelten Passionsgeschichte zu einem Bild, das dem An-
denken der Grofle Senecas gewidmet ist. Zusammengefasst werden seine Uner-
schrockenheit bei der Verkiindigung des Todesbefehls, seine Standhaftigkeit im
Ertragen des Leidens und seine bis in den Tod anhaltende Redegabe, seine be-
freiende Botschaft (das eigene Bild als Leitfaden fiir ein vorbildliches Leben und
Sterben zu hinterlassen) — kurzum, seine im Sterben liegende Erlosungshoft-
nung.!%4 Seneca wird - in diesen Zeiten der Gegenreformation — zum paganen
Mirtyrer stilisiert. Bereits im Mittelalter war der im christlichen Sinne zu verur-
teilende Selbstmord (der allerdings auch in Rubens’ Bild nicht explizit verdeut-
licht wird) als erzwungene Vollstreckung eines Todesurteils umgedeutet worden.
Fir die Verehrergemeinde des 17. Jahrhunderts konnte er so zum sittlichen Vor-
bild werden.

In der Tat spielt der Maler in vielfiltiger Hinsicht mit Motiven, die ganz dhnlich
in Darstellungen von christlichen Mirtyrern verwendet wurden, um die Vorbild-
lichkeit des Sterbens zu demonstrieren. Wie in zahlreichen Bildern vom vorbildli-
chen christlichen Sterben im Martyrium - hier als Beispiel ein Heiliger Sebastian
von Rubens (Abb. 12) - ertrigt auch Seneca das Leiden standhaft, unbewegt, auf-
recht, mit - trotz der Wunden - unversehrtem Korper, als helle, leuchtende Figur

162 Die Publikationen des Niederlinders Justus Lipsius, vor allem seine De Constantia von
1584, boten das Fundament fiir die Beschiftigung mit der Philosophie Senecas und damit
eine Grundlage fiir eine fruchtbare Auseinandersetzung unter gleichgesinnten Andersgliu-
bigen und einen Ausweg aus den konfessionellen Streitereien, vgl. Gerhard Oestreich: An-
tiker Geist und moderner Staat bei Justus Lipsius (1547-1606). Der Neostoizismus als poli-
tische Bewegung, in: Nicolette Mout (Hg.): Schriftenreihe der Historischen Kommission
bei der Bayerischen Akademie der Wissenschaften 38, Gottingen 1989, S. 69: ,Lipsius ver-
sucht, die durch die Krise der Zeit gestellte Aufgabe mit der konsequenten Erneuerung der
romischen Stoa als erster zu 16sen und hat damit eine gewaltige Bedeutung fiir die weltan-
schaulich-politische Haltung seiner Zeitgenossen gewonnen.“ Betrachtet man zudem die
weitgespannten Beziehungsnetze jedes Einzelnen, kann man davon ausgehen, dass es sich
um eine Kerngruppe innerhalb einer groferen ,Gemeinde* von Neostoizisten in Frankfurt
handelt.

163 Thielemann: Sprechende Képfe (Anm. 137), S. 190.

164 Heinen: Der sterbende Seneca (Anm. 122), S. 237.

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

62

PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

Abb. 12: Peter Paul Rubens, HI. Sebastian, Ol auf Leinwand, um 1618, Berlin, Gemilde-

galerie, Inv. 798H.

13.01.2026, 06:49:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 63

vor dunklem, bedrohlichem Hintergrund, die Augen zum Himmel erhoben in der
Gewissheit, dass es sich lohnt, fiir seine Ideale zu sterben.165

Willibald Sauerlinder deutet in seinem Buch Der katholische Rubens von 2011
das Gemailde entsprechend als ein ,christliches Bild vom stoischen Sterben, von
der Bezwingung des Todes durch virtus, und damit doch nur ein Vorspiel zu den
von der Gnade erleuchteten Bildern der Mirtyrer iiber den Altiren der Kir-
che®.166 Letztlich sind es Ziige von Heiligkeit, die schon von dem Platonischen
Sokrates prifiguriert wurden. In Rubens’ 704 des Seneca laufen die Vorstellungen
vom heldischen Sterben eines Sokrates mit zeitgenossischen Formulierungen von
Mirtyrerdarstellungen zusammen. Mit vergleichendem Blick auf das St. Peters-
burger Ecce homo-Gemilde von Rubens (Abb. 13) wire weiter zu fragen, ob nicht
letztlich das Thema dieser ,Sehet, welch ein Mensch“-Szene als Vorbild fiir den
Sterbenden Seneca diente, ob nicht das Ecce homo-Thema in der Inszenierung des
antiken Philosophen, umgeben von Soldaten und Zeugen, als Prifiguration
Christi also einen gewissen Hohepunkt fand. Wenn man das Gemilde aber mit
Ulrich Heinen als Pendantbild zum Vier-Philosophenbild erkennt, geht seine
Aussage noch weit dariiber hinaus. Die beiden Gemailde reflektieren dann nicht
nur Uber den Tod, die stoische Tugend und tber die christliche Umdeutung der
antiken Werte, sondern auch iiber die Verbundenheit im Geiste und die Weiter-
gabe der gemeinsamen, verbindenden Ideen, tiber die Freundschaft und iiber
Verehrung. Im Sterben habe Seneca - so beschreibt es Tacitus — seinen Freunden
und Verehrern das Bild seines Lebens hinterlassen, das ihnen in der Erinnerung ein
tugendhaftes Leben in bestindiger Freundschaft ermogliche.!¢” ,Gestiitzt auf die
vermeintliche Authentizitit der antiken Statue und des antiken Biistenkopfes” -
so bringt es Ulrich Heinen vortrefflich zum Ausdruck -

schafft Rubens eine authentische Seneca-lkone als das von Seneca im nahenden To-
desaugenblick angekiindigte ,,Bild seines Lebens® (imago vitae). [...] [Der standhaft ster-
bende Seneca] prigt der neostoischen Humanistengemeinde ein bleibendes Vorbild fiir
das eigene Leben und Sterben ein, fiir eine Unerschrockenheit, Gelassenheit und innere
Freude, die selbst im Auflersten allen nichtigen Angsten standhilt.168

165 Sauerlinder: Katholischer Rubens (Anm. 126), definiert das Gemilde als ein ,paganes
Mirtyrerbild® (S. 16), es sei ein ,feierliches Bekenntnis zu den moralischen Postulaten und
geistigen Idealen des Neostoizismus, der sich inmitten der politischen und konfessionellen
Wirren des Zeitalters entfaltete” (S. 16); aus dem Text des romischen Historikers Tacitus
Hiltert der christliche Maler ein stoisches Mirtyrerbild® (S. 28). Der Schreiber erscheint
Sauerlinder ,wie ein inspirierter Evangelist“, das qualvolle Sterben wie ein ,Bild und
Symbol des sakralen Opfertodes® (S. 28): ,,So kommt es im Zeichen der stoischen sanctitas
zu einem Wechselspiel zwischen dem Tod des christlichen Erlosers und dem aufrechten
Sterben des heidnischen Philosophen® (S. 29).

166 Sauerlinder: Katholischer Rubens (Anm. 126), S.31. Vgl. zur ,Christianisierung’ Senecas
Noll: Sterbender Seneca (Anm. 122), S. 112-119.

167 ygl. Heinen: Der sterbende Seneca (Anm. 122), S. 234.

168 Ebd., S. 237.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

64 PETER EICH / ANNA SCHREURS-MORET / SITTA VON REDEN

-+

Abb. 13: Peter Paul Rubens, Ecce homo, Ol auf Leinwand, um 1612, St. Petersburg,
Eremitage, Inv. '3-3778.

Der Heldentod als Bild des Lebens: Damit reflektiert Rubens in seinem Gemailde
auch tber die Wirkkraft des eigenen Mediums, des Bildes. Um es mit den Wor-
ten des Philosophen auszudriicken: ,Einen Mann von Wert miissen wir hochach-
ten und uns stets [als Bild] vor Augen halten, damit wir so, als schaue er uns zu,
leben und alles, als sihe er es, tun.“16?

169 Sen. epist. 11, 8. Ubersetzung zitiert nach Heinen: Stoisch Sterben lernen (Anm. 121), S. 42.

- am 13.01.2028, 06:48:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

PHILOSOPHENSTERBEN - HELDENSTERBEN? 65

Abbildungsnachweise

Abb.

1:

Abb. 2:

Abb.

Abb.

Abb.
Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.

Abb.
Abb.

Abb.

3:

4.

(o2

Wikimedia Commons. Fotograf: Calidius, https://commons.wikime
dia.org/wiki/File:Duble_herma_of_Socrates_and_Seneca_Antikensamm
lung_Berlin_07;jpg.

Christopher White: Peter Paul Rubens. Leben und Kunst, Stuttgart/
Zurich 1988, S. 76, Abb. 92.

Marjon van der Meulen: Rubens Copies after the Antique, Bd. 3, Cor-
pus Rubenianum Ludwig Burchard, Bd. 23, London 1995, Taf. 218.

Jean-Luc Martinez (Hg.): Les antiques du Louvre. Une histoire du gott
d’Henri IV a Napoléon Ier, Paris 2004, S. 158.

Ulrich Heinen (Hg.): Rubens Passioni, Géttingen 2001, S. 93, Abb. 32.

Klaus Albrecht Schroder / Heinz Widauer (Hg.): Peter Paul Rubens
(Ausstellungskatalog, Wien), Ostfildern/Ruit 2004, S. 155, Kat. 10.

Nils Biittner / Ulrich Heinen (Hg.): Peter Paul Rubens. Barocke Leiden-
schaft (Ausstellungskatalog, Braunschweig), Miinchen 2004, S. 241.

Anna Schreurs: Ein europdischer Kiinstler aus Frankfurt. Joachim von
Sandrart (1606-1688) (Ausstellungskatalog, Frankfurt am Main), Frank-
furt am Main 2006, S. 34, Abb. 19.

Anna Schreurs: Ein europiischer Kiinstler aus Frankfurt. Joachim von
Sandrart (1606-1688) (Ausstellungskatalog, Frankfurt am Main), Frank-
furt am Main 2006, S. 28, Abb. 15.

: Anna Schreurs: Ein europdischer Kinstler aus Frankfurt. Joachim von

Sandrart (1606-1688) (Ausstellungskatalog, Frankfurt am Main), Frank-
furt am Main 2006, S. 35, Abb. 20.

: Weltkunst. Die Zeitschrift fur Kunst und Antiquititen 5, 2007, S. 38.

: Wikimedia Commons. Fotograf: Google Cultural Institute, https://

upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/d/d1/Peter_Paul_Rubens
_-_Der_heilige_Sebastian_-_Google_Art_Project.jpg.

: David Jaffé und Minna Moore Ede: Rubens. A Master in the Making,

London 2005, S. 184, Abb. 84.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2028, 06:48:44.



https://doi.org/10.5771/9783956504075-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

