Richard Saage

Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie in threm
Verhiltnis zur Evolutionstheorie!

Wenn es zutrifft, dass »fast alles, was heutige Menschen glauben (...), in der einen oder
anderen Weise von Darwins gedanklichen Neuerungen betroffen (ist)«,> dann kann eine
philosophisch-anthropologische Theorie, die sich den »ganzen Menschen« in der Ver-
wobenheit seiner biologischen mit seiner sozio-kulturellen Natur auf ihre Fahnen ge-
schrieben hat, tiber Darwins Evolutionstheorie?® nicht schweigen. Lisst die wohl erfolg-
reichste naturwissenschaftliche Theorie, die seit dem Erscheinen des Buches »On the
Origins of species«* vor 150 Jahren trotz aller Kritik im einzelnen bis auf den heutigen
Tag als unwiderlegt gilt, fir einen Denkansatz tiberhaupt noch Raum, der den Menschen
zwar als Naturwesen akzeptiert, ihn aber — im Gegensatz zum Tierreich — diesen Status
zumindest insofern punktuell dadurch iiberwinden lisst, dass sie ihn als Autor selbst
geschaffener kultureller Artekfakten begreift, innerhalb derer sein eigentliches Leben
stattfindet?

Diese Frage stellt sich um so dringlicher, als die Darwinsche Lehre in ihrer fortge-
schrittenen Gestalt als synthetische Evolutionstheorie® seit den 1930er und 40er Jahren
lingst die Grenzen der Biologie im engeren Sinn tiberschritten hat® und ihre Hegemonie
auch auf den Bereich der sozio-kulturellen Natur des Menschen auszudehnen sucht. So

1 Udo Ebert, Wolfgang Fritsche und Heinz Penzlin habe ich fur die kritische Lektire des
Manuskripts zu danken.

2 Zit. n. Ridiger Vaas, »Die Evolution der Evolution« in: Universitas, 64. Jg. (2009), S. 5.

Zur ideengeschichtlichen Stellung Darwins vgl. Christian Illies, Philosophische Anthropologie im

biologischen Zeitalter. Zur Konvergenz won Moral und Natur, Frankfurt am Main 2006.,

S.17-49.

Vgl. Charles Darwin, Die Entstehung der Arten durch natiirliche Zuchtwahl. Ubersetzung v.

Carl W. Neumann. Nachwort v. Gerhard Heberer, Stuttgart 1963.

Zum Darwinismus seit Darwin vgl. lllies, Philosophische Anthropologie, aaO., (FN 3),S. 91-119.

6 »Erst in den 1930er- und 1940er Jahren entstand dann die Synthetische Evolutionstheorie —
genannt aufgrund der Synthese vieler Befunde aus unterschiedlichen Disziplinen (Paldontologie,
Biographie, Okologie, Embryologie, Genetik, vergleichende Anatomie, Geologie« (Vaas, Evo-
Iution, aaO. (FN 2), S. 25). Insbesondere die Integration der Genetik in das Muster der Evolu-
tionstheorie hat das Profil des »Neo-Darwinismus« gepragt. Der Zusammenhang zwischen der
evolutioniren Auslese und der Genetik besteht darin, dass »die Individuen, die mehr Nachfahren
hinterlassen, genetisch in der nichsten Generation proportional stirker reprisentiert sein wer-
den. Die Selektion basiert dabei allein auf dem Phinotyp, die Evolution ist blind fir die zugrunde
liegende Genetik. Trotzdem werden so indirekt die Genvarianten mit groflerer Kopienzahl >be-
lohnts, die einen auf die in der jeweiligen Generation vorherrschenden Phinotyp kodiert haben,
gegentiiber anderen >unpassenderen< Genvarianten« (Axel Meyer, »Danken wir den Fischen mit
finf Fingern« in: FAZ, 13.12.2008, Nr. 292, S. Z 3).

w

~

w

ZfP 57.Jg. 1/2010

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

72 Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie

stehen heute eine evolutionire Psychologie, eine evolutionire Erkenntnistheorie, eine
evolutionire Ethik und eine evolutionire Kulturanthropologie fur eine moglicherweise
hegemoniale Tendenz, kulturelle Phinomene monokausal aus biologischen Wurzeln ab-
zuleiten. Zwar realisieren sich zwei Kernelemene der Evolutionstheorie, nimlich Ver-
mehrung (Replikation) und Variation (Mutation) biologisch durch das Erbgut und die
dritte Pramisse, der Wettbewerb, durch die Umwelt. Doch sie konnten auch, wie es heifdt,
anders verwirklicht werden, »kiinftig vielleicht durch Roboter mit der Fahigkeit zur
Selbstreproduktion. Sogenanntes ,artificial life’ (kinstliches Leben) gibt es schon als
Computerprogramme, und Computerviren und andere Unerquicklichkeiten des digita-
len Zeitalters unterliegen ebenfalls einer Art von Evolution und Spekulation«.” Diese
naturalistische Sichtweise ist nicht neu. Doch angesichts der unbestreitbaren Erfolge in
der Sozialbiologie, der Entwicklungsbiologie, der Zellbiologie, der Molekularbiologie,
der DNA-Phylogentik sowie der experimentellen Evolution in Laboratorien entwickelte
sie eine Stofkraft, deren Wirkung wie nie zuvor weit tiber die Grenzen der »scientific
community« hinausreicht.

Im Folgenden soll der Versuch unternommen werden, im Licht der Philosophischen
Anthropologie Helmuth Plessners die Frage zu beantworten, ob es plausible Argumente
gibt, den Geltungsanspruch der Evolutionstheorie zu begrenzen, ohne ihre Relevanz in
threm Herkunftsbereich, der Biologie, in Frage zu stellen. Im Kern geht es um das Pro-
blem, ob man der Wende der Evolutionstheorie zu einem universalen Welterklirungs-
paradigma im Stil der Ideologien des 19. und frihen 20. Jahrhunderts — wenn auch der
liberalen Gesellschaft unter Vermeidung offen sozialdarwinistischer Intentionen ange-
passt — mit guten Griinden begegnen kann. Soweit ich sehe, steht genau diese Frage im
Zentrum der Philosophischen Anthropologie Helmuth Plessners. Da sich seine in der
Zwischen- und Nachkriegszeit von deutscher Philosophie inspirierten Arbeiten® im
Vergleich zu den meisten Philosophemen dieser Epoche der deutschen Geschichte weit
weniger als ideologieanfillig im Sinne des Totalitarismus erwiesen haben,’ verspricht die

7 Vaas, Evolution, aaO. (FN 2), S. 21f.

8 Zur intellektuellen Entwicklung Plessners vgl. Elisabeth Stroker, «<Homo Absconditus. Ge-
denkrede auf Helmuth Plessner«in: In memoriam Helmuth Plessner. Gedenkfeier am 7. Februar
1986 in der Aula der Georg-August-Universitit, Gottingen 1986, S. 24-51; Kersten Schifiler,
Helmuth Plessner. Eine intellektuelle Biographie, Berlin und Wien 2000; Christoph Dejung,
Helmuth Plessner: ein deutscher Philosoph zwischen Kaiserreich und Bonner Republik, Ziirich
2003; Carola Dietze, Nachgeholtes Leben. Helmuth Plessner 1892-1985, Gottingen 2006.

9 Ausgehend von Plessners Kritik am Gemeinschaftsradikalismus rechter und linker Provenienz
in seiner Schrift »Grenzen der Gemeinschaft« (vgl. Helmuth Plessner, Grenzen der Gemein-
schaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus, Berlin 1924), weist Kuhlmann auf den antitotali-
tiren Grundzug des Plessnerschen Menschenbildes hin, noch bevor diesem die Kategorien der
Philosophischen Anthropologie zur Verfiigung standen (vgl. Andreas Kuhlmann, Deutscher
Geist und liberales Ethos. Die friihe Sozialphilosophie Helmuth Plessners, in: Essbach u.a. (Hg.),
Plessners ,Grenzen der Gemeinschaft’: eine Debatte, Frankfurt am Main 2002, S. 15-20). Diese
These wird vehement bestritten von Kramme (vgl. Rudiger Kramme, Helmuth Plessner und Carl
Schmitt. Eine Fallstudie zum Verbdltnis zwischen Anthropologie und Politik in der deutschen
Philosophie der zwanziger Jahre, Berlin 1989) durch den positiven Bezug Plessners auf Carl
Schmitts Begriff des Politischen in seiner Grenzschrift von 1924: Durch ihn sei die

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 73

Befragung seiner einschligigen Schriften, in welchem Verhaltnis sie zum wissenschaft-
lichen Paradigma der Darwinschen Evolutionstheorie stehen, ein helles Licht auf unsere
Fragestellung zu werfen. Allerdings ist im Blick auf sie das Erkenntnisinteresse und die
Resultate der neueren Plessner-Literatur eher erniichternd. Nur mit wenigen Ausnah-
men!® lisst die Rezeption der Forschung erkennen, dass es bisher eine systematische
Auseinandersetzung mit diesem zentralen Aspekt der Plessnerschen Version einer Phi-
losophischen Anthropologie nicht!! oder nur in Ansitzen gegeben hat.!? Dabei herrscht

10

11

12

Unterscheidung zwischen Freund und Feind anthropologisch erst fundiert worden. Doch
selbst diejenigen, die die temporire Allianz zwischen Helmuth Plessner und Carl Schmitt in
der Weimarer Republik betonen, miissen schwerwiegende Differenzen einrdumen. So schreibt
Helmut Lethen: »Wihrend Plessners Definition des Fremden eine biologische Fixierung ka-
tegorisch ausschloss, konnten in Schmitts formale Matrix der Freund-Feind-Relation jederzeit
willkiirliche Substanzen eingetragen werden. Plessner dagegen tibernimmt vom Historismus
die Relativitit aller Grenzziehungen (...)« (Helmut Lethen, «Philosophische Anthropologie
und Literatur in den zwanziger Jahren. Helmuth Plessners neusachliches Mantel- und Degen-
stick« in: Essbach u.a. (Hg.), Grenzen, aaO. (FN 9), S. 58).

Vgl. Stephan Pietrowicz, Genesis und System seines philosophisch-anthropologischen Den-
kens, Freiburg/Miinchen 1992, 73-75, passim.; Dejung, Plessner, aaO. (FN 8), S.316f, 512f,,
passim); Olivia Mitscherlich, Natur und Geschichte. Helmuth Plessners gebrochene Lebens-
philosophie, Berlin 2007, S. 138 u. 144.

Esist kein Zufall, dass in einem Bericht tiber den Stand der Plessner-Forschung Mitte der 1990er
Jahre dessen Auseinandersetzung mit der Evolutionstheorie keine Spuren hinterlassen hat. Vgl.
Hans-Peter Kriiger, «Angst vor der Selbstentsicherung. Zum gegenwirtigen Streit um Hel-
muth Plessners philosophische Anthropologie« in: Dtsch. Z. Philos., Bd. 44 (1996), S. 271-300.
Vgl. v.a. Klaus Ziegler (Hg.): Wesen und Wirklichkeit des Menschen. Festschrift fiir Helmuth
Plessner, Gottingen 1957; Gunther Dux, «Helmuth Plessners philosophische Anthropologie
im Prospekt. Ein Nachwort« in: Helmuth Plessner, Philosophische Anthropologie. Lachen und
Weinen. Anthropologie der Sinne, Frankfurt am Main 1970, S. 255-316; Eui Soo Kim, Anthro-
pologie und Hermeneutik. Die Explikation einer Fragestellung W. Diltheys in den Schriften v.
G. Misch, H. Plessner und O.F. Bollnow. Diss. Universitat Bochum 1985; Bernard Delfgaaw
u.a. (Hg.), Philosophische Rede vom Menschen. Studien zur Anthropologie Helmuth Plessners,
Frankfurt am Main1986; Stroker, «Homo Absconditus«, aaO. (FN 8), S. 24-51; Manuel Schnei-
der, Das Urteil und die Sinne. Transzendentalphilosophische und dthesilogische Untersuchun-
gen im AnschlufS an Richard Honigswald und Helmuth Plessner, Koln 1989; Kramme, Plessner
und Schmitt, aaO. (FN 9); H. Emil Hocevar, Vom Leben zum Lebensquell. Moderne Natur-
wissenschaft, Anthropologie und die Philosophie Helmuth Plessners, Frankfurt am Main 1990;
Hans Redeker, Helmuth Plessner oder Die verkorperte Philosophie, Berlin 1997; Helmut Le-
then, Verbaltenslehren der Kilte. Lebensversuche zwischen den Kriegen, Frankfurt am Main
1994,S.75-95,110-115,120-129; Elke Volmicke, Grundziige nenkantianischen Denkens in den
Friihschriften und der » Philosophischen Anthropologie« Helmuth Plessners, Alfter 1994; Heiner
Bielefeldt, Kampf um Entscheidung. Politischer Existentialismus bei Carl Schmitt, Helmuth
Plessner und Karl Jaspers, Wiirzburg 1994; Heiner Bielefeldt, Kampf um Entscheidung. Poli-
tischer Existentialismus bei Carl Schmitt, Helmuth Plessner und Karl Jaspers, Wiirzburg 1994;
Kersten Schiibler, Helmuth Plessner. Eine intellektuelle Biographie, Berlin und Wien 2000;
Freimut Schirrmacher, Der natiirliche Mensch. Helmuth Plessners religionsanthropologische
Systematik in ibrer Bedeutung fiir die theologisch-anthropologische Urteilsbildung, Wizburg
2000; Kai Haucke, Plessner zur Einfiihrung, Hamburg 2000; Gerhard Arlt, Philosophische An-
thropologie, Stuttgart/Weimar 2001, S. 99-132; Heike Kampf, Helmuth Plessner. Eine Enfiib-
rung, Diisseldorf 2001; Werner Kolb, Helmuth Plessner. Existenz als Widerspruch: Trias, Zeit-
lichkeit und Tod, DissertationUniversitit Wirzburg, Wiirzburg 2002; Kai Haucke, Das libe-
rale Ethos der Wiirde. Eine systematisch orientierte Problemgeschichte zu Helmuth Plessners

ZfP 57.Jg. 1/2010

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

74 Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie

die Tendenz vor, Plessners Distanzierung von Aspekten der Evolutionstheorie als eine
pauschale Absage zu deuten.!? Auf der Strecke bleibt seine differenzierte Sicht des Dar-
winschen Ansatzes und seiner Weiterentwicklungen. Die philosophie-philologielastige
Forschung heute hat sich des Erbes der Plessnerschen Philosophischen Anthropologie
um den Preis ihrer einseitigen Entbiologisierung bemichtigt und damit genau jenes Zu-
sammenwirken zwischen der ersten tierischen und der zweiten sozio-kulturellen Natur
des Menschen aufs Spiel gesetzt, auf das es Plessner primar ankam.

Um uns Plessners Problemhorizont zu nihern, geht es zunichst darum, die Perspek-
tive des »ganzen Menschen«, die ihn in seiner Verwobenheit zwischen Natur und Kultur
begreift, auf dem Hintergrund des zu {iberwindenden cartesianischen Dualismus von
»res extensa« und »res cogitans« zu fokussieren. An die Stelle dieses Dualismus tritt bei
Plessner die »exzentrische Positionalitit«, die zum Schlisselbegriff seines Menschenbil-
des avanciert (Teil I). Sodann geht der Aufsatz auf methodologische Probleme einer Phi-
losophischen Anthropologie ein. Einerseits muss sie die Resultate der naturwissen-
schaftlichen (biologische bzw. evolutionstheoretische Forschung) tibernehmen, ander-
seits hat sie an der hermeneutischen Methode festzuhalten, will sie den kulturell {iber-
wolbten »Leib« des Menschen nicht auf den messbaren »Korper« reduzieren. Von den
klassischen Geisteswissenschaften unterscheidet sie sich dadurch, dass sie die den Men-
schen betreffenden naturwissenschaftlichen Resultate in den Fokus ihrer Hermeneutik
integriert (Teil IT).

Das anschliefende Kapitel ist der Frage gewidmet, inwiefern die sozio-kulturelle Di-
mension des Menschen auf seine biologische zuriickwirkt und umgekehrt. In ihrem
Zentrum steht die Kritik, die Plessner sowohl an Grenziiberschreitungen des neodarwi-
nistischen Ansatzes wie an dem der Spiritualisierung des Menschen tibt, weil beide von
den entgegengesetzen Polen her reduktionistisch argumentieren und damit die conditio
humana verfehlen (Teil III). Das abschliefende Kapitel konzentriert sich auf die Frage,
wie die im sozio-kulturellen Bereich akkumulierte Macht des Menschen seine biologi-
sche Natur entkorperlicht, wenn er mit Hilfe fortgeschrittener Technik die eigene Evo-
lution selbst steuert: eine Frage, die Plessner bereits angedacht hat, deren ganze Tragweite
aber erst heute im Zeichen der Konvergenztechnologien absehbar ist. Die Uberlegungen,
welchen Stellwert eine solche Entwicklung im Licht der Philosophischen Anthropologie

Begriff menschlicher Wiirde in den Grenzen der Gemenschaft, Wiirzburg 2003; Hans Heinz
Holz, Helmuth Plessner und das Konzept einer Philosophischen Anthropologie, Bielfeld 2003;
Ulrich Brockling/Benjamin Bohler/Marcus Hahn/Mathias Schoning/Manfred Weinberg, Dis-
ziplinen des Lebens. Zwischen Anthropologie, Literatur und Politik, Tiibingen 2004; Norbert
Axel Richter, Grenzen der Ordnung. Bausteine einer Philosophie des politischen Handelns nach
Plessner und Foucanlt, Frankfurt am Main 2005; Norbert Axel Richter; Grenzen der Ordnung.
Bausteine einer Philosopbie des politischen Handelns nach Plessner und Foucault, Frankfurt am
Main 2005; Dirk Jorke, Politische Anthropologie. Eine Einfiibrung, Wiesbaden 2005 S. 36-42;
Carola Dietze, Nachgeholtes Leben. Helmuth Plessner 1892-1985, Gottingen 2006; Erik Zyber,
Homo Utopicus. Die Utopie im Lichte der philosophischen Anthropologie, Wiirzburg 2007.

13 Vgl. exemplarisch Pietrowicz, Genesis, aaO. (FN 10); Mitscherlich, Natur und Geschichte, aaO.
(FN 10), S. 13, 144; Joachim Fischer, Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20.
Jabrbunderts, Freiburg/Miinchen, passim.

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 75

Plessners haben konnte, lassen den Schluss zu, dass sie einen Bruch mit der conditio
humana implizieren. Doch das Potenzial zur Vermeidung der drohenden Selbstdestruk-
tion des Menschen kann Plessners anthropologischen Pramissen zufolge nur dort ange-
siedelt sein, wo deren Wurzeln sind: in der »exzentrischen Positionalitit« des Menschen,
der ein ganzes Arsenal von Moglichkeiten des Anders-Sein-Konnens zur Verfigung

steht (Teil IV).

L

In seinem Nachtrag zur zweiten Auflage der »Die Stufen des Organischen und der
Mensch« (1928) von 1965 (im Folgenden »Stufen«) macht Helmuth Plessner ganz deut-
lich, dass er zentrale Aspekte und anthropologische Resultate der Evolutionstheorie
Darwinscher Prigung nicht anzweifelt.'* Insbesondere hob er deren nichtteleologische
und mechanistische (d.h. kausale) Stofirichtung und deren empirische Verifikation durch
die Paliontologie hervor. »Das Bild der Anthropogene zumal hat seit den Entdeckungen
Dubois’ auf Trinil in Java an Binnenzeichnung erheblich gewonnen. Koenigswalds Fun-
de im gleichen Gebiet und am Drachenberg bei Peking, die Funde in Stidafrika und zu-
letzt auch in der Toskana machen die monolineare Herleitung des homo sapiens und
seines relativ spiaten Erscheinens unwahrscheinlich. In der Frage der Evolutionsmecha-
nismen verspricht die Populationsgenetik neue Aufschliisse. Dem Faktor Mutation
schenkt man dabei besondere Aufmerksamkeit«.!®> Ganz im Sinne der Evolutionstheorie
hebt er deren empirischen Charakter hervor, der sich aller Aussagen tiber Wertpridikate

14 1961 sah Plessner das Verdienst Darwins darin, mit der heimlichen Teleologie einer »natiirli-
chen Schopfungsgeschichte gebrochen und damit die Evolution unter Vermeidung wirkender
Zielkrifte« den Naturwissenschaften assimilierbar gemacht zu haben. »Er hatte den Einfall, die
Titigkeit des Ziichters zum Modell zu nehmen und ihr, wiewohl einer blind wirkenden Macht
der Natur, die Evolution anzuvertrauen. So vermochte er die Entstehung der Arten als einen
Auslesevorgang zu erkliren, der ohne Zufhilfenahme lenkender Krifte die lebendige Substanz
in einen Kampf ums Dasein verwickelt, den nur die tiichtigsten, weil am besten den Umstianden
angepassten Formen bestehen. Die erworbenen Eigenschaften werden zu Anlagen, die sich
vererben« (Helmuth Plessner, Conditio Humana, Pfullingen 1964, S. 9). An anderer Stelle heifit
es: »Sind auch die Meinungen tiber die ihm unmittelbar voausgegangenen tierischen Vorformen
nach wie vor kontrovers, nicht zum wenigsten, weil die Paliontologie in den letzten Dezennien
reiche Funde fossiler Primaten gemacht hat (erwahnt sei der sensationelle Fund Oreopithecus,
1958, der mindestens zehn Millionen Jahre ist), so kann die seit Darwin populir gewordene
These vom Ursprung des Menschen aus Stammformen der Anthropoiden nicht mehr bezwei-
felt werden. Nach der Eiszeit sind die Reste spezifisch menschlicher Exemplare, die sich bereits
den heute lebenden groflen Rassen zuordnen lassen, zahlreich. Die anatomischen Merkmale
des Skeletts und die Artefakte sind eindeutige Belege« (aaO., S. 7). Dem entspricht, dass er die
Darwinsche Abstammungslehre im Kern empirisch bestitigt sah: »Aber daf§ der Mensch als
hochstes Gehirntier das Spitzenprodukt der gesamten organischen Entwicklung und die Zu-
nahme der Zerebralisierung wenigstens fiir die Geschichte der Wirbeltiere ihre bis zur Er-
scheinung des Menschen verschwiegene Pointe ist, diese gut dokumentierte These« (aaO.,
S.10) stand fir ihn aufler Frage.

15 Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philosophische
Anthropologie. Zweite um Vorwort, Nachtrag und Register erweiterte Auflage, Berlin 1965,
S.351.

ZfP 57.Jg. 1/2010

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

76 Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie

der Produkte der Evolution ebenso enthilt wie die Benennung eines angeblichen End-
ziels. »Wie immer man die Tatsachen der Entstehungsgeschichte des Lebens deutet, so
steht aber ithr empirischer Charakter aufler Zweifel, und wir sollten inzwischen gelernt
haben, das Faktum des Erscheinens der heutigen Rassen des homo sapiens in der geolo-
gisch jiingsten Schicht des Holozin fur kein Wertpridikat zu halten, geschweige denn
fir ein Indiz, dafl mit ihm die Evolution an ihr Ziel gelangt ist. Wir wissen nicht einmal,
ob es ihr Ende ist. Zunehmen des Kephalisations- und Zerebralisationsgrades lafit sich
in der Wirbeltierreihe konstatieren. An ihm wird also ein orthogenetisches ,Gefille’
sichtbar, das seine vorlaufig letzte Steigerung im heutigen Menschentyp erreicht hat.
Mehr ist zoologisch nicht zu sagen«.1®

Aber ebenso sicher, wie Plessner den empirischen Kern der Darwinschen Evolutions-
theorie — mit Ausnahme bestimmter Vorbehalte gegentiber dem Selektionsprinzip als
treibender Kraft einer Hoherentwicklung des Lebens!” — fiir relevant und bisher jeden-

16 Ebd. Auch fiir Dejung ist Plessner zufolge die Darwinsche Abstammungslehre »so gut belegt,
dafl es eitel schien, sie mit Moglichkeitsargumenten aufzuhalten« (Dejung, Plessner, aaO. (FN
14), S.316). Vgl. auch 220, S. 512.

17 »Uber Anpassung und Auslese als formbestimmende Michte wird nach wie vor gestritten. Die
Tatsache des Uberlebens uralter Arten aus lingst vergangenen Erdepochen, in denen sie ent-
standen und fithrend waren, darf ebensowenig dabei iibersehen werden wie die kaum noch
erfassten Gestaltungsgesetze, denen lebendige Systeme durch ihren chemischen Aufbau un-
terliegen. Das alles hat die alte Lehre in threm urspriinglichen Anspruch erheblich reduziert.
Thre Grundidee, die Allmacht der Selektion, findet nur noch wenige Verteidiger« (Plessner
1964, Conditio Humana, aaO. (FN 14), S. 10). Aus heutiger Sicht ist diese Kritik wenig tiber-
zeugend. Sollten mit den »lebendigen Systemen« und »ihrem chemischen Aufbau« die Gene
gemeint sein, so trugen sie erheblich dazu bei, innerhalb der Evolutionstheorie die Vielfalt der
Arten zu erkliren, was Darwin so aufgrund des Forschungsstandes seiner Zeit nicht moglich
war. In dem Mafle, wie Darwin fiir eine nichtteleologische, aber kausaler Gesetzmifligkeit
folgende Evolution pladierte, ist auch nicht einsehbar, warum primitive Organisationsformen
des Lebens, die einem fritheren Erdalter zuzuordnen sind, ein Gegenargument gegen die Se-
lektion sein soll. Wenn éltere Formen der Evolution iiberlebten wie Krokodile oder Schild-
kroten, dann ist dies moglich gewesen, weil es gerade ihr unterkomplexer Organisationsgrad
war, der eine optimale Anpassung an die Umwelt erméglichte. Umgekehrt konnen der Auslese
auch Lebewesen gerade wegen ihrer hoch entwickelten Organisationsform zum Opfer fallen.
Selektion lauft also nicht automatisch auf eine komplexere Organisationsstufe des Lebens hin-
aus. Dies ist nur dann der Fall, wenn die Herauforderungen der Umwelt es im Interesse der
Arterhaltung erfordern. Ein notwendiges Junktim zwischen Auslese und der hoheren Orga-
nisationsformen des Lebens ist also nicht nachweisbar. Andererseits sind Plessners Vorbehalte
gegentiber dem Selektionsprinzip nicht ganz grundlos, sofern man strukturell Auslese mit dem
Verdringungswettbewerb identifiziert, wie dies Radikalliberale (Manchesterliberalismus) und
Nationalsozialismus getan haben. In der Natur kann nimlich Selektion auch auf Konkurrenz-
verzicht hinauslaufen, und zwar »durch eine 6kologische Differenzierung und Spezialisierung.
Erst durch diese >Einnischung« ist die Koexistenz zahlreicher Arten am gleichen Ort, aber mit
unterschiedlichen Lebens- und Erfahrungsweisen moglich« (Vaas, «Evolution», aaO. (FN 2)
S.22). Ferner lisst Darwin die innerartliche Partnerschaftswahl als entscheidenden Faktor der
Selektion gelten. Zwar gibt es auch hier Rivalititen zwischen den miannlichen Bewerbern. Aber
es handelt sich nicht um einen »Verdriangungswettbewerb« im Sinne eines Kampfes auf Leben
und Tod. Davon abzuheben ist das Verhiltnis unter den Sexualpartnern selbst. »Ohne diese
sexuelle Selektion, die hiufig sogar nachteilig im Hinblick auf die natiirliche Selektion ist (Bei-
spiel Pfauenschwinze, Riesenhirschgeweihe), wiren viele Merkmalsausprigungen unverstind-

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 77

falls fur unwiderlegt hilt, ist seine Insistenz auf deren Erkenntnisgrenzen.!® Diese Zu-
ruckweisung eines evolutionstheoretischen, aber auch eines spiritualistischen Univer-
salanspruchs zugunsten eines Ansatzes, der den »ganzen Menschen« mit umfassen soll,
kann als notwendige Konsequenz des Programms der Philosophischen Anthropolo-
gie!? gelten, wie Plessner sie formulierte: Diese habe sich der Frage zu stellen, »unter
welchen Bedingungen (...) sich der Mensch als Subjekt geistig-geschichtlicher Wirklich-
keit, als sittliche Person von Verantwortungsbewufltsein in eben derselben Richtung be-
trachten (1f3t), die durch seine physische Stammesgeschichte und seine Stellung im Na-
turganzen bestimmt ist. Oder vorsichtiger gefafit: lassen sich Geistesgeschichte und geis-
tiger Gegenwartsaspekt, wie er dem Subjekt kultureller Titigkeit wesentlich ist, und
Naturgeschichte bzw. physiologischer Aspekt des Menschen so vereinen, daff unter Ver-
meidung der empiristischen und aprioristischen Fehler doch ez Grundaspekt gewahrt
wird, so daf§ die natiirliche, vorproblematische Anschauung Recht behilt, wenn sie den
Menschen aus einer vormenschlichen Stammesgeschichte der Lebewesen hervorgehen
li8t und die Entfaltung seiner geistigen Vermogen in der Geschichte zeitlich und rium-
lich an eine ungeheure biologische Vergangenheit anschliefft?«2°

lich« (aa0., S. 22). Vgl. hierzu auch Richard Friebe, «Ornament ist kein Verbrechen. Wer an-
gibt, hat die besten Partnerchancen«in: Frankfurter Allgemeinen Sonntagszeitung, 4. Jg. (2009),
S.53. Und schliellich konnte Kropotkin schon vor 100 Jahren nachweisen, dass die gegenseitige
Hilfe in der Tierwelt ein wichtiger Faktor im Sinne der Selektion und damit der fortschreiten-
den Evolution ist (vgl. Peter Kropotkin, Gegenseitige Hilfe in der Entwicklung. Autorisierte
deutsche Ubersetzung besorgt von Gustav Landauer, Leipzig 1904, S. 1-76). Nun kann man
mit Dawkins gegen diese These des Altruismus einwenden, er stehe insofern auch im Dienst
»egoistischer Genex, als er — wie im Bienenstaat — der Erhaltung der Art insgesamt diene. Doch
diese These ist angreifbar, vor allem dann, wenn man sie Ein-zu-Eins auf menschliches Ver-
halten tbertragt. »Kritiker aus den Geisteswissenschaften wenden zu Recht ein, dass dessen
bedeutender individuell und kulturell erlernter Anteil ganz anderen Regeln gehorcht — mit
Egogenen allein 1a8t sich Nichstenliebe etwa nach dem Beispiel von Mutter Teresia jedenfalls
kaum erkliren« (Georg Riischemeyer, «Alles, was sie geben kénnen», in: Allgemeine Frank-
furter Sonntagszeitung, 4. Jg.(2009), S. 51).

18 »Als universales Deutungsschema fiir beide Bereiche (Naturgeschichte und Geschichte des
Menschen, R.S.) lifit er (der Darwinismus, R.S.) sich nicht mehr halten, hat aber immerhin
Zusammenhinge innerhalb der Tier- und Menschenwelt aufgedeckt, die als Tatsachen zur re-
spektieren sind: die Zerebralisierung in der Reihe der Wirbeltiere und die Rationalisierung in
der Geschichte der Hochkulturen. Beide Prozesse lassen eine rethenmaflige Anordnung in
aufeinanderfolgende Phasen zu, um nicht zu sagen: erzwingen sie. Eine Abwertung solcher
tierischer oder menschlicher Daseinsformen, die an ihnen nicht teilhaben, ist damit allerdings
nicht gegeben. Einlinige Stammbaumkonstruktionen alten Stils gehoren fiir immer der Ver-
gangenheit an« (Plessner, Conditio Humana, aaO. (FN 14), S. 11 ).

19 Zur Ausgangslage der Philosophischen Anthropologie Plessners vgl. auch Dux, «Plessners
philosophische Anthropologie«, 2aO. (FN 12), S. 256-285.

20 Plessner, Stufen, aaO., (FN 15), S. 6. Plessner hatte mit dieser Fragestellung einen dezidierten
Verbiindeten in dem Blologen Adolf Portmann, fiir den nach eigenem Bekunden von Plessners
»Stufen« wesentliche Anregungen ausgingen. Ganz im Sinne Plessners forderte er, »eine kom-
binierte Forschungsweise zu schaffen, in der die Geschichtlichkeit unserer Daselnsfuhrung, die
Sonderart der Entwicklung unserer Erbfaktoren — ihre organismische Grundlage wie auch die
Eigenart ihrer Offenheit — zur Geltung kommen - eine Forschungsweise, in der #nsere Kul-
tur als die humane Lebensform wirklich als unsere zweite Natur anerkannt wird« (Adolf Port-

ZfP 57.Jg. 1/2010

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

78 Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie

Gelinge die Wahrung dieses einen Grundaspekts nicht, so folge unmittelbar daraus
eine Verdoppelung der menschlichen Natur, die nichts weniger als kontrafaktisch sei:
Der Bewusstseinsansicht trete unvermittelt die Naturansicht der Welt, der Mensch als
Selbst als Ich eines Willens dem Menschen als Natur, als Ding, als Objekt kausaler De-
termination gegentber. Wolle die Philosophische Anthropologie den Skandal der »un-
wiurdigen und unertriglichen Lage« vermeiden, der zugleich eine »unwiderstehliche Ko-
mik« eigne, »den Menschen als Produkt einer Phylogenie und die Phylogenie als Produkt
des Menschen, des irgendwie im Menschen Ereignis gewordenen schopferischen Geistes
gelten zu lassen«,?! dann miisse sie darauf bestehen, »den Menschen als Subjekt geistig-
geschichtlicher Wirklichkeit, als sittliche Person von Verantwortungsbewusstsein in
eben derjenigen Richtung zu betrachten, die durch seine korperliche Natur und Stam-
mesgeschichte festgelegt ist«.?2 Das aber konne nur gelingen, wenn sie die Dimension,
wie sie »dem Menschen als Geist wesentlich ist, mit dem Aspekt, den seine physische
Existenz biete«, so vereine, »dafy unter Vermeidung empiristischer und aprioristischer
Fehler die Einheit und Homogenitit Einer Erfahrungsrichtung gewahrt bleibt«.??

mann, Zoologie und das nene Bild des Menschen, Reinbek beit Hamburg 1960, S. 14). Die Einheit
der biologischen und der sozio-kulturellen Natur des homo sapiens, so Portmann, mache es
unbedingt erforderlich, »fiir jede wesentliche Darstellung dieses menschlichen Seins auf die
kiinstliche, nur fiir engere Zwecke sinnvolle Trennung in natur- und geistesgeschichtliche Be-
trachtungen zu verzichten« (aaO., S.109). Auch der Biologe Heinz Penzlin geht aus vom
Menschen »als Leib-Seele-Geist-Einheit« (Heinz Penzlin, «Gehirn-Bewufitsein-Geist: Die
Stellung des Menschen in der Welt», in: Wege und Fortschritte der Wissenschaft: Beitrige von
Mitgliedern der Séchsischen Akademie der Wissenschaft zu Leipzig zum 150. Jahrestag ibrer
Griindung. Sichs. Akad. Wiss. zu Leipzig. Hrsg. v. G. Haase u. E. Eichler, Akademie Verlag,
Berlin 1996, S. 20).

21 Plessner, Stufen, aaO. (FN 15), S. 6.

22 AaO,,S.12.

23 Ebd.Auf die innerbiologischen Konsequenzen der Einheit von biologischer und sozio-kultu-
reller Natur des Menschen hat Adolf Portmann hingewiesen: »Biologische Arbeit wird zur
Anthropologie! Aber diese Wandlung geschieht nicht in der unzulinglichen Weise, dafl sie
einen ,biologischen Sektor’ des Menschen nach besten Kriften ergriindet und vor Augen stellt;
die Wandlung geht tiefer, indem die Biologie im Menschen eine Lebensform vorfindet, welche
die Organisation von Pflanzen und Tieren tbersteigt, welche allem Lebendigen eigene Merk-
male in einer einmaligen, besonderen Kombination eingliedert, eine Lebensform, die als Ganzes
ein Sonderfall ist, wie nahe dieser auch in manchem dem Leben hoherer Tiere stehen mag«
(Portmann, Zoologie, 2aO. (FN 20, S. 13f). So ist nach Portmann die Sprache nicht aus tieri-
schen Lauten hervorgegangen, sondern von Anfang an eine spezifisch menschliche Fahigkeit.
Auch lehnt er konsequent die vulgardarwinistische Ableitung der gradualistischen Entstehung
des Menschen aus tierischer Existenz als Pseudoerklirung ab; vielmehr war der Urmensch von
Anfang an Mensch im engeren Sinne, der sich seine kiinstliche Umwelt schuf. Wie seine Ent-
stehung sich im einzelnen vollzog, bleibt ein schwer zu entritselndes Geheimnis. Eine damit
tibereinstimmende These vertritt Heinz Penzlin: »Als biologisches Wesen ist der Mensch kér-
perlich und seelisch nur graduell vom Tier unterschieden, als menschliches Wesen hebt er sich
durch den Besitz des selbstbewuften Geistes qualitativ und grundsitzlich vom Tierreich ab.
(...) Der Geist stellt nicht die Erweiterung irgendwelcher Fihigkeiten dar, die im Ansatz bereits
bei den Tieren vorhanden waren und sind, er ist nicht das Ergebnis einer schrittweisen Evo-
lution, sondern ewas ganz Neues« (Heinz Penzlin, «Der Mensch — oder die Biirde Freiheit«
in: Sitzungsberichte der Sichsischen Akademie der Wissenschaften zu Leipzig. Mathematisch-
naturwissenschaftliche Klasse, Bd. 126 (1998), Heft 3, S. 21).

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 79

Philosophiegeschichtlich ist diese »Einheit und Homogenitit Einer Erfahrungsrich-
tung«im Blick auf den Menschen durch den Descartesschen Dualismus von »res extensa«
und »res cogitans« nachhaltig blockiert worden.?* »Ist man einmal dazu iibergangen, das
Reich der cogitatio, das Bewusstsein hinter die Stirn und in den Kopf zu verlegen und
damit trotz aller gelehrten Versicherungen die alten Beispiele, dem Subjekt einen Sitz zu
suchen, zu befolgen, so mufl natiirlich, unter Berticksichtigung des Vorausgegangenen,
der Zwiespalt in den Konstitutientien der Welt zu einem Zerfall in zwei verschieden
geartete Welten werden. Einer Innenwelt muf} die Auflenwelt gegentibertreten, einer
Hier-Welt die Dort-Welt. Nach dem Immanenzprinzip kann jedoch die Hierwelt keinen
direkten Kontakt mit der Dortwelt haben. Deshalb ldfit sich der Bestand der Dort-Welt
nur auf indirektem Wege, durch Vermittlung der Hierwelt ermoglichen. Die Fensterlo-
sigkeit des Subjekts oder die absolute Einsamkeit des Ichs bekommt den Charakter einer
unumstofllichen Ausgangsgewissheit«.?> Bereits um die Mitte des 18. Jahrhunderts geriet
diese Position ins Kreuzfeuer der Kritik einer selbstreflexiven Aufklirung, wie sie ins-
besondere von Diderot und Rousseau vertreten wurde: Es sei eine Fehlentwicklung, den
Menschen auf ein reines Geistwesen zu reduzieren (res cogitans) und die Macht seiner
Leidenschaften sowie die dunklen Seiten seines Wesens von ihm abzutrennen. Damals
kulminierte diese »anthropologische Wende«?¢ in eine psychologische Theorie der Af-
fekte. Mit zunehmender Wissensproduktion tiber die conditio humana im 19. und 20.
Jahrhundert auch und besonders im Blick auf psycho-physische Kausalititen musste die
These, welche das Tierreich auf den Status einer mechanischen Maschinerie reduzierte,
in einem Mafle obsolet werden, dass sie den Rahmen einer engen psychologischen Zu-
ordnung sprengte, um schliefflich den Weg fiir die Philosophischen Anthropologie zu
ebnen.

Kein Zweifel: Bei allen gravierenden Differenzen in anderen Aspekten der Ausdiffe-
renzierung der Philosophischen Anthropologie war Plessner sich mit Max Scheler?” und
Arnold Gehlen?® darin einig, dass der auf Descartes zuriickgehende ontologische Dua-
lismus, der den Menschen in eine »res extensa« (Korper) und eine »res cogitans« (Geist)
zerreiflt, zugunsten einer Sicht des »ganzen Menschen« aufgehoben werden misse, die
seine biologisch-animalische Natur ebenso umfasst wie seine sozio-kulturelle Existenz.
Aber die Frage ist, wie der ontologische Dualismus von »res exensa« und »res cogitans«
zu iberwinden sei. Wie sind also die von diesem Dualismus bewirkten Bruchstellen in-

24 Zum philosophiegeschichtlichen Hintergrund vgl. Pietrowicz, Genesis, 2aO. (FN 10), S. 45-90
und Volmicke, Grundziige, aaO, (FN 12). In der Welt der »res extensa« ist »wahr«, was sich
experimentell reproduzieren und in der Sprache der Mathematik artikulieren lasst. Zweifellos
haben die Naturwissenschaften diesem methodischen Reduktionismus ihre grofien Erfolge zu
verdanken. Problematisch wird dieser Ansatz erst, wenn er den Anspruch erhebt, fiir die
Wirklichkeitsrezeption der korperlichen Welt schlechthin zustindig zu sein.

25 Plessner, Stufen, aaO. (FN 15), S.551.

26 Vgl. Jorn Garber/Heinz Thoma (Hg.), Zwischen Empirisierung und Konstruktionsleistung:
Anthropologie im 18. Jahrbundert, Tubingen 2004.

27 Vgl. Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, Miinchen 1947, S.65-69.

28 Vgl. Arnold Gehlen, Anthropologische Forschung. Zur Selbstbegegnung und Selbstentdeckung
des Menschen, Reinbek bei Hamburg 1961, S. 13 1.

ZfP 57.Jg. 1/2010

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

80 Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie

nerhalb der belebten Natur zu vermeiden, ohne auf metaphysische Konstruktionen zu-
ruckgreifen zu miissen? Plessner konzipierte in seinen »Stufen« eine Theorie der orga-
nischen Organisationsformen, welche Pflanze, Tier und Mensch verband und zugleich
aber auch trennte. Zusammenfassend stellte Plessner fest: »Im Fortgang von der offenen
Form des Typus pflanzlicher Organisation fihrt eine Steigerung zur geschlossenen Form
eines durch Reiz und Reaktion vermittelten Lebens in einer Umwelt, zu der er sich in
Suche und Anpassung beweglich verhilt. Ein Tier hat von einer Mitte aus und zu einer
Mitte hin reizleitende Organe und gehort damit zum geschlossenen, dem zentrischen
Lebenstyp. Und eine abermalige Steigerung des gleichen Prinzips fiihrt zum Durchbruch
in die Exzentrizitit, die sich auf der zentrischen Form aufbaut und darum >Weltoffenheit<
nur bedingt erreicht«.?’

Diese bedingte Weltoffenheir®® ist also dadurch charakterisiert, dass sich der Mensch
von seinen Naturbedingungen zu lésen sucht, aber dieses Ziel nur partiell erreicht. Sie
findet ihren signifikantesten Ausdruck in der tiglichen Wahrnehmung des Menschen,
dass er sich in doppelter Weise begegnet: von auflen gesehen als objektivierbarer Kor-
per, der z.B. von der Apparatemidizin gemessen, diagnostiziert und therapiert werden
kann, und als Lezb, der als das biologische Substrat seiner Subjektivitit mit dieser ver-

29 Helmuth Plessner, Mit anderen Augen. Aspekte einer philosophischen Anthropologie, Stuttgart
2004, S. 7f. An anderer Stelle definiert Plessner den Schliisselbegriff der »exzentrischen Posi-
tionalitit« wie folgt: Sie versuche »die Sonderstellung des Menschen als eines Lebewesens zu
fassen. Leben im Sinne von belebt sein besagt Eigenstindigkeit im Verhiltnis zu dem Milieu,
dem der belebte Korper angehort. Ein unbelebter Korper erleidet zwar Einwirkungen des Mi-
lieus, reagiert aber nicht auf sie, indem er sich eigenstindig zu ihm verhilt. Diesen Positions-
charakter des belebten Korpers besagt Positionalitit. — Dem zentrischen Typus der Positiona-
litit gehoren alle tierischen Organismen an. Thre Austauschprozesse mit dem Milieu sind mit-
telpunktsbezogen, aber laufen — im Unterschied zum pflanzlichen Organisationstypus — iiber
Zwischenschaltungen: Verdauung und Gedachtnis. In diesem Sinne hat die Pflanze kein Innen,
wenn auch Reizbarkeit. Nur behilt sie nichts und kann nichts assoziieren. Diese Mdglichkeiten
sind fir freibewegliche Organismen, die auf Suchen und Finden angewiesen sind, unerlifilich,
finden sich aber auch bei Tieren festsitzender Lebensweise wie etwa Aktinien oder Korallen«
(aaO., S. 134).

30 Der Terminus »bedinge Weltoffenheit« markiert die Differenz, die die Anthropologie Pless-
ners von der Max Schelers und Arnold Gehlens trennt. Scheler und Gehlen versuchen, jeder
auf seine Weise, Umweltgebundenheit und Weltoffenheit zu harmonisieren; Plessner dagegen
betont den Konflikt zwischen ithnen. »Die heute tibliche Zuordnung geschlossener Umwelt-
bindung zum Tier und der Weltoffenheit zum Menschen macht sich die Sache zu einfach, weil
sie der Zweideutigkeit der menschlichen ,Natur’ damit nicht gerecht wird und sich allzu leicht,
wie bei Scheler, mit dem alten Stufenschema Leib-Seele-Geist in Ordnung bringen liit. Den
Umweltgedanken wiederum auf die Weltoffenheit auszudehnen lohnt den Versuch, wie man
an Gehlen sieht, muf§ aber die geistigen Leistungen unter biologische Gesichtspunkte riicken:
Entlastung, Ersparung, Stabilisierung im Interesse des Handelns. Mit der Moglichkeit, dafl
Umweltgebundenheit und Weltoffenheit kollidieren und nur im Verhiltnis einer nicht zum
Ausgleich zu bringenden gegenseitigen Verschrinkung gelten, rechnet weder die klassische
noch die pragmatische Anthropologie« (Plessner, Mit anderen Augen, aaO. (FN 29), S. 421).

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 81

schmolzen ist.>! Die aus dieser unentschiedenen Situation der »exzentrischen Positiona-
litit«*? folgende Gebrochenheit, Naturwesen zu sein und gleichzeitig eben diesen Zu-
stand aufgrund seiner kulturellen Potenzen partiell bereits transzendiert zu haben,?? sei
die Signatur des homo sapiens. Umgekehrt ist aber diese eingeschrankte »Weltoffenheit«
des Menschen nicht einfach voraussetzungslos gegeben. Sie kann sich nur in einer
»kiinstlich geschaffenen und geschlossenen, weil von Normen beherrschten Umwelt,
deren Giiter und Einrichtungen vitalen Bediirfnissen dienen, dadurch aber wiederum auf
diese zurtickwirken, neue hervorrufen, alte verindern, in jedem Falle aber sie formen und
regulieren, sie bindigen und domestizieren«.>* Der weitmaschige cartesianische Antago-
nismus von »res extensa« und »res cogitans« konne »der Verflechtung tierischer Anlagen
und menschlicher Moglichkeiten«®® nicht gerecht werden. Damit ist die Aufgabe der

31 Vgl. hierzu Plessner, Stufen, aaO. (FN 15), S. 2301, 237{, 294f. Zu den Kategorien Leibsein
und Korperhaben vgl. grundlegend Hans-Peter Kriiger, »Das Spiel zwischen Leibsein und
Korperhaben. Helmut Plessners Philososphische Anthropologie« in: DZPhil., Bd. 48 (2000),
S.289-317.

32 »Ein Lebewesen mit Haut und Haaren, ein Stiick Natur und doch auch wieder nicht ganz
Natur, weil es auf eine unerklirliche Weise in seiner physischen Organisation nicht, wie die
Tiere, aufzugehen schien, sondern sich ihr tiberlegen oder unterlegen erwies. Eine vielleicht
vorwitzige oder durch die Umstinde erzwungene Kreation des Lebens hatte ein Wesen in die
Welt gesetzt, das sich von seinen nichsten tierischen Verwandten, den hominiden Affen, kor-
perlich zwar erheblich, aber doch nicht auflerhalb aller Vergleichsmoglichkeiten unterschied;
als Subjekt aber, das heifit durch die labyrinthische Verwickeltheit der Art und Weise in sich,
mit sich fiir sich dazusein und damit seiner selbst Herr werden zu konnen, stellte er fiir sich
selbst, seinesgleichen und —ungleichen, ein verstindiges, verniinftiges und gewissenhaftes We-
sen dar« (Plessner, Conditio Humana, aaO. (FN 14), S. 14{). Zum Begriff der exzentrischen
Positionalitit vgl. neben der herausragenden Arbeit von Joachim Fischer. «Exzentrische Po-
sitionalitit. Plessners Grundkategorie der Philosphischen Anthropologie« in: DZPhil, Bd. 48
(2000), S. 265-288 auch Dux, »Plessners philosophische Anthropologie« (FN 12), S. 289-296;
Stroker, »Homo Absconditus«, aaO. (FN 8), S. 35 f, passim; Redeker 1993, S.148-150; Schirr-
macher, »Der natiirliche Mensch«, aaO. (FN 12), S. 52-64; Kampf, Plessner, aaO. (FN 12),
S.59-80; Jorke, Politische Anthropologie, aaO. (FN 12), S. 36-38; Mitscherlich, Natur und Ge-
schichte, aaO. (FN 10), S. 188-241.

33 Esist klar, dass Plessner vom Standpunkt der »exzentrischen Positionalitit« aus dem Versuch
Darwins, menschliche Ausdrucksweisen wie Lachen und Weinen phylogenetisch zu erkliren,
zuriickweisen muss. Bereits in den »Stufen« war klar, dass sich menschliches Verhalten in seiner
Variabilitit nicht funktional auf Zwinge im Kampf ums Dasein in der Frithphase der mensch-
lichen Stammesgeschichte zurtickfiihren lisst. Lachen und Weinen seien vielmehr »Grenzre-
aktionen« auf Bereiche des menschlichen Seins, die das enge Korsett des biologischen Natu-
ralismus durchbrechen. Vgl. Plessner, Philosophische Anthropologie, aaO. (FN 12), S. 66-69.

34 Plessner, Conditio Humana, 2aO. (FN 14), S. 51. Diesen Zusammenhang hat Adolf Portmann
tiberzeugend zusammengefasst: »Es entspricht der geringen Entwicklung vorgebildeter in-
stinktiver Verhaltensweisen beim Menschen, daf} uns als Lebensraum nicht eine bestimmte
Umwelt, kein bestimmter Naturausschnitt zugeordnet erscheint. Es gibt keine Umwelt fiir den
Menschen, wie man sie fiir ein Tier meistens angeben kann: etwa die Steppe oder den Wald,
Flisse und Hochgebirge oder gar die noch enger umschriebenen Bezirke wie Baumkronen,
Gebiisch oder Felsgrund. Unserer ganzen Daseinsart entspricht es im Gegenteil, in irgendeinem
von Menschen aufgesuchten Naturbereich sich eine besondere ,\Welt” zu schaffen, sie aufzu-
bauen aus Naturbestinden, die durch menschliches Tun umgeformt worden sind« (Portmann,
Zoologie, aaO. (FN 20), S. 64).

35 Plessner, Mit anderen Augen, aaO. (FN 29), S.7.

ZfP 57.Jg. 1/2010

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

82 Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie

Philosophischen Anthropologie in der Sicht Plessners klar benannt: Sie hat herauszu-
finden, wie sich die Exzentrizitit der conditio humana auf das menschliche Dasein aus-
wirkt.

11

Dieses Programm hat Konsequenzen fir die methodologischen Grundlagen seiner Um-
setzung. Denn erst auf der Hohe seiner oben beschriebenen Exzentrizitat kann sich der
Einzelne als »ganzer Mensch« begreifen. Erst unter dieser Voraussetzung wird er sich
bewusst, dass er eine gebrochene Existenz zu fithren hat, die den Descartesschen Dua-
lismus sprengt: Als Teil der physiologischen Natur und untrennbar mit ihr verbunden,
sieht er sich gezwungen, trotzdem den grofiten Teil seines Lebens innerhalb des kiinst-
lichen Kosmos der von ihm selbst geschaffenen Artefakte zu fithren. Die Analyse dieser
Situation Ubersteigt das Kausalititsprinzip notwendig, das — mit Kant gesprochen — auf
die Empirie der Welt der Erscheinung festgelegt ist.*¢ Sie kommt also »um eine nicht
empirisch restringierte Betrachtung der korperlichen Welt, aus der sich die geistig-
menschliche Welt nun einmal aufbaut«,* nicht herum. Daher miisse »jeder Versuch,
Begriffe, Theorien und Ergebnisse — aus welcher naturwissenschaftlichen Disziplin im-
mer — auf die Geisteswissenschaften anzuwenden und sie fiir sie direkt fruchtbar zu ma-
chen wie das besonders in der Zeit des darwinistisch-evolutioniren Positivismus Mode
war, aber auch heute noch bisweilen erstrebt wird, (...) daran (scheitern), daff hier Dinge
verschiedener Seins- und Anschauungsweise, sozusagen verschiedener Anschauungsho-
he in eine Ebene geraten, die ganz verschiedenen Erfahrungsstellungen zuzuordnen
sind«.38

Aber auch die klassischen Geisteswissenschaften mit ihrer Tendenz, den Menschen
ausschlieBSlich als Person, als Subjekt geistigen Schaffens oder religioser Uberzeugung
wahrzunehmen, sind seiner Exzentrizitit nicht gewachsen. In dem Mafle, wie sie den
Naturwissenschaften die Sphire des korperlichen Seins tiberlassen, verfangen sie sich im
spiritualistischen Ansatz und verfehlen die Fokussierung auf das Ineinandergreifen von
biologischer und sozio-kultureller Natur des Menschen. Um dieses Dilemma zu ver-
meiden, gibt die Philosophische Anthropologie die Feindschaft oder Indifferenz der

36 Das methodologische Problem, das aus dem Erkenntnisinteresse der Philosophischen Anthro-
pologie folgt, hat Plessner klar erkannt und wie folgt zusammengefasst: Sie sei mit dem Problem
konfrontiert, »das weder mit den Methoden der Naturwissenschaft noch mit denen der Geis-
teswissenschaften zu 16sen ist, weil der Mensch eben beiden Reichen angehort. (...) Die tiber-
greifende Einheit, in der beide Sichtweisen zusammengehalten werden, leistet der Objektivie-
rung Widerstand, weil daran traditionelle Methoden beteiligt sind, die psychologische und die
physiologische, welche die Kluft offen halten, statt sie zu uberbricken. Um an diese Einheit
heranzukommen, bedarf es einer Philosophie, die nicht den ausgefahrenen Geleisen des Posi-
tivismus, Pragmatismus und Neukantianismus folgt, vielmehr es wagt, sie zu iiberholen, ohne
dabei in iberwundene, vorkritische Denkweisen der alten Metaphysik zuriickzufallen« (Pless-
ner, Conditio Humana, aaO. (FN 14), S. 13).

37 Plessner, Stufen, aaO. (FN 15), S. 26.

38 Ebd.

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. © i
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 83

klassischen Geisteswissenschaften gegentiber den Naturwissenschaften auf.’* Zwar geht
sie von einem Methodenpluralismus aus. Doch er darf nicht als ein Mischmodell des
kausalen »Erklirens« (Naturwissenschaften) mit dem hermeneutischen »Verstehen«
(Geisteswissenschaften) missverstanden werden. Die von den Naturwissenschaften ge-
lieferten Daten und Informationen tiber den physiologischen Zustand des Menschen sind
fir die Philosophische Anthropologie aus den genannten Griinden unverzichtbar. Aber
man kann sie fiir das aus der »exzentrischen Positionalitit« folgende Erkenntnisinteresse
nur dann nutzbar machen, wenn sie in die geisteswissenschaftliche Sprache der Herme-
neutik ibersetzt worden sind. Auf diese Weise werde »eine Hermeneutik, d.h. eine Wis-
senschaft des Ausdrucks, des Ausdrucksverstehens und der Verstindnismoglichkeiten,
die durchaus nicht, wie einige Autoren anzunehmen scheinen, auf den Bereich der Spra-
che beschrankt ist, (...) zum Mittelpunkt (...) der allgemeinen philosophischen Logik«.*®

Was bedeutet aber diese auf die physiologische Natur des Menschen ausgeweitete
Hermeneutik*! fiir das Verhiltnis der Philosophischen Anthropologie zu den Evoluti-
onswissenschaften? Auf eine kurze Formel gebracht, stellt Plessners Ansatz zwar keine
Abbreviatur, aber auch kein Gegenmodell zur Darwinschen Entwicklungstheorie dar,
sondern er setzt diese voraus. Den Rohstoff der organischen Stufen, nimlich Pflanzen,
Tiere und Menschen, nimmt er als Ausgangsmaterial, wie die natiirliche Evolution es
hervorgebracht hat. Aber deren qualitative Gestalten erschlieft Plessner, wie schon skiz-
ziert, hermeneutisch als Stufen des Organischen, welche sich durch jeweils spezifische
Organisationsformen unterscheiden. Er geht also iiber die Resultate der Evolution in-
sofern hinaus, als er in sinnverstehender Sicht qualitative Formunterschiede der Lebens-
organisation in Gestalt offener (Pflanze), geschlossener (zentristischer) (Tier) oder ex-
zentrischer Positionalitit (Mensch) ausmacht, die sich dem reinen Kausalititsprinzip
entziehen. Gehlen versuchte, das Ziel, die Wiederherstellung des »ganzen Menschenx,
dadurch zu erreichen, dass er diesen in Anlehnung an Herder als Mangelwesen definierte,
der durch seine Aktion,* d.h. durch die Schaffung »kiinstlicher Umwelten«, iberhaupt
erst sein Uberleben zu sichern vermochte: Funktionalistisch auf dieses Ziel bezogen,
unternahm er es, die spezifischen Eigenschaften des Menschen im Sinne eines biologi-
schen Determinismus zu erkldren.

Plessner gab der Philosophischen Anthropologie eine andere Wende. Fiir ihn ist es
unmoglich, die Vielfalt der menschlichen Verhaltensweisen ausschliefflich unter dem
funktionalistischen Aspekt der Kompensation seiner urspriinglichen Mingel zu subsu-

39 Den Grund fiir die Distanz der Geisteswissenschaften zu den Naturwissenschaften sieht Pless-
ner im Historismus, der den mit der Evolution in Verbindung gebrachten Fortschrittsgedanken
radikal ablehnte. »Fiir die Ausbildung des Historismus war und ist das ein wichtiges, meist
tibersehenes Faktum und eines der Motive dafiir, daf§ die Geisteswissenschaften gegen natur-
wissenschaftliche Einsichten in Dinge, die den Menschen betreffen, fast immer eine untiber-
windliche Abneigung haben« (Plessner, Conditio Humana, aaO. (FN 14), S. 10).

40 Plessner, Stufen, aaO. (FN 15), S. 23.

41 ZuPlessners anthropologischer Hermeneutik vgl. Dux, Plessners philosophische Anthropologie,
2a0., (FN 12), S.263-267 sowie Kim, Antropologie und Hermeneutik, aaO., (FN 12), der den
Einfluss Wilhelm Diltheys auf Plessners Ansatz untersucht.

42 Vgl. Gehlen, Anthropologische Forschung, aaO., (FN 28), S. 16-21.

ZfP 57.Jg. 1/2010

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

84 Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie

mieren. Daher schlug er mit dem Begriff der »exzentrischen Positionalitit« einen an-
thropologischen Fixpunkt vor, der sich nicht in den Fallstricken eines biologischen
Funktionalismus verheddert. Als exzentrisches Wesen nicht im Gleichgewicht, also ort-
los, zeitlos im Nichts stehend und konstitutiv heimatlos, miisse sich der Mensch erst sein
Gleichgewicht schaffen. Daher suche er permanent nach Neuem. Diese stindige Uber-
bietung sei das notwendige Mittel der »Kompensation seiner Halbheit, Gleichgewichts-
losigkeit, Nacktheit«.** Zwar konne es Zeiten geben, in denen das »Bewufisein der kon-
stitutiven Heimatlosigkeit des menschlichen Wesens durch starke Bindungen an Scholle
und Familie, an Haus und Ahnen {iberdeckt war. Aber auch sie hatten keinen Frieden,
es sei denn, sie suchten ihn«.* Metaphern wie die des Paradieses, des Standes der Un-
schuld, des goldenen Zeitalters seien im Grunde genommen nichts weiter als extrapola-
tive Projektionen dessen, was der Mensch aufgrund seiner »exzentrischen Positionalitit«
vermisse. Es ist die Sehnsucht nach einem Gleichgewicht mit der nattrlichen Umwelt,
das sich von selbst nicht einstellt. Dieser Zwang, durch die Schaffung kultureller Arte-
fakten die Exzentrizitit seiner Existenz in ein kiinstliches Gleichgewicht mit der dufleren
Natur zu bringen und so das eigene Leben in seiner Gebrochenheit ertriglich zu machen,
konstituiert zugleich die Differenz zwischen Mensch und Tier — trotz gleichzeitiger Ein-
gebundenheit in eine gemeinsame Naturbasis.

Aber diese hermeneutische Deutung organischer Stufen steht keineswegs quer zum
Darwinschen Entwicklungsmodell. Die gemeinsame Schnittmenge zwischen »exzentri-
scher Positionalitit« und Evolution wird immer dann deutlich, wenn es um die Exem-
plaritit organischer Phinomene geht, deren Rahmenbedingungen von der Evolutions-
theorie umschrieben werden. »Insofern das Verhiltnis der Anpassung (Angepasstheit)
ein labiles, d.h. eine der ,Form’ nach in seinem Gelingen vorgegebenes, dem ,Inhalt’ nach
aber ein gelingendes oder misslingendes ist, bleibt der Organismus bei aller Geborgenheit
gefihrdet. Das Positionsfeld oder das Milieu ist wesensmiafiig Schauplatz von Kimpfen
und Sphire des Schutzes. Sie erfiillt an den Lebewesen das Gesetz seines eigenen Korpers,
der kraft seiner Positionalitit Ubergang seiner selbst in das Medium, exzentrische Mitte
ist. In dem Feld, das seinen natiirlichen Ort erhilt, mit thm und gegen es gestellt, muf}
der lebendige Korper existieren — zwischen Frieden und Kampf, auf Leben und Tod.
Deshalb heiflt Leben in Gefahr sein, heifit Existenz Wagnis«.*> Erleichtert wird diese
Horizontverschmelzung zwischen Hermeneutik und kausalem »Erkliren« dadurch,
dass die Evolutionswissenschaft eine eher »weiche« Naturwissenschaft*® ist: So weist sie

43 Plessner, Stufen, aaO, (FN 15), S. 320.

44 A20.,S.309.

45 AaO.,S.207.

46 Freilich besteht die Schattenseite dieses »weichen« Konzepts darin, dass Darwins Evolutions-
theorie zu weltanschaulichen Zwecken missbraucht worden ist: ein Vorgang, der im national-
sozialistischen Genozid an den Juden seinen Héhepunkt erreichte. Zur ideologischen Um-
deutung der Darwinschen Evolutionstheorie vgl. Christian Vogel, »Charles R. Darwin, sein
Werk>Die Abstammung des Menschen<und die Folgen« in: Charles Darwin, Die Abstammung
des Menschen. Ubersetzt von Heinrich Schmidt., 5. Auflage, Stuttgart 2002, S. XXXIIIf. So
seien in Darwins wissenschaftlicher Konzeption die Triger der Erbanlagen Individuen, im
Sozialdarwinismus dagegen Kollektive wie Volk, Nation Rasse etc., deren Wohl die natiirliche

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 85

nicht nur historische Dimensionen auf. Auch die Moglichkeit threr Quantifizierung ist
vergleichsweise gering. Vor allem kann sie ihre Resultate nichtin der Form eines jederzeit
reproduzierbaren Experiments*” und nur eingeschrinkt in der Sprache der Mathematik
artikulieren. Ahnlich wie die Geschichtswissenschaft arbeitet sie mit »Quellen« als Be-
legsticke fiir die Richtigkeit der evolutioniren Zwischenformen der Arten, wie sie ins-
besondere die Paliontologie liefert.*3

Vor allem aber ist Darwins Bestimmung des Eigenwertes der Kultur, wie er sie in »Die
Abstammung des Menschen« vorgenommen hat, durchaus mit dem Profil, das Plessner
ithr in den »Stufen« zuordnet, vereinbar. Dessen Primisse war, dass biologische und so-
zio-kulturelle Natur des Menschen ineinander verwoben seien. Den Satz Darwins, dass
der Mensch mit all seinen Fihigkeiten, ja, »mit seinem gottihnlichen Verstand, der ihn
die Bewegungen und die Einrichtung des Sonnensystems erkennen lie8«*’ dennoch »die
unaustilgbaren Zeugnisse seines niedrigen Ursprunges« in sich tragt,’® hitte auch Pless-
ner unterschreiben konnen. An anderer Stelle betonte Darwin den Eigenwert der kul-
turellen Entwicklung gegentber der natiirlichen Selektion: »Grofle Gesetzgeber, die
Stifter wohltitiger Religionen, grofle Philosophen und wissenschaftliche Entdecker tra-
gen durch ihre Werke viel mehr zum Fortschritt der Menschheit bei, als wenn sie eine

Selektion dienen soll, unabhingig vom individuellen Wohl oder Schaden der einzelnen Ak-
teure. Sodann ersetzten die Sozialdarwinisten das Kausalititsprinzip durch das der Teleologie,
d.h. die Selektion der so genannten »Minderwertigen« erkliren sie zum verbindlichen gesell-
schaftspolitischen Ziel. Dadurch lade sich zugleich das wertfreie Erklaren des evolutiondren
Vorganges normativ auf. Vogels Aufzihlung sollte ein weiteres Element hinzugefiigt werden.
Die Sozialdarwinisten interpretierten Darwins natlirliche Selektion zu einem Konzept des
Verdringungswettbewerbs um, der in der Regel mit der Vernichtung des Schwicheren endet.
In der wissenschaftlichen Evolutionslehre gibt es ein solches strukturelles Junktim nicht, da
Selektion auch durch Ausweichen in 6kologische Nischen erfolgen kann und somit Koexis-
tenzen ermoglicht. Allerdings darf nicht verschwiegen werden, dass Darwin in der » Abstam-
mung des Menschen« durch seine eurozentrische Abwertung der »Wilden« in Feuerland und
durch seine ethnische Herunterstufung der Iren gegeniiber den Schotten sozialdarwinistischen
Vorurteilen gegen seine eigene Intention Vorschub geleistet hat. Vgl. exemplarisch Darwin,
Die Abstammung, aaO., (FN 46), S. 1781.

47 Allerdings gibt es Ausnahmen. Zwar lisst sich die Evolution nicht mit menschlichen Zeitmaf3-
stiben messen. Doch kann man sie in iiberschaubaren Zeitraiumen an geeigneten Objekten
beobachten, wie der Biologe John Endler am aus Anpassungsgriinden evozierten Farbwechsel
von Guppy-Fischen zeigen konnte (vgl. Jorg Albrecht, Sex und Verfolgung. Auf Trinidad kann
man die Evolution bei der Arbeit zuschauen, in: Frankfurter Allgemeine Sonntagszeitung, 4
Jg. (2009), S. 52). Auch lisst sich an den Schnibeln von Finken eine Merkmalsverschiebung in
relativ kurzen Intervallen nachweisen. Sie erfolgt aufgrund der Nutzung sehr unterschiedlicher
okologischer Nischen, um sich aus dem Weg zu gehen (vgl. Friebe, »Finken ligen nicht« in:
Frankfurter Allgemeine Sonntagszeitung, aaO., (FN 17), S. 49).

48 »Die Funde der Vorgeschichte erscheinen heute in steigendem Mafl als geschichtliche Doku-
mente; immer deutlicher zeigen sie noch in den zeitfernsten Spuren ein Eigentiimliches,
Menschliches — sei es auch das Anzeichen eines Feuers, das etwa Fundreste angesengt hat, sei
es ein noch so geringes Merkmal der schaffenden Hand am Werkzeug aus Knochen oder Stein
— immer ahnen wir in diesen Spuren den vollen Menschen, der ihr Anlafl war« (Portmann,
Zoologie, 2aO., (FN 20), S. 108).

49 Darwin, Die Abstammung, aaO. (FN 46), S. 274.

50 Ebd.

ZfP 57.Jg. 1/2010

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

86 Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie

zahlreiche Nachkommenschaft hinterliefen«.! Er gibt zu, dass die Zivilisation die »na-
tirliche Selektion« deutlich behindere, und er wertet diesen in den Augen der Sozial-
darwinisten vermeintlichen »Nachteil« eindeutig positiv auf: Ohne den Schutz der
Schwachen verlore »unsere edelste Natur an Wert«.>? Die im Vergleich zur genetischen
Aufristung wirksameren Ursachen des Fortschritts sah er »in einer guten Erziehung in
der Jugend, wenn das Gehirn am empfinglichsten ist und in einem hohen Grade der
Vortrefflichkeit (...), den die Fahigsten und Besten in ihrer Personlichkeit darstellen, und
der in Gesetzen, Gebriuchen und Uberlieferungen der Nation verkorpert und der &f-
fentlichen Meinung aufgenotigt wird«.>?

Aber unbestritten bleibt, dass das Zusammendenken beider Sphiren in der Sicht Pless-
ners ohne einen hermeneutischen Ansatz scheitern muss. Plessner geht so gar noch einen
Schritt weiter. Er erkennt die Tatsache an, dass die Naturwissenschaften, also auch die
Biologie und die Evolutionswissenschaften, ihre Resultate ohne Philosophie, nur auf
Methodologie und Logik gestiitzt, erzielen. So hitten seine typologischen Charakteri-
sierungen dem Biologen wenig zu sagen. » Abgesehen davon, daff fiir ihn nicht nur die
starren Grenzen zwischen Pflanzen und Tier flieflend geworden sind - bis auf Invariable
wie etwa das Chlorophyll — wird die klare Abgrenzung solcher Reiche klassischer Be-
nennung im Gebiet der Viren und Genstrukturen vollends fragwiirdig«.>* Trotzdem ha-
be die Entwicklung einer Typologie wie die der »exzentrischen Positionalitit«ihren Sinn.
Zwar ausgehend vom Untersuchungsmaterial der Biologie, laufe sie auf deren transzen-
dentale Begrindung, also auf die Frage nach der Bedingung der Moglichkeit ihrer Ge-
genstinde hinaus. Ein solcher Ansatz sei nicht identisch mit einer Wissenschaftstheorie
und Methodenlehre der Biologie, sondern diesen gleichsam vorgelagert.

In einer anderen Situation befinden sich die Geisteswissenschaften: Sie blieben ohne
den Einbezug der biologischen Natur des Menschen in den Fokus ihrer Hermeneutik
defizitir. »Den Menschen trigt die lebendige Natur, ihr bleibt er bei aller Vergeistigung
verfallen, aus ihr zieht er die Krifte und Stoffe fiir jegliche Sublimierung. Deshalb dringt
von selbst die Forderung nach einer philosophischen Anthropologie auf die Forderung
nach einer philosophischen Biologie, auf eine Lehre von den Wesensgesetzen oder Ka-
tegorien des Lebens«.?® Die Philosophische Anthropologie als Lehre von den Bedin-
gungen der Moglichkeit »eines menschenhaften Wesens der vollen Erfahrung in Natur
und Geschichte« ist also auf die Rezeption naturwissenschaftlicher Ergebnisse der Er-
forschung des Menschen angewiesen. »Ihr sind die Forschungen auf dem Gebiet der Vor-
und Frihgeschichte ebenso wichtig wie die iiber keimesgeschichtliche und kindliche
Entwicklung. Dem Gesamtgebiet der Anthropogenese steht sie offen, die durch die
Fortschritte der Genetik eine Aktualitit gewonnen hat, an die weder Mendel noch seine

Wiederentdecker in unserem Jahrhundert zu denken wagten«.3

51 AaO.,S.175.

52 Aa0.,S.172.

53 AaO.,S.184f.

54 Plessner, Mit anderen Augen, aaO., (FN 29), S. 1351.
55 Plessner, Stufen, aaO., (FN 15), S. 76.

56 Plessner, Mit anderen Augen, aaO., (FN 29), S. 143.

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 87

Umgekehrt diirfte Plessner mit dem Biologen Adolf Portmann Ubereinstimmen, dass
die Evolutionsbiologie und die das sozio-kulturelle Sein des Menschen erforschende
Geschichtswissenschaft mit zwei sehr unterschiedlichen Entwicklungsbegriffen arbei-
ten. Der evolutionire Entwicklungsbegriff »erklirt die Verwandtschaft der Organismen
und die Sukzession ihrer Formen in den Erdzeiten als das Ergebnis eines realen Zusam-
menhanges, als Entstehung vieler verschiedener Gestalten aus wenigen einfachen Grund-
formen. In seinen extremen Anwendungen umfafit dieser Entwicklungsbegriff auch die
Urzeugung von einfachsten Organismen aus leblosen organischen Substanzen«.’” Dem-
gegeniiber ist der historische Entwicklungsbegriff an die Erzeugnisse der menschlichen
Kultur, an machtpolitische Interessenkonstellationen kollektiver oder individueller Ak-
teure, an restriktive sozio-politische Bedingungen politischen Handelns, aber auch an
Moglichkeiten ihrer Durchbrechung, an Traditionen und deren Uberwindung etc. ge-
bunden. Im Unterschied zum evolutioniren Entwicklungsbegriff erscheint der Mensch
»in einer Kette von Generationen, die sich das Ergebnis ihrer Arbeit weiterreichen und
fir die deshalb mit jeder Generation eine Ausgangslage entsteht, die vollig neu ist — ohne
dafl diese Lage durch eine erbliche Verinderung der Menschen beeinflusst wiirde oder
etwa selber eine derartige erbliche Anderung zur Folge hitte«.5

Plessners Option fiir eine den Leib mit umfassende Hermeneutik steht also unter dem
Zwang, die Trennung zwischen diesen Entwicklungsbegriffen aufrechtzuerhalten. Wiir-
de das evolutionstheoretische Entwicklungsparadigma dem historischen Prozess subsu-
miert werden, miisste die Geschichte und die in ihr entstandene Kultur ihrer Verwurze-
lung in der biologischen Vorgeschichte verlustig gehen und im Spiritualismus enden. Die
umgekehrte Entwicklung aber liefe notwendig auf einen sozialdarwinistischen Biolo-
gismus hinaus, vor dessen Konsequenzen Portmann, die Geschehnisse der 1940er Jahre
vor Augen, nachdriicklich warnte.”®

111

Eine andere Frage ist, wie Plessner das Verhaltnis zwischen Evolution und exzentrischer
Positionalitit des »ganzen Menschen« — also dem Kernstiick der Philosophischen An-
thropologie —bestimmt. Wenn sein anthropologischer Ansatz von der Annahme ausgeht,
dass die erste, d.h. die biologische Natur des Menschen von ihrer zweiten, ihrer sozio-

57 Portmann, Zoologie, 2aO. (FN 20), S. 22.

58 AaO.,S.23.

59 »Man mag Volker zu erfassen wihnen, indem man sie als alt oder jung erklirt, man kann die
Einehe aus dem Zahlenverhiltnis der Geschlechter zu begriinden versuchen, auch kann man
die Familie als das biologische Element jeder Gesellschaft auffassen, Offensiven des Lebens
auslosen oder die Ausmerzung des Untiichtigen fordern, Lebensriume erfinden, einen biolo-
gischen Druck der Stirkeren proklamieren — das ist alles gleich anfechtbar und gefihrlich«
(Portmann, Zoologie, aaO., (FN 20), S. 26).

ZfP 57.Jg. 1/2010

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

88 Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie

kulturellen Schicht tiberwolbt ist,®° steht das Problem auf der Tagesordnung, ob die
ebenfalls sich entwickelnde sozio-kulturelle Dimension auf seine biologisch-animalische
Substanz zurtickwirkt. Haben wir es hier mit Entwicklungsstrangen zu tun, die parallel
ohne gegenseitige Beeinflussung ablaufen? Oder handelt es sich um einen interdepen-
denten Zusammenhang, der sehr wohl Auswirkungen auf die Struktur der Evolution des
homo sapiens zur Folge hat?

Die erste Frage beantwortet Plessner eindeutig: Thre mogliche positive Antwort wire
thm zufolge gleichzusetzen mit den Positionen des Spiritualismus und des Naturalismus,
gegen deren Hegemonie die Philosophische Anthropologie von Anfang an Sturm lief.
Die spiritualistische Theorie fithre »die unvermeidliche Kiinstlichkeit menschlichen
Tuns, seiner Ziele und Mittel auf den Geist zurlick. Einmal ist das mehr objektiv gemeint
und deckt sich dann mit der alten Lehre, daf§ die Kultur von Gott stamme. Oder es ist
mehr subjektiv gedacht und bedeutet dann die Zurtckfithrung auf besondere Anlagen
des menschlichen Wesens, auf seine Intelligenz, sein Bewufisein, seine Seele. In beiden
Fillen wird im strengen Sinne nichts erklirt, sondern bei der besonderen Eigenschaft, in
der sich der Mensch vom Tier unterscheidet, Halt gemacht«.®! Eine Erklirung aber lige
nur dann vor, wenn die Entstehung des Geistes aus ihrer Naturgrundlage heraus erfolgte.
Doch davon konne in diesem Ansatz keine Rede sein. Weit von einem stringent gefithrten
Nachweis entfernt, sei ein solcher nicht einmal beabsichtigt. Die spiritualistische Theorie
bedeute nichts weiter als eine Verschiebung des Problems. Zu dessen Losung trage sie
nichts bei.

60 Diesen Aspekt hat Adolf Portmann auf eine iiberzeugende Formel gebracht: »Vor uns sind
eben am ausgepragten Einzelnen nicht Anlage, die einfach der >Natur< angehoren, sondern
Gebilde, die der zweiten Natur des Menschen, der Kultur, ebenfalls zugeordnet werden miis-
sen, jener Sphire, die aus relativ allgemeinen Naturanlagen die besonderen Erzeugnisse der
Sozialbeziehung in ihrer einmaligen Entfaltung hervorgehen liflt« (Portmann, Zoologie, 2aO.,
(FN 20), S. 111). Heinz Penzlin vertieft diese analytische Einsicht sogar noch, wenn er von
einer »kulturellen Evolution« spricht: »Sie beruht wie die biologische Evolution auf dem Er-
werb, der Anreicherung und der differentiellen Weitergabe von Informationen. Wihrend je-
doch bei der biologischen oder besser biogenetischen Evolution die Desoxyribonukleinsiure
(DNS) als Triger der Information dient, die durch identische Replikation vermehrt, durch
Mutationen verandert und durch Vererbung von Generation zu Generation weitergeben wer-
den kann, liegen der kulturellen oder ,tradigenetischen’ Evolution die individuell im Prozess
des Lernens erworbenen, gespeicherten und durch weitere Erfahrungen modifizierten Infor-
mationen zugrunde, die auf nichtgenetischem Wege durch Beobachtung und Nachahmung,
durch Lehren und Lernen von Individuum zu Individuum weitergeleitet werden konnen. Man
spricht dann von einer Traditionsbildung. Es liegt auf der Hand, daf} die tradigenetische Evo-
lution mit wesentlich hdherem Tempo ablaufen kann als die biogenetische, da die Informati-
onsweitergabe nicht nur einmal am Beginn des individuellen Lebens, sondern vielfach und
zeitlebens erfolgen kann« (Penzlin, Gehirn-BewunfStsein-Geist, a.a.O. (FN 20), S. 22). Weitere
Differenzen kommen nach Penzlin hinzu: Nicht auf die Weitergabe durch die Eltern be-
schrinkt, ist die kulturelle Evolution in jeder Richtung moglich. Thre Einzelschritte konnen
grofler sein als die durch Mutationen bewirkten meist kleinen Verinderungen. Und nicht ge-
netisch fixiert, ist sie — im Gegensatz zur genetischen Evolution — durchaus umkehrbar.

61 AaO.,S.312.

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 89

Die naturalistische Naturerklirung gehe in ihrer positiven Variante — insbesondere in
Gestalt der als universales Deutungsmuster gewendeten Evolutionstheorie®? — von der
Annahme eines Naturmenschen aus, »der durch die Grof$hirnentwicklung dazu gedringt
wurde, den Kampf ums Dasein mit anderen als den nattrlichen Waffen seines Leibes
auszufechten. Er wurde dazu durch die mit der Ausbildung des Grofhirns (d.h. der In-
telligenz) korrelativ Schritt haltende aufrechte Gangart und Ausbildung der damit frei-
werdenden Vorderextremititen zu Hinden unterstiitzt. Die Hand, ,das duflere Gehirn
des Menschentieres’, schuf kraft der Opponierbarkeit des Daumens das Werkzeug, als
ihre natiirliche Verlingerung«.®* Nach diesem Paradigma sind Intelligenz und Handfer-
tigkeit Ursache der Entstehung des Werkzeuggebrauchs und der Kultur, welche die
Menschen unter dem Zwang des Uberlebens im Kampf ums Dasein entwickelten: eine
Schlussfolgerung, welche man, wie hinzufiigen wire, so bei Darwin vergeblich sucht. Die
negative Variante der naturalistischen Kulturerklirung ist psychologisch gewendet. Sie
geht nicht von einem gesunden, sondern von einem kranken Urmenschen aus. Konfron-
tiert mit der Gefahr der Vernichtung durch die Urgewalten, sucht er Schutz durch immer
weitere Entwicklung von Werkzeugen, aus der am Ende die Kultur entsteht. Dieser
Prozess geht Hand in Hand mit der parasitiren Entwicklung seines Grof$hirns. Aus sei-
ner natiirlichen Bahn geworfen, ist sein urspriingliches vitales Gleichgewicht durch »das
Danaergeschenk der Intelligenz, der Einsicht und Erkenntnis, des Bewufitseins der
Welt«®* ein fiir alle Mal pathologisch gestort.

Beide Ansitze konnen den Ansprichen der Philosophischen Anthropologie Pless-
nerscher Provenienz nicht gentigen. Die Kritik der darwinistischen Variante der Natur-
erklirung gilt nicht, wie gezeigt wurde, der Rekonstruktion der Entwicklungsgeschichte
organischer Organisationsformen, die im Sinne Darwins nur von den weniger ent-
wickelten Lebewesen her plausibel zu deuten sind. Auch finden sich bei Plessner keine
Hinweise, dass er die Rolle der Mutation bei der Entstehung neuer Arten bestritten hitte.
Seine Vorbehalte beziehen sich vielmehr auf Grenziiberschreitungen der Evolutions-
theorie, wenn sie den Anspruch erhebt, monokausal die Entwicklung der sozio-kultu-
rellen Natur des Menschen aus ihren biologischen Grundlagen heraus erkliren und diese

62 Darwins Ansatz selbst griindete sich auf strenge empirische Naturbeobachtung, die sich an die
Regeln des Kausalititsprinzips hielt. Er lehnte es ab, innerhalb seines Paradigmas Aussagen
uber das Verhalten der Menschen in kulturell differenzierten Gesellschaft zu machen. Viele
seiner Schiiler im 19. Jahrhundert taten eben diesen Schritt, indem sie die Einsichten Darwins
universalisierten und damit ideologisierten. Auf sie trifft die Ideologiekritik zu, die Plessner in
uniibertroffener Weise wie folgt formulierte: »Die universale Weise des Blickfelds lafit den
Blickwinkel, unter dem es (d.h. das Leben, R.S.) steht, vergessen: die Uberzeugung von der
Machtder Konkurrenz und dem Wert der Industrie. Ohne sich der ungeheuerlichen Zumutung
bewuflt zu sein, den industriell verstandenen Menschen zum Entwicklungsmafl der ganzen
Tierwelt zu machen, beraubt sich die am Manchestertum orientierte Denkweise der Moglich-
keit, ihr eigenes Axiom zu erkennen und die pragmatische Intelligenz, deren Steigerung an der
Zunahme der Zerebralisierung, jedenfalls an die nachweisbare Zunahme des Grof$hirns bei den
Wirbeltieren gekniipft ist, noch einmal zu einem Problem zu machen« (Plessner, Conditio
Humana, aaO., (FN 14), S. 11).

63 Plessner, Stufen, aaO., (FN 15), S.312.

64 AaO.,S.313.

ZfP 57.Jg. 1/2010

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

90 Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie

dadurch zu einem animalischen Appendix zu erkliren.®® Diese Kritik zielt aber auch auf
die negative Variante der naturalistischen Kulturableitung. Sie unternimmt es, die kul-
turelle Potenz aus der »Selbsttiuschung eines biologisch entarteten, vom Gehirnpolypen
aufgesogenen Lebewesens«® zu deduzieren. Plessner hat seine Kritik an beiden Varian-
ten des Naturalismus prignant zusammengefasst: Der biologische Pragmatismus versage,
weil er »entweder den tiberwerkzeughaften, auflernttzlichen Sinn kultureller Ziele, also
das Eigengewicht der geistigen Sphire, nicht begeiflich machen« kénne »oder in das ent-
gegengesetzte Extrem verfallen und das Element des Nutzens und der sachlich-objekti-
ven Bedeutung, das in aller Kulturbetitigung steckt, aus den Augen (...) verlieren, sich in
reinen Psychologismus verspinnen« misse. »Darin liegt ihr Kardinalfehler (der aufs
Schlagendste die Unfihigkeit demonstriert, den Menschen als Menschen und doch als
Naturwesen in Einer Perspektive zu sehen, solange man naturwissenschaftliche mit geis-
teswissenschaftlichen Vorstellungen zusammenkoppelt). Sie verabsolutieren ein Sym-
ptom des menschlichen Daseins und wollen damit alles anderen fiir den Menschen Be-
zeichnende erkliren«.®”

Es gehort zu den gewiss nicht geringsten Verdiensten der Philosophischen Anthro-
pologie Plessners, dass sich aus deren Axiom eine stringente Theorie der menschlichen
Bediirfnisse ableiten ldsst, an der sowohl der Spiritualismus als auch der Naturalismus
scheitern mussen. Der Kern der Spiritualisierung des Menschen ist gerade die Annahme
seiner Bedurfnislosigkeit. Auf eine kurze Formel gebracht, stellt er ein flammendes Pla-
doyer gegen die von Sinnlichkeit stets affizierten Bediirfnisse dar, an deren Abnahme
und »Uberwindung« sich der Grad der Spiritualisierung des Menschen bemisst. Der
Naturalismus dagegen nimmt die Bediirfnisse zwar ernst, aber er fiihrt sie direkt auf die
aus seiner Stammesgeschichte resultierenden Triebimpulse zuriick. Doch dieser Schritt
steht quer zu seiner Behauptung, der Mensch sei — im Gegensatz zum Tier — weitgehend
instinktentsichert. Demgegentber unterliegt nach Plessner zwar das menschliche Ver-
halten »in seiner naturgeschichtlichen Prigung sehr alten Triebimpulsen teils arterhal-
tender, teils artgefihrdender Tendenz, muss aber diese Impulse in die soziokulturelle
Ebene transponieren, d.h. sublimieren oder symbolisch iberformen. Das bringt unsere
natiirliche Kiinstlichkeit mit sich. Nach diesem Modell ist der triebhafte Unterbau letzt-
lich fir das Verhalten der Menschen entscheidend. Er macht sich in Bedtirfnissen geltend,
die keineswegs konstant sind, sondern soziokulturelle Masken tragen und vom Stand
ithrer jeweiligen technischen Moglichkeiten abhingen. Das Bediirfnis richtet sich nach

seiner zu erwartenden Befriedigung und den Tabus, die den Horizont begrenzen«.8

65 »Hunderte von Millionen Jahren hat das Leben gebraucht, um die Gattung homo sapiens her-
vorzubringen. Mit ihrer mehr oder weniger erreichten korperlichen Stabilisierung setzt etwas
Neues ein: kulturelle Titigkeit. Eine neue, den Tieren verschlossene Dimension zieht die Le-
bensenergie an sich, fangt sie ab. In ihr entwickelt sich ein bislang dem biologischen Bereich
vorbehaltener Differenzierungsprozef}, bis schlieflich die latenten Moglichkeiten der neuen
Dimension einen abermaligen Schub zustande brachte: die Entdeckung der Ratio« (Plessner,
Conditio Humana, aaO., (FN 14), S.9).

66 Plessner, Stufen, aaO., (FN 15), S. 313.

67 AaO.,S.315.

68 Plessner, Mit anderen Augen, aaO., (FN 29), S. 111.

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 91

Wenn Plessner dergestalt einen naturalistischen ebenso wie einen spiritualistischen
Monismus der Genesis der Kultur ablehnt und auf deren relative Eigenstandigkeit freilich
unter Berlicksichtigung ihrer biologischen Grundlagen beharrt, so stellt sich das Pro-
blem, wie die damit behauptete Interdependenz in ihrem Gleichgewicht funktionieren
soll. Im Nachwort zur zweiten Auflage der »Stufen« geht Plessner, wenn auch nur sehr
kurz, auf diese Frage ein. Hier konstatiert er, dass mit der evolutioniren Optimierung
der Gehirnpotenz und der damit verbundenen Steigerung der Beeinflussung seiner Um-
welt eine kulturelle Einwirkung auf seine natiirliche Evolution durchaus im Bereich der
Moglichkeit liegt. Mit dieser Feststellung eroffnet Plessner ein neues Forschungsfeld,
dessen ganze Tragweite erst heute mit dem Aufstieg der Konvergenztechnologien und
der Anwendung ihrer Resultate auf den Menschen zum Zweck seines »Enhancement«
durch kinstliche Steuerung seiner Evolution aktuell geworden ist. Er bringt nimlich im
Zusammenhang mit dem zunehmenden Ausbau der sozio-kulturellen Natur die Kate-
gorie der »Macht« ins Spiel, welche zunehmend Einfluss auf die duflere organische und
anorganische und schliefllich auf das Subjekt dieser »Macht«, den Menschen selbst, neh-
me.

Damit ist ein normativer Aspekt der Evolution angesprochen, zu dessen Klirung die
kausal argumentierenden Naturwissenschaften, insbesondere die Biologie, wenig bei-
tragen konnen. Wohl aber sind die Geistes- und Sozialwissenschaften gefragt. Sie sehen
sich mit Problemen konfrontiert, die Plessner wie folgt formulierte: Zwar stehe aufler
Frage, dass Fihigkeiten wie Sprache, planmifliges Handeln, Erfinden von Werkzeugen,
Bildung von Institutionen zu einer Akkumulation von Macht fithrten, welche die orga-
nische ebenso wie die anorganische Welt dem Zugriff der Menschen ausliefere.®” Doch
»inwieweit diese Inbesitznahme reicht, der eine Inbesitznahme in der Gegenrichtung auf
das Subjekt der Macht entspricht, wissen wir nicht. Hat sich die Natur, die Evolution,
in den Griff bekommen? (...) Hemmt sie sich damit oder treibt sie (im Wege planvoller
Ziichtung, die bisher ein Wunschbild von Dilettanten ist, aber mit steigender Einsicht in
den Chemismus der Gene eine ernst zu nehmende Moglichkeit wird und ihre Schatten
in den Utopien von Orwell und Huxley schon vorausswirft) in eine neue Richtung?«.”®

69 Der Biologe Wolfgang Fritsche weist in seinem Schreiben an den Verf. vom 5. Mirz 2009 darauf
hin, dass diese Machtakkumulation in der sozio-kulturellen Welt unterdessen die biologische
Natur gefihrdet. »Fiir die duflere Natur, die natiirliche Umwelt, ist das ja bereits eingetreten.
Wir haben mit der Macht der Technik und der Wirtschaft eine Umweltkrise ausgelost, zu deren
Bewailtigung bisher der Mensch nicht in der Lage ist. Allgemeiner gesagt, wir haben eine Welt
geschaffen, der wir nicht gewachsen sind. Die Mittel der kulturellen Evolution sind so michtig
geworden, dass der Zweck einer humanen Entwicklung aus den Augen verloren wurde. Bei
den Eingriffen in die innere Natur — enhancement — wird das ebenso geschehen, da die Ziele
weitgehend irrational sind«.

70 Plessner, Stufen, aaO. (FN 15), S. 352.

ZfP 57.Jg. 1/2010

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

92 Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie

1V.

Wir wissen nicht genau, ob Plessner sein hermeneutisch verstehendes Modell der »Stu-
fen« an diesem Punkt verlisst und der Philosophischen Anthropologie ein normatives
Geprige gibt. Eine explizite Stellungnahme Plessners liegt jedenfalls, soweit ich sehe, zu
diesem Thema nicht vor. Immerhin ist die Hypothese nicht unberechtigt, dass die Ver-
bindung der »neuen Richtung« mit den klassischen Dystopien bei Orwell und Huxley
auf eine negative Bewertung hinausliuft. Trifft diese Einschitzung zu, so stellt sich die
Frage, wie einer solchen Entwicklung im Licht der Philosophischen Anthropologie zu
begegnen sei.

Diese Frage ist nur zu beantworten, wenn wir sie auf der Grundlage des »anthropo-
logischen Grundgesetzes« der »natiirlichen Kiinstlichkeit« aufrollen, das Plessner aus
der »exzentrischen Positionalitit« des Menschen ableitet. Aus ithm folgt, dass der Mensch
seine Instinktsicherheit aufgrund seiner Freiheit und seiner Fihigkeit zur Vorausschau
verloren hat. In sein Wissen um diesen Sachverhalt mische sich immer auch der Schmerz
»um die unerreichbare Natiirlichkeit der anderen Lebewesen«.”! Nur durch »schopfe-
risches Machen« sei er, wie bereits gezeigt, in der Lage, zwischen sich und seiner natlir-
lichen Umwelt ein Gleichgewicht zu schaffen. Diese Anstrengung kann aber nur erfolg-
reich sein, wenn sich der Mensch eine kiinstliche Umwelt schafft, die sich »kraft eigenen
inneren Gewichtes«’2 vom Prozess ihrer Entstehung ablst und somit gleichsam zu einer
»zweiten Natur« gerinnt. »Der Mensch will heraus aus seiner unertriglichen Exzentri-
zitit seines Wesens, er will die Hilftenhaftigkeit der eigenen Lebensform kompensieren
und das kann er nur mit Dingen erreichen, die schwer genug sind, um dem Gewicht seiner
Existenz die Wage zu halten«.”® Er kann sich nur durchhalten, so miissen wir Plessner
interpretieren, wenn er seine von der natlirlichen Evolution geprigte biologische erste
Natur mit der zweiten, von ithm erst zu schaffenden sozio-kulturellen Natur nichtdua-
listisch verbindet, die so viel Eigengewicht besitzt, dass sie ein, wenn auch fragiles kiinst-
liches Gleichgewicht herstellt. Nur so lisst sich seine Exzentrizitit kompensieren, und
zwar als Resultat nicht eines statischen, sondern eines dynamischen Vorganges. Was
wiirde mit diesem Gleichgewicht geschehen, wenn sich seine sozio-kulturelle Natur
durch kiinstliche Steuerung ihre biologischen Reproduktionsbedingungen gleichsam
einverleibt? Sie wiirde den Menschen seiner vitalen Krifte berauben, durch deren Sub-
limierung er iiberhaupt erst Kultur hervorzubringen vermochte. Oder anders formuliert:
Die zweite Natur, durch die der Mensch sich vom Tier unterscheidet, zerstorte sich
selbst, weil sie sich ihrer eigenen vitalen Kraftquellen beraubte. Tatsichlich ist in den
radikalen Visionen des konvergenztechnologischen Futurismus der Kampf gegen den
Korper lingst eroffnet. Nicht von der conditio humana ist die Rede, sondern vom Trans-
humanismus, mag er nun als Cyborg oder als Roboter die Welt und das All von morgen
dominieren.

71 AaO.,S.310.
72 AaO.,S.311.
73 Ebd.

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 93

Aber das von Plessner aus der »exzentrischen Positionalitit« eruierte anthropologi-
sche Gesetz’* der »natiirlichen Kiinstlichkeit« und auch das des »utopischen Standorts«
verweisen darauf, dass die Losung nur dort zu suchen ist, wo die verhingnisvolle Macht-
akkumulation stattgefunden hat: in der sozio-kulturellen Dimension der menschlichen
Natur. Es gibt Alternativen zur Selbstdestruktion. Zwar geht auch Plessner davon aus,
dass der Mensch in seiner urspriinglichen Verfassung biologisch nicht tiberlebensfihig
ist, sondern sich zu diesem Zweck eine kiinstliche Umwelt zu schaffen hat. Aber im
Unterschied zu Gehlens Ansatz steht ithm nicht nur die bedingungslose Unterwerfung
unter repressive Institutionen, sondern ein ganzes Repertoire an Rollen und Einrich-
tungen zur Verfigung. In seiner »exzentrischen Positionalitit« kann er sich aufgrund
seiner Instinktentbundenheit in sehr unterschiedlichen Kulturen und institutionalisier-
ten Umwelten objektivieren. Konfrontiert mit einem »Horizont der Moglichkeit des
auch anders Sein-Konnens«,”> betont Plessner »das unverlierbare Recht der Menschen
auf Revolution, wenn die Formen der Gesellschaftlichkeit ihren eigenen Sinn selbst zu-
nichte machen, und Revolution vollzieht sich, wenn der utopische Gedanke von der
endgliltigen Vernichtbarkeit aller Gesellschaftlichkeit Macht gewinnt. Trotzdem ist er
nur das Mittel der Erneuerung der Gesellschaft«.”

Diese prinzipielle Offenheit der Schaffung kiinstlicher Umwelten entzieht also — im
Gegensatz zu Gehlen — der Unterscheidung zwischen anthropologischen Konstanten
und historischer Variabilitit den Boden. Plessners Anthropologie fokussiert als Kon-
stante lediglich ein Grundinventar, das historisch auch emanzipativ ausgestaltbar ist — bis
hin zum revolutioniren Umsturz. Im Grunde genommen, verweigert Plessner eine Ant-
wort auf das, was der Mensch ist: Sei es als ontologische Wesensbestimmung im Sinne
Schelers; sei es als biologistisch-funktionale Deutung des Menschen im Sinne Geh-
lens.”” Er gibt lediglich apriorische Modalititen einer conditio humana an, unter welchen
humane Bedingungen moglich erscheinen. Dergestalt mit einer sozio-kulturellen Natur
ausgestattet, die den Menschen nicht auf den Mythos der Machbarkeit der Dinge und
threr Sachzwinge als repressive Determinanten festlegt, ist sie das offene Medium des
Entwurfs menschlicher Daseinsformen.”® Wenn nicht alles tiuscht, kénnen nur aus ihr
Motivation und technische Mittel folgen, die der Selbstzerstorung der dufleren organi-

74 Zu Plessners »anthropologischen Gesetzen« vgl. auch Redeker, Plessner, aaO., (FN
12),S. 155-161; Richter, Grenzen, aaO., (FN 12), S. 158-163: Kolb, Plessner, aaO., FN 12,
S.24-33; Arlt, Philosophische Anthropologie, aaO., (FN 12), S. 121-129.

75 Plessner, Stufen, aaO., (FN 15), S. 343.

76 AaO., S.345. Zu Plessners »Gesetz des utopischen Standorts« vgl. neuerdings grundlegend
Zyber, Homo Utopicus, aaO. (FN 12).

77 Vgl. Arnold Gehlen, Urmensch und Spétkultur. Philosophische Ergebnisse und Aussagen, Bonn
1956.

78 Diese Konsequenz hat bereits Adolf Portmann gezogen: »Riickwendung ist es (...) auch, wenn
wir heute wieder deutlicher sehen, wie menschlich auch die entsetzlichste Roheit unseres Tuns
noch ist. Dieses Bose erscheint uns nicht mehr als der zu iberwindende Rest des Tieres in uns,
wie es die optimistische Frithphase der Abstammungslehre sehen wollte, sondern als schwer
lastende Menschlichkeit. Wir durchschauen heute die Selbsttauschung, die vom >Riickfall in
primitive Barbarei und Brutalitit« sprach, wo doch ein Extrem unseres Verhaltens vorliegt,
dessen Moglichkeit in jedem von uns schlummert« (Portmann, Zoologie, 2aO., (FN 20), S. 112).

ZfP 57.Jg. 1/2010

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. ©
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

94 Richard Saage - Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie

schen und anorganischen Natur sowie des Ichs als autonomes Subjekt mit seiner unver-
wechselbaren Innenwelt Einhalt gebieten.””

Zusammenfassung

Das Erkenntnisinteresse des vorliegenden Aufsatzes ist auf die Frage gerichtet, ob es
plausible Argumente gibt, den ausufernden Geltungsanspruch der Darwinschen Evolu-
tionstheorie unter Beibehaltung ihrer Relevanz in ihrem Herkunftsbereich, der Biologie,
zu begrenzen. Genau diese Frage bezeichnet eines der Zentren der Philosophischen An-
thopologie Helmuth Plessners. Diskutiert wird deren Verhaltnis zur Evolutionstheorie
am Beispiel des »ganzen Menschen« jenseits des Descartesschen Dualismus zwischen
»res cogitans« und »res extensa« im Licht der »exzentrischen Positionalitit«, einer
Schlisselkategorie der Philosophischen Anthropologie Plessners, welche thm zufolge die
Sonderstellung des Menschen im Kosmos markiert. Dabei wird deutlich, dass die Auf-
hebung dieses Dualismus nur durch die Kooperation von Natur- und Geisteswissen-
schaften moglich ist.

Summary

This essay is focused on the premise, that Darwins theory of evolution is the most con-
vincing pattern to explain the mechanisms of the development of nature. Nevertheless
this essay raises the question if this successful paradigm is characterized by boundaries
of knowledge. The author attempts to solve this problem by refering to Helmuth Pless-
ner’s philosophical anthropology. He is discussing the relationship between the theory
of evolution and Plessners philosophical anthropology by investigating his concept of
human nature beyond Descartes’ dualism between »res cogitans« and »res extensa«. The
perspective of his enquiry is Plessners key category »exzentrische Positionalitit« which
indicates the difference between man on the one and animal and plant on the other side.
From a methodological point of view the research makes clear that Descartes’ dualism
can only be reconciled by cooperation between natural sciences and humanities.

Richard Saage: Helmuth Plessner’s Philosophical Anthropology and its Relationship to
Darwins Theory of Evolution.

79 Diesen Gedanken vertritt neuerdings dezidiert Heinz Penzlin. Angesichts der durch die sozio-
kulturelle Natur des Menschen bewirkte Zerstérung der natiirlichen Lebensgrundlagen der
Menschen sei eine Alternative zur Selbstzerstorung der Menschheit nur dort zu suchen, wo sie
ihren Ursprung habe: in der sozio-kulturellen Dimension seiner Existenz. »Der Mensch ist das
einzige Wesen auf unserer Erde, das sein eigenes Handeln kritisch zu reflektiere vermag, das —
mit einem freien Willen und einer sich selbst gegebenen gewaltigen Macht ausgestattet — in der
Lage wire, seinem schidlichen Tun Einhalt zu gebieten und der Vernunft zum Durchbruch zu
verhelfen, dafiir zu sorgen, dafl wir die >Erbstinde< nicht die >Endsiinde« folgen lassen« (Penzlin,

Gehirn-BewufStsein-Geist, 2aO., (FN 20), S. 321).

1 216.73.216.38, am 22.01.2026, 17:41:59. © i
mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Maodellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

