
Richard Saage

Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie in ihrem
Verhältnis zur Evolutionstheorie1

Wenn es zutrifft, dass »fast alles, was heutige Menschen glauben (...), in der einen oder
anderen Weise von Darwins gedanklichen Neuerungen betroffen (ist)«,2 dann kann eine
philosophisch-anthropologische Theorie, die sich den »ganzen Menschen« in der Ver-
wobenheit seiner biologischen mit seiner sozio-kulturellen Natur auf ihre Fahnen ge-
schrieben hat, über Darwins Evolutionstheorie3 nicht schweigen. Lässt die wohl erfolg-
reichste naturwissenschaftliche Theorie, die seit dem Erscheinen des Buches »On the
Origins of species«4 vor 150 Jahren trotz aller Kritik im einzelnen bis auf den heutigen
Tag als unwiderlegt gilt, für einen Denkansatz überhaupt noch Raum, der den Menschen
zwar als Naturwesen akzeptiert, ihn aber – im Gegensatz zum Tierreich – diesen Status
zumindest insofern punktuell dadurch überwinden lässt, dass sie ihn als Autor selbst
geschaffener kultureller Artekfakten begreift, innerhalb derer sein eigentliches Leben
stattfindet?

Diese Frage stellt sich um so dringlicher, als die Darwinsche Lehre in ihrer fortge-
schrittenen Gestalt als synthetische Evolutionstheorie5 seit den 1930er und 40er Jahren
längst die Grenzen der Biologie im engeren Sinn überschritten hat6 und ihre Hegemonie
auch auf den Bereich der sozio-kulturellen Natur des Menschen auszudehnen sucht. So

1 Udo Ebert, Wolfgang Fritsche und Heinz Penzlin habe ich für die kritische Lektüre des
Manuskripts zu danken.

2 Zit. n. Rüdiger Vaas, »Die Evolution der Evolution« in: Universitas, 64. Jg. (2009), S. 5.
3 Zur ideengeschichtlichen Stellung Darwins vgl. Christian Illies, Philosophische Anthropologie im

biologischen Zeitalter. Zur Konvergenz von Moral und Natur, Frankfurt am Main 2006.,
S. 17-49.

4 Vgl. Charles Darwin, Die Entstehung der Arten durch natürliche Zuchtwahl. Übersetzung v.
Carl W. Neumann. Nachwort v. Gerhard Heberer, Stuttgart 1963.

5 Zum Darwinismus seit Darwin vgl. Illies, Philosophische Anthropologie, aaO., (FN 3),S. 91-119.
6 »Erst in den 1930er- und 1940er Jahren entstand dann die Synthetische Evolutionstheorie –

genannt aufgrund der Synthese vieler Befunde aus unterschiedlichen Disziplinen (Paläontologie,
Biographie, Ökologie, Embryologie, Genetik, vergleichende Anatomie, Geologie« (Vaas, Evo-
lution, aaO. (FN 2), S. 25). Insbesondere die Integration der Genetik in das Muster der Evolu-
tionstheorie hat das Profil des »Neo-Darwinismus« geprägt. Der Zusammenhang zwischen der
evolutionären Auslese und der Genetik besteht darin, dass »die Individuen, die mehr Nachfahren
hinterlassen, genetisch in der nächsten Generation proportional stärker repräsentiert sein wer-
den. Die Selektion basiert dabei allein auf dem Phänotyp, die Evolution ist blind für die zugrunde
liegende Genetik. Trotzdem werden so indirekt die Genvarianten mit größerer Kopienzahl ›be-
lohnt‹, die einen auf die in der jeweiligen Generation vorherrschenden Phänotyp kodiert haben,
gegenüber anderen ›unpassenderen‹ Genvarianten« (Axel Meyer, »Danken wir den Fischen mit
fünf Fingern« in: FAZ, 13.12.2008, Nr. 292, S. Z 3).

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


stehen heute eine evolutionäre Psychologie, eine evolutionäre Erkenntnistheorie, eine
evolutionäre Ethik und eine evolutionäre Kulturanthropologie für eine möglicherweise
hegemoniale Tendenz, kulturelle Phänomene monokausal aus biologischen Wurzeln ab-
zuleiten. Zwar realisieren sich zwei Kernelemene der Evolutionstheorie, nämlich Ver-
mehrung (Replikation) und Variation (Mutation) biologisch durch das Erbgut und die
dritte Prämisse, der Wettbewerb, durch die Umwelt. Doch sie könnten auch, wie es heißt,
anders verwirklicht werden, »künftig vielleicht durch Roboter mit der Fähigkeit zur
Selbstreproduktion. Sogenanntes ‚artificial life’ (künstliches Leben) gibt es schon als
Computerprogramme, und Computerviren und andere Unerquicklichkeiten des digita-
len Zeitalters unterliegen ebenfalls einer Art von Evolution und Spekulation«.7 Diese
naturalistische Sichtweise ist nicht neu. Doch angesichts der unbestreitbaren Erfolge in
der Sozialbiologie, der Entwicklungsbiologie, der Zellbiologie, der Molekularbiologie,
der DNA-Phylogentik sowie der experimentellen Evolution in Laboratorien entwickelte
sie eine Stoßkraft, deren Wirkung wie nie zuvor weit über die Grenzen der »scientific
community« hinausreicht.

Im Folgenden soll der Versuch unternommen werden, im Licht der Philosophischen
Anthropologie Helmuth Plessners die Frage zu beantworten, ob es plausible Argumente
gibt, den Geltungsanspruch der Evolutionstheorie zu begrenzen, ohne ihre Relevanz in
ihrem Herkunftsbereich, der Biologie, in Frage zu stellen. Im Kern geht es um das Pro-
blem, ob man der Wende der Evolutionstheorie zu einem universalen Welterklärungs-
paradigma im Stil der Ideologien des 19. und frühen 20. Jahrhunderts – wenn auch der
liberalen Gesellschaft unter Vermeidung offen sozialdarwinistischer Intentionen ange-
passt – mit guten Gründen begegnen kann. Soweit ich sehe, steht genau diese Frage im
Zentrum der Philosophischen Anthropologie Helmuth Plessners. Da sich seine in der
Zwischen- und Nachkriegszeit von deutscher Philosophie inspirierten Arbeiten8 im
Vergleich zu den meisten Philosophemen dieser Epoche der deutschen Geschichte weit
weniger als ideologieanfällig im Sinne des Totalitarismus erwiesen haben,9 verspricht die

7 Vaas, Evolution, aaO. (FN 2), S. 21 f.
8 Zur intellektuellen Entwicklung Plessners vgl. Elisabeth Ströker, «Homo Absconditus. Ge-

denkrede auf Helmuth Plessner« in: In memoriam Helmuth Plessner. Gedenkfeier am 7. Februar
1986 in der Aula der Georg-August-Universität, Göttingen 1986, S. 24-51; Kersten Schüßler,
Helmuth Plessner. Eine intellektuelle Biographie, Berlin und Wien 2000; Christoph Dejung,
Helmuth Plessner: ein deutscher Philosoph zwischen Kaiserreich und Bonner Republik, Zürich
2003; Carola Dietze, Nachgeholtes Leben. Helmuth Plessner 1892-1985, Göttingen 2006.

9 Ausgehend von Plessners Kritik am Gemeinschaftsradikalismus rechter und linker Provenienz
in seiner Schrift »Grenzen der Gemeinschaft« (vgl. Helmuth Plessner, Grenzen der Gemein-
schaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus, Berlin 1924), weist Kuhlmann auf den antitotali-
tären Grundzug des Plessnerschen Menschenbildes hin, noch bevor diesem die Kategorien der
Philosophischen Anthropologie zur Verfügung standen (vgl. Andreas Kuhlmann, Deutscher
Geist und liberales Ethos. Die frühe Sozialphilosophie Helmuth Plessners, in: Essbach u.a. (Hg.),
Plessners ‚Grenzen der Gemeinschaft’: eine Debatte, Frankfurt am Main 2002, S. 15-20). Diese
These wird vehement bestritten von Kramme (vgl. Rüdiger Kramme, Helmuth Plessner und Carl
Schmitt. Eine Fallstudie zum Verhältnis zwischen Anthropologie und Politik in der deutschen
Philosophie der zwanziger Jahre, Berlin 1989) durch den positiven Bezug Plessners auf Carl
Schmitts Begriff des Politischen in seiner Grenzschrift von 1924: Durch ihn sei die

72 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 72

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


Befragung seiner einschlägigen Schriften, in welchem Verhältnis sie zum wissenschaft-
lichen Paradigma der Darwinschen Evolutionstheorie stehen, ein helles Licht auf unsere
Fragestellung zu werfen. Allerdings ist im Blick auf sie das Erkenntnisinteresse und die
Resultate der neueren Plessner-Literatur eher ernüchternd. Nur mit wenigen Ausnah-
men10 lässt die Rezeption der Forschung erkennen, dass es bisher eine systematische
Auseinandersetzung mit diesem zentralen Aspekt der Plessnerschen Version einer Phi-
losophischen Anthropologie nicht11 oder nur in Ansätzen gegeben hat.12 Dabei herrscht

Unterscheidung zwischen Freund und Feind anthropologisch erst fundiert worden. Doch
selbst diejenigen, die die temporäre Allianz zwischen Helmuth Plessner und Carl Schmitt in
der Weimarer Republik betonen, müssen schwerwiegende Differenzen einräumen. So schreibt
Helmut Lethen: »Während Plessners Definition des Fremden eine biologische Fixierung ka-
tegorisch ausschloss, konnten in Schmitts formale Matrix der Freund-Feind-Relation jederzeit
willkürliche Substanzen eingetragen werden. Plessner dagegen übernimmt vom Historismus
die Relativität aller Grenzziehungen (...)« (Helmut Lethen, «Philosophische Anthropologie
und Literatur in den zwanziger Jahren. Helmuth Plessners neusachliches Mantel- und Degen-
stück« in: Essbach u.a. (Hg.), Grenzen, aaO. (FN 9), S. 58).

10 Vgl. Stephan Pietrowicz, Genesis und System seines philosophisch-anthropologischen Den-
kens, Freiburg/München 1992, 73-75, passim.; Dejung, Plessner, aaO. (FN 8), S. 316 f, 512 f.,
passim); Olivia Mitscherlich, Natur und Geschichte. Helmuth Plessners gebrochene Lebens-
philosophie, Berlin 2007, S. 138 u. 144.

11 Es ist kein Zufall, dass in einem Bericht über den Stand der Plessner-Forschung Mitte der 1990er
Jahre dessen Auseinandersetzung mit der Evolutionstheorie keine Spuren hinterlassen hat. Vgl.
Hans-Peter Krüger, «Angst vor der Selbstentsicherung. Zum gegenwärtigen Streit um Hel-
muth Plessners philosophische Anthropologie« in: Dtsch. Z. Philos., Bd. 44 (1996), S. 271-300.

12 Vgl. u.a. Klaus Ziegler (Hg.): Wesen und Wirklichkeit des Menschen. Festschrift für Helmuth
Plessner, Göttingen 1957; Günther Dux, «Helmuth Plessners philosophische Anthropologie
im Prospekt. Ein Nachwort« in: Helmuth Plessner, Philosophische Anthropologie. Lachen und
Weinen. Anthropologie der Sinne, Frankfurt am Main 1970, S. 255-316; Eui Soo Kim, Anthro-
pologie und Hermeneutik. Die Explikation einer Fragestellung W. Diltheys in den Schriften v.
G. Misch, H. Plessner und O.F. Bollnow. Diss. Universität Bochum 1985; Bernard Delfgaaw
u.a. (Hg.), Philosophische Rede vom Menschen. Studien zur Anthropologie Helmuth Plessners,
Frankfurt am Main1986; Ströker, «Homo Absconditus«, aaO. (FN 8), S. 24-51; Manuel Schnei-
der, Das Urteil und die Sinne. Transzendentalphilosophische und äthesilogische Untersuchun-
gen im Anschluß an Richard Hönigswald und Helmuth Plessner, Köln 1989; Kramme, Plessner
und Schmitt, aaO. (FN 9); H. Emil Hocevar, Vom Leben zum Lebensquell. Moderne Natur-
wissenschaft, Anthropologie und die Philosophie Helmuth Plessners, Frankfurt am Main 1990;
Hans Redeker, Helmuth Plessner oder Die verkörperte Philosophie, Berlin 1997; Helmut Le-
then, Verhaltenslehren der Kälte. Lebensversuche zwischen den Kriegen, Frankfurt am Main
1994, S. 75-95, 110-115, 120-129; Elke Völmicke, Grundzüge neukantianischen Denkens in den
Frühschriften und der »Philosophischen Anthropologie« Helmuth Plessners, Alfter 1994; Heiner
Bielefeldt, Kampf um Entscheidung. Politischer Existentialismus bei Carl Schmitt, Helmuth
Plessner und Karl Jaspers, Würzburg 1994; Heiner Bielefeldt, Kampf um Entscheidung. Poli-
tischer Existentialismus bei Carl Schmitt, Helmuth Plessner und Karl Jaspers, Würzburg 1994;
Kersten Schüßler, Helmuth Plessner. Eine intellektuelle Biographie, Berlin und Wien 2000;
Freimut Schirrmacher, Der natürliche Mensch. Helmuth Plessners religionsanthropologische
Systematik in ihrer Bedeutung für die theologisch-anthropologische Urteilsbildung, Wüzburg
2000; Kai Haucke, Plessner zur Einführung, Hamburg 2000; Gerhard Arlt, Philosophische An-
thropologie, Stuttgart/Weimar 2001, S. 99-132; Heike Kämpf, Helmuth Plessner. Eine Enfüh-
rung, Düsseldorf 2001; Werner Kolb, Helmuth Plessner. Existenz als Widerspruch: Trias, Zeit-
lichkeit und Tod, DissertationUniversität Würzburg, Würzburg 2002; Kai Haucke, Das libe-
rale Ethos der Würde. Eine systematisch orientierte Problemgeschichte zu Helmuth Plessners

73 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 73

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


die Tendenz vor, Plessners Distanzierung von Aspekten der Evolutionstheorie als eine
pauschale Absage zu deuten.13 Auf der Strecke bleibt seine differenzierte Sicht des Dar-
winschen Ansatzes und seiner Weiterentwicklungen. Die philosophie-philologielastige
Forschung heute hat sich des Erbes der Plessnerschen Philosophischen Anthropologie
um den Preis ihrer einseitigen Entbiologisierung bemächtigt und damit genau jenes Zu-
sammenwirken zwischen der ersten tierischen und der zweiten sozio-kulturellen Natur
des Menschen aufs Spiel gesetzt, auf das es Plessner primär ankam.

Um uns Plessners Problemhorizont zu nähern, geht es zunächst darum, die Perspek-
tive des »ganzen Menschen«, die ihn in seiner Verwobenheit zwischen Natur und Kultur
begreift, auf dem Hintergrund des zu überwindenden cartesianischen Dualismus von
»res extensa« und »res cogitans« zu fokussieren. An die Stelle dieses Dualismus tritt bei
Plessner die »exzentrische Positionalität«, die zum Schlüsselbegriff seines Menschenbil-
des avanciert (Teil I). Sodann geht der Aufsatz auf methodologische Probleme einer Phi-
losophischen Anthropologie ein. Einerseits muss sie die Resultate der naturwissen-
schaftlichen (biologische bzw. evolutionstheoretische Forschung) übernehmen, ander-
seits hat sie an der hermeneutischen Methode festzuhalten, will sie den kulturell über-
wölbten »Leib« des Menschen nicht auf den messbaren »Körper« reduzieren. Von den
klassischen Geisteswissenschaften unterscheidet sie sich dadurch, dass sie die den Men-
schen betreffenden naturwissenschaftlichen Resultate in den Fokus ihrer Hermeneutik
integriert (Teil II).

Das anschließende Kapitel ist der Frage gewidmet, inwiefern die sozio-kulturelle Di-
mension des Menschen auf seine biologische zurückwirkt und umgekehrt. In ihrem
Zentrum steht die Kritik, die Plessner sowohl an Grenzüberschreitungen des neodarwi-
nistischen Ansatzes wie an dem der Spiritualisierung des Menschen übt, weil beide von
den entgegengesetzen Polen her reduktionistisch argumentieren und damit die conditio
humana verfehlen (Teil III). Das abschließende Kapitel konzentriert sich auf die Frage,
wie die im sozio-kulturellen Bereich akkumulierte Macht des Menschen seine biologi-
sche Natur entkörperlicht, wenn er mit Hilfe fortgeschrittener Technik die eigene Evo-
lution selbst steuert: eine Frage, die Plessner bereits angedacht hat, deren ganze Tragweite
aber erst heute im Zeichen der Konvergenztechnologien absehbar ist. Die Überlegungen,
welchen Stellwert eine solche Entwicklung im Licht der Philosophischen Anthropologie

Begriff menschlicher Würde in den Grenzen der Gemenschaft, Würzburg 2003; Hans Heinz
Holz, Helmuth Plessner und das Konzept einer Philosophischen Anthropologie, Bielfeld 2003;
Ulrich Bröckling/Benjamin Böhler/Marcus Hahn/Mathias Schöning/Manfred Weinberg, Dis-
ziplinen des Lebens. Zwischen Anthropologie, Literatur und Politik, Tübingen 2004; Norbert
Axel Richter, Grenzen der Ordnung. Bausteine einer Philosophie des politischen Handelns nach
Plessner und Foucault, Frankfurt am Main 2005; Norbert Axel Richter; Grenzen der Ordnung.
Bausteine einer Philosophie des politischen Handelns nach Plessner und Foucault, Frankfurt am
Main 2005; Dirk Jörke, Politische Anthropologie. Eine Einführung, Wiesbaden 2005 S. 36-42;
Carola Dietze, Nachgeholtes Leben. Helmuth Plessner 1892-1985, Göttingen 2006; Erik Zyber,
Homo Utopicus. Die Utopie im Lichte der philosophischen Anthropologie, Würzburg 2007.

13 Vgl. exemplarisch Pietrowicz, Genesis, aaO. (FN 10); Mitscherlich, Natur und Geschichte, aaO.
(FN 10), S. 13, 144; Joachim Fischer, Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20.
Jahrhunderts, Freiburg/München, passim.

74 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 74

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


Plessners haben könnte, lassen den Schluss zu, dass sie einen Bruch mit der conditio
humana implizieren. Doch das Potenzial zur Vermeidung der drohenden Selbstdestruk-
tion des Menschen kann Plessners anthropologischen Prämissen zufolge nur dort ange-
siedelt sein, wo deren Wurzeln sind: in der »exzentrischen Positionalität« des Menschen,
der ein ganzes Arsenal von Möglichkeiten des Anders-Sein-Könnens zur Verfügung
steht (Teil IV).

I.

In seinem Nachtrag zur zweiten Auflage der »Die Stufen des Organischen und der
Mensch« (1928) von 1965 (im Folgenden »Stufen«) macht Helmuth Plessner ganz deut-
lich, dass er zentrale Aspekte und anthropologische Resultate der Evolutionstheorie
Darwinscher Prägung nicht anzweifelt.14 Insbesondere hob er deren nichtteleologische
und mechanistische (d.h. kausale) Stoßrichtung und deren empirische Verifikation durch
die Paläontologie hervor. »Das Bild der Anthropogene zumal hat seit den Entdeckungen
Dubois’ auf Trinil in Java an Binnenzeichnung erheblich gewonnen. Koenigswalds Fun-
de im gleichen Gebiet und am Drachenberg bei Peking, die Funde in Südafrika und zu-
letzt auch in der Toskana machen die monolineare Herleitung des homo sapiens und
seines relativ späten Erscheinens unwahrscheinlich. In der Frage der Evolutionsmecha-
nismen verspricht die Populationsgenetik neue Aufschlüsse. Dem Faktor Mutation
schenkt man dabei besondere Aufmerksamkeit«.15 Ganz im Sinne der Evolutionstheorie
hebt er deren empirischen Charakter hervor, der sich aller Aussagen über Wertprädikate

14 1961 sah Plessner das Verdienst Darwins darin, mit der heimlichen Teleologie einer »natürli-
chen Schöpfungsgeschichte gebrochen und damit die Evolution unter Vermeidung wirkender
Zielkräfte« den Naturwissenschaften assimilierbar gemacht zu haben. »Er hatte den Einfall, die
Tätigkeit des Züchters zum Modell zu nehmen und ihr, wiewohl einer blind wirkenden Macht
der Natur, die Evolution anzuvertrauen. So vermochte er die Entstehung der Arten als einen
Auslesevorgang zu erklären, der ohne Zufhilfenahme lenkender Kräfte die lebendige Substanz
in einen Kampf ums Dasein verwickelt, den nur die tüchtigsten, weil am besten den Umständen
angepassten Formen bestehen. Die erworbenen Eigenschaften werden zu Anlagen, die sich
vererben« (Helmuth Plessner, Conditio Humana, Pfullingen 1964, S. 9). An anderer Stelle heißt
es: »Sind auch die Meinungen über die ihm unmittelbar voausgegangenen tierischen Vorformen
nach wie vor kontrovers, nicht zum wenigsten, weil die Paläontologie in den letzten Dezennien
reiche Funde fossiler Primaten gemacht hat (erwähnt sei der sensationelle Fund Oreopithecus,
1958, der mindestens zehn Millionen Jahre ist), so kann die seit Darwin populär gewordene
These vom Ursprung des Menschen aus Stammformen der Anthropoiden nicht mehr bezwei-
felt werden. Nach der Eiszeit sind die Reste spezifisch menschlicher Exemplare, die sich bereits
den heute lebenden großen Rassen zuordnen lassen, zahlreich. Die anatomischen Merkmale
des Skeletts und die Artefakte sind eindeutige Belege« (aaO., S. 7). Dem entspricht, dass er die
Darwinsche Abstammungslehre im Kern empirisch bestätigt sah: »Aber daß der Mensch als
höchstes Gehirntier das Spitzenprodukt der gesamten organischen Entwicklung und die Zu-
nahme der Zerebralisierung wenigstens für die Geschichte der Wirbeltiere ihre bis zur Er-
scheinung des Menschen verschwiegene Pointe ist, diese gut dokumentierte These« (aaO.,
S. 10) stand für ihn außer Frage.

15 Helmuth Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philosophische
Anthropologie. Zweite um Vorwort, Nachtrag und Register erweiterte Auflage, Berlin 1965,
S. 351.

75 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 75

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


der Produkte der Evolution ebenso enthält wie die Benennung eines angeblichen End-
ziels. »Wie immer man die Tatsachen der Entstehungsgeschichte des Lebens deutet, so
steht aber ihr empirischer Charakter außer Zweifel, und wir sollten inzwischen gelernt
haben, das Faktum des Erscheinens der heutigen Rassen des homo sapiens in der geolo-
gisch jüngsten Schicht des Holozän für kein Wertprädikat zu halten, geschweige denn
für ein Indiz, daß mit ihm die Evolution an ihr Ziel gelangt ist. Wir wissen nicht einmal,
ob es ihr Ende ist. Zunehmen des Kephalisations- und Zerebralisationsgrades läßt sich
in der Wirbeltierreihe konstatieren. An ihm wird also ein orthogenetisches ‚Gefälle’
sichtbar, das seine vorläufig letzte Steigerung im heutigen Menschentyp erreicht hat.
Mehr ist zoologisch nicht zu sagen«.16

Aber ebenso sicher, wie Plessner den empirischen Kern der Darwinschen Evolutions-
theorie – mit Ausnahme bestimmter Vorbehalte gegenüber dem Selektionsprinzip als
treibender Kraft einer Höherentwicklung des Lebens17 – für relevant und bisher jeden-

16 Ebd. Auch für Dejung ist Plessner zufolge die Darwinsche Abstammungslehre »so gut belegt,
daß es eitel schien, sie mit Möglichkeitsargumenten aufzuhalten« (Dejung, Plessner, aaO. (FN
14), S. 316). Vgl. auch aaO, S. 512.

17 »Über Anpassung und Auslese als formbestimmende Mächte wird nach wie vor gestritten. Die
Tatsache des Überlebens uralter Arten aus längst vergangenen Erdepochen, in denen sie ent-
standen und führend waren, darf ebensowenig dabei übersehen werden wie die kaum noch
erfassten Gestaltungsgesetze, denen lebendige Systeme durch ihren chemischen Aufbau un-
terliegen. Das alles hat die alte Lehre in ihrem ursprünglichen Anspruch erheblich reduziert.
Ihre Grundidee, die Allmacht der Selektion, findet nur noch wenige Verteidiger« (Plessner
1964, Conditio Humana, aaO. (FN 14), S. 10). Aus heutiger Sicht ist diese Kritik wenig über-
zeugend. Sollten mit den »lebendigen Systemen« und »ihrem chemischen Aufbau« die Gene
gemeint sein, so trugen sie erheblich dazu bei, innerhalb der Evolutionstheorie die Vielfalt der
Arten zu erklären, was Darwin so aufgrund des Forschungsstandes seiner Zeit nicht möglich
war. In dem Maße, wie Darwin für eine nichtteleologische, aber kausaler Gesetzmäßigkeit
folgende Evolution plädierte, ist auch nicht einsehbar, warum primitive Organisationsformen
des Lebens, die einem früheren Erdalter zuzuordnen sind, ein Gegenargument gegen die Se-
lektion sein soll. Wenn ältere Formen der Evolution überlebten wie Krokodile oder Schild-
kröten, dann ist dies möglich gewesen, weil es gerade ihr unterkomplexer Organisationsgrad
war, der eine optimale Anpassung an die Umwelt ermöglichte. Umgekehrt können der Auslese
auch Lebewesen gerade wegen ihrer hoch entwickelten Organisationsform zum Opfer fallen.
Selektion läuft also nicht automatisch auf eine komplexere Organisationsstufe des Lebens hin-
aus. Dies ist nur dann der Fall, wenn die Herauforderungen der Umwelt es im Interesse der
Arterhaltung erfordern. Ein notwendiges Junktim zwischen Auslese und der höheren Orga-
nisationsformen des Lebens ist also nicht nachweisbar. Andererseits sind Plessners Vorbehalte
gegenüber dem Selektionsprinzip nicht ganz grundlos, sofern man strukturell Auslese mit dem
Verdrängungswettbewerb identifiziert, wie dies Radikalliberale (Manchesterliberalismus) und
Nationalsozialismus getan haben. In der Natur kann nämlich Selektion auch auf Konkurrenz-
verzicht hinauslaufen, und zwar »durch eine ökologische Differenzierung und Spezialisierung.
Erst durch diese ›Einnischung‹ ist die Koexistenz zahlreicher Arten am gleichen Ort, aber mit
unterschiedlichen Lebens- und Erfahrungsweisen möglich« (Vaas, «Evolution», aaO. (FN 2)
S. 22). Ferner lässt Darwin die innerartliche Partnerschaftswahl als entscheidenden Faktor der
Selektion gelten. Zwar gibt es auch hier Rivalitäten zwischen den männlichen Bewerbern. Aber
es handelt sich nicht um einen »Verdrängungswettbewerb« im Sinne eines Kampfes auf Leben
und Tod. Davon abzuheben ist das Verhältnis unter den Sexualpartnern selbst. »Ohne diese
sexuelle Selektion, die häufig sogar nachteilig im Hinblick auf die natürliche Selektion ist (Bei-
spiel Pfauenschwänze, Riesenhirschgeweihe), wären viele Merkmalsausprägungen unverständ-

76 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 76

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


falls für unwiderlegt hält, ist seine Insistenz auf deren Erkenntnisgrenzen.18 Diese Zu-
rückweisung eines evolutionstheoretischen, aber auch eines spiritualistischen Univer-
salanspruchs zugunsten eines Ansatzes, der den »ganzen Menschen« mit umfassen soll,
kann als notwendige Konsequenz des Programms der Philosophischen Anthropolo-
gie19 gelten, wie Plessner sie formulierte: Diese habe sich der Frage zu stellen, »unter
welchen Bedingungen (...) sich der Mensch als Subjekt geistig-geschichtlicher Wirklich-
keit, als sittliche Person von Verantwortungsbewußtsein in eben derselben Richtung be-
trachten (läßt), die durch seine physische Stammesgeschichte und seine Stellung im Na-
turganzen bestimmt ist. Oder vorsichtiger gefaßt: lassen sich Geistesgeschichte und geis-
tiger Gegenwartsaspekt, wie er dem Subjekt kultureller Tätigkeit wesentlich ist, und
Naturgeschichte bzw. physiologischer Aspekt des Menschen so vereinen, daß unter Ver-
meidung der empiristischen und aprioristischen Fehler doch ein Grundaspekt gewahrt
wird, so daß die natürliche, vorproblematische Anschauung Recht behält, wenn sie den
Menschen aus einer vormenschlichen Stammesgeschichte der Lebewesen hervorgehen
läßt und die Entfaltung seiner geistigen Vermögen in der Geschichte zeitlich und räum-
lich an eine ungeheure biologische Vergangenheit anschließt?«20

lich« (aaO., S. 22). Vgl. hierzu auch Richard Friebe, «Ornament ist kein Verbrechen. Wer an-
gibt, hat die besten Partnerchancen« in: Frankfurter Allgemeinen Sonntagszeitung, 4. Jg. (2009),
S. 53. Und schließlich konnte Kropotkin schon vor 100 Jahren nachweisen, dass die gegenseitige
Hilfe in der Tierwelt ein wichtiger Faktor im Sinne der Selektion und damit der fortschreiten-
den Evolution ist (vgl. Peter Kropotkin, Gegenseitige Hilfe in der Entwicklung. Autorisierte
deutsche Übersetzung besorgt von Gustav Landauer, Leipzig 1904, S. 1-76). Nun kann man
mit Dawkins gegen diese These des Altruismus einwenden, er stehe insofern auch im Dienst
»egoistischer Gene«, als er – wie im Bienenstaat – der Erhaltung der Art insgesamt diene. Doch
diese These ist angreifbar, vor allem dann, wenn man sie Ein-zu-Eins auf menschliches Ver-
halten überträgt. »Kritiker aus den Geisteswissenschaften wenden zu Recht ein, dass dessen
bedeutender individuell und kulturell erlernter Anteil ganz anderen Regeln gehorcht – mit
Egogenen allein läßt sich Nächstenliebe etwa nach dem Beispiel von Mutter Teresia jedenfalls
kaum erklären« (Georg Rüschemeyer, «Alles, was sie geben können», in: Allgemeine Frank-
furter Sonntagszeitung, 4. Jg.(2009), S. 51).

18 »Als universales Deutungsschema für beide Bereiche (Naturgeschichte und Geschichte des
Menschen, R.S.) läßt er (der Darwinismus, R.S.) sich nicht mehr halten, hat aber immerhin
Zusammenhänge innerhalb der Tier- und Menschenwelt aufgedeckt, die als Tatsachen zur re-
spektieren sind: die Zerebralisierung in der Reihe der Wirbeltiere und die Rationalisierung in
der Geschichte der Hochkulturen. Beide Prozesse lassen eine reihenmäßige Anordnung in
aufeinanderfolgende Phasen zu, um nicht zu sagen: erzwingen sie. Eine Abwertung solcher
tierischer oder menschlicher Daseinsformen, die an ihnen nicht teilhaben, ist damit allerdings
nicht gegeben. Einlinige Stammbaumkonstruktionen alten Stils gehören für immer der Ver-
gangenheit an« (Plessner, Conditio Humana, aaO. (FN 14), S. 11 f).

19 Zur Ausgangslage der Philosophischen Anthropologie Plessners vgl. auch Dux, «Plessners
philosophische Anthropologie«, aaO. (FN 12), S. 256-285.

20 Plessner, Stufen, aaO., (FN 15), S. 6. Plessner hatte mit dieser Fragestellung einen dezidierten
Verbündeten in dem Biologen Adolf Portmann, für den nach eigenem Bekunden von Plessners
»Stufen« wesentliche Anregungen ausgingen. Ganz im Sinne Plessners forderte er, »eine kom-
binierte Forschungsweise zu schaffen, in der die Geschichtlichkeit unserer Daseinsführung, die
Sonderart der Entwicklung unserer Erbfaktoren – ihre organismische Grundlage wie auch die
Eigenart ihrer Offenheit – zur Geltung kommen – eine Forschungsweise, in der unsere Kul-
tur als die humane Lebensform wirklich als unsere zweite Natur anerkannt wird« (Adolf Port-

77 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 77

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


Gelinge die Wahrung dieses einen Grundaspekts nicht, so folge unmittelbar daraus
eine Verdoppelung der menschlichen Natur, die nichts weniger als kontrafaktisch sei:
Der Bewusstseinsansicht trete unvermittelt die Naturansicht der Welt, der Mensch als
Selbst als Ich eines Willens dem Menschen als Natur, als Ding, als Objekt kausaler De-
termination gegenüber. Wolle die Philosophische Anthropologie den Skandal der »un-
würdigen und unerträglichen Lage« vermeiden, der zugleich eine »unwiderstehliche Ko-
mik« eigne, »den Menschen als Produkt einer Phylogenie und die Phylogenie als Produkt
des Menschen, des irgendwie im Menschen Ereignis gewordenen schöpferischen Geistes
gelten zu lassen«,21 dann müsse sie darauf bestehen, »den Menschen als Subjekt geistig-
geschichtlicher Wirklichkeit, als sittliche Person von Verantwortungsbewusstsein in
eben derjenigen Richtung zu betrachten, die durch seine körperliche Natur und Stam-
mesgeschichte festgelegt ist«.22 Das aber könne nur gelingen, wenn sie die Dimension,
wie sie »dem Menschen als Geist wesentlich ist, mit dem Aspekt, den seine physische
Existenz biete«, so vereine, »daß unter Vermeidung empiristischer und aprioristischer
Fehler die Einheit und Homogenität Einer Erfahrungsrichtung gewahrt bleibt«.23

mann, Zoologie und das neue Bild des Menschen, Reinbek bei Hamburg 1960, S. 14). Die Einheit
der biologischen und der sozio-kulturellen Natur des homo sapiens, so Portmann, mache es
unbedingt erforderlich, »für jede wesentliche Darstellung dieses menschlichen Seins auf die
künstliche, nur für engere Zwecke sinnvolle Trennung in natur- und geistesgeschichtliche Be-
trachtungen zu verzichten« (aaO., S. 109). Auch der Biologe Heinz Penzlin geht aus vom
Menschen »als Leib-Seele-Geist-Einheit« (Heinz Penzlin, «Gehirn-Bewußtsein-Geist: Die
Stellung des Menschen in der Welt», in: Wege und Fortschritte der Wissenschaft: Beiträge von
Mitgliedern der Sächsischen Akademie der Wissenschaft zu Leipzig zum 150. Jahrestag ihrer
Gründung. Sächs. Akad. Wiss. zu Leipzig. Hrsg. v. G. Haase u. E. Eichler, Akademie Verlag,
Berlin 1996, S. 20).

21 Plessner, Stufen, aaO. (FN 15), S. 6.
22 AaO., S. 12.
23 Ebd.Auf die innerbiologischen Konsequenzen der Einheit von biologischer und sozio-kultu-

reller Natur des Menschen hat Adolf Portmann hingewiesen: »Biologische Arbeit wird zur
Anthropologie! Aber diese Wandlung geschieht nicht in der unzulänglichen Weise, daß sie
einen ‚biologischen Sektor’ des Menschen nach besten Kräften ergründet und vor Augen stellt;
die Wandlung geht tiefer, indem die Biologie im Menschen eine Lebensform vorfindet, welche
die Organisation von Pflanzen und Tieren übersteigt, welche allem Lebendigen eigene Merk-
male in einer einmaligen, besonderen Kombination eingliedert, eine Lebensform, die als Ganzes
ein Sonderfall ist, wie nahe dieser auch in manchem dem Leben höherer Tiere stehen mag«
(Portmann, Zoologie, aaO. (FN 20, S. 13 f). So ist nach Portmann die Sprache nicht aus tieri-
schen Lauten hervorgegangen, sondern von Anfang an eine spezifisch menschliche Fähigkeit.
Auch lehnt er konsequent die vulgärdarwinistische Ableitung der gradualistischen Entstehung
des Menschen aus tierischer Existenz als Pseudoerklärung ab; vielmehr war der Urmensch von
Anfang an Mensch im engeren Sinne, der sich seine künstliche Umwelt schuf. Wie seine Ent-
stehung sich im einzelnen vollzog, bleibt ein schwer zu enträtselndes Geheimnis. Eine damit
übereinstimmende These vertritt Heinz Penzlin: »Als biologisches Wesen ist der Mensch kör-
perlich und seelisch nur graduell vom Tier unterschieden, als menschliches Wesen hebt er sich
durch den Besitz des selbstbewußten Geistes qualitativ und grundsätzlich vom Tierreich ab.
(...) Der Geist stellt nicht die Erweiterung irgendwelcher Fähigkeiten dar, die im Ansatz bereits
bei den Tieren vorhanden waren und sind, er ist nicht das Ergebnis einer schrittweisen Evo-
lution, sondern ewas ganz Neues« (Heinz Penzlin, «Der Mensch – oder die Bürde Freiheit«
in: Sitzungsberichte der Sächsischen Akademie der Wissenschaften zu Leipzig. Mathematisch-
naturwissenschaftliche Klasse, Bd. 126 (1998), Heft 3, S. 21).

78 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 78

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


Philosophiegeschichtlich ist diese »Einheit und Homogenität Einer Erfahrungsrich-
tung« im Blick auf den Menschen durch den Descartesschen Dualismus von »res extensa«
und »res cogitans« nachhaltig blockiert worden.24 »Ist man einmal dazu übergangen, das
Reich der cogitatio, das Bewusstsein hinter die Stirn und in den Kopf zu verlegen und
damit trotz aller gelehrten Versicherungen die alten Beispiele, dem Subjekt einen Sitz zu
suchen, zu befolgen, so muß natürlich, unter Berücksichtigung des Vorausgegangenen,
der Zwiespalt in den Konstitutientien der Welt zu einem Zerfall in zwei verschieden
geartete Welten werden. Einer Innenwelt muß die Außenwelt gegenübertreten, einer
Hier-Welt die Dort-Welt. Nach dem Immanenzprinzip kann jedoch die Hierwelt keinen
direkten Kontakt mit der Dortwelt haben. Deshalb läßt sich der Bestand der Dort-Welt
nur auf indirektem Wege, durch Vermittlung der Hierwelt ermöglichen. Die Fensterlo-
sigkeit des Subjekts oder die absolute Einsamkeit des Ichs bekommt den Charakter einer
unumstößlichen Ausgangsgewissheit«.25 Bereits um die Mitte des 18. Jahrhunderts geriet
diese Position ins Kreuzfeuer der Kritik einer selbstreflexiven Aufklärung, wie sie ins-
besondere von Diderot und Rousseau vertreten wurde: Es sei eine Fehlentwicklung, den
Menschen auf ein reines Geistwesen zu reduzieren (res cogitans) und die Macht seiner
Leidenschaften sowie die dunklen Seiten seines Wesens von ihm abzutrennen. Damals
kulminierte diese »anthropologische Wende«26 in eine psychologische Theorie der Af-
fekte. Mit zunehmender Wissensproduktion über die conditio humana im 19. und 20.
Jahrhundert auch und besonders im Blick auf psycho-physische Kausalitäten musste die
These, welche das Tierreich auf den Status einer mechanischen Maschinerie reduzierte,
in einem Maße obsolet werden, dass sie den Rahmen einer engen psychologischen Zu-
ordnung sprengte, um schließlich den Weg für die Philosophischen Anthropologie zu
ebnen.

Kein Zweifel: Bei allen gravierenden Differenzen in anderen Aspekten der Ausdiffe-
renzierung der Philosophischen Anthropologie war Plessner sich mit Max Scheler27 und
Arnold Gehlen28 darin einig, dass der auf Descartes zurückgehende ontologische Dua-
lismus, der den Menschen in eine »res extensa« (Körper) und eine »res cogitans« (Geist)
zerreißt, zugunsten einer Sicht des »ganzen Menschen« aufgehoben werden müsse, die
seine biologisch-animalische Natur ebenso umfasst wie seine sozio-kulturelle Existenz.
Aber die Frage ist, wie der ontologische Dualismus von »res exensa« und »res cogitans«
zu überwinden sei. Wie sind also die von diesem Dualismus bewirkten Bruchstellen in-

24 Zum philosophiegeschichtlichen Hintergrund vgl. Pietrowicz, Genesis, aaO. (FN 10), S. 45-90
und Völmicke, Grundzüge, aaO, (FN 12). In der Welt der »res extensa« ist »wahr«, was sich
experimentell reproduzieren und in der Sprache der Mathematik artikulieren lässt. Zweifellos
haben die Naturwissenschaften diesem methodischen Reduktionismus ihre großen Erfolge zu
verdanken. Problematisch wird dieser Ansatz erst, wenn er den Anspruch erhebt, für die
Wirklichkeitsrezeption der körperlichen Welt schlechthin zuständig zu sein.

25 Plessner, Stufen, aaO. (FN 15), S. 55 f.
26 Vgl. Jörn Garber/Heinz Thoma (Hg.), Zwischen Empirisierung und Konstruktionsleistung:

Anthropologie im 18. Jahrhundert, Tübingen 2004.
27 Vgl. Max Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, München 1947, S.65-69.
28 Vgl. Arnold Gehlen, Anthropologische Forschung. Zur Selbstbegegnung und Selbstentdeckung

des Menschen, Reinbek bei Hamburg 1961, S. 13 f.

79 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 79

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


nerhalb der belebten Natur zu vermeiden, ohne auf metaphysische Konstruktionen zu-
rückgreifen zu müssen? Plessner konzipierte in seinen »Stufen« eine Theorie der orga-
nischen Organisationsformen, welche Pflanze, Tier und Mensch verband und zugleich
aber auch trennte. Zusammenfassend stellte Plessner fest: »Im Fortgang von der offenen
Form des Typus pflanzlicher Organisation führt eine Steigerung zur geschlossenen Form
eines durch Reiz und Reaktion vermittelten Lebens in einer Umwelt, zu der er sich in
Suche und Anpassung beweglich verhält. Ein Tier hat von einer Mitte aus und zu einer
Mitte hin reizleitende Organe und gehört damit zum geschlossenen, dem zentrischen
Lebenstyp. Und eine abermalige Steigerung des gleichen Prinzips führt zum Durchbruch
in die Exzentrizität, die sich auf der zentrischen Form aufbaut und darum ›Weltoffenheit‹
nur bedingt erreicht«.29

Diese bedingte Weltoffenheit30 ist also dadurch charakterisiert, dass sich der Mensch
von seinen Naturbedingungen zu lösen sucht, aber dieses Ziel nur partiell erreicht. Sie
findet ihren signifikantesten Ausdruck in der täglichen Wahrnehmung des Menschen,
dass er sich in doppelter Weise begegnet: von außen gesehen als objektivierbarer Kör-
per, der z.B. von der Apparatemidizin gemessen, diagnostiziert und therapiert werden
kann, und als Leib, der als das biologische Substrat seiner Subjektivität mit dieser ver-

29 Helmuth Plessner, Mit anderen Augen. Aspekte einer philosophischen Anthropologie, Stuttgart
2004, S. 7 f. An anderer Stelle definiert Plessner den Schlüsselbegriff der »exzentrischen Posi-
tionalität« wie folgt: Sie versuche »die Sonderstellung des Menschen als eines Lebewesens zu
fassen. Leben im Sinne von belebt sein besagt Eigenständigkeit im Verhältnis zu dem Milieu,
dem der belebte Körper angehört. Ein unbelebter Körper erleidet zwar Einwirkungen des Mi-
lieus, reagiert aber nicht auf sie, indem er sich eigenständig zu ihm verhält. Diesen Positions-
charakter des belebten Körpers besagt Positionalität. – Dem zentrischen Typus der Positiona-
lität gehören alle tierischen Organismen an. Ihre Austauschprozesse mit dem Milieu sind mit-
telpunktsbezogen, aber laufen – im Unterschied zum pflanzlichen Organisationstypus – über
Zwischenschaltungen: Verdauung und Gedächtnis. In diesem Sinne hat die Pflanze kein Innen,
wenn auch Reizbarkeit. Nur behält sie nichts und kann nichts assoziieren. Diese Möglichkeiten
sind für freibewegliche Organismen, die auf Suchen und Finden angewiesen sind, unerläßlich,
finden sich aber auch bei Tieren festsitzender Lebensweise wie etwa Aktinien oder Korallen«
(aaO., S. 134).

30 Der Terminus »bedinge Weltoffenheit« markiert die Differenz, die die Anthropologie Pless-
ners von der Max Schelers und Arnold Gehlens trennt. Scheler und Gehlen versuchen, jeder
auf seine Weise, Umweltgebundenheit und Weltoffenheit zu harmonisieren; Plessner dagegen
betont den Konflikt zwischen ihnen. »Die heute übliche Zuordnung geschlossener Umwelt-
bindung zum Tier und der Weltoffenheit zum Menschen macht sich die Sache zu einfach, weil
sie der Zweideutigkeit der menschlichen ‚Natur’ damit nicht gerecht wird und sich allzu leicht,
wie bei Scheler, mit dem alten Stufenschema Leib-Seele-Geist in Ordnung bringen läßt. Den
Umweltgedanken wiederum auf die Weltoffenheit auszudehnen lohnt den Versuch, wie man
an Gehlen sieht, muß aber die geistigen Leistungen unter biologische Gesichtspunkte rücken:
Entlastung, Ersparung, Stabilisierung im Interesse des Handelns. Mit der Möglichkeit, daß
Umweltgebundenheit und Weltoffenheit kollidieren und nur im Verhältnis einer nicht zum
Ausgleich zu bringenden gegenseitigen Verschränkung gelten, rechnet weder die klassische
noch die pragmatische Anthropologie« (Plessner, Mit anderen Augen, aaO. (FN 29), S. 42 f).

80 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 80

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


schmolzen ist.31 Die aus dieser unentschiedenen Situation der »exzentrischen Positiona-
lität«32 folgende Gebrochenheit, Naturwesen zu sein und gleichzeitig eben diesen Zu-
stand aufgrund seiner kulturellen Potenzen partiell bereits transzendiert zu haben,33 sei
die Signatur des homo sapiens. Umgekehrt ist aber diese eingeschränkte »Weltoffenheit«
des Menschen nicht einfach voraussetzungslos gegeben. Sie kann sich nur in einer
»künstlich geschaffenen und geschlossenen, weil von Normen beherrschten Umwelt,
deren Güter und Einrichtungen vitalen Bedürfnissen dienen, dadurch aber wiederum auf
diese zurückwirken, neue hervorrufen, alte verändern, in jedem Falle aber sie formen und
regulieren, sie bändigen und domestizieren«.34 Der weitmaschige cartesianische Antago-
nismus von »res extensa« und »res cogitans« könne »der Verflechtung tierischer Anlagen
und menschlicher Möglichkeiten«35 nicht gerecht werden. Damit ist die Aufgabe der

31 Vgl. hierzu Plessner, Stufen, aaO. (FN 15), S. 230 f, 237 f, 294 f. Zu den Kategorien Leibsein
und Körperhaben vgl. grundlegend Hans-Peter Krüger, »Das Spiel zwischen Leibsein und
Körperhaben. Helmut Plessners Philososphische Anthropologie« in: DZPhil., Bd. 48 (2000),
S. 289-317.

32 »Ein Lebewesen mit Haut und Haaren, ein Stück Natur und doch auch wieder nicht ganz
Natur, weil es auf eine unerklärliche Weise in seiner physischen Organisation nicht, wie die
Tiere, aufzugehen schien, sondern sich ihr überlegen oder unterlegen erwies. Eine vielleicht
vorwitzige oder durch die Umstände erzwungene Kreation des Lebens hatte ein Wesen in die
Welt gesetzt, das sich von seinen nächsten tierischen Verwandten, den hominiden Affen, kör-
perlich zwar erheblich, aber doch nicht außerhalb aller Vergleichsmöglichkeiten unterschied;
als Subjekt aber, das heißt durch die labyrinthische Verwickeltheit der Art und Weise in sich,
mit sich für sich dazusein und damit seiner selbst Herr werden zu können, stellte er für sich
selbst, seinesgleichen und –ungleichen, ein verständiges, vernünftiges und gewissenhaftes We-
sen dar« (Plessner, Conditio Humana, aaO. (FN 14), S. 14 f). Zum Begriff der exzentrischen
Positionalität vgl. neben der herausragenden Arbeit von Joachim Fischer. «Exzentrische Po-
sitionalität. Plessners Grundkategorie der Philosphischen Anthropologie« in: DZPhil, Bd. 48
(2000), S. 265-288 auch Dux, »Plessners philosophische Anthropologie« (FN 12), S. 289-296;
Ströker, »Homo Absconditus«, aaO. (FN 8), S. 35 f, passim; Redeker 1993, S.148-150; Schirr-
macher, »Der natürliche Mensch«, aaO. (FN 12), S. 52-64; Kämpf, Plessner, aaO. (FN 12),
S. 59-80; Jörke, Politische Anthropologie, aaO. (FN 12), S. 36-38; Mitscherlich, Natur und Ge-
schichte, aaO. (FN 10), S. 188-241.

33 Es ist klar, dass Plessner vom Standpunkt der »exzentrischen Positionalität« aus dem Versuch
Darwins, menschliche Ausdrucksweisen wie Lachen und Weinen phylogenetisch zu erklären,
zurückweisen muss. Bereits in den »Stufen« war klar, dass sich menschliches Verhalten in seiner
Variabilität nicht funktional auf Zwänge im Kampf ums Dasein in der Frühphase der mensch-
lichen Stammesgeschichte zurückführen lässt. Lachen und Weinen seien vielmehr »Grenzre-
aktionen« auf Bereiche des menschlichen Seins, die das enge Korsett des biologischen Natu-
ralismus durchbrechen. Vgl. Plessner, Philosophische Anthropologie, aaO. (FN 12), S. 66-69.

34 Plessner, Conditio Humana, aaO. (FN 14), S. 51. Diesen Zusammenhang hat Adolf Portmann
überzeugend zusammengefasst: »Es entspricht der geringen Entwicklung vorgebildeter in-
stinktiver Verhaltensweisen beim Menschen, daß uns als Lebensraum nicht eine bestimmte
Umwelt, kein bestimmter Naturausschnitt zugeordnet erscheint. Es gibt keine Umwelt für den
Menschen, wie man sie für ein Tier meistens angeben kann: etwa die Steppe oder den Wald,
Flüsse und Hochgebirge oder gar die noch enger umschriebenen Bezirke wie Baumkronen,
Gebüsch oder Felsgrund. Unserer ganzen Daseinsart entspricht es im Gegenteil, in irgendeinem
von Menschen aufgesuchten Naturbereich sich eine besondere ‚Welt’ zu schaffen, sie aufzu-
bauen aus Naturbeständen, die durch menschliches Tun umgeformt worden sind« (Portmann,
Zoologie, aaO. (FN 20), S. 64).

35 Plessner, Mit anderen Augen, aaO. (FN 29), S. 7.

81 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 81

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


Philosophischen Anthropologie in der Sicht Plessners klar benannt: Sie hat herauszu-
finden, wie sich die Exzentrizität der conditio humana auf das menschliche Dasein aus-
wirkt.

II.

Dieses Programm hat Konsequenzen für die methodologischen Grundlagen seiner Um-
setzung. Denn erst auf der Höhe seiner oben beschriebenen Exzentrizität kann sich der
Einzelne als »ganzer Mensch« begreifen. Erst unter dieser Voraussetzung wird er sich
bewusst, dass er eine gebrochene Existenz zu führen hat, die den Descartesschen Dua-
lismus sprengt: Als Teil der physiologischen Natur und untrennbar mit ihr verbunden,
sieht er sich gezwungen, trotzdem den größten Teil seines Lebens innerhalb des künst-
lichen Kosmos der von ihm selbst geschaffenen Artefakte zu führen. Die Analyse dieser
Situation übersteigt das Kausalitätsprinzip notwendig, das – mit Kant gesprochen – auf
die Empirie der Welt der Erscheinung festgelegt ist.36 Sie kommt also »um eine nicht
empirisch restringierte Betrachtung der körperlichen Welt, aus der sich die geistig-
menschliche Welt nun einmal aufbaut«,37 nicht herum. Daher müsse »jeder Versuch,
Begriffe, Theorien und Ergebnisse – aus welcher naturwissenschaftlichen Disziplin im-
mer – auf die Geisteswissenschaften anzuwenden und sie für sie direkt fruchtbar zu ma-
chen wie das besonders in der Zeit des darwinistisch-evolutionären Positivismus Mode
war, aber auch heute noch bisweilen erstrebt wird, (...) daran (scheitern), daß hier Dinge
verschiedener Seins- und Anschauungsweise, sozusagen verschiedener Anschauungshö-
he in eine Ebene geraten, die ganz verschiedenen Erfahrungsstellungen zuzuordnen
sind«.38

Aber auch die klassischen Geisteswissenschaften mit ihrer Tendenz, den Menschen
ausschließlich als Person, als Subjekt geistigen Schaffens oder religiöser Überzeugung
wahrzunehmen, sind seiner Exzentrizität nicht gewachsen. In dem Maße, wie sie den
Naturwissenschaften die Sphäre des körperlichen Seins überlassen, verfangen sie sich im
spiritualistischen Ansatz und verfehlen die Fokussierung auf das Ineinandergreifen von
biologischer und sozio-kultureller Natur des Menschen. Um dieses Dilemma zu ver-
meiden, gibt die Philosophische Anthropologie die Feindschaft oder Indifferenz der

36 Das methodologische Problem, das aus dem Erkenntnisinteresse der Philosophischen Anthro-
pologie folgt, hat Plessner klar erkannt und wie folgt zusammengefasst: Sie sei mit dem Problem
konfrontiert, »das weder mit den Methoden der Naturwissenschaft noch mit denen der Geis-
teswissenschaften zu lösen ist, weil der Mensch eben beiden Reichen angehört. (...) Die über-
greifende Einheit, in der beide Sichtweisen zusammengehalten werden, leistet der Objektivie-
rung Widerstand, weil daran traditionelle Methoden beteiligt sind, die psychologische und die
physiologische, welche die Kluft offen halten, statt sie zu überbrücken. Um an diese Einheit
heranzukommen, bedarf es einer Philosophie, die nicht den ausgefahrenen Geleisen des Posi-
tivismus, Pragmatismus und Neukantianismus folgt, vielmehr es wagt, sie zu überholen, ohne
dabei in überwundene, vorkritische Denkweisen der alten Metaphysik zurückzufallen« (Pless-
ner, Conditio Humana, aaO. (FN 14), S. 13).

37 Plessner, Stufen, aaO. (FN 15), S. 26.
38 Ebd.

82 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 82

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


klassischen Geisteswissenschaften gegenüber den Naturwissenschaften auf.39 Zwar geht
sie von einem Methodenpluralismus aus. Doch er darf nicht als ein Mischmodell des
kausalen »Erklärens« (Naturwissenschaften) mit dem hermeneutischen »Verstehen«
(Geisteswissenschaften) missverstanden werden. Die von den Naturwissenschaften ge-
lieferten Daten und Informationen über den physiologischen Zustand des Menschen sind
für die Philosophische Anthropologie aus den genannten Gründen unverzichtbar. Aber
man kann sie für das aus der »exzentrischen Positionalität« folgende Erkenntnisinteresse
nur dann nutzbar machen, wenn sie in die geisteswissenschaftliche Sprache der Herme-
neutik übersetzt worden sind. Auf diese Weise werde »eine Hermeneutik, d.h. eine Wis-
senschaft des Ausdrucks, des Ausdrucksverstehens und der Verständnismöglichkeiten,
die durchaus nicht, wie einige Autoren anzunehmen scheinen, auf den Bereich der Spra-
che beschränkt ist, (...) zum Mittelpunkt (...) der allgemeinen philosophischen Logik«.40

Was bedeutet aber diese auf die physiologische Natur des Menschen ausgeweitete
Hermeneutik41 für das Verhältnis der Philosophischen Anthropologie zu den Evoluti-
onswissenschaften? Auf eine kurze Formel gebracht, stellt Plessners Ansatz zwar keine
Abbreviatur, aber auch kein Gegenmodell zur Darwinschen Entwicklungstheorie dar,
sondern er setzt diese voraus. Den Rohstoff der organischen Stufen, nämlich Pflanzen,
Tiere und Menschen, nimmt er als Ausgangsmaterial, wie die natürliche Evolution es
hervorgebracht hat. Aber deren qualitative Gestalten erschließt Plessner, wie schon skiz-
ziert, hermeneutisch als Stufen des Organischen, welche sich durch jeweils spezifische
Organisationsformen unterscheiden. Er geht also über die Resultate der Evolution in-
sofern hinaus, als er in sinnverstehender Sicht qualitative Formunterschiede der Lebens-
organisation in Gestalt offener (Pflanze), geschlossener (zentristischer) (Tier) oder ex-
zentrischer Positionalität (Mensch) ausmacht, die sich dem reinen Kausalitätsprinzip
entziehen. Gehlen versuchte, das Ziel, die Wiederherstellung des »ganzen Menschen«,
dadurch zu erreichen, dass er diesen in Anlehnung an Herder als Mängelwesen definierte,
der durch seine Aktion,42 d.h. durch die Schaffung »künstlicher Umwelten«, überhaupt
erst sein Überleben zu sichern vermochte: Funktionalistisch auf dieses Ziel bezogen,
unternahm er es, die spezifischen Eigenschaften des Menschen im Sinne eines biologi-
schen Determinismus zu erklären.

Plessner gab der Philosophischen Anthropologie eine andere Wende. Für ihn ist es
unmöglich, die Vielfalt der menschlichen Verhaltensweisen ausschließlich unter dem
funktionalistischen Aspekt der Kompensation seiner ursprünglichen Mängel zu subsu-

39 Den Grund für die Distanz der Geisteswissenschaften zu den Naturwissenschaften sieht Pless-
ner im Historismus, der den mit der Evolution in Verbindung gebrachten Fortschrittsgedanken
radikal ablehnte. »Für die Ausbildung des Historismus war und ist das ein wichtiges, meist
übersehenes Faktum und eines der Motive dafür, daß die Geisteswissenschaften gegen natur-
wissenschaftliche Einsichten in Dinge, die den Menschen betreffen, fast immer eine unüber-
windliche Abneigung haben« (Plessner, Conditio Humana, aaO. (FN 14), S. 10).

40 Plessner, Stufen, aaO. (FN 15), S. 23.
41 Zu Plessners anthropologischer Hermeneutik vgl. Dux, Plessners philosophische Anthropologie,

aaO., (FN 12), S. 263-267 sowie Kim, Antropologie und Hermeneutik, aaO., (FN 12), der den
Einfluss Wilhelm Diltheys auf Plessners Ansatz untersucht.

42 Vgl. Gehlen, Anthropologische Forschung, aaO., (FN 28), S. 16-21.

83 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 83

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


mieren. Daher schlug er mit dem Begriff der »exzentrischen Positionalität« einen an-
thropologischen Fixpunkt vor, der sich nicht in den Fallstricken eines biologischen
Funktionalismus verheddert. Als exzentrisches Wesen nicht im Gleichgewicht, also ort-
los, zeitlos im Nichts stehend und konstitutiv heimatlos, müsse sich der Mensch erst sein
Gleichgewicht schaffen. Daher suche er permanent nach Neuem. Diese ständige Über-
bietung sei das notwendige Mittel der »Kompensation seiner Halbheit, Gleichgewichts-
losigkeit, Nacktheit«.43 Zwar könne es Zeiten geben, in denen das »Bewußsein der kon-
stitutiven Heimatlosigkeit des menschlichen Wesens durch starke Bindungen an Scholle
und Familie, an Haus und Ahnen überdeckt war. Aber auch sie hatten keinen Frieden,
es sei denn, sie suchten ihn«.44 Metaphern wie die des Paradieses, des Standes der Un-
schuld, des goldenen Zeitalters seien im Grunde genommen nichts weiter als extrapola-
tive Projektionen dessen, was der Mensch aufgrund seiner »exzentrischen Positionalität«
vermisse. Es ist die Sehnsucht nach einem Gleichgewicht mit der natürlichen Umwelt,
das sich von selbst nicht einstellt. Dieser Zwang, durch die Schaffung kultureller Arte-
fakten die Exzentrizität seiner Existenz in ein künstliches Gleichgewicht mit der äußeren
Natur zu bringen und so das eigene Leben in seiner Gebrochenheit erträglich zu machen,
konstituiert zugleich die Differenz zwischen Mensch und Tier – trotz gleichzeitiger Ein-
gebundenheit in eine gemeinsame Naturbasis.

Aber diese hermeneutische Deutung organischer Stufen steht keineswegs quer zum
Darwinschen Entwicklungsmodell. Die gemeinsame Schnittmenge zwischen »exzentri-
scher Positionalität« und Evolution wird immer dann deutlich, wenn es um die Exem-
plarität organischer Phänomene geht, deren Rahmenbedingungen von der Evolutions-
theorie umschrieben werden. »Insofern das Verhältnis der Anpassung (Angepasstheit)
ein labiles, d.h. eine der ‚Form’ nach in seinem Gelingen vorgegebenes, dem ‚Inhalt’ nach
aber ein gelingendes oder misslingendes ist, bleibt der Organismus bei aller Geborgenheit
gefährdet. Das Positionsfeld oder das Milieu ist wesensmäßig Schauplatz von Kämpfen
und Sphäre des Schutzes. Sie erfüllt an den Lebewesen das Gesetz seines eigenen Körpers,
der kraft seiner Positionalität Übergang seiner selbst in das Medium, exzentrische Mitte
ist. In dem Feld, das seinen natürlichen Ort erhält, mit ihm und gegen es gestellt, muß
der lebendige Körper existieren – zwischen Frieden und Kampf, auf Leben und Tod.
Deshalb heißt Leben in Gefahr sein, heißt Existenz Wagnis«.45 Erleichtert wird diese
Horizontverschmelzung zwischen Hermeneutik und kausalem »Erklären« dadurch,
dass die Evolutionswissenschaft eine eher »weiche« Naturwissenschaft46 ist: So weist sie

43 Plessner, Stufen, aaO, (FN 15), S. 320.
44 AaO., S. 309.
45 AaO., S. 207.
46 Freilich besteht die Schattenseite dieses »weichen« Konzepts darin, dass Darwins Evolutions-

theorie zu weltanschaulichen Zwecken missbraucht worden ist: ein Vorgang, der im national-
sozialistischen Genozid an den Juden seinen Höhepunkt erreichte. Zur ideologischen Um-
deutung der Darwinschen Evolutionstheorie vgl. Christian Vogel, »Charles R. Darwin, sein
Werk ›Die Abstammung des Menschen‹ und die Folgen« in: Charles Darwin, Die Abstammung
des Menschen. Übersetzt von Heinrich Schmidt., 5. Auflage, Stuttgart 2002, S. XXXIIIf. So
seien in Darwins wissenschaftlicher Konzeption die Träger der Erbanlagen Individuen, im
Sozialdarwinismus dagegen Kollektive wie Volk, Nation Rasse etc., deren Wohl die natürliche

84 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 84

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


nicht nur historische Dimensionen auf. Auch die Möglichkeit ihrer Quantifizierung ist
vergleichsweise gering. Vor allem kann sie ihre Resultate nicht in der Form eines jederzeit
reproduzierbaren Experiments47 und nur eingeschränkt in der Sprache der Mathematik
artikulieren. Ähnlich wie die Geschichtswissenschaft arbeitet sie mit »Quellen« als Be-
legstücke für die Richtigkeit der evolutionären Zwischenformen der Arten, wie sie ins-
besondere die Paläontologie liefert.48

Vor allem aber ist Darwins Bestimmung des Eigenwertes der Kultur, wie er sie in »Die
Abstammung des Menschen« vorgenommen hat, durchaus mit dem Profil, das Plessner
ihr in den »Stufen« zuordnet, vereinbar. Dessen Prämisse war, dass biologische und so-
zio-kulturelle Natur des Menschen ineinander verwoben seien. Den Satz Darwins, dass
der Mensch mit all seinen Fähigkeiten, ja, »mit seinem gottähnlichen Verstand, der ihn
die Bewegungen und die Einrichtung des Sonnensystems erkennen ließ«49 dennoch »die
unaustilgbaren Zeugnisse seines niedrigen Ursprunges« in sich trägt,50 hätte auch Pless-
ner unterschreiben können. An anderer Stelle betonte Darwin den Eigenwert der kul-
turellen Entwicklung gegenüber der natürlichen Selektion: »Große Gesetzgeber, die
Stifter wohltätiger Religionen, große Philosophen und wissenschaftliche Entdecker tra-
gen durch ihre Werke viel mehr zum Fortschritt der Menschheit bei, als wenn sie eine

Selektion dienen soll, unabhängig vom individuellen Wohl oder Schaden der einzelnen Ak-
teure. Sodann ersetzten die Sozialdarwinisten das Kausalitätsprinzip durch das der Teleologie,
d.h. die Selektion der so genannten »Minderwertigen« erklären sie zum verbindlichen gesell-
schaftspolitischen Ziel. Dadurch lade sich zugleich das wertfreie Erklären des evolutionären
Vorganges normativ auf. Vogels Aufzählung sollte ein weiteres Element hinzugefügt werden.
Die Sozialdarwinisten interpretierten Darwins natürliche Selektion zu einem Konzept des
Verdrängungswettbewerbs um, der in der Regel mit der Vernichtung des Schwächeren endet.
In der wissenschaftlichen Evolutionslehre gibt es ein solches strukturelles Junktim nicht, da
Selektion auch durch Ausweichen in ökologische Nischen erfolgen kann und somit Koexis-
tenzen ermöglicht. Allerdings darf nicht verschwiegen werden, dass Darwin in der »Abstam-
mung des Menschen« durch seine eurozentrische Abwertung der »Wilden« in Feuerland und
durch seine ethnische Herunterstufung der Iren gegenüber den Schotten sozialdarwinistischen
Vorurteilen gegen seine eigene Intention Vorschub geleistet hat. Vgl. exemplarisch Darwin,
Die Abstammung, aaO., (FN 46), S. 178 f.

47 Allerdings gibt es Ausnahmen. Zwar lässt sich die Evolution nicht mit menschlichen Zeitmaß-
stäben messen. Doch kann man sie in überschaubaren Zeiträumen an geeigneten Objekten
beobachten, wie der Biologe John Endler am aus Anpassungsgründen evozierten Farbwechsel
von Guppy-Fischen zeigen konnte (vgl. Jörg Albrecht, Sex und Verfolgung. Auf Trinidad kann
man die Evolution bei der Arbeit zuschauen, in: Frankfurter Allgemeine Sonntagszeitung, 4.
Jg. (2009), S. 52). Auch lässt sich an den Schnäbeln von Finken eine Merkmalsverschiebung in
relativ kurzen Intervallen nachweisen. Sie erfolgt aufgrund der Nutzung sehr unterschiedlicher
ökologischer Nischen, um sich aus dem Weg zu gehen (vgl. Friebe, »Finken lügen nicht« in:
Frankfurter Allgemeine Sonntagszeitung, aaO., (FN 17), S. 49).

48 »Die Funde der Vorgeschichte erscheinen heute in steigendem Maß als geschichtliche Doku-
mente; immer deutlicher zeigen sie noch in den zeitfernsten Spuren ein Eigentümliches,
Menschliches – sei es auch das Anzeichen eines Feuers, das etwa Fundreste angesengt hat, sei
es ein noch so geringes Merkmal der schaffenden Hand am Werkzeug aus Knochen oder Stein
– immer ahnen wir in diesen Spuren den vollen Menschen, der ihr Anlaß war« (Portmann,
Zoologie, aaO., (FN 20), S. 108).

49 Darwin, Die Abstammung, aaO. (FN 46), S. 274.
50 Ebd.

85 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 85

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


zahlreiche Nachkommenschaft hinterließen«.51 Er gibt zu, dass die Zivilisation die »na-
türliche Selektion« deutlich behindere, und er wertet diesen in den Augen der Sozial-
darwinisten vermeintlichen »Nachteil« eindeutig positiv auf: Ohne den Schutz der
Schwachen verlöre »unsere edelste Natur an Wert«.52 Die im Vergleich zur genetischen
Aufrüstung wirksameren Ursachen des Fortschritts sah er »in einer guten Erziehung in
der Jugend, wenn das Gehirn am empfänglichsten ist und in einem hohen Grade der
Vortrefflichkeit (...), den die Fähigsten und Besten in ihrer Persönlichkeit darstellen, und
der in Gesetzen, Gebräuchen und Überlieferungen der Nation verkörpert und der öf-
fentlichen Meinung aufgenötigt wird«.53

Aber unbestritten bleibt, dass das Zusammendenken beider Sphären in der Sicht Pless-
ners ohne einen hermeneutischen Ansatz scheitern muss. Plessner geht so gar noch einen
Schritt weiter. Er erkennt die Tatsache an, dass die Naturwissenschaften, also auch die
Biologie und die Evolutionswissenschaften, ihre Resultate ohne Philosophie, nur auf
Methodologie und Logik gestützt, erzielen. So hätten seine typologischen Charakteri-
sierungen dem Biologen wenig zu sagen. »Abgesehen davon, daß für ihn nicht nur die
starren Grenzen zwischen Pflanzen und Tier fließend geworden sind – bis auf Invariable
wie etwa das Chlorophyll – wird die klare Abgrenzung solcher Reiche klassischer Be-
nennung im Gebiet der Viren und Genstrukturen vollends fragwürdig«.54 Trotzdem ha-
be die Entwicklung einer Typologie wie die der »exzentrischen Positionalität« ihren Sinn.
Zwar ausgehend vom Untersuchungsmaterial der Biologie, laufe sie auf deren transzen-
dentale Begründung, also auf die Frage nach der Bedingung der Möglichkeit ihrer Ge-
genstände hinaus. Ein solcher Ansatz sei nicht identisch mit einer Wissenschaftstheorie
und Methodenlehre der Biologie, sondern diesen gleichsam vorgelagert.

In einer anderen Situation befänden sich die Geisteswissenschaften: Sie blieben ohne
den Einbezug der biologischen Natur des Menschen in den Fokus ihrer Hermeneutik
defizitär. »Den Menschen trägt die lebendige Natur, ihr bleibt er bei aller Vergeistigung
verfallen, aus ihr zieht er die Kräfte und Stoffe für jegliche Sublimierung. Deshalb drängt
von selbst die Forderung nach einer philosophischen Anthropologie auf die Forderung
nach einer philosophischen Biologie, auf eine Lehre von den Wesensgesetzen oder Ka-
tegorien des Lebens«.55 Die Philosophische Anthropologie als Lehre von den Bedin-
gungen der Möglichkeit »eines menschenhaften Wesens der vollen Erfahrung in Natur
und Geschichte« ist also auf die Rezeption naturwissenschaftlicher Ergebnisse der Er-
forschung des Menschen angewiesen. »Ihr sind die Forschungen auf dem Gebiet der Vor-
und Frühgeschichte ebenso wichtig wie die über keimesgeschichtliche und kindliche
Entwicklung. Dem Gesamtgebiet der Anthropogenese steht sie offen, die durch die
Fortschritte der Genetik eine Aktualität gewonnen hat, an die weder Mendel noch seine
Wiederentdecker in unserem Jahrhundert zu denken wagten«.56

51 AaO., S. 175.
52 AaO., S. 172.
53 AaO., S. 184 f.
54 Plessner, Mit anderen Augen, aaO., (FN 29), S. 135 f.
55 Plessner, Stufen, aaO., (FN 15), S. 76.
56 Plessner, Mit anderen Augen, aaO., (FN 29), S. 143.

86 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 86

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


Umgekehrt dürfte Plessner mit dem Biologen Adolf Portmann übereinstimmen, dass
die Evolutionsbiologie und die das sozio-kulturelle Sein des Menschen erforschende
Geschichtswissenschaft mit zwei sehr unterschiedlichen Entwicklungsbegriffen arbei-
ten. Der evolutionäre Entwicklungsbegriff »erklärt die Verwandtschaft der Organismen
und die Sukzession ihrer Formen in den Erdzeiten als das Ergebnis eines realen Zusam-
menhanges, als Entstehung vieler verschiedener Gestalten aus wenigen einfachen Grund-
formen. In seinen extremen Anwendungen umfaßt dieser Entwicklungsbegriff auch die
Urzeugung von einfachsten Organismen aus leblosen organischen Substanzen«.57 Dem-
gegenüber ist der historische Entwicklungsbegriff an die Erzeugnisse der menschlichen
Kultur, an machtpolitische Interessenkonstellationen kollektiver oder individueller Ak-
teure, an restriktive sozio-politische Bedingungen politischen Handelns, aber auch an
Möglichkeiten ihrer Durchbrechung, an Traditionen und deren Überwindung etc. ge-
bunden. Im Unterschied zum evolutionären Entwicklungsbegriff erscheint der Mensch
»in einer Kette von Generationen, die sich das Ergebnis ihrer Arbeit weiterreichen und
für die deshalb mit jeder Generation eine Ausgangslage entsteht, die völlig neu ist – ohne
daß diese Lage durch eine erbliche Veränderung der Menschen beeinflusst würde oder
etwa selber eine derartige erbliche Änderung zur Folge hätte«.58

Plessners Option für eine den Leib mit umfassende Hermeneutik steht also unter dem
Zwang, die Trennung zwischen diesen Entwicklungsbegriffen aufrechtzuerhalten. Wür-
de das evolutionstheoretische Entwicklungsparadigma dem historischen Prozess subsu-
miert werden, müsste die Geschichte und die in ihr entstandene Kultur ihrer Verwurze-
lung in der biologischen Vorgeschichte verlustig gehen und im Spiritualismus enden. Die
umgekehrte Entwicklung aber liefe notwendig auf einen sozialdarwinistischen Biolo-
gismus hinaus, vor dessen Konsequenzen Portmann, die Geschehnisse der 1940er Jahre
vor Augen, nachdrücklich warnte.59

III.

Eine andere Frage ist, wie Plessner das Verhältnis zwischen Evolution und exzentrischer
Positionalität des »ganzen Menschen« – also dem Kernstück der Philosophischen An-
thropologie – bestimmt. Wenn sein anthropologischer Ansatz von der Annahme ausgeht,
dass die erste, d.h. die biologische Natur des Menschen von ihrer zweiten, ihrer sozio-

57 Portmann, Zoologie, aaO. (FN 20), S. 22.
58 AaO., S. 23.
59 »Man mag Völker zu erfassen wähnen, indem man sie als alt oder jung erklärt, man kann die

Einehe aus dem Zahlenverhältnis der Geschlechter zu begründen versuchen, auch kann man
die Familie als das biologische Element jeder Gesellschaft auffassen, Offensiven des Lebens
auslösen oder die Ausmerzung des Untüchtigen fordern, Lebensräume erfinden, einen biolo-
gischen Druck der Stärkeren proklamieren – das ist alles gleich anfechtbar und gefährlich«
(Portmann, Zoologie, aaO., (FN 20), S. 26).

87 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 87

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


kulturellen Schicht überwölbt ist,60 steht das Problem auf der Tagesordnung, ob die
ebenfalls sich entwickelnde sozio-kulturelle Dimension auf seine biologisch-animalische
Substanz zurückwirkt. Haben wir es hier mit Entwicklungssträngen zu tun, die parallel
ohne gegenseitige Beeinflussung ablaufen? Oder handelt es sich um einen interdepen-
denten Zusammenhang, der sehr wohl Auswirkungen auf die Struktur der Evolution des
homo sapiens zur Folge hat?

Die erste Frage beantwortet Plessner eindeutig: Ihre mögliche positive Antwort wäre
ihm zufolge gleichzusetzen mit den Positionen des Spiritualismus und des Naturalismus,
gegen deren Hegemonie die Philosophische Anthropologie von Anfang an Sturm lief.
Die spiritualistische Theorie führe »die unvermeidliche Künstlichkeit menschlichen
Tuns, seiner Ziele und Mittel auf den Geist zurück. Einmal ist das mehr objektiv gemeint
und deckt sich dann mit der alten Lehre, daß die Kultur von Gott stamme. Oder es ist
mehr subjektiv gedacht und bedeutet dann die Zurückführung auf besondere Anlagen
des menschlichen Wesens, auf seine Intelligenz, sein Bewußsein, seine Seele. In beiden
Fällen wird im strengen Sinne nichts erklärt, sondern bei der besonderen Eigenschaft, in
der sich der Mensch vom Tier unterscheidet, Halt gemacht«.61 Eine Erklärung aber läge
nur dann vor, wenn die Entstehung des Geistes aus ihrer Naturgrundlage heraus erfolgte.
Doch davon könne in diesem Ansatz keine Rede sein. Weit von einem stringent geführten
Nachweis entfernt, sei ein solcher nicht einmal beabsichtigt. Die spiritualistische Theorie
bedeute nichts weiter als eine Verschiebung des Problems. Zu dessen Lösung trage sie
nichts bei.

60 Diesen Aspekt hat Adolf Portmann auf eine überzeugende Formel gebracht: »Vor uns sind
eben am ausgeprägten Einzelnen nicht Anlage, die einfach der ›Natur‹ angehören, sondern
Gebilde, die der zweiten Natur des Menschen, der Kultur, ebenfalls zugeordnet werden müs-
sen, jener Sphäre, die aus relativ allgemeinen Naturanlagen die besonderen Erzeugnisse der
Sozialbeziehung in ihrer einmaligen Entfaltung hervorgehen läßt« (Portmann, Zoologie, aaO.,
(FN 20), S. 111). Heinz Penzlin vertieft diese analytische Einsicht sogar noch, wenn er von
einer »kulturellen Evolution« spricht: »Sie beruht wie die biologische Evolution auf dem Er-
werb, der Anreicherung und der differentiellen Weitergabe von Informationen. Während je-
doch bei der biologischen oder besser biogenetischen Evolution die Desoxyribonukleinsäure
(DNS) als Träger der Information dient, die durch identische Replikation vermehrt, durch
Mutationen verändert und durch Vererbung von Generation zu Generation weitergeben wer-
den kann, liegen der kulturellen oder ‚tradigenetischen’ Evolution die individuell im Prozess
des Lernens erworbenen, gespeicherten und durch weitere Erfahrungen modifizierten Infor-
mationen zugrunde, die auf nichtgenetischem Wege durch Beobachtung und Nachahmung,
durch Lehren und Lernen von Individuum zu Individuum weitergeleitet werden können. Man
spricht dann von einer Traditionsbildung. Es liegt auf der Hand, daß die tradigenetische Evo-
lution mit wesentlich höherem Tempo ablaufen kann als die biogenetische, da die Informati-
onsweitergabe nicht nur einmal am Beginn des individuellen Lebens, sondern vielfach und
zeitlebens erfolgen kann« (Penzlin, Gehirn-Bewußtsein-Geist, a.a.O. (FN 20), S. 22). Weitere
Differenzen kommen nach Penzlin hinzu: Nicht auf die Weitergabe durch die Eltern be-
schränkt, ist die kulturelle Evolution in jeder Richtung möglich. Ihre Einzelschritte können
größer sein als die durch Mutationen bewirkten meist kleinen Veränderungen. Und nicht ge-
netisch fixiert, ist sie – im Gegensatz zur genetischen Evolution – durchaus umkehrbar.

61 AaO., S. 312.

88 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 88

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


Die naturalistische Naturerklärung gehe in ihrer positiven Variante – insbesondere in
Gestalt der als universales Deutungsmuster gewendeten Evolutionstheorie62 – von der
Annahme eines Naturmenschen aus, »der durch die Großhirnentwicklung dazu gedrängt
wurde, den Kampf ums Dasein mit anderen als den natürlichen Waffen seines Leibes
auszufechten. Er wurde dazu durch die mit der Ausbildung des Großhirns (d.h. der In-
telligenz) korrelativ Schritt haltende aufrechte Gangart und Ausbildung der damit frei-
werdenden Vorderextremitäten zu Händen unterstützt. Die Hand, ‚das äußere Gehirn
des Menschentieres’, schuf kraft der Opponierbarkeit des Daumens das Werkzeug, als
ihre natürliche Verlängerung«.63 Nach diesem Paradigma sind Intelligenz und Handfer-
tigkeit Ursache der Entstehung des Werkzeuggebrauchs und der Kultur, welche die
Menschen unter dem Zwang des Überlebens im Kampf ums Dasein entwickelten: eine
Schlussfolgerung, welche man, wie hinzufügen wäre, so bei Darwin vergeblich sucht. Die
negative Variante der naturalistischen Kulturerklärung ist psychologisch gewendet. Sie
geht nicht von einem gesunden, sondern von einem kranken Urmenschen aus. Konfron-
tiert mit der Gefahr der Vernichtung durch die Urgewalten, sucht er Schutz durch immer
weitere Entwicklung von Werkzeugen, aus der am Ende die Kultur entsteht. Dieser
Prozess geht Hand in Hand mit der parasitären Entwicklung seines Großhirns. Aus sei-
ner natürlichen Bahn geworfen, ist sein ursprüngliches vitales Gleichgewicht durch »das
Danaergeschenk der Intelligenz, der Einsicht und Erkenntnis, des Bewußtseins der
Welt«64 ein für alle Mal pathologisch gestört.

Beide Ansätze können den Ansprüchen der Philosophischen Anthropologie Pless-
nerscher Provenienz nicht genügen. Die Kritik der darwinistischen Variante der Natur-
erklärung gilt nicht, wie gezeigt wurde, der Rekonstruktion der Entwicklungsgeschichte
organischer Organisationsformen, die im Sinne Darwins nur von den weniger ent-
wickelten Lebewesen her plausibel zu deuten sind. Auch finden sich bei Plessner keine
Hinweise, dass er die Rolle der Mutation bei der Entstehung neuer Arten bestritten hätte.
Seine Vorbehalte beziehen sich vielmehr auf Grenzüberschreitungen der Evolutions-
theorie, wenn sie den Anspruch erhebt, monokausal die Entwicklung der sozio-kultu-
rellen Natur des Menschen aus ihren biologischen Grundlagen heraus erklären und diese

62 Darwins Ansatz selbst gründete sich auf strenge empirische Naturbeobachtung, die sich an die
Regeln des Kausalitätsprinzips hielt. Er lehnte es ab, innerhalb seines Paradigmas Aussagen
über das Verhalten der Menschen in kulturell differenzierten Gesellschaft zu machen. Viele
seiner Schüler im 19. Jahrhundert taten eben diesen Schritt, indem sie die Einsichten Darwins
universalisierten und damit ideologisierten. Auf sie trifft die Ideologiekritik zu, die Plessner in
unübertroffener Weise wie folgt formulierte: »Die universale Weise des Blickfelds läßt den
Blickwinkel, unter dem es (d.h. das Leben, R.S.) steht, vergessen: die Überzeugung von der
Macht der Konkurrenz und dem Wert der Industrie. Ohne sich der ungeheuerlichen Zumutung
bewußt zu sein, den industriell verstandenen Menschen zum Entwicklungsmaß der ganzen
Tierwelt zu machen, beraubt sich die am Manchestertum orientierte Denkweise der Möglich-
keit, ihr eigenes Axiom zu erkennen und die pragmatische Intelligenz, deren Steigerung an der
Zunahme der Zerebralisierung, jedenfalls an die nachweisbare Zunahme des Großhirns bei den
Wirbeltieren geknüpft ist, noch einmal zu einem Problem zu machen« (Plessner, Conditio
Humana, aaO., (FN 14), S. 11).

63 Plessner, Stufen, aaO., (FN 15), S. 312.
64 AaO., S. 313.

89 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 89

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


dadurch zu einem animalischen Appendix zu erklären.65 Diese Kritik zielt aber auch auf
die negative Variante der naturalistischen Kulturableitung. Sie unternimmt es, die kul-
turelle Potenz aus der »Selbsttäuschung eines biologisch entarteten, vom Gehirnpolypen
aufgesogenen Lebewesens«66 zu deduzieren. Plessner hat seine Kritik an beiden Varian-
ten des Naturalismus prägnant zusammengefasst: Der biologische Pragmatismus versage,
weil er »entweder den überwerkzeughaften, außernützlichen Sinn kultureller Ziele, also
das Eigengewicht der geistigen Sphäre, nicht begeiflich machen« könne »oder in das ent-
gegengesetzte Extrem verfallen und das Element des Nutzens und der sachlich-objekti-
ven Bedeutung, das in aller Kulturbetätigung steckt, aus den Augen (...) verlieren, sich in
reinen Psychologismus verspinnen« müsse. »Darin liegt ihr Kardinalfehler (der aufs
Schlagendste die Unfähigkeit demonstriert, den Menschen als Menschen und doch als
Naturwesen in Einer Perspektive zu sehen, solange man naturwissenschaftliche mit geis-
teswissenschaftlichen Vorstellungen zusammenkoppelt). Sie verabsolutieren ein Sym-
ptom des menschlichen Daseins und wollen damit alles anderen für den Menschen Be-
zeichnende erklären«.67

Es gehört zu den gewiss nicht geringsten Verdiensten der Philosophischen Anthro-
pologie Plessners, dass sich aus deren Axiom eine stringente Theorie der menschlichen
Bedürfnisse ableiten lässt, an der sowohl der Spiritualismus als auch der Naturalismus
scheitern müssen. Der Kern der Spiritualisierung des Menschen ist gerade die Annahme
seiner Bedürfnislosigkeit. Auf eine kurze Formel gebracht, stellt er ein flammendes Plä-
doyer gegen die von Sinnlichkeit stets affizierten Bedürfnisse dar, an deren Abnahme
und »Überwindung« sich der Grad der Spiritualisierung des Menschen bemisst. Der
Naturalismus dagegen nimmt die Bedürfnisse zwar ernst, aber er führt sie direkt auf die
aus seiner Stammesgeschichte resultierenden Triebimpulse zurück. Doch dieser Schritt
steht quer zu seiner Behauptung, der Mensch sei – im Gegensatz zum Tier – weitgehend
instinktentsichert. Demgegenüber unterliegt nach Plessner zwar das menschliche Ver-
halten »in seiner naturgeschichtlichen Prägung sehr alten Triebimpulsen teils arterhal-
tender, teils artgefährdender Tendenz, muss aber diese Impulse in die soziokulturelle
Ebene transponieren, d.h. sublimieren oder symbolisch überformen. Das bringt unsere
natürliche Künstlichkeit mit sich. Nach diesem Modell ist der triebhafte Unterbau letzt-
lich für das Verhalten der Menschen entscheidend. Er macht sich in Bedürfnissen geltend,
die keineswegs konstant sind, sondern soziokulturelle Masken tragen und vom Stand
ihrer jeweiligen technischen Möglichkeiten abhängen. Das Bedürfnis richtet sich nach
seiner zu erwartenden Befriedigung und den Tabus, die den Horizont begrenzen«.68

65 »Hunderte von Millionen Jahren hat das Leben gebraucht, um die Gattung homo sapiens her-
vorzubringen. Mit ihrer mehr oder weniger erreichten körperlichen Stabilisierung setzt etwas
Neues ein: kulturelle Tätigkeit. Eine neue, den Tieren verschlossene Dimension zieht die Le-
bensenergie an sich, fängt sie ab. In ihr entwickelt sich ein bislang dem biologischen Bereich
vorbehaltener Differenzierungsprozeß, bis schließlich die latenten Möglichkeiten der neuen
Dimension einen abermaligen Schub zustande brachte: die Entdeckung der Ratio« (Plessner,
Conditio Humana, aaO., (FN 14), S. 9).

66 Plessner, Stufen, aaO., (FN 15), S. 313.
67 AaO., S. 315.
68 Plessner, Mit anderen Augen, aaO., (FN 29), S. 111.

90 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 90

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


Wenn Plessner dergestalt einen naturalistischen ebenso wie einen spiritualistischen
Monismus der Genesis der Kultur ablehnt und auf deren relative Eigenständigkeit freilich
unter Berücksichtigung ihrer biologischen Grundlagen beharrt, so stellt sich das Pro-
blem, wie die damit behauptete Interdependenz in ihrem Gleichgewicht funktionieren
soll. Im Nachwort zur zweiten Auflage der »Stufen« geht Plessner, wenn auch nur sehr
kurz, auf diese Frage ein. Hier konstatiert er, dass mit der evolutionären Optimierung
der Gehirnpotenz und der damit verbundenen Steigerung der Beeinflussung seiner Um-
welt eine kulturelle Einwirkung auf seine natürliche Evolution durchaus im Bereich der
Möglichkeit liegt. Mit dieser Feststellung eröffnet Plessner ein neues Forschungsfeld,
dessen ganze Tragweite erst heute mit dem Aufstieg der Konvergenztechnologien und
der Anwendung ihrer Resultate auf den Menschen zum Zweck seines »Enhancement«
durch künstliche Steuerung seiner Evolution aktuell geworden ist. Er bringt nämlich im
Zusammenhang mit dem zunehmenden Ausbau der sozio-kulturellen Natur die Kate-
gorie der »Macht« ins Spiel, welche zunehmend Einfluss auf die äußere organische und
anorganische und schließlich auf das Subjekt dieser »Macht«, den Menschen selbst, neh-
me.

Damit ist ein normativer Aspekt der Evolution angesprochen, zu dessen Klärung die
kausal argumentierenden Naturwissenschaften, insbesondere die Biologie, wenig bei-
tragen können. Wohl aber sind die Geistes- und Sozialwissenschaften gefragt. Sie sehen
sich mit Problemen konfrontiert, die Plessner wie folgt formulierte: Zwar stehe außer
Frage, dass Fähigkeiten wie Sprache, planmäßiges Handeln, Erfinden von Werkzeugen,
Bildung von Institutionen zu einer Akkumulation von Macht führten, welche die orga-
nische ebenso wie die anorganische Welt dem Zugriff der Menschen ausliefere.69 Doch
»inwieweit diese Inbesitznahme reicht, der eine Inbesitznahme in der Gegenrichtung auf
das Subjekt der Macht entspricht, wissen wir nicht. Hat sich die Natur, die Evolution,
in den Griff bekommen? (...) Hemmt sie sich damit oder treibt sie (im Wege planvoller
Züchtung, die bisher ein Wunschbild von Dilettanten ist, aber mit steigender Einsicht in
den Chemismus der Gene eine ernst zu nehmende Möglichkeit wird und ihre Schatten
in den Utopien von Orwell und Huxley schon vorausswirft) in eine neue Richtung?«.70

69 Der Biologe Wolfgang Fritsche weist in seinem Schreiben an den Verf. vom 5. März 2009 darauf
hin, dass diese Machtakkumulation in der sozio-kulturellen Welt unterdessen die biologische
Natur gefährdet. »Für die äußere Natur, die natürliche Umwelt, ist das ja bereits eingetreten.
Wir haben mit der Macht der Technik und der Wirtschaft eine Umweltkrise ausgelöst, zu deren
Bewältigung bisher der Mensch nicht in der Lage ist. Allgemeiner gesagt, wir haben eine Welt
geschaffen, der wir nicht gewachsen sind. Die Mittel der kulturellen Evolution sind so mächtig
geworden, dass der Zweck einer humanen Entwicklung aus den Augen verloren wurde. Bei
den Eingriffen in die innere Natur – enhancement – wird das ebenso geschehen, da die Ziele
weitgehend irrational sind«.

70 Plessner, Stufen, aaO. (FN 15), S. 352.

91 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 91

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


IV.

Wir wissen nicht genau, ob Plessner sein hermeneutisch verstehendes Modell der »Stu-
fen« an diesem Punkt verlässt und der Philosophischen Anthropologie ein normatives
Gepräge gibt. Eine explizite Stellungnahme Plessners liegt jedenfalls, soweit ich sehe, zu
diesem Thema nicht vor. Immerhin ist die Hypothese nicht unberechtigt, dass die Ver-
bindung der »neuen Richtung« mit den klassischen Dystopien bei Orwell und Huxley
auf eine negative Bewertung hinausläuft. Trifft diese Einschätzung zu, so stellt sich die
Frage, wie einer solchen Entwicklung im Licht der Philosophischen Anthropologie zu
begegnen sei.

Diese Frage ist nur zu beantworten, wenn wir sie auf der Grundlage des »anthropo-
logischen Grundgesetzes« der »natürlichen Künstlichkeit« aufrollen, das Plessner aus
der »exzentrischen Positionalität« des Menschen ableitet. Aus ihm folgt, dass der Mensch
seine Instinktsicherheit aufgrund seiner Freiheit und seiner Fähigkeit zur Vorausschau
verloren hat. In sein Wissen um diesen Sachverhalt mische sich immer auch der Schmerz
»um die unerreichbare Natürlichkeit der anderen Lebewesen«.71 Nur durch »schöpfe-
risches Machen« sei er, wie bereits gezeigt, in der Lage, zwischen sich und seiner natür-
lichen Umwelt ein Gleichgewicht zu schaffen. Diese Anstrengung kann aber nur erfolg-
reich sein, wenn sich der Mensch eine künstliche Umwelt schafft, die sich »kraft eigenen
inneren Gewichtes«72 vom Prozess ihrer Entstehung ablöst und somit gleichsam zu einer
»zweiten Natur« gerinnt. »Der Mensch will heraus aus seiner unerträglichen Exzentri-
zität seines Wesens, er will die Hälftenhaftigkeit der eigenen Lebensform kompensieren
und das kann er nur mit Dingen erreichen, die schwer genug sind, um dem Gewicht seiner
Existenz die Wage zu halten«.73 Er kann sich nur durchhalten, so müssen wir Plessner
interpretieren, wenn er seine von der natürlichen Evolution geprägte biologische erste
Natur mit der zweiten, von ihm erst zu schaffenden sozio-kulturellen Natur nichtdua-
listisch verbindet, die so viel Eigengewicht besitzt, dass sie ein, wenn auch fragiles künst-
liches Gleichgewicht herstellt. Nur so lässt sich seine Exzentrizität kompensieren, und
zwar als Resultat nicht eines statischen, sondern eines dynamischen Vorganges. Was
würde mit diesem Gleichgewicht geschehen, wenn sich seine sozio-kulturelle Natur
durch künstliche Steuerung ihre biologischen Reproduktionsbedingungen gleichsam
einverleibt? Sie würde den Menschen seiner vitalen Kräfte berauben, durch deren Sub-
limierung er überhaupt erst Kultur hervorzubringen vermochte. Oder anders formuliert:
Die zweite Natur, durch die der Mensch sich vom Tier unterscheidet, zerstörte sich
selbst, weil sie sich ihrer eigenen vitalen Kraftquellen beraubte. Tatsächlich ist in den
radikalen Visionen des konvergenztechnologischen Futurismus der Kampf gegen den
Körper längst eröffnet. Nicht von der conditio humana ist die Rede, sondern vom Trans-
humanismus, mag er nun als Cyborg oder als Roboter die Welt und das All von morgen
dominieren.

71 AaO., S. 310.
72 AaO., S. 311.
73 Ebd.

92 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 92

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


Aber das von Plessner aus der »exzentrischen Positionalität« eruierte anthropologi-
sche Gesetz74 der »natürlichen Künstlichkeit« und auch das des »utopischen Standorts«
verweisen darauf, dass die Lösung nur dort zu suchen ist, wo die verhängnisvolle Macht-
akkumulation stattgefunden hat: in der sozio-kulturellen Dimension der menschlichen
Natur. Es gibt Alternativen zur Selbstdestruktion. Zwar geht auch Plessner davon aus,
dass der Mensch in seiner ursprünglichen Verfassung biologisch nicht überlebensfähig
ist, sondern sich zu diesem Zweck eine künstliche Umwelt zu schaffen hat. Aber im
Unterschied zu Gehlens Ansatz steht ihm nicht nur die bedingungslose Unterwerfung
unter repressive Institutionen, sondern ein ganzes Repertoire an Rollen und Einrich-
tungen zur Verfügung. In seiner »exzentrischen Positionalität« kann er sich aufgrund
seiner Instinktentbundenheit in sehr unterschiedlichen Kulturen und institutionalisier-
ten Umwelten objektivieren. Konfrontiert mit einem »Horizont der Möglichkeit des
auch anders Sein-Könnens«,75 betont Plessner »das unverlierbare Recht der Menschen
auf Revolution, wenn die Formen der Gesellschaftlichkeit ihren eigenen Sinn selbst zu-
nichte machen, und Revolution vollzieht sich, wenn der utopische Gedanke von der
endgültigen Vernichtbarkeit aller Gesellschaftlichkeit Macht gewinnt. Trotzdem ist er
nur das Mittel der Erneuerung der Gesellschaft«.76

Diese prinzipielle Offenheit der Schaffung künstlicher Umwelten entzieht also – im
Gegensatz zu Gehlen – der Unterscheidung zwischen anthropologischen Konstanten
und historischer Variabilität den Boden. Plessners Anthropologie fokussiert als Kon-
stante lediglich ein Grundinventar, das historisch auch emanzipativ ausgestaltbar ist – bis
hin zum revolutionären Umsturz. Im Grunde genommen, verweigert Plessner eine Ant-
wort auf das, was der Mensch ist: Sei es als ontologische Wesensbestimmung im Sinne
Schelers; sei es als biologistisch-funktionale Deutung des Menschen im Sinne Geh-
lens.77 Er gibt lediglich apriorische Modalitäten einer conditio humana an, unter welchen
humane Bedingungen möglich erscheinen. Dergestalt mit einer sozio-kulturellen Natur
ausgestattet, die den Menschen nicht auf den Mythos der Machbarkeit der Dinge und
ihrer Sachzwänge als repressive Determinanten festlegt, ist sie das offene Medium des
Entwurfs menschlicher Daseinsformen.78 Wenn nicht alles täuscht, können nur aus ihr
Motivation und technische Mittel folgen, die der Selbstzerstörung der äußeren organi-

74 Zu Plessners »anthropologischen Gesetzen« vgl. auch Redeker, Plessner, aaO., (FN
12),S. 155-161; Richter, Grenzen, aaO., (FN 12), S. 158-163: Kolb, Plessner, aaO., FN 12,
S. 24-33; Arlt, Philosophische Anthropologie, aaO., (FN 12), S. 121-129.

75 Plessner, Stufen, aaO., (FN 15), S. 343.
76 AaO., S. 345. Zu Plessners »Gesetz des utopischen Standorts« vgl. neuerdings grundlegend

Zyber, Homo Utopicus, aaO. (FN 12).
77 Vgl. Arnold Gehlen, Urmensch und Spätkultur. Philosophische Ergebnisse und Aussagen, Bonn

1956.
78 Diese Konsequenz hat bereits Adolf Portmann gezogen: »Rückwendung ist es (...) auch, wenn

wir heute wieder deutlicher sehen, wie menschlich auch die entsetzlichste Roheit unseres Tuns
noch ist. Dieses Böse erscheint uns nicht mehr als der zu überwindende Rest des Tieres in uns,
wie es die optimistische Frühphase der Abstammungslehre sehen wollte, sondern als schwer
lastende Menschlichkeit. Wir durchschauen heute die Selbsttäuschung, die vom ›Rückfall in
primitive Barbarei und Brutalität‹ sprach, wo doch ein Extrem unseres Verhaltens vorliegt,
dessen Möglichkeit in jedem von uns schlummert« (Portmann, Zoologie, aaO., (FN 20), S. 112).

93 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 93

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71


schen und anorganischen Natur sowie des Ichs als autonomes Subjekt mit seiner unver-
wechselbaren Innenwelt Einhalt gebieten.79

Zusammenfassung

Das Erkenntnisinteresse des vorliegenden Aufsatzes ist auf die Frage gerichtet, ob es
plausible Argumente gibt, den ausufernden Geltungsanspruch der Darwinschen Evolu-
tionstheorie unter Beibehaltung ihrer Relevanz in ihrem Herkunftsbereich, der Biologie,
zu begrenzen. Genau diese Frage bezeichnet eines der Zentren der Philosophischen An-
thopologie Helmuth Plessners. Diskutiert wird deren Verhältnis zur Evolutionstheorie
am Beispiel des »ganzen Menschen« jenseits des Descartesschen Dualismus zwischen
»res cogitans« und »res extensa« im Licht der »exzentrischen Positionalität«, einer
Schlüsselkategorie der Philosophischen Anthropologie Plessners, welche ihm zufolge die
Sonderstellung des Menschen im Kosmos markiert. Dabei wird deutlich, dass die Auf-
hebung dieses Dualismus nur durch die Kooperation von Natur- und Geisteswissen-
schaften möglich ist.

Summary

This essay is focused on the premise, that Darwins theory of evolution is the most con-
vincing pattern to explain the mechanisms of the development of nature. Nevertheless
this essay raises the question if this successful paradigm is characterized by boundaries
of knowledge. The author attempts to solve this problem by refering to Helmuth Pless-
ner’s philosophical anthropology. He is discussing the relationship between the theory
of evolution and Plessners philosophical anthropology by investigating his concept of
human nature beyond Descartes’ dualism between »res cogitans« and »res extensa«. The
perspective of his enquiry is Plessners key category »exzentrische Positionalität« which
indicates the difference between man on the one and animal and plant on the other side.
From a methodological point of view the research makes clear that Descartes’ dualism
can only be reconciled by cooperation between natural sciences and humanities.

  
Richard Saage: Helmuth Plessner’s Philosophical Anthropology and its Relationship to
Darwins Theory of Evolution.

79 Diesen Gedanken vertritt neuerdings dezidiert Heinz Penzlin. Angesichts der durch die sozio-
kulturelle Natur des Menschen bewirkte Zerstörung der natürlichen Lebensgrundlagen der
Menschen sei eine Alternative zur Selbstzerstörung der Menschheit nur dort zu suchen, wo sie
ihren Ursprung habe: in der sozio-kulturellen Dimension seiner Existenz. »Der Mensch ist das
einzige Wesen auf unserer Erde, das sein eigenes Handeln kritisch zu reflektiere vermag, das –
mit einem freien Willen und einer sich selbst gegebenen gewaltigen Macht ausgestattet – in der
Lage wäre, seinem schädlichen Tun Einhalt zu gebieten und der Vernunft zum Durchbruch zu
verhelfen, dafür zu sorgen, daß wir die ›Erbsünde‹ nicht die ›Endsünde‹ folgen lassen« (Penzlin,
Gehirn-Bewußtsein-Geist, aaO., (FN 20), S. 32 f).

94 Richard Saage · Helmuth Plessners Philosophische Anthropologie 94

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 17:41:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-71

