
II. Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials
Ein Kulturpanorama der fünfziger/sechziger Jahre
für Dieter Schnebel und John Cage

Wesentliche Komponenten des historischen und sozialen Kontexts der ex-
perimentellen Avantgarde nach dem Zweiten Weltkrieg können auf der Ba-
sis des Lorenzerschen Begriffs von Kultur als historisch und geographisch
geformtem Erfahrungsraum erfaßt werden. Die im 17. Jahrhundert ge-
bräuchliche Bedeutung des Begriffs »Kultur«1 ergibt hier überraschend ei-
nen neuen Sinn. Er meinte genuin menschliches Pflegen, Bebauen und
Streben nach der Natur, womit die Menschen ihr damals wesentlich näher
standen als seit Beginn des industriellen Zeitalters. In Lorenzers Methode
des szenischen Verstehens ist Kultur ebenfalls Domäne menschlicher Erfah-
rung.

[…] es geht darum, die Kulturobjekte, die wir vor Augen haben, als ›Nieder-
schlag menschlicher Praxis‹, ›Niederschlag von sozialen Lebensformen‹ zu begrei-
fen: als Spuren einer vergangenen Welt, die uns immer noch vor Augen stehen,
als Entwürfe für unser eigenes Leben, die abzulehnen oder anzunehmen nicht
Sache einer schnellen und lässigen Entscheidung, sondern einer geschichtlichen
Auseinandersetzung ist.2

Menschliches Handeln als kulturelle Erfahrung so in die panoramische Per-
spektive auf die Gesamtheit historischer und sozialer Bedingungen einzu-
binden, ermöglicht ein szenisches Verstehen, in dem Kontextualisierungen
und Querverbindungen greifbar, (nach-)erlebbar werden, ein Verstehen des
_____________

1 Es würde im Rahmen dieses Buches zu weit führen, die intensiven Diskussionen kultur-
philosophischer Thesen, wie sie im zwanzigsten Jahrhundert über wissenschaftliche Dis-
ziplinen hinweg entwickelt wurden, und die etymologische Entwicklung des Kulturbe-
griffs ausführlich zu reflektieren. Das Kulturverständnis Lorenzers trägt allerdings deren
Spuren. Es sei darauf verwiesen, daß die Begriffe »Kultur« und »Kultus« (beide lateini-
scher Abstammung) nach Lutz Mackensen im deutschen Sprachraum erstmals im sieb-
zehnten Jahrhundert zunächst im Sinn von »Pflege, Verehrung« (Kultus) und »Bebauung,
Pflege und Ausbildung« (Kultur) benutzt wurden. Seitdem wurden sie in sich wandeln-
den Bedeutungen fester Bestandteil der Philosophie und benachbarter Disziplinen und
sind heute nicht nur geisteswissenschaftliche Grundbegriffe, sondern Schlüsselbegriffe
zahlreicher psychologischer und sozialwissenschaftlicher bzw. sozialphilosophischer Dis-
kussionen angesichts eines regen kulturellen weltweiten Austauschs und der damit ein-
hergehenden tiefgreifenden Veränderung traditioneller kultureller Werte.

2 Lorenzer Konzil der Buchhalter, a.a.O., p. 18.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials64

»sinnlich unmittelbare[n] Erleben[s] der Verwirklichung von Lebensentwürfen,
in jenen greifbar-sichtbar-hörbaren ›Gebilden‹, deren Gesamtheit wir als
›Kultur‹ bezeichnen; […].«3

Am konkreten Beispiel der Verhältnisse in West-Europa und in den USA
nach dem Zweiten Weltkrieg fällt deren Widersprüchlichkeit und hohe
Spannung auf. Die damalige Lebenssphäre ist ein explosives Gemisch aus
der rasenden industriellen und vor allem technologischen Entwicklung auf
der einen und den weitgehend vernachlässigten emotionalen und psychi-
schen Konstituenten des individuellen wie des gesellschaftlichen Lebens auf
der anderen Seite. Die hier wirksamen Kräfte hatten im Lauf des zwanzig-
sten Jahrhunderts ständig zugenommen, entwickelten sich nach dem Zwei-
ten Weltkrieg steil aufwärts und erreichten im Kontext der Studentenbewe-
gung um 1970 eine Klimax.
In kritischen wissenschaftlichen und künstlerischen Kreisen wurde schon in
den fünfziger und frühen sechziger Jahren nachdrücklich zur Besinnung
und zur Veränderung der Verhältnisse aufgerufen. In diesem Kontext ste-
hen auch die Aktivitäten von Schnebel und Cage, wenn sie wie andere Ver-
treter der experimentellen Avantgarde sie umgebende Phänomene alltägli-
chen Lebens für ihre Kunst »vereinnahmten« und ihre Interpreten und ihr
Publikum diesen Phänomenen in bis dahin unbekannter Weise gewisser-
maßen frontal aussetzten. Dabei gelang es ihnen teilweise, nicht nur zu
schockieren – wie etwa ihre dadaistischen Vorgänger –, sondern auch durch
gezielte Wahl von Strukturen, Materialien sowie Aufführungsorten und
-weisen bestimmte verkrustete und verhärtete Wahrnehmungs- und Lebens-
formen der Menschen ihrer Zeit diskussionswürdig und -fähig zu machen
und sogar aufzubrechen. Dazu nutzten sie assoziative, theatralische und
interaktive Verfahren, die teilweise der psychologischen Therapie ähneln.
Schnebel formulierte 1971 in einem politischen Grundsatztext:

Der Widerstand gegen die neue Kunst registriert das Unbehagen darüber, daß –
obschon künstlich und an harmlosen Objekten – Bestehendes in Frage gestellt,
verändert, gar abgeschafft wird, was vielleicht halb bewußt die Analogie weckt,
es könne auch wirklich so kommen. […] Am Material aber wäre zu beachten,
was da vernutzt, unbrauchbar geworden ist, […] welche Verarbeitungsmethoden
zu einem klischierten Idiom führen, wo die ausgedrückten Inhalte sich in harm-
loses Geklingel oder affirmatives Gedröhn auflösen, statt wirklich zu bewegen.4

_____________

3 Ebd.
4 Dieter Schnebel »Autonome Kunst politisch. Über einige Sprachbarrieren« (Ende 1971),

in: ders., DM, p. 480.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials 65

Künstler wie Schnebel und Cage erkundeten die enge Verstrickung von
»Kunst und Leben«. Sie wurde zur unabdingbaren Grundlage ihres Kultur-
verständnisses und sie thematisierten mit ihren Produkten die Verschmel-
zung dieser beiden Sphären. Diese war für die »hohe« Kunst eigentlich
schon jahrhundertelang aus dem europäischen Kulturkreis eliminiert, wie-
wohl es im frühen zwanzigsten Jahrhundert bereits Versuche gab, sie wieder
zu beleben, etwa bei den Surrealisten, den Dadaisten oder in der Frei-
körperkultur. In den USA hingegen war diese Einheit von Kunst und Le-
ben Bedingung des politischen Grundsatzes aus ihrer Gründungszeit, wo-
nach künstlerische Aktivitäten als notwendige individuelle Freiräume anzu-
sehen sind, die jedoch nicht staatlich subventioniert wurden, denn dies galt
als bevormundende politische Einmischung. Ästhetisch und philosophisch
wurde die Einheit von Kunst und Leben in den USA durch die Transzen-
dentalisten Thoreau und Emerson nachdrücklich vertreten, womit sie sich
gegen die zunehmende Entfremdung von der Natur stellten, die sie bei
ihren Zeitgenossen beobachteten.
Auf diesem Hintergrund verfolgte Cage seine radikale Idee der Einheit von
Kunst und Leben, die nicht nur im Kontext der transzendentalistischen
Tradition Amerikas, sondern auch seiner Rezeption alter indischer und zen-
buddhistischer Philosophie zu sehen ist. 1951 entgegnete er einem ameri-
kanischen Kritiker bei einem Streit um Satie:

Nun, zur Information von Mr. Skulsky (und nebenbei auch von Musical America)
sei gesagt, daß Kunst kein Geschäft ist; ist sie dies, ist sie eine ›Schweinerei‹ (ich
zitiere Antonin Artaud) und sonst nichts. Kunst ist eine Lebensform. Sie ist durchaus
mit dergleichen wie einen Bus nehmen, Blumen pflücken, lieben, den Boden fe-
gen, von einem Affen gebissen werden, ein Buch lesen usw. ad infinitum ver-
gleichbar (auch das Geschäft mag eine Lebensform ermöglichen, aber in diesem
Fall hat es nichts mit Profit und Verlust zu tun).5

Dieses Zitat läßt auch ahnen, daß Kunst inzwischen entgegen den Grund-
sätzen aus der Gründerzeit, Kunst nicht zu politisieren, doch auf absurde
Weise Teil des amerikanischen Wirtschaftslebens geworden ist, von wo aus
sie bewertet, ermöglicht oder verhindert wird. Gegen diese Art von Verein-
nahmung, die sich auch in West-Europa ausbreitete, wehrt sich die künstle-
rische Avantgarde der fünfziger/sechziger Jahre, denn sie dokumentiert ein
Mißverständnis der Einheit von Kunst und Leben, dem in Lorenzers Ter-
_____________

5 John Cage »Noch mehr Satie«, in: Richard Kostelanetz John Cage, dt. Übersetzung v.
I. Schnebel, Köln 1973, pp. 122 f. Der Begriff »Lebensform« (way of life) verweist hier un-
willkürlich auf Lorenzer.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials66

minologie durch Desymbolisierung die ursprüngliche symbolische Interak-
tionsform des autarken Künstlers zum Opfer gefallen ist.
Um Schnebels und Cages Aktivitäten in ihrer jeweiligen Umgebung und
der Kultur in ihrer Gesamtheit konkreter verfolgen zu können, arbeite ich
mit dem Begriff der »Lebenssphäre«. Seine beiden Komponenten »Leben«
und »Sphäre« enthalten zahlreiche Querverweise, denen das Zusammen-
wirken künstlerischer und gesellschaftlicher, sozialer Aktivität immanent ist.
Das Wort Sphäre6 erscheint mit seiner Doppelbedeutung als (Himmels-)Ku-
gel (von griech. »sphaira«) sowie als Bereich bzw. Wirkungs- oder Gesell-
schafts-Kreis äußerst geeignet, um das rhizomatische Gefüge des zur Dis-
kussion stehenden Kulturpanoramas zu fassen. Seine zweite Bedeutung als
Wirkungskreis korrespondiert mit jener der Szene. Das Wort »Leben« wie-
derum wird im Verlauf dieses Buches häufig benutzt. Es ist nicht nur essen-
tiell für die Kunst von Schnebel, Cage und ihren Mitstreitern, sondern geht
auch die verschiedensten semantischen Verbindungen ein wie beispiels-
weise Lebensentwurf, Lebenshaltung, Lebenspraxis, Lebenswelt, Lebens-
qualität, Musikleben und Alltagsleben.7 Der Begriff der Lebenssphäre um-
faßt in übergeordneter Weise alle Komponenten menschlichen Lebens.

_____________

6 Ich benutzte meine eigene Definition des Begriffs bereits, als der erste Band Blasen. Mikro-
sphärologie des dreibändigen Projekts »Sphären« von Peter Sloterdijk 1998 erschien. 1999
erschien der zweite Band Globen. Makrosphärologie. Sloterdijk nutzt den Begriff, um die Ge-
schichte der Menschheit neu zu erzählen.

7 Weitere Kombinationen sind: Lebens-Bereich, ~Bewältigung, ~Deutung, ~Dimension,
~Form, ~Geschichte, ~Lauf, ~Lüge, ~Prozeß, ~Raum, ~Situation, ~Stil, ~Struktur,
~Umstand, ~Umwelt, ~Symbol, Aufleben, Eigenleben, Erleben, Kunst als Leben, le-
bensbestimmend, öffentliches Leben, soziales Leben, Triebleben und Zusammenleben.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.1 Lebenssphären – sozial
Wirtschaftswunder, Technologisierung, Kalter Krieg
und Studentenrevolte

Da die Heimatländer von Schnebel und Cage, BRD1 und USA, eigentlich
auch ihre Heimatkontinente Westeuropa und Nordamerika, durch jahr-
hundertelange Prozesse der Migration stark miteinander verbunden sind,
gibt es zwischen ihren Lebenssphären vielfältige Verbindungslinien, die von
einem Spannungsfeld zwischen Skepsis und Faszination nachhaltig geprägt
sind. Die Gründe, Europa zu verlassen, bildeten in Amerika die Basis eines
neu zu formulierenden Kulturverständnisses. Begriffe wie ausreichender
Lebensraum, Autarkie, freie Glaubensäußerung, Naturverbundenheit und
Demokratie (Antifeudalismus), aber auch Eroberung, um nur einige Schlag-
worte zu nennen, wurden »kultiviert«. Verlassen wurden u. a. die Enge der
Städte, strenge moralische Einbindung, institutionalisiertes Christentum,
autoritäre Herrschaftssysteme, aber vor allem die Zwänge einer homogenen
kulturellen Tradition. Die Räume, die künstlerische Aktivitäten in diesen
beiden Lebenssphären einnahmen bzw. einnehmen durften, unterscheiden
sich bis weit in das zwanzigste Jahrhundert hinein deutlich.2 Das ist für den
künstlerischen Austausch zwischen den USA und der BRD seit den fünfzi-
ger Jahren wichtig, selbst und gerade für die experimentelle Avantgarde
Schnebels und Cages, die zu einem bedeutenden Austauschfaktor wurde.
Im vergangenen Jahrhundert veränderten sich die Beziehungen zwischen
beiden Staaten bzw. dem nordamerikanischen und dem europäischen Kon-
tinent stark. Insbesondere nach dem Zweiten Weltkrieg wurden bis dahin
historisch sedimentiert erscheinende Lebensentwürfe umgewälzt und schlu-
gen teilweise sogar ins Gegenteil um. Dies betrifft insbesondere auch das
kulturelle Selbstverständnis.
In den USA war die Auffassung von Kultur demokratisch-pluralistisch ge-
prägt, ausgehend von dem schwer zu lebenden Grundsatz politischer, wirt-
schaftlicher, religiöser, ethnischer und künstlerischer Freiheit, dessen Opfer
jahrhundertelang die Indianer und die Schwarzen waren. Die in Europa
zurückgelassenen kulturellen Werte wurden teilweise in erneuerter, weniger
rigider oder abgewandelter Form weitergeführt. Lange galten die USA als
_____________

1 Ich greife zu dem Begriff BRD, um seine lange ausgeschriebene Form Bundesrepublik
Deutschland zu umgehen, und nicht um damit eine politische Meinung zu äußern. Der
Begriff Westdeutschland erscheint mir nicht als angemessene Alternative.

2 Wiewohl in den USA für die Einwanderer die mitgebrachte abendländische, und nicht
die angetroffene indianische Kunst ihren traditionellen Hintergrund bildet.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials68

ein »kulturloses«3 und in dieser Hinsicht auch »traditionsloses« Land. Was
sich in den USA bis um 1900 als künstlerische Aktivität etablierte, ist vor
allem der populären Kultur zuzurechnen. Sie war weitgehend Privatsache
und wurde – wie schon gesagt – aus prinzipiellen Gründen nicht subventio-
niert. Erst dann – im Zeichen einer Untergangsstimmung, hervorgerufen
durch die gesellschaftlichen Folgen der Hochindustrialisierung, Urbanisie-
rung und Einwanderung – unternahmen vornehmlich weiße christliche An-
gelsachsen, aber auch Juden, die zur »neuen industriellen Führungsschicht
zählten«, den Versuch, »eine normative, hohe Kultur europäischen Zuschnitts
in Amerika heimisch zu machen.«4 Indem sie sich auf die europäische
Kunst besannen und indem wenig später Kunst auch als staatlich subventi-
onswürdig angesehen wurde, hatten sie aber den letztlich ausschlaggebenden
Schritt zur »eigenen« Kunst noch nicht vollzogen. Dieser erfolgte erst etwa
in den zwanziger Jahren, als beispielsweise mit Aaron Copland und George
Gershwin nationale amerikanische Musik kultiviert wurde, die sich be-
zeichnenderweise stark auf die musikalische Tradition der indianischen und
afroamerikanischen »Minderheiten« bezog. Bis heute ist das Selbstverständ-
nis und die Bedeutung amerikanischer Kunst ein umstrittenes Thema.
In Deutschland galt Kultur, getrennt von der alltäglichen Sphäre, seit dem
aufkommenden Bürgertum bis in unsere Zeit als eine »Art gedankliche Ge-
genwelt«, eine »Kultur der lebendigen Innerlichkeit«,5 die sich gegen ihre
bis dato starke politische Einbindung in höfische und kirchliche Institutionen
richtete. Sie wurde durch diesen Status zwar subventioniert, doch nimmt
künstlerisches Tun – seit dem beginnenden 19. Jahrhundert vermehrt – zu-
sehends eine dezidierte Abwehrhaltung gegenüber herrschenden politischen
Kräften ein. Berndt Ostendorf und Paul Levine stellen die Entwicklungen
in Europa mit dem Schwerpunkt auf Deutschland den USA gegenüber:

Durch die politische Isolation des Bürgertums, dem späteren Träger der deut-
schen Kultur, so Elias und Adorno, hat der Kulturbegriff in Deutschland einen
Vergeistigungsschub erfahren. Diese intensive Spiritualisierung des Kulturbegriffs
war Kompensation dafür, daß dem vom Gefüge feudaler Ordnung ausgeschlos-
senen Bürgertum die Gestaltung der politischen Wirklichkeit versagt war. […]

_____________

3 Im Sinn eines Landes ohne nennenswerte eigene anspruchsvolle künstlerische Produk-
tion und eines Landes mit wenig Stil und gepflegten Umgangsformen in den alltäglichen
Sphären.

4 Berndt Ostendorf und Paul Levine »Kulturbegriff und Kulturkritik. Die amerikanische
Definition von Kultur und die Definition der amerikanischen Kultur«, in: LänderberUSA,
p. 457.

5 Ebd., p. 453.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.  Lebenssphären – sozial 69

Die Vereinigten Staaten hingegen sind das erste Land mit einer erfolgreichen bür-
gerlichen Revolution, in der sich Elemente der Aufklärung mit Grundsätzen der
Realpolitik (Federalist Papers) verbanden. Im Gegensatz zur Französischen Revolu-
tion, die zur Erstellung einer tabula rasa den ganzen angesammelten ›Plunder‹ ei-
ner höfischen Welt und Zivilisation wegfegen mußte, konnte sich in Amerika auf
der tabula rasa einer ›frei verfügbaren‹ Natur das Prinzip einer reinen Tauschgesell-
schaft […] relativ ungehindert entfalten. […] Ziel dieser ›Neudefinition‹ der Ge-
sellschaft war eine asketische ›einfache Republik‹. Selbst wenn der reale Zustand
der Gesellschaft immer zu wünschen übrig ließ, verdichteten sich bestimmte
Ideale als Gründungsmythos. […] Kultur, auch die kritische, ist also in Amerika
dem politischen System eines Republikanismus immanent. Sie ist zwar dort ge-
fangen, aber auch als Partner respektiert; […]6

Als die erwähnte »neue industrielle Führungsschicht« der Amerikaner um
1900 den Kontakt zu Europa suchte, um die künstlerischen Aktivitäten in
ihrem Land zu beleben, erhielt die spannungsgeladene Interaktion zwi-
schen den USA und Europa neue Energie. Insbesondere nach dem ersten
Weltkrieg setzte eine Welle des faszinierten Austauschs, von den USA aus
insbesondere im künstlerischen Bereich. In Europa bzw. Deutschland wa-
ren es vor allem Vertreter aus den Bereichen von Technik und Wirtschaft
sowie Intellektuelle, die sich für die USA interessierten. Das Chaos und der
Aufbruchsgeist der Weimarer Republik verband sich mit starken Sympa-
thien in Richtung USA, deren Initiativkraft und Dynamik mit derjenigen in
Deutschland korrespondierten.7

Das amerikanische »Wirtschaftswunder«8 hatte Vorbildfunktion. »Er [Julius
Hirsch] betonte, daß der amerikanische Wirtschaftserfolg kein Wunder
darstelle, sondern auf neuen Formen industrieller Organisation beruhe, die
man übernehmen solle.«9 Solchen Äußerungen stand jedoch die Ablehnung
des sogenannten »Amerikanismus« gegenüber, der sich gegen seelenlose
Rationalisierung, Massengesellschaft und Massenkultur als typischen nega-
tiven Phänomenen eines demokratischen Kapitalismus wehrte. Absurder-
weise hatten eben diese negativen Begleiterscheinungen längst auch in
Deutschland Einzug gehalten.
_____________

6 Ebd., pp. 453–455.
7 Ein Beispiel aus dem künstlerischen Bereich ist die Konzeption des Bauhauses. Vgl. Kap.

II.2.1.
8 Diesen Begriff prägte der einflußreiche deutsche Wirtschaftswissenschaftler und zeitweili-

ge Staatssekretär im deutschen Reichswirtschaftsministerium, Julius Hirsch (Das amerika-
nische Wirtschaftswunder, 1926).

9 Frank Trommler »Aufstieg und Fall des Amerikanismus in Deutschland«, in: ders. (Hg.)
Amerika und die Deutschen. Bestandsaufnahme einer dreihundertjährigen Geschichte, Opladen 1986,
p. 669.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials70

Die deutschen Nationalsozialisten nutzten diese ambivalente Stimmung
und hatten mit ihren Versprechungen eines nicht entfremdeten Lebens in
Arbeit und Wohlstand Erfolg, während sie gleichzeitig die schon angelegte
Infrastruktur der Massenkultur massiv ausbauten. Ließ Hitler bis zur
Kriegserklärung 1941 noch den Erfolg des »New Deal« Roosevelts als ein
Unternehmen gelungener politischer und sozialer Führung gelten, so veran-
laßte er 1941 Propaganda-Aktionen gegen die USA, um den Einfluß, der
von der amerikanischen Massenkultur z. B. im Bereich des Films oder des
Jazz ausging, mit dem altbekannten Argument des Anti-Amerikanismus
auszuhebeln: daß die USA ein kulturloses Land seien.10 Einmal mehr wur-
de der Versuch unternommen, den Deutschen über ihre Geschichte als
hochentwickelte »Kulturnation« eine entscheidende Grundlage zur Identifi-
kation und damit auch zur Stabilisierung zu bieten. Er scheiterte mit dem
verlorenen Krieg 1945. Diesmal brach das Ideal Deutschlands als Nation
der »hohen Kultur« vollständig zusammen, was auch für die nachfolgende
Generation junger Künstler hier wie dort nachhaltige Folgen zeitigte.
In dieser Situation wurde das Selbstverständnis der Amerikaner durch ihre
Rolle als Sieger, Befreier, Besatzer und Militärregierung gestärkt. Sie ent-
deckten im zusammengebrochenen Deutschland eine neue Aufgabe für ih-
re Mission demokratischer und kapitalistischer Grundwerte und wuchsen
langsam in ihre neue globale Funktion als einer der beiden damals führen-
den Weltmächte hinein. Sie setzten diese in der neu gegründeten Bundes-
republik vor Ort durch ihre Politik des Wiederaufbaus exemplarisch um.
Hatten sie im Schul- und Bildungswesen weniger Erfolg, so war ihr Einfluß
in den Bereichen der Wirtschaft, der Kunst und insbesondere der Medien,
d. h. der Massenkommunikation, enorm. Ein wichtiger Bestandteil ihrer
Mission war die radikale Ablehnung des Kommunismus, die sich in Ame-
rika (nach einem kurzen Aufflackern der Kommunismusfreundlichkeit seit

_____________

10 Vgl. folgenden Text aus Hitlers Order von 1941: »Die Herstellung von Schriften, die sich
an die deutsche Intelligenz wenden und in objektiver Darstellung nachweisen, daß die
USA so gut wie keine Kultur besitzen, daß ihre kulturellen Erzeugnisse vielmehr im we-
sentlichen von europäischen Leistungen abgeleitet seien. In diesem Rahmen sollen auch
Auseinandersetzungen mit dem amerikanischen Film stattfinden. Daneben sollen sehr
populäre Schriften herausgegeben werden, die sich an die breite Masse in Deutschland,
insbesondere aber an die Jugend wenden und darstellen sollen, daß die kritiklose Über-
nahme amerikanischer Maßnahmen, wie auch z. B. der Jazz-Musik usw. eine Kulturlosig-
keit bedeuten.« in: Willi A. Boelcke (Hg.) Wollt ihr den totalen Krieg? Die geheimen Goebbels-
Konferenzen 1939–1943, München 1969, p. 259 f., hier zitiert aus F. Trommler Amerika und
die Deutschen, a.a.O., p. 672.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.  Lebenssphären – sozial 71

dem Börsenkrach 192911) mit dem Abschluß des Hitler-Stalin-Paktes und
angesichts der Gefahren des Kalten Kriegs als nicht mehr akzeptable »un-
amerikanische Unterwerfung unter eine fremdbestimmte Parteidisziplin«12

nachhaltig durchsetzte. In den fünfziger Jahren nahm sie unter dem Senator
McCarthy mit dem »Committee against Unamerican Activities« irrationale,
ja phobische Formen an. Gefühle der Ambivalenz verschoben sich daher
von denen zwischen den USA und Europa zu denen zwischen dem West-
und dem Ostpakt.
Diese neue globale Verteilung fügte die Lebenssphären der USA und der
BRD trotz aller weiter bestehenden, historisch begründbaren Differenzen
enger zusammen und ermöglichte in vielen Bereichen, darunter auch dem
künstlerischen, einen offeneren Austausch. Allerdings war die BRD als
Kriegsverlierer und durch den immensen Bruch 1945 nicht nur wirtschaft-
lich und politisch ruiniert sowie psychisch wesentlich instabiler, sondern sie
waren auch abhängig von den Alliierten, insbesondere den USA, die eine
Vormachtstellung genossen, welche hierzulande vielfach kritisch diskutiert
wurde. Die BRD war im Grunde bis zum Abzug der alliierten Truppen
Anfang der neunziger Jahre ein besetztes Land.
In Deutschland aus den Jahren der Naziherrschaft psychisch unbeschadet
hervorzugehen war ausgeschlossen. Geradezu fieberhafter Wiederaufbau
und das deutsche Wirtschaftswunder pufferten dies mit nahezu perfekt ab-
gedichteter kollektiver Verdrängung, was bis in die sechziger Jahre hinein
zu regelrechtem Realitätsverlust führte. Hier wäre also von kollektiv eta-
blierten nicht mehr intakten symbolischen Interaktionsformen zu sprechen,
denen ein durch den verlorenen Krieg ausgelöster schockhafter Prozeß der
Desymbolisierung vorausging. Zur Fixierung dieser krankhaften Inter-
aktionsformen trug der weltweite immense moralische Druck auf die Deut-
schen bei; jegliche Aktivität wurde an ihrem Verhältnis zur jüngsten Ver-
gangenheit, also quasi am Grad ihrer Verdrängung bzw. ihrer Einsicht in
die Kriegsschuld gemessen. Zeitlich davor liegende Geschehnisse wurden
als Prüfstein nicht erwogen. Dies war nicht ganz unberechtigt, wie z. B. fol-
gende Statistik aus dem Jahrbuch für öffentliche Meinung 1965–67 zeigt, worin
Antworten Deutscher über den Zeitraum 1952–1967 auf die Frage nach
ihrer Anerkennung der Kriegsschuld angeführt werden:

_____________

11 Vgl. LänderberUSA, pp. 460 f.
12 Ebd., p. 461.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials72

Von 1952 bis 1967 stieg der Prozentsatz der Antwort ›Deutschland‹ in ununter-
brochener Progression von 32 auf 62 %, während die Antworten ›andere Staaten‹
von 24 auf 8 % und ›beide Seiten‹ von 18 auf 8 % sanken.13

Dieser statistische Verlauf verdeutlicht, daß die kollektive Tabuisierung der
jüngsten Vergangenheit und die damit einhergehende psychische Stagna-
tion in dieser Zeit allmählich aufbrachen.
Margarete und Alexander Mitscherlich thematisieren diese Problematik in
ihrem immer noch grundlegenden Buch Die Unfähigkeit zu trauern aus dem
Jahr 1967, das zugleich für das kritisch-progressive Denken seiner Zeit cha-
rakteristisch ist. Auch die bevorstehende Wende des gesellschaftlichen Kli-
mas ist hier bereits zu spüren. Sie gehen von der Frage aus, warum es ange-
sichts der kaum zu bewältigten Grausamkeiten, die unter der Herrschaft
des Dritten Reichs verübt wurden und dessen Herrschafts- und Gesell-
schaftsform die meisten während ihres Bestehens zugestimmt hatten, nicht
zu einer Melancholie der Massen kam. Sie diagnostizieren in Westdeutsch-
land eine kollektive Psychose, die sich in den ersten 20 Jahren nach dem
Zweiten Weltkrieg als kollektive und individuelle psychische Immobilität
äußert. Durch massive Verdrängung der Kriegszeit kommt es zu Sym-
ptomen, die zu einer Fixierung auf materielle Komponenten des täglichen
Lebens führte. Als eine der wichtigsten Ursachen sehen sie die kollektive
minimale, d. h. viel zu geringe Distanz zu den Naziführern während des
Dritten Reichs, dessen Totalzusammenbruch nur mit großem psychischem
Schaden zu verkraften war.

Statt einer politischen Durcharbeitung der Vergangenheit als dem geringsten Ver-
such der Wiedergutmachung vollzog sich die explosive Entwicklung der deut-
schen Industrie. Werktätigkeit und ihr Erfolg verdeckten bald die offenen Wun-
den, die aus der Vergangenheit geblieben waren. Wo ausgebaut und aufgebaut
wurde, geschah es fast buchstäblich auf den Fundamenten, aber kaum in einem
durchdachten Zusammenhang mit der Tradition. Das trifft nicht nur für Häuser,
sondern auch für den Lehrstoff unserer Schulen, für die Rechtssprechung, die
Gemeindeverwaltung und vieles andere zu. In Zusammenhang mit dieser wirt-
schaftlichen Restauration wächst ein charakteristisches, neues Selbstgefühl. […]
Vorerst fehlt das Sensorium dafür, daß man sich darum zu bemühen hätte – vom
Kindergarten bis zur Hochschule –, die Katastrophen der Vergangenheit in unse-
ren Erfahrungsschatz einzubeziehen, […].14

_____________

13 Alfred Grosser Geschichte Deutschlands seit 1945, a.a.O., p. 307.
14 Margarete und Alexander Mitscherlich Die Unfähigkeit zu trauern, München 181986, p. 23.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.  Lebenssphären – sozial 73

[…], das Kollektiv all derer, die einen ›idealen Führer‹ verloren hatten, den Re-
präsentanten eines gemeinsam geteilten Ich-Ideals, konnte der eigenen Entwertung
dadurch entgehen, daß es alle affektiven Brücken zur unmittelbar hinter ihnen
liegenden Vergangenheit abbrach. […] Die Auswirkung dieser außergewöhnlichen
Anstrengung des Selbstschutzes, ist der heute herrschende psychische Immobilis-
mus angesichts brennender Probleme unserer Gesellschaft.15

Die Mitscherlichs verweisen auf die zweifelhafte Einbindung präsentativer
Symbole des öffentlichen Lebensraums, zeigen deren neurotische Kompo-
nenten und die einschneidenden Mängel des kollektiven Lebensentwurfs.
Dessen abgebrochene affektive Brücken wirkten hermetisch, kalt, techno-
logiefetischistisch, menschenunfreundlich, phantasielos u.ä. Die »brennen-
den Probleme« riefen nach dringenden Veränderungen. Die tiefe Betroffen-
heit der beiden Psychoanalytiker durch diese fatalen psychischen Verbie-
gungen ist deutlich zu spüren. Ähnlich dürften sich derzeit auch Schnebel
und andere kritische Köpfe gefühlt haben.
Diese aus den Kriegserlebnissen resultierenden, extrem gestörten Interakti-
onsformen korrespondieren mit kaum minder neurotischen Reaktionen auf
die Belastungen und Gefahren des Alltagslebens in westlichen Industrie-
ländern, das durch hochtechnisierte Arbeit, durch elektronische Massenme-
dien,16 frenetischen Konsum und durch die atomare Bedrohung zusehends
dominiert wurde. Derartige zerstörte Interaktionsformen zeichnen sich durch
Nichtbeachtung und Verdrängung von emotionalen und psychischen Be-
langen aus. Sie sind für die Sphären Schnebels und Cages prägend.
Günther Anders traf 1956 die Eigenart dieser Lebenswelt, als er schrieb,
»daß die Alltagswelt, mit der Menschen zu tun haben, in erster Linie eine
Ding- und Apparatewelt ist, in der es auch Mitmenschen gibt; nicht eine
Menschenwelt, in der es auch Apparate gibt«.17 Anders schlägt mit Adorno
_____________

15 Ebd., p. 38.
16 Der Besitz eines Schwarzweiß-Fernsehers hatte sich bis etwa 1965 zum Standard west-

deutscher Haushalte entwickelt. Zu dieser Zeit gab es in der BRD drei tägliche öf-
fentlich-rechtliche Programme. Auch Diskussionen über die sozialen Auswirkungen
hatten begonnen (Quellen: Fischer Lexikon 1976 und Hellmuth Karasek »Die Fak-
ten und die Quoten. Anmerkungen zur Geschichte des deutschen Fernsehens«, in:
Der Spiegel 1947–1997, erschienen als Sonderausgabe des Magazins im Januar 1997,
pp. 290–297). In den USA war dieser Standard schon wesentlich früher erreicht.
1950 hatten dort etwa 43 Millionen Haushalte einen Fernseher (Quelle: J. R. Bittner
Mass Communication: An Introduction – Theory and Practice of Mass Media in Society, New
Jersey 1977, p. 53).

17 Günther Anders Die Antiquiertheit des Menschen (1956), zitiert nach: Günter-Anders-Lesebuch,
Zürich 1984, p. 21.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials74

und Horkheimer18 in die gleiche Kerbe, wenn er konstatiert, daß die Ra-
tionalisierungsprozesse, die mit der technologischen Entwicklung unseres
Jahrhunderts in immenser Geschwindigkeit fortschreiten, sich der mensch-
lichen Kontrolle längst entziehen, menschliches Vermögen überrunden und
ins Irrationale umschlagen. »Effectus transcendit causam« betitelt Anders
das Kapitel seines Buches Antiquiertheit des Menschen, wo er sich insbesondere
auf die Bedrohung der Menschheit durch totale atomare Vernichtung be-
zieht.
Herbert Marcuse beschreibt den fatalen Irrtum der Technologiegläubigkeit
als psychologisches Phänomen:

Aber in der gegenwärtigen Periode erscheinen die technologischen Kontrollen als
die Verkörperung der Vernunft selbst zugunsten aller sozialen Gruppen und In-
teressen – in solchem Maße, daß aller Widerspruch irrational scheint und aller
Widerstand unmöglich. Es ist daher kein Wunder, daß die sozialen Kontrollen in
den fortgeschrittenen Bereichen der Zivilisation derart introjiziert worden sind,
daß selbst individueller Protest in seinen Wurzeln beeinträchtigt scheint.19

Marcuse ging also 1964 davon aus, daß die Übermacht der Technik die
Menschen unmündig und verantwortungslos mache. Dies ist eine Beobach-
tung, die im jetzigen Medienzeitalter immer noch aktuell ist, wiewohl neben
den zahlreichen gefährdenden nunmehr auch positive befreiende, den Ho-
rizont erweiternde und kommunikative Aspekte der Technologisierung be-
nannt werden.
Marcuses Arbeit ging der Studentenbewegung, die sich in allen westlichen
Industriestaaten mit Schwerpunkten in den USA, Japan, Frankreich und
der BRD Ende der sechziger Jahre formierte, nicht nur voraus, sondern
beeinflußte sie auch maßgeblich. Ihre Vertreter setzten politisch um, was
künstlerisch, philosophisch und psychologisch teilweise schon wesentlich
früher erkannt worden war. Sie entdeckten, daß die herrschenden zerstör-
ten Interaktionsformen, die durch ihre irrationalen Strukturen und Sym-
_____________

18 Dialektik der Aufklärung, Frankfurt a. M. 1947.
19 Herbert Marcuse Der eindimensionale Mensch (zuerst amerikanisch The One-Dimensional Man,

Boston 1964), Darmstadt und Neuwied 141980 (zuerst 1967), p. 29. Als Protest gegen die-
se Verhältnisse ist auch vielfach die ästhetische und politische Haltung der experimentel-
len Avantgarde Schnebels und Cages zu verstehen, wiewohl gerade im künstlerischen
Bereich technologische Errungenschaften auf dem Gebiet der Elektronik bahnbrechend
waren und dort auch extensiv genutzt wurden. Es herrschte jedoch Uneinigkeit über die
möglichen Wirkungsweisen dieses Mediums und lange eine prinzipiell ablehnende Hal-
tung gegenüber auf Tonträgern reproduzierten Ereignissen. Auf diese Problematik kom-
me ich in Kapitel II.4 zurück.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.  Lebenssphären – sozial 75

ptome identifiziert werden können und nach Maßgabe kollektiver Charak-
terbildung in absurden, unbeweglichen Regelungen kulminierten, die trei-
benden Kräfte von politischem Konservatismus und politischer Ignoranz
sind. Dies belegt folgender Ausschnitt aus einer Rede des APO-Vertreters20

Peter Schneider vor der Vollversammlung aller Fakultäten der FU Berlin
am 5. Mai 1967:

Es geht tatsächlich um die Abschaffung von Ruhe und Ordnung, es geht um un-
demokratisches Verhalten, es geht darum, endlich nicht mehr sachlich zu sein.
Wir haben in aller Sachlichkeit über den Krieg in Vietnam informiert, obwohl
wir erlebt haben, daß wir die unvorstellbarsten Einzelheiten über die Politik in
Vietnam zitieren können, ohne daß die Phantasie unserer Nachbarn in Gang ge-
kommen wäre, aber daß wir nur einen Rasen betreten zu brauchen, dessen Be-
treten verboten ist, um ehrliches, allgemeines und nachhaltiges Grauen zu erre-
gen. […] Wir haben ruhig und ordentlich eine Universitätsreform gefordert, ob-
wohl wir herausgefunden haben, daß wir gegen die Universitätsverfassung reden
können, soviel und solange wir wollen, ohne daß sich ein Aktendeckel hebt, aber
daß wir nur gegen die baupolizeilichen Bestimmungen zu verstoßen brauchen,
um den ganzen Universitätsaufbau ins Wanken zu bringen. Da sind wir auf den
Gedanken gekommen, daß wir erst den Rasen zerstören müssen, bevor wir die
Lügen über Vietnam zerstören können […], daß wir erst die Hausordnung bre-
chen müssen, bevor wir die Universitätsordnung brechen können. Da haben wir
den Einfall gehabt, daß das Betretungsverbot des Rasens […], das Veranstal-
tungsverbot der Baupolizei genau die Verbote sind, mit denen die Herrschenden
dafür sorgen, daß die Empörung über die Verbrechen in Vietnam, über die Not-
standspsychose, über die vergreiste Universitätsverfassung schön ruhig und wir-
kungslos bleibt. Da haben wir gemerkt, daß sich in solchen Verboten die krimi-
nelle Gleichgültigkeit einer ganzen Nation austobt.21

Schneider beschrieb hier die kollektive krankhafte Desymbolisierung emo-
tional bedrohlicher Interaktionsformen. Er stellte fest, daß die »kriminelle
Gleichgültigkeit« durch einen perversen emotionalen Schutzmantel gesichert
ist. Erst indem die Studierenden bestimmte, offenbar diesem Schutz die-
nende Regelungen attackierten und deren Zwanghaftigkeit zufällig entdeck-
ten, wurde auch greifbar, auf welchen grundlegendsten Ebenen menschli-
cher Interaktion begonnen werden muß, um auch im größeren politischen
Rahmen Veränderungen bewirken zu können. Eben in diesem Bereich war
auch die damalige experimentelle Avantgarde aktiv.

_____________

20 APO = außerparlamentarische Opposition.
21 In: Deutsche Geschichte 1962–1983, hg. v. Irmgard Wilharm (2 Bde.), Frankfurt a. M. 1985

Bd.1, p. 183.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials76

Die gesellschaftliche Konsensfähigkeit dieser psychischen Immobilität er-
zeugte bei den Kindern, z. B. den hier revoltierenden Studierenden und
Kunstschaffenden, dieser einsozialisierten Interaktionsformen wiederum
enorme Aggressionen, die zuweilen nicht minder irrational gewesen sein
mögen als die der Angegriffenen, aber doch den Vorteil hatten, im Gegen-
satz zu jenen positive Identität zu stiften.22 Die Kommunikation war jeden-
falls erschwert. Die Studentenvertreter kämpften dafür, daß sich bestimmte
psychotische oder zumindest neurotische Grundstrukturen im sie um-
gebenden kollektiven Lebensentwurf nicht mehr halten konnten, sondern
schöpferischen und offenen Prozessen Platz machten. Sie hatten durch ihre
Erfahrungen in der Revolte ein szenisches Verständnis dessen erworben,
wie die sie umgebenden, offenbar völlig immobilen Strukturen in Bewe-
gung zu bringen sind, und zwar durch massive Eingriffe in die Alltags-
regeln. Erst von hier aus konnte allmählich zu komplexeren Interaktions-
formen vorgedrungen werden. Die Assoziationen, die dadurch beim Ge-
genüber wachgerufen wurden, bewirkten zunächst mehr als sachliche Ar-
gumentation, waren anfänglich sogar die einzige Ebene, auf der Reaktionen
ausgelöst werden konnten. Angesichts der wachsenden Zahl derer, die die
zerstörten und zerstörenden Mechanismen dieser Interaktionsformen durch-
schauten, war spätestens zu diesem Zeitpunkt der bisherige gesellschaftliche
Zustand auch politisch nicht mehr haltbar. Impulse zu einem harmonische-
ren und bewegteren, offeneren Lebensgefühl mußten in das ›Kulturpanora-
ma‹ integriert werden, und diese kamen häufig aus künstlerischen Sphären.

_____________

22 Vgl. Ausführungen dazu im Lorenzer-Kapitel (I.2).

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.2 Lebenssphären – künstlerisch

Die experimentellen musiktheatralischen Kompositionen von Schnebel und
Cage stehen im Kontext ästhetischer und entwicklungsgeschichtlicher Kon-
flikte der Musik der fünfziger/sechziger Jahre, denen eine eurozentristische
Musikgeschichtsschreibung nicht gewachsen ist, vor allem wenn sie sich auf
Bedeutung von serieller gegenüber sogenannter experimenteller Musik in
Europa fixiert. Sie entwickelten sich im regen Kontakt zu den politisch-
sozialen Sphären und gingen gegen dortige Mißstände vor oder boten zu-
mindest einen interaktiven Raum, wo alternative Konzepte erprobt und ge-
lebt werden konnten. Da ihre Materialien die alltägliche Umgebung beson-
ders stark reflektierten bzw. ins Spiel brachten, entgrenzten sich die Kunst-
gattungen hier zu einem künstlerischen Gesamt. Diese Entgrenzungen fan-
den nicht nur unter den Künsten, insbesondere zwischen bildender Kunst,
Theater und Musik, statt, sondern führten auch Aktivitäten von Künstlern
verschiedener Nationalitäten zusammen. Dabei wurden Entwicklungen aus
der Zwischenkriegszeit aufgegriffen bzw. weitergeführt. Neu gegründete
Institutionen wie das Black Mountain College und das Bauhaus, wo diese
künstlerischen und weltanschaulichen Impulse gelehrt und gelebt wurden,
boten Lebensraum, um experimentelle Ideen entfalten zu können; sie haben
daher einen herausragenden Stellenwert im Kulturpanorama für Cage und
Schnebel. Die erhabene Geste, die hohe Kunst vom übrigen profanen Le-
ben trennen und ihren Anspruch auf überzeitliche Werte sichern sollte,
wurde abgelehnt und abgelegt, indem künstlerische Aktivität beispielsweise
in diesen Institutionen als Teil des täglichen Lebens und als Medium zwi-
schenmenschlichen Austauschs praktiziert und bearbeitet wurde. So kulti-
vierte die experimentelle Kunst eine Gegenwelt zu den herrschenden Be-
dingungen der fünfziger/sechziger Jahre und provozierte damit ihrerseits
Widerstand seitens derer, die die herrschenden Bedingungen vertraten.
Als sich um 1970 die gesellschaftlichen Verhältnisse insofern änderten, daß
öffnende Impulse der kritischen Linken und der experimentellen Kunst
teilweise akzeptiert und integriert wurden, schwächte dies einen ihrer we-
sentlichen Antriebe, nämlich die herrschenden Verhältnisse zu verändern.
Dies muß jedoch nicht bedeuten, daß sie nunmehr ideologisch angepaßt
und verflacht ihren Wirkungskreis verlor, wie es aus einer vornehmlich eu-
ropäischen Sichtweise der Avantgarde-Bewegung bezugnehmend auf Peter
Bürgers Theorie der Avantgarde gerne kritisiert wird.1 Vielmehr änderte sich
_____________

1 Vgl. die Ausführungen und Anmerkungen hierzu in den Kapiteln I.1 und I.2.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials78

ihr Wirkungskreis im gesellschaftlichen Gefüge, waren doch die künstleri-
schen Impulse ohne den Stachel der Rebellion neu zu bestimmen. Für die
Entwicklung bis heute ist zu konstatieren, daß der interaktive experimentel-
le Raum nicht mehr als ein künstlerischer geschützt ist, sondern heute in
vieler Hinsicht Teil alltäglicher Interaktionsformen geworden ist. Damit wä-
re eigentlich im Sinn der Maxime von »Kunst als Lebensform« ein wesent-
liches Ziel erreicht und wurde nicht grundsätzlich durch eine dem experi-
mentellen Geist zuwiderlaufende ideologische Anpassung verfehlt. Daß
gleichzeitig affirmative Prozesse stattfanden, die substantielle Bestandteile
der experimentellen Kunst vermissen lassen, obwohl sie sich auf diese beru-
fen, steht außer Frage, nivelliert jedoch deren »Erfolg« in anderen Bereichen
nicht.2

Das Verhältnis der künstlerischen Entwicklungen in der BRD und in den
USA nach 1950 unterliegt den politischen Gegebenheiten, die durch den
Zweiten Weltkrieg ausgelöst wurden. Der Generationenunterschied zwischen
Cage (geb. 1912) und Schnebel (geb. 1930) spiegelt die Ungleichzeitigkeit
der Entwicklungen in dieser Periode wider, während beide Komponisten
zugleich die Annäherung der beiden Lebenssphären repräsentieren. In der
Sphäre Schnebels brachte das Jahr 1945 für die Geschichte der Kunst in
Europa einen klaren Schnitt, schmerzlich, aber geladen mit der produktiven
Energie eines Neuanfangs, nachdem zuvor über mehr als eine Dekade
hinweg innovative Impulse verboten bzw. unterdrückt waren und künstleri-
sche Entwicklungen deshalb stagnierten. Die Situation in den USA, der
Umgebung Cages, entwickelte sich in dieser Zeitperiode vergleichsweise
kontinuierlich weiter, nachdem dort eher die dreißiger Jahre – nach dem
Börsenkrach 1929 und mit der einsetzenden Welle immigrierender Euro-
päer nach 1933 3 – umwälzend gewesen waren.4

_____________

2 Vgl. Hermann Danuser: »Längst sind die Gegen-Traditionen der Avantgarde nicht mehr
nur – ja nicht einmal primär – über ihre Opposition zur Institution Kunst definiert. Viel-
mehr ist es gerechtfertigt, angesichts einer reichen Geschichte mannigfaltiger ›Traditionen‹,
die allerdings oft personaler Art sind und aus experimentellen Richtungen ohne verbind-
lichen Regelkodex bestehen, davon zu sprechen, daß hier eine besondere ›Institution‹
Avantgarde mit internationalen, nicht zuletzt nach Deutschland führenden Verbindungs-
linien vorliegt, eine Institution, die mittlerweile selbst zu einer eigenständigen ›Institution
Kunst‹ auf antitraditoneller Basis geworden ist.« »Gegen-Traditionen der Avantgarde«, in:
Amerikanische Musik. Interpretationen, Quellentexte, Komponistenmonographien, hg. v. H. Danuser,
Dietrich Kämper und Paul Terse, p. 111.

3 Unter ihnen viele der bedeutendsten Musiker und Schriftsteller.
4 Dennoch datiert auch die erste serielle amerikanische Komposition erst von 1947, im-

merhin vor der ersten europäischen: Three Compositions for Piano von Milton Babbitt (geb.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 79

Getrieben vom Nachholbedarf entstanden in Europa unmittelbar nach
Kriegsende bereits wieder enorme Aktivitäten, die sich jedoch durch die Er-
fahrung des historischen Bruchs im weiterhin virulenten Bezug zur künstleri-
schen Tradition Europas – zumindest im Bereich der Musik – ästhetisch auf
ganz spezifische Weise entwickelten. In dieser Form konnten sie trotz ver-
wandter Ansätze in den USA nicht aufkommen. Auch der schon in Kapi-
tel II.1 angesprochene, von jeher zwischen den USA und Deutschland dif-
ferierende Umgang mit Tradition5 ist zu dieser Zeit deutlich bemerkbar. Die-
se Kluft erscheint erst im Pluralismus späterer Jahrzehnte abgeschwächt.
Die während des Dritten Reichs nach Amerika emigrierten europäischen
Musiker hoben dort vor allem das Niveau der traditionellen Musikausbil-
dung – insbesondere Schönbergs Harmonie- und Kompositionslehren sind
bis heute gültiger Bestandteil der theoretischen wie praktischen Musikaus-
bildung – und wurden erst in zweiter Linie als Protagonisten neuer euro-
päischer Musik wahrgenommen. Das hing vor allem mit dem Interesse an
einer genuin amerikanischen Kunstmusik zusammen, das seit dem Börsen-
krach Ende 1929 in den USA stark zugenommenen hatte. Neben restaura-
tiven Tendenzen zeitigte dies auch experimentelle Aktivitäten, wie sie allen
voran der kalifornische Komponist Henry Cowell entwickelte und förderte.
Einige Europäer, die zwischen den beiden Weltkriegen einen ähnlich freien
und innovativen Umgang mit neu entdeckten Materialien suchten, hatten
sich schon früher aus eigenem Antrieb in den USA niedergelassen, insbe-
sondere Marcel Duchamp und Edgard Varèse (beide ab 1915), und erfuh-
ren dort die in Europa verweigerte Anerkennung. Diese experimentelle
Richtung bezeichnete Peter Yates in einem umstrittenen Aufsatz als »Ameri-
can Experimental Tradition«, der, 1960 verfaßt, erst 1990 veröffentlicht
wurde.6 Den Beginn dieser musikalischen Tradition setzt er darin bei den
Aktivitäten von Charles Ives, Harry Partch und Lou Harrison an, auch
Varèse (als einziger Europäer) und Cage werden hinzugerechnet.7 Er richtet
sich damit gegen die im Kontext von Avantgarde-Bewegungen vorherr-

_____________

1916), einem amerikanischen Komponisten also, der nicht unmittelbar durch Schönberg
oder dessen Schüler beeinflußt wurde, obwohl er der Generation zuzurechnen ist, die
von diesen hätte ausgebildet werden können.

5 Und nicht etwa die Gegenüberstellung von Traditionslosigkeit in den USA und Traditions-
lastigkeit in Europa! Auf die Auffassungen von Schnebel und Cage gehe ich in Kapitel
II.2.2 ein.

6 Peter Yates The American Experimental Tradition, in: Soundings XVI 1990, pp. 135–143.
7 Christopher Shultis greift diesen Ansatz in seinem schon in Kap. I.1 angeführten Silencing

the Sounded Self (a.a.O.) auf.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials80

schende negative Konnotation des Begriffs Tradition8 und gegen die in den
USA generell ablehnende konservative Haltung bezüglich dieser künstleri-
schen Aktivitäten, die gerne von Anti-Tradition spricht.9

II.2.1 Institutionen als offene Foren: New School for Social Research, Bauhaus,
Black Mountain College, Darmstädter Ferienkurse

Neben den Darmstädter Ferienkursen sind im Kontext von Schnebels und
Cages experimentellen Aktivitäten drei weitere in der ersten Hälfte des
20. Jahrhunderts gegründete Institutionen von Belang, die einen interdiszi-
plinären und basisdemokratischen Ansatz verfolgten. Die 1917 gegründete
New School for Social Research10 in New York, an der auch Cowell seit
den dreißiger Jahren gelehrt hatte, wurde etwa zu dieser Zeit nicht zuletzt
durch ihn zu einer wichtigen Institution innovativer Kunstförderung.11

_____________

8 Aber auch andere Veröffentlichungen wie die Bücher von David Nicholls, American Ex-
perimental Music 1890–1940 (Cambridge University Press, Cambridge 1990) und von
Michael Nyman, Experimental Music. Cage and beyond (New York 1974) zeigen kontinuierli-
che Entwicklungen der experimentellen Musik in den USA auf, ohne den Begriff der
Tradition in diesem Kontext explizit zu verwenden.

9 Cowell, ein für Cage wichtiger Mentor und Förderer, integrierte in seine zahlreichen Ak-
tivitäten als Komponist, Musiktheoretiker, Konzertveranstalter usw. europäische und au-
ßereuropäische Entwicklungen sowie eigene Ideen. Beispielsweise verband er, als einer
der ersten Musikethnologen (ausgebildet bei Hornbostel in Berlin) sein Interesse für die
Musik Asiens und Afrikas mit seiner eigenen kompositorischen Arbeit. Dabei experi-
mentierte er mit eigenen Rhythmus- und Ton-Skalen. Cowells musikalische »Entdeckun-
gen«, unter ihnen das Cluster (erstmals 1912: The Tides of Manaunaun für Klavier), wur-
den vielfach von anderen Komponisten (z. B. von Béla Bartók) übernommen. Sie sind
zusammengefaßt in seinem Buch New Musical Resources (1930). Er verbreitete seine Ent-
deckungen zwischen 1923 und 1933 auch auf mehreren Reisen durch Europa, wo ihn
Kollegen wie Schönberg zu Vorträgen einluden. Zugleich kreierte er in Form verschiede-
ner Konzertreihen Foren für avancierte (auch zwölftönige) Musik aus Europa und den
USA: die 1925 in Los Angeles gegründete, später in San Francisco von ihm geleitete New
Music Society of California und – gemeinsam mit Varèse – 1921 bis 27 die Konzertreihe der
ICG (International Composers’ Guild) in New York City. 1927 gründete er die New
Music Edition und damit den ersten amerikanischen Verlag für neue Musik, wo auch
Musik Weberns und Schönbergs publiziert wurde.

10 Im folgenden »New School«.
11 Die New School war von 1917 bis zu Hitlers Machtergreifung 1933 als eine Art Volks-

hochschule konzipiert, so daß hier zwar im Sinn eines Studium generale verschiedenste
Fächer auf hohem, Theorie und Praxis sowie Kunsterfahrung auf neue Weise verbin-
dendem Niveau studiert werden konnten, jedoch ohne einen Berufsabschluß, der eine
größere Spezialisierung vorausgesetzt hätte. Die Kernfächer waren Soziologie, Ökono-
mie, Politologie und Psychologie neben Literatur und Design. Die Bereiche Kunst und

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 81

Darüber hinaus sind noch das 1933 gegründete »Black Mountain College«
in North Carolina/USA und das 1919 gegründete, bis zur Machtübernah-
me der Nationalsozialisten 1933 in Deutschland in Weimar, Dessau, zum
Schluß in Berlin bestehende »Bauhaus« zu nennen, das dann 1937/38 in
Chicago unter Leitung des emigrierten László Moholy-Nagy als »New Bau-
haus« weiterbestand; ihm ließ Moholy-Nagy 1939 die Neugründung der
»School of Design« (seit 1944 »Institute of Design«) folgen. Während bei
interdisziplinärem Ansatz die fachlichen Schwerpunkte der New School im
Bereich der Sozialwissenschaften und der Psychologie lagen, waren es am
Black Mountain College die Bildende Kunst sowie die Literatur und am
Bauhaus die Architektur. Alle drei Institutionen sind nicht nur eng ver-
woben mit zeitgleichen künstlerischen Experimenten und entsprechenden
Gruppen, sondern haben auf je eigene Weise auch die experimentelle
Avantgarde nach dem Zweiten Weltkrieg beeinflußt. An allen drei Institu-
tionen hatte die Musik grundlegenden Stellenwert. War Musik am Black
Mountain College vom Gründungsjahr an Bestandteil des Curriculums, so
fand sie in den beiden anderen Institutionen erst später Eingang.

Die Gründungsidee der New School for Social Research als interdiszipli-
näre höhere Abendschule korrespondiert mit Ansichten, die nicht zufällig
einer der wichtigsten Bauhaus-Protagonisten, der ungarische Photograph
und Design-Künstler Moholy-Nagy, in seinem Buch Vision in Motion (1947)
formulierte:

_____________

Geisteswissenschaften wurden allmählich ausgebaut. Ideen, bestimmte Studienangebote
doch einem berufsausbildungbezogenen Curriculum zu überführen und das Angebot
durch weitere Kurse im künstlerischen Bereich zu erweitern, erfuhren durch die 1933
einsetzende Welle hochqualifizierter Immigranten einen konkreten Anstoß und wurden
unter Nutzung des europäischen »Personals«, das die Schule mit Hilfe des New Yorker
»Emergency Committee in Aid of Displaced German Scholars« ausfindig machte, umge-
setzt. Bereits ab dem Wintersemester 1933 hatte sich die »University in Exile« und späte-
re »Graduate School« etabliert. Die musikalischen Kurse wurden als Bestandteil des in-
terdisziplinären Curriculums ausgebaut und zu dieser Zeit außer von Cowell unter ande-
rem von Hornbostel, Hanns Eisler (1935/36), Ernst Toch, Rudolf Kolisch (1939–42) und
Eduard Steuermann gehalten. Vgl.: Werner Grünzweig »›Bargain and Charity‹? Aspekte
der Aufnahme exilierter Musiker an der Ostküste der Vereinigten Staaten«, in: Musik im
Exil. Folgen des Nazismus für die internationale Musikkultur, hg. v. H.-W. Heister u. a., Frankfurt
a. M. 1993, pp. 297–310, und Peter M. Rutkoff und William B. Scott New School. A History
of the New School for Social Research, New York 1986.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials82

Capacities

[…] Everyone has a creative nature. Everyone is naturally equipped to receive
and assimilate sensory experiences; to think and to feel. The schools must know
the technique of developing this natural equipment in the most formative years of
youth.

That a general standard of self-expression can be reached is proved by the age-old
European education of the wealthy where a relatively high cultural average was
produced through the tutor system or by private schooling. It has to be said
again and again that everyone is sensitive to musical tones, to colors, to touch
and space relationships: that is to say, everyone is able to participate in the en-
tirety of such an experience and everyone can produce non-verbal expression in
any medium.12

Moholy-Nagy geht von einer bei allen Menschen vorhandenen kreativ-
künstlerischen Begabung aus, die jedoch viel häufiger gefördert werden
sollte, als dies normalerweise in Lehrinstitutionen der Fall ist. Wie wir spä-
ter noch sehen werden, sieht er in diesem Mangel ähnlich problematische
gesellschaftliche Verhältnisse gespiegelt. An der New School galten ver-
wandte Grundsätze. Nicht zufällig ist der erste, 1927 stattfindende Musik-
kurs mit dem Thema »Modern Composers« der zeitgenössischen Musik
gewidmet, u. a. Bloch, Copland, Debussy, Mahler, Reger, Schönberg, Ses-
sions, Strawinsky und Varèse.13 Im gleichen Geist veranstaltete Cowell als
einer der ersten Musiklehrer der New School z. B. 1931 Kurse zur »Ap-
preciation of Modern Music« (u. a. über Bartók, Berg, Gershwin, Ravel,
Ruggles, Schönberg und Strawinsky) und »What the Twentieth Century
has added to Music«. Er organisierte gemeinsam mit seinem früheren Leh-
rer Charles Seeger die ethnomusikologische Vortragsreihe »Comparison of
the Musical Systems of the World« mit Musikern des jeweiligen Landes
und einen »Workshop in Modern Music« (gemeinsam mit W. Riegger, A.
Weiss u. a.). 1932 bot Cowell einen Kurs an mit dem Titel »The Place of
Music in Society«. An diesem oder einem der anderen Kurse Cowells
_____________

12 L. Moholy-Nagy Vision in Motion, Chicago 1947, p. 25.
13 Dieser Kurs wurde von Paul Rosenfeld (Yale University) gegeben. Im Kommentar ist zu

lesen: »While the course should be of especial value to music students, it aims primarily
to interest those who seek to orient themselves in modern music as a vital element in the
life of the time.«
Die für ihre Zeit innovative Themenliste musikbezogener Kurse des Vorlesungsverzeich-
nisses enthält unter anderem: »Music among primitives«, »Music for the courts of emper-
ors«, »Urban Music«, »Gebrauchsmusik«, »The use of music in Russia«, »Music among
children« und »The relation of music as an art to society«.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 83

nahm 1932 auch John Cage teil. Dieser gab seinerseits an der gleichen
Schule 1958–60 seine legendären Kurse zur experimentellen Musik, die
hauptsächlich von Künstlern aus den Bereichen der bildenden Kunst, der
Literatur, des Tanzes und des Theaters wie Dick Higgins und Allan Ka-
prow besucht wurden.14

Eine der wenigen größeren europäischen Ausbildungsstätten, wo künstleri-
sche Experimente willkommen waren, ist das Bauhaus. Am Bauhaus wurde
zwar interdisziplinäres praktisches und theoretisches Arbeiten propagiert,
doch waren in der ursprünglichen Satzung Musik und Bühnenkunst nicht
vorgesehen. Sie wurden jedoch sehr bald in den Lehrplan aufgenommen
und zum grundlegenden Bestandteil des künstlerischen Gesamtkonzepts.

Das Bauhaus erstrebt die Sammlung allen künstlerischen Schaffens zur Einheit,
die Wiedervereinigung aller werkkünstlerischen Disziplinen – Bildhauerei, Male-
rei, Kunstgewerbe und Handwerk – zu einer neuen Baukunst als deren unablös-
lichen Bestandteile. […] Architekten, Maler, Bildhauer sind Handwerker im Ur-
sinn des Wortes, deshalb wird als unerläßliche Grundlage für alles bildnerische
Schaffen die gründliche Ausbildung aller Studierenden in Werkstätten und auf
Probier- und Werkplätzen gefordert.15

Im Bühnenwerk sah Walter Gropius eine »orchestrale Einheit«16 aus Bau-
kunst und Bühnengeschehen – eine Bühne gab es am Bauhaus von 1921
bis 1929, ab 1923 geleitet von Oskar Schlemmer. Musik wurde erstmals
1923 auf Initiative des 1923 bis 1928 am Bauhaus als Meister tätigen Mo-
holy-Nagy Bestandteil der Aktivitäten.17 Dieser formulierte auch die Idee
des totalen Theaters, wo sich theatralisches Geschehen vom konventionel-
len handlungsorientierten Ablauf hin zu einem gleichwertigen Einsatz ver-
schiedener Medien wie Licht, Klang (auch synthetischer Klang über Laut-
sprecher), Bühnenausstattung und menschliche Handlungen zu einer neu-
en Einheit verdichten sollten. Letztlich zielte er wie Artaud darauf, wieder
eine aktivere Teilnahme beim Publikum hervorrufen zu können.
_____________

14 Vgl. »John Cage on Teaching« (Ausschnitte aus einem Interview vom 11.6.1987), veröf-
fentlicht als Appendix in: W. Fetterman, John Cage’s Theatre Pieces, a.a.O., pp. 231–233.

15 Walter Gropius 1919 im ersten Programm des von ihm gegündeten »Staatlichen Bauhau-
ses Weimar«, zitiert nach: Experiment Bauhaus. Das Bauhausarchiv Berlin (West) zu Gast im
Bauhaus Dessau, Katalog zur Ausstellung 1988, p. 408.

16 Ebd., p. 250.
17 Über die ersten musikalisch-theatralischen Aktivitäten am Bauhaus gibt Hans Heinz

Stuckenschmidt in seinen Erinnerungen an die Bauhauswoche 1923 in Weimar detaillier-
te Auskunft. Sein Vortrag im Bauhaus-Archiv Berlin vom 11.5.1976 ist veröffentlicht als
Musik am Bauhaus, Berlin 1978/79.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials84

Wie stark sich solche in Deutschland verfolgten Grundhaltungen mit de-
nen etwa am Black Mountain College überlagerten, zeigt auch der Um-
stand, daß von den USA aus der Versuch unternommen wurde, das Bau-
haus nach seinem Verbot durch die Nationalsozialisten 1933 in Amerika
wieder aufzubauen, als dessen erster Direktor Moholy-Nagy berufen wur-
de. 1941 holte dieser Cage als Lehrer für experimentelle Musik an sein In-
stitut in Chicago. Das Curriculum der dann sogenannten School of Design
enthielt von vornherein praktische und theoretische Musikfächer als Pflicht.
Zu dieser Zeit gab es sogar ein Orchester. Als Cage kam, wurden diese
Kurse fakultativ. Er unterrichtete u. a. Improvisation auf selbstgebauten
Schlaginstrumenten.18 Da die Schule massive finanzielle Probleme hatte,
wurde Musik wenig später leider ganz aus dem Curriculum gestrichen.19

Das solchen Ausbildungskonzepten zugrundeliegende Verständnis von Kul-
tur als einem ganzheitlichen, interaktiven Gebilde aller Komponenten
menschlichen Lebens, in dem Kreativität eine große Bedeutung hat, korre-
spondiert nicht nur mit der Methode szenischen Verstehens, sondern auch
mit der Kunst und Leben integrierenden Position der experimentellen
Avantgarde Schnebels und Cages. Um dies zu verdeutlichen, greife ich hier
nochmals auf Moholy-Nagys letztes Buch Vision in Motion zurück, das dieser
energetische, offene und zugleich äußerst disziplinierte Künstler kurz vor
seinem Tod 1946 in Chicago noch vollendete, denn es erweist sich als
Fundgrube für zahllose experimentelle und offene Denkansätze. Schon
Layout und Text bieten eine außerordentlich reiche sprachlich-bildliche Zu-
sammenschau, deren Elemente auf mehreren Wahrnehmungsebenen gra-
phisch angeordnet sind. Das Buch widmet sich verschiedensten wechsel-
seitigen Einflüssen aller Kunstgattungen sowie vieler philosophischer und
psychologischer Ansätze, die Lebenssphären Amerikas und Europas über-
greifend. Kunst als Lebensform ist Moholy-Nagys Programm, wie er in
seinem Vorwort formuliert:

This book is written for the artist and the layman, for everyone interested in his
relationship to our existing civilization. […] Recognizing art as an integral part of
our existence, this book takes as its basic premise the unity of the arts with life.20

Wie entscheidend es ist, interdisziplinär mit einer grundsätzlich weit offe-
nen Grundhaltung zu lehren, zu lernen und letztlich zu leben, drückt er in
den »tasks of this generation« aus.
_____________

18 L. Moholy-Nagy Vision in Motion, a.a.O., p. 66.
19 Ebd.
20 Ebd., Vorwort.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 85

But the teachers of mankind are not only the personnel in schools, colleges and
universities. To reach different temperaments, intellectual, verbal explanations
alone are not effective. There are a great number of other approaches needed.
The arts, for example, can take the individual by storm through sensory experi-
ences, directly by feelings, without involving too much intellectual participation.
The arts can play an important role in the re-education of the people.21

Auch am Black Mountain College unterrichteten seit seiner Gründung
einige europäische Immigranten, unter ihnen der Maler Joseph Albers und
seine Frau, die Weberin Anni Albers, die beide bis zur Emigration leitende
Positionen am Bauhaus Berlin innehatten.22 Musik lehrte am Black Moun-
tain College u. a. der Komponist Stefan Wolpe, ausgebildet bei Schönberg
und Mitaktionist der Berliner Dada-Szene in den zehner und zwanziger
Jahren. Dennoch hielt er sich von den experimentellen Aktivitäten Cages
fern.23 Am Black Mountain College hielt sich Cage 1948 bis 1953 mehr-
fach bei den legendären Sommerkursen auf. Dort lernte er die bildenden
Künstler Robert Motherwell und Robert Rauschenberg kennen, dort hielt
er Kurse auf dem (auch präparierten) Klavier, zur experimentellen Musik
und zu Satie ab und gründete 1953 mit Merce Cunningham die Merce
Cunningham Dance Company. Am Black Mountain College erfuhr Cage
entscheidende Anstöße für seine experimentelle Ausrichtung: Dort sah er
erstmals die weißen »stillen« Bilder von Rauschenberg (1951), dort lernte
er – 1952 vorgetragen von Mary Caroline Richards – Antonin Artauds
programmatische Schrift Das Theater und sein Double (1938) kennen, und
dort beschäftigte er sich 1950 mit dem durch Christian Wolff überreichten,
frisch gedruckten Exemplar der in der Bollingen-Reihe erschienenen neuen
englischen Übersetzung des I Ching. 24 Rauschenberg veranlaßte Cage zur
intensiven Beschäftigung mit dem Phänomen der Stille; mit ihm arbeitete er
viele Jahre in der Merce Cunningham Dance Company zusammen. Die
Lektüre Artauds bestätigte ihn in vielen Ansichten über Kunst und/als
Theater. Und das I Ching erlöste ihn von grundlegenden strukturellen Pro-
blemen seiner künstlerischen Arbeit; es wird alle weiteren Kompositionen
nachhaltig mitbestimmen.
_____________

21 Ebd., p. 25.
22 Sie blieben als Professoren am Black Mountain College bis zur Berufung von Joseph Al-

bers 1950 als Direktor des Design Departments der Yale University.
23 Vgl. D. Patterson Appraising the catchword, a.a.O., p. 222.
24 Die Übersetzung besorgte Cary F. Baynes nach der deutschen Übersetzung von Richard

Wilhelm.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials86

Die Gründung und Einrichtung der Darmstädter Ferienkurse für neue
Musik 1946 wurde ermöglicht auf Initiative des damaligen Kulturbeauf-
tragten der Stadt Darmstadt, Dr. Wolfgang Steinecke, der hierfür die Ko-
operation der amerikanischen Militärregierung gewinnen konnte.25

Vergleicht man die vier Institutionen Darmstädter Ferienkurse, Bauhaus,
New School und Black Mountain College, so waren sich das Bauhaus und
das Black Mountain College in Hinsicht auf ihr Lehrangebot und die Form
des Zusammenlebens am nächsten. An beiden Schulen konnte man nach
mehrjährigem Aufenthalt ein Diplom erreichen. Die Studierenden durch-
liefen ein interdisziplinär und auf eine produktive Verbindung von Theorie
und Praxis ausgerichtetes Studium in ungewöhnlich kollegialer Atmosphä-
re, die nicht nur durch das gemeinsame Essen, sondern auch durch das
Wohnen von Studierenden und Lehrenden in unmittelbarer Nähe zuein-
ander geprägt war. Das Konzept des Black Mountain College überflügelt
jedoch das des Bauhauses um Längen, was den Fächerkanon und den
Lebensstil betrifft: Seine Strukturen waren wesentlich freier und basierten
im Gegensatz zum Bauhaus auf Selbstversorgung und gemeinschaftlichem
Wohnen von Lehrenden und Studierenden völlig abseits jeglichen städti-
schen und kulturellen Treibens. Hierarchische Strukturen waren minimiert.
Allerdings dürfte die Gratwanderung solcher offener Lebens- und Arbeits-
strukturen zwischen kreativer Produktivität und haltloser Konzeptlosigkeit
zusammen mit finanziellen Problemen zur Auflösung des Colleges 1957 ge-
führt haben. War man nach dem Studium am Bauhaus, dessen Curriculum
sich auf die bildende Kunst und ihre Nachbarbereiche konzentrierte, di-
plomierter Architekt, Keramiker, Maler o. ä., so schloß man die Ausbildung
am Black Mountain College mit dem allgemeinen Bachelor in »Liberal
Arts« ab.
Auch die Sphäre der Darmstädter Ferienkurse für Neue Musik sollte nach
dem Willen ihres Gründers und seiner Mitstreiter ganz im Sinne von Theo-
rie und Praxis »avancierter« Musik den Geist eines offenen Forums atmen.

_____________

25 Die Darmstädter Ferienkurse sind unter den hier vorgestellten Institutionen die einzige,
die bis heute zumindest im wesentlichen nach den ursprünglichen innovativen Maximen
weiter existiert. Das Black Mountain College bestand nur von 1933 bis 1957, das Bau-
haus hat allenfalls eine Nachfolgeorganisation im Institute of Design in Chicago. Der
musikalisch-künstlerische Schwerpunkt der New School (zwar seit 1927 mit Musikkursen
im Lehrangebot und seit 1989 vor allem aus organisatorischen und finanziellen Gründen
mit der Mannes School of Music als Musikabteilung verbunden, zu der es allerdings seit
der Gründung der New School personelle Verbindungen gab) ging inzwischen weitge-
hend in der Konzentration des Lehrangebots auf die Designer-Ausbildung verloren.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 87

Dies sollte auch im Austausch mit anderen Künsten geschehen, nicht je-
doch mit dem Ziel einer mehrsemestrigen Berufsausbildung, die sich auf
die Kunstmusik konzentriert hätte. Zum zeitlichen Rahmen und zur kom-
plementären Einrichtung von Lehre und Konzert (Pädagogik und Festival)
mögen Steinecke zwei weitere kulturelle Einrichtungen angeregt haben:
zum einen die von Serge Koussevitzky Anfang der dreißiger Jahre auf dem
Sommersitz des Boston Symphony Orchestra in Tanglewood gegründeten
und bis heute in dieser Form bestehenden und nachgeahmten neunwöchi-
gen sommerlichen Musikfestivals, wo Studium bzw. Lehre und Konzert-
leben miteinander verbunden sind. Zum anderen hat er laut Wolfgang Fort-
ner26 Bezug genommen auf die seit 1930 bestehende, während des Dritten
Reichs stark reduzierte, dann aber wieder auflebende Salzburger Sommer-
akademie für Bildende Kunst, wo Lehre und Festival ebenfalls miteinander
verbunden sind und die heute als eine der bekanntesten und avanciertesten
Sommerakademien für bildende Kunst gilt.
Die Idee des demokratischen, offenen Forums war in der speziellen Situa-
tion eines ausgebombten Deutschland unmittelbar nach dem Zweiten Welt-
krieg bei weitem nicht so einfach umzusetzen, wie es gleichzeitig am Black
Mountain College geschah. Hätten sich hier nicht die kulturellen, oder bes-
ser: kulturpolitischen Interessen der amerikanischen Militärregierung, der
Darmstädter »Stadtväter« und des Kulturreferenten Wolfgang Steinecke
synergetisch ergänzt und viele Musikschaffende und Musikwissenschaftler
diese Kurse nachdrücklich mitgetragen, dann hätten sie binnen kürzester
Zeit wieder aufgegeben werden müssen. Dabei entsprach dieser Versuch,
die Musikausbildung in Deutschland zu internationalisieren und damit von
einigem Ballast zu befreien, dem Ziel der USA, die bislang waltende
deutschlandzentrierte, nach gesellschaftlichen Schichten gegliederte Ausbil-
dung abzuschaffen.
Gemeinsames Wohnen und Essen, ein Grundpfeiler der offenen Strukturen
am Bauhaus und am Black Mountain College, etablierte sich auch bei den
Darmstädter Ferienkursen (in den ersten Jahren auch notgedrungen man-
gels Wohnraum27). Diese Atmosphäre wurde darüber hinaus bereichert

_____________

26 Interview von Detlev Gojowy mit Wolfgang Fortner vom 23.6.1981 (Kopie des MS im
Internationalen Musikinstitut Darmstadt), zitiert in: Inge Kovacs »Die Institution – Ent-
stehung und Struktur«, in: Zenit Bd.1, p. 69.

27 »Bei der herrschenden Quartiernot ist es nicht möglich, für jeden Herren ein Einzelzim-
mer zur Verfügung zu stellen. Ich hoffe jedoch, daß gerade das Zusammenleben mit den
Kollegen die beruflichen und menschlichen Beziehungen knüpft und vertieft.« Aus dem

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials88

durch die entschieden internationale Ausrichtung der Kurse28 als einem
Beitrag zur Völkerverständigung. Diese erfuhr eine bemerkenswert große
Resonanz, zumal man mit den außerordentlich schwierigen Reisebedingun-
gen der ersten zehn Nachkriegsjahre – zwischen den innerdeutschen Besat-
zungszonen und international – zu kämpfen hatte. Dazu begann im Zuge
des sich verschärfenden Kalten Krieges seit dem Beschluß des ZK der
KPdSU vom 10. Februar 1948 zum Kulturschaffen der Ostblockstaaten eine
extrem schwierige Phase des Austauschs mit Angehörigen aller osteuropäi-
schen Staaten einschließlich der DDR, die sich trotz der Ende der fünfziger
Jahre gelockerten Bestimmungen bis in die sechziger Jahre hinzog.29 Erst
der Fall der Mauer brachte hier, zumindest die DDR betreffend, Abhilfe.
Schwierig gestaltete sich die Situation bei den Darmstädter Ferienkursen in
den ersten Jahren auch durch das spezifische und große Gefälle zwischen
der älteren Generation der Teilnehmenden und Lehrenden und den an-
fangs sehr wenigen jungen Musikern.

Abgesehen von den grundsätzlichen inhaltlichen Unterschieden zwischen diesen
Positionen [der älteren Generation von Heinz Tiessen, Hermann Heiß und Fried-
rich Blume] […] überrascht die Einmütigkeit in der autoritären Einstellung der
Jugend gegenüber. Diese soll nicht sich selbst besinnen, sondern den rechten Weg
gewiesen bekommen; eine Auffassung, die sich auch bei der Grundlegung der
Darmstädter Ferienkurse niedergeschlagen hat.
Man kann dieses […] Erziehungskonzept positiv umschreiben mit ›reeducation‹,
und hier mag auch die Intention der amerikanischen Militärregierung bei ihrer
Förderung der Darmstädter Ferienkurse gelegen haben.30

_____________

Merkblatt der Pressestelle des IMD vom 6.7.1948, in: ebd., p. 77. 78 % der Innenstadt
von Darmstadt waren infolge des Krieges vollkommen zerstört.

28 Inge Kovacs verweist in ihrem Text (ebd.) darauf, daß sich die Kurse 1946 und 1947
zwar mit internationaler Musik befaßten (daher auch ihr erster Titel: »Ferienkurse für in-
ternationale Musik«), aber erst ab 1948 bezüglich Lehrender wie Studierender erstmals
trotz Währungsreform international besetzt waren, was ihr nunmehr geführter Titel un-
terstreicht: »Internationale Ferienkurse für neue Musik«.

29 Um den krassen Gegensatz zwischen den wenn auch nicht ungetrübten Versuchen eines
offenen Forums seitens westlicher Kulturinstitutionen wie der Darmstädter Ferienkurse
und dem die strengen Grundsätze der dreißiger Jahre wiederaufgreifenden, vom dama-
ligen Leiter der Propagandaabteilung des ZK der Moskauer kommunistischen Partei
Andrej A. Shdanov vorangetriebenen Beschluß sei hier folgendes zitiert: »Es darf nicht
vergessen werden, daß die UdSSR jetzt die wahre Beschützerin der Musikkultur der
ganzen Menschheit ist, ebenso wie sie auch auf allen anderen Gebieten das Bollwerk der
menschlichen Zivilisation und Kultur gegen den bürgerlichen Zerfall und Niedergang
der Kunst ist.« Aus: Neue Musik im geteilten Deutschland. Dokumente aus den fünziger Jahren,
Dokumentation hg. v. U. Dibelius u. F. Schneider, Berlin 1993, pp. 50–51.

30 Inge Kovacs »Die Institution«, a.a.O., p. 72.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 89

Insgesamt war zunächst aus der subjektiven Sicht der Älteren mit dem
»Nihilismus und der Traditionslosigkeit der Jugend«31 nichts anzufangen.
Die eigene Betroffenheit durch die Erfahrungen des Krieges wurde hier of-
fensichtlich einerseits in das jüngere, nicht in der avancierten Musik vor
dem Zweiten Weltkrieg befangene Gegenüber projiziert und andererseits in
missionarisch anmutendem Übereifer bei der Vermittlung von moderner
Musik32 sublimiert. Die Neugier der Älteren auf die im vergangenen Jahr-
zehnt verbotene Musik schien verblüffend gering zu sein. Unglücklicher-
weise wurden dabei die Interaktionsformen der autoritären Strukturen des
bisherigen Erziehungssystems gewissermaßen permutiert und der Jugend
aufgezwungen, bevor sie sich überhaupt äußern konnte.
Charakteristisch für diese Atmosphäre ist, daß später ausgerechnet eine
wichtige Zeitschrift der Jugend, Der Ruf, von der amerikanischen Militär-
regierung verboten wurde. Aus dieser zitiert Inge Kovacs ausführlich einen
1947 anonym vom Schriftsteller und Mitbegründer der »Gruppe 47« Hans
Werner Richter veröffentlichten Artikel, der die aktuelle Position der ju-
gendlichen Generation beklagt:

Selten in der Geschichte eines Landes, das einen Krieg und mehr als einen Krieg
verlor, hat sich eine derartige geistige Kluft zwischen zwei Generationen aufgetan,
wie heute in Deutschland. In Deutschland redet eine Generation, und in Deutsch-
land schweigt eine Generation. Und während die eine sich immer mehr in das öf-
fentliche Gespräch hineinflüchtet, während sie, gleichsam in eine Wolke von buß-
fertigem Weihrauch gehüllt, in die beruhigenden Schatten der Vergangenheit
flieht, versinkt die andere immer mehr für das öffentliche Leben in ein düsteres,
nebelhaftes Schweigen. Spricht die eine, die ältere Generation, der anderen, ihr
nachfolgenden, jede geistige und sittliche Fähigkeit mit professioneller Selbstver-
ständlichkeit ab, so sieht die jüngere nur mit erstaunter Gleichgültigkeit diesem
seltsamen Gebaren zu und schweigt. Schweigt diese Generation, weil sie unfähig
ist zu sprechen, schweigt sie, weil sie die Feder und das Wort nicht so geschliffen
zu führen vermag wie jene, die aus den Hörsälen heraus- oder in sie hineinge-
treten sind, mit dem Wort das Wort zu erschlagen? Ist diese Generation noch mit
Gedankengängen belastet, die ›denazifiziert‹ werden müssen, oder hält sie noch

_____________

31 Herbert Eimert Die Situation der jungen Komponisten, Musikalisches Nachtprogramm des
NWDR vom 20.6.1950, MS, p. 2, zitiert nach: I. Kovacs »Die Institution«, a.a.O., p. 72.

32 Die in den Konzerten aufgeführte Musik stammt in den ersten drei Jahren allerdings
vornehmlich von (älteren) deutschen Komponisten. Im übrigen überwiegt in diesen er-
sten Jahren insgesamt die Musik der zwanziger bis Anfang der vierziger Jahre. Erst 1948,
als Leibowitz erstmals dort lehrte, erscheinen drei zwölftönige Werke von Schönberg und
Webern auf dem Programm. Ab 1949 sind die Konzertprogramme international be-
stückt. Vgl.: »Chronik« in: Zenit Bd. 3, p. 513 ff.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials90

immer die Handgranate in der Hand, die sie gestern zu entsichern gezwungen
wurde?33

Hier schwingt mit, daß diese jüngere deutsche Generation, wenn über-
haupt, ein gebrochenes Vertrauensverhältnis zur älteren Generation hatte
und unter den kritischen und avancierten jungen Köpfen bereits ein Prozeß
radikaler Abwendung begann. In diesen Prozeß involviert war auch Schne-
bel, der ab 1950 häufig an den Darmstädter Ferienkursen teilnahm, aber
auch durch die besonderen Bedingungen seines Studiums an der Freibur-
ger Musikhochschule vergleichsweise früh die Musik Bartóks, Strawinskys,
Schönbergs und Bergs sowie die Zwölftontechnik kennenlernte.34 Folge-
richtig wurden dann in Darmstadt ausländische, vormals von den Nazis be-
drohte Lehrer wie René Leibowitz (1948, 1949, 1955), Edgard Varèse (1950)
oder Olivier Messiaen (1952, 1953) von der jungen Generation ebenso be-
grüßt wie die verfolgte Musik eines Schönberg oder Webern. Ein derartiger
Bruch hat in den USA zu dieser Zeit nicht stattgefunden und aufgrund ih-
rer geschichtlich-geographischen Konstellation dort auch nicht stattfinden
müssen.35

Für den sich Ende der fünfziger Jahre intensivierenden Kontakt zwischen
Cage, seinen experimentellen Kompositionen und Konzepten sowie den
Vertretern der jungen westeuropäischen Darmstädter Avantgarde, insbe-
sondere Pierre Boulez, Luigi Nono, György Ligeti, Henri Pousseur, Schne-
bel und Karlheinz Stockhausen, waren die Darmstädter Ferienkurse zu-
nächst der wichtigste Begegnungsort.
_____________

33 Hans Werner Richter »Warum schweigt die junge Generation?«, Leitartikel in: Der Ruf 1
(1946/47) Heft 2, p. 1, zitiert nach: I. Kovacs »Die Institution«, a.a.O., p. 72 f.

34 Vgl. »Avantgarde und Vermittlung. Dieter Schnebel im Gespräch mit Reinhard Oehl-
schlägel« (1975), in: MusikTexte 57/58 1995, pp. 100–101.

35 Aber: nicht alle ausländischen Errungenschaften wurden von dieser jungen, also in den
zwanziger und frühen dreißiger Jahren geborenen Generation positiv aufgenommen! Die
amerikanischen wirtschaftlichen und kulturellen Errungenschaften beispielsweise boten
zwar viel Raum für Identifikation, doch insbesondere die überwältigende Macht etwa der
Massenmedien wurde von kritischen Köpfen in Deutschland durchaus als gefährlich er-
kannt, erschien sie doch extrem verwandt mit den Mitteln der Massenbeeinflussung, wie
sie die Nazis einsetzten. Auch diese noch enorme Präsenz der jüngsten Vergangenheit dürfte
ein Grund dafür sein, daß wache Köpfe in Deutschland, zudem vor dem Hintergrund
der viel rezipierten Kritischen Theorie (vor allem Adornos) gegenüber den sich ausbrei-
tenden elektronischen Medien wie Fernsehen, Telefon, Schallplatte/Tonband und später
Computer eine eher abweisende Haltung einnahmen. In den USA hingegen entfaltete sich
auch bei kritischen Zeitgenossen eine nahezu ungebrochene optimistische ja begeisterte
Einstellung zu derartigen technischen Errungenschaften, auch denen der Reproduktion,
und bot die Grundlage theoretischer Konstrukte wie z. B. bei Marshall McLuhan.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 91

Anders als Cage konnte Schnebel zu dieser Zeit noch keine internationalen
Erfahrungen gemacht haben, da er einerseits noch zu jung war und ande-
rerseits den damaligen strengen Reisevorschriften im besetzten Deutschland
unterlag. Die Darmstädter Ferienkurse waren für ihn bis Ende der fünfziger
Jahre das wichtigste künstlerische Forum, wo er innovative Impulse erhielt
und mit Gleichgesinnten zusammentraf, aber auch ersten Kontakt mit dem
Denken Adornos hatte.36 In Darmstadt erlebte Schnebel die Veränderun-
gen der westeuropäischen Avantgarde aus nächster Nähe, die Aufbruchs-
stimmung und den Enthusiasmus für die Entdeckungen und Errungen-
schaften serieller Musik Anfang der fünfziger Jahre ebenso wie den radika-
len Umschwung hin zur sogenannten »experimentellen Musik« Ende des-
selben Jahrzehnts. Die zeitliche Achse dieses Umschwungs bildet das Jahr
1958, eingeleitet in den vorausgehenden Jahren u. a. durch erste aleatori-
sche und graphisch notierte Stücke sowie Vorträge zum Thema Aleatorik,
vor allem von Stockhausen und Boulez. 1958 datiert der legendäre Aufent-
halt Cages mit David Tudor in Darmstadt (u. a. die Aufführung von Cages
Klavierkonzert und sein Vortrag »Composition as Process«). Schnebel konn-
te 1958 nicht an den Ferienkursen teilnehmen und hörte im Herbst 1958
eine Radioübertragung von Cages Klavierkonzert aus Darmstadt und be-
richtete, daß es ihn wie seine Kollegen und Freunde zunächst schockierte.37

Seine erste persönliche Begegnung mit Cage bezeugt Schnebel für das Jahr
1965.38 Seit seinen ersten experimentellen musiktheatralischen Stücken
(z. B. glossolalie 1959/60, visible music I 1960–62, concert sans orchestre 1964)
entwickelte sich nicht nur Schnebels Ruf als »deutscher Cage«, sondern er
blieb auch in persönlichem Kontakt mit Cage und zählt zu den wichtigsten
Interpreten und Vermittlern seiner Musik und seines Denkens in Europa.

_____________

36 Gleichzeitig erfuhr Schnebel auch während seines Studiums der Theologie und der Mu-
sikwissenschaft in Tübingen entscheidende Impulse, insbesondere durch die Auseinan-
dersetzung mit dem Denken von Barth, Bloch, Adorno und Freud.

37 Von Schnebel selbst mitgeteilt in einem telefonischen Interview mit der Verfasserin vom
29.4.1997. Schnebel spricht in seinem Interview mit Reinhard Oehlschlägel (»Avantgarde
und Vermittlung«, a.a.O.) mehrfach von seiner musikalischen Rezeption über das Medi-
um des Radios, das auch deshalb so bedeutend war, weil es lange weder nennenswert
Partituren noch käufliche Tonaufnahmen Neuer Musik gab.

38 »Avantgarde und Vermittlung«, a.a.O., p. 106. Er könnte ihn jedoch auch schon um 1960
in Köln bei einer der Veranstaltungen im Atelier Bauermeister getroffen haben.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials92

II.2.2 Maximen und ästhetische Konsequenzen. Kunst als Lebensentwurf

Das bedeutet, das Überkommene eben nicht
als Sedimentiertes, sondern als Potential zu
sehen, und dafür zu sorgen, daß die ihm in-
newohnende Kraft wirksam zu werden ver-
mag.39

Die experimentellen Strömungen in der Musik um 1960 erhielten ihre
Schlagkraft teilweise, indem sie sich als Gegenbewegung zu dogmatischen
Auffassungen des seriellen Komponierens in der Nachfolge Weberns posi-
tionierten. Dabei wurden einige Entwicklungen dieser seriellen Phase in
den experimentellen Projekten aufgegriffen, so daß nicht, wie in früherer
Musikgeschichtsschreibung teilweise versucht, von zwei sich ausschließen-
den Polen der seriellen versus der experimentellen Musik gesprochen wer-
den kann. Ausgehend von Weberns Musik begeisterten sich junge Kompo-
nisten beiderseits des Atlantiks40 für die zunehmenden Anwendungsmög-
lichkeiten serieller Prinzipien auf die verschiedensten klanglich-gestischen
Bereiche und vor allem für ihre Konzeption und Durchführung in feldarti-
gen, ja rhizomatischen Strukturen statt der linearen. Sie konnten so von der
Problematik klassischer Formfindung befreien, Form entstand aus dem se-
riell angelegten Material selbst.

The early recognition that serial music need not to imply a style was a revelation
for many, and the consequent fervor of the subscription cannot help but suggest
that in part it was a reflection of an almost compulsive search for order following
a period of world-wide chaos.41

_____________

39 D. Schnebel »Die Tradition des Fortschritts und der Fortschritt als Tradition. Ein Erfah-
rungsbericht« (Vortrag gehalten 1985 an der HdK Berlin im Rahmen der Reihe »Was
heißt progressiv?«), erweitert veröffentl. in: Schnebel 60, a.a.O., p. 11.

40 Cage und Feldman lernten sich nach einer Beschreibung Feldmans aus Anlaß eines Kon-
zerts mit Musik von Webern kennen: »My first meeting with Cage was at Carnegie Hall
when Mitropoulos conducted the Webern Symphony [op.21]. I believe that was the win-
ter of 1949–1950, and I was about twenty-four years old. The audience reaction to the
piece was so antagonistic and disturbing that I left immediately afterwards. I was more or
less catching my breath in the empy lobby when John came out. I recognized him,
though we had never met, walked over and, as though I had known him all my life, said,
›Wasn’t that beautiful?‹ . A moment later we were talking animatedly about how beauti-
ful the piece sounded in so large a hall.« (Feldman, »Autobiograhpical Statement«, in:
Essays, a.a.O., p. 36)

41 Glenn Watkins Soundings. Music in the Twentieth Century, New York 1988, p. 506.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 93

Die resultierenden Aktivitäten unterscheiden sich je nach geographisch-
politischer Lage. Das serielle Komponieren wurde in Europa zum Thema
teilweise dogmatischer Auseinandersetzungen und wird dort schon lange
nicht mehr als isolierte Methode stilbildend eingesetzt, wenngleich die seri-
ellen Organisationsprinzipien auch im experimentellen Bereich durchaus
Bedeutung haben. In den USA hingegen wurde die serielle Musik zwar
auch kontrovers diskutiert, hatte aber bald schulbildende Funktion und
damit ihren Platz in der Vielzahl möglicher Musikarten und in der Musiker-
ausbildung gefunden. Sie besteht bis heute neben anderen musikalischen
Ästhetiken und Methoden weiter, darunter die experimentelle Musik, die
sich etwa gleichzeitig zu entwickeln begann. Nicht zufällig ist ein amerika-
nischer Musikologe, der auf die Vielfalt seriellen Komponierens hinweist:

It would be ficticious to suggest that in the post-war period Serialism prospered
exclusively in Paris, Darmstadt, and Princeton. Indeed, its capacity to accomo-
date differing aesthetic points of view proved in many ways remarkable. The
variable appeal of various serial or, more specifically, twelve-note compositional
approaches to the younger generation of composers such as Fortner, Liebermann,
Blacher, Henze, Dallapiccola, Seiber, Searle, Hamilton, Goehr, Baird, Lutoslawski,
and Denisov in Germany, France, Italy, England, Poland, and Russia was a natural
consequence of the vigorous creative inquiry already discussed.42

Der erste enthusiastische Umgang mit dieser neuen Organisationsform, die
Schnebel mit Begriffen Stockhausens43 1971 auf die Formel brachte: »Die
Töne werden so komponiert, daß ›Materialstruktur und Werkstruktur‹, also
Stoff und Form, übereinstimmen.«.44 Zunächst wurde mit dem seriellen
Komponieren neben der Möglichkeit, ein »neues« System an die Stelle der
wenig systematischen (erweiterten) (A-)Tonalität setzen zu können, auch ein
erster Versuch unternommen, unmittelbarer und unbelastet von Konven-
tionen an klangliches Material heranzukommen. Besonders in West-Europa
wurde so auch die verbreitete Angst vor erneuter Depravierung der Musik
aufgefangen. Der Enthusiasmus wurde alsbald gedämpft, als man verschie-
dentlich entdecken mußte, daß das neue Material beim Erklingen unerwar-
tete Probleme zeitigte. Schon bald wurden diesseits und jenseits des Atlan-
tiks Fragen virulent, die sich auf eine sinnvolle Verbindung von klang-
lichem Material, Interpretation, Aussagekraft und Wirkung richteten und

_____________

42 Ebd., p. 542.
43 K. StockhausenTexte Bd. 1, p. 36 f.
44 D. Schnebel, »Autonome Kunst politisch« (Ende 1971), in: ders., DM, p. 141.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials94

wichtige Impulse im Entwicklungsprozeß der »experimentellen« Avantgar-
de auf beiden Kontinenten gaben.
Problematisch waren die komplexen abstrakten Strukturen serieller Musik
für die Interpreten, von denen kaum noch zu leistende Fähigkeiten gefor-
dert wurden. Dies lenkte die Aufmerksamkeit einerseits auf die elektro-
nische Musik und andererseits auf Veränderungen des Materials. Milton
Babbitt schrieb aus der Sicht des Komponisten:

Only about 80 % of the notes of the composition were played at all, and only
about 60 % of these were played with any regard to dynamic values, […] com-
posers of such works who have access to such media will, with fewer and fainter
pangs of renunciation, enter their electronic studios with their compositons in
their heads, and leave those studios with their performances on the tapes in their
hands.45

Stockhausen erkannte die Zwangslage der Interpreten:

Es wurde von den Spielern mehr und mehr rhythmische Präzision bei der Inter-
pretation musikalischer Texte verlangt, die sehr mangelhaft mit dem Gespielt-
werden-Müssen rechnete und die den Musiker mit der fehlenden Präzisions-
maschine identifizierte […] So konnte es auf Dauer nicht weitergehen, daß der
ausführende Musiker die ihm vorgelegte Musik haßte: sie meinte gar nicht mehr
ihn, er war ein notwendiges Übel.46

Für viele serielle Komponisten stellte die elektronische Realisation ihrer
Musik eine ernstzunehmende Alternative dar, und dies nicht nur aus spiel-
technischen,47 sondern auch aus klanglichen Gründen. Doch vermittelte zu
dieser Zeit bereits die leibhaftig aufgeführte serielle Musik eine eigenartig
hermetische und gefühlskalte Atmosphäre – zuweilen gemischt mit Ein-
drücken komplexer Beliebigkeit –, gegen die man sich teilweise trotz »bes-
serem« Wissen um die strenge Konstruktion der Stücke kaum wehren
konnte. Sie wirkte gewissermaßen leblos, nicht beseelt. Schon dies weckte
Bedürfnisse nach einer tiefergehenden Umorientierung, nach einer anderen
musikalischen Ästhetik. Als dann jedoch bei Aufführungen rein elektroni-

_____________

45 Milton Babbitt »On Relata I«, in: The Orchestral Composer’s Point of View: Essays on Twentieth
Century Music by Those Who Wrote it, ed. by Robert S. Hines, o.O. 1970, p. 22.

46 Karlheinz Stockhausen »Arbeitsbericht 1953: Die Entstehung der elektronischen Musik«,
in: ders. Texte, Bd.1, Köln 1963, p. 42.

47 Was die spieltechnischen Fähigkeiten der Interpreten betrifft, so haben sich diese wie in
jeder vorausgegangenen Epoche inzwischen weiterentwickelt. Es wird sogar zu Recht
von einer »neuen Virtuosität« gesprochen. Vgl. G. Watkins Soundings, a.a.O., p. 532.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 95

scher Stücke auch noch die Bühne leer, also visuell ereignislos blieb,48 er-
kannten viele auch, wie wichtig die Aspekte des Szenischen, d. h. des Inter-
agierens unter den Ausführenden, der Ausführenden mit dem klanglichen
Material sowie von Publikum und Ausführenden sind.49 Konventionelle
Konzertsäle mit fixierter Bestuhlung und frontaler Bühne erwiesen sich zu-
sehends als ungeeignet. Die Form konventioneller Konzerte schien in vieler
Hinsicht überlebt.
Schnebel durchlief diese Wandlungsprozesse mit. Cage jedoch machte sich
schon Anfang der fünfziger Jahre unabhängig, nachdem er zuvor schon
einige Zeit am Sinn seines Komponierens gezweifelt hatte und nachdem er
schließlich infolge tiefgreifenden Umwälzungen seiner Haltung zu einer
ganz neuen Einstellung gegenüber Klängen gekommen war. Diese wurde
beeinflußt durch die indische Philosophie und den Zen-Buddhismus, aber
auch durch den experimentellen Tanz Merce Cunninghams und die avant-
gardistische bildende Kunst, wie er sie u. a. am Black Mountain College
kennengelernt hatte.
Während sich in West-Europa das kompositorische Material im Verlauf der
fünfziger Jahre mit einem wichtigen Forum bei den Darmstädter Ferienkur-
sen für neue Musik quasi innermusikalisch radikal öffnete, ohne nennens-
werten künstlerischen Austausch etwa mit der zeitgenössischen informellen
Malerei, dem Tanz oder dem Theater, hatte diese Öffnung in Cages Um-
gebung bereits Anfang der fünfziger Jahre stattgefunden. Dies geschah
durch regen Austausch der verschiedenen Künste, vor allem der Musik,
der bildenden Kunst, der Literatur und des Tanzes, etwa am Black Moun-
tain College oder an der New School for Social Research und im alltägli-
chen Leben der Künstler. Dieser interdisziplinäre Aspekt tritt bei den west-
europäischen Musikern erst um 1960 dazu mit Zentren wie dem Atelier
Bauermeister in Köln.50 In New York, einem Hauptort der amerikanischen
_____________

48 P. Boulez schrieb dazu 1955: »Dieser Spielraum der Abweichung [einer leibhaftigen Auf-
führung], der nicht einzugrenzen ist, interessiert uns mehr als eine definitive Realisierung,
die nicht der Phantasie, der von Tag zu Tag wechselnden Inspiration eines menschlichen
Wesens unterworfen ist. Man brauchte sich über die Preisgabe des Interpreten nicht auf-
zuhalten, wenn mit ihm nicht ein Teil des musikalischen ›Wunders‹ verloren ginge.« in:
»An der Grenze des Fruchtlandes« (zuerst erschienen in: Die Reihe I, Wien 1955), zitiert
nach: P. Boulez Werkstattexte, hg. v. J. Häusler, Berlin 1972, p. 79.

49 Darüber hätten Theaterfachleute aufklären können, doch die Musikschaffenden mußten
es zunächst einmal leibhaftig erfahren. Rein elektronische Stücke wurden nach den ersten
Versuchen zunächst nicht mehr aufgeführt. Man suchte Lösungen durch Kombination
elektronischer Klänge mit leibhaftig aufzuführender Musik und szenischen Medien.

50 Darauf komme ich am Ende dieses Kapitels nochmals zurück.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials96

Entwicklungen, installierte sich die experimentelle künstlerische Avantgar-
de »downtown« parallel zur seriellen Musik »uptown«. Wohl gab es An-
feindungen zwischen den Uptown- und den Downtown-Sphären, doch ge-
riet die serielle Musik der »Uptown«-Komponisten nicht in eine mit West-
europa vergleichbare existentielle Krise.
Ähnlich zeitlich versetzt wurde das »Experiment« positiv bewertet. In den
USA war der Begriff des Experiments weniger problematisch als in Euro-
pa, auch als Bestandteil des öffentlichen Lebens in einem sehr goßen Ein-
wanderungs-Land, denn um es urbar zu machen, bedarf es der Experimen-
tierfreudigkeit und die USA bieten zumindest geographisch genug Raum
dafür. Die politisch-weltanschauliche Schlagkraft des Begriffs war dadurch
allerdings auch schwächer als in Europa, Kontroversen um Neues wurden
aufgefangen, indem für die Massen Unerwünschtes in entsprechenden
Nischen neben anderen Strömungen und Lebensentwürfen weiterleben
konnte, ohne weitreichende Auswirkungen aber auch ohne ebensolche Be-
helligungen. Die Downtown-Avantgarde in New York kann teilweise so be-
trachtet werden. Dabei wurden die gesellschaftlichen Auswirkungen ihrer
Arbeit von den experimentellen Künstlern oft überschätzt.
1952 noch war der Begriff des Experiments in Kreisen der musikalischen
Avantgarde in Deutschland bzw. Westeuropa negativ konnotiert.

Ein verbreitetes Mißverständnis spricht Werke dieser jüngsten Komponistengrup-
pe […] als Experimente an. In Wahrheit widerspricht ihr Werk total dem Experi-
ment, dem Unabgeschlossenen, Improvisatorischen. […] Assoziationen haben im
musikalischen Handwerk nichts zu suchen.51

Solche für Stockhausen und seine europäischen Kollegen auch der älteren
Generation typischen kompromißlosen Stellungnahmen aus den frühen
fünfziger Jahren dokumentieren nicht nur ihre dem Begriff des Experi-
_____________

51 K. Stockhausen »Situation des Handwerks« (Paris 1952), in: ders. Texte, Bd.1, Köln 1963,
p. 17. Auch von Cage ist eine frühe starke Abneigung gegen den Begriff des »Experi-
ments« als Merkmal seiner Musik bezeugt. Er schrieb 1957 in seinem Text »Experimental
Music«: »Formerly, whenever anyone said the music I presented was experimental, I ob-
jected. It seemed to me that composers knew what they were doing, and that the experi-
ments that had been made had taken place prior to the finished work, […] Now, on the
other hand, times have changed; music has changed; and I no longer object to the word
›experimental‹.« (in: ders. Silence, Middletown 1980 (zuerst 1968, p. 7.) Die Phase, in der
Cage von der Ablehnung zur Annahme des Begriffs Experiment wechselte, dürfte etwa
1950 datieren. Bereits damals beschäftigte sich Cage mit der Möglichkeit von Zufallsope-
rationen und war wie seine Künstlerfreunde längst in Kontakt mit dem Denken C. G.
Jungs und Suzukis.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 97

ments negativ gegenüberstehende musikalische Tradition, sondern auch,
wie weit sie psychologische Dimensionen ihres Lebens, zumindest aber
ihrer Arbeit ausgrenzen. (Dabei war das Experiment traditionell in Europa
negativ konnotiert.) In dieser Perspektive wurde alles Offene, nicht vollends
Kontrollierbare als bedrohlich, mißbräuchlich und störend erlebt. Auch die
Idee einer autonomen Kunst, die eine längere Wirkungsgeschichte hat und
wie sie derzeit Adorno vertrat, ist hier spürbar. Absurderweise, vielleicht
aber auch bezeichnenderweise kongruiert dieser symbolisch-interaktive Be-
reich jener Komponisten mit dem konservativen, für die Adenauer-Ära
typischen Slogan »Nur keine Experimente«, dessen politische Implikationen
diese Musiker im übrigen sicher nicht teilten. Die Sollbruchstellen beider
Interaktionsformen, des gesellschaftlichen und des künstlerischen Kollek-
tivs, sind jedoch ähnlich.
Der Begriff des Experiments durchläuft bei der westeuropäischen Avant-
garde der »Darmstädter Schule« in den fünfziger Jahren quasi seismogra-
phisch eine Entwicklung von seiner auf beiden Seiten (der »Progressiven«
wie der »Konservativen«) negativen zu einer explizit erwünschten positiven
Konnotation. Ein Sinn für die positiven Qualitäten des Experimentellen
etablierte sich in der amerikanischen Avantgarde schon wesentlich früher.
Etwa ab 1960 hatten die experimentellen musikalischen Avantgarden in
Westeuropa und in den USA etwa gleichgezogen (serielle und experimen-
telle Maximen in beiden Sphären), nachdem die Entwicklungen zu Beginn
der fünfziger Jahre eindeutig auseinanderdrifteten (USA: serielle und expe-
rimentelle Ästhetik, West-Europa nur seriell). (USA und West-Europa). Es
ist daher kein Zufall, daß Cage und Boulez sich seit ihrer ersten Begegnung
1949 in Paris zunächst sehr gut verstanden und den Austausch suchten
und daß Boulez Anfang der fünfziger Jahre, sobald Cage sich aus dem rein
musikalischen Idiom löste, den Kontakt wenn nicht mit nunmehr feindli-
cher, so zumindest mit abweisender Gesinnung abbrach.52 Cage war schon
zu dieser Zeit eine wichtige Mittelsperson zwischen den musikalischen
Avantgarden in den USA und in Westeuropa.
Boulez war unter den »Jungen« den Impulsen Cages 1949 am ehesten ge-
wachsen.53 Die ersten zwei Jahre des unmittelbar nach Cages und Cunning-
_____________

52 Es sprechen allerdings viele Äußerungen und Taten, die Boulez gegen Cage und dessen
Kreis unternommen hat, dafür, daß Boulez sie – bis heute – einem abzulehnenden ästhe-
tisch-weltanschaulichen Lager zurechnet.

53 Boulez hatte seinen etwa gleichaltrigen Kollegen gegenüber zu dieser Zeit einige Jahre
Vorsprung, da er durch Leibowitz in Paris unmittelbar nach Kriegsende schnell und
gründlich mit den zwölftönigen Werken der Zweiten Wiener Schule in Berührung kam,

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials98

hams Aufenthalt in Paris einsetzenden Briefwechsels54 sind geprägt von
großem Interesse an fachlichem Austausch sowohl hinsichtlich der Kompo-
sitionstechniken als auch hinsichtlich des Konzert- und Kunstlebens im je-
weiligen Land. Besonders Cage brachte zum Ausdruck, daß das Musik-
leben in seiner Umgebung extrem wenig zu bieten hatte. Er entschuldigte
sich mehrfach in Zusammenhang mit Einladungen an Boulez fast dafür,
daß er so wenig interessante Musik und Kollegen in den USA habe.55 Die
Prägung der New Yorker Lebenssphäre durch dieses kaum vorhandene
Konzertleben aber rege Aktivitäten zeitgenössischer bildender Künstler dürf-
te ästhetische Prozesse bei Cage und seinen Freunden beeinflußt haben.
Die radikale Art, mit der sich Boulez und andere »Darmstädter« Kompo-
nisten – insbesondere auch Nono – dann Ende der fünfziger Jahre gegen
Cage und seine Kollegen wandten, und die ebenso radikale Art, mit der
sich andere Europäer wie Stockhausen und Schnebel Cage zuwandten, so-
wie Cages Reaktionen auf diese Vorgänge haben tieferliegende Gründe, da
in den jeweils zugrundeliegenden verschiedenen kritischen, politischen wie
ästhetischen Lebensentwürfen zu suchen sind.
Indem Boulez und Nono die durch Cage vermittelte Ästhetik und Welt-
anschauung so vehement abwiesen, hielten sie unter anderem ihre zutiefst
mißtrauische Einstellung gegenüber spielerischen Zugriffen aufrecht, die
begründet liegt in ihrem Verhältnis zur jüngsten politischen Vergangenheit,
_____________

zudem bei Messiaen studierte und kurz nach Kriegsende erste Ausstellungen in Süd-
frankreich mit Bildern vormals »entarteter« Künstler wie Kandinsky und Klee mit größ-
tem Interesse besuchte. Vgl. Die frühen Jahre, Interview mit Pierre Boulez von Gerhard
Goetze, Videofilm (Co-Prod. v. G. Goetze u. IRCAM Paris), Paris 1985. Interessanter-
weise hatte auch Boulez wie seine »Darmstädter« Kollegen keinen nennenswerten Kon-
takt zu gleichaltrigen bildenden Künstlern.

54 Der zunächst sehr rege Briefkontakt zwischen Boulez und Cage erhellt nicht nur das In-
teresse der beiden aneinander, sondern erfaßt auch typische, für uns heute aus dem Blick
geratene Probleme der Zeit wie Visa-Formalitäten des Franzosen, Überlegungen zur Nut-
zung eines Schiffs oder eines Flugzeugs, um über den Atlantik zu kommen, Probleme mit
der Verfügbarkeit von gedrucktem Material oder gar Tondokumenten, sei es Literatur
oder Musik (keine Kopiergeräte) und vieles mehr.

55 Vgl.: »Tout le monde içi parle de toi (en prononcant le Z) mais personne a entendu la
musique (exceptions Copland, Sessions). L’atmosphère musicale est prête, – tout le mon-
de plein d’envie. Nous avons même grand besoin de la vitalité que tu pourras donner.
Parce que nôtre vie musicale n’est pas á ce moment très vivante. Nous avons le Schoen-
berg (Serenade, dirigé par Mitropoulos, etc.) et il y a des ›jeunes‹ qui reprendent la ques-
tion Stravinsky (Mavra, etc.).« Brief von J. Cage an P. Boulez vom 17.1.1950, in: Pierre
Boulez/John Cage, Correspendances et Documents, réunis, présentés et annotés par Jean-
Jacques Nattiez u. a., Winterthur 1990 (Veröffentlichungen der Paul Sacher Stiftung
Bd. 1), p. 76.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 99

deren größte Gefahr musikalisch-künstlerisch gesehen von der umfassenden
Vereinnahmung der Kunst für politisch-affirmative Zwecke ausging. Dieser
etwas entgegensetzen zu können und für künstlerisches Tun erneut einen
Raum zu gewinnen, der ihr gleichzeitig Autonomie und politische Relevanz
ermöglichte, bedurfte es im Erfahrungshorizont dieser Künstler einer ge-
zielten, durchweg kontrollierbaren komplexen neuen Ästhetik.
Nono unternahm 1959, also ein Jahr nach Cages Auftritt in Darmstadt, am
gleichen Ort wohl als Reaktion auf Cage den teilweise polemischen Ver-
such, dessen Wirkung zu herunterzuspielen:

In selbstgefälliger Unschuld ist man dabei, das angeblich zusammenbrechende
europäische Denken von seinem Katzenjammer zu erlösen: ›Es ist ja alles egal‹ in
der gefälligen Form des ›Ich bin der Raum, ich bin die Zeit‹ als moralische Auf-
frischung vorsetzt und ihm damit ersparen will, sich seiner geschichtlichen Ver-
antwortung und seiner Zeit zu stellen – einer Verantwortung, die in dem Maße,
wie sie heute tatsächlich besteht, für manche zu groß und zu lästig geworden zu
sein scheint.56

Wenige Sätze später paraphrasierte Nono sarkastisch einige Gedanken aus
dem Vortrag Cages von 1958:

Es gehören viel Mut und viel Kraft dazu, die Zeit zu erkennen und sich in ihr zu
entscheiden. Viel einfacher ist es, den Kopf in den Sand zu stecken: ›Wir sind frei,
denn wir sind ohne Willen‹; wir sind frei, denn wir sind tot; frei wie der Stein, frei
wie der Sklave seiner Triebe, der sich kastriert hat; nein, im Ernst: wir sind frei,
denn das Brett, das wir vor dem Kopf haben, haben wir uns selbst aufgenagelt.57

Die Position Nonos ist hier besonders aufschlußreich, da er explizit Inter-
esse daran hatte, eine politisch und historisch relevante Musik zu kompo-
nieren, deshalb auch zu theatralisch-szenischen Komponenten griff und
somit unversehens mit Cages Haltung korrespondierte, insofern auch die-
ser seinerseits Interesse daran hatte, eine sozial wirksame Musik und Kunst
zu schaffen. Als überzeugter Kommunist befand Nono sich in einer extre-
men Zwangslage, da er seine politische Haltung bis zum Schluß nicht mit
einer Anpassung seiner Mittel an das vereinbaren wollte und konnte, was
im allgemeinen in sozialistischen und kommunistischen Ländern unter an-
gemessener Kunst verstanden wurde.
_____________

56 Luigi Nono »Geschichte und Gegenwart in der Musik heute« (Vortrag 1959 auf ital.
»Presenza storica nella musica oggi«, übersetzt. v. H. Lachenmann), in: DBzNM, Bd. 2,
hg. v. W. Steinecke, Mainz 1960, p. 44.

57 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials100

Boulez, dem die explizit politischen Aspekte von Musik weit weniger wich-
tig waren als Nono und der auch keine theatralen Kompositionen schuf,
geht in einem viel späteren Text von 1975 noch weiter:

Es gibt Handlungen, die man bewußt unterlassen sollte. Das ›anästhetische‹ oder
›antiästhetische‹ Projekt – was ist das genau? Das ist das Zulassen einer Passivität
im Blick auf das Bestehende: es ist ein Aufgeben […] Der antisoziale Widerhall
einer solchen Position ist für mich so offensichtlich, daß man an einem Punkt ist,
wo man für Gesellschaftssysteme faschistischer Machart reif ist, die einem eine
Spielecke lassen. Das heißt meiner Ansicht nach, daß man bereit ist, den Hof-
narren zu machen. 58

Offenbar erlebten Künstler wie Boulez und Nono ein Nicht- bzw. Anti-
Engagement, wie es ihnen bei Cage begegnete, analog zu passiven, folgsam
Bestehendes konsolidierenden Interaktionsformen. Die Erinnerungen an
solche Interaktionsformen unter der faschistischen Herrschaft im Dritten
Reich, von denen auch in der Nachkriegszeit noch viele mangels eingehen-
der psychischer Verarbeitung fortbestanden, waren noch sehr frisch und
von einer tiefgreifenden Präsenz, die sich ein Amerikaner, zumindest einer,
der nicht im Krieg in Europa war, kaum vorstellen dürfte, und dem es da-
her nur mit viel Aufwand gelingen dürfte, diesen Teil einer solchen Erfah-
rungsstruktur zu verstehen.
Die andere Gruppe der jungen »Darmstädter« Komponisten sahen gerade
in der deutlichen Ausgrenzung offener Strukturen in der Musik die Gefahr,
daß sie geschlossenen politischen Systemen strukturell zu nahe stehen und
diese durch ihre analogen Interaktionsformen unmerklich unterstützen.
Luciano Berio beispielsweise wies bereits 1959 auf die großen Probleme
hin, die er im Fortsetzen streng seriellen Denkens sah. Dessen strenge Aus-
prägung lehnte er fortan grundsätzlich ab, da es Bewegung und Entwick-
lung blockiere und einem Prozeß der Verdinglichung verfallen sei, und
wendete so die (u. a. von Boulez formulierte) Speerspitze des Faschismus-
vorwurfs gegen diesen selbst zurück.

Any attempt to codify musical reality into a kind of imitation grammar (I refer
mainly to the efforts associated with the twelve-tone system) is a brand of fetish-
ism which shares with Fascism and racism the tendency to reduce live processes
to immobile, labelled objects, the tendency to deal with formalities rather than
substance.59

_____________

58 P. Boulez zitiert nach: Barbara Basting »Schönheit hat nichts mit Verstehen zu tun. Ein
Besuch bei John Cage«, in: DU Heft Nr. 5, Mai 1991, p. 35.

59 in: G. Watkins Soundings, a.a.O., p. 522.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 101

An Cages kontemplativer, passiv resistierender, ganzheitlicher (anstatt dua-
listischer) Grundhaltung, vielleicht aber auch wegen der bei ihm nicht vor-
handenen Erfahrungsstruktur, wie sie ein Leben im Dritten Reich hervor-
gebracht hatte, prallten die harschen Kommentare seiner jungen europäi-
schen Kollegen offenbar ab. Hinsichtlich der politischen Implikationen von
Kunst korrespondiert Cages Haltung mit derjenigen Berios.

Fear, guilt, and greed associated with hierarchical societies are giving way to mu-
tual confidence, a sense of common well-being, and a desire to share with an-
other whatever one person happens to have or to do. However, these changed
social feelings which characterize many evenings of new music do not character-
ize the society as a whole. […] Less anarchic kinds of music give examples of less
anarchic states of society. The masterpieces of Western music exemplify monar-
chies and dictatorships. Composer and conductor: king and prime minister. By
making musical situations which are analogies to desirable social circumstances
which we do not have, we make music suggestive and relevant to the serious
questions which face Mankind.60

Mit seinen Beobachtungen kommt er zugleich auf wesentliche positive
Merkmale seiner eigenen Ästhetik und konkretisiert die starke Verquickung
von Kunst und Leben.
Ein Beispiel dafür, wie auch in den USA der kontroverse Umgang mit den
Implikationen neuer avancierter Musik bzw. Kunst zu unsachlicher Abgren-
zung gegenüber dem »anderen« führte – in diesem Fall die amerikanische
experimentelle Musik der sogenannten europäischen avantgardistischen
gegenüberstellt – ist das Buch Experimental Music. Cage and beyond (New York,
1974) des Komponisten Michael Nyman, der als Vertreter der Minimal
Music gelten kann. Er wandte sich dort strikt gegen die europäische Avant-
garde als einer in keiner Weise experimentellen und trifft die unfertige
Unterscheidung zwischen »Experimental Music« als genuin amerikanischer
Aktivität und dem seriellen, angeblich in der europäischen Renaissance-
musik verwurzelten Akademismus europäischer Konvenienz, den er »Avant-
garde« nennt.

[…] I shall make an attempt to isolate and identify what experimental music is, and
what distinguishes it from music of such avant-garde composers as Boulez, Kagel,
Xenakis, Birtwistle, Berio, Stockhausen, Bussotti, which is conceived and executed
along the well-trodden but sanctified path of the post-Renaissance tradition.61

_____________

60 J. Cage »The Future of Music« (1974), in: ders. Empty Words, a.a.O., pp. 182 f.
61 Michael Nyman Experimental Music. Cage and beyond, New York, 1974, p. 2.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials102

Schon allein, w e n  Nyman hier in einem Atemzug zur europäischen Avant-
garde zählt, wirkt als zufällige Akkumulation von Namen der Komponi-
sten, deren Musik er (wiederum zufällig?) kennengelernt hat. Nyman geht
hier in seiner im übrigen sehr informativen Darstellung von Prinzipien,
Konzepten und zahlreichen Aufführungen der amerikanischen experimen-
tellen Avantgarde schlicht von falschen Voraussetzungen aus, die sich mit
seiner Unkenntnis der experimentellen Stücke in offener Form u. a. von
Bussotti, Kagel, Pousseur, Schnebel und Stockhausen und einer sich pro-
gressiv verstehenden, genuinen Abneigung einiger Amerikaner62 gegen den
Begriff Avantgarde erklären, aber nicht rechtfertigen lassen. Er teilt seine
Haltung sicher mit einigen amerikanischen Kollegen. In ihr ist ein wenig
umsichtiges, stolzes Traditionsverständnis verborgen, das als grundlegende
Bedingung einer experimentellen Kunst nur die offene, spielerisch mit den
Konventionen anderer umgehende Tradition demokratischer Kunst der
USA wahrnimmt bzw. akzeptiert.63 Diese Position nimmt Nyman ein, ob-
wohl gerade die experimentelle Musik und angrenzende Bereiche den
größten Anteil am insgesamt ohnehin eher geringen musikalischen Aus-
tausch zwischen den USA und Westeuropa hat.
Vermittelnd zwischen der durch Cage vermittelten Musik und Weltanschau-
ung und der »europäischen Ästhetik« verhalten sich unter den bekannteren
Komponisten der »Darmstädter Schule« Kagel, Ligeti, Schnebel und Stock-
hausen. Stockhausen war wie Boulez schon seit den frühen fünfziger Jahren
vertraut mit Cages experimentellen Stücken und verfolgte mit anerkennen-
dem Interesse dessen Entwicklung. Stockhausen war zu dieser Zeit (vor
1958) unter den bekannteren Komponisten der Darmstädter Avantgarde
der einzige, der die Möglichkeiten, die Cage durch seine Ästhetik und seine
damit verbundene Lebenshaltung eröffnete, als solche erkannte. Ihm war
hier auch manches aus eigener Erfahrung vertraut, besonders durch seine
bahnbrechenden Arbeiten im Studio für elektronische Musik des (N)WDR
Köln seit 1952, aber auch durch sein Studium bei Messiaen und durch sei-
nen Aufenthalt an Pierre Schaeffers Studio für Musique Concrète in Paris,
was Stockhausen zu ersten öffnenden Schritten brachte.
Stockhausen ging 1957 in einem Rundfunk-Text64 auf zwei experimentelle
Stücke von Cage ein, die nicht mehr konventionell notiert sind, vorgefun-
_____________

62 wiewohl Nyman kein gebürtiger Amerikaner ist.
63 Entgegen Nymans Definition werde ich den Begriff der Experimentellen Avantgarde als

einen internationalen benutzen.
64 Für eine Rundfunksendung des WDR vom Januar 1957, in der Music of Changes, interpre-

tiert von David Tudor, zu hören war.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 103

denes Material aus dem Alltagsleben nutzen und szenische Komponenten
enthalten: Imaginary Landscape IV (für 12 Radioapparate) und Water Music.
Beide Stücke wurden 1952 konzipiert und 1954 in Donaueschingen aufge-
führt. Stockhausen formulierte in seinem Kommentar vieles, was auch die
experimentelle Avantgarde wenig später verfolgen wird, die er mit Stücken
wie Gesang der Jünglinge (1955/56), Klavierstück XI (1956), Kontakte (1960)
und Originale (1961) auch wesentlich formte.

Jedes Stück Cage’s bringt neue Überraschung für den Hörer, und wenn man ge-
neigt wäre, ihn naiv zu nennen, ihn nicht ernst zu nehmen, so gäbe es doch kei-
nen Zweifel darüber, daß er ungewöhnlich lebendig ist und Einfälle hat, die nicht
auf der Straße liegen. Darüber hinaus gibt es aber sehr Bedeutsames, was auf
manche junge europäische Komponisten tiefen Eindruck gemacht hat. Während
sich unsere neue Musik immer mehr, unter dem Druck unserer Tradition, zum
Kontrollierten, zum Systematischen, bis ins Detail Organisierten hin entwickelt
und nicht selten den Eindruck von nicht-isolierten Geflechten elektrisch gelade-
ner Drähte macht, an denen man jeden Augenblick einen gewischt kriegen könn-
te, so zeigt Cage’s Entwicklung mehr und mehr eine ganz andere Richtung: Der
hervorgebrachte Klang interessiert ihn zunehmend weniger, es kommt ihm auf
die Aktion des Spielens an, immer weniger wird rationalisiert, und der Zufall, der
gelenkte Zufall spielt eine große Rolle. […] Hört man solche Musik, so hat sie der
augenblicklich avancierten europäischen ein Wesentliches entgegenzustellen: sie
erscheint ungezwungener, großzügiger, einfacher; aber auch primitiver, ungeform-
ter, verspielter. Soweit man das heute sagen kann, könnte eine Synthese der beiden
Strömungen der Quell einer reichen und lebendigen neuen Musik sein, in der
zwischen den Extremen des Unkontrollierten und des äußerst Organisierten eine
weite Skala von Ordnungsgraden erlebbar würde. Wie sehr Cage auch von uns
manchmal belächelt wird im eitlen Selbstbewußtsein unseres hochdifferenzierten
musikalischen Standards, so sehr hat er uns doch schon durch seine Streiche
heimlich verändert.65

Stockhausen bringt hier Aspekte künstlerischer und alltäglicher Struktur
zusammen und erkennt nicht nur ihre augenfälligen Analogien, sondern
auch das Wirkungspotential ungewöhnlich offener Kunst im Sinne Cages
hinsichtlich der von ihr angegriffenen sozialen Erfahrungsstrukturen.
Der Haltung Stockhausens stand Schnebel zu dieser Zeit sehr nahe. Stock-
hausen war wie Mauricio Kagel und Heinz-Klaus Metzger in den fünfziger

_____________

65 K. Stockhausen »John Cage (und Bo Nilsson)«, in: ders., Texte, Bd. 2, hg. v. D. Schnebel,
Köln 1964, p. 147 f., zitiert nach: H. Danuser »Rationalität und Zufall - John Cage und
die experimentelle Musik in Europa«, in: Ästhetik im Widerstreit. Interventionen zum Werk von
Jean-François Lyotard, hg. v. Wolfgang Welsch und Christine Pries, Weinheim 1991, pp. 91–
105, pp. 99 f.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials104

und noch Anfang der sechziger Jahre ein wichtiger Freund für Schnebel,
der ihn auch vielfältig informierte und so indirekt teilhaben ließ an Ereig-
nissen, die Schnebel aufgrund seiner Stellung als Gemeindepfarrer nicht
wahrnehmen konnte. Schnebel wiederum konnte darüber hinaus ein ganz
eigenes produktives Verhältnis zu Cages Wirken gewinnen, da er durch
seine Kenntnisse der indischen Philosophie (noch aus der Schulzeit), der
Weltreligionen und Ende der fünfziger Jahre auch der Lehre Daisetz Suzu-
kis über einen viel weiteren weltanschaulichen Horizont als die meisten sei-
ner Musikerkollegen verfügte. Meditation, Besinnung und ähnliches waren
für ihn als Pfarrer selbstverständliche Mittel, um zu sich selbst zu kommen,
um Probleme zu klären, Kräfte zusammen und um Gemeinschaft erlebbar
zu machen. Sein damaliger enger Kontakt zu politisch engagierten Gruppen
der bekennenden Kirche bis hin zu Martin Niemöller schärfte seine Ein-
schätzung dessen, was gesellschaftlich und menschlich bewirkt werden
kann und soll, um zu einer Verbesserung der Lage beizutragen.66

Schnebel zog den Begriff der Tradition für seine Argumentation heran und
reinigte ihn von seiner verstaubten konservativen Aura. Dazu kehrt er zu
uralten Bedeutungen zurück.

Hier sei auf einen theologischen Begriff von Tradition verwiesen, und zwar auf
den altjüdischen und auch der frühchristlichen Theologie. Da bedeutet Tradition:
Empfangen und Weitergeben. Also geht es einmal darum, das Überkommene
aufzunehmen, anzunehmen, seine Gehalte verinnerlichend zu bewahren, zum an-
deren darum, dieses Überkommene weiterzuführen, anderen zu übertragen und
zu übersetzen – was zugleich ein Überschreiten beinhaltet: nicht bei dem stehen-
bleiben was ist, sondern es aufheben als ein lebendiges und es grenzüberschrei-
tend weiterreichen. Das bedeutet, das Überkommene eben nicht als Sedimentier-
tes, sondern als Potential zu sehen, und dafür zu sorgen, daß die ihm inne-
wohnende Kraft wirksam zu werden vermag. So verstanden ist Tradition Lebens-
prozeß, der ansetzt in der Erkenntnis der latenten, aber auch glühenden Kraft des
vermeintlich Alten und der sodann ihre Entbindung und weiterführende Entfal-
tung in sich schließt. […]
Beides [das »Sich-Einrichten« und das »Hinausziehen«] aber ist verbunden in ei-
nem lebendigen Prozeß, ja als Leben. Gefährlich die Vereinseitigung: das bloße
Verharren im Vorhandenen, das jedes Risiko scheut, oder das leere Rotieren im
Fortschritt, welches Herkunft verleugnet.67

_____________

66 Nicht zu vergessen auch Schnebels Rezeption Blochs, Adornos und Freuds.
67 D. Schnebel »Die Tradition des Fortschritts und der Fortschritt als Tradition. Ein Erfah-

rungsbericht« (Vortrag gehalten 1985 an der HdK Berlin im Rahmen der Reihe »Was
heißt progressiv?«), erweitert veröffentl. in: Schnebel 60, a.a.O., p. 11 und 20.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 105

Schnebels Auffassung von Tradition als Lebensprozeß, als lebendiges und
vielfältiges Weitergeben bietet Raum für ein relativ breites ästhetisches
Spektrum, in dem Kunst bzw. Musik ihre Bedingungen lebendig reflektie-
ren kann. Da er das Bewegte und das Prozeßhafte betonte, artikulierte
Schnebel Möglichkeiten, sich gegen herrschende beeinträchtigte oder zer-
störte Anteile seiner Umgebung wehren. Dabei ist die interaktive Kom-
ponente aller menschlicher Handlungen, also auch zwischen Kunst und
Leben, wesentlich. So konnte Schnebel Cages Umgang mit Tradition als
ein »bewußtes Sich-in-Beziehung-Setzen«68 im Feld vieler Möglichkeiten an-
erkennen.

We become, I believe, aware of the past by what we do. What we do throws a
light on the past. […] The subject comes up of the influence of Ives on my pres-
ent music. I rather think that influence doesn’t go A B C that is to say from Ives
to someone younger than Ives to people still younger but that rather we live in a
field situation in which by our actions by what we do we are able to see what
other people do in a different light than we do without our having done any-
thing. What I mean to say is that the music we are writing now influences the
way in which we hear and appreciate the music of Ives more than the music of
Ives influences us to do what we do.69

Cages Auffassung menschlichen Lebens, historischen, gegenwärtigen oder
zukünftigen, als »Feldsituation« führt uns wieder zu den netzwerkartigen
interaktiven Strukturen der experimentellen Kunst, zur Öffnung der Le-
benssphären, zur Entdeckung des Raums als klangliche und theatralische
Dimension sowie zu den multimedialen Bedingungen unserer Lebenswelt.
Er sprach von dieser Feldsituation als Amerikaner, denn ein Schlüssel zum
amerikanischen Kulturverständnis ist die Erfahrung des freien Raums, in
dem man sich in den USA bewegen kann. Der experimentelle amerikani-
sche Schriftsteller Charles Olson, der das Black Mountain College 1954 bis
zu seiner Schließung 1957 leitete, schrieb in Call me Ishmael den vielfach zi-
tierten Satz: »I take SPACE as the central fact to man born in America.«70

und verankert damit alle Vorteile und alle Nachteile der amerikanischen
Kultur an einem Punkt. Die immense Größe des vorhandenen Raums läßt

_____________

68 D. Schnebel »John Cage auf der Suche nach Tradition« (1992), in: Die Neue Musik in Ame-
rika (StudWert Bd. 27), hg. v. O. Kolleritsch, Graz 1994, p. 38.

69 J. Cage »Statement I on Ives« (1964), in: ders. Monday, Middletown 1967, pp. 37 und
40.

70 In: Charles Olson, Collected Prose, hg. v. Donald Allen und Benjamin Friedlander, Berkeley
and Los Angeles 1997, p. 18.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials106

alles möglich erscheinen und ruft zu entsprechender Toleranz auf. Dabei
gehen Reibungspunkte und produktive Kontroversen verloren, verschwin-
den in der endlos erscheinenden Oberfläche.
Der französische Sozialphilosoph Jean Baudrillard verankerte in dieser Er-
fahrung des reichlichen Raums viele seiner Beobachtungen zur amerikani-
schen Kultur und zum amerikanischen Lebensentwurf gegenüber dem
westeuropäischen. Seine folgende Beschreibung einer Alltagssituation macht
diese Sicht plastisch:

You only have to see a French familiy settling in on a Californian beach to feel
the abominable weight of our culture. The American group remains open; the
French unit immediately creates a closed space. The American child roams far
and wide; the French one hovers around its parents. The Americans see to it that
they stay well stocked with ice and beer; the French see to it that social niceties
are observed, and that they keep up a theatrical show of well-being. People move
around a lot on American beaches; the Frenchman stays camped on his little
sandy domain. […] They [the Americans] certainly do not have aristocratic grace,
but they have an ease that comes from space, the ease of those who have always
had lots of space, and this makes up for a lack of manners or noble breeding. […]
Freedom here has no static or negative definition. Its definition ist spatial and
mobile.71

Cage beschrieb diese Leichtigkeit (»Ease«) mehrfach metaphorisch – be-
zugnehmend auf seinen Freund, den experimentellen Architekten und In-
genieur Buckminster Fuller – mit der bevorzugten geographischen Lage
Amerikas in der jüngeren historischen Entwicklung. Erstmals führte er die-
se These 1958 an:

Buckminster Fuller, the dymaxion72 architect, in his three-hour lecture on the his-
tory of civilization, explains that men leaving Asia to go to Europe went against
the wind and developed machines, ideas, and Occidental philosophies in accord
with a struggle against nature; that on the other hand, men leaving Asia to go to
America went with the wind, put up a sail, and developed ideas and Oriental

_____________

71 Jean Baudrillard America (übersetzt v. Chris Turner), o. O. 1988 (frz. Original 1986),
pp. 93–94.

72 Der amerikanische Architekt und Ingenieur Buckminster Fuller (1895–1983) gehörte zum
Freundeskreis von John Cage. Zu seinen architektonischen Experimenten, die er auch in
Zusammenhang mit sozialen bzw. ökologischen Problemen sah, gehört das programmati-
sche »Dymaxion House« (1944–45). Der Begriff »dymaxion« setzt sich zusammen aus
Dynamik und Maximum und zielt auf maximale Effizienz. Fuller verfaßte über zehn be-
deutende Schriften zu Themen seiner Arbeit, darunter auch zum Prinzip der Synergie,
das für Fuller wie McLuhan und Cage außerordentlich wichtig war und auch ihre positi-
ve Haltung gegenüber technischen Errungenschaften unterstreicht.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 107

philosophies in accord with the acceptance of nature. These two tendencies met
in America, producing a movement into the air, not bound to the past, traditions,
or whatever.73

Der Text ist Bestandteil des kontrovers aufgenommenen Vortrags »Die Ge-
schichte der experimentellen Musik in den USA«, den Cage 1958 bei den
Darmstädter Ferienkursen hielt. Cage behielt diese viel kritisierte Erklärung
für die genuin amerikanische Leichtigkeit des Umgangs mit irgendeiner
Tradition, sei sie nun asiatisch oder europäisch, zeitlebens bei. Er trifft mit
ihr trotz der unwissenschaftlichen Darstellung wesentliche kulturelle Unter-
schiede der drei Kontinente.74 Die Gewichtung von Ratio als dominantem
Prinzip Europas und Intuition bzw. Kontemplation als dem Asiens leuchtet
unmittelbar ein, wiewohl sie nicht ausschließend formuliert werden sollte.
Daß beide Prinzipien, in diesem Sinn aufgefaßt, die amerikanische Kultur
nachhaltig beeinflußten, ist beispielsweise am amerikanischen Transzenden-
talismus, insbesondere an Thoreau, nachvollziehbar.75

Die experimentelle Avantgarde der fünfziger/sechziger Jahre war in vielen
offenen gemeinschaftlichen Aktivitäten in den USA und in Deutschland
verankert. Diese stiftete im Sinn Lorenzers eine positive Identität, die allen
Beteiligten ermöglichte, besonders nachdrücklich gegen die problemati-
schen Interaktionsformen und präsentativen Symbole der herrschenden
Verhältnisse anzugehen. Diese Freundeskreise erfuhren für die Musiker in
vielen Fällen ihre Initiation bei den Sommeraufenthalten in Darmstadt bei
den Ferienkursen für neue Musik, beim Black Mountain College oder bei
den Kursen der New School for Social Research. Sie wurden dann in den
alltäglichen Sphären fortgesetzt, deren Teil zumindest in der BRD einige
weitere Institutionen waren, vor allem Rundfunkanstalten und die Studios
für elektronische Musik in Köln und Baden-Baden.76

_____________

73 J. Cage »History of Experimental Music in the United States«, in: ders. Silence, a.a.O., p. 73.
74 Es ist frappierend, daß Fullers Darstellung so klar mit dem Bild vom »Engel der Ge-

schichte« kongruiert, wie ihn Walter Benjamin in seinen Geschichtsphilosophischen Thesen be-
zugnehmend auf ein Bild von Paul Klee beschreibt. Dieser Engel bewegt sich mit großem
Kraftaufwand scheinbar verzweifelt gegen den Wind der Geschichte und wird durch die-
sen vom Beschreiten des zukünftigen Weges abgehalten.

75 »Thoreau, too, was influenced by Indian and Chinese philosophy. As Arthur Christy has
said, ›one could go through Thoreau’s Journal, culling passage after passage to illustrate his
fondness for Oriental books.‹« in: Christopher Shultis, Silencing the Sounded Self, a.a.O., p. 56.

76 In diesem Kontext müssen die 1960–68 in Palermo stattfindenden »Settimane internazio-
nale di nuova musica« und die zeitgleich erscheinende interdisziplinäre italienischsprachi-
ge Zeitschrift »Collage« erwähnt werden als eine der Aktivitäten außerhalb Deutschlands.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials108

In den USA war ein Zentrum dieser Szene ab den frühen fünfziger Jahren
»downtown« Manhattan. Die Gruppe der »Downtown School«, versammelt
um Cage, ist nach der Gegend südlich der 23sten Straße, wo die New
School for Social Research steht, und um Cages damaliges Loft an der 6th
Avenue, benannt. Im New Yorker »SoHo« und »Greenwich Village« ließen
sich ab etwa 1950 immer mehr Künstler verschiedenster Sparten nieder, die
der damaligen experimentellen Avantgarde zuzurechnen sind und die in
ihren geräumigen Lofts bis heute immer wieder zu multimedialen Perfor-
mances und Happenings einladen. Es ist allerdings auffallend, daß sich nur
wenige nicht amerikanische Personen darunter befanden. Sie lebten in re-
gem Austausch miteinander. Unter ihnen waren/sind die Musiker der
»Downtown School« Earle Brown, Cage, Morton Feldman, David Tudor
und Christian Wolff, der Tänzer Merce Cunningham, die bildenden Künst-
ler Philip Guston, Jasper Johns, Willem de Kooning, Claes Oldenburg,
Jackson Pollock, Robert Rauschenberg und Mark Rothko, der Dichter
Dick Higgins, der Aktionskünstler Nam June Paik und die Schauspielerin
Alison Knowles.
In Deutschland versammelten sich von 1960 bis 1962 die Aktiven der ex-
perimentellen Avantgarde vornehmlich im Kölner Atelier der bildenden
Künstler Mary Bauermeister und Haro Lauhus.77 Hier trafen sich in inter-
nationaler Besetzung u. a. der Aktions- und Konzept-Künstler George
Brecht, Merce Cunningham und seine langjährige Tanzpartnerin Carolyn
Brown, Sylvano Bussotti, Cage, Cornelius Cardew, der Schlagzeuger Chri-
stoph Caskel, der spätere Landart- und Verpackungskünstler Christo, der
Schauspieler und spätere Hauptdarsteller in Kagels experimentellen Filmen
Alfred Feussner, Hans G. Helms, Toshi Ichiyanagi, Mauricio Kagel, Gott-
fried Michael König, George Maciunas, Metzger, der Sänger William Pear-
son, der Aktions- und spätere Video-Künstler Nam June Paik, der Maler
Arnulf Rainer, die Musiker Frederick Rzewski, Schnebel, Stockhausen,
David Tudor und der Bildende und Aktions-Künstler sowie Erfinder der
»DéCollage« Wolf Vostell. Auch »Konzert«-Besuche von Adorno, Boulez
und Lutos�awski sind belegt.

_____________

Auch Schnebel fand sich dort mehrfach ein und veröffentlichte in der Zeitschrift. Unter
anderem waren hier Heinz-Klaus Metzger und Sylvano Bussotti federführend. Vgl. G.
Borio Musikalische Avantgarde, a.a.O., pp. 118–126.

77 Diese Aktivitäten sind detailliert dokumentiert und kommentiert im Katalog Das Atelier
Mary Bauermeister in Köln 1960–62 (Historisches Archiv der Stadt Köln, Emons Verlag,
Köln 1993).

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  Lebenssphären– künstlerisch 109

Danach verstreuten sich die Aktivitäten in Deutschland vornehmlich in
Köln, Düsseldorf (Joesph Beuys), Berlin (Galerie Block) und Wiesbaden.
Von Wiesbaden, wo der Initiator der Fluxus-Bewegung George Maciunas
als Mitglied der amerikanischen Armee stationiert war, gingen ab 1962 die
Fluxus-Aktivitäten aus, deren musikalische den theatralischen oder bild-
nerischen Aktivitäten eher untergeordnet waren. Schnebel war 1962 bei
einer NEODADA-Aufführung in Düsseldorf mit mehreren seiner »Visible
Music«-Stücke vertreten.78 Auch Beuys engagierte sich kurze Zeit in der
Fluxus-Bewegung, bevor er sein Konzept der sozialen Plastik entwickelte,
mit dem er seine Ideen von Kunst als Aktivität und Kunst als Lebensform
auf einzigartige und überzeugende Weise umsetzte. Zwischen Beuys und
Cage bestand reges gegenseitiges Interesse, wiewohl sie nie zusammen ar-
beiteten.79

Zwei im musikalischen Bereich entwickelte Formen bzw. »Produktionspro-
zesse«, die aus den Aktivitäten dieser experimentellen Szenen resultierten,
sind die »Sprachkomposition« und das »experimentelle Musiktheater«, zu
denen glossolalie, Glossolalie 61, Glossolalie 94 und Song Books zu zählen sind.
Auf diese beiden Begriffe bzw. Phänomene bezieht sich das folgende Kapitel.

_____________

78 Für 1981 und 1983 sind weitere Aufführungen Schnebelscher Kompositionen in Zusam-
menhang mit Fluxus-Veranstaltungen dokumentiert. Siehe: ebd., Ausstellungskatalog,
pp. 14, 52 und 56.

79 »Johannes Cladders: ›Beuys war sicherlich nicht unumstritten bei den Fluxuskünstlern,
doch für jemanden wie Cage gab es bei Beuys eben vieles, das dem eigenen Denken ent-
gegenkam. Zudem hatten die beiden wohl nicht zufällig so etwas wie gemeinsame ›Hob-
bys‹ im Bereich der Naturwissenschaften und ganz alternativer Lebens- und Denkformen.
Der Pilzsammler schätzte eben den Bienenfachmann. Cage lag natürlich ein Mann wie
Beuys, der ganz genau die Dosen der Homöopathie kannte und dergleichen. Er suchte
den Kontakt. Als er z. B. Anfang der sechziger Jahre – zusammen mit Tudor – in Krefeld
ein Konzert gab, holte ich ihn vom Flughafen Düsseldorf ab. Seine erste Frage galt nicht
der Veranstaltung, sondern der Telefonnummer von Beuys. Noch am Flughafen setzte er
sich mit ihm in Verbindung.‹ Knapstein: ›Und Beuys fand in Cage natürlich ein starkes
Gegnüber in seinem Interesse am Musikalischen.‹« Interview von Gabi Knapstein mit
Johannes Cladders, in: Eine lange Geschichte mit vielen Knoten. Fluxus in Deutschland 1962–
1994, Ausstellung des Instituts für Auslandsbeziehungen (IfA), Stuttgart 1995, Textband,
p. 6 f.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials110

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.3 Zugriffe auf das Material der Lebenssphären:
Produktionsprozesse zwischen Alltag und Kunst

Wird das Konventionelle also aus dem Ge-
leise gestoßen, steht das bisher Unsichtbare,
das von stillschweigender Übereinkunft wie
mit einer Tarnkappe bedeckt war, plötzlich vor
Augen. Die absurden Momente etwa des Ze-
remoniells: Verbeugungen, Aufstehen, Sich-
Setzen erscheinen unversetzt.1

Die Erscheinungsweisen der experimentellen Kunst der Sphäre Schnebels
und Cages können unter dem Begriff des Produktionsprozesses zusammen-
gefaßt werden. Der Begriff impliziert, indem er Unfertiges suggeriert, eine
klare Abwendung von den Traditionen und Konventionen der europäi-
schen Kunstmusik. In solchen Prozessen werden Materialien Medien inter-
aktiver Verfahren, die den Rahmen des konventionellen abgeschlossenen
Werks sprengen und ablösen. Indem sich diese Künstler vom konventionel-
len Regelwerk abwandten und alternative Organisationsformen für ihre
schöpferische Arbeit suchten, bildeten sich offene rhizomatische Felder, die
sie zur Inszenierung ihrer Materialien nutzten.
Der Begriff Produktionsprozeß wurde in diesem Kontext erstmals von
Schnebel für eine Gruppe eigener experimenteller Kompositionen verwen-
det, die 1968 mit den Maulwerken begann. Ivanka Stoïanova griff ihn auf
und verwendete ihn für offene musikalische Formen der sechziger Jahre.

Sera considéré comme énoncé musicale toute productivité sonore manifestée ou
imaginée. […] L’énoncé processus, Produktionsprozeß (processus productif ) de la pratique
contemporaine s’identifie au procès même de la signifiance qui s’insère dans un
espace-temps ouvert où toutes les inscriptions sont possibles. Un tel énoncé base
sur la multiplicité et l’hétérogénité de ses dispositifs – grafisme, verbe décomposé,
geste, son, bruit, action, danse, lumière, couleur etc. – ›se nourrit de soi-même‹
[Kagel] dans la pratique des opérations concrètes et des dépenses renouvelées.
L’œuvre désœuvrée parce que décentrée, pulvérisée, éclatée, multivalente, l’œuvre
– œuvre en débris et débris d’œuvre‹ [Schnebel: ›Werk-Stücke – Stück-Werk‹],
l’énoncé processus de la pratique contemporaine, c’est le cheminement, l’exploration,
l’expérimentation dans l’espace ouvert où se joue la connotation discontinue. 2

_____________

1 Dieter Schnebel »Sichtbare Musik«, in: ders. DM, p. 323.
2 I. Stoïanova Geste – texte – musique, a.a.O., p. 10 f.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials112

Sie benannte die multimedialen Komponenten, die Konkretheit und das
Fragmentarische solcher Prozesse. Sich auf die Produktionsprozesse zu kon-
zentrieren ermöglicht, die verwendeten Materialien innerhalb ihrer Gefüge
symbolischer Interaktionsformen zu verorten und diese Interaktionsformen
gezielt zu thematisieren, indem das Material in einem bestimmten neuen
interaktiven Kontext inszeniert wird. Das bedeutet auch, künstlerisch grö-
ßere Nähe zur alltäglichen Wirklichkeit zu gewinnen als mit konventionel-
len Verfahren und daher auch gezielter kritisch angreifen zu können.
Bedeutende Vorläufer dieser Verfahren waren die Collage- und Objekt-
kunst, wie sie Duchamp und Picasso schon in den zehner Jahren begannen,
das Theater und der Umgang mit Sprache der Dadaisten und Futuristen,
die psychologisierende Malerei der Surrealisten sowie später der Vertreter
des Tachismus und des Abstrakten Expressionismus. Musikalisch waren es
die Entwicklung der elektronischen Klangerzeugung und -umformung, die
mit dieser schon korrespondierende Farbigkeit und Form der Musik von
Edgard Varèse sowie die Klangcollagen von Charles Ives.
In der Musik war der Prozeß des Komponierens neu zu definieren. Feld-
man, beeindruckt von den Spritz- und Tropf-Bildern eines Jackson Pollock
und den monochromen Farbflächen eines Philip Guston, ging soweit, seine
musikschöpferische Tätigkeit nicht mehr als Komponieren anzusehen. Da-
bei war für ihn auch die Unmittelbarkeit, mit der diese Maler ihre schöpfe-
rischen Kräfte auf die Leinwand brachten, wesentlich.

My desire here [bei einem von Feldmans ersten graphisch notierten Stücken Pro-
jection No. 2 ] was not to ›compose‹, but to project sounds into time, free from a
compositional rhetoric that had no place here. […] The new painting made me
desirous of a sound world more direct, more immediate, more physical than any-
thing that had existed heretofore.3

Auch Cage reagierte stark auf die Arbeiten seiner Maler-Freunde, insbe-
sondere die monochromen stillen Flächen und die »combined paintings«
von Rauschenberg und Jasper Johns und machte sich einiges daraus für
seine klanglich-theatralischen Projekte zu eigen. Solche experimentellen sze-
nischen Projekte korrespondieren dabei mit der »sozialen« Ereigniskunst,
der »sozialen Plastik«, die etwa Rauschenberg in den USA sowie Beuys
und Vostell in der BRD (der Beginn war auch hier zeitlich um einige Jahre
später) entwickelten – für und mit Menschen in Bereichen öffentlichen
_____________

3 Morton Feldman »Autobiography« (Entstehung nicht genau datierbar, jedenfalls vor 1967),
in: ders. Essays, hg. v. Walter Zimmermann, Kerpen 1985, p. 38.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.  Zugriffe auf das Material der Lebenssphären 113

Lebens, wo spontane interaktive Prozesse mit ausgewählten vorgefundenen
alltäglichen Objekten gewissermaßen theatralisch stattfinden. In der Veran-
staltung solcher »Happenings«4 kamen die verschiedensten Kunstgattungen
zusammen. Sie reflektieren einen ereignis- und objektüberladenen Alltag,
während die »stillen« Bilder bei Rauschenberg und bei Cage als eher ab-
strakte klangliche bzw. visuelle Zufluchtsräume wirken.
Darüber hinaus waren aber auch die wachsenden Möglichkeiten elektroni-
scher Klangproduktion und -umformung bedeutend. Vornehmlich diese
wirkte zunächst für die experimentellen Musikschaffenden revolutionie-
rend, da sie sich bis Ende der fünfziger Jahre nicht in einem vergleichbaren
kunstübergreifenden Austausch mit experimentellen bildenden Künstlern,
beispielsweise der informellen Malerei, befanden. Das experimentelle Musik-
theater entwickelte sich so erst in den sechziger Jahren.
Die unendliche elektronische Modulationsfähigkeit von Klang im Spek-
trum zwischen Sinuston und weißem Rauschen, zwischen Leere und hoher
Ereignisdichte und zwischen Stille und extremer Lautstärke lenkte die Auf-
merksamkeit beiderseits des Atlantiks auf die Prozeßhaftigkeit von Klang,
auf die Möglichkeit von nahtlosem Klangkontinuum und auf die frequenz-
abhängige Farbigkeit von Klängen. Auch die Bewegung von Klang im
Raum wurde thematisiert, entwickelt und als genuiner Bestandteil elektro-
nischer, später auch akustischer5 Klänge genutzt. Auf der anderen Seite wa-
ren collageartige Überlagerungen möglich, aus »vorgefundenen«, konkre-
ten wie aus synthetischen Materialien. Bis dahin unbekannte »vibrierende«
Schallwellen von Gegenständen wurden hörbar, die ohne elektronische
Hilfsmittel für das menschliche Ohr nicht mehr wahrnehmbar sind. Sie fas-
zinierten durch ihre klangmikroskopische Nähe und wurden z. B. von Cage
und Stockhausen in Kompositionen einbezogen. Durch die Möglichkeiten
elektronischer Klangformung veränderte sich der künstlerische Prozeß ra-
dikal. Auch von hier aus wurde das Verständnis von Musik als Ton-Kunst
fundamental erschüttert, von hier aus wurden die Parameter des Zeit- und
_____________

4 Der Begriff des Happening als Bezeichnung für experimentelles Theater wurde erstmals
1959 von Allan Kaprow benutzt, als er ein Stück mit 18 Happenings in 6 Parts betitelte..
(vgl. W. Fetterman John Cage’s, a.a.O., p. 104). Richard Kostelanetz veröffentlichte 1967
sein Buch The Theatre of Mixed Means, wo er u. a. eine Systematisierung der Erscheinungs-
weisen des Happenings unternimmt. Dazu dient ihm eine kleine Übersicht von Zeit-
raum, Aktionsform und Bühnenraum zwischen »closed space« und »open space«: Sind alle
drei Komponenten geschlossen, spricht er von einer »staged performance«, sind sie alle
drei offen von einem »pure happening«. Vgl.: R. Kostelanetz The Theatre of Mixed Means,
London 1970, p. 7.

5 Frühes Beispiel: Gruppen für drei Orchester (1956) von Stockhausen.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials114

Raumverlaufs als wesentlicher für den klanglichen Prozeß aufgefaßt als die
der herkömmlichen vorgegebenen Formen und der (wie auch immer erwei-
terten) Harmonielehre bzw. der Melodie, die bis dato in der europäischen
Kunstmusik der vergangenen Jahrhunderte Geltung beanspruchen konnten.
Die neuen synthetischen Möglichkeiten trugen zu einem schier unbegrenz-
ten Feld für künstlerische Aktivitäten bei, erforderten aber auch neue Krite-
rien für ihre schöpferischen und rezeptiven Prozesse.
In diesem Bereich war man angewiesen auf den Austausch mit den techni-
schen und psychologischen Nachbardisziplinen, die sich parallel ebenso
schnell weiterentwickelten. Auch in den Wissenschaften schienen statische,
zuständliche Struktur und gesicherte Erkenntnis häufig ersetzt durch flüch-
tiges Sein, nichtlinearen Zeitablauf und dauernde Veränderung.6 Die hier
stattfindenden Fragmentierungsprozesse korrespondierten mit den Erleb-
nissen im nunmehr alltäglich werdenden Umgang mit den florierenden
Medien Radio, Film, Telefon und Fernsehen7 und trugen zu frappierenden
Veränderungen der menschlichen Wahrnehmung, der Kunst, der Weltan-
schauung und wissenschaftlicher Prämissen bei. Immer wieder wurden
überraschende Entdeckungen gemacht, die verunsicherten und begeister-
ten. Diese tiefgreifenden Veränderungen gipfeln heute in unserem Umgang
mit einer immer umfassender von den Medien der Informationstechnologie
bestimmten Gesellschaft.

Zwischen Objektkunst und elektronischer Klangformung spannen sich ex-
perimentelles Musiktheater und Sprachkomposition als wesentliche neue
musikalische Prototypen dieser Produktionsprozesse. Schnebels glossolalie
und Glossolalie 61 sowie Cages Song Books sind ihnen zuzurechnen.
Sprachkompositionen, in den USA »Speech Music« oder »New Vocalism«
genannt, sind zunächst vor allem ein europäisches Phänomen und bewegen
sich teilweise im Grenzgebiet zum Szenischen-Theatralischen. Der Begriff
Sprachkomposition wurde erstmals 1966 von Ulrich Dibelius verwendet:

_____________

6 »[…]: sie [die moderne westliche Kultur] hat […] darauf verzichtet, allgemeine Formeln
auszuarbeiten, die den Anspruch erheben, die Gesamtheit der Welt in einfachen und end-
gültigen Termini zu bestimmen. Neue Kategorien haben in die modernen Sprachen Ein-
gang gefunden: Ambiguität, Ungewißheit, Möglichkeit, Wahrscheinlichkeit.« Umberto
Eco »Zen im Westen« (1959), in: ders. Das offene Kunstwerk, Frankfurt a. M. 71996 (ital. zu-
erst 1962), p. 214.

7 Der Computer trat erst in den achtziger Jahren in diesen Prozeß ein und verdrängt in-
zwischen teilweise die übrigen Medien, insbesondere durch die rasante Entwicklung der
interaktiven Möglichkeiten des Internet.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.  Zugriffe auf das Material der Lebenssphären 115

[Sprachkomposition] ist eine neue Form der Vokalkomposition, bei der Texte nicht
nur gesungen werden, sondern – ausgehend vom alten Melodram – auch gespro-
chen, geflüstert, gerufen, gehaucht, gemurmelt oder mit angenäherter Tonhöhe,
im Sprechgesang rezitiert vorkommen.8

Dibelius integrierte hier zwar ihre Vorgeschichte, verwies aber nicht auf ein
wesentliches Merkmal von Sprachkompositionen, daß Sprache hier näm-
lich zugunsten ihrer klanglichen Dimensionen dekomponiert und fragmen-
tiert wird. Die sinnlich-symbolischen Anteile von Sprache, die sich im we-
sentlichen, indem sie Klang, also gesprochen oder gesungen wird, erschlie-
ßen, erhalten hier in gebrochener Spiegelung neue Facetten und lenken die
Wahrnehmung auf den Bereich ihrer Bedeutungen, der oft nicht bewußt
rezipiert wird, weil er hinter dem »eigentlichen«, dem sprachsymbolischen
Gehalt von Worten oder Wortgefügen zurücksteht.
Ligeti beschrieb 1975 die frühen Einflüsse auf die Sprachkomposition im
Umfeld der »Darmstädter Schule« in bezug auf seine Aventures & Nouvelles
Aventures:

Bereits in der ersten Hälfte der 50er Jahre beschäftigte mich der Gedanke der
Lautkompositionen. Die Anregungen dazu kamen hauptsächlich von Joyce. Ich
hatte aber auch Kenntnis über die Gedichte von Hugo Ball und Schwitters – al-
lerdings nur die Kenntnis darüber, die Texte selber kannte ich damals nicht. Ich
wußte auch von der Existenz der Lettristen in Paris. Als ich 1957 nach Köln kam,
wurden diese Ideen realisationsreif. Ich plante damals ein phonetisches Stück für
5 bis 6 Vokal-Solisten, wobei der Text schon – wie später Aventures – nicht-seman-
tisch, also eine reine Lautkomposition sein sollte. Da ich damals gerade im Studio
für elektronische Musik in Köln gearbeitet habe, übertrug ich diese Pläne zu-
nächst auf das rein elektronische Medium und komponierte Artikulation, das
Stück für ›lebendige‹ Vokal-Solisten auf später verschiebend. So ist Artikulation
eindeutig ein Vorgänger von Aventures. 1957/58 in Köln hatte ich schon Kenntnis
von den Pariser Lettristen. Dazu kam der Einfluß von Hans G. Helms, mit dem
ich befreundet war, und der damals gerade an seinem Fa:m Ahniesgwow arbeitete.
Bei Helms versammelte sich damals wöchentlich eine kleine Gesellschaft – Koenig
und Metzger waren regelmäßig dabei, manchmal auch Kagel – wobei wir Finne-
gan’s Wake zusammen gelesen und kommentiert haben.9

Der Begriff der Lautkomposition ist hier im Sinn der Sprachkomposition
sehr weit zu verstehen, denn Ligeti entwickelte in Aventures & Nouvelles
Aventures ein komplexes Gefüge lautlich-gestisch verankerter Expresseme,
_____________

8 Ulrich Dibelius Moderne Musik 1945–65, München 2. Aufl. 1972 (1. Aufl. 1966), p. 345.
9 Brief von Ligeti an Klüppelholz vom 6.3.1975, veröffentl. in: W. Klüppelholz Sprache

als Musik, a.a.O., p. 115.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials116

die er klanglich-gestisch mit dem Material der mitwirkenden Instumente
abstimmte.10

Die Aktivitäten dieser Sprach-Komponisten richteten sich gegen die Depra-
vierung des gesellschaftlichen Umgangs mit Sprache und Musik. Besonders
groß wurde die Gefahr der Medien eingeschätzt.

Weil im selben Schmeichelton der darauf gedrillten Funk- und Fernsehsprecher
über die Kontrapunktik bei Bach und gleich anschließend über den Krieg in Viet-
nam geredet wird, entsteht der Eindruck, diese seien wirklich qualitativ vergleich-
bare Erscheinungsformen desselben Ganzen, welches das Individuum in seinem
Bewußtsein verankert glaubt. Im Endeffekt verschwimmen alle Unterscheidungs-
merkmale […]11

Zum damaligen Kreis um Helms gehörte auch Schnebel, der seinerseits er-
heblich durch die Forschungsarbeit im Bereich der Phonologie beeinflußt
war, die Helms, Gottfried Michael Koenig, Georg Heike und insbesondere
Werner Meyer-Eppler am Elektronischen Studio des WDR in Köln mit
großem Einsatz betrieben.12 Das wirkte sich beispielsweise dahingehend
aus, daß er in seiner ersten Fassung der Glossolalie 61 sprachliches Material
ausschließlich in internationaler Lautschrift notierte. Zuvor komponierte er
bereits drei der ersten Sprachkompositionen überhaupt, basierend auf geist-
lichen Texten für Stimmen a capella: dt 31,6 (1956–58), amn (1958/66–67)
und :!(madrasha 2) (1958/67–68). Als weitere richtungweisende Sprachkom-
positionen seien hier auch Luciano Berios Laborintus II (1965/70), Sequenza
III (1965), Sinfonia (1968), Tema-Omaggio a Joyce (1958) und sowie Kagels
Anagramma (1957) genannt.
Experimentelle Dichtung und elektronische Klangsynthese bzw. -analyse
flossen in neuartiger elektronischer Musik zusammen. Sprachliche Bedeu-
tungsfelder wurden nicht nur analysiert und durch permutative Prozesse
von ihren teilweise klischeehaften Fixierungen befreit, sondern auch in
elektronische Klangprozesse aufgenommen, in denen sie (erneut) zersetzt
und kombiniert wurden. Dies dokumentiert z. B. die früheste Sprachkom-
_____________

10 Die Expresseme von Aventures & Nouvelles Aventures wurden empirisch an zwanzig Versuchs-
personen auf ihre Wirksamkeit hin überprüft. Das Ergebnis wurde in einer »Verwechs-
lungsmatrix intendierter und interpretierter Expresseme« aufgeführt. Vgl. Georg Heike
»Musik und Sprache in der Neuen Musik«, in: Berichte des Instituts für Phonetik der Universität
zu Köln Nr.4 1975, pp. 17–35, hier pp. 24–27.

11 Hans G. Helms »Über die Entwicklung der Sprache im 20. Jahrhundert«, in: Melos Heft
10 Jhg. 35 Okt. 1968, p. 369.

12 Vgl. zu dem Komplex »Sprache und Elektronische Klangumformung in den fünfziger
Jahren«: Elena Ungeheuer Wie die elektronische Musik »erfunden« wurde, Mainz 1992.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.  Zugriffe auf das Material der Lebenssphären 117

position dieser Epoche, das Tonband-Stück Gesang der Jünglinge (1956) von
Stockhausen, einem klanglichen Kontinuum in elektronischen Transmuta-
tionen, das nach sieben Verständlichkeitsgraden gegliedert ist. Das Mate-
rial, ein Psalm-Fragment, wurde zuvor von einem Knaben gesungen und
aufgenommen.
Für die Sprachkomposition ist programmatisch, was Schnebel im Introduk-
tionsteil der Glossolalie 61 seinen ersten Sprecher beschreiben läßt. Dieser
spricht über Phänomene, die seine Kollegen dann vorführen, während er
zugleich wiederholt von ihnen unterbrochen wird, indem sie für jene Zeit
typische ablehnende Kommentare wie »Dadaistischer Wahnsinn«, »kann
man nicht ernst nehmen«, »Aphasie!« und ähnliches einwerfen.

Wie noch nicht gesagt, agieren die Ausführenden teils als Sprecher. Sprechen näm-
lich wird in diesem Stück als Musik genommen. Es fungiert sozusagen als Stim-
me eines musikalischen Zusammenhangs. An solcher Stimme sind etwa Höhe
und Lautstärke wichtig. […] Ebenso wichtig sind Tempo und Farbe. Diese fällt
an weniger verständlichen Sprachen auf. Hören Sie die Musik einer fremden
Sprache. […] Auch die Bedeutungen verständlicher Wörter haben ihre Farbe.
[…] Nimmt man die Stimme weg, entsteht Geflüster. […] Man kann auch tief flü-
stern und hoch lallen.13

Schnebel geht hier auf die farblich-strukturellen Aspekte von erklingender
Sprache ein, die einen wesentlichen Anteil am kommunizierten Inhalt ha-
ben. Musikalisierung von Sprache kann dann zum einen mitschwingende
symbolische Konnotationen hervorbringen, sie erfahrbar machen und in-
frage stellen, was mit bekannteren Sprachen möglich ist; auch die Redun-
danz verkürzter sprachlicher Äußerungen, sprachlicher Fragmente, wie sie
beispielsweise Aphasiker äußern, wird thematisiert. Zum anderen kann die
Musikalisierung von Sprache ungewohnte, neue klangliche Aspekte von
Sprache zeigen, die ihre Semantik nicht mehr berücksichtigen, wohl aber
die Frequenzgänge, wofür sich insbesondere fremde Sprachen eignen. Hier
entstehen teilweise auch paradoxe klangliche Gebilde. In simultanen An-
ordnungen, möglicherweise im Raum verteilt, können solche sprachlichen
Ereignisse Interaktionsformen, die aus der alltäglichen Umgebung bekannt
sind, simulieren bzw. zumindest Assoziationen an diese auslösen.
In den USA entwickelte sich der »New Vocalism« erst ab etwa 1965. Er er-
reichte dann auch nicht die Intensität der europäischen Entwicklung jener
Periode und blieb generell näher am gesprochenen als am musikalisch-

_____________

13 Glossolalie 61, Auszüge von pp. 8–18.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials118

klanglichen Duktus wie in den Stücken des Kanadiers R. Murray Schafer.14

Wiewohl es eine experimentelle Literatur gab wie beispielsweise die
Gedichte von Charles Olson und Dick Higgins, waren im musikalischen
Bereich eher die multimedialen szenischen Aspekte des experimentellen
Musiktheaters von Bedeutung. Dies könnte einerseits damit zusammen-
hängen, daß in den USA die visuelle die auditive Wahrnehmung domi-
niert(e).15 Andererseits bot das experimentelle Theater auch mehr Möglich-
keiten, den gesellschaftlichen Verhältnissen produktiv entgegenzutreten.

In one respect the new theatre contributes to the contemporary cultural revolt
against the predominance of the word; for it is definitely a theatre for the post-
literate (which is not the same as illiterate) age, in which print will interact and
compete with other media of communication.16

Eine der frühesten amerikanischen Sprachkompositionen nutzt das elek-
tronische Medium: das Tonbandstück it’s gonna rain (1965) von Steve Reich,
wo diese kurze Textphrase unzählige Male in sich sehr langsam verschie-
benden zeitlichen Abständen überlappend wiederholt wird.
John Cages Kompositionen sind im Rahmen der Geschichte des New Vo-
calism ungewöhnlich, denn schon seine frühesten »Lieder« sind nicht kon-
ventionell. Bereits Forever and Sunsmell (1942) und A Flower (1950) klingen
mit entspanntem Duktus neuartig und sind mit kargen Schlagzeugklängen
zu begleiten. Der »gesungene« Part von A Flower besteht nur aus »Vokalisie-
rungen«, und das an sich schon brüchige und assoziative Gedicht von E. E.
Cummings in Forever and Sunsmell demontierte Cage noch weiter. Die Melo-
dik von A Flower ist zu improvisieren, die von Forever and Sunsmell erinnert
an Lieder von Satie, die Cage hier als Vorlage verwendet haben dürfte.
Beide Lieder sind »durchkomponiert« ohne konventionelle Form, der Ver-
lauf von Forever and Sunsmell bewegt sich zwar am Text entlang, gliedert die-
sen jedoch weitgehend unabhängig von der Semantik. In jedem Fall ist oh-
_____________

14 In der heutigen Zeit dürfte die Neuentstehung von Sprachkompositionen weltweit nicht
mehr als außergewöhnlich angesehen werden. Einige der damals entwickelten Techniken
zählen heute zum allgemein verfügbaren Material, z. B. die gesamte klangliche Breite
stimmlicher Äußerung. Es entstehen auch neue Vokalstücke, doch erscheinen sie selten
mit der vormaligen kritischen und aufrührenden Haltung, sondern sind geprägt von ei-
nem eher spielerischen Umgang, auch mit den erweiterten medialen Möglichkeiten bis
hin zur Klanginstallation.

15 Die These könnte noch provokanter lauten: Daß sinnlich-symbolische die spachsymboli-
schen Interaktionsformen dominierten, was auch das kollektive Bewußtsein in den USA
beeinflußt, im Sinne Lorenzers sogar verringert.

16 R. Kostelanetz The Theatre of Mixed Means, a.a.O., p. 33.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.  Zugriffe auf das Material der Lebenssphären 119

ne Vibrato zu singen, die Stimmung und Dynamik der Lieder ist eher ver-
halten und ruhig. Mit diesen beiden Miniaturen fand Cage bereits seinen
eigenen Vokalstil, den er in den beiden Solos for Voice 1958 und 1960 erwei-
terte und der in Song Books als seiner ersten größeren Komposition für
Stimme kulminierte. Dieser Vokalstil kann der Sprachkomposition zuge-
rechnet werden.
In den frühen siebziger Jahren avancierte John Cage darüber hinaus mit
seinen Mesostichons im Bereich experimenteller Sprache auch zu einem
der bedeutenden Poeten seiner Zeit. Diese sind aber nicht als Sprachkom-
positionen zu bezeichnen, da sie nur als Texte notiert sind und Cage sie bei
Aufführungen vor allem durch den Sprachduktus, nicht aber durch deutli-
che Musikalisierungen gestaltete.
Cage ging von der Maxime Norman O. Browns aus, daß grammatisch
korrekte Sprache militärisch und also ein Herrschaftsmittel sei.

Syntax, according to Norman O. Brown, is the arrangement of the army. As we
move away from it, we demilitarize language. This demilitarization of language is
conducted in many ways: a single language is pulverized; the boundaries be-
tween two or more languages are crossed; elements not strictly linguistic (graphic,
musical) are introduced; etc. Translation becomes, if not impossible, unnecessary.
Nonsense and silence are produced, familiar to lovers. We begin to actually live
together, and the thought of separating doesn’t enter our minds.17

Indem Cage seine Texte mit Hilfe des I Ching dekomponierte, entmilitari-
sierte er aus seiner Sicht Sprache, wurde diese anarchistisch. Auch ihr ge-
drucktes Erscheinungsbild modifizierte er durch die teilweise weit übers
Papier verstreute Kombination verschiedener Buchstaben-Typen und -Grö-
ßen. Cages Mesostichons eignen sich durch die in der Mitte vertikal durch-
laufenden Namen vornehmlich zum Lesen und erst in zweiter Linie zum
Sprechen. Beim Vorlesen, wie es Cage selbst praktizierte, werden sie ebenso
wie seine bekannten früheren Texte Teil seiner »stillen« Musik und be-
wegen sich bei solchen Aufführungen zwischen sinnlich-symbolischen
Komponenten und semantisch abstrakter Lautlichkeit. Ein Vorleseabend
Cages18 war wie kontemplatives monologisches Theater und ab dieser Zeit
neben seinen Auftritten mit der Merce Cunningham Dance Company eine
wesentliche theatralische Darstellungsweise.

_____________

17 J. Cage M, o.O. 1973, Vorwort o. Seitenzählung.
18 z. B. mit Empty words (1973–74), Lecture on something (1951 oder 1952) oder Sonnekus (1985).

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials120

Das In-Szene-Setzen war generell für die experimentelle Avantgarde der
Nachkriegszeit ein wesentliches Ausdrucksmittel, da sie die Schwelle zwi-
schen Kunst und Alltag überwinden wollte. Hermann Danuser faßte die
entsprechenden Phänomene unter dem treffenden Begriff der »szenischen
Komposition« zusammen:

Szenische Komposition [ist ein] Sammelbegriff für die experimentellen Richtun-
gen des avantgardistischen Musiktheaters seit etwa 1960 [. Er] umfaßt das Instru-
mentale Theater (Mauricio Kagel), die ›sichtbare Musik‹ (Dieter Schnebel) und
weitere Erscheinungen einer theatralisierten Musik bzw. eines musikalisierten
Theaters.19

Es ging nicht um die herkömmlichen Strukturen handlungsorientierten
Theaters, an denen entlang musikalisch zu arbeiten war, sondern um ein
assoziativ sich durchdringendes Ensemble von Prozessen, das in direkten
unmittelbaren, nicht durch Stilisierung oder Konvention vermittelten Zu-
griffen bewegt wurde. Eine Vielzahl an Materialien wurde bearbeitet und
in einem offenen Ganzen zusammengeführt, das der Umgebung, aus der
die Materialien stammten, stark ähneln konnte. Besonders am Rande lie-
gende szenische Konstellationen, »Abfälle«, weckten das Interesse, wurden
auf ihre semantischen Felder hin untersucht und in eine entschlackte redun-
dante neue Umgebung verpflanzt, wo Requisiten, Kostüme und Masken,
wenn überhaupt, äußerst sparsam und gezielt eingesetzt wurden. Simultane
Prozesse von Klang, Sprache, Raum, Gestik und Licht fanden statt mit dem
Ziel, nicht nur additiv, sondern synergetisch zu wirken. Die Elektronik
wurde zur akustischen Verstärkung und Verfremdung von Schallwellen, zur
Simulierung alltäglicher medialer Situationen, zur Vorführung von Bildern
als Dias oder Film und für zunehmend differenziertere Beleuchtungs-Se-
quenzen eingesetzt.20 Aus der disparaten Simultaneität der Prozesse resul-
tierten auch Projekte individuell begehbarer Räume oder ganzer Häuser,
die aus verschiedenen Quellen beschallt wurden,21 und jene Klangskulptu-
ren bzw. Klanginstallationen, durch die Objekte bildender Kunst plötzlich
ihre zeitliche und räumliche Dimension artikulieren können.

_____________

19 H. Danuser Musik 20. Jhdt., p. 426.
20 Selbstverständlich wurden nicht in jedem experimentellen Musiktheaterstück alle Medien

eingesetzt.
21 Frühe Beispiele: Apartment House 1776 (1976) von Cage, Dream House (1962) von La Monte

Young, Musik für ein Haus (1967) von Stockhausen, Klanginstallationen von Christina Ku-
bisch.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.  Zugriffe auf das Material der Lebenssphären 121

Theater dieser Art enthielt unter den Künsten das größtmögliche Potential,
symbolische Interaktionsformen umfassend zu behandeln und im Schutz
eines künstlerischen Prozesses erlebbar zu machen.
Ein wichtiger Aspekt von musikalischer Theatralisierung etablierte sich im
Instrumentalen Musiktheater,22 das vor allem Mauricio Kagel entwickelte,
aber auch von einigen anderen – unter ihnen Schnebel – genutzt wurde.
Dieses Theater erscheint als westeuropäisches Phänomen, insofern Kon-
ventionen gezielt thematisiert und kritisiert werden mit dem Ziel, sie aufzu-
brechen und zu verändern. Dieses Ziel verfolgten die Amerikaner kaum.
Sie schufen sich im Experiment ihren eigenen, für alle offenen Raum und
überließen dabei die konventionellen Verhältnisse sich selbst, ihren Zeit-
genossen die Entscheidung überlassend, sich auch für die neuen Formen zu
interessieren und an ihren Ereignissen teilzunehmen. So ist deren experi-
mentelle Kunst zwar politisch kritisch und ästhetisch der europäischen
verwandt, aber nicht kämpferisch, denn sie läßt im amerikanischen Sinn
demokratisch Raum für alle, was aus europäischer Perspektive keine sehr
effektive Methode ist. Die meisten Stücke des Instrumentalen Theaters
stammen entsprechend von europäischen bzw. in Europa ansässigen Kom-
ponisten. Beispiele sind Sur Scène (1959/60)23 und Match für zwei Cellisten
und einen Schlagzeuger (1964) von Kagel oder visible music I für einen Diri-
genten und einen Instrumentalisten (1960–62), Concert sans Orchestre für ei-
nen Pianisten und Publikum (1964) und Nostalgie für einen Dirigenten von
Schnebel.

Die Idee des Instrumentalen Theaters – als instrumentierte bzw. instrumentali-
sierte Aktion, als veranstalteter Klang verstanden – entzündet sich nicht an der
realen Szene der Oper, sondern im szenischen Ritual des Konzerts, so daß Kagel
nach eigener Aussage »bei einer Komposition von instrumentaler Musik nicht
mehr unterscheiden kann, ob eine musikalische Idee bereits das Theatralische
berührt oder im Bereich der ›absoluten‹ Musik bleibt.«24

_____________

22 Dieser Begriff wurde erstmals von H.-K. Metzger in einer Diskussion anläßlich einer Auf-
führung von Cages Music Walk (1952) in Düsseldorf 1958 verwendet. Darauf wies Eck-
hard Roelcke in seiner Magisterarbeit Mauricio Kagel und das Instrumentale Theater (Ham-
burg 1986) hin (p.41, Anm.17).

23 Kammermusikalisches Theaterstück in einem Akt für Sprecher, Mime, Sänger und drei
Instrumentalisten.

24 Wilfried Gruhn »Die instrumentale Inszenierung des Klanges bei Mauricio Kagel«, in:
Musik und Bildung 9. Jhg. Heft XI, 1977, p. 610.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials122

Szenisch verstanden weist Gruhns Beobachtung fließender Übergänge zwi-
schen theatralischer und absoluter Musik darauf hin, daß er auch in der
sogenannten absoluten Musik szenisch-symbolische Anteile wahrgenommen
hat. Die von ihm indirekt benannte Irritation darüber zeigt, daß er von der
Beobachtung überrascht wurde und sie sich nicht in seine bis dahin einge-
setzten Kategorien fügt.
Im Instrumentalen Theater wurde gezielt all das für Rituale des konventio-
nellen Konzertbetriebs charakteristische, im Hintergrund wirkende Inter-
agieren von Musikaufführungen thematisiert. Dessen größtenteils unbe-
wußte Anteile ermöglichen das Konzert als Ausnahmesituation, insofern sie
das Publikum vor Assoziationen an alltägliches Geschehen schützen, was
aber auch Bewußtwerdungsprozesse hinsichtlich seines zusehends unreflek-
tierten und häufig oberflächlichen Konsumverhaltens im Konzert blockiert.

Latente Widersprüche darin [des Konzertrituals] kommen zum Vorschein, nach-
dem kaum mehr Einheit von außen, wie die eines autonomen musikalischen Zu-
sammenhangs, sie noch bindet und besänftigt.25

Fast noch mehr als im Bereich der Sprachkomposition geht es hier wie ge-
nerell im experimentellen Musiktheater um einen politisch motivierten, oft
psychologisch fundierten Angriff, der im übrigen auch die Ausführenden
trifft. Auch für diese bieten solche Rituale einen Schutzraum, der nunmehr
kritisch herausgearbeitet und damit in seiner Geschlossenheit gefährdet
wurde. Schnebel beschrieb dies einmal für die Aktivitäten der Vokalisten,
wobei das Wort »Vokalisten« in diesem Kontext auch ausgetauscht werden
könnte durch »Ausführende«:

Die Vokalisten haben viel Ungewohntes zu tun: unprofessionell agieren, mehr in
eigener Verantwortung handeln als bisher, selbst musikalisch aktiv werden. Jeder
Sänger, der sich erstmals mit derartiger Musik befaßt, leistet zunächst Wider-
stand; wenn indes die Bewältigung des Geforderten gelingt, schlägt die feindseli-
ge Stimmung um; ja die Vokalisten beginnen im neuen Ton aktiv zu werden.26

Schnebel spricht hier einen entscheidenden Aspekt des experimentellen
Musiktheaters und der Sprachkomposition an: Die Interpreten wurden
entweder durch völlig neuartige ungewohnte Materialien und/oder durch
ebenso ungewohnte offene Formen dazu gebracht, aus sich selbst heraus
_____________

25 D. Schnebel Mauricio Kagel Musik – Theater – Film, Köln 1970, p. 275.
26 D. Schnebel »Sprech- und Gesangsschule (neue Vokalpraktiken)« (verschiedene Fassun-

gen 1969–72, hier Fassung von 1970), in: ders. DM, p. 444.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.  Zugriffe auf das Material der Lebenssphären 123

eigene tiefsitzende ästhetische Vorstellungen zu überwinden oder den kom-
positorischen Prozeß fortzusetzen, um das vom »Komponisten« vorgegebe-
ne, konzipierte Material in einen aufführungsfähigen Zustand zu bringen.
Viele Stücke wurden explizit für nicht-professionelle Akteure konzipiert.
Ausführende wurden mehr in den Produktionsprozeß einbezogen und
konnten im vergleichsweise herrschaftsfreien Material »Selbstbefreiung im
künstlerischen Prozeß«27 erleben. Auch gruppendynamische Prozesse wur-
den hier gefördert, indem Erarbeitungen solcher Aufführungen dezidiert
Ensembles gleichberechtigter Mitwirkender ohne Leiter überstellt wurden.
Hatte dies einerseits befreiende Wirkung, so war zugleich sehr viel Dis-
ziplin erforderlich, um die ungewohnten Vorgaben zu erfüllen, ein faires
Miteinander zu praktizieren und sie nicht mit ungezügelter Beliebigkeit zu
verfehlen.

Sprachkompositionen und experimentelles Musiktheater erscheinen in
feldartigen statistischen Formen, häufig zurückgreifend auf Verfahren se-
rieller Gruppenkomposition, also nicht diese sondern deren (vormals) kon-
ventionelle Materialien negierend, oder sie sind wie bei Cage Vorgänge
systematisch gelenkten Zufalls, wie sie das I Ching erlaubt. Völlig freies, be-
liebiges Improvisieren ist selten vorgesehen, um spontane Klischeebildun-
gen bei Aufführungen zu vermeiden.
Da diese beiden »Gattungen« in so vielen Hinsichten einerseits »Objets
trouvés« thematisieren, andererseits Aktionen in offenen Feldern vorsehen,
sind sie häufig graphisch und verbal notiert und nicht bis ins Detail fest-
gelegt. Die Notationsformen ihrerseits bieten offene Felder für die Interpre-
tierenden, so daß jede Aufführung zu einem anderen Ergebnis führt, was
vielfach zur oftmals berechtigten Kritik an unpräzisen Darstellungen veran-
laßte, ihren Graphiken andererseits aber mimetische Qualität ermöglichte,
die seit vielen Jahrhunderten in der europäischen Kunstmusik erloschen
war. Sie haben die Chance, unmittelbarer sichtbar zu machen, was klingen
könnte. Daher wurden die in diesem Kontext entstandenen Partituren auch
zu Objekten der bildenden Kunst.28 Sie geben mehr Spielraum, weil sie
klangliche, zeitliche, gestische und räumliche Abläufe nicht chronologisch
präzise vorschreiben, keine »Resultatnotation«, sondern »Aktionsschrift«
_____________

27 Hansjörg Pauli »Interview mit D. Schnebel«, in: ders. Für wen komponieren Sie eigentlich?,
Frankfurt a. M. 1971, p. 29.

28 Vgl.: Spartito Preso. La Musica da vedere Katalog der Ausstellung musikalischer Partituren
Florenz 1981, John Cage Notations (von Cage zusammengestellte graphische Partituren in
Buchform) New York 1969, Dieter Schnebel Mo-No. Musik zum Lesen, Köln 1969.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials124

sind.29 Die verschiedenen interpretatorischen Umsetzungen können beob-
achtet werden:

Spielen mehrere Musiker miteinander, mögen alle den gleichen Text lesen und
daraus doch, weil jeder eine andere Regel befolgt, oder auch bloß in seiner Weise
interpretiert, höchst verschiedene Stimmen resultieren: die eine sichtbare Musik
wird akustisch multipliziert und aufgefächert.30

Graphische Notation erfährt in ihrer Interpretation ähnliches wie repräsen-
tative Symbole. Von einem gemeinsamen Repräsentanten aus sind verschie-
dene Auffassungen und somit Interaktionsformen möglich, die dennoch
durch e i n  symbolisches Objekt oder eine symbolische Darstellung ausge-
löst werden.
Schnebel wies darauf hin, daß Interpretationen oft hinter dem zurückblei-
ben, was unter dem Notierten gerade im graphischen Bereich klanglich-
szenisch vorstellbar wäre, häufig aus Nachlässigkeit, vielleicht aber auch
wegen Überforderung der Interpreten und wegen qualitativer Mängel gra-
fischer Darstellungen.31

Die mit entwickelte Symbolik verleitete zu befreiter – oft auch nachlässiger Inter-
pretation. […] Hat man sich im Lesen eine Vorstellung gebildet und weiß wie’s
klingen müßte, bleibt die akustische Realisation womöglich dahinter zurück: eine
Figur, die nach der Partitur erschreckend auffahren müßte, kommt enttäuschend,
weil die Instrumente halt nicht mehr hergeben; oder ein Akkord, der schneidend
zu klingen hätte, tönt matt. Mitlesen und imaginatives Zurechthören hilft solcher
Schwachheit auf. Derlei Einbildung könnte durch Beschäftigung mit musikali-
scher Grafik noch beflügelt werden, wozu ihre Ausstellungen dienen mögen.32

Bei Interpretationen Cagescher Vorgaben kam es häufig zu ähnlichen Kon-
flikten, doch er sah sich deshalb nicht veranlaßt, seine Notation zu ver-
bessern oder seine Vorgaben detaillierter zu verfassen, sondern er verlangte
vor allem immense Disziplin33 seitens der Interpretierenden, die er mit sei-
_____________

29 Diese Begriffe führte Erhard Karkoschka ein in seinem immer noch grundlegenden Buch
Das Schriftbild der Neuen Musik (Celle 1966).

30 D. Schnebel »Sichtbare Musik« (1966/68, vorgetragen am 29.8.1966 bei den Darmstädter
Ferienkursen, auszugsweise publiziert u. a. in: Musik auf der Flucht vor sich selbst, hg. v.
U. Dibelius, München 1969, erweitert u. a. in: Collage 8, Palermo 1968), hier zitiert nach:
ders. Anschläge – Ausschläge, pp. 292 f.

31 Diese graphischen Mängel konstatierte Schnebel beispielsweise bei Aufführungen seiner
ersten Fassung der Glossolalie 61, woraufhin er eine vollständig überarbeitete Neufassung
erstellte.

32 D. Schnebel »Sichtbare Musik«, a.a.O., p. 330.
33 Auf diesen Begriff komme ich in Kapitel II.4.1 zurück.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.  Zugriffe auf das Material der Lebenssphären 125

nen späteren virtuosen Stücken wie den Freeman Etudes auch zum äußersten
trieb.
Sprachkompositionen und experimentelles Musiktheater bieten wenig Raum
für solche Erwartungshaltungen, mit denen bei konventioneller Musik Er-
eignisse imaginativ vorausgenommen werden können, etwa weil der tonale
und motivische Verlauf bestimmte Fortsetzungen verlangt und einlöst. Die-
ses Phänomen teilen sie mit anderer Musik, etwa streng serieller Musik und
vielen der »New Complexity« zuzurechnenden Stücken jüngeren Datums.
Eine der Hauptursachen liegt in ihrem unbekannten bzw. nicht vertrauten
formalen Verlauf und dem Fehlen tradierter Muster.

[…], sondern man muß die neue Musik vielmehr in einer Art von Blick auf das
Ganze hören, ohne sich anzumaßen, in jedem Augenblick nun von hier bis dort-
hin mitzukommen, mitzuvollziehen. Viel eher also etwas zu hören, wie man ein
Bild betrachtet, ohne daß man in der Wahrnehmung in jedem Moment bei der
Logik der Sache, wie Hegel das einmal genannt hat, anwesend, ohne daß man
selber überall mit dabei wäre. Statt dessen läßt man in einer gewissen Distanz das
Ganze, ohne in all seine Glieder sich hineinzuversetzen, auf sich wirken, man
überblickt es, man sieht es auch zusammen, aber man komponiert es gewisser-
maßen beim Hören nicht mehr selber so mit, wie es zumindest das Hörideal der
traditionellen Musik vorausgesetzt hat.34

Wahrnehmungsprozesse finden auf mehreren simultanen Ebenen statt, As-
soziationen entstehen so spontaner und weniger kontrollierbar. In diesen
rhizomatischen Strukturen sind die Eindrücke einerseits vielfältiger, so ge-
hen einige davon wie in der täglichen Medienumgebung durchaus verloren,
ihre mögliche Wirkung auch.

When you are first exposed to that kind of theatre, it seems to me, you might
mistakenly think that you are supposed to give each element the same attention
that you would be giving it if it were the only thing going on. And that can be
very stressful. You have just to sort of let it roll over you, and not try to make
sense of the individual threads.35

Konzentriertes stilles Zuhören und Zuschauen wurde hier häufig abgelöst
durch Aufführungsformen, in denen das Publikum entweder auch aktiv
_____________

34 Th. W. Adorno »Der Widerstand gegen die Neue Musik« (Interview zwischen Adorno
und Stockhausen 1960, Erstveröff. in NEULAND V), in: K. Stockhausen Texte 6, Köln
1989, p. 468.

35 Mary Caroline Richards über Cages erstes »Happening« am Black Mountain College
1952 (Interview mit W. Fetterman vom 13.4.1989), in: William Fetterman Cage’s Theatre
pieces, a.a.O., p. 101.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials126

werden sollte, beispielsweise indem es die angestammten Sitzplätze verläßt
und sich frei im Raum bewegt, oder indem es in einer an meditative Erleb-
nisse erinnernden vertrauensvollen Passivität durchlässig sein sollte für die
unvorhersehbaren Ereignisse.
In Richards’ Kommentar schwingt auch Negatives mit, wenn sie davon
spricht, daß derartiges einen irgendwie überrollen darf und Versuche, kon-
zentriert wahrzunehmen, bei multimedialen Ereignissen Streß erzeugen. Ei-
gentlich beschrieb sie eine bekannte Alltagssituation des heutigen Lebens,
deren Gewalt und zugleich deren Umgebungscharakter. Schnebel sprach
die problematische Dominanz des Optischen in Kombination mit Klängen
aus der Randzone von Musik in multimedialen musiktheatralischen Struk-
turen an. Seine Einbindung in eine grundsätzliche Kritik am nicht konzen-
trierten Hören, einer Folge multimedialer Umgebungen, scheint dabei durch.

Wie sehr auch das Nebensächliche belustigt – es stört halt doch. Was Wunder,
daß es dann drausbringt. Lenkt Optisches ohnehin ab, so hindert Musik der Rand-
erscheinungen erst recht am Hören. Man blickt erstaunt – oder indigniert – hin,
und schon ist dem Ohr einiges entgangen. Womöglich soll’s das, zumal Über-
hören zuweilen gestattet wird; Musik sich also nicht mehr ganz so ernst nimmt.
Aber auch wo dies nicht der Fall, absorbiert das Optische oft so sehr die Auf-
merksamkeit, daß das zusammenhängende Mithören Überforderung zum Opfer
fällt – oder unbewußt geschieht. Dermaßen mag sich einiges für die Erinnerung
tun lassen, was vielleicht eine neue Art musikalischer Apperzeption kultiviert.
Trotzdem abdizierte Musik, die sich des Anspruchs auf bewußtes Hören begäbe
oder solches auch bloß sabotierte. Indem sie das wirklich tut, und sei’s noch so
unfreiwillig, sich demnach – ebenfalls ungewollt – als abdankende vorführt, dabei
aber keineswegs abtritt, eher wiederkommt, demonstriert sie ihre Antagonismen.36

Bei John Cage verlieren diese Zusammenhänge ihre paradoxe Dialektik; er
führte sie in eine ganzheitliche Perspektive, die deutlich durch seine Rezep-
tion fernöstlicher Philosophie beeinflußt ist:

Many composers no longer make musical structures. Instead they set processes
going. A structure is like a piece of furniture, whereas a process is like the weather.
In the case of a table, the beginning and end of the whole and each of its parts
are known. In the case of the weather, though we notice changes in it, we have no
clear knowledge of its beginning or ending. At a given moment we are when we
are. The nowment. […] Were a limit to be set to possible musical processes, a
process outside the limit would surely be discovered. Since processes can include
objects (be analogous, that is, to environment), we see there is no limit. For some
time now, I have preferred porcesses to objects for just this reason: processes do

_____________

36 D. Schnebel Sichtbare Musik, a.a.O., p. 334.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.  Zugriffe auf das Material der Lebenssphären 127

not exclude objects. It doesn’t work the other way around. Within each object, of
course, a lively molecular process is in operation. But if we are to hear it, we must
isolate the object in a special chamber. To focus attention, one must ignore all the
rest of creation. We have a history of doing precisely that. In changing our minds,
therefore, we look for that attitude that is nonexclusive, that can include what we
know together with what we do not yet imagine.37

Mit diesen Äußerungen nähern wir uns den individuellen historisch-geo-
graphisch verankerten Lebensentwürfen von Schnebel und Cage, die auch
ihre Produktionsprozesse prägen.

_____________

37 J. Cage »The Future of Music« (1974), in: ders. Empty Words, a.a.O., pp. 178 f.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials128

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.4 Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären

II.4.1 Das weltanschauliche Umfeld zwischen Psychoanalyse
und Zen-Buddhismus

Zusammen mit weiteren aktuellen geisteswissenschaftlichen Theorien prä-
gen Psychoanalyse und Zen-Buddhismus Schnebels und Cages Weltan-
schauungen, ohne die auch ihre künstlerischen Lebenswege nicht denkbar
wären. Es fällt auf, daß beide mit Vertretern dieser Theorien bekannt oder
sogar befreundet waren, diese also nicht nur in Interaktionen mit Texten,
sondern im persönlichen Austausch erfahren haben. Dadurch vertieften
und weiteten sich deren Erinnerungsspuren in ihren jeweiligen persönlichen
Erfahrungstrukturen. Durch ihren ausgiebigen Umgang mit diesen Denk-
weisen festigte sich beider Überzeugung vom großen Wirkungspotential
ihrer Kunst.
In Westdeutschland und der späteren BRD wurden in Kreisen kritischer
Intellektueller vor allem die Theorien der Psychoanalyse in der Nachfolge
Freuds,1 der Frankfurter Schule und Ernst Blochs rezipiert. Für Schnebel
persönlich nannte ich bereits seinen Kontakt zur bekennenden Kirche, ins-
besondere zu Helmut Gollwitzer und zum Denken Dietrich Bonhoeffers
und Karl Barths,2 sowie seine Beschäftigung mit den Weltreligionen.
In den USA waren es vor allem, wie ebenfalls schon zuvor erwähnt, die
Theorien der Psychoanalytiker Jung und Norman O. Brown, des Literatur-
wissenschaftlers und Medien-Soziologen McLuhan, des indischen Kunst-
historikers und Philosophen Ananda Coomaraswami und des Zen-Meisters
und -Lehrers Daisetz Teitaro Suzuki. Für Cage waren außerdem die Arbei-
ten des mit ihm befreundeten Architekten Fuller und später des Transzen-
dentalisten Thoreau bedeutend. Viele der zuvor genannten Theorien wie
die Psychoanalyse, die traditionelle indische Philosophie und der Zen-Bud-
dhismus waren schon vor 1933 einmal aktuell und erfuhren nach dem
Zweiten Weltkrieg in den USA und in Deutschland erneut eine Blütezeit.
Nicht zufällig bestehen gerade zwischen den für Schnebel und Cage damals
einflußreichsten geistigen Strömungen der Psychoanalyse und des Zen-
_____________

1 C. G. Jung wurde zunächst kaum rezipiert, da er mit faschistischen Strömungen in Zu-
sammenhang stand. Erst ab Ende der fünfziger Jahre wurde er rehabilitiert, wobei vor al-
lem seine kulturpsychologische Perspektive auf Interesse stieß.

2 Barth und Bonhoeffer kannte Schnebel nicht persönlich. In Gollwitzers Kirche predigte
er öfter, seitdem er in Berlin lebte. (Interview mit der Autorin vom 29.4.1997.)

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials130

Buddhismus Querverbindungen, die das Gemeinsame und das Differie-
rende der jeweiligen Zugriffsweisen gleichermaßen offenlegen. Ihre jeweili-
gen Haltungen und Denkweisen werden im folgenden näher beschrieben,
bevor ich auf deren beiden (für mein Vorhaben) wichtigsten Komponenten
Psychoanalyse und Zen-Bddhismus im dritten Teil des Kapitels detaillierter
eingehe.

Schnebel sieht Musik ethisch im Weltgeschehen verankert und fragt so be-
ständig nach ihren Möglichkeiten, in diesem Sinn zu wirken. Dieses Fragen
war wiederholt geprägt von existentiellen Zweifeln an dem, was Musik,
was Kunst überhaupt leisten kann. 1964 schrieb er über das Komponieren
nach dem Zweiten Weltkrieg als einer paradoxen Situation, aus der eine
experimentelle Musik hervorgehen muß.

Man bringt Musik hervor, die so ist, als gäbe es sie nicht mehr – Musik nach
dem Ende der Musik. Wenn nun Kunst aus ihrer Negation lebt, läßt sie sich nim-
mer ungebrochen produzieren – wenn je das in großer Kunst ging –. Das heißt
nicht, sie werde demnächst aufhören, weist aber darauf hin, unter welch immen-
sen Schwierigkeiten sie zustandekommt.
Da ist noch anderes, das lähmt. Der gerade stattfindende Auschwitzprozeß mach-
te altes Grauen wieder präsent; auch insofern, als die, die es erzeugten, ja höchst
normal und bewährt unter uns existieren. Angesichts solchen Entsetzens mögen
sich Hemmungen einstellen, überhaupt noch Musik zu schreiben. Muß es ihr
nicht die Töne verschlagen? Oder wird sie nicht etwas Läppisches bekommen?
Jedenfalls läßt sich schwer weiter komponieren, als ob nichts geschehen wäre.
Adorno hat einmal gefordert, neue Kunst müsse durch die Erfahrungen von
Auschwitz und Majdanek hindurchgegangen sein. Wenn man also zu komponie-
ren fortfährt, hätte man die Hemmungen, Musik zu machen, einzubeziehen, wie
jenes Stigma des Läppischen zu tragen. Und es möchte nicht abwegig sein, nach-
dem im sogenannten Normalen der Wahnsinn zutage kam, Vernunft im Absur-
den zu suchen. Begibt man sich dahin, gilt es, den Sinn von Kunst preiszugeben,
wobei die Preisgabe selber keineswegs des Sinns entbehrte. So ist noch die Apo-
rie auszuhalten, Absurdes zu machen, als wäre es dies nicht. Die Hoffnung sol-
cher Kunst ohne Sinn: es sei ihr Unsinn nicht ohne.3

Der paradoxen gesellschaftlichen Situation bgegnete Schnebel nicht nur
künstlerisch, sondern auch in seiner theologischen Arbeit und Aktivist der
bekennenden Kirche mit Experimentierfreudigkeit. Barth und Bonhoeffer,
der eine – Autor der Barmer Erklärung 1934 und sogar auch von seines-
gleichen, d. h. Mitbegründern der »bekennenden Kirche« ins Exil getrieben
_____________

3 D. Schnebel »Übers Drum und Dran der Musik« (1964), in: ders. DM, p. 293.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 131

– und der andere – nach anderthalb Jahren im Militärgefängnis Berlin Te-
gel (1943–45) und grauenvollen Tagen ungewissen Reisens durch Deutsch-
land schließlich am 9.4.1945 im KZ Flossenbürg ermordet –, boten über
ihr beispielhaftes Schicksal hinaus Gedankengut, das einer auch unabhän-
gig von der Naziherrschaft längst in Gang gesetzten Entwicklung eines kri-
tischen Christentums entsprach. Sie hatten in linken christlichen Kreisen,
zu denen Schnebel zu zählen ist, enormes Gewicht.
Barth und Bonhoeffer artikulierten beide auf ihre Weise, wie sinnentleert
der christliche Glauben, ja Religion generell und wie erneuerungsbedürftig
sie damals waren. Sie sprachen in diesem Kontext von Säkularisierung und
Entmythologisierung, denn je weniger greifbar Glauben erscheine, um so
weitgehender suche Religion Anschluß und Integration in der profanen
Welt und beschreite dazu u. a. die Wege der Kunst. Von diesem Denken
konnte Schnebel beginnen, seine eigene experimentelle Haltung zu entwik-
keln. Er schrieb 1967 in Anlehnung an Barth über die wesentliche Bedeu-
tung von Musik als Faktor und Indikator menschlichen Lebens.

Bei Karl Barth heißt es in einer denkwürdigen Passage über die Engel: ›Die ganze
biblische Geschichte drängt – indem sie wirkliche Geschichte im Raum und in
der Zeit sein will und ist – fortwährend hinüber in den Bereich, wo sie als solche
nicht nach den bekannten Analogien des Weltgeschehens verifizierbar, sondern
nur in der Auffassungsweise der Phantasie anschaulich und begreiflich, nur in der
Gestalt der Dichtung darstellbar ist‹.4 Vielleicht dürfte man hinzufügen: auch in
der Musik. Kunst ist geistliche Ergänzung – das bedeutete, daß Musik das auszu-
führen hätte, was Sprache aus sich nicht zu leisten vermag: akustische Figuration,
Symbolisierung und also eine Art Sakramentalisierung. Das wäre bei Verkündi-
gung, die ja zusprechen will, etwa dynamisierte Sprechgestikulation, welche zu
Musik wird; beim Gebet eher reduzierte, monoton musikalisierte Sprache, die
zum Tönen schrumpft oder zum Ruf; beim Lobpreis, da Sprache nicht ausreicht,
die Metamorphose in Musik.5

Hier wird ersichtlich, was Schnebel unter anderem zutiefst dazu bewegt
haben dürfte, Musik auch während seiner Tätigkeit als Theologe als einen
wichtigen Arbeitsbereich aufrechtzuerhalten, und wie er es schaffte, eine so
weitreichende Durchdringung seiner verschiedenen Arbeitsgebiete zu er-
reichen. An anderer Stelle des gleichen Texts schrieb Schnebel, daß auch
Musik durch Säkularisierungsprozesse gefährdet sei und bezog sich diesmal
auf Bonhoeffer.

_____________

4 K. Barth Kirchliche Dogmatik III/ 3, Zürich 19612, p. 433.
5 D. Schnebel »Geistliche Musik heute« (1967), in: ders. DM, p. 429.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials132

›Die Zeit, in der man alles den Menschen durch Worte – seien es theologische
oder fromme Worte – sagen konnte, ist vorüber; ebenso die Zeit der Innerlichkeit
und des Gewissens, und das heißt eben die Zeit der Religion überhaupt. Wir ge-
hen einer völlig religionslosen Zeit entgegen.‹ Die von Bonhoeffer präzis diagno-
stizierte Situation ist die Folge eines umfassenden Säkularisierungsprozesses, der
sich in jenem der Musik spiegelt. […] Um der Verständigung willen gilt es, sich
religiöser Sprache zu entschlagen. Bonhoeffers Aversion gegen Religiosität, die
viel weiter geht als die Barthsche, hat das genau notiert: er scheut sich gerade
›Religiösen gegenüber den Namen Gottes zu nennen‹, weil es ihm hier ›irgendwie
falsch zu klingen scheint‹ und er sich selbst ›etwas unehrlich‹ vorkommt; und bei
religiöser Terminologie verstummt er, weil ihm ›schwül und unbehaglich‹ wird.6

Auch Bonhoeffer wehrte sich schon gegen das Festhalten an Konventionen
und Traditionen, dessen Verkrampfung und Sinnentleertheit ihm offenbar
physisches Unwohlsein bereitete. Schnebel griff diese Haltung auf und ging
dabei auf die mediale Verwandtschaft von Religion und Musik ein, machte
ihre Stärken und Schwächen bewußt. Das half ihm, das Wirkungspotential
seiner Kunst, seiner Pädagogik und seines Predigens besser einzusetzen als
viele seiner Kollegen.

Musik vermochte sich leicht mit Geistlichem zu verbinden, weil beider Meinen die
Fixierung scheut, freilich aus verschiedenem Grund: der geistliche Inhalt sucht
sich der Festlegung zu entziehen, weil er dabei sein eigentliches Element, die Be-
wegung, einbüßt und als Geronnenes falsch werden könnte; der musikalische In-
halt aber vermag per se das bestimmte Meinen nicht zu leisten, und wo es ihm –
etwa durch zugefügte Sprache – angetan wird, befreit er sich davon: noch die ge-
naueste musikalische Verdeutlichung könnte immer auch ein anderes bedeuten.
[…] Schon in der frühchristlichen Gemeinde beargwöhnte man allzu christliche
Phänomene, wie etwa die Glossolalie, weil sie sich gerne verselbständigten oder
zu weit hinauswagten. In der Liaison des Geistlichen mit Musik, da diese sich
schließlich all seiner Formen bemächtigte, aber wird es weltlich getauft – weil die in
Musik angelegte Entmythologisierung auch die geistliche Komponente befällt –:
Lobpreis gerät zum Jubilus, Gebet zur Klage oder zum Ruf, Verkündigung zum
Drama. In dermaßen doppeldeutiger Gestalt kann der säkuläre Aspekt leicht den
geistlichen Inhalt verdecken; die Musik, die ihm entwuchs, wuchert ihn zu.7

Unter anderem ist es diese Idee von Musik als entmythologisiertem bzw.
entmythologisierendem Vorgang, die Schnebel auch mit Adorno verbindet.
Dieser schrieb 1956:
_____________

6 D. Schnebel »Geistliche Musik«, in: ders. DM, pp. 424 und 425. Bonhoeffer-Zitate: ders.
Widerstand und Ergebung (Zusammenstellung von Notizen und Briefen aus B.s Haft im Te-
geler Militärgefängnis 5.4.43–8.10.44), 19567, pp. 278, 215, 181, 183.

7 Ebd., p. 423.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 133

Gegenüber der meinenden Sprache ist Musik eine von ganz anderem Typus. In
ihm liegt ihr logischer Aspekt. Was sie sagt, ist als Erscheinendes bestimmt zu-
gleich und verborgen. Ihre Idee ist die Gestalt des göttlichen Namens. Sie ist ent-
mythologisiertes Gebet, befreit von der Magie des Einwirkens; der wie immer
auch vergebliche Versuch, den Namen selbst zu nennen, nicht Bedeutungen mit-
zuteilen. 8

Adorno rührte hier mit dem Hinweis auf den »vergeblichen Versuch, den
Namen selbst zu nennen« an den starken Wunsch der Avantgarde um
Schnebel und um Cage, das in ihrer Kunst Thematisierte unmittelbar und
unverstellt durch Konventionen wirken lassen zu können.
Schnebel kannte zahlreiche Texte Adornos und auch ihn persönlich. Ein
Text beschäftigte ihn offenbar besonders: Vers une musique informelle,9 aus dem
er sich einiges im Denken und Komponieren zunutze machte, wenn auch
nicht immer mit Adorno übereinstimmend, insbesondere, wo er sie mit für
ihn ebenso bedeutenden Ansätzen Ernst Blochs durchmischte. Daß Adorno
die experimentelle Musik als eine wesentliche und spezifische Ausprägung
der »Musique informelle« ansah, war ein entscheidender und befreiender
Anknüpfungspunkt für Schnebel.

Experimentelle Musik soll nicht länger nur solche sein, die nicht mit geprägten
Münzen haushält, sondern eine, die im Produktionsprozeß selbst sich nicht abse-
hen läßt. [und einige Seiten zuvor:] Es ist das bittere Glück des Denkens, daß es,
wenn anders es seinen Namen verdient, über sich selbst hinaus denken kann,
daß es weiter reicht als die eigene Nase; beinahe entscheidet das über die Authen-
tizität des Gedankens. In solchem Geist spricht jemand, der nicht der Jüngste ist,
über einen der exponiertesten Begriffe, den einer informellen oder, wie Metzger
es nannte, aseriellen Musik. 10

Borio kritisierte Schnebels Adaption dieses Texts und warf ihm vor, daß
Schnebel die »Haltung Cages mit der Position Adornos«11 gleichsetze.
Wiewohl Schnebel sich mehrere Theorien zunutze machte, mißversteht
Borio doch Schnebels Zugriff auf Adornos »Musique informelle«.12 Borio
bezog sich u. a. auf folgende Passage:
_____________

8 Th. W. Adorno »Fragment über Musik und Sprache« (1956), in: ders. Schriften Bd. 16,
Frankfurt a. M. 1978, p. 252.

9 Es handelt sich um einen Vortrag, den Adorno 1961 nach vierjähriger Abwesenheit bei
den Darmstädter Ferienkursen hielt.

10 Th. W. Adorno »Vers une musique informelle« (1961), in: ders. Schriften Bd. 16, a.a.O.,
pp. 523 und 495.

11 Vgl. G. Borio Musikalische Avantgarde, a.a.O., p. 115.
12 Adorno verlieh (durchaus auch selbstkritisch) seinem zwiespältigen Verhältnis zu Cage

Ausdruck. Z. B. in: »Vers une musique informelle«, a.a.O., pp. 494 und 505.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials134

Einmal schreibt er [Adorno] – wiederum in ›Vers une musique informelle‹ –, daß
es produktiv sei, ›wenn die Komposition als ihr Prinzip einverleibt, was früher bloß
gegen ihren Willen widerfuhr, die Überraschung des vorstellenden Ohrs durchs
klingende Phänomen.‹ Solches Prinzip waltet in den neueren Werken Cages wie
auch in solchen von Kagel.13

Schnebel brachte hier eine Passage aus »Musique informelle« in Kontext
mit dem, was in der Interaktion mit einem von Cages oder Kagels experi-
mentellen Stücken erlebt werden kann. Er ging hier jedoch nicht – wie
Borio meint – davon aus, daß Cage so denke wie Adorno, sondern daß ein
von Adorno benanntes, Schnebel selbst offenbar sympathisches Prinzip in
der Musik Cages wirksam sei. Dies mißt er den Stücken unabhängig von
Cages eigener Intention bei, setzt also mit seiner Folgerung die Denkweisen
Adornos und Cages nicht ineins.
Schnebels Interesse für derartige Wirkungs-Potentiale dürfte, worauf auch
Borio hinwies, durch seine Beschäftigung mit dem Denken Ernst Blochs
entstanden sein. Blochs Idee einer konkreten Utopie und sein dynamischer
Materialbegriff wirkten auf Schnebel ermutigend. Sie halfen zu vermitteln
zwischen der Herausforderung der negativen Utopie Adornos, den hiermit
verbundenden hohen ästhetisch-politischen Ansprüchen an das, was sich
berechtigterweise Kunst bzw. Musik nennen darf, seinen theologischen An-
sprüchen und seiner kreativen künstlerischen Umsetzung.

Der kritischen Beobachtung des jeweils zu Erreichenden ist das Nach-Möglich-
keit-Seiende vorgeordnet, der fundierten Erwartung der Erreichbarkeit selber das
In-Möglichkeit-Seiende der Materie.14

Schnebels konzeptuelle und kreative Möglichkeiten wurden schließlich seit
Beginn der fünfziger Jahre komplettiert durch seinen regen Kontakt mit der
Psychoanalyse, zunächst durch Lektüre und Diskussionen,15 später durch
seine beiden selbst durchlaufenen Analysen16 und seine Erfahrungen als
Lehrer.
Wie ein Fazit dieser in Schnebel zu einer Weltanschauung legierten Denk-
weisen und Erkenntnisse erscheint seine folgende Äußerung:

_____________

13 D. Schnebel »Komposition von Sprache – sprachliche Gestaltung von Musik in Adornos
Werk« (Nachruf/Grabrede 1969/70), in: ders. DM, p. 469.

14 E. Bloch Das Prinzip Hoffnung [1959], Frankfurt a. M. 19935, p. 238.
15 Auch Adornos Denken war stark beeinflußt durch seine Rezeption Freuds.
16 Frankfurt a. M. 1968–70 und München 1982–85.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 135

Mir scheint wichtiger, daß man solche verhärteten Kommunikationssysteme auf-
bricht, daß man zu Systemen kommt, die losgelöst sind von jeglicher Dogmatik,
Dogmatik des Materials, des Vokabulars, der Syntax, was auch immer. Denn
wenn wir auf eine Sprache der Freiheit hinauswollen, und darauf sollten wir hin-
auswollen, dann doch nur so, daß wir uns keinem der vorhandenen Kommuni-
kationssysteme verschreiben. Daß wir also das Kommunikationssystem selber
zum Gegenstand eines Prozesses machen, in dessen Verlauf es aufgeweicht wird,
dynamisiert wird und damit weitergebracht. […] Wir müssen uns davor hüten,
unsere Werke den vorhandenen Vermittlungsformen anzupassen. Wir müssen sie
sperrig machen, so daß sie in die alten Kanäle nicht mehr recht rein wollen, oder,
wenn sie schon mal da rein geraten, sie beschädigen.17

Diese »Sprache der Freiheit« zu erreichen war das Ziel von Schnebels Ar-
beit, die er als Komponist, Interpret, Pfarrer, Hochschullehrer und Ensemble-
leiter bis heute verfolgt. Vielleicht liegt in Schnebels besonders ausgepräg-
tem Wirkungsbedarf begründet, daß er die Wort-Sprache einige Zeit sehr
oft als zentrales musikalisches Material einsetzte.
Die große Bedeutung seiner pädagogischen, oder besser seiner zwischen-
menschlichen Arbeit für die, die sie erfahren haben, wurde vielfach bezeugt.
Teilnehmer und Teilnehmerinnen von den Frankfurter Schulklassen über
die Münchner Schule, aus den vielen Jahre mit dem Ensemble für experi-
mentelle Musik an der Hochschule der Künste in Berlin, aus dem das
nunmehr professionelle Ensemble »Die Maulwerker« hervorging, bis hin zu
verschiedenen Ferien- und »Meister«-Kursen in Japan und in Südamerika
verfaßten dazu mehrfach Berichte, aus denen im Folgenden vier Passagen
zitiert werden.

Er [Schnebel] möchte – und zeigt sich darin als den ausgehenden sechziger Jah-
ren verpflichtet – niemanden unterwerfen, schon gar nicht den Interpreten. Weit-
aus wichtiger und seinem pädagogischen wie ästhetischen Denken entsprechender
erscheint ihm, Menschen zu freier und eigenverantwortlicher Tätigkeit zu bringen,
ihnen Rahmen zu geben, in denen sie sich kreativ entfalten und erfahren können.
[…] Auch in der Improvisation fordert er größte Konzentration und betont im-
mer wieder, daß Offenheit und Sensibilität füreinander und für das vielleicht un-
gewohnte musikalische Material in begrenztem Umfang durchaus erlernbar seien.
So probten wir lang und intensiv an den schlicht und einfach wirkenden Stones
von Christian Wolff18, bis Gespür und Gehör da war auch für Leises und Subti-
les, bis die Interaktionen klar erkennbar waren und doch phantasievoll das Vor-

_____________

17 H. Pauli »Interview mit Dieter Schnebel«, a.a.O., p. 25, Hervorhebung durch die Auto-
rin.

18 Dieses verbal notierte Stück war fester Bestandteil von Schnebels Kursen für experimen-
telle Musik.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials136

gegebene variierten […] Und Schnebel macht mit, wenn es ihm Spaß macht. In
Wolffs Konzepten schlägt er Steine und zerbricht Stöcke, in Cages Radio Music
leiert er am alten Radioempfänger, und in Riedls Paper Music läßt er sich gar in
Papier einwickeln. Er torpediert dadurch feste Erwartungshaltungen in einem
hierarchisch strukturierten Kulturbetrieb und überwindet gewohnte Arbeitsteilung.
Ihm fehlt das Abgehobene und Distanzierte der Haltungen vieler seiner Kollegen,
die damit ihre Bedeutung unterstreichen zu müssen glauben.19

Ich entdeckte ihn [Schnebel] in seiner Bescheidenheit, in seiner Wärme und Hin-
gabe an die Lernenden, in seinem Humor, in seiner entschlossenen Bereitschaft,
die Kommunikationsbarrieren zu durchbrechen, die durch die Sprache und die
Abneigung gegen bestimmte Denkweisen errichtet werden, in seiner Fähigkeit,
Kritik zu akzeptieren und bescheiden den Argumenten desjenigen standzuhalten,
der seine Position angriff, besonders wenn dieser jünger war als er. […] Aber das
wichtigste, was ich an diesem Dieter Schnebel in Itapira entdeckte, war eine
enorme Fähigkeit, das Andersartige zu verstehen. Es gibt sehr wenige Komponi-
sten der ersten Welt, die es interessiert, was über die erste Welt hinaus geschieht.
[…] Wenn Schnebel und ein ›exotischer‹ Lateinamerikaner über Musik sprechen,
scheinen Erklärungen unnötig zu sein, und das Selbstverständliche nimmt sofort
zwischen ihnen Platz. Und das ist sehr außergewöhnlich.20

Montag nachmittag war für mich am interessantesten, weil es bei seiner Vorle-
sung [an der HdK Berlin] über experimentelles Theater eine praktische Übung
gab, eine Einstudierung eines Stückes von John Cage. Ich erinnere mich, daß ich
damals ohne Scheu singen, schreien, mich bewegen konnte, frei war, wie ein
Mensch nur sein kann. Das erste Mal hatte ich diesen Eindruck in Tokio, als er im
Goethe-Institut selbst seine STIMMEN-Werke aufführte! Sein Auftreten war natür-
lich wie das eines Kindes, ohne künstliches Benehmen, ohne Übertreibung, und wie
ein Kind hat er mit seiner unverstellten Stimme gesprochen und war er selbst.21

Offenbar interagierte Schnebel in einer Vertrauen weckenden, Selbstver-
trauen fördernden, dem Gegenüber geduldig zugewandten Art, ohne auf-
dringlich zu sein. Selbst eine professionelle Solistin wie Carla Henius bestä-
tigte dies wiederholt. Schnebels Persönlichkeit scheint hier auf merkwür-
dige Weise mit der von Cage zu korrespondieren, könnte in dieser Hinsicht
gewissermaßen als dessen deutsches Pendant angesehen werden.

_____________

19 Florian Tielebier-Langenscheidt »Der Schulhof als konkrete Utopie. Erfahrungen in Schne-
bels Arbeitsgemeinschaft Neue Musik München«, in: Dieter Schnebel (Musikkonzepte),
a.a.O., pp. 80, 81 und 77.

20 Coriún Ahorian »Schnebel in Lateinamerika. Ein Bericht I« (zum 9. Lateinamerikani-
schen Kurs für zeitgenössische Musik, Itapira, Brasilien, 8.–22.1.1980) aus dem Spani-
schen von Gustavo La Cruz und Elisabeth Götting, in: Schnebel 60, a.a.O., pp. 275 f.

21 Minako Tokuyama Tanahashi »Dieter Schnebel als Lehrer« (aus dem Japanischen von
Mayako Kubo), in: ebd. p. 264.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 137

Henius bezeugte mehrfach die sie offenbar faszinierende »therapeutische«
und inspirierende Ausstrahlung Schnebels und die tiefenpsychologisch wirk-
samen Komponenten seiner experimentellen Stücke. Zu Schnebels sechzig-
stem Geburtstag schrieb sie für seine Festschrift:

Dieter Schnebel, der die Psychoanalyse in die musikalische Arbeitspraxis über-
tragen konnte und uns mit so viel Freundlichkeit und Geduld an den Rand unse-
rer eigenen Abgründe führte, und wir haben’s nicht einmal gemerkt!, so behut-
sam ging er vor. Viel, viel später erst wurden diese Erfahrungen bewußt.22

In bezug auf eine Einstudierung der Maulwerke 23 mit Laien und Professio-
nellen unter der Leitung Schnebels am Städtischen Theater in Freiburg
schrieb sie rückblickend:

Es war erstaunlich, wie leicht sich Schnebel der Laiengruppe vermittelte, und wie-
viel diese in kurzer Zeit sich aneignen und umsetzen konnte. Die Münchner Stu-
denten triumphierten, strahlend durch Witz, Spiellaune und ausschweifende mu-
sikalische Phantasie. Was da mit schlacksigen Gliedern und entfesselter Mimik
durch unser Theater tobte, machte manchem Zuhörer Lust und Mut, sich auf
solche hintersinnigen Spiele einzulassen. […] Jeder, der sich auf dieses ›Maulwerk‹
eingelassen hatte, merkte, daß nicht Theaterleute das Stück gespielt und das Pu-
blikum dieses gehört und gesehen hatte, sondern daß das Stück mit uns spielte:
Nur die eigenen Träume, Ängste und Konflikte waren es, die das Stück in sich
aufnahm wie ein geduldiges Ohr und diese in seinem sprachlosen Körper be-
wahrte, in den man Fragen hineintragen konnte, die helfen, immer neue Antwor-
ten zu finden. ›Das seelische Instrument ist nicht gar leicht zu spielen‹, schrieb
Freud einmal. Ich glaube, Dieter Schnebel konnte es.24

Wiewohl Cage in vielen Hinsichten weltanschauliche Grundsätze mit
Schnebel teilte, sind sie doch ihren Lebenssphären gemäß zugleich sehr ver-
schieden. Schon die Region Südkalifornien, wo Cage aufwuchs, war sehr
weit weg von den Ereignissen des Zweiten Weltkriegs in Europa. Von
Europa aus gesehen wuchs Cage in einem fremden Land auf und kannte
seinerseits wenig von abendländischer Kunst und Tradition, wiewohl die
europäische Tradition z. B. im Bereich der ernsten Musik noch anerkannte
_____________

22 D. Schnebel und C. Henius »Geistliche Ansprache und Weltliche Replik« (1989), in:
ebd., p. 289.

23 Für Artikulationsorgane und Reproduktionsgeräte (1968–74).
24 Carla Henius »›Im Pakt mit der Zukunft‹. Experimentelles Musiktheater seit 1946« (1991

u. 92/93), in: dies. Schnebel, Nono, Schönberg oder Die wirkliche und die erdachte Musik. Essays und
Autobiographisches, Hamburg 1993, p. 25.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials138

Maßstäbe setzte. Doch Cage interessierte sich ohnehin nicht nur für Musik,
er schrieb und malte auch, war einige Zeit unsicher, welchen künstlerischen
Beruf er ergreifen sollte und ergriff im Lauf seines Erwachsenenlebens
schließlich alle drei (Musik, Literatur und bildende Kunst).
Andererseits kannte Cage Europa von einer etwa anderthalbjährigen Reise
1930/31, während der er sich im wesentlichen in Paris, auf Mallorca und in
Berlin aufhielt. Das nächste Mal reiste er 1949 mit der Cunningham-Tanz-
gruppe nach Europa, wo er u. a. Boulez kennenlernte. Beide Male zeigte er
sich von dem, was die Europäer an ihrem eigenen Kontinent so aufrührt,
kaum betroffen.
Ab 1942 lebte Cage in New York. Die ersten 30 Jahre seines Lebens aber
verbrachte er im wesentlichen in Kalifornien, vor allem in seiner Geburts-
stadt Los Angeles und in San Francisco. Schnebel beschrieb 1992 Cages
daraus resultierende »Fremdheit« aus eurozentristischer Perspektive und
aktiviert mit seinen historisch und lebenssphärisch beladenen Bildern un-
sere Assoziationen.

Der fremde Cage –
einer aus Californien, wo vor hundert Jahren noch
wildester Westen, Goldgräberland – der fast
jüngste Staat der USA, nicht mit einer schon
jahrhundertealten Kultur wie in den New England-Ländern –
das einzige Ältere sind die spanischen Missionsstationen.25

Ein Landstrich wo schon New York fern im Osten
liegt und hinter einem großen Ozean erst das alte Europa
kommt; wo man aber, wenn der Blick über den Pazifik
nach Westen geht, Japan, China, Indonesien ahnen kann.26

Cage scheint vom Zweiten Weltkrieg merkwürdig unberührt,27 wiewohl
ihm soziale und politische Fragen wichtig waren, doch in einem völlig an-
deren Kontext als für Schnebel. Er bleibt trotz diverser Reisen ins zerstörte
Europa ganz stark den davon vergleichsweise wenig betroffenen Bedingun-
gen seines eigenen Landes verhaftet. Cage sah Mißstände vor allem in ver-
kommenen Kommunikationsformen, zwischen Menschen bzw. zwischen

_____________

25 Hier übergeht Schnebel die Kultur der Indianer, die bei der Entwicklung der nationalen
Musik in den USA in unserem Jahrhundert wichtig war.

26 Dieter Schnebel »John Cage auf der Suche nach Tradition« (1992) in: Die Neue Musik in
Amerika, Wien/Graz 1994 (»StudWert« Bd. 27), p. 32.

27 Es ist auffallend, daß es dazu weder Äußerungen Cages gibt noch daß seine diesbezügli-
che Haltung erforscht wurde.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 139

Mensch und Natur, und engagierte sich in seinem Bereich dafür, diese auf-
zubrechen. Er sah sie als Teil eines sozialen Herrschaftssystems, das er ab-
lehnen mußte, wenn er sich für offene und sinnvolle Lebensformen einsetz-
te. Er suchte alternative Konzepte und fand einige nicht nur in der fern-
östlichen Philosophie, in Jungs Analytischer Psychologie, in musikalischen
und theatralischen Experimenten usw., sondern auch in einer alternativen
Lebensform und Ernährung.
Cage wollte die demokratische Tradition seines Landes überwinden und
engagierte sich für anarchistische Lebensformen, wobei er sich auf Tho-
reau bezog.

I heartily accept the motto – ›That government is best which governs least‹28 […]
and I should like to see it acted up to more rapidly and systematically. Carried
out it finally amounts to this, which also I believe, – ›That government is best
which governs not at all‹; and when men are prepared for it, that will be the kind
of government which they will have. […] The government itself, which is only
the mode which the people have chosen to execute their will, is equally liable to
be abused and perverted before the people can act through it.29

Cage war bewußt, daß die Freizügigkeit des Anarchismus bestimmter noch
zu schaffender Voraussetzungen bedarf, insbesondere die Eigenverantwort-
lichkeit und Offenheit aller beteiligten Personen. Er prägte hierfür einen
Schlüsselbegriff: »Openmindedness«.30

Cages Idee der Openmindedness steht im Kontext seiner amerikanisch ge-
prägten Lebenssphäre. Die USA waren als Einwanderungsland traditionell
ethnisch gemischt bevölkert. Die mitgebrachte »exotische« Kultur wurde im
Lauf des zwanzigsten Jahrhunderts einhergehend mit der zunehmenden
Globalisierung mehr als zuvor ein genuiner Bestandteil des amerikanischen
Alltags. Diese Phänomene multikultureller Lebensform und die Errungen-
schaften technologischer Forschung, die der Allgemeinheit zugänglich wa-
ren – wie z. B. die elektronischen Medien, Haushaltsgeräte und Fahrzeuge –
wurden wissenschaftlich erforscht und in verschiedenen soziologisch-psycho-
logischen Theorien u. a. von McLuhan, N. O. Brown und Fuller themati-
siert, die teilweise unabhängig von europäischen waren und eher asiatische

_____________

28 Zitat aus United States Magazine and Democratic Review, einer monatlichen literarisch-politi-
schen Zeitschrift.

29 Henry David Thoreau Civil Disobedience, (Nachdruck der Erstausgabe Boston 1849, dort
war der Titel Resistance to Civil Government) New York 1966, p. 224.

30 Dieser Terminus ist kaum angemessen zu übersetzen, am ehesten vielleicht mit »offene
Einstellung« oder »Aufgeschlossenheit«.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials140

Denkansätze integrierten. Im Kontakt mit diesen entwickelte Cage seine
Begeisterung für die Errungenschaften der Medien, für elektronische Klän-
ge sowie multikulturelle Lebensformen und fühlte sich bestärkt in seiner
Überzeugung, daß Kunst als Teil dieser Kultur – sinnvoll eingesetzt – Ent-
scheidendes bewirken kann. Er bezog Openmindedness auf die Öffnungs-
prozesse in allen Bereichen menschlichen Lebens. Speziell für den musikali-
schen benannte Cage 1974 vier Gründe ihrer Entstehung: 1) das schon
durch Persönlichkeiten wie Cowell und Varèse31 gewonnene innovative
Terrain, 2) die im kompositorischen und klanglichen Prozeß einsetzbare
Technologie, 3) die zunehmende Vermischung von Kulturen, auch solcher
die früher sehr weit voneinander entfernt waren, sowie 4) die enorm ver-
einfachte Kommunikation (Telefon, Medien, Flugreisen).32 Damals ging
Cage davon aus, daß musikalische Openmindedness bereits mit wenigen
Ausnahmen ein weltweites Phänomen war.33

Openmindedness im Sinne Cages trägt dem Umstand Rechnung, daß sich
alles in rhizomatischer Vernetzung befindet und sich dabei ständig gegen-
seitig durchdringt und verändert.

Thus such habits as ›…differentiation, classification. And the single point of view‹
as were spawned by the print culture were being replaced by those of the culture
of electronics, i.e. interpenetration of elements, experiential ›all-at-oncedness‹, and
the new sort of multiple, or inclusive, point of view that comes from constant ex-
posure to simultaneous, parallel modalities.34

Cage sah in der Perspektive auf die »All-at-Oncedness« eine Chance, sich
zu besinnen und ein kollektives Bewußtsein für die globale Situation zu
schaffen. Dies zu erreichen trat er sozusagen einen Schritt zurück und kul-
tivierte unter anderem die Stille, um inneren und äußeren Raum für durch-
lässige Wahrnehmung zu schaffen:

In the late forties I found out by experiment (I went into the anechoic chamber at
Harvard University) that silence is not acoustic. It is a change of mind, a turning
around. I devoted my music to it. My work became an exploration of non-
intention. To carry it out faithfully I have developed a complicated composing

_____________

31 Also durch Vertreter der »American Experimental Tradition«.
32 In: J. Cage Empty Words, a.a.O., p. 180.
33 Ebd., p. 179. Er nahm lediglich Indien, Indonesien und Afrika aus. Diese Klassifizierung

ist problematisch.
34 L. Kuhn John Cage’s Europeras 1 & 2…, a.a.O., p. 144. Die Zitate in ihrem Text sind von

McLuhan.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 141

means using I Ching chance operations, making my responsibility that of asking
questions instead of making choices.35

Es muß sehr eindrücklich sein, im schalltoten Raum immer noch etwas zu
hören, nämlich die permanent selbst produzierten lebensnotwendigen Ge-
räusche der Atmung, des Herzschlags etc. Alles klingt, das war für Cage
eine ausschlaggebende Entdeckung, wenn es auch nicht immer und überall
für das menschliche Ohr wahrnehmbar ist, sondern dazu verschiedener
Hilfsmittel bedarf. Die Entdeckung der klingenden Stille war essentiell für
seine Auffassung, daß sich alles im Leben durchdringt und trotz Gegensätz-
lichkeiten eins ist, eine Idee, die wiederum aus der fernöstlichen Philo-
sophie stammt. Durch traditionelle indische Philosophie fand Cage zudem
eine akzeptable Antwort auf die Frage, warum Musik zu machen sinnvoll
sein kann. »The purpose of Music is to sober and quiet the mind, thus
making it susceptible to divine influences.«36 Die »Durchlässigkeit« (»Inter-
penetration«) von Musik und Kunst hatte für Cage eine bedeutende spiri-
tuelle Komponente. Auch diese verbindet seine Arbeit mit der Schnebels.
Als grundlegendes Wirkungsprinzip in dieser bewegten Ganzheit entdeckte
Cage die Synergie. Sie waltet in sich bei gemeinschaftlicher Aktion poten-
zierenden und nicht nur addierenden Kräften. Fuller brachte Cage darauf,
denn er thematisierte Synergie wiederholt und verwies darauf, daß in der
Natur fast alles nach diesem Prinzip abläuft, etwa daß eine bestimmte Me-
tall-Legierung stabiler und tragfähiger ist als dieselben Metalle einzeln.37

_____________

35 »Vorlesung beim Commemorative Lecture Meeting« (1989) (als »Autobiographical State-
ment« in: Rolywholyover Katalog-Box, a.a.O.), deutsche Version in: DU Heft 5, Mai 1991
John Cage. Konzepte wider den Zwang, p. 20: »In den späten 40er Jahren entdeckte ich expe-
rimentell (ich ging in den echolosen Raum der Harvard University), daß das Schweigen,
die Stille, silence, nicht akustisch ist. Es ist eine Bewußtseinsveränderung, eine Wandlung.
Dem habe ich meine Musik gewidmet. Meine Arbeit wurde zu einer Erkundung des Ab-
sichtslosen. Um ihr konsequent nachzukommen, habe ich eine komplizierte Komposi-
tionsmethode entwickelt, indem ich mich der Zufallsoperationen des I Ging bediente,
wobei ich es als Aufgabe ansah, Fragen zu stellen und nicht Entscheidungen zu treffen.«

36 J. Cage »Autobiographical Statement«, in: Rolywholyover Katalog-Box, a.a.O., keine Seiten-
angabe.

37 Laura Kuhn führte in ihrer Dissertation aus, daß offenen collageartigen Formen das syn-
ergetische Potential schon immmanent ist. Cage kannte und nutzte dieses Potential. Syn-
ergetisch können auch kreative Prozesse verlaufen: »But synergy is no less evident in
art’s performative dimensions. Any actor will admit to the mysterious collusion of events
and activities taking place during performance; it is perhaps this mysterious collusion –
the unanticipated collaborations taking place between and among performers, between
performer(s) and space, between performer(s) and audience, etc., in the presentational
moment – that is meant by the ›magic‹ of theater or the ›brilliance‹ of its players. […] At

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials142

Mit einem gewissen Reformgeist setzte sich Fuller dafür ein, daß synergeti-
sche Kräfte genutzt werden, vor allem in ökologischen Prinzipien des Bau-
ens, Produzierens, Lebens und der Kunst, als Gegenbewegung zu den zer-
störerischen Tendenzen der Technologisierung. Seinen Glauben an die syn-
ergetische und befreiende Wirkung der Kunst in gesellschaftlichen Prozes-
sen teilte er im übrigen nicht nur mit Moholy-Nagy und Thoreau, sondern
auch mit McLuhan. Dieser »Kulturoptimismus« beeinflußte Cage.

For it was […] Fullers’s emphasis upon applications of technology to social good,
through, for example, technology’s unique distributive capabilities (fully exploited
in his Comprehensive Anticipatory Design Science), which formed both Cage’s
confidence in technology as an ›essential project‹ for the future and the essence of
what Cage found in Fuller’s ideas to be such fitting material for substantiation in
art.38

Cage thematisierte nur wenige Gefahren durch Technologisierung, darun-
ter die der Vereinzelung von Menschen, beispielsweise als Folge von Schall-
plattenkonsum: »The popularity of recordings is unfortunate, not only for
musical reasons, but for social reasons: it permits the listener to isolate him-
self from other people.«39 Die interaktiven und weiterführenden Aspekte
von »Conviviality« (Zusammenleben) hatten in Cages Weltanschauung
zentrale Bedeutung. Cage schienen sie hier nicht gewährleistet, sondern
beim Konsumenten von Schallplatten verdeckt durch dessen Illusion, be-
teiligt zu sein an jenem reproduzierten Ereignis, das um wesentliche ge-
stisch-klanglich-auratische Aspekte der originalen Situation reduziert wurde.
Die Möglichkeiten (live-)elektronischer Klangerzeugung, -verstärkung und
-verfremdung jedoch, eingesetzt als Bestandteil von klanglich umfassenden
Ereignissen, sah Cage positiv, nämlich als essentielle Hilfsmittel zur Auflö-
sung von Grenzen, auch zwischen konventionellen Rollen wie denen von
Komponist, Interpret und Publikum oder zwischen Kunstsparten, analog
zur Auflösung von Grenzen zwischen verschiedenen Kulturen.
Cage führte einen Parameter ein, um diese offenen, wenig abgesicherten
Felder sinnvoll nutzen zu können: Disziplin. Disziplin ist für Cage ein her-

_____________

the same time that art may be said to be synergetic with respect to observation and per-
formance, however, it may also be that certain art forms and/or works embody the phe-
nomenon in their very design and structure, making synergetic dynamics, in observation
and/or performance, not only possible but inevitable, given the way the art is made ›to
work‹.« In: L. Kuhn John Cage’s Europeras 1 & 2, a.a.O., pp. 274 f.

38 Ebd., p. 195.
39 Ebd., p. 181.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 143

ausfordernder, aber positiv besetzter Begriff, seine Auffassung kongruiert
stark mit der des Zen-Buddhimus.40 Disziplinierung erschien ihm erforder-
lich, um das eigene »verschlossene Ego«41 für diese Prozesse zugänglich zu
machen.

I wished when I first used chance operation to make a music in which I would
not expect my feelings or my ideas but in which the sounds themselves would
change me. They would change in particular my likes and dislikes. I did discover
through the use of chance operations done faithfully and conscienciously that
things that I have thought I didn’t like that I actually liked them. So that rather
than becoming a more and more refined musician I would become more and
more open to the various possibilities of sounds. This has actually happened so
that my preference as an individual in terms of musical esthetic experience if not
any of my music and not any of the music of any other composer but rather the
sound and noises of every day life.42

Die Kunstform, die aus Cages Sicht dem alltäglichen Leben am nächsten
kommt, ist das Theater. Tägliches Leben ist als szenisches Geschehen selbst
Theater. Cages Auffassung von Theater ist verankert in seiner Rezeption
fernöstlichen Denkens:

I have for many years accepted, and I still do, the doctrine about art, occidental
or oriental, set forth by Ananda K. Coomaraswamy in his book The Transformation
of Nature in Art, that the function of Art is to imitate Nature in her manner of
operation. Our understanding of ›her manner of operation‹ changes according to
advances in sciences. […] Theater is obligatory eventually because it resembles
life more closely than other arts do, requiring for its appreciation the use of both
eyes and ears, space and time.43

Als Imitation der Natur ist keineswegs das bloße möglichst »naturgetreue«
Kopieren zu verstehen, vielmehr bezieht sie sich auf ihre Funktionsweise,
die »Manner of Operation«. Das netzwerkartige Zusammenwirken natürli-
cher Prozesse mit seinen Konnotationen und Auswirkungen ist das Thema
von Cages Kunst.

_____________

40 Vgl. die Ausführungen zum Zen-Buddhismus später in diesem Kapitel.
41 »Ein Ego ohne Disziplin ist verschlossen, es neigt dazu, sich in die eigenen Gefühle einzu-

schließen. Disziplin ist das einzige, was diese Verschlossenheit verhindert. Mit ihr kann
man sich dem äußeren wie dem innneren öffnen.« In: Für die Vögel, S.60.

42 John Cage talking to Hans G. Helms on Music and Politics, Interview New York 1972, Musik-
kassette, p. 1.

43 J. Cage »Happy New Ears« (1963), in: ders. A Year from Monday, a.a.O., p. 31 u. 32.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials144

I have attempted briefly here to set forth a view of the arts which does not separate
them from the rest of life, but rather confuses the difference between Art and Life,
just as it diminishes the distinctions between space and time. Many of the ideas in-
volved come from the Orient, particularly China and Japan. However, what with
the printing press, the airplane, telegraphy, and nowadays Telstar, the distinctions
between Occident and Orient are fast disappearing. We live in one world.44

Cage griff zum Theater als dem Medium, wo die meisten künstlerischen Gat-
tungen simultan und im gegenseitigen Austausch eingesetzt werden können
ohne die endgültigen Festlegungen, die etwa die Produktion eines Films mit
sich brächte. Aber auch hinsichtlich seiner rein klanglichen Stücke sprach
er von Theater, seit seinem »Happening« 1952 am Black Mountain College.45

Imitation von natürlichen Prozessen verlangt einerseits nach einer gewissen
Regelhaftigkeit, enthält aber auch die Aspekte des Zufälligen und Unwieder-
bringlichen, des ständigen Im-Fluß-Seins. Cage bevorzugte bei seinen Dar-
stellungen derartiger Prozesse in Song Books, aber auch generell in seinen
Kompositionen, kontemplative Komponenten, was ein Blick auf Tempo und
Dynamik ebenso zeigt wie auf die Dichte und Vernetzung von Ereignissen.
Cage vertrat seine Ideen auch als Lehrer, wiewohl er diesen Beruf nur kur-
ze Zeit institutionell ausübte und für viele eher als Mentor fungierte. Seine
Ausstrahlung war geprägt von zugleich zurückgenommenem, Raum ge-
bendem und dennoch aktiv handelndem Fließen, wie es auch für das Ver-
halten asiatischer Menschen charakteristisch erscheint.46

[What was your teaching method at the New School?]
The principle of my teaching was not to teach – not to teach a body of informa-
tion, but simply to lead the students, to tell them who I was in terms of what we
were studying, which was composition – then the rest of the time would be spent
with what they were doing – so there was a conversation. […] I was trying to en-
courage the students to find their own way of doing things.47

_____________

44 Ebd., p. 32.
45 »Cage stated on several occasions that ever since the Black Mountain Piece, he conside-

red all of his works ›theater‹.« in: D. Patterson Appraising the catchwords, a.a.O., p. 184. Pat-
terson benennt als eine Quelle das Interview, das Kostelanetz 1967 mit Cage führte, wie-
derveröffentlicht in: John Cage. An Anthology, hg. v. R. Kostelanetz, New York 1991, p. 27.

46 Ein früheres chinesisches Mitglied der experimentellen Berliner Gruppe »Maulwerker«,
berichtete mir am 10.5.1998 von einer persönlichen Begegnung mit Cage als jemandem,
dessen Aura und Verhalten ihm extrem vertraut waren. Er erklärte dies mit der großen
Verwandtschaft dieses Verhaltens zu dem in seiner chinesischen Heimat.

47 »John Cage on Teaching«, Appendix 1 in: W. Fetterman John Cage’s Theatre Pieces, a.a.O.,
p. 231.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 145

Eigentlich lehrte bzw. vermittelte Cage seine Auffassung einer friedvollen, er-
füllten anarchistischen Lebensform, in der Kunst Teil des Lebensganzen ist.

For Cage, ›living anarchistically‹ was not equatable to the generally-understood dic-
tionary definition, i. e. living unlawfully, turbulently, etc. It meant, rather, rejecting
external authoritiy and living in a society free of unnecessary government and creat-
ing and/or maintaining material inequality. It meant poeple being allowed to ›…have
their own lives rather than lives that society has given them secondhand.‹48

In Lorenzers Terminologie war auch für Cage ein kollektiver (gesellschaftli-
cher) Lebensentwurf als Ausdruck von Herrschaft nicht akzeptabel, sondern
er setzte sich für einen radikalen Entwurf eines Zusammenlebens ein, der
von einer jeweils positiv bestimmten Identität aller Beteiligten geprägt ist.

Kritische Haltungen bezüglich der herrschenden kollektiven Lebensentwür-
fe in den fünfziger/sechziger Jahren, wie sie Schnebel und Cage vertraten,
waren gesellschaftlich weitgehend negativ konnotiert. Es war erforderlich,
die fragwürdigen und zerstörten symbolischen Interaktionsformen, auf
denen diese Lebensentwürfe basierten, zu verstehen, um diese Verhältnisse
wenn nicht zu verbessern so doch wenigstens in sinnvoller Weise angreifen
zu können. Die »doppelte Weite« der künstlerischen Mittel erlaubte Schne-
bel und Cage besondere Einflußnahme, da sie wie gesagt vor allem im
sinnlich-symbolischen und emotionalen Terrain wirken und weniger im
sprachlichen Medium, das von rational gesteuerter Argumentation domi-
niert wird, wiewohl sie Sprache verwenden.
Im folgenden werden nun die beiden geistigen Strömungen Psychoanalyse
und Zen-Buddhismus eingehender dargestellt, gegenübergestellt und hilf-
reiche Aspekte für die folgende Analyse der Kompositionen Schnebels und
Cages herausgefiltert. Im dann anschließenden Kapitel werden die Auswir-
kungen des bisher Erörterten auf diese Kompositionen untersucht.
Die damalige Aktualität von Psychoanalyse und Zen-Buddhismus ist in
zweierlei Hinsicht erklärbar: erstens entsprachen ihre Verstehensmodelle
dem allgemeinen Interesse am Prozeßhaften und Interaktiven. Zweitens
hatten diese Theorien praktischen Nutzen, da sie darauf zielten, unbewußte
und immaterielle Komponenten der menschlichen Wahrnehmung – wieder
– erfahrbar zu machen; mit ihrer Hilfe konnten – nicht nur künstlerische –
Produktionsprozesse konzipiert werden, die das Potential hatten, Bewußt-
_____________

48 L. Kuhn John Cage’s Europeras, a.a.O., p. 246. Das Cage-Zitat ist aus: R. Kostelanetz John
Cage, engl. Ed., p. 8.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials146

seinsprozesse zu stimulieren, d. h. möglicherweise Veränderungen zu be-
wirken. Da die Verstehens- und Erfahrungsmodelle von Psychoanalyse und
Zen-Buddhismus teilweise verwandt sind, wirkten sie mitunter gemeinsam
in einer Art synergetischer Legierung.

Exkurs: Anmerkungen zu Psychoanalyse und Zen-Buddhismus

Die Geschichte der Psychoanalyse reicht mehr als 100 Jahre zurück. Ihr Begründer
Sigmund Freud entdeckte im Rahmen seiner ärztlichen Tätigkeit, daß somatische
Krankheiten in großem Maß Folge seelischer Konflikte sind, und begann, sich für
die »Lebensszenen«, die den Alltag seiner Patienten prägten, zu interessieren, um
bestimmte Krankheitssymptome besser behandeln zu können. Konflikte lokalisierte
er zwischen der individuellen Triebmatrix und den sozialen Geboten, wobei er die
Persönlichkeitsstrukturen in der bekannten Dreiteilung von Es, Ich und Überich
begriff. Offensichtlich sprengte Freud die Grenzen rationalen Erkennens am ent-
scheidenden Punkt, denn er erfuhr mit seiner Theorie ein sensationelles Echo. Bald
entwickelte nicht nur er sie weiter, sondern auch einige Schülerinnen und Schüler
beteiligten sich an der rapiden Ausfaltung psychoanalytischen Denkens und The-
rapierens. Sein Schüler C. G. Jung sah sich in den zehner Jahren veranlaßt, Freuds
Libido-Konstrukt durch seine eigene Archetypen-Lehre zu ersetzen, was sie entzwei-
te, da ihre Theorien und Methoden sich nunmehr in grundsätzlich verschiedene
Richtungen entwickelten. Dabei spielte auch die Frage, was das Unbewußte sei und
wie es wirke, eine entscheidende Rolle. Insbesondere Jungs Vertrauen auf irrationale
Kräfte und sinnliche Komponenten im Erkenntnisprozeß und in der Therapie legt
für seine Theorie mehr Austauschmöglichkeiten mit dem Zen nahe als für die
Freuds.
Die Geschichte des Zen begann vor etwa 1500 Jahren mit einer buddhistischen
Bewegung in China, die sich im zwölften Jahrhundert n. Chr. auch in Japan eta-
blierte und seit dem frühen 19. Jahrhundert auch schubweise in den USA (z. B.
Thoreau!) und in Europa (z. B. Nietzsche) Einfluß hatte. Zen ist eine geistige Hal-
tung und eine Lebensform, deren Ziel Erleuchtung ist, ohne daß sie, da kein Gott
angebetet wird, als religiöse Praxis im engeren Sinn verstanden werden kann, auch
nicht als Philosophie, weil dem Zen gezielte Abstraktion, Moralisierung und Kon-
zeptualisierung fern sind. Das Ziel der Erleuchtung teilt der Zen mit allen Meditati-
onsformen der Welt. Das Besondere der Zen-Praxis ist, daß die Erleuchtung, »Sato-
ri«, über einen wortfernen wenn nicht sogar wortfeindlichen Weg der Kontemplati-
on erstrebt wird. Erleuchtung tritt ein, wenn diese durchlässig für das Nicht-mehr-
Sagbare, für nicht mehr in Worte faßbare Seins-Qualitäten macht. Das nicht in
Worte faßbare Satori könnte als Lebenshaltung oder Weltanschauung bezeichnet
werden. Der Weg dieser Kontemplation bedarf großer Geduld, Selbstdisziplin und
der Fähigkeit, sich von der linearen Logik des Intellekts zu lösen.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 147

Die Erleuchtung des Zen, »Satori«, kann stufenweise durch Schulung mit Hilfe von
»Koans« erreicht werden. Koans sind Fragestellungen oder aphoristisch gefaßte
Aussagen, deren Inhalt und Aussage sich der verstandesmäßigen Logik verschlie-
ßen oder dieser gar widersprechen. Die Mittel der rationalen Logik, der Abstrakti-
on und der Konzeptualisierung versagen. Um ein Koan zu lösen wählt der Zen-
Buddhist die Meditation als ein schweigendes »Ausharren« vor der Fragestellung bzw.
Aussage, bis er so weit leer geworden ist, daß sich diese durch Eingebung offenbart.
Suzuki betonte vielfach, daß die Lehre des Zen jedoch nicht nihilistisch sei, da im
Augenblick des Koans nicht sinnlose Leere herrsche, sondern eine, wenn auch nicht
in Worte faßbare, Fülle. Auf diese Weise wird bei genügender Ausdauer und
Übung der Weg frei gegeben für eine andere, durch die Ratio unverstellte intuitive
Wahrnehmung und Weisheit. Um diese Fähigkeiten zu kultivieren, ändern sich Le-
benshaltung und Lebensform der Zen Übenden fundamental. Zen hat, ohne Reli-
gion zu sein, ethische Konsequenzen, indem eine Balance des Wohlbefindens im
Einklang mit der Natur höchstes Ziel ist, ohne Gier, Allmachtsphantasien, Narziß-
mus und Selbstentfremdung. Zen ist in Japan von jeher gesellschaftlich präsent und
anerkannt und ging im Prozeß der »Europäisierung« Japans im Gegensatz zur tradi-
tionellen Kunst (Musik, Theater, Tanz) nicht dem allgemeinen Bewußtsein verlo-
ren, sondern blieb fundamental mit der Lebenssphäre verknüpft.

Erich Fromm zählt zu den wenigen europäischen Intellektuellen nach dem
Zweiten Weltkrieg, die schon in den frühen fünfziger Jahren den Zen-Bud-
dhismus in ihre Arbeit einbezogen. Er formulierte seine Perspektive auf die
»Krisis des Westens« in dem 1957 gehaltenen Vortrag über Psychoanalyse und
Zen-Buddhismus,49 wobei er dabei teilweise auf die Terminologie der Frank-
furter Schule zurückgriff.

Obwohl die meisten im Westen lebenden Menschen nicht das Gefühl haben, in
einer Krise der westlichen Kultur zu leben (wahrscheinlich war sich die Mehrzahl
in einer wirklich kritischen Situation niemals der Krise bewußt), sind sich zumin-
dest eine Anzahl kritischer Beobachter über das Vorhandensein und das Wesen
dieser Krise einig. Es ist die Krise, die man als ›malaise‹, ›ennui‹, als ›Krankheit
des Jahrhunderts‹, als Abstumpfung des Lebens, Automation des Menschen und
seine Entfremdung von sich selbst, seinen Mitmenschen und von der Natur be-
zeichnet hat.50

Fromm maß einigen sich stetig weiter entwickelnden Mitteln der Psycho-
analyse entscheidende Bedeutung zu, um kollektive und individuelle Pro-
zesse bewußt zu machen, damit Krisensituationen abzuhelfen, immaterielle
_____________

49 Anläßlich des schon in Kapitel I.1 erwähnten bedeutenden gleichnamigen Kongresses in
Mexiko.

50 In: Zen-Buddhismus und Psychoanalyse, Frankfurt a. M. 11971 (zuerst amerikanisch 1960), p. 102.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials148

Werte zu erneuern und diese wieder zu tragfähigen Elementen menschli-
chen Lebens zu machen. Er sah diesbezüglich fundamentale Verbindungen
zwischen den Grundsätzen und Vorgehensweisen des Zen und der Ent-
wicklung der Psychoanalyse, womit er der Welle des europäischen Inter-
esses am Zen voraus war, die in Europa Ende der fünfziger Jahre einsetzte
und inzwischen etliche psychotherapeutische und medizinische Methoden
in unseren Breiten beeinflußt.51

In den USA setzte die Rezeption des Zen-Buddhismus – den dortigen kul-
turellen Bedingungen gemäß – früher ein, nämlich Ende der vierziger Jah-
re, als Suzuki in den USA zu lehren begann. Zuvor – etwa seit den frühen
dreißiger Jahren – löste bereits die Analytische Psychologie C. G. Jungs
großes Interesse aus, an dem auch Cage teilhatte. Insbesondere wurde das
Wirkungs-Potential des Unbewußten thematisiert. Aufschlußreich ist in die-
sem Kontext die Gründung eines C. G.-Jung-Instituts, der heute weltbe-
kannten »Bollingen Foundation«, durch die beiden den Abstrakten Expres-
sionisten nahestehenden Galeristen Mary und Paul Mellon, 1941 veranlaßt
durch die Kriegserklärung Hitlers. Zu den Aktivitäten dieser Stiftung zählte
auch eine eigene Publikationsreihe in Kooperation mit dem Verlag von
Kurt Wolff, des Vaters von Christian Wolff, mit bis dato nicht in englischer
Übersetzung zugänglichen Werken aus den Bereichen der vergleichenden
Religionswissenschaft, Mythologie, Philosophie, Psychologie, Sozialanthro-
pologie, Archäologie, Kulturgeschichte, Literaturwissenschaft und Ästhe-
tik.52 Nr. 19 der Reihe ist die erste, von der Jung-Schülerin Cary F. Baynes
besorgte englische Übersetzung des I Ching, zu der Jung sein bekanntes
Vorwort schrieb, und die Christian Wolff gleich nach ihrem Erscheinen
1950 Cage mitbrachte. Mit Nr. 20 startet die englischsprachige Jung-Aus-
gabe in 18 Bänden.
M. und P. Mellon gingen mit Jung von der These aus, daß eine radikale
Umstrukturierung der Welt nur mit einer Umstrukturierung des Bewußt-
seins einhergehen könne. Sie bezogen sich dabei auf Jungs Auffassung, daß
Bewußtsein nicht nur kollektive, sondern auch archaische Komponenten

_____________

51 An dieser Stelle möchte ich der Vollständigkeit halber darauf hinweisen, daß die Psycho-
analyse schon im frühen 20. Jahrhundert in Europa blühte. Diese der zweiten Phase nach
dem Zweiten Weltkrieg vorausgehende mentalitätsgeschichtliche Welle ging einher mit
einer nachhaltigen Begeisterung für die indische Philosphie. Einer der bekanntesten Ver-
treter ist Hermann Hesse.

52 Diese Liste entstammt dem folgenden Buch: Bollingen Foundation Incorporated. A Report of its
Activities from its Establishment in December 1945 through December 31, 1951, New York 1954,
p. 8.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 149

enthält, die im Verlauf der Jahrtausende Anteile eines kollektiven Unbe-
wußten bilden konnten und als solche, häufig ohne erkannt zu werden,
auch in unseren Gesellschaften wirken.53 Auf dieser Basis formulierte M.
Mellon in ihrem Gründungs-Programm der Bollingen Foundation:

While man is busy killing himself he has no time for why he is doing it – who he
is, or who he may become for so doing. But, for this very reason […] the few
who are concerned with consciousness are forced to make even more manifest
their belief in the part of Man which is ever nourishing and renewing force; and
without which he cannot live. […] It is a mistaken concept that Philosophy and
Religion are the two main channels for this inquiry. Consciousness is the endeavour
[…] to bring together within us those several parts which are at odds with one
another. […] Man can only be explained in all his parts, and can only become
conscious by admitting all sides of himself and giving them their due – in order
that they may fall into place & work in harmony together. Anger and hatred, for
example – if realized in their proper place – can obviate war.54

Neuartige Zugriffe auf das Unbewußte nährten die Hoffnung, der »ewigen
Krise des Menschen«55 doch entgegentreten zu können. In diesem Kontext
erlangten in den USA neben den psychoanalytischen Ansätzen Jungs auch
die Denkweisen und die Lebenshaltung fernöstlicher Philosophie, insbe-
sondere des Zen-Buddhismus, nachhaltige Wirkung. Psychoanalytische und
zenbuddhistische Perspektiven wurden zusehends als sich ergänzende er-
kannt, erforscht und eingesetzt.
So frappierend wie in den USA wirkte der Zen-Buddhismus in Westeuropa
nicht. Hier walteten weiterhin Skepsis gegenüber emotional-sinnlichen
Aspekten von Erfahrung sowie gegenüber der hohen Bedeutung des Un-
bewußten in der psychologischen Forschung, Vertrauen auf rationale Kräf-
te und ihre Kontrollfunktionen und nicht zuletzt auch eine tief verankerte
kulturelle Tradition, die auch die Erschütterungen der Nazi-Herrschaft zu-
nächst überdauerten.56 Einen positiven Text zur Rezeption des Zen in
Westeuropa und in den USA verfaßte 1959 Umberto Eco.

_____________

53 C. G. Jung war – im Gegensatz zu Freud – auf diesem Gebiet des »kollektiven Unbewußten«
spezialisiert, da er sich viel mit Mythologie, Alchemie, Okkultismus und Religion als spi-
rituellen kollektiven Phänomenen befaßte und in diesem Kontext mehrere Expeditionen
zur Erforschung primitiver Kulturen beispielsweise in Arizona und Ostafrika unternahm.

54 In: Stephen Polcari Abstract Impressionism and the Modern Experience, o.O. 1991, p. 46.
55 Umberto Eco »Zen und der Westen« (1959), in: ders. Das offene Kunstwerk, 71996 (ital. zu-

erst 1962), p. 215.
56 Bzw. auch in pervertierter Form gegen Erinnerungen an sie eingesetzt wurden.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials150

Man findet im Zen eine fundamental antiintellektualistische Haltung, ein elemen-
tares, entschiedenes Akzeptieren des Lebens in seiner Unmittelbarkeit, ohne den
Versuch, ihm Erklärungen zu überlagern, die es starr machen und abtöten und
uns hindern würden, es in seinem freien Fließen, in seiner positiven Diskontinui-
tät zu erfassen. Das ist vielleicht das richtige Wort. Die Diskontinuität ist, in den
Wissenschaften wie in den Alltagsbeziehungen, die Kategorie unserer Zeit: Die
moderne westliche Kultur hat die klassischen Begriffe von Kontinuität, univer-
sellen Gesetzen, Kausalbeziehungen, Vorhersehbarkeit der Phänomene endgültig
aufgelöst.57

Für die zweite Auflage seines Buches Das offene Kunstwerk (1967), zu dem der
zitierte Text »Zen und der Westen« gehört, sah Eco sich gezwungen, diesem
einen Kommentar voranzustellen, um der ihm widerfahrenen »kollektiven«,
negativ wertenden Einordnung seines Texts als »Manifest« des Zen-Buddhis-
mus zu widersprechen. Dem Essay an sich liegt in der Tat das Manifest-
artige fern, wiewohl Ecos Einschätzung der für das Aufkommen der »Zen-
Mode« wesentlichen Komponenten des Zen-Buddhismus durchaus positiv
ist, jedoch sicher nicht dogmatisch, sondern mit gewisser Distanz wahrge-
nommen. Eco mußte sich also offenbar gegen emotional verzerrte, wohl
aus zeitgeschichtlich relevanten Kontroversen um die Thematik hervorge-
gangene Reaktionen zur Wehr setzen.58

Mit Begriffen wie »Unmittelbarkeit«, »positive Diskontinuität« und »freies
Fließen« nannte Eco entscheidende Elemente, die viele durch die Zen-Re-
zeption beeinflußt sahen. Sie zeichneten sich Ende der fünfziger Jahre durch
die zunehmende Technologisierung, Medialisierung und Globalisierung
bereits als allgemeine gesellschaftliche Veränderungen ab und sind heute

_____________

57 Ebd., p. 214.
58 »Dieser Aufsatz entstand 1959, als sich in Italien das erste Interesse am Zen regte. Wir

schwankten aus zwei Gründen, ob er in diese zweite Auflage aufgenommen werden sollte:
1.  Die Zen-Welle hat außerhalb Amerikas keine bemerkenswerten Spuren hinterlassen,
und das Thema ist heute weniger aktuell als vor acht Jahren [also 1959].
2.  Obwohl unser Aufsatz die Zen-Erfahrung sehr deutlich unter die Erscheinungsformen
einer kulturellen ›Mode‹ einordnete und die Gründe dafür nicht propagierte, sondern er-
forschte, haben flüchtige (oder böswillige) Leser ihn als Manifest, den unvorsichtigen
Versuch einer Verpflanzung dieses unserer Kultur fremden Systems kritisiert – ein Vorge-
hen, das im letzten Abschnitt des Aufsatzes doch in aller Klarheit verurteilt wird.
Wir haben dieses Kapitel dennoch beibehalten, denn:
1.  existieren die kulturellen Phänomene, die die Zen-Mode symbolisierte, immer noch in
den USA – und überall, wo es zu einer a-ideologischen, mystisch-erotischen Reaktion auf
die industrielle Zivilisation kommt (auch über die Verwendung von Halluzinogenen);
2.  soll man sich durch die Dummheit anderer nicht erpressen lassen.« in: U. Eco, Das
offene Kunstwerk, a.a.O., p. 212.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 151

Bestandteil alltäglicher Realität. Sie haben Ecos Denken immerhin insoweit
beeinflußt, als diese Elemente seinem Konzept einer freiheitlichen, offenen
Kultur entsprechen, welches er in Das offene Kunstwerk darlegte.59

Bezüglich der Methodik, auf das Unbewußte und auf Formen der Symbo-
lisierung und Repräsentation von unbewußten Inhalten im individuellen
und gesellschaftlichen Leben zuzugreifen, näherte sich die Psychoanalyse
dem Zen-Buddhismus und ließ sich teilweise von ihm inspirieren.
Jung beispielsweise bezog sich wiederholt auf den Zen-Buddhismus. In sei-
nem Vorwort zu Suzukis bereits erwähnter, erstmals 1934 erschienenen
Aufsatzsammlung An Introduction to Zen Buddhism beleuchtete er aus bewußt
»westlicher« Perspektive die Phänomenologie und die Wirkungsweise des
Zen. Sein vordringliches Anliegen war, analoges in der westlichen Sphäre
aufzuzeigen. Dabei entdeckte er die christlichen Mystiker, insbesondere
Meister Eckhart, der als höchstes Ziel der Meditation auch die völlige, offe-
ne Leere (»letting oneself go«, »emptying of images«60) benannte, im Gegen-
satz zu vielen anderen christlichen Mystikern, die an vergleichbarem Ort
von einer personifizierten oder vergegenständlichten Gotteserscheinung
berichten. Neben der mystischen Erfahrung im Sinn Meister Eckharts be-
nannte er als einzige weitere Verwandtschaft zum Zen-Bddhismus die der
Psychotherapie seines Zuschnitts, insbesondere den Umgang mit dem Un-
bewußten betreffend.
Suzuki ging in seinem Beitrag für jenen Kongreß in Mexiko 1957, an dem
auch Fromm teilnahm, auf die weltanschaulichen Unterschiede im »Westen«
und im »Osten« ein und provozierte mit verschiedenen negativen Einschät-
zungen der »westlichen«, d. h. der europäischen, Kultur unter anderem mit
der These, daß sich der Westen durch seinen Hang zur »verstandesmäßigen«
Erkenntnis den Weg zur wirklichen Erkenntnis, »Satori«, verschließe.

Der Verstand mag alle möglichen Fragen aufwerfen – und es ist völlig richtig, daß
er das tut –, aber vom Verstand irgendeine endgültige Antwort zu erwarten, hieße
ihn überfordern, denn das liegt nicht in seiner Natur. Die Antwort liegt tief unter
der untersten Schicht begraben. Sie aufzubrechen erfordert die elementarste Wil-
lensanspannung. Wenn man dies fühlt, öffnen sich die Tore des Begreifens, und
es bietet sich ein neuer Ausblick, wie man ihn bisher sich nicht träumen ließ. Der
Verstand denkt, und was lenkt, ist nicht der Denkende selbst. Was wir auch über
den Verstand sagen mögen, er ist schließlich nur oberflächlich, er ist etwas, das
auf der Oberfläche des Bewußtseins dahintreibt. Die Oberfläche muß durchbro-

_____________

59 Dieses Konzept wurde nach Ecos eigener Aussage nachhaltig durch seine Erfahrungen
mit zeitgenössischer Musik, vermittelt durch Luciano Berio, geprägt.

60 C. G. Jung »Foreword«, in: D. T. Suzuki Introduction to Zen Buddhism, a.a.O., p. 19.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials152

chen werden, um das Unbewußte zu erreichen. Aber solange dieses Unbewußte
in das Gebiet der Psychologie gehört, kann es keinen Satori des Zen geben. Man
muß über die Psychologie hinausgehen und das ›ontologische Unbewußte‹, wie
man es nennen könnte, anzapfen.61

Fromm ging damals auf die Auswirkungen ein, die die von Suzuki be-
schriebenen Potentiale des Zen in der Psychoanalyse verursachen können.

So verschieden die Methode des Zen auch von der der Psychoanalyse ist, kann
doch das Zen den Blick schärfen, neues Licht auf das Wesen der Einsicht werfen
und das Gefühl dafür vertiefen, was es bedeutet, zu sehen, schöpferisch zu sein
und die affektiven Verseuchungen und falschen Intellektualisierungen zu über-
winden […].62

Die Berührungspunkte zwischen Fromm, Jung und Suzuki sind offen-
sichtlich. Sie gingen davon aus, daß die Tätigkeit der Ratio den Zugang zum
Unbewußten, welches aber seinerseits Vorgänge entscheidend lenkt, verstel-
len kann, daß aber Intuition, sofern sie wirklich über die Grenzen des Ver-
standes gelangt, nicht nur Unbewußtes bewußt machen, sondern auch un-
geahnte Energien und Prozesse freisetzen kann. Dieser Gedanke faszinierte
und überzeugte nicht nur immer mehr Psychoanalytiker und Psychothera-
peuten, sondern auch Vertreter verschiedenster anderer Bereiche.
In der jüngeren Psychoanalyse setzte sich inzwischen, unter anderem durch
den Zen-Buddhismus beeinflußt, das Ziel durch, Menschen nicht mehr vor-
nehmlich ihrer Umgebung anzupassen, was oftmals nur mit Zwang durch-
setzbar war und ist. Sondern sie sollten vor allem wieder an ihre natürlichen
Quellen und in eine »ökologische« Balance geleitet werden, von wo aus sie
kritisch, klarer, ganzheitlicher, reaktionsfähiger und stabiler den Erforder-
nissen ihrer Umwelt begegnen können. Die Bereiche nicht-sprachlichen Zu-
griffs auf Phänomene und Konflikte werden gezielt genutzt. Viele emanzi-
pierten sich von Freuds ursprünglichem Ansatz, der der Wortsprache und
dem Analytiker autoritäre Funktionen zuwies. Das Mittel der (freien) Asso-
ziation wird verstärkt eingesetzt und die Rolle und Wirkung des Analytikers
bzw. der Analytikerin im wechselseitigen, szenischen Gesamtgeschehen der
Analyse als Teil von Heilungs- und Erkenntnis-Prozessen überdacht und
akzeptiert. Nicht zuletzt und ganz wesentlich dokumentieren auch Loren-
zers Theorie psychoanalytischer Sozialforschung und seine Methode des
szenischen Verstehens gerade diese Entwicklungen.
_____________

61 Ebd., p. 67.
62 E. Fromm »Psychoanalyse und Zen-Buddhismus«, a.a.O., p. 178 f.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 153

Hinsichtlich dessen, worum es sich beim Unbewußte handle und wie
daher mit ihm umzugehen sei, ist wie schon angedeutet ein maßgeblicher
Unterschied zwischen Freud und C. G. Jung festzustellen. Zwar ging auch
Freud davon aus, daß das Unbewußte auf das menschliche Leben immen-
sen Einfluß hat und daher zugänglich gemacht werden muß, wenn sich die
Verhältnisse wandeln sollen. Sein Verständnis des Unbewußten als Ort der
Irrationalität und des Lasterhaften wurde jedoch von vielen nicht mit dieser
negativen Konnotation übernommen. Der Bereich des Unbewußten wird
längst als ein wesentlicher Bestandteil menschlichen Lebens akzeptiert, dem
schöpferische Kräfte ebenso innewohnen wie – auch negativ konnotiertes –
instinktives Verhalten. C. G. Jung begründete indes sogar die Theorie, daß
das Unbewußte die »tiefste Quelle der Weisheit«63 sei und pflegte es mit
ähnlicher Hochachtung wie der Zen. In seiner Theorie ist Bewußtsein be-
grenzt, da die menschliche Aufnahme- und Wahrnehmungsfähigkeit be-
grenzt ist, das Unbewußte hingegen ist völlig offen.

The unconscious is an unglimpsable completeness of all subliminal psychic factors,
a ›total exhibition‹ of potential nature. It constitutes the entire disposition from
which consciousness takes fragments from time to time.64

Jung warnte nachdrücklich davor, den Zustand des »Satori« zu unterschät-
zen. Für ihn hatte die Welt des Unbewußten mit all ihren Haltlosigkeiten
ungeheure Kraft, die bei der Bewußtwerdung das jeweilige Ich weit über-
steigen und erweitern kann. Das Vorgehen des Zen, etwa um ein Koan zu
lösen, betrachtete Jung daher mit einer gewissen Faszination:

Conscious supposition is thereby excluded as far as possible, but not unconscious
supposition; that is, the existing but unperceived psychological disposition, which
is anything but emptiness and lack of supposition. It is a nature-given factor, and
when it answers – as is obviously the satori experience – it is an answer of Nature,
who was succeeded in conveying her reactions direct to the consciousness.65

Die »Antworten« des Unbewußten haben häufig wie die Situationen, über
die sie Aufschlüsse geben können, paradoxen Charakter und rufen ihrer-
seits Fragen auf, insofern sie simultane Erfahrungsstränge und szenische
Bilder wachrufen, deren Zusammenhang unklar erscheinen kann. Wie auch
immer die daraus resultierende Erkenntnis, das daraus resultierende »Wis-
_____________

63 Ebd., p. 124.
64 C. G. Jung »Foreword«, a.a.O., p. 22.
65 Ebd., p. 20.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials154

sen« erscheint, es zeichnet sich im Zen wie in der Psychotherapie durch
Wandlung aus.
Die analogen Strukturen von Koans im Zen und Paradoxen in der Psycho-
analyse beschrieb John R. Suler. Davon ausgehend, daß andauernd ver-
schiedenste Erlebniskomponenten und reale Ereignisse in der menschlichen
Wahrnehmung simultan geschichtet sind, erklärt er diese als paradoxe Sze-
nen, die unserem täglichen Leben immanent sind.

The resolution of the personal paradox, like that of the koan, springs from this
condition of merging [realities, ways to be]. One must enter that transitional
space where separation is a form of union, where the subjective and the objective
are interpenetrated – an intermediate zone of me-and-not-me that encompasses
both external reality and one’s own internal capacity to create.66

Das Paradox als Normalität des Alltags zu erkennen heißt, Widersprüchli-
ches zulassen zu können und nicht dem Drang zu erliegen, nur einen Anteil
solcher widersprüchlicher Situationen zu rechtfertigen und gegen den oder
die anderen vorzugehen. Künstlerisch dargestellt wirken gerade diese Para-
doxe oft erheiternd und befreiend und in der Folge eventuell klärend. Suler
verweist auf die immer wieder beängstigende Leere und Unbegrenztheit,
die bei Versuchen entsteht, Paradoxe zu begreifen. Darüber hinaus be-
schreibt er aber auch die überwältigenden Erfolgserlebnisse, wenn diese
Leere, vergleichbar den meditativen Zen-Übungen mit Koans, ertragen
wird, bis sie umschlägt in eine fast magische Klarheit, die Veränderungen in
Persönlichkeitsstrukturen bewirken kann.

Many therapists describe how their patients often contact an inner emptiness,
oblivion, or boundlessness. Dangling over the abyss, frightened by it, they may at
first attempt to fill the void with talking, acting out, materialism, or more symp-
toms; but eventually they discover that the dive into emptiness reveals it as the
source of insight, possibility, and spontaneity. When asked to show your true self,
giving the answer means letting go and falling into this emptiness.67

Das Paradox enthält also von sich aus bereits ein großes Erkenntnispoten-
tial. Es fordert dieses naturgemäß heraus. Seine immanente Widersprüch-
lichkeit schafft Bewegung, aktiviert, stimuliert. Der Philosoph, Psychothera-
peut und Aphorismusforscher Thomas Stölzel befaßte sich eingehend mit
diesem Potential: »Ein wichtiger Wert von Widersprüchen besteht in der

_____________

66 John R. Suler Contemporary Psychoanalysis and Eastern Thought, Albany 1993, pp. 91 f.
67 Ebd., p. 91.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 155

Skepsis gegenüber Eindeutigkeiten; in der Schaffung von Alternativen und
im Bewußtsein von Alternativen.«68 Aphoristischen Texten, unter denen die
paradoxen häufig anzutreffen sind, wies Stölzel hohe stimulierende Wir-
kung zu, da sie grundsätzlich irritieren und zum Widerspruch und zur
Neubestimmung reizen.

Das besondere Wirkungspotential aphoristischer Texte zeigt sich u. a. darin, daß
sie mehr als andere Texte die oft unbewußten Vorverständnisse und Wissens-
erwartungen im Leser sichtbar machen. Denn faßt ein Leser den apodiktischen
Duktus eines aphoristischen Textes wörtlich auf, dann dokumentiert er damit
Wissensverhalten, das Texte primär nach Bestätigungs- und Orientierungssignalen
abtastet und dadurch nicht nur den Text ideologisiert, sondern das Wirkungs-
potential eines aphoristischen Textes in geradezu absurder Weise verkehrt. Wäh-
rend hingegen Leser, die an aphoristischen Texten Gefallen finden und ihnen des-
wegen verstärkt zusprechen, nicht selten von einer gegenteiligen Motivation gelei-
tet sind: Sie suchen, was viele ergiebige aphoristische Texte bieten, nämlich nicht
nur einen vordergründigen Widerspruch, sondern einen Widerspruch, der das
Nachdenken in einer spezifischen Weise stimuliert.69

Das Paradox in Form fragmentarischer Schichtungen bekannter klanglicher
und gestischer Materialien, wie sie für viele Stücke des experimentellen
Musiktheater charakteristisch sind, erscheint in seiner Disparatheit apho-
ristisch. Wir können also davon ausgehen, daß sie vielfach ähnlich den
aphoristischen Strukturen wirken.70

Wie schon im Lorenzer-Kapitel beschrieben, ist das Assoziieren wesentlich
an den Prozessen beteiligt, die Unbewußtes zugänglich machen. Es ist un-
abdingbar, um Paradoxes zu begreifen. »Freie Assoziation«71 kommt den
meditativen Techniken des Zen nahe. Im Gegensatz zum Zen, wo die Me-
thode der Erkenntnis im »Frontalangriff auf die entfremdete Art der Wahr-
nehmung mit Hilfe des ›Sitzens‹, des Koan und der Autorität des Mei-
sters«72 besteht, ist die psychoanalytische Methode systematisch-empirisch,
_____________

68 Thomas Stölzel Rohe und polierte Gedanken. Studien zur Wirkungsweise aphoristischer Texte, Frei-
burg 1998, p. 232.

69 Ebd., p. 276.
70 Ich werde daher in den folgenden Analysen darauf zurückkommen.
71 »Freie Assoziation ist der nicht mit Absicht gelenkte Ablauf der Gedanken, Vorstellungen

und Erinnerungen, wie er im Traum, in Tagträumen und freien Phantasien, in der Psy-
chotherapie und in der Psychoanalyse vorkommt. Aus den f. A.en kann der Betreffende
oder der Beobachter (der Psychotherapeut) die Motive und Wünsche erkennen, die diese
Assoziationen ohne sein Zutun und seine Absicht steuern.« Lexikon der Psychologie, hg. v.
W. Arnold, H.J. Eysenck und R. Meili, Augsburg 1996, Bd. 1, p. 162.

72 E. Fromm »Psychoanalyse und Zenbuddhimus«, a.a.O, p. 177.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials156

indem sie Verzerrungen und »falsche Intellektualisierungen«73 durch die
Untersuchung der psychischen Entwicklung eines Menschen von seiner
Kindheit an aufzudecken versucht. Diese »Technik« der freien Assoziation
bedarf einer sorgfältigen Strukturierung der Reize, auf die sie reagieren soll,
denn diesbezüglich sind die menschlichen Fähigkeiten begrenzt.
Jung wies darauf hin, daß der Transfer zwischen Unterbewußtem und Be-
wußtem schonend gewählt werden muß.

No consciousness can harbour more than a very small number of simultaneous
conceptions. All else must lie in shadow, withdrawn from sight. To increase the
simultaneous content creates immediately a dimming of consciousness; confusion,
in fact, to the point of disorientation.74

Schon 1906 begann er zusammen mit Eugen Bleuler, Experimente zu
»Assoziationen Gesunder« durchzuführen, die noch heute in der jüngeren
neurologisch-psychologischen Forschung relevant sind.75 Er diagnostizierte
damals in Versuchsanordnungen zu Assoziationen von Personen, die er erst
mit einem und dann mit zwei und noch mehr Begriffen konfrontierte, daß
für die Versuchspersonen ihre assoziativen Felder bei zunehmender Rei-
zung durch einen bis mehrere Begriffe immer weniger kontrollierbar wur-
den, stark anwuchsen und immer weniger in unmittelbar erkennbarem Zu-
sammenhang mit den auslösenden Begriffen standen, also Impulse in ent-
legeneren zerebralen Feldern auslösten. Ähnliches stellte er bei diesen Ver-
suchspersonen im Zustand der Ermüdung fest. Er fand thematische Felder,
in denen sich die Assoziationen bewegten, von denen man heute weiß, daß
sie auch hirnphysiologisch entsprechend benachbart in assoziativen Netz-
werken gespeichert sind.76 Jungs und Bleulers Beobachtungen zur Über-
reizung menschlicher Wahrnehmungskapazitäten sind auch hinsichtlich der
heutigen reizüberfluteten Alltagsstrukturen erhellend und helfen, einen Teil
der damit zusammenhängenden Neurosen und anderer Krankheiten zu er-
klären.
Auch bei Simultan-Ereignissen wie Aufführungen des experimentellen Mu-
siktheaters wird häufig eine wahre Flut an Assoziationen ausgelöst. Diese
sind nicht mehr kontrollierbar, rühren aber spielerisch an sonst kaum
erreichbare unbewußte Inhalte, dies jedoch etwas ziellos und deshalb teil-

_____________

73 Ebd., p. 179.
74 Jung »Foreword«, a.a.O., p. 21.
75 Vgl. M. Spitzer Geist im Netz, a.a.O., p. 240 ff.
76 Ebd., p. 243 ff.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 157

weise effektlos. Nur eine sorgfältige Konzeption der Stücke kann hier gegen-
halten.
Wie und ob Schnebel und Cage mit diesen und den anderen aufgezeigten
psychologischen, wirkungsästhetischen und weltanschaulichen Komponen-
ten umgehen, wird hinsichtlich glossolalie, Glossolalie 61 und Song Books im
folgenden Kapitel vergleichend dargestellt. Dieses ist zugleich das letzte vor
den detaillierten »szenischen Analysen« dieser Stücke.

II.4.2 Zur Materialisierung der Lebenssphären von Schnebel
und Cage in glossolalie, Glossolalie 61 und Song Books

Cages Song Books und Schnebels glossolalie sowie Glossolalie 61 markieren
Kulminations- und Wendepunkte in ihrem Schaffen. Glossolalie 61 und glos-
solalie schließen jedoch nicht nur eine Phase in Schnebels kompositorischer
Biographie ab, sondern weisen vor allem voraus auf viele spätere musik-
theatralische und sprachnahe Kompositionen Schnebels. Darin unterschei-
den sie sich grundsätzlich von der Position der Song Books im Schaffen
Cages, der seine kompositorische Arbeit hier zu einem vorläufigen Ab-
schluß führte, um sich danach neu zu orientieren. Viele Methoden, ästheti-
sche Maximen und Materialien aus den vergangenen Jahrzehnten setzte er
in Song Books wieder ein. Im folgenden greife ich für meine Ausführungen
teilweise auf Ergebnisse der Analysen vor, die in den eigentlichen Analyse-
Kapiteln vertieft dargestellt sind.
Beide nutzten hier nicht nur Materialien, die in direktem Verhältnis zu ihrer
unmittelbaren Alltagssphäre stehen, sondern bezogen darüber hinaus Texte
sowie Musik bzw. musikalische Idiome von ihnen geschätzter geistiger und
musikalischer Strömungen ein. Die jeweils in den Stücken enthaltenen Sphä-
ren sind zwar vielfältig gemischt zwischen einfachsten und – besonders bei
Schnebel – anspruchsvollen Szenen, doch ist die jeweilige Autorenschaft
deutlich erkennbar. Schnebels und Cages Umgang mit der Psychoanalyse
bzw. dem Zen-Buddhismus hinterließ dabei Spuren bis in die komposito-
rischen Verfahren hinein. Sie dienen so u. a. dazu, die weltanschaulichen
Perspektiven und Maximen von Schnebel und Cage in ihre künstlerische
Arbeit aufzunehmen. Dabei unterscheiden sich die künstlerischen Aus-
drucksweisen Schnebels und Cages charaktervoll.
Die kompositionstechnischen und inhaltlichen szenischen Felder, aus denen
Song Books sowie glossolalie und Glossolalie 61 bestehen, reflektieren »reale«
symbolische Interaktionsformen aus den beiden Lebenssphären von Cage

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials158

und Schnebel in einer Weise, die als Form szenischen Verstehens im Sinn
Lorenzers gesehen werden kann. Die szenischen Felder differieren nicht nur
durch die verschiedenen unmittelbaren Kontexte der beiden Komponisten,
sondern auch durch ihren unterschiedlichen Umgang mit dem Material.
Die beiden folgenden Zitate können diese Differenzen veranschaulichen:

Die Anstöße neuer Kunst, die dann in
den verschiedensten Kunstformen weiter-
gehen, beruhen letzten Endes darin, daß
sie bei der Erschließung der emotionalen
Welt an die peinlichen Stellen rührt, an
die Gefühle, deren Bewältigung noch
nicht gelang, und daß sie zuweilen jene Re-
gungen entbindet, deren Überschwang
unfreien Verhältnissen gefährlich werden
kann.77

Chance operations are not mysterious
sources of the ›right answer.‹ They are a
means of locating a single one among a
multiplicity of answers, and, at the same
time, of freeing the ego from its taste and
memory, its concern for profit and power,
of silencing the ego so that the rest of the
world has a chance to enter into the ego’s
own experience whether that be outside
or inside.78

Schon das Vokabular verweist auf die weltanschaulichen Hintergründe. Bei
Schnebel verweist es auf die Bedeutung der Psychoanalyse für seine Arbeit,
wenn er diese direkt auf problematische Bereiche ausrichtet, um zerstörte
oder vernachlässigte Emotionen zu thematisieren und die Lebensqualität zu
verbessern. Schnebel setzte zu diesem Zweck seine Mittel, ohne zwingen zu
wollen, aber sich der Wirkung versichernd, intentional ein. Cage hingegen
bringt zum Ausdruck, daß ihm Durchlässigkeit und friedvolle Besonnen-
heit (»silencing the ego«) der Menschen sehr wichtig sind, womit er grund-
legende Vorstellungen aus dem Zen-Buddhismus artikuliert. Cage lebte
nicht nur nach diesen Prinzipien, sondern machte sie auch zum grund-
legenden Bestandteil seiner Kompositionen. Schnebel und Cage verbindet,
daß sie mit ihren Kompositionen befreiend wirken wollten und in den offe-
nen Strukturen experimenteller Kunst essentielle Möglichkeiten erkannten,
dies zu erreichen. Davon ausgehend strukturierten sie ihre Materialien aber
verschieden.
Sowohl in Schnebels glossolalie und Glossolalie 61 als auch in Cages Song Books
wirken interaktive Netze szenischer Felder, die sich auf verschiedenen Ebe-
nen sowohl in einzelnen Solos als auch in Gruppen von Solos manifestie-
ren. Ihr strukturelles Konzept arbeitete Cage jedoch nicht so gründlich und
systematisch aus wie Schnebel.
_____________

77 D. Schnebel »Autonome Kunst politisch. Über einige Sprachbarrieren«, in: ders. DM,
p. 477.

78 J. Cage Empty Words, p. 5.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 159

Schnebel strukturierte in der glossolalie die Bereiche der Sprachverwendung
und der Musikverwendung aus seiner Umgebung systematisch nach seriel-
len Prinzipien, um auf diese Weise ein möglichst differenziertes Spektrum
klanglicher und semantischer Aspekte von Sprache, d. h. von Interaktionen
mit Sprache und Klang zu erfassen. Musikalische Phänomene integrierte er
in dieses Spektrum. Dabei orientierte er sich an psychologischen Erkennt-
nissen, die ihm erlaubten, die Wirkungsfelder der verwendeten Materialien
auf ihre symbolisch-interaktiven Implikationen hin zu untersuchen, bevor
er sie im neuen, künstlerischen, Kontext intentional einsetzte.79 Im Verlauf
des kompositorischen Prozesses entwickelte er ein Netzwerk von klanglich-
gestischen Feldern möglicher stimmlich-instrumentaler Verläufe, die jeweils
Strukturen symbolischer Interaktionsformen beinhalten. Die Methode der
seriellen Gruppen-Komposition erlaubte ihm, diese Strukturen systematisch
zu ordnen. Ihre mathematisch-naturwissenschaftliche Komponente scheint
in einigen Graphiken der Materialien von glossolalie durch. Als Zufallsfakto-
ren können hier lediglich die Assoziationen, durch die sich Schnebel inspi-
rieren ließ, sowie intuitive Entscheidungen angesehen werden. In Glossolalie
61 stellte Schnebel konkrete Materialien und Verläufe zu allen 29 detaillier-
ten Konzept-Blättern von glossolalie zusammen, denen ebenfalls eine simul-
tane rhizomatische Qualität eigen ist. Dabei organisierte Schnebel sie in An-
lehnung an die vier Satztypen einer klassischen Sinfonie.
Cage hingegen übergab in Song Books sein Material im wesentlichen I-Ching-
bestimmten Prozessen und damit in hohem Maß dem Zufall. Dabei ent-
standen allerdings dennoch Materialfelder, die denen serieller Gruppenorga-
nisation ähneln. Gemäß seiner vom Zen-Buddhismus beeinflußten Grund-
haltung, daß nur die Zurücknahme des eigenen Egos Erlebnispotentiale
und Veränderungen eröffnet, zog Cage seinen persönlichen Geschmack
mittels der I-Ching-Operationen weitgehend aus dem Entstehungsprozeß
heraus. Allerdings, und das betonte auch Cage wiederholt, wirken sich In-
halt und Form der an das I Ching gestellten Fragen auf Material und Ver-
lauf der Kompositionen maßgeblich aus. Dieser »Gefahr« begegnete Cage
durch eine sorgfältige Auswahl der Fragen, die unausweichlich einem ge-
wissen Maß an Intention unterworfen ist. Dadurch ergab sich beispiels-
weise im Fall von Song Books dessen Bezug auf Satie und Thoreau.

_____________

79 »Insofern aber Semantik und Pragmatik sowohl von Musik als auch von Sprache hier
unter dem Aspekt einer ›Ideologiekritik‹ thematisiert sind, ist die Sprachkomposition Glos-
solalie 61 auch ein Dokument einer kritischen Cage-Rezeption, die an Positionen der Kri-
tischen Theorie der Frankfurter Schule festhält.« H. Danuser Musik 20. Jhdt., p. 380.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials160

Exkurs: I Ching

Das I Ching ist ein sehr altes chinesisches Orakelbuch, das folgendermaßen genutzt
wird: Um eine Antwort auf eine gestellte Frage zu erzielen, werden drei gleiche
Münzen geworfen. Jeder Wurf führt entweder zu einer durchgezogenen oder zu
durchbrochenen Linie.

Die Regel ist:

3 Köpfe: durchgezogene Linie und folgende Veränderung
2 Köpfe + 1 Zahl: durchgezogene Linie und keine folgende Veränderung
3 Zahlen: nicht durchgezogene Linie und folgende Veränderung
2 Zahlen + 1 Kopf: nicht durchgezogene Linie und keine folgende Veränderung

Sechsmaliges Werfen ergibt ein aus zwei Trigrammen, also jeweils drei übereinan-
der geschichteten Linien zusammengefügtes Hexagramm von dann sechs überein-
ander geschichteten Linien, dessen Zusammenstellung fest mit einer von vierund-
sechzig Ziffern verbunden ist. Z. B. ergeben ein Trigramm aus zwei durchgezoge-
nen und einer darüberliegenden durchbrochenen Linie (»Lake«) mit einem darauf
zu schichtenden Trigramm aus drei durchgezogenen Linien (»Sky«) das Hexa-
gramm mit der Zahl zehn. Die Kombinationsmöglichkeiten der Hexagramme sind
in einem Koordinatensystem, einer »Karte« (»Chart«), graphisch als Feld angeord-
net, wobei die Anordnung der Trigramme und damit der Zahlen, nicht aber der
Zuordnung von Trigrammen zu den Zahlen von Karte zu Karte differieren kann.
Die beim Wurf der Münzen entstehende Indikation »Veränderung« ist in der Karte
nicht enthalten. Sie bedeutet, daß durch Umwandlung der zu verändernden Linie
in ihr Gegenteil ein weiteres Hexagramm entstehen kann. Beispielsweise könnte
sich die oberste durchgezogene Linie des oberen »Sky«-Trigramms ändern, wenn
für sie drei Köpfe geworfen wurden. Daraus entstünde dann das zweite
Hexagramm aus gleichen Trigrammen (»Lake«+»Lake«), das der Zahl »58« zuge-
ordnet ist. Was das Orakel sagt, läßt sich in Texten nachschlagen, auf die die Zah-
len der beiden Trigramme und die Zahl des Hexagramms verweisen. Auch diese
Texte variieren, sie sind Auszüge aus einem jahrtausendelang gewachsenen großen
Fundus von Deutungsversionen.

Cage interessierte beim I Ching hauptsächlich die Tafel der 64 Ziffern, mit
deren Hilfe er Entscheidungen traf. Er entwickelte auch ein System, um
größere Zahlen unter diesen 64 Möglichkeiten zu subsumieren, wie es auch
in Song Books eingesetzt wurde.80 Cage benutzte das I Ching fast ausschließ-
lich pragmatisch und konsultierte die symbolischen Bedeutungen der Tri-

_____________

80 Teil der »Instructions«.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 161

Abb. 1: I-Ching-Karte81

gramme und die kommentierenden Texte zu den Ziffern nur selten. Cage
setzte das I Ching seit Anfang der fünfziger Jahre bis zu seinem Tod kom-
positorisch ein. Seit Ende der siebziger Jahre nutzte er Computerprogram-
me, um sich das zeitraubende Münzenwerfen zu ersparen.
Cage und Schnebel gingen beide bewußt mit dem Problem offener Formen
um, daß die Ausführenden im improvisierenden Gestus spontan nur zum
Naheliegenden, Klischeehaften und Gewohnten greifen, insbesondere wenn
die Notation nicht präzise ist. Die von beiden getroffene Lösung, gerade
diesen assoziativen, häufig depravierten Nahbereich zu gestalten, ist effek-
tiv. Sie bauten besonders viele entsprechende präsentative Bedeutungsträger
und szenische Komponenten symbolischer Interaktionsformen an geeigne-
ter Stelle in gestische Anweisungen, Musik, Klänge und Sprache ein. Dies
geschah allerdings nie »unverfälscht«, sondern gebrochen durch verfrem-
dende, ironisierende und überzeichnende Eingriffe. Beide gingen auch ent-
_____________

81 I Ching. The Book of Changes, übersetzt von Thomas Cleary, Boston/London 1992, pp. 116 f.,
© Thomas Cleary.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials162

sprechend sorgfältig mit dem assoziativen Gehalt ihrer vor allem graphi-
schen Notation sowie jenen der verbalen Vorgaben um. Dieses trifft zu, wie-
wohl glossolalie und Song Books keine Aufführungspartituren sind, sondern
»lose« Sammlungen von Materialien, die erst durch Zugriffe der Ausfüh-
renden in den Zustand der Aufführbarkeit versetzt werden können. Durch
ihre disparate Vielschichtigkeit entstehen in der Notation und in Auffüh-
rungen Parallelen zu Erfahrungsstrukturen einer multimedialen Alltags-
umgebung. Selbst die Aufführungspartitur von Glossolalie 61 ist aufgrund
ihrer auch hier noch hohen graphischen Anteile immer noch sehr weit ent-
fernt von einer konventionellen Partitur.82

Viele der Verweise auf symbolische Interaktionsformen sind in Cages Song
Books subtiler als in Schnebels glossolalie und Glossolalie 61. Dafür könnte es
zwei Gründe geben: erstens ist in vielen Fällen das von Cage verwendete
Material weniger bekannt als das von Schnebel. Zweitens könnte auch der
systematische Umgang Schnebels mit dem Material nicht nur beim Konzi-
pieren der glossolalie, sondern auch in seiner Ausarbeitung durch die vielen
inhaltlichen und strukturellen Querverbindungen die assoziative Wirkung
erhöhen.
Die doppelte Weite von Song Books ruft im wesentlichen Reaktionen im
Bereich sinnlich-symbolischer Interaktionsformen hervor. Um auch den Be-
reich sprachsymbolischer Interaktionsformen nachhaltiger beeinflussen zu
können, sind in Song Books im sprachlichen und klanglichen Material klare,
semantisch erkennbare zeitgeschichtliche Zusammenhänge und die detail-
lierte Strukturierung verschiedener »Tonfälle« kommunikativer Situationen
durch Rhythmus, Dynamik, Instrumentierung und Ausarbeitung interakti-
ver sozialer Komponenten wohl nicht gezielt genug ausgearbeitet und damit
nicht präsent genug. Es ist aber möglich, daß im Nachwirken einer erfah-
renen Aufführung von Song Books zunächst sinnlich-symbolisch wirksame
Impulse aufgrund ihres weiten Assoziationsgrads in den sprachsymboli-
schen Bereich gelangen und auch dort Prozesse auslösen. Letztlich leben
aber die Stücke beider Komponisten von den hohen klanglich-gestischen
Anteilen der sprachlichen Interaktionen, die semantische Qualität sprach-
symbolischer Interaktion mitbestimmen.
Die Annahme, daß diese Stücke schon wegen ihrer vielen mit dem alltägli-
chen Leben verbundenen Materialschichten stark wirken, kann unterstützt
werden durch einen Argumentationsstrang aus Thomas Stölzels im voran-
_____________

82 Es ist hier aufschlußreich, die frühere und die spätere Fassung zu vergleichen, denn die
spätere ist wesentlich konkreter und anschaulicher (vgl. Kapitel III.2).

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 163

gegangenen Kapitel schon herangezogener Aphorismus-Untersuchung.83 Er
beschrieb dort nämlich auch die »Rezeptionstiefe« im Gegensatz zur »Re-
zeptionsweite« aphoristischer Texte, welche durch deren Kürze und ihre
wiederholte Lesbarkeit bzw. die mehrfache Versenkung in sie möglich ist.84

Die Rezeptionsweite korrespondiert mit dem konzentrierten, oftmals para-
doxen Gehalt von Aphorismen, die weite assoziative Felder aktiviert. Ein
ähnliches Wirkungspotential haben auch die hier diskutierten Stücke Schne-
bels und Cages. Die Rezeptionstiefe betreffend scheint dieser Wiederholungs-
bzw. Versenkungs-Effekt auf den ersten Blick in den fragmentarischen
Repräsentationen von Sprache und Musik bei Cage und Schnebel nicht ge-
geben. Genauer betrachtet wird jedoch erkennbar, daß sich die Rezeptions-
tiefe – weniger auf der Ebene inhaltlicher als der struktureller Wiederho-
lung – möglicherweise doch einstellt, indem beispielsweise in Song Books die
identisch strukturierten Newspaper-Solos zwar nicht mit gleichem Inhalt,
wohl aber im gleichen klanglichen Idiom erscheinen, dieses also wieder-
holen.85

Wiewohl Schnebel und Cage beide mit den interaktiven Anteilen ihrer All-
tagsumgebung arbeiten, binden sie die Ebene zwischenmenschlicher Kom-
munikation in ihren Stücken konträr zueinander ein. Schnebel komponierte
in glossolalie und Glossolalie 61 dezidiert zwischenmenschliche Interaktion
und setzte entsprechend viele soziale und gesellschaftliche Komponenten
dieser Interaktionen klanglich und theatralisch um. Cage hingegen griff bei
Song Books zu Vorgaben für solistische Aktionen, denen allerdings zwischen-
menschliche Kommunikation als imaginäre Dimension immanent ist. (Song
Books kann entsprechend im Gegensatz zu Schnebels Glossolalie-Projekt
auch von einem Solisten aufgeführt werden.86) Das ist für monologische
Strukturen bei Text-Rezitationen und Gesang auf der Bühne zwar nicht un-
gewöhnlich. Doch dies auch auf Aktionen im Bereich gestischen Agierens
und der Raumbewegung, die zudem alltäglichen Interaktionsformen äh-
neln, ohne klangliche Elemente87 und unter Nichtbeachtung anderer gleich-
zeitig tätiger Song-Books-Akteure anzuwenden, verschafft ihnen einen szeni-
schen »Mangel«. Dadurch wirken sie, an paradoxe Koans erinnernd, gewis-
sermaßen irreal beziehungsweise fast abstrakt und als solche fragwürdig.
_____________

83 Vgl. Kapitel II.3.
84 T. Stölzel Rohe und polierte Gedanken, a.a.O., p. 89.
85 Vgl. die Analyse dieser Solos in Kapitel IV.2.1.
86 Einige Interpreten wie Joan La Barbara haben sogar einzelne Solos in ihrem Repertoire

und führen sie als Teil ihrer Konzertprogramme auf.
87 Wie in den Disciplined-Action-Solos und den Raumbewegungs-Solos.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials164

Da viele dieser Abläufe aber zugleich vertraut sind und so als Komponen-
ten symbolischer Interaktionsformen Bedeutung haben, erreichen sie ge-
rade durch die Kombination der simplen Strukturen mit ihrer »Abstrakt-
heit« ein relativ weites assoziatives Spektrum.
Jedenfalls »amalgamiert« das Material in diesen experimentellen Stücken, es
gerät in eine synergetische Verbindung. Michael Hirsch drückte dies bezüg-
lich Schnebel mit Hilfe des »europäischen« Begriffs der Dialektik aus, wo
mit Fuller von Synergie gesprochen würde.

Vom Materialaspekt her gesehen definiert sich das Theatrale in Opposition zur
Musik durch die Präsenz von optisch-gestischen Mitteln und durch die Präsenz
des Raumes über die akustische Funktion des Klangraums hinaus. […] Musik-
theater ist bei Schnebel […] nicht bloße Addition der spezifischen Mittel von Mu-
sik und Theater (wie in der Oper), sondern ist ein Prozeß, in dem Musik und
Theater durch die ihnen innewohnenden dialektischen Potentiale eins werden.88

Bezüglich der glossolalie äußerte Hirsch wenig später:

Obwohl gerade die Besetzung mit Sprechern und Instrumentalisten [der glossolalie ]
eine noch striktere Trennung der additiven Elemente von Musik und Theater
bzw. Sprache suggeriert, als sie in der Oper der Fall ist, wo doch wenigstens der
Sänger zwischen Sprache und Musik vermitteln soll, lebt Schnebels glossolalie ins-
besondere aus der Identifikation beider Materialbereiche durch den Austausch
ihrer Ausdrucksbereiche: ›Hören Sie die Sprechverläufe wie sonst Musik, die in-
strumentalen Ereignisse wie Gesprochenes‹, […].89

Die Trennung von Instrumentalisten und Sprechern – eine professionelle
Besetzung ist übrigens nicht Bedingung – im szenischen Gesamtgeschehen
der glossolalie, auf die Hirsch nicht näher eingeht und die Schnebel in Glos-
solalie 61 beibehielt, verringert den synergetischen Effekt der szenisch an-
genäherten Bereiche Sprache und Musik. Zudem stellt sich ein psycho-
logisches Ungleichgewicht zwischen den Aufgabenbereichen der Vokalisten
und der Instrumentalisten ein.
In Cages Song Books hingegen sind keine begleitenden Instrumentalisten
vorgesehen: Instrumente werden, sofern sie überhaupt gebraucht werden,
von den Solisten, professionellen Sängern, selbst gespielt. Auch hier findet
also keine »Kommunikation« statt. Alle Aktionen, auch wenn mehrere Sän-
ger Song Books gemeinsam aufführen, bleiben solistisch, bleiben Tätigkeiten

_____________

88 M. Hirsch »Der Komponist als Menschendarsteller«, in: Schnebel 60, a.a.O., pp. 347 u. 349.
89 Ebd., p. 350.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 165

einzelner, was teilweise auch ihre spielerisch-kontemplative Grundstruktur
erklären könnte.
In Schnebels Glossolalien werden auch erregte Szenen oft mit allen Impli-
kationen, wenn auch teilweise durch die künstlerische Darstellung ge-
schützt, durchlebt, während einem in Cages Song Books die dramatischen
Komponenten des Lebens nur sehr selten begegnen, und dann eher als
unwillkürlich und nicht dezidiert geplant. Schnebel zeigt die vielschichtig
vernetzten Phänomene täglicher Erfahrung in der Glossolalie 61 teilweise in
ihrer unmittelbaren Gewalt. Das entspricht einerseits wieder seinem psy-
choanalytisch geschulten Zugriff auf problematische Bereiche, dem Grund-
satz, diese für Bewußtseinsprozesse gerade nicht auszusparen. Andererseits
entwirft Schnebel hier auch mit einem Spektrum von ziemlich aggressiven
bis zu sehr stillen sprachlichen Interaktionen deren fast vollständiges Pan-
orama. In Song Books hingegen herrschen dem zenbuddhistischen Hinter-
grund entsprechend fast meditative, friedvolle Stimmungen vor, denen häu-
fig eine gewisse betrachtende kontemplative Distanz oder eine starke ver-
gnügt spielerische Komponente eigen ist.90

Auch der teilweise reziproke Umgang mit Fremdheit und Vertrautheit als
gegensätzlichen Wesensmerkmalen von Interaktionsformen unterscheidet
Schnebel und Cage. Schnebel wählte mit Glossolalie ein Fremdwort zum
Titel, das entsprechende abwehrende oder aber neugierige Reaktionen
auslösen könnte, das also auf Unerwartetes vorbereitet, um aber auch mit
den wiederentdeckten vertrauten Alltagsmaterialien zu überraschen. Cage
suggeriert mit Song Books im Titel zumindest für seine englischsprachigen
Zeitgenossen Vertrautheit, der er in dem multimedialen fragmentarisch
_____________

90 Schnebel war das kontemplative und disziplinierte Element natürlich nicht fremd, und er
setzte es auch in einigen eigenen Stücken ein. Oft nutzte er die meditative Ruhe ähnlich
wie Cage, um besonders nah, fast mikroskopisch an eine Sache oder eine Situation
heranzukommen. Fast alle seine nach glossolalie entstandenen sprachexperimentellen und
reinen Lautkompositionen haben dieses Element, beispielsweise Maulwerke und Zeichen-
sprache: »Diese Musik will nicht mehr sein als Musik und ist doch Musiktheater. Eine
Kopfbewegung nach der Seite wird immer auch Blick sein, eine Armbewegung nach
oben immer noch Gruß. Es ist Komposition aus Spurenelementen des Theaters, die sich
in ihrer Synthese zu neuem Theater verdichten. […] Die Ausführung dieser Stücke er-
fordert eine geradezu puritanische Strenge in den eigenen Mitteln, da jede ungewollte
Aufladung mit zusätzlichen Assoziationselementen die Balance zerstören würde.« (M.
Hirsch »Der Komponist als Menschendarsteller«, a.a.O., p. 355.) In diesen Stücken
kommt Schnebels Fähigkeit, psychoanalytisch zu denken und seine Erkenntnisse in
Kompositionen künstlerisch umzusetzen, noch stärker zum Tragen. In Stücken wie
Maulwerke oder Zeichensprache wirkt er eher individualpsychologisch, in Stücken wie glos-
solalie eher sozialpsychologisch.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials166

wirkenden Stück aber klanglich nicht entspricht, wiewohl Komponenten
des Alltags vor allem im körperlich-gestischen Bereich wiedererkennbar
sind.
Schnebel und Cage legten im übrigen beide genuin theatralische Parameter
wie die Beleuchtung, das Bühnenbild und die Kostümierung nicht fest. Die
Gründe dafür sind unklar. Ihr gemeinsamer Nenner ist wohl, daß ihnen
diese Aspekte nicht so wichtig waren. Andererseits schließen ihre auditiv-
gestischen Materialien auch bestimmte Ausstattungen ein bzw. aus. Schnebel
listet in der Glossolalie 61 darüber hinaus zumindest alle für die klanglichen
Prozesse erforderlichen Requisiten auf. In der glossolalie sind diese weit we-
niger konkret, in Song Books sind sie nicht vorhanden; die klanglich-gesti-
schen Vorgaben suggerieren aber bestimmte Requisiten. Im Fall von Song
Books läßt sich eine umfangreiche Liste in einzelnen Solos vorgegebener
Requisiten zusammenstellen, die Cage nicht in einer Legende aufführte,
womit er der anarchistischen offenen Struktur des Stücks entspricht.91

Aufführungen von glossolalie, Glossolalie 61 und Song Books sind aufwendig.
Ein Hauptgrund ist das unkonventionelle Material, mit dem sich jeder erst
allmählich vertraut machen muß und das über das übliche Maß hinaus
szenisch, klanglich und persönlich Fähigkeiten seitens der Musiker fordert.
Dazu kommt, daß bei der glossolalie und bei Song Books zunächst eine Auf-
führungsfassung entwickelte werden muß, die teilweise – besonders bei der
glossolalie – auch eine intensive Materialsuche mit sich bringt. Dadurch er-
hält das ganze allerdings auch eine deutliche Prägung durch die Interpretie-
renden, und es atmet die zuvor durchlebten Prozesse, die solche Auffüh-
rungen stark mit der alltäglichen Sphäre, aus der viele Materialien stam-
men, verbindet. Die glossolalie enthält lediglich detaillierte Anweisungen, um
Aufführungsmaterial zu erstellen. In Song Books sind auf annähernd 300 Sei-
ten Aufführungsmaterialen quasi ohne Gliederungshilfen bereitgestellt. Bei
der zwar unkonventionellen aber genauen Partitur von Glossolalie 61 ist die
Interpretation noch verhältnismäßig einfach. In allen drei Fällen sind aber
die Spuren des jeweiligen Kompositionsprozesses verwischt, die zu einem
Überblick verhelfen könnten, ein weiterer Grund, warum bei Ausarbei-
tungs- bzw. Einstudierungsprozessen viel Zuwendung und viel Zeit ge-
braucht wird.
Immerhin ist auf den 29 Blättern des Konzepts glossolalie, den sogenannten
Materialpräparationen, ein strukturelles Gitter noch offensichtlich erkenn-
bar. Das liegt vor allem an der identischen graphisch-inhaltlichen Vorlage
_____________

91 Diese Requisiten sind Teil von Tabelle 15 zu Song Books in Kapitel IV.1.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 167

aller Materialpräparationen, aber auch in der Konsistenz des Materials.92

Wenn die Ausführenden wollen, können sie bei dessen Ausarbeitung eben-
so systematisch vorgehen wie es die Vorgaben suggerieren. In Cages Song
Books hingegen ist das strukturelle Gitter nur noch rudimentär nachvoll-
ziehbar. Hilfreich sind hier die Skizzen, die jedoch nur ein annähernd voll-
ständiges Bild ermöglichen. Auch in Schnebels eigener Ausarbeitung Glos-
solalie 61 wären viele Spuren unwiederbringlich verschüttet, könnten nicht
er selbst oder seine Skizzen und Reinschriften noch dazu befragt werden.
Die Ausarbeitung der glossolalie ist als ein gemeinschaftlicher, also gewisser-
maßen gruppendynamischer Prozeß intendiert.93 Vergleichbares ist von
Cage für Song Books nicht explizit vorgesehen. Seine Idee ist eher – und sie
entspricht dem bereitgestellten Material –, daß bei einer Ensemble-Pro-
duktion einzelne die von ihnen selbst gewählten Solos vorbereiten, even-
tuell abstimmen, welches Ensemble-Mitglied welche Solos ausarbeitet, und
erst kurz vor einer Aufführung mit denen der übrigen zusammenbringen.
Er erreicht so eine möglichst große Vielfalt unterschiedlichster Versionen
und Darstellungen, die oft farbiger als eine gemeinschaftliche Ausarbeitung
sein dürfte. Ein systematisches Vorgehen ist mit Cages Song Books nahezu
unvorstellbar, da sie wegen ihrer (absichtsvoll) unübersichtlichen Erschei-
nungsformen nur weit spielerischere, assoziative Umgangsformen zulassen.
In diesem Kontext sind für Schnebel daher Intention und Identifikation
nicht negativ und einschränkend wie für Cage, sondern notwendige Be-
dingungen für sein Ziel, Menschen zu erreichen und befreiend auf sie ein-
wirken zu können, und zwar auf die Interpreten und das Publikum glei-
chermaßen.
Schnebel schätzte die Aufführungsbedingungen experimenteller Musikthea-
terstücke generell als schwierig ein, wobei er von einer konzertbezogenen
Arbeitsweise ausgeht, denn im Theater sind große lange Zeiträume für die
Einstudierung Standard. Für ein Theater stellt sich also vor allem die Frage,
ob experimentelles Musiktheater auf den Spielplan soll. Im Zusammenhang
mit seinen Einstudierungen von Song Books schrieb Schnebel:

Von den gegenwärtigen Aufführungsbedingungen her gesehen ist Cage’s Konzep-
tion Utopie, mit Maßen realisierbar nur unter Bedingungen, die selbst schon ge-

_____________

92 Beispielsweise entdeckten die Mitwirkenden des Glossolalie-Projekts vom Ensemble Re-
cherche in einem sehr frühen Stadium ihrer Ausarbeitung von sich aus, daß die MPen in
Paaren geordnet sind. Interview mit Mitgliedern des Ensemble Recherche am 29.8.1997
in Freiburg i. Br.

93 Ein weiterer Hinweis auf die psychoanalytische Konnotation der Arbeit Schnebels.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.  Öffnung der Lebenssphären – Öffnung des Materials168

nügend Freiräume enthalten, wo über Wochen, gar Monate hinweg geduldig
studiert und geprobt werden kann – wie etwa in Kursen an Schule, Hochschulen,
Volkshochschulen, oder in freien Gruppen. Insofern solche Aufführungsbedin-
gungen im Musikleben kaum zu haben sind, geht die Cage’sche Musik an eben
diesem vorbei, und wenn sie da gespielt wird, läuft sie in der Regel schief.94

Was Schnebel hier beschreibt, gilt auch für seine eigenen experimentellen
Stücke und entspricht dem enormen Zeitaufwand, den das Ensemble Re-
cherche auf seine Glossolalie 94 verwandte. Solche Projekte füllen für den
Zeitraum ihrer Entstehung das Leben der Beteiligten weitgehend aus. Da-
mit würde Kunst auch für die Interpreten zumindest vorübergehend zur
Lebensform.95 Bei Stücken wie Song Books oder glossolalie wäre es jedoch
auch möglich, lediglich Teile umzusetzen. Darauf sollte vielleicht häufiger
zurückgegriffen werden, den traditionellen Gedanken abschüttelnd, daß ein
»Werk« nur als Gesamtheit »authentisch« ist.
Bevor sich in den nächsten Kapiteln die szenischen Analysen anschließen,
möchte ich hier eine kurze Zwischenbilanz zum Begriff des szenischen Ver-
stehens ziehen und knüpfe damit an die abschließenden Ausführungen des
Lorenzer-Kapitels (I.2) an. Um das Feld szenischen Verstehens beschreiben
zu können, kristallieren sich anhand der Thematik des Buchs folgende
teilweise paarigen Begriffe heraus. Sie bezeichnen die Art des Umgangs mit
dem Material der symbolischen Interaktionsformen und der präsentativen
Symbole: aktiv – passiv, auch teilnehmen und nicht nur wahrnehmen, an-
gewandt – deskriptiv, kreativ – systematisch, künstlerisch – wissenschaftlich
– therapeutisch, Identifikation – Distanzierung, unmittelbar, assoziativ, offen,
überraschend, geplant/zielgerichtet, Brechung der Wahrnehmung, Verfrem-
dung, Schutzraum für unmittelbares Erleben schaffen, Paradox, Spiel mit
Rezeptionstiefe und Rezeptionsweite. Die Wirkung szenischen Verstehens
kann folgendermaßen zusammengefaßt werden: Verbinden und Vernetzen
getrennter Wahrnehmungen, Bewußtwerdung, Blockaden lösen, unver-
hoffte und nützliche Erkenntnisse finden, Verlebendigung. Die szenische
Analyse von künstlerischer Arbeit ist eine Heausforderung, denn es wirken
bereits verschiedene vorhandene Ebenen szenischen Verstehens, bevor sie
beispielsweise von einem Musikforscher analysiert werden. Diese sind die
zugrundeliegenden symbolischen Interaktionsformen und präsentativen
Symbole, die neue Verwendung dieses Repertoires im künstlerischen Ge-
schehen, dessen Verbindung zum Lebensentwurf seines Schöpfers, dessen
_____________

94 D. Schnebel »Wie ich das schaffe?« (1978), in: John Cage II, a.a.O., pp. 54 f.
95 Auf diesen Aspekt komme ich bezüglich der Glossolalie 94 (Kapitel III.3) zurück.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären 169

Wirkung auf die Ausführenden und das Publikum und die Perspektive der
analysierenden Person auf diese Zusammenhänge. In bezug zu diesem
Netzwerk von bereits fünf Ebenen, die nicht immer problemlos unter-
scheidbar sind, entsteht dann die szenische Analyse. Wenn sie gelingt, hat
sie als ultimativer Kreuzungsbereich aller Ebenen Schlüsselfunktion.

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783988581440-63 - am 19.01.2026, 02:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581440-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	II.1 Lebenssphären – sozial. Wirtschaftswunder, Technologisierung, Kalter Krieg und Studentenrevolte
	II.2 Lebenssphären – künstlerisch
	II.2.1 Institutionen als offene Foren: New School for Social Research, Bauhaus, Black Mountain College, Darmstädter Ferienkurse
	II.2.2  Maximen und ästhetische Konsequenzen. Kunst als Lebensentwurf

	II.3 Zugriffe auf das Material der Lebenssphären: Produktionsprozesse zwischen Alltag und Kunst
	II.4 Schnebels und Cages Zugriffe auf die Lebenssphären
	II.4.1 Das weltanschauliche Umfeld zwischen Psychoanalyse und Zen-Buddhismus
	II.4.2 Zur Materialisierung der Lebenssphären von Schnebel und Cage in glossolalie, Glossolalie 61 und Song Books


