IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Dieselbe Spezies Mensch, noch eine Stufe
drmer geworden, nicht mehr im Besitz der
Kraft zu interpretieren, des Schaffens von
Fiktionen, macht den Nihilisten.

(WZM: 403)

17. Der Garten Epikurs

Das Paradies, nach griechischem Begriff, auch ein »Garten Epicurs«. (KSA13, § 11[365])

Den Garten Epikurs kénnte man sich als die vereinfachte menschengerechte Welt vor-
stellen. Gartenarchitektur wire hier als Riickzug in die private Welt, als eine »Privat-Cul-
tur-That« (KSA8, $ 32[8]) zu verstehen. Einsteins Formel wire in diesem Sinne als die
grofRmafistibliche Menschheits-Cultur-That« schlechthin zu verstehen, die totale Ver-
einfachung der Welt, der scheinbare Schliissel zu ihrem Geheimnis. Wie Phidias vor sei-
nem Parthenon gerit der Mensch beidesmal vor seinem kiinstlerischen Werk in Eksta-
se. Und genau dies ist ja der »Zwecke der Kunst«, den schon Vitruv ansprach, das Wesen
der Baukunst: das Ordnen (Vitruv, B1: 25 u. 67) als »eine Simplification zum Zweck des
Lebens« (KSA12, § 9[35]). Der Umfang dieser zurechtgemachten Welt ist nur eine Fra-
ge des Maf3stabs bzw. der noch spiter angesprochenen »Format-Psychose«, der Reife
des Menschen (Sloterdijk). Der kleine Garten als das verlingerte Haus versteht sich noch
als bescheidene Einfriedung der Natur (auch EinschlieRung), Versailles als Anspruch auf
Macht iiber die Natur (das Territorium); Gartenarchitektur wird zur Landschaftsarchi-
tektur, aus Babylon wird Chandigarh. Man baut die Welt nach einer ersten Ordnung und
diese erste vorgestellte Vereinfachung wird zum SchoR aller weiteren Kiinste (daher die
Mutter oder erste Kunst, wenn man von der Hohle absieht). Ob mit der Stadt »als bunte
Kuh« oder »Heimat aller Farbentopfe« (Z: 129) noch von Kunst und Ordnung zu sprechen
sei (von einer isthetischen Kultur im Gegensatz zu einer rein dekorativen, um auf die
kategorische Moderne anzuspielen), lassen wir vorerst dahingestellt.

Lob Epicur’s. — Die Weisheit ist um keinen Schritt iiber Epikur hinausgekommen — und
oftmals viele tausend Schritt hinter ihn zuriick. (KSAS, § 23[56])

https://dol.org/10.14361/9783839470725-021 - am 13.02.2026, 21:45:44, -



https://doi.org/10.14361/9783839470725-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Auch das Leben Epikurs war, wie jenes spite Zweifeln des dlteren Skeptikers Pyrrhon,
»ein Protest gegen die grofde Identititslehre (Gliick = Tugend = ErkenntniR)« (KSA13, §
14[99]) der Platonischen Akademie. Er wusste bereits, dass Weisheit nicht weise macht,
und dass man das rechte Leben nicht durch Wissenschaft findet (KSA13, § 14[99]).
Schon er war nahe, »an Stelle der sErkenntnif3theorie« eine Perspektiven-Lehre der Affekte«
(KSA12, § 9[8]) zu setzen. Die ganz entscheidende Primitivitit des Mingelwesens (Geh-
len) einzuschirfen, seine nétige Vernatiirlichung in den Vordergrund zu stellen, ist kein
nostalgischer Blick zu einer scheinbar verlorenen Natur, kein Zuriick zum Ursprung
(wie beispielsweise Platon oder Rousseau), sondern das Freilegen des Fundamentes
bzw. der treibenden Kraft menschlicher Kultur. Dies hat nun Freud in seiner nach-
driicklichen Hervorhebung der Triebsublimierung erldutert (speziell des Sexualtriebes
[Freud 2:92]). Aber auch hier griff ihm abermals Nietzsche zuvor, als er erkannte, dass
es eben die transfigurierten Affekte sind, die zu héherer Ordnung, zu deren Geistigkeit
fithren (besonders die moralischen Werte sind in diese Vernatiirlichung einzubeziehen
[WZM: 323]). Kurz, es gibt keine aparte Vernunft oder einen abgesonderten Geist. Unser
heiliger Gral steht und fillt mit seinem Sockel. Seine Aufgabe besteht darin, gerade
die Wissenschaft zur stetigen Freilegung der Fundamente allen Geschehens zu nutzen
und beispielsweise wie Nietzsche mit Anaximander ganz >wunderbar logisch« daran zu
erinnern, dass alle Eigenschaften vergehen, dass es nichts Wahres gibt, weil es eben
nichts Bestindiges gibt (PHG, § 4)! Es steht mit den Dingen (Makrokosmos) wie mit
dem Menschen (Mikrokosmos): »[..] alles hat jederzeit das Entgegengesetzte an sich«
(Heraklit, in: PHG, § 5), und in diesem endlosen Kampf der Krifte, dem unschuldigen
Spiel des Aeon, ist das »bis in seine letzte Faser hinein« (PHG, § 7) unfreie isthetische
Mingelwesen Mensch zum ewigen Kinstler verurteilt, zur Schaffung seiner eigenen
Moglichkeiten. Aus diesem Schauspiel des ewigen Werdens entsteht die Notwendigkeit
der >Wahrheit, der wahrhaftigen Fiktion. Und hier kann die Triebsublimierung im
ewigen Kampfe des Willens zur Macht potenziell in zwei entgegengesetzte Richtungen
laufen: zur Rache an der Zeit (Todestrieb) oder zur Entfaltung des bauenden Geistes
(Kunst- bzw. Lebenstrieb). Entgegen der »Kunst, die Wahrheit zu entdecken« (KSA 12,
$ 9[57]), dachten die Epikureer die »Philosophie als eine Kunst des Lebens« (KSA 12, §
9[57]). Gleich den Epikureern bleiben simtliche Konzepte stetig anhand des Grades von
Lebens- und Machtgefithl des Menschen zu ermessen (KSA12, § 10[19]).

17.1 Vater unser des Rationalismus

Der Ceist ist nur ein Mittel und Werkzeug im Dienste des hoheren Lebens, der Erho-
hung des Lebens: und was das Gute anbetrifft, so wie es Plato (und nach ihm das Chris-
tentum) verstand, so scheint es mir sogar ein lebensgefihrliches, lebenverleumden-
des, lebenverneinendes Prinzip. (WZM: 434)

Als einziges »allgemeingiiltiges< Prinzip oder sWesen« der Welt der Erscheinungen und
somit auch des ganzen Menschen setzte Nietzsche den Willen zur Macht (zur Kunst).
Dieser die Umkehrung Platons vollstreckende, einzige Gedanke Nietzsches (Heidegger
3, B1:432) galt der stetigen Verinderung bzw. Umgestaltung des Lebens als Kunstwerk
und der kontinuierlichen Formgebung unserer ganzen Psyche (d.h. der uns peitschen-

https://dol.org/10.14361/9783839470725-021 - am 13.02.2026, 21:45:44, -



https://doi.org/10.14361/9783839470725-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

den Affekte, Instinkte und Triebe [Wotling 1: 82]). Ursprung und Sinn des Lebens fallen
schlief3lich in der als Weiterentwicklung des Provisoriums verstandenen Kunst zusam-
men als Sinn und Ausgangspunkt fir das nicht festgestellte, noch offene Mangelwesen,
eine »eigne Form zu finden und diese bis ins Feinste und Grofite durch Metamorphose
fortzubilden« (PHG, § 1).

In seiner Verachtung gegen alles Wechselnde (KSA12, § 9[160]) war Descartes noch
ganz Platoniker. Die subtile und >natiirlichere« Verinderung »Ich denke, also werde ich!«
war im Schatten Platons (und seines spiteren weltberithmten Schreiners) selbstver-
standlich nicht zu schaffen. Aber gerade die bewundernswerte Vernunft ermoglicht
es dem Menschen, tiber seine nihilistischen Tendenzen hinauszugehen; sie hat immer
wieder an das ewige Spiel der Zeit' zu erinnern, um unseren Willen zum Wissen, zur
Einheit, zur Einfachheit, zur Wahrheit zu bindigen und die konzeptuelle Suche nach
der Bestindigkeit und dem »Schliissel zum Weltgeheimnif3« (PHG, § 10) nicht mit den
Dingen an sich oder einer Hinterwelt zu verwechseln. Sie sollte an die Widerspriichlich-
keit der Begriffe (Wahrheit) erinnern, daran, dass ein allgemeingiiltiger Begriff niemals
mit allen Phinomenen der Wirklichkeit in Einklang gebracht werden kann (PHG, $§
12). Aber hierzu braucht es eben Lust am Denken, d.h. vor allem »Wille zur Lust« als
»Wille zum Werden, Wachsen, Gestalten, das hei’t zum Schaffen« (WZM: 577). Hier war
Descartes Weisheit ein weiter(er) Schritt hinter Epikur zuriick. Er verhinderte weiterhin
ein mogliches Zusammenfallen des physiologischen und psychologischen Zentrums,
eine Intellektualitit des Gefiihls (z.B. Lust und Schmerz [KSA12, § 5[56]]). Frithe Quellen
einer Scheidung von Kérper und Geist sind schon bei Parmenides aufzufinden (PHG,
§ 10), aber mit Descartes riickt ein frommer Wunsch und Grundbaustein der Moderne
in den Vordergrund: der Drang nach Freiheit des sich scheinbar emanzipierenden
Menschen. Ubersetzt wurde dieser Drang mit einem Freimachen des Kopfes von den
Sinnen. Um sich aber den Kopf freizumachen, um reine Vernunft, absolute Objektivitit
zu erlangen, um die Unabhingigkeit eines freien objektiven Willens zu Wahrheitsfin-
dung und Entscheidungsfreiheit zu garantieren, musste unser Vater des Rationalismus
nun definitiv den Kopf vom Kérper trennen (eine recht franzésische Hausmarke). Das
seit Parmenides fortschreitender Scheidung von Kérper und Geist fantasierte »Tele-
phon des Jenseits« (GM: 341) ist aber in Wirklichkeit nur der feinfiihligere Draht zum
Kampf unserer Affekte. In all unserer platonisch-christlich anerzogenen Verdichtigung
und Verachtung des Kérpers ist diese weltliche Einsicht natirlich etwas schmachvoll.
Erst seit Freud gelingt es wieder vermehrt, der Innenwelt denselben Reiz oder gar die
eigentliche Wiirde des Menschen abzugewinnen.

Im Gegensatz zum obsessiven Bruch der Moderne versteht es der klassisch vorsokra-
tische Geist (der Tragddie), die »iibernommenen Elemente« (PHG, § 1) oder Provisorien
zu lautern, zu steigern, zu erheben und »in einem hoheren Sinne und in einer reineren
Sphire« (PHG, § 1) zum Erfinder zu werden (»Genialen-Republik« versus »Gelehrtenre-
publik« [PHG, § 1]), und damit die geistigen Funktionen als beeindruckendes Werkzeug
des Willens zur Gestaltung (des Lebens) zu verstehen (WZM: 439).

1 »Die Zeit ist ein Knabe, der spielt, hin und her die Brettsteine setzt: Knabenregiment!« (Heraklit,
in: Diels: 74)

https://dol.org/10.14361/9783839470725-021 - am 13.02.2026, 21:45:44, - [



https://doi.org/10.14361/9783839470725-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Nietzsches Architektur der Erkennenden

Den »Ceist, das Gehirnerzeugnifd als ibernatiirlich zu betrachten! gar zu vergéttern,
welche Tollheit! (KSA7, § 19[127])

Ein Ganz-Mensch-Sein heifdt aber, den sich bedingenden Zusammenhang von Kopf
und Koérper nicht nur zu erkennen, sondern konsequent zu Ende zu denken. Der Kopf
fungiert als eine stetig fortlaufende »Autoreprisentation des Organismus«, aus dessen
Bildern und Zeichen unsere Vorstellungen entwickelt werden (Malabou 2:91ff.). Eine
(gedankliche) Trennung der mentalen Aktivitit von unseren Sinnen ist nichts als Un-
sinn. Unser Werden, unser Leben, geht aus dieser Zusammengehorigkeit hervor. Es
gibt nichts rein Platonisches im Denken; der Zusammenhang des Geistigen und einer
auflersinnlichen Sphire (der Ideen..) ist reines Hirngespinst (ist reine, lebensvernei-
nende Kunst Platons). Nach zwei Jahrtausenden der Verdringung weifd man also wieder
einmal um den offensichtlichen Zusammenhang von Geist und Kérper, aber nicht um
irgendein >logisches« Gesetz. Auch hier findet ein gestalterischer Sprung statt (eine
Art Fulguration [Lorenz: 47f.]) und kein mentaler Darwinismus (Malabou 2:99), mit
dem das Ungewisse, die Unwahrheit, wiederum leicht zu (wissenschaftlicher) Ideologie
fithren konnte!

17.2 Das Tier Mensch

Wirwollen unsere Sinne festhalten und den Glauben an sie —und sie zu Ende denken!
Die Widersinnlichkeit der bisherigen Philosophie als der grofite Widersinn des Men-
schen. (KSA11, § 25[438])

Der Mensch ist also das »noch nicht festgestellte Tier« (JGB: 74). Im Hinblick auf Nietzsches
Ausfithrungen zur Gestaltung des Menschen liegt seine Betonung vor allem auf dem At-
tribut >noch nicht fest-gestellte, denn das Verstindnis des Menschen als Tier gehorte
einfach schon zum Grundstein seines Denkens. Doch selbst im heutigen kritischen Ver-
stindnis der menschlichen Kultur als Auspliinderung der Erde (Osborn), der Entwurfs-
zeit von Naturvertrigen (Serres 2) und Tierrechten, schwingt fir den >héheren< Men-
schen in solch banalen Feststellungen immer noch eine biblische Abscheu, Entwiirdi-
gung und Verdringung alles Animalischen mit. Es bleibt ein Schleier gottlicher Einge-
bung aller menschlichen Schopfungen bestehen, der die Kultur und den Menschen von
der Natur abtrennt, auch vereinzelt noch immer iber sie stellt. Der Begriff der Heili-
gen Schrift ist natiirlich auch in diesem Sinne die grofite sQuellenverschleierung« der
Menschheit (beispielsweise in Bezug auf Platons Schriften), aber selbst bescheidenere
kiinstlerische Inspirationen sind nicht immer frei vom Glauben an ein »Telephon des
Jenseits«. Anmaflung und Bescheidenheit fielen nirgends so exemplarisch zusammen
wie in der endlosen Schépfungsgeschichte, die noch heute den Zusammenhang von Na-
tur und Kultur verstellt.

Doch simtliche (scheinbar kognitiven) Erzeugnisse unserer Kultur sind nichts als
»Zeichensprache der Affekte« (JGB: 96). Die Einsicht, ein Tier zu sein, dient hier lediglich
dazu, den Ursprung alles Schaffens zu kliren, den Richtungspfeil der >Evolution« umzu-
drehen. Denn »in dem Phinomenalismus der>inneren Welt< kehren wir die Chronologie
von Ursache und Wirkung um. Die Grundtatsache der >inneren Erfahrung« ist, daf3 die

https://dol.org/10.14361/9783839470725-021 - am 13.02.2026, 21:45:44, -



https://doi.org/10.14361/9783839470725-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Kapitel - Wissenschaft und Fiktion

Ursache imaginiert wird, nachdem die Wirkung erfolgt ist... Dasselbe gilt auch von der
Abfolge der Gedanken« (WZM: 334). Der Intellekt, oder priziser gesagt: das Bewusstsein,
istimmer die >zuletzt informierte< Instanz. Im Gegensatz zu Platons Wunschdenken ei-
ner Kommandozentrale (Platon 3:169) befindet sich das Bewusstsein nicht am Anfang,
sondern immer am Ende einer Kette von Nervenreizen. Vereinfacht ausgedriickt: Der
Korper weifd schon vor dem Kopf, was entschieden ist; er informiert den Kopf lediglich
(falls die wichtige Verarbeitung der Wahrnehmung zu mentalen Bildern nétig erscheint)
und dies zudem verhiltnismaf3ig selten. Es mag befremdlich klingen, aber der Kopf ar-
beitet fiir die Affekte. Weder arbeitet er also gegen die Affekte, Triebe und Emotionen
noch ist er eine Art Kontrollturm des Kérpers als Maschine selbst noch im Sinne des
weit spiteren Descartes (Descartes: 45). Er ist vielmehr sein wichtigstes Organ bzw. Or-
ganon (oder Werkzeug des Willens zur Macht). Unser Bewusstsein »ist nicht die Leitung,
sondern ein Organ der Leitung« (KSA13, § 11[145]). Wer die Affekte, wer die Sinneswahr-
nehmungen verurteilt, entledigt sich des einzigen Bezugspunktes des Menschen zu den
Dingen (zur Welt, zum Leben), seiner einzigen Urteilskraft. Dies war die wichtigste Ent-
deckung Epikurs (Epikur 2: 79).

Woher kommt dieses spite und spirliche Informieren des Kopfes? Und wenn seine
Aufgabe weder die Erkenntnis noch das Kommandieren ist, was ist dann die eigentli-
che Funktion des Intellektes? Hier muss man iiber die herkommliche Unterscheidung
von rationalem und emotionalem Denken hinausgehen. Konrad Lorenz bezeichnete die
Intuition, verstanden als unsere emotionale Form von >Erkenntnis« als die stammesge-
schichtlich iltere Form von Intelligenz. Simtliche Wahrnehmungsmuster und Verhal-
tensreflexe stammen aus unserer steinzeitlichen Existenz als Jiger und Sammler. Seit je
sind unsere Gefiihle die einzigen Grundlagen der Lernerfahrungen, oder anders gesagt:
alles, was ins Bewusstsein tritt bzw. als Erinnerung zum konstruktiven Denken (in Bil-
dern, Mustern oder Schemata) abgerufen werden kann, hat diese >Mitgift« der Emotion
(sei dieses Attribut auch noch so gering). Dies fithrt zu einem heiklen Sich-gegenseitig-
Bedingen von emotionalem Denken und Rationalitit, zu einer recht >wilden Ehe«< von
Korper und ganzheitlich erfasstem Nervensystem (Damasio: 29), in der es in der Tat kei-
ne Scheidung vor dem Tod geben kann.

Unsere steinzeitlichen Gefiihle sind also »alt und konservativ< im Sinne einer ge-
zielten Lebenserhaltung; nur im Sinne einer eventuellen Zuriickhaltung fruchtbarer
Ideen sollte man diesem konservativen Sinn der Gefithle misstrauen (warum schreckt
man vor einer neuen Idee zuriick, ist das Gefiihl noch nicht reif, wie im >Fall Pessacs,
ist die Idee lebensverneinend etc.?) und eben nicht im Sinne einer spontanen, d.h.
uniiberlegten, leidenschaftlichen Reaktion. Es ist ein spontanes Messen am Leben, eine
Art Zensur, manchmal férdernd (als fruchtbare, konstruktive Kritik), manchmal (ent-
wicklungs-)hemmend; es ist — fiir den erfahrenen Denker und Entwerfer — das Mittel
schlechthin der Selektion (im Sinne Nietzsches ewiger Wiederkunft).

Der Ceist, der sich gewohnt, aus sich selbst die Freuden zu schopfen. (Demokritos, in:
Diels: 430)

Es gibt keine abstrakten urspriinglichen Gesetze, denen wir zu gehorchen haben, son-
dernnur Affekte, auf die >swir<jegliches Resultat zu beziehen haben (natiirlich haben >wir«

https://dol.org/10.14361/9783839470725-021 - am 13.02.2026, 21:45:44, - [

197


https://doi.org/10.14361/9783839470725-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Nietzsches Architektur der Erkennenden

hier nichts zu tun); d.h. das Abstrakte ist nur ein (spites) Resultat des Geistes und dient
dem Konkreten, den Affekten (vgl. >Riickkoppelung« bei Lorenz). Die abstrakte Idee ge-
hért also zum Affekt, als seinem initiierten Resultat (wenn auch als praktisch unkontrol-
lierte Fulguration auftretend, als Sprung), sie gehoért keiner héheren Instanz. Das heifit,
die Idee von Gott gehort zu unseren Affekten, zu unserem Gefiihlsleben (sie erschaudert
uns oder lisst uns inbriinstig auf die Knie fallen); sie ist die Sublimierung unserer Trie-
be, unseres Willens zur Kunst, und par excellence die Freud’sche Ekstase des sublims-
ten Zusammenfalls von (abstrakter) Idee und (konkretem) Affekt (Freud 2: 72). Am Leben
messen heif¥t also mit Epikur, ganz einfach die verschaffte Freude (oder Lust und Unlust
bei Nietzsche) an den Dingen, Tugenden etc. zu schitzen, zu ermessen und uns nicht um
Dinge zu kitmmern (z.B. die Wahrheit), die jenseits dieser Freuden (und Leiden) liegen
(Epikur 1:98). Lust und Unlust sind dabei weniger das Ziel (auf3er des ultimativen Ziels
der Lust am Leben) als vielmehr ein Indikator der Rationalitit. Daher ist eine intellektu-
elle Evolution gleichbedeutend mit der Entwicklung unserer Affekte als Grundlage jeg-
licher Entfaltung des Geistes; das bedeutet, dass die Plastizitit selbstverstindlich auch
fiir unsere Gefiihle gilt und mit ihrer Ausbildung zusammenfllt.

Unsere »Aufdenwelt«ist ein Phantasie-Produkt, wobei frithere Phantasien als gewohnte
eingelibte Thatigkeiten wieder zum Bau verwendet werden. Die Farben, die Téne sind
Phantasien, sie entsprechen gar nicht exakt dem mechanischen wirklichen Vorgang,
sondern unserem individuellen Zustande. (KSA9, § 11[13])

Zuriick zur Natur, zur Primitivitit (Gehlen), zu einer Vernatiirlichung des Menschen
(FW:128), kann nur heifRen, zuriick zu den Affekten, zuriick zu deren Bindung an die
menschliche Fantasie. Zuriick zur Natur heifSt mit Nietzsche nichts anderes als der
samor fati« des Willens zur Macht. Der Garten Epikurs ist ein Lustgarten, der Lust am
klaren Denken, am Verstehen, das eben nicht an Wahrheit gebunden ist, sondern an
die alles menschliche Denken konstituierende Fantasie (M, § 119; Palagyi: 94f.; Dama-
sio: 44). Das Verstehen ist fast schon der halbe Weg zum Schaffen eines Konzepts; das
Konzept als weiterfithrendes Ziel des Verstehens, als Artefakt, als Beitrag zur »Welt
als Irrthum« verstanden, lisst die kreative Ausrichtung des Verstehens unmissver-
stindlicher erfassen (das Verstindnis, die Analyse des Kontextes, ist schon Teil des
Schopfungsprozesses). Um diese Lust am Verstehen, am Leben, geht es auch Freud mit
der Ekstase beim plétzlichen Erfassen eines Kunstwerkes. Im Gegensatz zur altviteri-
schen Akademie hat die Vernunft also schon bei Epikur nichts mehr mit »kaltgestellten
Froschen« (KSA13, § 14[120]) zu tun, sondern sie ist ein Werkzeug der Lust am Leben.
Nach diesem Denker kann man nicht verniinftig leben, ohne lustvoll zu denken. Die
Rationalitit ist in den Dienst des Werdens zu stellen, des Testens von Entwicklungs-
moglichkeiten; die Vernunft ist zustindig fiir den Antrieb und das Steuern des kreativen
Prozesses, das Abwagen der Neuheiten, der Konzepte neuer Lebensmdoglichkeiten. Das
rationale Denken hat iiber das Provisorium zu wachen, denn der schwache Geist, d.h.
das etwas leichtsinnige Bewusstsein, tendiert zu Immobilitit. Die Lust oder Ekstase des
Erfassens birgt die Gefahr einer neuen Uberzeugung in sich, des Nicht-mehr-loslassen-
Wollens, der blinden Verliebtheit in das kiinstlerisch abstrakte Werk, das potenzielle
Risiko einer neuen konkreten Wahrheit.

https://dol.org/10.14361/9783839470725-021 - am 13.02.2026, 21:45:44, -



https://doi.org/10.14361/9783839470725-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

