
IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion

Dieselbe Spezies Mensch, noch eine Stufe

ärmer geworden, nicht mehr im Besitz der

Kraft zu interpretieren, des Schaffens von

Fiktionen, macht den Nihilisten.

(WZM: 403)

17. Der Garten Epikurs

Das Paradies, nach griechischem Begriff, auch ein »Garten Epicurs«. (KSA13, § 11[365])

Den Garten Epikurs könnte man sich als die vereinfachte menschengerechte Welt vor-

stellen. Gartenarchitektur wäre hier als Rückzug in die privateWelt, als eine »Privat-Cul-

tur-That« (KSA8, § 32[8]) zu verstehen. Einsteins Formel wäre in diesem Sinne als die

großmaßstäbliche ›Menschheits-Cultur-That‹ schlechthin zu verstehen, die totale Ver-

einfachung derWelt, der scheinbare Schlüssel zu ihremGeheimnis.Wie Phidias vor sei-

nem Parthenon gerät der Mensch beidesmal vor seinem künstlerischen Werk in Eksta-

se. Und genau dies ist ja der »Zwecke der Kunst«, den schon Vitruv ansprach, dasWesen

der Baukunst: das Ordnen (Vitruv, B1: 25 u. 67) als »eine Simplification zum Zweck des

Lebens« (KSA12, § 9[35]). Der Umfang dieser zurechtgemachten Welt ist nur eine Fra-

ge des Maßstabs bzw. der noch später angesprochenen »Format-Psychose«, der Reife

desMenschen (Sloterdijk).Der kleineGarten als das verlängerteHaus versteht sich noch

als bescheidene Einfriedung derNatur (auch Einschließung),Versailles als Anspruch auf

Macht über die Natur (das Territorium); Gartenarchitektur wird zur Landschaftsarchi-

tektur, aus BabylonwirdChandigarh.Man baut dieWelt nach einer erstenOrdnung und

diese erste vorgestellte Vereinfachung wird zum Schoß aller weiteren Künste (daher die

Mutter oder erste Kunst, wennman von der Höhle absieht). Obmit der Stadt »als bunte

Kuh« oder »Heimat aller Farbentöpfe« (Z: 129) noch vonKunst undOrdnung zu sprechen

sei (von einer ästhetischen Kultur im Gegensatz zu einer rein dekorativen, um auf die

kategorische Moderne anzuspielen), lassen wir vorerst dahingestellt.

Lob Epicur’s. – Die Weisheit ist um keinen Schritt über Epikur hinausgekommen – und

oftmals viele tausend Schritt hinter ihn zurück. (KSA8, § 23[56])

https://doi.org/10.14361/9783839470725-021 - am 13.02.2026, 21:45:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Auch das Leben Epikurs war, wie jenes späte Zweifeln des älteren Skeptikers Pyrrhon,

»ein Protest gegen die große Identitätslehre (Glück = Tugend = Erkenntniß)« (KSA13, §

14[99]) der Platonischen Akademie. Er wusste bereits, dass Weisheit nicht weise macht,

und dass man das rechte Leben nicht durch Wissenschaft findet (KSA13, § 14[99]).

Schon er war nahe, »an Stelle der ›Erkenntnißtheorie‹ eine Perspektiven-Lehre der Affekte«

(KSA12, § 9[8]) zu setzen. Die ganz entscheidende Primitivität des Mängelwesens (Geh-

len) einzuschärfen, seine nötige Vernatürlichung in den Vordergrund zu stellen, ist kein

nostalgischer Blick zu einer scheinbar verlorenen Natur, kein Zurück zum Ursprung

(wie beispielsweise Platon oder Rousseau), sondern das Freilegen des Fundamentes

bzw. der treibenden Kraft menschlicher Kultur. Dies hat nun Freud in seiner nach-

drücklichen Hervorhebung der Triebsublimierung erläutert (speziell des Sexualtriebes

[Freud 2: 92]). Aber auch hier griff ihm abermals Nietzsche zuvor, als er erkannte, dass

es eben die transfigurierten Affekte sind, die zu höherer Ordnung, zu deren Geistigkeit

führen (besonders die moralischen Werte sind in diese Vernatürlichung einzubeziehen

[WZM: 323]). Kurz, es gibt keine aparte Vernunft oder einen abgesonderten Geist. Unser

heiliger Gral steht und fällt mit seinem Sockel. Seine Aufgabe besteht darin, gerade

die Wissenschaft zur stetigen Freilegung der Fundamente allen Geschehens zu nutzen

und beispielsweise wie Nietzsche mit Anaximander ganz ›wunderbar logisch‹ daran zu

erinnern, dass alle Eigenschaften vergehen, dass es nichts Wahres gibt, weil es eben

nichts Beständiges gibt (PHG, § 4)! Es steht mit den Dingen (Makrokosmos) wie mit

dem Menschen (Mikrokosmos): »[…] alles hat jederzeit das Entgegengesetzte an sich«

(Heraklit, in: PHG, § 5), und in diesem endlosen Kampf der Kräfte, dem unschuldigen

Spiel des Aeon, ist das »bis in seine letzte Faser hinein« (PHG, § 7) unfreie ästhetische

Mängelwesen Mensch zum ewigen Künstler verurteilt, zur Schaffung seiner eigenen

Möglichkeiten. Aus diesem Schauspiel des ewigenWerdens entsteht die Notwendigkeit

der ›Wahrheit‹, der wahrhaftigen Fiktion. Und hier kann die Triebsublimierung im

ewigen Kampfe des Willens zur Macht potenziell in zwei entgegengesetzte Richtungen

laufen: zur Rache an der Zeit (Todestrieb) oder zur Entfaltung des bauenden Geistes

(Kunst- bzw. Lebenstrieb). Entgegen der »Kunst, die Wahrheit zu entdecken« (KSA 12,

§ 9[57]), dachten die Epikureer die »Philosophie als eine Kunst des Lebens« (KSA 12, §

9[57]). Gleich den Epikureern bleiben sämtliche Konzepte stetig anhand des Grades von

Lebens- undMachtgefühl des Menschen zu ermessen (KSA12, § 10[19]).

17.1 Vater unser des Rationalismus

Der Geist ist nur ein Mittel und Werkzeug im Dienste des höheren Lebens, der Erhö-

hung des Lebens: undwas das Gute anbetrifft, so wie es Plato (und nach ihm das Chris-

tentum) verstand, so scheint es mir sogar ein lebensgefährliches, lebenverleumden-

des, lebenverneinendes Prinzip. (WZM: 434)

Als einziges ›allgemeingültiges‹ Prinzip oder ›Wesen‹ der Welt der Erscheinungen und

somit auch des ganzen Menschen setzte Nietzsche den Willen zur Macht (zur Kunst).

Dieser die Umkehrung Platons vollstreckende, einzige Gedanke Nietzsches (Heidegger

3, B1: 432) galt der stetigen Veränderung bzw. Umgestaltung des Lebens als Kunstwerk

und der kontinuierlichen Formgebung unserer ganzen Psyche (d.h. der uns peitschen-

https://doi.org/10.14361/9783839470725-021 - am 13.02.2026, 21:45:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 195

den Affekte, Instinkte und Triebe [Wotling 1: 82]). Ursprung und Sinn des Lebens fallen

schließlich in der als Weiterentwicklung des Provisoriums verstandenen Kunst zusam-

men als Sinn und Ausgangspunkt für das nicht festgestellte, noch offene Mängelwesen,

eine »eigne Form zu finden und diese bis ins Feinste und Größte durch Metamorphose

fortzubilden« (PHG, § 1).

In seiner Verachtung gegen alles Wechselnde (KSA12, § 9[160]) war Descartes noch

ganz Platoniker. Die subtile und ›natürlichere‹ Veränderung ›Ich denke, also werde ich!‹

war im Schatten Platons (und seines späteren weltberühmten Schreiners) selbstver-

ständlich nicht zu schaffen. Aber gerade die bewundernswerte Vernunft ermöglicht

es dem Menschen, über seine nihilistischen Tendenzen hinauszugehen; sie hat immer

wieder an das ewige Spiel der Zeit1 zu erinnern, um unseren Willen zum Wissen, zur

Einheit, zur Einfachheit, zur Wahrheit zu bändigen und die konzeptuelle Suche nach

der Beständigkeit und dem »Schlüssel zum Weltgeheimniß« (PHG, § 10) nicht mit den

Dingen an sich oder einerHinterwelt zu verwechseln. Sie sollte an dieWidersprüchlich-

keit der Begriffe (Wahrheit) erinnern, daran, dass ein allgemeingültiger Begriff niemals

mit allen Phänomenen der Wirklichkeit in Einklang gebracht werden kann (PHG, §

12). Aber hierzu braucht es eben Lust am Denken, d.h. vor allem »Wille zur Lust« als

»Wille zumWerden,Wachsen, Gestalten, das heißt zum Schaffen« (WZM: 577). Hier war

DescartesWeisheit einweiter(er) Schritt hinter Epikur zurück. Er verhinderte weiterhin

ein mögliches Zusammenfallen des physiologischen und psychologischen Zentrums,

eine Intellektualität des Gefühls (z.B. Lust und Schmerz [KSA12, § 5[56]]). Frühe Quellen

einer Scheidung von Körper und Geist sind schon bei Parmenides aufzufinden (PHG,

§ 10), aber mit Descartes rückt ein frommer Wunsch und Grundbaustein der Moderne

in den Vordergrund: der Drang nach Freiheit des sich scheinbar emanzipierenden

Menschen. Übersetzt wurde dieser Drang mit einem Freimachen des Kopfes von den

Sinnen. Um sich aber den Kopf freizumachen, um reine Vernunft, absolute Objektivität

zu erlangen, um die Unabhängigkeit eines freien objektiven Willens zu Wahrheitsfin-

dung und Entscheidungsfreiheit zu garantieren, musste unser Vater des Rationalismus

nun definitiv den Kopf vom Körper trennen (eine recht französische Hausmarke). Das

seit Parmenides fortschreitender Scheidung von Körper und Geist fantasierte »Tele-

phon des Jenseits« (GM: 341) ist aber in Wirklichkeit nur der feinfühligere Draht zum

Kampf unserer Affekte. In all unserer platonisch-christlich anerzogenen Verdächtigung

und Verachtung des Körpers ist diese weltliche Einsicht natürlich etwas schmachvoll.

Erst seit Freud gelingt es wieder vermehrt, der Innenwelt denselben Reiz oder gar die

eigentlicheWürde des Menschen abzugewinnen.

ImGegensatz zumobsessivenBruchderModerne versteht es der klassisch vorsokra-

tische Geist (der Tragödie), die »übernommenen Elemente« (PHG, § 1) oder Provisorien

zu läutern, zu steigern, zu erheben und »in einem höheren Sinne und in einer reineren

Sphäre« (PHG, § 1) zum Erfinder zu werden (»Genialen-Republik« versus »Gelehrtenre-

publik« [PHG, § 1]), und damit die geistigen Funktionen als beeindruckendesWerkzeug

desWillens zur Gestaltung (des Lebens) zu verstehen (WZM: 439).

1 »Die Zeit ist ein Knabe, der spielt, hin und her die Brettsteine setzt: Knabenregiment!« (Heraklit,

in: Diels: 74)

https://doi.org/10.14361/9783839470725-021 - am 13.02.2026, 21:45:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Nietzsches Architektur der Erkennenden

Den »Geist«, das Gehirnerzeugniß als übernatürlich zu betrachten! gar zu vergöttern,

welche Tollheit! (KSA7, § 19[127])

Ein Ganz-Mensch-Sein heißt aber, den sich bedingenden Zusammenhang von Kopf

und Körper nicht nur zu erkennen, sondern konsequent zu Ende zu denken. Der Kopf

fungiert als eine stetig fortlaufende »Autorepräsentation des Organismus«, aus dessen

Bildern und Zeichen unsere Vorstellungen entwickelt werden (Malabou 2: 91ff.). Eine

(gedankliche) Trennung der mentalen Aktivität von unseren Sinnen ist nichts als Un-

sinn. Unser Werden, unser Leben, geht aus dieser Zusammengehörigkeit hervor. Es

gibt nichts rein Platonisches im Denken; der Zusammenhang des Geistigen und einer

außersinnlichen Sphäre (der Ideen…) ist reines Hirngespinst (ist reine, lebensvernei-

nende Kunst Platons).Nach zwei Jahrtausenden der Verdrängungweißman also wieder

einmal um den offensichtlichen Zusammenhang von Geist und Körper, aber nicht um

irgendein ›logisches‹ Gesetz. Auch hier findet ein gestalterischer Sprung statt (eine

Art Fulguration [Lorenz: 47f.]) und kein mentaler Darwinismus (Malabou 2: 99), mit

dem das Ungewisse, die Unwahrheit, wiederum leicht zu (wissenschaftlicher) Ideologie

führen könnte!

17.2 Das Tier Mensch

Wir wollen unsere Sinne festhalten und den Glauben an sie – und sie zu Ende denken!

Die Widersinnlichkeit der bisherigen Philosophie als der größte Widersinn des Men-

schen. (KSA11, § 25[438])

DerMensch ist also das »noch nicht festgestellte Tier« (JGB: 74). ImHinblick auf Nietzsches

Ausführungen zur Gestaltung desMenschen liegt seine Betonung vor allem auf dem At-

tribut ›noch nicht fest-gestellte‹, denn das Verständnis des Menschen als Tier gehörte

einfach schon zumGrundstein seines Denkens. Doch selbst im heutigen kritischen Ver-

ständnis der menschlichen Kultur als Ausplünderung der Erde (Osborn), der Entwurfs-

zeit von Naturverträgen (Serres 2) und Tierrechten, schwingt für den ›höheren‹ Men-

schen in solch banalen Feststellungen immer noch eine biblische Abscheu, Entwürdi-

gung und Verdrängung alles Animalischen mit. Es bleibt ein Schleier göttlicher Einge-

bung aller menschlichen Schöpfungen bestehen, der die Kultur und den Menschen von

der Natur abtrennt, auch vereinzelt noch immer über sie stellt. Der Begriff der Heili-

gen Schrift ist natürlich auch in diesem Sinne die größte ›Quellenverschleierung‹ der

Menschheit (beispielsweise in Bezug auf Platons Schriften), aber selbst bescheidenere

künstlerische Inspirationen sind nicht immer frei vom Glauben an ein »Telephon des

Jenseits«. Anmaßung und Bescheidenheit fielen nirgends so exemplarisch zusammen

wie in der endlosen Schöpfungsgeschichte, die noch heute den Zusammenhang vonNa-

tur und Kultur verstellt.

Doch sämtliche (scheinbar kognitiven) Erzeugnisse unserer Kultur sind nichts als

»Zeichensprache der Affekte« (JGB: 96). Die Einsicht, ein Tier zu sein, dient hier lediglich

dazu, den Ursprung alles Schaffens zu klären, den Richtungspfeil der ›Evolution‹ umzu-

drehen.Denn »in demPhänomenalismus der ›innerenWelt‹ kehrenwir die Chronologie

von Ursache und Wirkung um. Die Grundtatsache der ›inneren Erfahrung‹ ist, daß die

https://doi.org/10.14361/9783839470725-021 - am 13.02.2026, 21:45:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Kapitel – Wissenschaft und Fiktion 197

Ursache imaginiert wird, nachdem die Wirkung erfolgt ist… Dasselbe gilt auch von der

AbfolgederGedanken« (WZM: 334).Der Intellekt,oderpräziser gesagt: dasBewusstsein,

ist immer die ›zuletzt informierte‹ Instanz. ImGegensatz zu PlatonsWunschdenken ei-

ner Kommandozentrale (Platon 3: 169) befindet sich das Bewusstsein nicht am Anfang,

sondern immer am Ende einer Kette von Nervenreizen. Vereinfacht ausgedrückt: Der

Körper weiß schon vor dem Kopf, was entschieden ist; er informiert den Kopf lediglich

(falls die wichtige Verarbeitung derWahrnehmung zumentalen Bildern nötig erscheint)

und dies zudem verhältnismäßig selten. Es mag befremdlich klingen, aber der Kopf ar-

beitet für die Affekte. Weder arbeitet er also gegen die Affekte, Triebe und Emotionen

noch ist er eine Art Kontrollturm des Körpers als Maschine selbst noch im Sinne des

weit späteren Descartes (Descartes: 45). Er ist vielmehr sein wichtigstes Organ bzw. Or-

ganon (oderWerkzeug desWillens zurMacht).Unser Bewusstsein »ist nicht die Leitung,

sondern ein Organ der Leitung« (KSA13, § 11[145]). Wer die Affekte, wer die Sinneswahr-

nehmungen verurteilt, entledigt sich des einzigen Bezugspunktes desMenschen zu den

Dingen (zurWelt, zumLeben), seiner einzigenUrteilskraft.Dieswar diewichtigste Ent-

deckung Epikurs (Epikur 2: 79).

Woher kommt dieses späte und spärliche Informieren des Kopfes? Und wenn seine

Aufgabe weder die Erkenntnis noch das Kommandieren ist, was ist dann die eigentli-

che Funktion des Intellektes? Hier muss man über die herkömmliche Unterscheidung

von rationalem und emotionalemDenken hinausgehen. Konrad Lorenz bezeichnete die

Intuition, verstanden als unsere emotionale Form von ›Erkenntnis‹ als die stammesge-

schichtlich ältere Form von Intelligenz. Sämtliche Wahrnehmungsmuster und Verhal-

tensreflexe stammen aus unserer steinzeitlichen Existenz als Jäger und Sammler. Seit je

sind unsere Gefühle die einzigen Grundlagen der Lernerfahrungen, oder anders gesagt:

alles, was ins Bewusstsein tritt bzw. als Erinnerung zum konstruktiven Denken (in Bil-

dern, Mustern oder Schemata) abgerufen werden kann, hat diese ›Mitgift‹ der Emotion

(sei dieses Attribut auch noch so gering). Dies führt zu einem heiklen Sich-gegenseitig-

Bedingen von emotionalem Denken und Rationalität, zu einer recht ›wilden Ehe‹ von

Körper und ganzheitlich erfasstemNervensystem (Damasio: 29), in der es in der Tat kei-

ne Scheidung vor dem Tod geben kann.

Unsere steinzeitlichen Gefühle sind also ›alt und konservativ‹ im Sinne einer ge-

zielten Lebenserhaltung; nur im Sinne einer eventuellen Zurückhaltung fruchtbarer

Ideen sollte man diesem konservativen Sinn der Gefühle misstrauen (warum schreckt

man vor einer neuen Idee zurück, ist das Gefühl noch nicht reif, wie im ›Fall Pessac‹,

ist die Idee lebensverneinend etc.?) und eben nicht im Sinne einer spontanen, d.h.

unüberlegten, leidenschaftlichen Reaktion. Es ist ein spontanes Messen am Leben, eine

Art Zensur, manchmal fördernd (als fruchtbare, konstruktive Kritik), manchmal (ent-

wicklungs-)hemmend; es ist – für den erfahrenen Denker und Entwerfer – das Mittel

schlechthin der Selektion (im Sinne Nietzsches ewigerWiederkunft).

Der Geist, der sich gewöhnt, aus sich selbst die Freuden zu schöpfen. (Demokritos, in:

Diels: 430)

Es gibt keine abstrakten ursprünglichen Gesetze, denen wir zu gehorchen haben, son-

dernnurAffekte, auf die ›wir‹ jeglichesResultat zu beziehenhaben (natürlichhaben ›wir‹

https://doi.org/10.14361/9783839470725-021 - am 13.02.2026, 21:45:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Nietzsches Architektur der Erkennenden

hier nichts zu tun); d.h. das Abstrakte ist nur ein (spätes) Resultat des Geistes und dient

dem Konkreten, den Affekten (vgl. ›Rückkoppelung‹ bei Lorenz). Die abstrakte Idee ge-

hört also zumAffekt, als seinem initiierten Resultat (wenn auch als praktisch unkontrol-

lierte Fulguration auftretend, als Sprung), sie gehört keiner höheren Instanz.Das heißt,

die Idee von Gott gehört zu unseren Affekten, zu unseremGefühlsleben (sie erschaudert

uns oder lässt uns inbrünstig auf die Knie fallen); sie ist die Sublimierung unserer Trie-

be, unseres Willens zur Kunst, und par excellence die Freud’sche Ekstase des sublims-

ten Zusammenfalls von (abstrakter) Idee und (konkretem) Affekt (Freud 2: 72). AmLeben

messen heißt alsomit Epikur, ganz einfach die verschaffte Freude (oder Lust undUnlust

beiNietzsche) andenDingen,Tugenden etc. zu schätzen, zu ermessenundunsnicht um

Dinge zu kümmern (z.B. die Wahrheit), die jenseits dieser Freuden (und Leiden) liegen

(Epikur 1: 98). Lust und Unlust sind dabei weniger das Ziel (außer des ultimativen Ziels

der Lust am Leben) als vielmehr ein Indikator der Rationalität. Daher ist eine intellektu-

elle Evolution gleichbedeutend mit der Entwicklung unserer Affekte als Grundlage jeg-

licher Entfaltung des Geistes; das bedeutet, dass die Plastizität selbstverständlich auch

für unsere Gefühle gilt undmit ihrer Ausbildung zusammenfällt.

Unsere »Außenwelt« ist ein Phantasie-Produkt, wobei frühere Phantasien als gewohnte

eingeübte Thätigkeiten wieder zum Bau verwendet werden. Die Farben, die Töne sind

Phantasien, sie entsprechen gar nicht exakt dem mechanischen wirklichen Vorgang,

sondern unserem individuellen Zustande. (KSA9, § 11[13])

Zurück zur Natur, zur Primitivität (Gehlen), zu einer Vernatürlichung des Menschen

(FW: 128), kann nur heißen, zurück zu den Affekten, zurück zu deren Bindung an die

menschliche Fantasie. Zurück zur Natur heißt mit Nietzsche nichts anderes als der

›amor fati‹ des Willens zur Macht. Der Garten Epikurs ist ein Lustgarten, der Lust am

klaren Denken, am Verstehen, das eben nicht an Wahrheit gebunden ist, sondern an

die alles menschliche Denken konstituierende Fantasie (M, § 119; Palágyi: 94f.; Dama-

sio: 44). Das Verstehen ist fast schon der halbe Weg zum Schaffen eines Konzepts; das

Konzept als weiterführendes Ziel des Verstehens, als Artefakt, als Beitrag zur »Welt

als Irrthum« verstanden, lässt die kreative Ausrichtung des Verstehens unmissver-

ständlicher erfassen (das Verständnis, die Analyse des Kontextes, ist schon Teil des

Schöpfungsprozesses). Um diese Lust am Verstehen, am Leben, geht es auch Freud mit

der Ekstase beim plötzlichen Erfassen eines Kunstwerkes. Im Gegensatz zur altväteri-

schen Akademie hat die Vernunft also schon bei Epikur nichts mehr mit »kaltgestellten

Fröschen« (KSA13, § 14[120]) zu tun, sondern sie ist ein Werkzeug der Lust am Leben.

Nach diesem Denker kann man nicht vernünftig leben, ohne lustvoll zu denken. Die

Rationalität ist in den Dienst des Werdens zu stellen, des Testens von Entwicklungs-

möglichkeiten; die Vernunft ist zuständig für den Antrieb und das Steuern des kreativen

Prozesses, das Abwägen der Neuheiten, der Konzepte neuer Lebensmöglichkeiten. Das

rationale Denken hat über das Provisorium zu wachen, denn der schwache Geist, d.h.

das etwas leichtsinnige Bewusstsein, tendiert zu Immobilität.Die Lust oder Ekstase des

Erfassens birgt die Gefahr einer neuen Überzeugung in sich, des Nicht-mehr-loslassen-

Wollens, der blinden Verliebtheit in das künstlerisch abstrakte Werk, das potenzielle

Risiko einer neuen konkretenWahrheit.

https://doi.org/10.14361/9783839470725-021 - am 13.02.2026, 21:45:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470725-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

