146

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

als diejenige, die angesichts des Ergebnisses die Frage nach der Legitimitit der Macht-
wirkung anhand von natiirlichen oder positiven Rechten stellt.

Dennoch bleiben Schwierigkeiten mit Foucaults Machtbegriff bestehen. Die Tren-
nung von Gewalt und Macht wird von Foucault eher proklamiert als plausibilisiert, um
die Produktivitit der Macht hervorzuheben. Foucault klammert so Gewaltverhaltnisse
aus. Gleichwohl er angibt, die Erfahrung der totalitiren Regime, Faschismus und Sta-
linismus hitten ihn motiviert die Frage nach der Raserei der Macht zu stellen, kann er
iiber ihren Terror als Gewalt wenig sagen. Gleiches gilt fiir die Sklaverei, obwohl er in der
Kolonialmacht Frankreich aufgewachsen war und antikoloniale Kimpfe in Tunesien be-
gleitet hatte. Da er ihre Wirkungen gleichermafRen als Zwang beschreibt, wird deutlich,
wie unscharf Foucaults Unterscheidung von Gewalt und Macht am Ende bleiben muss.

2.3. Gedanken zur Vermittlung Adornos und Foucaults im Kraftfeld von
Macht und Gewalt

Der abschliefiende Teil des Kapitels vermittelt Adornos Denken der Gewalt mit Fou-
caults Machtanalytik, indem er Differenzen und Gemeinsamkeiten herausarbeitet
und sie mit gesellschaftlichen Transformationen in Beziehung setzt, in welche beide
Theoretiker eingreifen.”® Ihr gemeinsames Problem besteht in der kritischen Analyse
der Funktionsweisen gesellschaftlicher Herrschaft von dem brutalen Exzess bis zu
der subtilen Internalisierung. Aufgrund des bestindig reproduzierten Leids zielen
ihre deskriptiven und normativen Theorien iiber den Zusammenhang von Gewalt und
Macht auf Emanzipation. Dabei beleuchten ihre unterschiedlichen Konzeptionen dieser
beiden historischen Grundbegriffe einerseits gegenseitig blinde Flecken. Andererseits
ermdglichen sie einen Blick auf den Ubergang vom Fordismus zum Postfordismus
und bieten ein Modell der Aktualisierung kritischer Theorien. Statische Elemente der
Transformation erfasst Adornos Gewaltbegriff, welcher die Negativitit, die Repression
und das Leiden als gesellschaftliche Konstante begreift. Dynamische Aspekte registriert
Foucaults produktiver Machtbegriff, der die Ausbreitung permissiver Machtformen
innerhalb der kapitalistischen Vergesellschaftung auf den Begriff bringt.

Statt einer unitberwindbaren Trennung fithrt die Verbindung des multiplen Gewalt-
begriff Adornos mit Foucaults produktivem Machtbegriff ihre fruchtbare Vermittlung
vor Augen. Auf dieser Basis lisst sich die These begriinden, dass Gewalt und Macht dia-
lektisch ineinander umschlagen kénnen. Beide Begriffe sind jedoch nicht beliebig aus-
tauschbar. Eine Kritik der Gewalt wie auch eine der Herrschaft ist sinnvoll denkbar und
nétig, da ihre Abschaffung dem Begriff nach méglich ist. Hingegen ist eine Machtkritik®®

58  Diewesentlichen Punkte und Linien der Argumentation habe ich bereits in meinem Artikel Adorno
und Foucault im Kraftfeld von Macht und Gewalt (Erxleben 2019) vorgetragen. Sie werden im Folgen-
den ausgefiihrt und vertieft.

59  Sowohl in aktivistischen Kreisen als auch in der Forschung findet man diesen Begriff jedoch. So
sprechen Rahel Jaeggi und Robin Celikates von »Machtkritik« (Jaeggi/Celikates 2017: 98). Dieser
Begriff l4sst sich bei Foucaultjedoch nicht belegen und erscheint seinem Denken auch fremd. Der
Ausdruck Machtkritik lehnt sich zwar an Foucault an, erscheint aber als Versuch einer Radikalisie-
rung von Herrschaftskritik auf blofd sprachlicher Ebene.

https://dol.org/1014361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt

im selben Sinne nicht méglich, da ein Zustand ohne Macht nicht gedacht werden kann.
Adornos Fokus auf der Negativitit des Gewaltbegriffs erfasst zutreffend die anhaltende
Verhinderung der Aktualisierung von Potentialen. Zugleich offenbart sein Gewaltbegrift
die gewaltsame Zurichtung von Menschen und Dingen im Zugriff des identifizierenden
Denkens und wie diese im Kapitalismus produziert und reproduziert wird. Uber Ador-
nos auf Repression reduzierten juridischen Machtbegriff geht die Machtanalytik Fou-
caults hinaus, welche die Produktivitit kritisch aufzeigt. Jedoch hat sein Begriff der Macht
Leerstellen in der Beschreibung von Gewalt. N6tig ist ein produktiver Begriff der Gewalt,
der es erlaubt, Gewaltphinomene als produktiv zu begreifen, analog zum Verstindnis
der Macht bei Foucault. Wenn also ein dialektischer Umschlag von Macht in Gewalt im-
mer moglich ist, muss ein umfassender Begriff der Macht in zwei Richtungen gedacht
werden. Er verweist auf einen reflektierten Begrift des emanzipatorischen Fortschritts
einerseits und anderseits auf die herrschaftsstabilisierenden Dynamiken der Gewalt und
des Leidens. Letztes bestimmt der Begriff der Ohnmacht niher und fiillt damit eine bei
Foucault bestehende Leerstelle.

Nachfolgend werden vor dem Hintergrund von Gemeinsamkeiten die zwischen
Adorno und Foucault identifizierten Differenzen zugespitzt. Diese fithrt die Analy-
se anschlieRend auf ihre theoretischen Auseinandersetzungen mit gesellschaftlichem
Wandel zuriick. Die Thesen von der Dialektik zwischen Macht und Gewalt sowie von dem
Begriff der Ohnmacht als Mittler zwischen beiden bilden den Abschluss des Kapitels.

2.3.1. Gemeinsamkeiten: Herrschaftskritik fortsetzen

Die Fortsetzung der Tradition der Herrschaftskritik stellt das gemeinsame Problem und
Anliegen Adornos und Foucaults dar. Mit den Begriffen Ohnmacht oder Strategie aktua-
lisieren sie bestehende Konzepte und erschliefien zugleich neue Bereiche. Sie reagieren
dabei auf die unzureichende Analysefihigkeit eines verstaubten Marxismus. Vor allem
aber zielt ihre Kritik auf die Einrichtung einer Gesellschaft, die Mindigkeit ermoglicht
(siehe Kapitel 4). Dafiir richten sie ihre Begriffe auf die Untersuchung und Diskreditierung
von direkten und indirekten mikrologischen Gewaltverhdltnissen aus und auf die Frage, wie die-
se auf der Makroebene gesellschaftliche Herrschaft reproduzieren. Auch in der Forschungslite-
ratur wird diese Gemeinsamkeit wiederholt hervorgehoben.®® Besonders in der Kritik
des Zwangs zeigen Adorno und Foucault einander iiberschneidende theoretische und
praktische Interessen. In ihren Uberlegungen ist der Gedanke gleichermafen zentral,
wonach Zwang fir das Funktionieren moderner Gesellschaften eine fundamentale Rol-
le spielt.® Allerdings artikulieren sie dieses Problem unterschiedlich und akzentuieren

60  Soargumentieren auch Weifs und Speck mit Blick auf die Vermittlung von Frankfurter Schule und
Poststrukturalismus: »Es waren die neuen Gewaltformen der Moderne mit ihrer bis dahin unbe-
kannten Totalitat, die stets die Bedrohung des ebenfalls neuen Gedankens menschlicher Wiirde
waren und in beiden Strémungen die Gegenfragen zum Optimismus der Aufklarung provozier-
ten.« (Weif’/Speck 2007: XIl) Dariber, dass Foucaults Arbeiten auf die Untersuchung der Gewalt-
aspekte moderner Cesellschaften zielten, besteht in der Forschung annidhernd Konsens: vgl. Loik
2001: 43; Schroer 2004: 159; Sarasin 2007: 45; Gros 2012; Maze 2018: 120.

61 Adorno und Foucault beschreiben die direkt physischen bis mehrfach vermittelten Formen des
Zwangs, analysieren ihre Wirkungen in allen gesellschaftlichen Bereichen und erfassen ihre sub-

https://dol.org/1014361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. /de/s Access

147


https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

es damit verschieden. Die Begriffe Gewalt und Macht werden von Adorno und Foucault
zwar gleichermaflen zur Analyse des Zwangs herangezogen, dabei jedoch verschieden
konzipiert. Dadurch geraten verschiedene Aspekte der gesellschaftlichen Krifteverhalt-
nisse in den Vordergrund, was teils auf theoretische Positionierungen zuriickgeht, teils
auf historische Erfahrungen, die im Folgenden betrachtet werden.

2.3.2. Zuspitzung der Differenzen: Adornos negativistischer Antagonismus
gegen Foucaults produktivistischen Agonismus

Den Begriff Gewalt nutzt Adorno erstens zur Bezeichnung einer aktiven Kraft, zweitens
als Ursache passiven Erleidens und drittens zur Beschreibung der Funktionsweise des
Geistes. Dabei baut er auf dem Modell physischer Gewalt auf, deren vielfache Vermitt-
lung die Gesellschaft zusammenhalte. Gewalt erscheint bei ihm stets als gesellschaftliche
Verhiltnisse. Darauf verweisen auch die Begriffe Ideologie und Pseudoindividualisie-
rung, mit denen dieses Kraftfeld verbunden ist. Bereits die Trennung und Fixierung von
Gesellschaft und Individuum fasst Adorno als Gewalt (siehe Kapitel 4.1.). Dem entspricht
auch die Konstellation, in die Adorno die Gewalt mit anderen Begriffen bringt. Nament-
lich zu Leiden und Macht steht Gewalt in einer ausdifferenzierten, funktionalen, nicht
rein repressiven Beziehung. Das Leiden im Individuum als subjektiver Ausdruck von ob-
jektivem gesellschaftlichem Druck erscheint als materielle Basis einer Kritik der Gewalt.
Das von Gewalt ausgeldste Leiden ist unzweifelhaft, obwohl Kulturindustrie und ande-
re Formen von Ideologie es vergessen machen wollen und damit die Gewaltverhiltnisse
aufrechterhalten (siehe Kapitel 3.1.). Leiden beredt zu machen ist die Aufgabe einer jeden
kritischen Sozialtheorie und damit auch ihre normative Basis. Adorno entwickelt eine
dialektische Konzeption des Gewaltbegriffs, die auf dem Abschneiden des Potentials be-
ruht. Damit wirkt Gewalt zugleich produktiv fir die negative Vergesellschaftung unter
kapitalistischen Verhiltnissen. Denken und Geist verfahren notwendig auf gewaltsame
Art, doch besteht die Moglichkeit ein Potential zu heben. Die Dialektik der Gewalt be-
steht darin, dass man sie noch ausiibt, wenn man sie iiberwinden will. Hingegen bleibt
der Begriff der Macht bei Adorno allgemein und abstrakt. Er identifiziert sie mit dem
System oder dem Bestehenden schlechthin. Die von Adorno untersuchte Macht funk-
tioniert itberall innerhalb einer antagonistischen Gesellschaft und zeigt sich in den Kalkiilen
aller Individuen. Macht wirkt rational und ubiquitir. Nach Adorno basiert sie entspre-
chend der Repressionshypothese auf dem Triebverzicht und orientiert sich am Modell
des Gesetzes. Daher kann Adornos Machtbegriff in Foucaults Termini als juridisch be-
zeichnen werden. Wihrend Adornos Gewaltbegrift bis ins Kleinste hinein fihig ist, Ge-
walt aufzuspiiren und zu denunzieren, gerit sein Verstindnis von Macht konventionell
und bleibt auf der Makroebene politischer Macht. Insgesamt bestitigt seine Konzeption
von Gewalt und Macht die Negativitit als den hervorstechenden Zug seiner kritischen
Theorie der integrierten Gesellschaft, welche als fordistische verstanden werden kann.

jektiven, sozialen und epistemologischen Dimensionen. Vgl. unter anderem Adorno 1966: ND: GS
6:32;1951: MM: GS 4:171; 1942: [Klassentheorie]: GS 8: 377. Zu Foucault vgl. Foucault 1970: OD: 38;
1975: US: 265, 269; 1982: [306]: 280.

https://dol.org/1014361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt

Foucault entwickelt wihrend seiner genealogischen Phase einen Begriff von Macht
[pouvoir] als produktives Netz. Vom frithen Kriegsmodell bis zur spiteren Vorstellung
von der Macht als auf Handeln einwirkendes Handeln arbeitet er die wesentlichen
Aspekte seines analytischen Begriffs heraus. Gegen vorherrschende Verstindnisse von
Macht bekidmpft er jeden Versuch die Macht als Substanz zu begreifen. Dagegen vertritt
Foucault einen relationalen Machtbegriff, der von immanenten Beziehungen zwischen Singula-
ritdten ausgeht. Foucault behauptet die Autonomie der Machtbeziehungen, da sie sich
nicht reduktionistisch aus den Verhaltnissen von Produktion Zirkulation und Konsum-
tion ableiten lassen. Machtbeziehung nehmen an der Mikroebene ihren Ausgang und
wirken nicht in antagonistischen Verhiltnissen, sondern in intentionalen Strategien,
welche aber nicht subjektiv gedacht werden diirfen. Damit beschreibt Foucault einen
gesellschaftlichen Agonismus, in dem ausgehend von einer Vielzahl von strategisch operie-
renden Mikro-Michten, welche in permanenten Konflikten um Hegemonie kimpfen,
sich Herrschaftsverhiltnisse bilden. Seinen Machtbegriff trennt er von Gewalt. Gewalt
zwingt direkt physisch, Macht funktioniert subtil und vermittelt itber Wissen. Doch an
verschiedenen Stellen schliefdt Foucault Krieg, direkten physischen Zwang und Gewalt
im engeren Sinn in Machtbeziehungen ein. In jedem Fall existiert fiir Foucault die Macht
nur in actu und in Bezug auf ein Handeln. Handeln verweist auf den wesentlichen Aspekt
des Foucaultschen Machtbegriffs: Macht ist produktiv, sie induziert Diskurse, erzeugt
Subjekte, veranlasst Verhalten und konstruiert Gegenstinde. Doch nicht nur mit dem
Wissen ist die Macht untrennbar verbunden, sondern auch mit dem Widerstand. Denn
die Macht bietet Spielriume, ein Kontinuum zwischen Konformitit und Widerstand.
Die Techniken der Macht sind iibertragbar und damit auch potentiell umkehrbar. Im
Netz der Macht ist der Widerstand daher iiberall prisent. Auf die Widerstinde der
Neuen Sozialen Bewegungen fithrt Foucault auch die Krise der Regierung zuriick. Diese
spezifische Formation von Macht und Wissen, die man auch fordistische Gouvernemen-
talitit nennen konnte, sieht sich in den 1970er Jahren gezwungen auf die transversalen
und mit dem Subjekt verbundenen Kimpfe zu reagieren. In der Folge beobachtet Fou-
cault die neoliberalen Rekonfigurationen der Macht, welche die Menschen iiber Freiheit
regiert. Die Permissivitit der postfordistischen Machtformen problematisieren seine
Analysewerkzeuge.

Oberflichlich betrachtet liuft die Untersuchung der Begriffe Macht und Gewalt im
Denken Adornos und Foucaults auf eine schematische Gegeniiberstellung hinaus: Auf
der einen Seite der an Repression orientierte mehrdimensionale Gewaltbegriff Adornos,
der die Negativitit der Gewalt dialektisch auf eine Tauschvergesellschaftung zuriick-
fithrt. Die Individuen werden darin durch Androhung physischer Gewalt zur Klassen-
gesellschaft zusammen gezwungen. Der ihr zugrundeliegende Antagonismus setzt sich
aufvielfiltige und gebrochene Weise bis in alltigliche Umgangsweisen und Artefakte der
Kultur auf gewaltsame Art durch. In seinen Analysen spiirt Adorno Formen von Gewalt
in allen Bereichen der Gesellschaft auf und macht das Leiden der beschidigten Individu-
en sichtbar. In der gebrochenen Totalitit der verwalteten Welt steht aufgrund der um-
fassenden Vermittlung von Gewaltverhiltnissen niemand aufierhalb des Schuldzusam-
menhangs, dem die Einzelnen nahezu ohnmichtig gegeniiberstehen. Auf der anderen
Seite steht der produktiv verstandene immanente Machtbegriff Foucaults. Er beschreibt
relationale, reversible und dynamische Krifteverhiltnisse, in denen Widerstand integra-

https://dol.org/1014361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. /de/s Access

149


https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

ler Teil einer Pluralitit von Strategien ist. Aus dem kontingenten Zusammenwirken teils
divergierender Strategien entstehen spezifische Machtformen mit je eigenen Rationa-
lititen. Diese zielen mittels diskursiver und nondiskursiver Techniken darauf, das Ver-
halten von Kollektiven und Individuen zu beeinflussen, welche Foucault als Effekte und
Ausgangspunkte von Strategien begreift. Trotz seiner spiteren Verschiebungen hin zu
Freiheitsriumen der Subjekte geht Foucault grundlegend von agonistischen Verhiltnis-
sen in Gesellschaften aus, in denen permanent Kimpfe um Machtbeziehungen gefiihrt
werden, um Zwangswirkungen zu kritisieren und zu beenden oder aber sie zu modifi-
zieren und neue zu erschaffen.

2.3.3. Vermittlungsvorschlage

Einer der Griinde dafiir, dass Adorno und Foucault die modernen Gewaltformen auf un-
terschiedliche Weise begrifflich analysieren, liegt in Adornos Verbleib im Rahmen mar-
xistischer Theoriebildung. Der sich durch Antagonismen hindurch erzeugenden bruta-
len Totalitdt kapitalistischer Klassengesellschaften entspricht einerseits Adornos weiter
Gewaltbegriff in seiner Feinheit und andererseits sein schematisch-abstrakter Begriff
von der Macht des Systems. Foucaults strategischer und mikroskopischer Machtbegrift
korrespondiert hingegen mit der Polyvalenz, Lokalitit und Transversalitit der Kimp-
fe gegen verschiedene Machtformen. Die Produktivitit von Macht hebt er gegen den
engen Begriff von Gewalt als unmittelbarem Zwang hervor. Sein Motiv fiir die Abkehr
vom Paradigma des Klassenkampfes und der dialektischen Theorie bildet die Einsicht
in die vom marxistischen Diskurs ausgehenden Zwangseffekte. Die Erneuerung kriti-
schen Denkens muss von der Erkenntnis der Abnutzung der kritisch intendierten Be-
griffe ausgehen. Daran schliefit direkt die Ebene der Historizitit an, da die Abnutzung,
Instrumentalisierung und Verkehrung von Begriffen immer im realhistorischen Kontext
verstanden werden muss und nicht als ideengeschichtlicher Prozess. Die Transformati-
onder Begriffe ist vermittelt mit der Transformation der Gesellschaft, dieshaben Adorno
und Foucault beispielhaft geleistet (siehe Kapitel 1.3.) und damit Modelle fiir die Gegen-
wart vorgelegt .

Das zentrale Argument des Kapitels lautet ausgehend von den beiden Ebenen der
Differenz, dass Adornos marxistische Konzeption der Begriffe Gewalt und Macht als Teil
seiner Kritischen Theorie der Gesellschaft der fordistischen Formation des Kapitalismus ent-
sprechen. Foucault entwickelt seine Machtanalytik in Reaktion darauf, dass mit dem tra-
ditionellen Machtbegriff die Kimpfe der Neuen Sozialen Bewegungen und neue Macht-
formen unzureichend erfasst werden konnen, die eine Transformation zum Postfordismus
ankiindigen. Der Ubergang kann auf den Unterschied zwischen den Konzepten Antago-
nismus und Agonismus verdichtet werden. Adorno beschreibt trotz aller Briiche einen
einheitlichen Antagonismus, der die Klassengesellschaft als Totalitit strukturiert und
als dialektischen Widerspruch analysiert werden kann. Foucault beleuchtet hingegen als
Agonismus die Pluralitit, Diskontinuitit und Kontingenz verschiedener Strategien, die
sich in verschiedenen Machtformen und ihren Kimpfen zeigen.

Beide Analysen erginzen einander, widersprechen sich aber auch in Teilen. Sie bie-
ten unterschiedliche Blickwinkel auf Machtformen und Gewaltphinomene. So erscheint
es zuweilen analytisch praziser auf einen produktiven Machtbegrift zuriickzugreifen,

https://dol.org/1014361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt

um die Machttechniken der neoliberalen Gouvernementalitit zu begreifen, die permis-
siv regiert, also scheinbar paradox iiber Freiheit Zwang ausiibt, indem sie begrenzte
Spielriume lisst. An anderen Stellen mag es sinnvoll erscheinen mit einem repressiven
Begriff von Gewalt auf die strukturellen Einschrinkungen dieser Wahlmaglichkeiten zu
verweisen und die Persistenz von Leiden, Irrationalitit und Ohnmacht in der Re-Pro-
duktion unter dem Diktat des Tauschwertes zu denunzieren.®* Um der Kontinuitit des
Problems der Gewaltformigkeit moderner Gesellschaften in ihrem Wandel gerecht zu
werden, ist es unumginglich die Historizitit von Theorien zu reflektieren und Begriffe
zu transformieren, damit sie weiter analytisch prizise und kritisch wirken kénnen.

Der Historizitit entkommen auch die Formen des Widerstands nicht. Kritik, Kimp-
fe und ihre Utopien unterliegen einem Formenwandel. Ist bei Adorno die Konzeption
der verwalten Welt zwar gekniipft an die Emphase der Ohnmacht und das Postulat der
verstellten Praxis, bietet er doch den Widerstindigen qua Negation einen Ausblick auf
Versohnung und Erlésung (vgl. Adorno 1951: MM: GS 4: 283). Dagegen verweigert Fou-
caults immanenter Machtbegriff diesen Fluchtpunkt und mit ihm die Aussicht auf ei-
ne Revolution.® Zugleich zeigen seine Analysen Ankniipfungspunkte von Widerstand
tiberall, wo Macht wirkt. Adornos Tendenz zur Rarifizierung des Widerstands steht so
Foucaults Ausweitung der Widerstindigkeit gegeniiber.

Ausgehend von diesen Uberlegungen zur Historizitit von Theorie und ihrer Aus-
einandersetzung kénnen abschliefiend auf Grundlage der entwickelten Differenzen der
Konzeptionen von Gewalt und Macht bei Adorno und Foucault zwei vorliufige Thesen

62  Zubeobachtenistinsgesamteine Verscharfungvon Tendenzen, die Adorno und Foucault beobach-
ten: Einerseits die Persistenz von Gewaltformen wie Krieg und politischem Terror, die aber gleich-
falls unter dem Paradigma der Digitalisierung hybridisiert werden. Andererseits eine sich zuspit-
zende Internalisierung von Gewalt in Form von Depression und Burnout, die Han auf »ein Uber-
maf3 an Positivitit [..], auf das Unvermaogen, Nein zu sagen, nicht auf das Nicht-Diirfen« zuriickfihrt
(Han 2011: 43, Hervorhebung im Original). In den letzten Jahrzehnten haben sexistische Gewalt-
phanomene und spezifische Kimpfe gegen und um geschlechterspezifische Machtformen deut-
lich mehr Aufmerksambkeit erfahren. Indem sie beispielsweise die Vergewaltigung in der Ehe, Ab-
treibung und Care-Arbeit thematisieren, verweisen besonders feministische Theoriebildung und
Kampfe auf das notwendige Korrektiv des Feminismus zur Kritischen Theorie (vgl. Adamczak 2017:
225-230, 247-253; Knapp 2012: 131).

63  Diese Transformation erfordert oft theoretische Positionen, auch wenn sie Eindeutigkeit verhei-
Ren, aufzugeben, um Kampfe fortsetzen und neue fithren zu kdnnen. Den Materialismus zu ret-
ten kann erfordern, sich vom Basis-Uberbau-Schema zu verabschieden. Foucault ginge es bei der
Ausarbeitung seines produktiven Machtbegriffs, so analysierte Lemke scharfsinnig, um eine Ak-
tualisierung von Marx Begriff der Produktionsweise (vgl. Lemke 2001: 273).

64  Soetwainderknappen Form:»Gegen die, welche die Bombe verwalten, sind Barrikaden lacherlich
[..].« (Adorno 1969: [Marginalien]: 181) Wobei sich dies auf tradierte Formen des Protestes bezog
und als Aufforderung der Entdeckung und Entwicklung andere Widerstandspotentiale, etwa in der
Kunst, verstanden werden kann.

65 Keine globalen Transformationen sind in Foucaults Augen erstrebenswert, nur Subversionen in
lokalen Kidmpfen. Seine »historische Ontologie unserer selbst«sollte sich »von all jenen Projekten
abwenden, die global und radikal sein wollen.« (Foucault 1984: [339]: 703) Wobei Foucaults Aufruf
iber klassische Antagonismen hinauszugehen und Experimente zu wagen auch als Radikalisie-
rung gedeutet werden kann (siehe Kapitel 4.2.3.).

https://dol.org/1014361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. /de/s Access

151


https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

skizziert werden. Die erste formuliert ein dialektisches Verhiltnis von Macht und Ge-
walt. Die zweite postuliert Ohnmacht als einen Begriff, der zwischen beiden Ansitzen
vermittelt.

Dialektik von Macht und Gewalt

Die beste Moglichkeit das Kraftfeld Macht und Gewalt begrifflich zu fassen besteht nicht
in der scharfen Trennung beider Begriffe im Anschluss an Foucault. Nachdem Foucault
zum Zweck der Hervorhebung des produktiven Charakters von Macht sie von Gewalt
unterschieden hat, kann dieser erweiterte Begrift von Macht nun mit Adornos weitem
Begriff von Gewalt dialektisch vermittelt werden. Der Zweck dieser Vermittlung liegt
in dem Interesse aktuelle Machtverhiltnisse und Gewaltformen (wie Burnout, hybride
Kriege und Femizide) besser zu erfassen. In Anlehnung an Foucaults Uberlegungen, wo-
nach Strategien von Krieg und Politik »jederzeit ineinander umschlagen kénnen« (Fou-
cault 1976: WzW: 94), lautet die These: Macht kann jederzeit in Gewalt umschlagen.®

Diese These baut auf den Uberlegungen Adornos und Foucaults auf und geht iiber
sie hinaus. Beide konzipieren Gewalt und Macht jeweils als weite Begriffe, deren Exten-
sion unendlich erscheint. Das Problem der Ab- und Umgrenzung, das sich dabei stets
stellt, ist im Fall von Gewalt und Macht immanent und unhintergehbar. Die vielfache
und mehrdimensionale Vermittlung von Gewalt und die Ubiquitit von Macht veranlas-
sen Adorno und Foucault sie mit guten Griinden iiber den engen sozialphilosophischen
Rahmen hinaus auch moralphilosophisch, erkenntnistheoretisch und 4sthetisch offen
und weit zu fassen. Das Andere von Macht und Gewalt ist nur in der Potentialitit greifbar und
zeigt sich in Diskontinuititen, Briichen und an den Grenzen. Mit den Mitteln der genea-
logischen beziehungsweise immanenter Kritik kann ex negativo herausgearbeitet wer-
den, welche anderen Formen der Macht oder Zustinde jenseits der Gewalt gedacht und
angestrebt werden konnen. Fiir die jeweiligen Arten von Kritik haben Adorno und Fou-
cault Gewalt und Macht als historische Begriffe konzipiert. Fir die spezifische Analyse
historischer Verhiltnisse sollen sie duflerst fein in der Anwendung und damit in der Lage
sein, zwischen Machtformen und Gewaltphinomenen zu differenzieren und normative
Urteile zu erméglichen. Gleichwohl bedeutet von einem dialektischen Umschlag beider
Begriffe zu sprechen, davon auszugehen, dass sie nicht bedeutungsgleich sind.

Wenn Macht und Gewalt als weite, nicht bedeutungsgleiche Begriffe verstanden wer-
den, die ihr Gegeniiber aus einer Potentialitit ableiten, stellt sich die Frage, in welcher
Weise sie dialektisch vermittelt sein kénnen. Sinnvoll denkbar erscheint eine triadische
Konstellation von Fortschritt, Macht und Gewalt,*” deren materielle Basis Leiderfahrungen und

66 Diese These ist verwandt mit der von Han, der von einer »vielfache[n] Dialektik der Macht« (Han
2005: 13) spricht, Gewalt aber als rein repressiv deutet: »Wird die Vermittlung [zwischen Ego und
Alter, PE.] auf Null reduziert, so schlagt die Macht in Gewalt um. Die reine Gewalt versetzt Alter in
eine extreme Passivitat und Unfreiheit. Es findet keine innere Kontinuitat zwischen Ego und Alter
statt.« (Han 2005: 15; Hervorhebung im Original)

67  Ahnlich entwerfen Jaeggi und Celikates ihren Machtbegriff mit zwei Ausrichtungen, einerseits in
Richtung Freiheit und andererseits in Richtung Gewalt (vgl. Jaeggi/Celikates 2017: 99—100). Da sie
keine Konzeption von Gewalt anstreben und das Verhaltnis der Begriffe nur linear und nicht unter-
einander vermittelt bestimmen, bleibt ihre begriffliche Konzeption hinter der angestrebten Kom-

https://dol.org/1014361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt

Kimpfe darstellen. Der Gedanke baut auf Adornos Uberlegungen zu Fortschritt auf: »Wiir-
de wahrhaft der Fortschritt des Ganzen michtig, dessen Begriff die Male seiner Gewalt-
tatigkeit trigt, so wire er nicht linger totalitir.« (Adorno 1962: [Fortschritt]: 49) Ador-
no beschreibt die begriffliche und historische Dynamik der triadischen Konstellation.
Macht, die in ihrer historischen und aktuellen Gestalt als Fortschritt auftritt, ist gewalt-
titig, kann aber andererseits potentiell befreiend wirken, worin ein Moment der Wahr-
heit des Fortschritts gegen seine falsche Realisierung liegt. Das moderne Narrativ des
Fortschritts gibt ein Versprechen auf Emanzipation, also auf Freiheitsgewinne und Er-
michtigung.® Die kapitalistische Gesellschaft beschidigte den Fortschritt, in dessen
Zeichen sie ungeheure Potentiale entwickelte, da sie aufbauend auf vorhergehenden Ge-
waltverhiltnissen von der urspriinglichen Akkumulation an mit Gewalt verbunden war.

Innerhalb der Dialektik von Macht und Gewalt kénnen zwei Momente gedacht wer-
den, die zuvor blinde Flecken darstellten: zum einen die Produktivitit von Gewalt und zum
anderen die Ohnmacht als gewaltsame Form von Macht. Im ersten Fall konnen Gewalt-
ausitbungen und Gewalterfahrungen produktiv an Vergesellschaftung und Subjektivie-
rung beteiligt sein, indem sie einerseits zu Ermichtigungserlebnissen fithren und an-
dererseits iiber Wissensproduktion Sinn erzeugen. Aufgrund dieser fetischisierenden
Wissensproduktion stabilisieren Ideologien die von Gewalt beschidigten Subjekte durch
dieirrationale Bearbeitung ihrer Leiderfahrungen (siehe Kapitel 3). Adorno erfasst diese
Moglichkeiten, betont allerdings das repressive Moment des Vorgangs, wohingegen mit
und gegen Foucault die Affirmationskraft der Gewalt in den Fokus geraten soll.*’ Gerade
weil dabei nicht aus dem Blick geraten darf, dass Gewalt mit dem Leiden der Subjekte
einhergeht, ist das Moment der Produktivitit von Gewalt nicht als Freibrief fir revolu-
tionire Gewalt zu deuten. Repressive Dynamiken und Beschidigungen machen auch vor
denen nicht Halt, die Gewalt zur Beendigung gewaltsamer Herrschaftsverhiltnisse ein-
setzenwollen und damit auf Befreiung zielen. Ein Umstand, den zu reflektieren Theorien
verpflichtet sind, die mit Foucault von der unhintergehbaren Rolle von Kimpfen mit, um
und gegen Machtformen ausgehen, da sie auch zu Stabilisierung und Vertiefung von Un-
terwerfung fithren kénnen. Nie kann es eine abschlieflende Rechtfertigung von Gewalt
geben, stets ist, wer sie iibt, Teil eines Schuldzusammenhangs.

Ohnmacht als Mittlerbegriff
Der zweite Moment, der sich aus der Dialektik von Macht und Gewalt ergibt und zu-
gleich die zweite These des Kapitels bildet, betrifft Adornos Begriff der Ohnmacht. Thm

plexitatzuriick. Die durch permissive Machttechniken ausgeiibte Gewalt kann so nicht erfasst wer-
den. Letztlich bleibt Gewalt wieder das blof} Andere der Macht.

68  Siehe auch Allen 2016.

69  Aufdiese Weise schliefst Wildtan Foucaultan und geht iiberihn hinaus, indem er zeigt, dass »reale
physische Gewalt« produktiv die nationalsozialistische Volksgemeinschaft herstellte (Wildt 2007:
19). Ebenfalls unter Rickgriff auf Adorno und Foucault argumentiert Decker, dass »[vlerweigerte
Anerkennungg, die als Gewalterfahrung verstanden werden kann, nicht rein repressiv zur Passivi-
tat der Subjekte fiihrt, also »nicht zu einer Erfahrung der Desintegration« wird, »sondern im GCe-
genteil zur Integration in eine autoritare Dynamik« (Decker 2018: 57) fiihrt.

https://dol.org/1014361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. /de/s Access

153


https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

entspricht kein Begriff bei Foucault’® und doch kann er als Vermittlung der beiden Ansit-
ze fruchtbar gemacht werden. Einerseits leuchtet der Begriff die Leerstelle in Foucaults
Machtbegriff aus, dass es Stellen im Netz gibt, die, obgleich sie von Macht konstituiert
und durchzogen sind, keine Macht ausiiben kénnen tiber diese Machtverhiltnisse. Trotz
der Abwesenheit physischer Gewalt, die Subjekte direkt zu Verhalten zwingen konnte,
werden diese ohnmichtigen Situationen von Subjekten als Leiden erlebt und sind mithin
als gewalttitig dechiffrierbar. Andererseits deutet die Macht-Komponente des Begriffs
eben auf diese Konstituierung durch Macht und ihre Einbindung in Machtbeziehungen
hin. Der besonders fruchtbare Aspekt des Begriffs besteht darin, dass er Grunderfah-
rungen beschreiben kann, die in den letzten Jahren wieder stirker artikuliert wurden.
Ohnmacht ist eine sozialphilosophische Kategorie, die aufzeigt, in welcher Weise die Aporien der
derzeitigen kapitalistischen Gesellschaft systematisch das gute Leben verunmdglichen. Sie erfasst
eine komplexe Gemengelage, die auch sozialpsychologische, politische und 6konomi-
sche Elemente beinhaltet. Dazu zihlen unter anderem Depression, Vertrauensverlust in
die reprasentative Politik und liberale Demokratie, Abstiegsingste hervorgegangen aus
dkonomischen Krisen und Transformationen der Arbeitswelt.

Der Begrift der Ohnmacht wird von Adorno entfaltet und bietet einen Ausweg aus
dem Dilemma der revolutioniren Gewalt. Er zeigt, wie Elend sich in Ohnmacht aus-
driickt und sich tendenziell zu ihr integriert (vgl. Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8).
Die Ohnmacht ist eine zentrale Form, in der Leiden in der kapitalistischen Gesellschaft evlebt wird.
Sie wird produziert durch Macht und reproduziert sie, sie wirkt repressiv gegen die Sub-
jekte und konstitutiv fiir die Klassengesellschaft. Auch im Agonismus der postfordistisch
transformierten Klassengesellschaft, gewinnt Ohnmacht an Bedeutung als die dunkle Sei-
te der permissiven Machtformen pluraler Herrschaftsverhdlinisse. Gleichzeitig verweist Ador-
no auf die Ambivalenz der Ohnmacht, da von ihr auch Widerstand ausgehen kann. So
sollte ein sich um Miindigkeit bemithender Mensch »seine eigene Ohnmacht zu einem
Moment dessen mach[en], was er denkt und vielleicht auch was er tut.« (Adorno 1969:
[Erziehung]: 147) (Siehe Kapitel 4.3.3.) Gleichwohl warnt Adorno eindriicklich vor einem
unmittelbaren »Ubergang zur theorielosen Praxis«, die zwar »motiviert [wird, P.E.] von
der objektiven Ohnmacht der Theorie«, aber Ohnmacht »vervielfacht [...] durch die Iso-
lierung und Fetischisierung des subjektiven Moments der geschichtlichen Bewegung,
der Spontanitit.« (Adorno 1969: [Marginalien]: 177) Bei der eigenen Ohnmacht anzusetzen
soll nicht nur die eigene Leiderfahrung beredt machen, sondern auch die der Anderen und damit die
gesellschafiliche Vermittlung durchdringen. Die spontane Negation bedarf jedoch der theo-
retischen Reflexion. Denn theorielose Praxis perpetuiert Ohnmacht und Leiden. Daher
ist die stets alerte Geschiftigkeit des Aktionismus »regressiv«, da er sich »weigert [.], die
eigene Ohnmacht zu reflektieren.« (ebd.: 186)

70  Zwarspricht Foucaultan einer Stelle von »Untermacht [infra-pouvoir]« (Foucault 1975: US: 111), doch
wird dieser Gedanke von ihm nicht weiter ausgefiihrt.

https://dol.org/1014361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. /de/s Access



https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

