
146 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

als diejenige, die angesichts des Ergebnisses die Frage nach der Legitimität der Macht-

wirkung anhand von natürlichen oder positiven Rechten stellt.

Dennoch bleiben Schwierigkeiten mit Foucaults Machtbegriff bestehen. Die Tren-

nung von Gewalt und Macht wird von Foucault eher proklamiert als plausibilisiert, um

die Produktivität der Macht hervorzuheben. Foucault klammert so Gewaltverhältnisse

aus. Gleichwohl er angibt, die Erfahrung der totalitären Regime, Faschismus und Sta-

linismus hätten ihn motiviert die Frage nach der Raserei der Macht zu stellen, kann er

über ihren Terror als Gewalt wenig sagen.Gleiches gilt für die Sklaverei, obwohl er in der

Kolonialmacht Frankreich aufgewachsen war und antikoloniale Kämpfe in Tunesien be-

gleitet hatte. Da er ihreWirkungen gleichermaßen als Zwang beschreibt, wird deutlich,

wie unscharf Foucaults Unterscheidung von Gewalt undMacht am Ende bleibenmuss.

2.3. Gedanken zur Vermittlung Adornos und Foucaults im Kraftfeld von
Macht und Gewalt

Der abschließende Teil des Kapitels vermittelt Adornos Denken der Gewalt mit Fou-

caults Machtanalytik, indem er Differenzen und Gemeinsamkeiten herausarbeitet

und sie mit gesellschaftlichen Transformationen in Beziehung setzt, in welche beide

Theoretiker eingreifen.58 Ihr gemeinsames Problem besteht in der kritischen Analyse

der Funktionsweisen gesellschaftlicher Herrschaft von dem brutalen Exzess bis zu

der subtilen Internalisierung. Aufgrund des beständig reproduzierten Leids zielen

ihre deskriptiven und normativen Theorien über den Zusammenhang von Gewalt und

Macht auf Emanzipation.Dabei beleuchten ihre unterschiedlichenKonzeptionen dieser

beiden historischen Grundbegriffe einerseits gegenseitig blinde Flecken. Andererseits

ermöglichen sie einen Blick auf den Übergang vom Fordismus zum Postfordismus

und bieten ein Modell der Aktualisierung kritischer Theorien. Statische Elemente der

Transformation erfasst Adornos Gewaltbegriff, welcher die Negativität, die Repression

und das Leiden als gesellschaftliche Konstante begreift. Dynamische Aspekte registriert

Foucaults produktiver Machtbegriff, der die Ausbreitung permissiver Machtformen

innerhalb der kapitalistischen Vergesellschaftung auf den Begriff bringt.

Statt einer unüberwindbaren Trennung führt die Verbindung desmultiplen Gewalt-

begriff Adornos mit Foucaults produktivem Machtbegriff ihre fruchtbare Vermittlung

vor Augen. Auf dieser Basis lässt sich dieThese begründen, dass Gewalt und Macht dia-

lektisch ineinander umschlagen können. Beide Begriffe sind jedoch nicht beliebig aus-

tauschbar. Eine Kritik der Gewalt wie auch eine der Herrschaft ist sinnvoll denkbar und

nötig,da ihreAbschaffungdemBegriff nachmöglich ist.Hingegen ist eineMachtkritik59

58 Diewesentlichen Punkte und Linien der Argumentation habe ich bereits inmeinemArtikel Adorno

und Foucault im Kraftfeld vonMacht und Gewalt (Erxleben 2019) vorgetragen. Sie werden im Folgen-

den ausgeführt und vertieft.

59 Sowohl in aktivistischen Kreisen als auch in der Forschung findet man diesen Begriff jedoch. So

sprechen Rahel Jaeggi und Robin Celikates von »Machtkritik« (Jaeggi/Celikates 2017: 98). Dieser

Begriff lässt sich bei Foucault jedoch nicht belegen und erscheint seinemDenken auch fremd. Der

Ausdruck Machtkritik lehnt sich zwar an Foucault an, erscheint aber als Versuch einer Radikalisie-

rung von Herrschaftskritik auf bloß sprachlicher Ebene.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 147

im selben Sinne nicht möglich, da ein Zustand ohne Macht nicht gedacht werden kann.

Adornos Fokus auf der Negativität des Gewaltbegriffs erfasst zutreffend die anhaltende

Verhinderung der Aktualisierung von Potentialen. Zugleich offenbart sein Gewaltbegriff

die gewaltsame Zurichtung vonMenschen und Dingen im Zugriff des identifizierenden

Denkens und wie diese im Kapitalismus produziert und reproduziert wird. Über Ador-

nos auf Repression reduzierten juridischen Machtbegriff geht die Machtanalytik Fou-

caults hinaus,welchedieProduktivität kritisch aufzeigt. Jedochhat seinBegriff derMacht

Leerstellen in der Beschreibung vonGewalt.Nötig ist ein produktiver Begriff derGewalt,

der es erlaubt, Gewaltphänomene als produktiv zu begreifen, analog zum Verständnis

der Macht bei Foucault.Wenn also ein dialektischer Umschlag vonMacht in Gewalt im-

mer möglich ist, muss ein umfassender Begriff der Macht in zwei Richtungen gedacht

werden. Er verweist auf einen reflektierten Begriff des emanzipatorischen Fortschritts

einerseitsundanderseits aufdieherrschaftsstabilisierendenDynamikenderGewalt und

des Leidens. Letztes bestimmt der Begriff der Ohnmacht näher und füllt damit eine bei

Foucault bestehende Leerstelle.

Nachfolgend werden vor dem Hintergrund von Gemeinsamkeiten die zwischen

Adorno und Foucault identifizierten Differenzen zugespitzt. Diese führt die Analy-

se anschließend auf ihre theoretischen Auseinandersetzungen mit gesellschaftlichem

Wandel zurück.DieThesen vonderDialektik zwischenMacht undGewalt sowie vondem

Begriff der Ohnmacht als Mittler zwischen beiden bilden den Abschluss des Kapitels.

2.3.1. Gemeinsamkeiten: Herrschaftskritik fortsetzen

Die Fortsetzung der Tradition derHerrschaftskritik stellt das gemeinsame Problemund

Anliegen Adornos und Foucaults dar.Mit den BegriffenOhnmacht oder Strategie aktua-

lisieren sie bestehende Konzepte und erschließen zugleich neue Bereiche. Sie reagieren

dabei auf die unzureichende Analysefähigkeit eines verstaubten Marxismus. Vor allem

aber zielt ihre Kritik auf die Einrichtung einer Gesellschaft, die Mündigkeit ermöglicht

(siehe Kapitel 4). Dafür richten sie ihre Begriffe auf die Untersuchung und Diskreditierung

von direkten und indirekten mikrologischen Gewaltverhältnissen aus und auf die Frage, wie die-

se auf der Makroebene gesellschaftliche Herrschaft reproduzieren. Auch in der Forschungslite-

ratur wird diese Gemeinsamkeit wiederholt hervorgehoben.60 Besonders in der Kritik

des Zwangs zeigen Adorno und Foucault einander überschneidende theoretische und

praktische Interessen. In ihren Überlegungen ist der Gedanke gleichermaßen zentral,

wonach Zwang für das Funktionieren moderner Gesellschaften eine fundamentale Rol-

le spielt.61 Allerdings artikulieren sie dieses Problem unterschiedlich und akzentuieren

60 So argumentieren auchWeiß und Speck mit Blick auf die Vermittlung von Frankfurter Schule und

Poststrukturalismus: »Es waren die neuen Gewaltformen der Moderne mit ihrer bis dahin unbe-

kannten Totalität, die stets die Bedrohung des ebenfalls neuen Gedankens menschlicher Würde

waren und in beiden Strömungen die Gegenfragen zum Optimismus der Aufklärung provozier-

ten.« (Weiß/Speck 2007: XII) Darüber, dass Foucaults Arbeiten auf die Untersuchung der Gewalt-

aspekte moderner Gesellschaften zielten, besteht in der Forschung annähernd Konsens: vgl. Loik

2001: 43; Schroer 2004: 159; Sarasin 2007: 45; Gros 2012; Maze 2018: 120.

61 Adorno und Foucault beschreiben die direkt physischen bis mehrfach vermittelten Formen des

Zwangs, analysieren ihre Wirkungen in allen gesellschaftlichen Bereichen und erfassen ihre sub-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

es damit verschieden. Die Begriffe Gewalt und Macht werden von Adorno und Foucault

zwar gleichermaßen zur Analyse des Zwangs herangezogen, dabei jedoch verschieden

konzipiert. Dadurch geraten verschiedene Aspekte der gesellschaftlichen Kräfteverhält-

nisse in den Vordergrund, was teils auf theoretische Positionierungen zurückgeht, teils

auf historische Erfahrungen, die im Folgenden betrachtet werden.

2.3.2. Zuspitzung der Differenzen: Adornos negativistischer Antagonismus

gegen Foucaults produktivistischen Agonismus

Den Begriff Gewalt nutzt Adorno erstens zur Bezeichnung einer aktiven Kraft, zweitens

als Ursache passiven Erleidens und drittens zur Beschreibung der Funktionsweise des

Geistes. Dabei baut er auf dem Modell physischer Gewalt auf, deren vielfache Vermitt-

lungdieGesellschaft zusammenhalte.Gewalt erscheint bei ihmstets als gesellschaftliche

Verhältnisse. Darauf verweisen auch die Begriffe Ideologie und Pseudoindividualisie-

rung,mit denen dieses Kraftfeld verbunden ist. Bereits die Trennung und Fixierung von

Gesellschaft und Individuumfasst Adorno alsGewalt (sieheKapitel 4.1.).Dementspricht

auch die Konstellation, in die Adorno die Gewaltmit anderen Begriffen bringt.Nament-

lich zu Leiden und Macht steht Gewalt in einer ausdifferenzierten, funktionalen, nicht

rein repressivenBeziehung.Das Leiden im Individuumals subjektiver Ausdruck von ob-

jektivemgesellschaftlichemDruck erscheint alsmaterielle Basis einer Kritik der Gewalt.

Das von Gewalt ausgelöste Leiden ist unzweifelhaft, obwohl Kulturindustrie und ande-

re Formen von Ideologie es vergessen machen wollen und damit die Gewaltverhältnisse

aufrechterhalten (sieheKapitel 3.1.). Leidenberedt zumachen ist dieAufgabe einer jeden

kritischen Sozialtheorie und damit auch ihre normative Basis. Adorno entwickelt eine

dialektische Konzeption des Gewaltbegriffs, die auf demAbschneiden des Potentials be-

ruht. Damit wirkt Gewalt zugleich produktiv für die negative Vergesellschaftung unter

kapitalistischen Verhältnissen. Denken und Geist verfahren notwendig auf gewaltsame

Art, doch besteht die Möglichkeit ein Potential zu heben. Die Dialektik der Gewalt be-

steht darin, dass man sie noch ausübt, wenn man sie überwinden will. Hingegen bleibt

der Begriff der Macht bei Adorno allgemein und abstrakt. Er identifiziert sie mit dem

System oder dem Bestehenden schlechthin. Die von Adorno untersuchte Macht funk-

tioniert überall innerhalb einer antagonistischenGesellschaft undzeigt sich indenKalkülen

aller Individuen. Macht wirkt rational und ubiquitär. Nach Adorno basiert sie entspre-

chend der Repressionshypothese auf dem Triebverzicht und orientiert sich am Modell

des Gesetzes. Daher kann Adornos Machtbegriff in Foucaults Termini als juridisch be-

zeichnen werden.Während Adornos Gewaltbegriff bis ins Kleinste hinein fähig ist, Ge-

walt aufzuspüren und zu denunzieren, gerät sein Verständnis von Macht konventionell

und bleibt auf derMakroebene politischerMacht. Insgesamt bestätigt seine Konzeption

von Gewalt und Macht die Negativität als den hervorstechenden Zug seiner kritischen

Theorie der integrierten Gesellschaft, welche als fordistische verstanden werden kann.

jektiven, sozialen und epistemologischen Dimensionen. Vgl. unter anderem Adorno 1966: ND: GS

6: 32; 1951: MM: GS 4: 171; 1942: [Klassentheorie]: GS 8: 377. Zu Foucault vgl. Foucault 1970: OD: 38;

1975: ÜS: 265, 269; 1982: [306]: 280.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 149

Foucault entwickelt während seiner genealogischen Phase einen Begriff von Macht

[pouvoir] als produktives Netz. Vom frühen Kriegsmodell bis zur späteren Vorstellung

von der Macht als auf Handeln einwirkendes Handeln arbeitet er die wesentlichen

Aspekte seines analytischen Begriffs heraus. Gegen vorherrschende Verständnisse von

Macht bekämpft er jeden Versuch die Macht als Substanz zu begreifen. Dagegen vertritt

Foucault einen relationalen Machtbegriff, der von immanenten Beziehungen zwischen Singula-

ritäten ausgeht. Foucault behauptet die Autonomie der Machtbeziehungen, da sie sich

nicht reduktionistisch aus den Verhältnissen von Produktion Zirkulation und Konsum-

tion ableiten lassen. Machtbeziehung nehmen an der Mikroebene ihren Ausgang und

wirken nicht in antagonistischen Verhältnissen, sondern in intentionalen Strategien,

welche aber nicht subjektiv gedacht werden dürfen. Damit beschreibt Foucault einen

gesellschaftlichen Agonismus, in dem ausgehend von einer Vielzahl von strategisch operie-

renden Mikro-Mächten, welche in permanenten Konflikten um Hegemonie kämpfen,

sich Herrschaftsverhältnisse bilden. Seinen Machtbegriff trennt er von Gewalt. Gewalt

zwingt direkt physisch, Macht funktioniert subtil und vermittelt über Wissen. Doch an

verschiedenen Stellen schließt Foucault Krieg, direkten physischen Zwang und Gewalt

im engeren Sinn inMachtbeziehungen ein. In jedemFall existiert für Foucault dieMacht

nur in actuund in Bezug auf einHandeln.Handeln verweist auf denwesentlichen Aspekt

des Foucaultschen Machtbegriffs: Macht ist produktiv, sie induziert Diskurse, erzeugt

Subjekte, veranlasst Verhalten und konstruiert Gegenstände. Doch nicht nur mit dem

Wissen ist die Macht untrennbar verbunden, sondern auch mit demWiderstand. Denn

die Macht bietet Spielräume, ein Kontinuum zwischen Konformität und Widerstand.

Die Techniken der Macht sind übertragbar und damit auch potentiell umkehrbar. Im

Netz der Macht ist der Widerstand daher überall präsent. Auf die Widerstände der

Neuen Sozialen Bewegungen führt Foucault auch die Krise der Regierung zurück. Diese

spezifische Formation vonMacht undWissen, dieman auch fordistischeGouvernemen-

talität nennen könnte, sieht sich in den 1970er Jahren gezwungen auf die transversalen

und mit dem Subjekt verbundenen Kämpfe zu reagieren. In der Folge beobachtet Fou-

cault die neoliberalen Rekonfigurationen derMacht, welche die Menschen über Freiheit

regiert. Die Permissivität der postfordistischen Machtformen problematisieren seine

Analysewerkzeuge.

Oberflächlich betrachtet läuft die Untersuchung der Begriffe Macht und Gewalt im

Denken Adornos und Foucaults auf eine schematische Gegenüberstellung hinaus: Auf

der einen Seite der an Repression orientiertemehrdimensionale Gewaltbegriff Adornos,

der die Negativität der Gewalt dialektisch auf eine Tauschvergesellschaftung zurück-

führt. Die Individuen werden darin durch Androhung physischer Gewalt zur Klassen-

gesellschaft zusammen gezwungen.Der ihr zugrundeliegende Antagonismus setzt sich

auf vielfältigeundgebrocheneWeise bis in alltäglicheUmgangsweisenundArtefakte der

Kultur auf gewaltsame Art durch. In seinen Analysen spürt Adorno Formen von Gewalt

in allenBereichenderGesellschaft auf undmacht das Leidender beschädigten Individu-

en sichtbar. In der gebrochenen Totalität der verwalteten Welt steht aufgrund der um-

fassenden Vermittlung von Gewaltverhältnissen niemand außerhalb des Schuldzusam-

menhangs, dem die Einzelnen nahezu ohnmächtig gegenüberstehen. Auf der anderen

Seite steht der produktiv verstandene immanenteMachtbegriff Foucaults. Er beschreibt

relationale, reversibleunddynamischeKräfteverhältnisse, indenenWiderstand integra-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

ler Teil einer Pluralität von Strategien ist. Aus dem kontingenten Zusammenwirken teils

divergierender Strategien entstehen spezifische Machtformen mit je eigenen Rationa-

litäten. Diese zielen mittels diskursiver und nondiskursiver Techniken darauf, das Ver-

halten von Kollektiven und Individuen zu beeinflussen, welche Foucault als Effekte und

Ausgangspunkte von Strategien begreift. Trotz seiner späteren Verschiebungen hin zu

Freiheitsräumen der Subjekte geht Foucault grundlegend von agonistischen Verhältnis-

sen in Gesellschaften aus, in denen permanent Kämpfe umMachtbeziehungen geführt

werden, um Zwangswirkungen zu kritisieren und zu beenden oder aber sie zu modifi-

zieren und neue zu erschaffen.

2.3.3. Vermittlungsvorschläge

Einer der Gründe dafür, dass Adorno und Foucault diemodernen Gewaltformen auf un-

terschiedliche Weise begrifflich analysieren, liegt in Adornos Verbleib im Rahmen mar-

xistischer Theoriebildung. Der sich durch Antagonismen hindurch erzeugenden bruta-

len Totalität kapitalistischer Klassengesellschaften entspricht einerseits Adornos weiter

Gewaltbegriff in seiner Feinheit und andererseits sein schematisch-abstrakter Begriff

von der Macht des Systems. Foucaults strategischer und mikroskopischer Machtbegriff

korrespondiert hingegen mit der Polyvalenz, Lokalität und Transversalität der Kämp-

fe gegen verschiedene Machtformen. Die Produktivität von Macht hebt er gegen den

engen Begriff von Gewalt als unmittelbarem Zwang hervor. Sein Motiv für die Abkehr

vom Paradigma des Klassenkampfes und der dialektischen Theorie bildet die Einsicht

in die vom marxistischen Diskurs ausgehenden Zwangseffekte. Die Erneuerung kriti-

schen Denkens muss von der Erkenntnis der Abnutzung der kritisch intendierten Be-

griffe ausgehen. Daran schließt direkt die Ebene der Historizität an, da die Abnutzung,

InstrumentalisierungundVerkehrung vonBegriffen immer im realhistorischenKontext

verstanden werdenmuss und nicht als ideengeschichtlicher Prozess. Die Transformati-

onderBegriffe ist vermitteltmit derTransformationderGesellschaft,dieshabenAdorno

und Foucault beispielhaft geleistet (siehe Kapitel 1.3.) und damit Modelle für die Gegen-

wart vorgelegt .

Das zentrale Argument des Kapitels lautet ausgehend von den beiden Ebenen der

Differenz, dass Adornosmarxistische Konzeption der Begriffe Gewalt undMacht als Teil

seiner KritischenTheorie der Gesellschaft der fordistischen Formation des Kapitalismus ent-

sprechen.Foucault entwickelt seineMachtanalytik inReaktiondarauf,dassmit dem tra-

ditionellenMachtbegriff die Kämpfe der Neuen Sozialen Bewegungen und neueMacht-

formen unzureichend erfasst werden können, die eine Transformation zum Postfordismus

ankündigen.Der Übergang kann auf denUnterschied zwischen den Konzepten Antago-

nismus und Agonismus verdichtet werden. Adorno beschreibt trotz aller Brüche einen

einheitlichen Antagonismus, der die Klassengesellschaft als Totalität strukturiert und

als dialektischenWiderspruch analysiert werden kann. Foucault beleuchtet hingegen als

Agonismus die Pluralität, Diskontinuität und Kontingenz verschiedener Strategien, die

sich in verschiedenenMachtformen und ihren Kämpfen zeigen.

Beide Analysen ergänzen einander, widersprechen sich aber auch in Teilen. Sie bie-

ten unterschiedlicheBlickwinkel aufMachtformenundGewaltphänomene.So erscheint

es zuweilen analytisch präziser auf einen produktiven Machtbegriff zurückzugreifen,

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 151

um die Machttechniken der neoliberalen Gouvernementalität zu begreifen, die permis-

siv regiert, also scheinbar paradox über Freiheit Zwang ausübt, indem sie begrenzte

Spielräume lässt. An anderen Stellen mag es sinnvoll erscheinen mit einem repressiven

Begriff von Gewalt auf die strukturellen Einschränkungen dieserWahlmöglichkeiten zu

verweisen und die Persistenz von Leiden, Irrationalität und Ohnmacht in der Re-Pro-

duktion unter dem Diktat des Tauschwertes zu denunzieren.62 Um der Kontinuität des

Problems der Gewaltförmigkeit moderner Gesellschaften in ihrem Wandel gerecht zu

werden, ist es unumgänglich die Historizität von Theorien zu reflektieren und Begriffe

zu transformieren, damit sie weiter analytisch präzise und kritisch wirken können.63

DerHistorizität entkommen auch die Formen desWiderstands nicht. Kritik, Kämp-

fe und ihre Utopien unterliegen einem Formenwandel. Ist bei Adorno die Konzeption

der verwalten Welt zwar geknüpft an die Emphase der Ohnmacht und das Postulat der

verstellten Praxis,64 bietet er doch denWiderständigen qua Negation einen Ausblick auf

Versöhnung und Erlösung (vgl. Adorno 1951: MM: GS 4: 283). Dagegen verweigert Fou-

caults immanenter Machtbegriff diesen Fluchtpunkt und mit ihm die Aussicht auf ei-

ne Revolution.65 Zugleich zeigen seine Analysen Anknüpfungspunkte von Widerstand

überall, wo Macht wirkt. Adornos Tendenz zur Rarifizierung des Widerstands steht so

Foucaults Ausweitung derWiderständigkeit gegenüber.

Ausgehend von diesen Überlegungen zur Historizität von Theorie und ihrer Aus-

einandersetzung können abschließend auf Grundlage der entwickelten Differenzen der

Konzeptionen von Gewalt und Macht bei Adorno und Foucault zwei vorläufige Thesen

62 Zubeobachten ist insgesamt eineVerschärfung vonTendenzen, dieAdornoundFoucault beobach-

ten: Einerseits die Persistenz von Gewaltformen wie Krieg und politischem Terror, die aber gleich-

falls unter dem Paradigma der Digitalisierung hybridisiert werden. Andererseits eine sich zuspit-

zende Internalisierung von Gewalt in Form von Depression und Burnout, die Han auf »ein Über-

maß an Positivität […], auf das Unvermögen, Nein zu sagen, nicht auf das Nicht-Dürfen« zurückführt

(Han 2011: 43, Hervorhebung im Original). In den letzten Jahrzehnten haben sexistische Gewalt-

phänomene und spezifische Kämpfe gegen und um geschlechterspezifische Machtformen deut-

lich mehr Aufmerksamkeit erfahren. Indem sie beispielsweise die Vergewaltigung in der Ehe, Ab-

treibung und Care-Arbeit thematisieren, verweisen besonders feministische Theoriebildung und

Kämpfe auf das notwendige Korrektiv des Feminismus zur Kritischen Theorie (vgl. Adamczak 2017:

225–230, 247–253; Knapp 2012: 131).

63 Diese Transformation erfordert oft theoretische Positionen, auch wenn sie Eindeutigkeit verhei-

ßen, aufzugeben, um Kämpfe fortsetzen und neue führen zu können. Den Materialismus zu ret-

ten kann erfordern, sich vom Basis-Überbau-Schema zu verabschieden. Foucault ginge es bei der

Ausarbeitung seines produktiven Machtbegriffs, so analysierte Lemke scharfsinnig, um eine Ak-

tualisierung von Marx Begriff der Produktionsweise (vgl. Lemke 2001: 273).

64 So etwa in der knappen Form: »Gegen die, welche die Bombe verwalten, sind Barrikaden lächerlich

[…].« (Adorno 1969: [Marginalien]: 181) Wobei sich dies auf tradierte Formen des Protestes bezog

undals Aufforderungder EntdeckungundEntwicklung andereWiderstandspotentiale, etwa in der

Kunst, verstanden werden kann.

65 Keine globalen Transformationen sind in Foucaults Augen erstrebenswert, nur Subversionen in

lokalen Kämpfen. Seine »historische Ontologie unserer selbst« sollte sich »von all jenen Projekten

abwenden, die global und radikal sein wollen.« (Foucault 1984: [339]: 703) Wobei Foucaults Aufruf

über klassische Antagonismen hinauszugehen und Experimente zu wagen auch als Radikalisie-

rung gedeutet werden kann (siehe Kapitel 4.2.3.).

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

skizziert werden. Die erste formuliert ein dialektisches Verhältnis von Macht und Ge-

walt. Die zweite postuliert Ohnmacht als einen Begriff, der zwischen beiden Ansätzen

vermittelt.

Dialektik von Macht und Gewalt

Die besteMöglichkeit das KraftfeldMacht undGewalt begrifflich zu fassen besteht nicht

in der scharfen Trennung beider Begriffe im Anschluss an Foucault. Nachdem Foucault

zum Zweck der Hervorhebung des produktiven Charakters von Macht sie von Gewalt

unterschieden hat, kann dieser erweiterte Begriff von Macht nun mit Adornos weitem

Begriff von Gewalt dialektisch vermittelt werden. Der Zweck dieser Vermittlung liegt

in dem Interesse aktuelle Machtverhältnisse und Gewaltformen (wie Burnout, hybride

Kriege und Femizide) besser zu erfassen. In Anlehnung an Foucaults Überlegungen,wo-

nach Strategien von Krieg und Politik »jederzeit ineinander umschlagen können« (Fou-

cault 1976: WzW: 94), lautet dieThese:Macht kann jederzeit in Gewalt umschlagen.66

Diese These baut auf den Überlegungen Adornos und Foucaults auf und geht über

sie hinaus. Beide konzipieren Gewalt undMacht jeweils als weite Begriffe, deren Exten-

sion unendlich erscheint. Das Problem der Ab- und Umgrenzung, das sich dabei stets

stellt, ist im Fall von Gewalt und Macht immanent und unhintergehbar. Die vielfache

und mehrdimensionale Vermittlung von Gewalt und die Ubiquität von Macht veranlas-

sen Adorno und Foucault sie mit guten Gründen über den engen sozialphilosophischen

Rahmen hinaus auch moralphilosophisch, erkenntnistheoretisch und ästhetisch offen

und weit zu fassen.Das Andere vonMacht und Gewalt ist nur in der Potentialität greifbar und

zeigt sich inDiskontinuitäten,Brüchen und an denGrenzen.Mit denMitteln der genea-

logischen beziehungsweise immanenter Kritik kann ex negativo herausgearbeitet wer-

den, welche anderen Formen der Macht oder Zustände jenseits der Gewalt gedacht und

angestrebt werden können. Für die jeweiligen Arten von Kritik haben Adorno und Fou-

cault Gewalt und Macht als historische Begriffe konzipiert. Für die spezifische Analyse

historischerVerhältnisse sollen sie äußerst fein in derAnwendungunddamit in der Lage

sein, zwischenMachtformen und Gewaltphänomenen zu differenzieren und normative

Urteile zu ermöglichen. Gleichwohl bedeutet von einem dialektischen Umschlag beider

Begriffe zu sprechen, davon auszugehen, dass sie nicht bedeutungsgleich sind.

WennMachtundGewalt alsweite,nicht bedeutungsgleicheBegriffe verstandenwer-

den, die ihr Gegenüber aus einer Potentialität ableiten, stellt sich die Frage, in welcher

Weise sie dialektisch vermittelt sein können. Sinnvoll denkbar erscheint eine triadische

Konstellation von Fortschritt, Macht und Gewalt,67 deren materielle Basis Leiderfahrungen und

66 Diese These ist verwandt mit der von Han, der von einer »vielfache[n] Dialektik der Macht« (Han

2005: 13) spricht, Gewalt aber als rein repressiv deutet: »Wird die Vermittlung [zwischen Ego und

Alter, P.E.] auf Null reduziert, so schlägt die Macht in Gewalt um. Die reine Gewalt versetzt Alter in

eine extreme Passivität und Unfreiheit. Es findet keine innere Kontinuität zwischen Ego und Alter

statt.« (Han 2005: 15; Hervorhebung im Original)

67 Ähnlich entwerfen Jaeggi und Celikates ihren Machtbegriff mit zwei Ausrichtungen, einerseits in

Richtung Freiheit und andererseits in Richtung Gewalt (vgl. Jaeggi/Celikates 2017: 99–100). Da sie

keine Konzeption vonGewalt anstreben und das Verhältnis der Begriffe nur linear und nicht unter-

einander vermittelt bestimmen, bleibt ihre begriffliche Konzeption hinter der angestrebten Kom-

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Kraftfeld A: Macht und Gewalt 153

Kämpfe darstellen.DerGedanke baut auf AdornosÜberlegungen zu Fortschritt auf: »Wür-

de wahrhaft der Fortschritt des Ganzenmächtig, dessen Begriff die Male seiner Gewalt-

tätigkeit trägt, so wäre er nicht länger totalitär.« (Adorno 1962: [Fortschritt]: 49) Ador-

no beschreibt die begriffliche und historische Dynamik der triadischen Konstellation.

Macht, die in ihrer historischen und aktuellen Gestalt als Fortschritt auftritt, ist gewalt-

tätig, kann aber andererseits potentiell befreiend wirken, worin ein Moment der Wahr-

heit des Fortschritts gegen seine falsche Realisierung liegt. Das moderne Narrativ des

Fortschritts gibt ein Versprechen auf Emanzipation, also auf Freiheitsgewinne und Er-

mächtigung.68 Die kapitalistische Gesellschaft beschädigte den Fortschritt, in dessen

Zeichen sie ungeheure Potentiale entwickelte, da sie aufbauend auf vorhergehendenGe-

waltverhältnissen von der ursprünglichen Akkumulation anmit Gewalt verbunden war.

Innerhalb der Dialektik vonMacht und Gewalt können zwei Momente gedacht wer-

den, die zuvor blinde Flecken darstellten: zumeinen die Produktivität vonGewalt und zum

anderen die Ohnmacht als gewaltsame Form von Macht. Im ersten Fall können Gewalt-

ausübungen und Gewalterfahrungen produktiv an Vergesellschaftung und Subjektivie-

rung beteiligt sein, indem sie einerseits zu Ermächtigungserlebnissen führen und an-

dererseits über Wissensproduktion Sinn erzeugen. Aufgrund dieser fetischisierenden

Wissensproduktion stabilisieren Ideologiendie vonGewalt beschädigtenSubjektedurch

die irrationale Bearbeitung ihrer Leiderfahrungen (siehe Kapitel 3). Adorno erfasst diese

Möglichkeiten, betont allerdings das repressiveMoment des Vorgangs, wohingegenmit

und gegen Foucault die Affirmationskraft der Gewalt in den Fokus geraten soll.69 Gerade

weil dabei nicht aus dem Blick geraten darf, dass Gewalt mit dem Leiden der Subjekte

einhergeht, ist das Moment der Produktivität von Gewalt nicht als Freibrief für revolu-

tionäreGewalt zudeuten.RepressiveDynamikenundBeschädigungenmachen auch vor

denen nicht Halt, die Gewalt zur Beendigung gewaltsamer Herrschaftsverhältnisse ein-

setzenwollenunddamit aufBefreiungzielen.EinUmstand,denzureflektierenTheorien

verpflichtet sind,diemit Foucault vonder unhintergehbarenRolle vonKämpfenmit, um

undgegenMachtformenausgehen,da sie auchzuStabilisierungundVertiefung vonUn-

terwerfung führen können. Nie kann es eine abschließende Rechtfertigung von Gewalt

geben, stets ist, wer sie übt, Teil eines Schuldzusammenhangs.

Ohnmacht als Mittlerbegriff

Der zweite Moment, der sich aus der Dialektik von Macht und Gewalt ergibt und zu-

gleich die zweite These des Kapitels bildet, betrifft Adornos Begriff der Ohnmacht. Ihm

plexität zurück. Die durch permissiveMachttechniken ausgeübteGewalt kann so nicht erfasstwer-

den. Letztlich bleibt Gewalt wieder das bloß Andere der Macht.

68 Siehe auch Allen 2016.

69 Auf dieseWeise schließtWildt an Foucault an und geht über ihn hinaus, indemer zeigt, dass »reale

physische Gewalt« produktiv die nationalsozialistische Volksgemeinschaft herstellte (Wildt 2007:

19). Ebenfalls unter Rückgriff auf Adorno und Foucault argumentiert Decker, dass »[v]erweigerte

Anerkennung«, die als Gewalterfahrung verstanden werden kann, nicht rein repressiv zur Passivi-

tät der Subjekte führt, also »nicht zu einer Erfahrung der Desintegration« wird, »sondern im Ge-

genteil zur Integration in eine autoritäre Dynamik« (Decker 2018: 57) führt.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Paul Erxleben: Kritische Theorie aktualisieren

entspricht keinBegriff bei Foucault70 unddochkanner alsVermittlungderbeidenAnsät-

ze fruchtbar gemacht werden. Einerseits leuchtet der Begriff die Leerstelle in Foucaults

Machtbegriff aus, dass es Stellen im Netz gibt, die, obgleich sie von Macht konstituiert

und durchzogen sind, keineMacht ausüben können über dieseMachtverhältnisse. Trotz

der Abwesenheit physischer Gewalt, die Subjekte direkt zu Verhalten zwingen könnte,

werdendieseohnmächtigenSituationenvonSubjektenals Leidenerlebtundsindmithin

als gewalttätig dechiffrierbar. Andererseits deutet die Macht-Komponente des Begriffs

eben auf diese Konstituierung durchMacht und ihre Einbindung in Machtbeziehungen

hin. Der besonders fruchtbare Aspekt des Begriffs besteht darin, dass er Grunderfah-

rungen beschreiben kann, die in den letzten Jahren wieder stärker artikuliert wurden.

Ohnmacht ist eine sozialphilosophische Kategorie, die aufzeigt, in welcher Weise die Aporien der

derzeitigen kapitalistischenGesellschaft systematisch das gute Leben verunmöglichen. Sie erfasst

eine komplexe Gemengelage, die auch sozialpsychologische, politische und ökonomi-

sche Elemente beinhaltet.Dazu zählen unter anderemDepression, Vertrauensverlust in

die repräsentative Politik und liberale Demokratie, Abstiegsängste hervorgegangen aus

ökonomischen Krisen und Transformationen der Arbeitswelt.

Der Begriff der Ohnmacht wird von Adorno entfaltet und bietet einen Ausweg aus

dem Dilemma der revolutionären Gewalt. Er zeigt, wie Elend sich in Ohnmacht aus-

drückt und sich tendenziell zu ihr integriert (vgl. Adorno 1942: [Klassentheorie]: GS 8).

DieOhnmacht ist eine zentrale Form, in der Leiden in der kapitalistischenGesellschaft erlebt wird.

Siewird produziert durchMacht und reproduziert sie, siewirkt repressiv gegendie Sub-

jekteundkonstitutiv fürdieKlassengesellschaft.Auch imAgonismusderpostfordistisch

transformiertenKlassengesellschaft, gewinntOhnmacht anBedeutung als die dunkle Sei-

te der permissiven Machtformen pluraler Herrschaftsverhältnisse. Gleichzeitig verweist Ador-

no auf die Ambivalenz der Ohnmacht, da von ihr auch Widerstand ausgehen kann. So

sollte ein sich um Mündigkeit bemühender Mensch »seine eigene Ohnmacht zu einem

Moment dessen mach[en], was er denkt und vielleicht auch was er tut.« (Adorno 1969:

[Erziehung]: 147) (Siehe Kapitel 4.3.3.) Gleichwohl warnt Adorno eindrücklich vor einem

unmittelbaren »Übergang zur theorielosen Praxis«, die zwar »motiviert [wird, P.E.] von

der objektiven Ohnmacht der Theorie«, aber Ohnmacht »vervielfacht […] durch die Iso-

lierung und Fetischisierung des subjektiven Moments der geschichtlichen Bewegung,

der Spontanität.« (Adorno 1969: [Marginalien]: 177) Bei der eigenen Ohnmacht anzusetzen

soll nicht nur die eigene Leiderfahrung beredtmachen, sondern auch die der Anderen und damit die

gesellschaftliche Vermittlung durchdringen. Die spontane Negation bedarf jedoch der theo-

retischen Reflexion. Denn theorielose Praxis perpetuiert Ohnmacht und Leiden. Daher

ist die stets alerte Geschäftigkeit des Aktionismus »regressiv«, da er sich »weigert [.], die

eigene Ohnmacht zu reflektieren.« (ebd.: 186)

70 Zwar spricht Foucault an einer Stelle von »Untermacht [infra-pouvoir]« (Foucault 1975: ÜS: 111), doch

wird dieser Gedanke von ihm nicht weiter ausgeführt.

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016 - am 13.02.2026, 21:33:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472484-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

