
1. Identitätspflege als Bastion der Moderne: 
von Identitäten und Geschlechteridentitäten 
und deren Bindung an Körper

„Man frage nicht, wer ich bin, und man for-

dere mich nicht auf, derselbe zu bleiben. 

(Michel Foucault)1

Der Begriff Identität erfährt nach wie vor in pädagogischen, psychotherapeuti-
schen und sozialwissenschaftlichen Diskursen eine rege Verwendung. Damit 
wird nicht zuletzt ein unerreichbares Ideal transportiert, das für die Einzel-
nen Folgekosten haben kann. Im Folgenden soll diese Verwendung einer kri-
tischen Lesart unterzogen und auf die damit verbundenen Normalisierungsef-
fekte hingewiesen werden.

Von Identität zu sprechen, als sei es das Seelenheil, ist fast selbstverständ-
lich. Kaum ein Tag vergeht ohne einen medialen Verweis auf sogar die Identi-
tät eines Gebäudes, einer Nation oder eines Menschen. Im Gepäck des Identi-
tätsdiskurses ist, als dessen wichtigstes Utensil, der Hinweis auf die Fragilität 
von Identitäten. Identität muss, kann, darf erarbeitet werden, um gelingend zu 
leben, so ein weit verbreiteter Tenor psychotherapeutischer wie sozialpsycholo-
gischer Diskurse. Dabei scheint die Gesundheit eines Menschen mit dem Grad 
der Stabilität der eigenen Identität sogar koextensiv. Häufig wird Identitätsver-
lust oder Identitätsbedrohung mit einem Zerfall traditioneller Gesellschafts-
strukturen und vormals eindeutiger Rollenzuweisungen begründet. Identität 
erscheint dabei als quasi-quantitative Größe: Während in der Vormoderne 
Identität noch fremd zugewiesen wurde, und so für ein Ausreichend-vorhan-
den-Sein an ‚Identität‘ gesorgt wurde, müsse nun das Subjekt seine Identität 
in Eigenarbeit herstellen, eine Arbeit, die nicht immer ganz einfach sei, da es 
dabei aus verschiedenen möglichen Lebensentwürfen den für sich richtigen 
Lebensweg erarbeiten müsse. Identität gilt demnach als anfällig für Destabili-

1 | Foucault zitier t nach Butler 2007: 149.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t44

sierungen, und niemand scheint davor gefeit. Vormals stabile Identitäten seien 
durch die industrielle Revolution und spätkapitalistische gesellschaftliche Um-
wälzungen labilisiert worden. So heißt es dazu bei Eickelpasch und Radema-
cher in ihrem Überblickswerk zu Identität:

„[Die] Lebensläufe der Menschen in der Spätmoderne [wurden] im Gefolge gesell-

schaftlicher Individualisierungs- und Dif ferenzierungsprozesse sowie unter Zwängen 

einer zunehmend flexibilisier ten und liberalisier ten Marktökonomie aus traditionalen 

Vorgaben und Gussformen freigesetzt. Die Identitäten wurden im Zuge dieser Prozesse 

zunehmend destabilisier t, fragmentier t und pluralisier t. Identitätsentwicklung wurde 

zur Eigenleistung des Subjekts, zum persönlichen Projekt.“ (Eickelpasch/Rademacher 

2004: 55)

In diesem Diskurs erscheint Identitätsmöglichkeit als eine anthropologische 
Konstante, die durch bestimmte Gesellschaftsformen prekarisiert wird. Die 
Moderne mit der Individualisierung im Gepäck tritt auf den Plan und zerstört, 
was vorher ganz war. Identitätspflege wird nötig, um sich gegen die ‚Angriffe‘ 
der diversifizierenden wie individualisierenden Moderne zur Wehr zu setzen. 
Identität gilt darüber hinaus als zu verteidigendes Recht, während Plurali-
sierung als Bedrohungsfigur auftritt. So heißt es bei Heinz Abels in seinem 
Standardwerk Identität (2010: 428): „Die Pluralisierung der Lebenswelt und 
die Vielfalt der Rollen, mit denen der moderne Mensch konfrontiert ist, haben 
Folgen für seine Identität.“

Abels schlägt deswegen Mut zu einer beweglichen Identitätsvorstellung 
vor. Eine (auch anstrengende) Identitätsarbeit sei notwendig. Er formuliert ei-
nen Imperativ des sich „permanent neu entwerfen“ (ebd.: 456). Ohne diese 
Arbeit aber verliere das Individuum sich an die Gesellschaft (vgl. ebd.).

Während Abels hier einerseits argumentiert, das Individuum habe seit der 
Moderne einen Zuwachs an Freiheit zu verbuchen, und dass gerade eben diese 
Freiheit eine Bedrohung für dasselbe darstellt, gilt gleichzeitig die Moderne als 
Ermöglicher der Individualisierung, als die Gesellschaftsform, die den Men-
schen zum Subjekt zuallererst macht, und somit die Suche nach Identität in 
Gang setzt. In der Moderne ist der Mensch erstmalig gefragt, dem eigenen Le-
ben selbst einen Sinn zu verleihen (vgl. ebd.: 448). Eben dieses grundsätzliche 
Bedürfnis, das eigene Leben möge einen Sinn machen, sei aber, nach Abels, 
wiederum der Grund, weshalb Identität entgegen starker Pluralisierungsten-
denzen in postmodernen Gesellschaften bewahrt werden müsse. Identitätspfle-
ge und eine als anthropologische Konstante verstandene Sinnsuche begründen 
somit einander. Es stellt sich hier allerdings folgende Frage: Wie kann eine 
Gesellschaftsform, die zuallererst als Ermöglicher eines Individualisierungs-
typus auf den Plan tritt, gleichzeitig die Gefahr für denselben sein, noch dazu, 
wo es diesen Typus vor der Etablierung der modernen Gesellschaftsform gar 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


451. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

nicht gegeben haben soll? Das erscheint widersprüchlich. War doch, – demsel-
ben Diskurs folgend – eine vormoderne Gesellschaft um einiges rigider und 
einschränkender, was ja das ‚Individuum‘ stabilisiert haben soll (also seine an-
genommene Identität stabilisiert haben soll), und evozieren doch gerade starre 
Strukturen das in einer Gesellschaft stärkere Aufgehen (vgl. ebd.: 456), wel-
ches aber nun der alles möglich machenden Moderne zugetraut wird. Abels 
Identitätsontologie ist folglich Tautologie- wie Aporie-gefährdet. Denn: Einmal 
ist die Rede von einer Individualisierung als gesellschaftlicher Kraft, die auf 
einen Menschen einwirkt, der vor dieser Einwirkung kein Subjekt ist, und der 
sich über Identitätsarbeit zu diesem machen musste, andererseits ist aber auch 
die Rede von einer Individualisierung als gesellschaftlicher Kraft, die eine vor-
mals stabile individuelle Identität niederreißt. Kurz: Das Subjekt wird einmal 
als ontologisch nicht unterschieden von der Individualisierungstendenz der 
Gesellschaft betrachtet – gesellschaftliche Anforderung und die Bildung ei-
ner Identität erscheinen hier als gleich-ursprünglich – ein anderes Mal wird 
Identität als dem Prozess der industriellen Vergesellschaftung als vorgängig 
angenommen – als ontologisch vom gesellschaftlichen Prozess unterschieden. 
Die zweite Lesart legt einen Identitätserfahrungs-Essenzialismus nahe, der 
sich an das ebenso essenzialistische Bedürfnis nach Sinn heftet. Was aber, 
wenn Individualisierung, verstanden als Anreizgeber zum angeblich notwen-
digen Identitätserwerb, eine Denk- wie Diskursfigur der Moderne selbst ist, die 
epochalen Interessen folgt? Wenn Identitätserfahrungen eher ein Postulat der 
Moderne darstellen als eine wohlgemeinte Rettungsaktion des durch dieselbe 
beschädigten Menschen?

Nachdenken über und Wahrnehmen von ‚Identität‘, so die hier zu vertre-
tende These, wäre dann erst mit Aufkommen des Diskurses über den Erhalt 
und die Pflege von Identität ermöglicht worden. So macht etwa die Historikerin 
Barbara Duden anhand von Untersuchungen zur Körpererfahrung von Frauen 
aus dem 18. Jahrhundert im Rahmen ärztlicher Konsultationen deutlich, dass 
die Wahrnehmung des eigenen Lebens erst durch sinnstiftende sprachliche 
Erfindungen (Neologismen) geprägt wird. Die Wahrnehmung von sich selbst 
erfolgt dabei durch die Brille der Medizin: „Mein Selbst, mein Ich, oder mein 
Über-Ich, meine Subjektivität, mein Bewusstsein, und meine Identität. Das 
sind alles Neologismen der Moderne, Zeugen der Verwissenschaftlichung im 
sich selbst wahrnehmen.“ (Duden 2004: 21)

Mit anderen Worten und auf den Terminus ‚Identität‘ bezogen: Ich kann 
mich erst als mit mir selbst identisch wahrnehmen, wenn es einen Diskurs 
über Identität gibt, der mir beschreibt und bedeutet, wie es sich anfühlen 
könnte, wenn ich mit mir identisch bin. Das heißt nicht, dass ich ‚vor‘ der Exis-
tenz dieses Diskurses keine Wahrnehmung von mir selbst gehabt hätte – nur, 
dass diese eben stets innerhalb der historisch gängigen Deutungsschemata ver-
läuft. Anders: Die Moderne taufte nicht etwas, was es schon gab, und rettete es 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t46

so vor dem Aussterben, sondern die Moderne rief etwas ins Leben: die Sorge 
um Identität als ihre (hart zu umkämpfende) Bastion (vgl. Boeder 1997: 246).2 
Dies: nicht weil ‚Identität‘ verloren gegangen war, sondern weil man sie als 
ein Dispositiv der Macht (Foucault 1977; 1999; 2005) etablieren wollte. Statt zu 
sagen: Individuen müssen qua Existenz einen Sinn finden, indem sie „Identi-
tät“ erarbeiten (Abels 2010: 448), kann man mit Michel Foucault sagen, dass 
Pflege, Suche, Bewahrung von Identität selbst als Dispositiv etabliert werden 
(vgl. Kap. 1.3). Als ein solches Dispositiv ist ‚Identität‘ wie ‚Identitätserwerb‘ 
aber nicht im Sinne eines emanzipatorischen Interesses, wie Abels Postulat 
für den Identitätserwerb als Vorbedingung des „selbst Denkens“ klarmachen 
will (ebd.).3

„Man frage nicht, wer ich bin, und man fordere mich nicht auf, dersel-
be zu bleiben“ (s.o.). Foucaults sich Luft verschaffende Aufforderung soll den 
Ausgangspunkt der weiteren Darlegungen bilden. Damit verbunden ist ein 
Bedürfnis, Identität als Konzept zu überdenken, zu problematisieren und zu 
verwerfen. Identität soll in ihrer potenziellen Gewaltsamkeit, Enge, ihrem Ein- 
und Ausschluss und letztlich der mit ihr verbundenen Einsamkeit, ihrem Lei-
den und ihrer traumatischen Redundanz sichtbar werden.

Das Kapitel gliedert sich wie folgt: Zunächst wird mit Heribert Boeder4 
Identität als eine theoretische Bastion der Moderne besprochen, die bereits mit 
und in der Philosophie Nietzsches und seinen Überlegungen zur Dezentrie-
rung des Subjekts zu bröckeln beginnt (Kap. 1.1). Anschließend werden Aus-

2 | Boeder (1997) sieht in der Position Husserls, die der Moderne angehört, mit seinem 

Begrif f des vorweltlichen oder transzendentalen Egos die letzte Bastion des Begrif fs 

Identität, die in der Postmoderne attackier t und durch die Diskussion von Identität und 

Dif ferenz abgelöst wurde (vgl. Boeder 1997: 251). Zwar gab es im vormodernen philo-

sophischen Diskurs etwa Hegels und Fichtes bereits das Motiv der Identität. Durch den 

Diskurs um die Identität des Subjekts im aufkommenden psychologischen Positivismus 

der Moderne wurde der gesellschaftliche Raum aber in einer Weise durchdrungen, die 

es dem Einzelnen kaum möglich machte, sich zu entziehen.

3 | Nicht nur ver folgt Abels (2010) einen reduktionistisch-kognitiven Ansatz – emanzi-

patorische Prozesse generieren sich, wie Gugutzer bereits überzeugend dargelegt hat 

(2002), nicht allein über das Denken, sondern haben auch eine leibliche Basis – auch 

versäumt er in seinem Lehrbuch über Identität zu bedenken, dass unter poststruktura-

listischen Gesichtspunkten das ‚selbst Denken‘ stets schon in der Dezentrierung des 

Subjekts gebrochen ist.

4 | Heribert Boeder ist kein poststrukturalistischer Denker. Er verpflichtet sich, jewei-

lige Philosophien in ihrem Aufbau (Philosophie-Tektonik) zu analysieren. Diese Studie 

nimmt eine poststrukturalistische Perspektive ein, und stellt sich nicht an die Seite 

Boeders. Boeders Überlegungen sind dennoch gewinnbringend, weil sie einen Blick auf 

die Konzepte geben, statt aus ihnen heraus zu argumentieren.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


471. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

züge aktueller psychotherapeutischer Diskurse einer kritischen Betrachtung 
unterzogen. Diese sollen als exemplarisch gelten: Inwieweit wird hier „Iden-
tität“ nach einem einheitslogischen Prinzip als Gesundheitsvorgabe gesetzt 
(Kap. 1.2)? Wie der Identitätstelos im Kontext psychotherapeutischer Diskurse 
zustande kommt, soll eine genealogische Rekonstruktion der Verwendung des 
Identitätsbegriffes zeigen. Hierfür werde ich Erik Eriksons Konzepte (1965; 
1973; 1975) einer kritischen Revision unterziehen. Erikson kann in meinen 
Augen als der Gründungsmensch psychotherapeutischer Identitätspostulate 
ausgewiesen werden (Kap. 1.2.1). Mit Gernot Böhmes identitätskritischer Lesart 
Platons (1996) soll nachfolgend die Kontingenz und Historizität des Begriffes 
aufgezeigt werden. Identität scheint mehr ein sinnstiftender Glaube denn ein 
Faktum zu sein (Kap. 1.2.2). Mit George H. Mead werde ich in diesem Zusam-
menhang auf die faktischen gesellschaftlichen Schieflagen verweisen, die das 
Konzept außer Acht lässt und revitalisiert (Kap. 1.2.3). Es folgt ein ‚Ausflug‘ in 
die Konstruktion nationaler Identitäten. Mit Amin Maaloufs (2000) und Or-
han Pamuks (2006) literarischen Ausführungen soll die politische Verletzungs-
macht der Zuweisung von Identitäten aufgezeigt werden. Identitätsbildungen 
werden so als persönlich-politische Reaktionen auf Verletzungen sichtbar 
(Kap. 1.2.4). Vor dem Hintergrund dieser Problematisierungen des Identitäts
topos wird dann, mit Michel Foucault (1977; 1999; 2005), Identität als Dispo-
sitiv der Macht ausgewiesen. Foucaults Denkbewegungen zur Fesselung des 
Individuums an eine Identität als Machtstrategie bilden dann die Ausgangs-
lage aller weiterer Überlegungen (Kap. 1.3). Die Rolle des Sexualitätsdiskurses 
im 19. Jahrhundert für dieses Zwangsverhältnis wird so dann mit Foucaults 
Postulaten zum Sexualitätsdispositiv hervorgehoben (Kap. 1.3.1). In diesem Zu-
sammenhang scheint erstmals die Zuordnung zu zwei klar abgegrenzten Ge-
schlechtern als eine rigide gesellschaftliche Praxis auf. Die Suche nach Iden-
tität und Sexualität zeigt sich als eine sich bedingende historische Bewegung 
(Kap. 1.3.2). Bevor in Kapitel 1.4 die Sexuallehre Freuds als historisch einmali-
ger Aufschlag einer Theorie impliziter Sex-Gender-Unterscheidung perspekti-
viert wird, erfolgt ein Exkurs zu Nietzsches Mahnungen der Projektionen an 
den Topos Natur (Nietzsche 2006). Mit Nietzsches Hellsichtigkeit lassen sich, 
in meinen Augen, Freuds Postulate zur psychosexuellen Entwicklung (1969; 
1972) als arbiträr dechiffrieren. Im darauffolgenden Schritt wird im Anschluss 
an die historischen Analysen von Philipp Sarasin (2001), Claudia Honegger 
(1996) und Thomas Laqueur (1992) die Kontextabhängigkeit von Körper- und 
Geschlechterverständnissen aufgezeigt, und die Konstruktion bipolarer Ge-
schlechtscharaktere des 18. und 19. Jahrhunderts als traumatische Redundanz 
sichtbar gemacht (Kap. 1.5). Der letzte Punkt will am Beispiel der Sichtweise 
der Psychoanalytikerin Ilka Quindeau (2008) aufzeigen, wie Geschlecht de-
konstruierende Perspektiven – wenn auch ausbaufähig – in psychotherapeu
tische Diskurse einfließen können (Kap. 1.6).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t48

1.1 Es denk t – die De zentrierung des Subjek ts  
bei Friedrich Nie t zsche und Judith Butler als 
kritischer Ausgangspunk t

 

„Was den Aberglauben der Logiker betrif f t: so will ich nicht müde werden, eine kleine 

kurze Thatsache immer wieder zu unterstreichen, welche von diesen Abergläubischen 

ungern zugestanden wird, – nämlich, dass ein Gedanke kommt, wenn ‚er‘ will, und nicht 

wenn ‚ich‘ will; so dass es eine Fälschung des Thatbestandes ist, zu sagen: das Subjekt 

‚ich‘ ist die Bedingung des Prädikats ‚denke‘. Es denkt.“ (Nietzsche 1988a: 22)5

Das Denken von der „Identität des Subjekts“ ist gemäß Heribert Boeder ein 
philosophisches Prinzip moderner Denktraditionen. Maßgeblich für das 
Identitätsdenken der Moderne ist die Annahme, dass das Ich, das sich selbst 
wahrnimmt, identisch mit sich sich selbst ist (vgl. Boeder 2006: 56ff.). Dieses 
Denken steht zweifelsohne in der Tradition des cartesischen Cogito, auch wenn 
Wahrnehmungsdynamiken seit der Begründung der transzendentalen Phäno-
menologie durch Edmund Husserl leibbezogener denkbar wurden (vgl. ebd.). 
Ging René Descartes davon aus, dass die Gewissheit der Existenz sich über die 
Möglichkeit kognitiv zu (be-)zweifeln ableiten ließe, des cogito ergo sum (vgl. 
ebd.: 56; Prechtl 2000: 102f.), so machte Husserl das Ich an der Fähigkeit des 
Menschen zur leiblichen Wahrnehmung fest. Der Einfluss der Lebenswelt auf 
das Ich ist dabei von eher zweitrangiger Bedeutung. Wenngleich Husserl in 
Abgrenzung zu Descartes seine Vorstellung des Ich auf dem Leib gründet – 
und damit mit der cartesianischen Denktradition des cogito ergo sum bricht, 
stellt Husserl das leibliche Ich – also das Ich, das sich auf seine Leiblichkeit 
gründet, als in sich konsistent vor und stellt somit philosophietektonisch den 
Leib an die Stelle des cartesischen Cogito. Die postmoderne Herausforderung 
und damit Abgrenzung zur Moderne besteht nun in der Kritik dieser Ein-
heitsvorstellung – des autonomen Subjekts in seiner leiblichen Einheit. Die 
Herausforderung der Postmoderne heißt Pluralität. Plurale (multiple) Leiber 
ergreifen das Feld und torpedieren Identität als die letzte Bastion der Moderne, 
verkörpert durch den mit sich selbst identischen Leib Husserls. Bei Boeder 
heißt es: „This trend becomes particulary clear with respect to the submod-
ern [postmodern, B.W.] attack on modernity’s last bastion of identity, name-
ly, on the pre-mundane or transcendental ego in Husserlian thought.“ (Boeder 

5 | Nietzsche geht in seiner Schrift Jenseits von Gut und Böse (1988a) sogar noch über 

die Idiome „Es“ und „Ich“ hinaus. Deswegen setzt er beide in distanzierende Anführungs-

zeichen. Schon das Es enthält seiner Meinung nach eine Form der Auslegung. Nietzsche 

will sagen, dass die Prozesse viel mehr aus dem Tun heraus zu verstehen sind bezie-

hungsweise dem Geschehen, als es die Struktur der Grammatik „Subjekt/Prädikat/ 

Objekt“ zulässt (vgl. Nietzsche 1988a: 22).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


491. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

1997: 46) Der Bruch mit dem cartesisch-Husserl’schen Cogito besteht also in 
dem Denken des Subjekts als dezentriert. Also: nicht länger: „Ich denke, also 
bin ich“ (Descartes) oder „Ich nehme wahr, also bin ich“ (Husserl), sondern „es 
denkt“, beziehungsweise „es spricht“ (Boeder 2006: 56, Herv. B.W.). Dabei sind 
Sprache und Denken in poststrukturalistischen Denksystemen gleichgesetzt. 
Charakteristisch für Foucaults logotektonischen Aufbau ist ferner das Aufgrei-
fen des nietzscheanischen Durchdringungsprinzip ‚Es‘ und damit eine Dezen-
trierung des Subjekts.6 Sinn leitet sich also nicht mehr vom „Ich denke“ ab, 
sondern ist außerhalb des Subjekts verortet. Dabei denkt oder spricht es durch 
‚mich‘ hindurch.7 Die Anführungszeichen ergeben sich bei dem Wort ‚mich‘ 
dadurch, dass es sich um einen Verweis auf ein uneigentliches Subjekt han-
delt. Ein Subjekt, das bereits durch die es umgebenden Bedingungen, in erster 
Linie durch die Sprache, genauer durch den Diskurs/die Diskurse dezentriert 
ist. So kann ich etwa ‚meine eigene‘ Geschichte nur stets durch bereits erzählte 
Geschichten, die mir zur Verfügung stehen, erzählen – Narrative, die meine 
Erfahrung und somit mein Subjektsein in dem Moment des Erzählens kons-
tituieren. In Worten der auf Foucault bezugnehmenden Diskurstheoretikerin 
Judith Butler ausgedrückt:

„Das bedeutet, dass meine Erzählung in medias res beginnt, wenn sich bereits vieles 

ereignet hat, was mich und meine Geschichte in der Sprache erst möglich macht. [...] 

Während ich an meiner Geschichte arbeite, erschaf fe ich mich selbst in neuer Form, 

weil ich dem ‚Ich‘, dessen vergangenes Leben ich zu erzählen versuche, ein narratives 

‚Ich‘ hinzufüge. Jedes Mal, wenn es zu sprechen versucht, trit t das narrative ‚Ich‘ zu 

der Geschichte hinzu, weil es als Erzählperspektive wiederkehrt, und diese Hinzufügung 

kann in dem Moment, wo sie die fragliche Erzählung perspektivisch verankert, nicht voll-

ständig erzählt werden.“ (Butler 2007: 56; Herv.i.O.)

Erzähle ich also etwas über mich, versuche ich meine ‚Identität‘ zum Beispiel 
anhand meiner als ‚ureigen‘ geglaubten Geschichte, etwa in Form ‚meiner‘ Bio-

6 | Boeder (2006) zieht diese Parallele nicht. Ich hingegen halte sie auch im Anschluss 

an Foucaults eigene Darlegungen zu seiner Nietzsche-Inspiration (vgl. Foucault 2005: 

528ff.) für bedeutsam. Bei Nietzsche findet sich meines Erachtens eine ‚Urhütte‘ für den 

Foucault’schen beziehungsweise Butler’schen Entwurf der Dezentrierung des Subjekts.

7 | Boeder verweist auf eine Textstelle in einer frühen Schrif t Foucaults, Das Denken 

des Aussen (1966). Dort heißt es: „Keine Reflexion, sondern das Vergessen; kein Wi-

derspruch, sondern das Bestreiten, welches auslöscht; keine Versöhnung, sondern der 

wiederholte Schlag; kein Geist in der mühsamen Eroberung seiner Einheit, sondern die 

bestimmungslose Erosion des Draußen, keine Wahrheit, die schließlich erhellt, sondern 

das Rieseln und die Not einer Sprache, die immer schon begonnen hat.“ (Foucault zit. 

nach Boeder 2006: 58)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t50

grafie zu erzählen – so ist diese bereits immer schon in Teilen erzählt. ‚Meine‘ 
Erzählung von ‚mir‘ und über ‚mich‘ ist bereits vermittelt – durch gängige ge-
sellschaftliche Deutungsfolien. Damit einher muss gehen, dass die Forderung, 
die sich aus dem Identitätsbegriff ableitet, nämlich, mit sich selbst identisch 
sowie von anderen grundverschieden zu sein (anders als der andere zu sein), 
als eine uneinlösbare Forderung erscheint.8 Nicht nur wechselt die Geschich-
te, die ich über mich erzähle, je nach Kontext, Stimmung usw., auch kann 
ich wegen meiner stets vermittelten Subjekthaftigkeit über das (sprachliche) 
Du nicht von anderen grundverschieden sein. Anders: Dadurch, dass stets der 
andere in mir immer schon enthalten ist, ‚er‘ es ist, der mich konstituiert9, bin 
ich immer schon enteignet, und jeder Versuch des Erwerbs einer Selbstidenti-
tät muss scheitern (Butler 2007: 59). Zwar ist sowohl bei Abels (2010) als auch 
bei Robert Gugutzer (2002) und bei Heiner Keupp (1999) und den allermeis-
ten Theoretiker_innen, die heute affirmativ auf Identität Bezug nehmen, die 
Rede von der Notwendigkeit der Flexibilisierung von Identitäten sowie von de-
ren Veränderlichkeit – auf die Lebensspanne bezogen. So ist vielfach die Rede 
von Patchworkidentitäten (Kühner 2008: 169), um die Kontextabhängigkeit des 
Individuums zu betonen. Allerdings ist an dieser Stelle zu fragen, wieso die 
Verwendung des Begriffs Identität überhaupt stattfindet, wenn nichts mehr in 
dem Begriff enthalten ist, was dieser einmal bedeutet hat.

Im Folgenden soll vor dem Hintergrund eben in aller Kürze skizzierter und 
im weiteren Verlauf zu skizzierenden poststrukturalistischer Subjekt-dezent-
rierender Denkweisen das Paradigma des Identitätserwerbs als Gesundheits-
vorgabe im Kontext gängiger psychotherapeutischer Diskurse problematisiert 
werden. Es soll postuliert werden, dass die normative Bezugnahme auf den 
Identitätserwerb einen hohen Preis haben kann. Psychotherapeutische Diskur-
se sehe ich dabei entsprechend des performative oder linguistic turn nicht allein 
als Beschreibung von Erfahrungen an, sondern als ein Medium, das gesell-
schaftlich anerkannte Wahrheiten und Gültigkeiten auch über den psychothe-
rapeutischen Rahmen hinaus generiert und transportiert.

8 | Ich beziehe mich hier auf die Recherchen der schwedischen Medizinerin und Philo-

sophin Anna Luise Kirkengen (2002). Demnach hat der Begrif f ‚Identität‘ seine etymolo-

gische Basis in „Ipse“ und „Idem“, also: dasjenige, was sich von anderen unterscheidet 

(im Gegensatz zum anderen ist), und das was gleich bleibt, im Gegensatz zur Verände-

rung (Kirkengen 2002: 57; vgl. dazu auch Böhme 1996: 322).

9 | Butler macht in ihrer Schrif t Kritik der ethischen Gewalt (2003) mit Hilfe der italie-

nischen Philosophin Adriana Cavarero, des französischen Kultur theoretikers Emmanuel 

Levinas sowie mit der Psychoanalytikerin Melanie Klein deutlich, dass dem Ich immer 

ein Du vorausgeht, Ich-Sein implizier t die Hereinnahme des Du. Ich-Sein ist in diesem 

Sinne immer schon durch die über das Du vermittelten Normen gebrochen (Butler 2003: 

42ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


511. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

1.2 Identität muss ent wickelt werden: Auszüge aus 
ak tuellen psychother apeutischen Diskursen

„The search for identity has become as strategic in our time as the study of sexuality was 

in Freud’s time.“ (Lynd zit. nach Weigert 1986: 10)

„[Ein] sicheres Identitätsgefühl scheint gerade für uns heutige Menschen ein anspruchs-

voller, störanfälliger und komplexer Prozess geworden zu sein, der uns lebenslang eine 

hohe psychische Integrationsleistung abverlangt. Er wird in der Spätadoleszenz zur 

entwicklungsspezifischen Hauptaufgabe [...]. Müssen traumatische oder stark konflik-

thafte Er fahrungen mit einem großen seelischen Aufwand im Unterbewußten gehalten 

werden, stehen zu wenig psychische Kräf te zur Ver fügung, um die spätadoleszente, 

innere Sicherheit zu erwerben [...]. Die damit in Zusammenhang stehende Aneignung 

der eigenen Geschichte kann nur einigermaßen gelingen, wenn diese Geschichte nicht 

durch die unbewußte Ausstrahlung ‚schwarzer Löcher‘ determinier t wird – schwarze Lö-

cher, die zum Beispiel durch unbewältigte traumatische Er fahrungen entstanden sind. 

Sie erhöhen die Wahrscheinlichkeit, dass die spät-adosleszente Identitätsbildung in 

eine rigide neurotische Charakterstruktur oder Identitätsdif fusion mündet.“ (Wiesse 

2000: 13; Herv.i.O.)

Diese Setzung des Psychoanalytikes Jörg Wiesse ist paradigmatisch für die 
Kanonbildung psychoanalytisch informierter therapeutischer Diskurse. Einer 
Defizitperpektive folgend wird gerne in Sachen Identitätserwerb Nachhilfe vor-
geschlagen. Der Identitätserwerb scheint an bestimmte Entwicklungs- oder 
Lebensabschnitte gebunden. Können diese nicht erfolgreich abgeschlossen wer-
den, so scheint der Mensch nahezu für immer ‚verloren‘. Eine „Identitätsdif-
fusion“ (oder aber eine rigide neurotische Charakterstruktur) sei die Folge. 
Derjenige, der nicht zu vorgeschriebenen Zeiten ‚Identität‘ entwickelt, droht 
krank zu werden, beziehungsweise kann qua definitionem erst gar nicht gesund 
sein. Obgleich der einflussreiche Psychoanalytiker Werner Bohleber (2007) den 
Rückbezug auf Identität, verstanden als „Vorstellung einer quasi substantialis-
tischen Identität, die, einmal erworben, ein fester Sitz des Individuums bleibt“ 
(Bohleber zit. nach Mertens 2007: 331), als obsolet erklärt, und sich hier be-
reits affirmativ auf sozialwissenschaftliche Beschreibungen des Selbst als „dy-
namisch, geteilt und von höchst disparaten Identitäten geprägt“ (ebd.) bezieht, 
scheint diese Perspektive in psychotherapeutischen Diskursen kaum wahrge-
nommen zu werden.10 Hier wird oft selbstverständlich von einer Beschädigung 

10 | Bohleber spricht sich, wenngleich er poststrukturalistischen Sozialwissenschaf-

ten gegenüber of fen ist, gegen eine „Dekonstruktion von Identität“ aus. Er favorisier t 

eher die Sichtweise Keupps (1999), demnach Identität ein lebenslanges, nie abgeschlos-

senen Projekt darstellt (vgl. Bohleber 2007: 331ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t52

eines vormals als (zumindest in seiner Potenzialität) mit sich selbst einheitlich 
und kohärent vorgestellten Selbst(-Identität) ausgegangen.

In Studien zu sexualisierter Gewalt und zum „sich-selbst-verletzenden Ver-
halten“ als möglicher Folge traumatischer Ereignisse wird die Beschädigung 
der Identität – besonders der von Mädchen und Frauen – immer wieder postu-
liert. Meist wird die Fähigkeit, den eigenen Körper spüren zu können, hier an 
die Kohärenz der Identität gebunden.11 Um Erklärungen für das Phänomen 
Essstörungen ringend, stellt auch die Psychotherapeutin Patricia Bourcillier 
fest:

„Dieses Hungrig-Sein nach Liebe […] bedeutet, dass der betreffende Mensch zeitlebens 

eine Leere in seinem Selbst und in seinem Selbstgefühl schmerzend erlebt und alles 

daran setzt, diese schmerzlich empfundene Befindlichkeit zu beheben.“12

Und postuliert in einer Identitätssemantik:

„Wenn die Frau in ihrer weiblichen Identität nicht gefestigt ist, wird dieser Ur-Schmerz 

bei jeder Veränderung neu belebt: in der Pubertät, während der Jugendzeit, bei Schwan-

gerschaften (werde ich eine gute Mutter sein?) oder in den Wechseljahren.“ (Ebd.)

Ebenso in Bezug auf das Phänomen des sich-selbst-verletzenden Verhaltens, 
das bei Mädchen und jungen Frauen häufiger vorkommt als bei Jungen und 
jungen Männern, argumentiert auch der ärztliche Psychotherapeut Franz Resch 
im modernen Kanon seiner Kollegen identitätsbeschädigungstheoretisch: „Die 
traumatischen Erfahrungen verstärken die konfliktträchtigen Anteile der Ent-
wicklung weiblicher Geschlechtsidentität, die vornehmlich in der Mutter-Toch-
ter-Beziehung und den Spezifika weiblichen Körpererlebens liegen.“ (Resch zit. 

11 | Beispielhaft hier für ist die populäre Schrif t des Psychoanalytikers Matthias Hirsch 

Mein Körper gehört mir … und ich kann mit ihm machen was ich will! (2010). Hirsch 

spricht hier in Zusammenhang mit der Entwicklung ‚weiblicher Identität‘ von „Identitäts-

unsicherheit“ (Hirsch 2010: 111). Identitätsentwicklung wird hier unter Zuhilfenahme 

kaum gesellschaftlich kontextualisier ter Begrif fe wie „Pubertät“ gesundheitsteleolo-

gisch vorausgesetzt. Dazu wird die Defizitperspektive besonders Frauen und Mädchen 

zugeschrieben. Diese scheinen ob einer konflikthaften Mutter-Tochter-Beziehung mit 

einem Mangel an Identität ausgestattet. Anders aber als etwa Krüger-Kirn (2010) re-

flektier t Hirsch nicht die gesellschaftlichen Hintergründe der Produktion von Identitä-

ten, und versäumt es, eine Pathologie-kritische Haltung einzunehmen (vgl. ebd.: 111f.). 

Körper und Körperwahrnehmung sind in dieser Perspektive eng mit einer gelungenen 

Identitätsentwicklung verzahnt (vgl. ebd.: 139ff.).

12 | Vgl. Bourcillier (2006): Auf der Suche nach der verlorenen Ganzheit, www.mager-

sucht.com. Letzter Zugrif f am 09.09.2010.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


531. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

nach Ludwig 2005: 141) Besonders die feministische Psychoanalyse setzte den 
Begriff „weibliche Identität“ oder „weibliche Entwicklung“ rekursiv auf eine 
weibliche andere Biologie und Sozialisation ein, um damit die Subsumierung 
unter ein männliches Gesundheitsmodell zurückzuweisen (vgl. zum Beispiel 
Rhode-Dachser 1991; Dalsimer 1993; Fast 1996; Breitenbach 1998; Flaake 2004). 
Gerade die Erarbeitung weiblicher Spezifika sollte Mädchen und Frauen in 
einer ihren Körper entfremdenden patriarchalen Gesellschaft helfen, ihre ei-
gene Identität zu finden. Damit ist und war allerdings auch die Gefahr verbun-
den, normative Standards und Modelle zu setzen, welche zum einen implizit 
die Unterdrückung der Frau reifizieren und zum anderen eine Markierung 
derjenigen Frauen* bedeuten, die nicht nach diesen ‚weiblichen‘ Kriterien le-
ben (vgl. dazu auch Landweer 1987: 86). Ein Beispiel dafür, dass Identitätskon-
zepte in der Psychotherapie auch jüngst nicht an Aktualität verloren haben, 
ist die 2012 erschienene Schrift von Inge Seiffge-Krenke, die sogar den Titel 
„Therapieziel Identität“ trägt, und in der eben der zunehmende Verlust an 
Identität vieler Patient_innen postuliert wird, und deren Wiederherstellung in 
der Psychotherapie. Zudem findet sich in Zusammenhang mit der Diagnose 
dissoziative Identitätsstörung (DIS) ein zentraler Verweis auf den Neologismus 
‚Identität‘. Die Aufspaltung der Psyche in mehrere voneinander als unabhän-
gig empfundene Persönlichkeitsanteile, die sich zueinander amnestisch ver-
halten, ist damit gemeint (vgl. Rode 2009: 9). Zwar knüpft auch Claudia Igney 
(2009) Gesundheit und Wohlbefinden normativ an eine Integration und Kohä-
renz der eigenen Identität.13 Der affirmative Bezug auf „Geschlechtsidentität“ 
wird allerdings explizit hinterfragt.14 In diesem jüngsten feministischen Dis-
kurs um sexualisierte Gewalt zeigen sich mittlerweile deutlich dekonstrukti-
vistische Einflüsse: Zum einen wird Geschlecht hier als „gesellschaftlich ver-
mittelt“ (Rode 2009: 11) beziehungsweise als hergestellt „doing gender“ (Igney 
2009: 27) gedacht, zum anderen werden die ‚männlichen‘ und ‚weiblichen‘ 
Teilpersönlichkeiten der Betroffenen als eine Form der Bewältigung von trau-
matischen Erfahrungen betrachtet. Die Entwicklung der Teilpersönlichkeiten 
bildet eine Art Trauma-antipodisches doing gender, da Selbstschutz entlang 
mächtiger weiblicher wie männlicher Stereotype organisiert wird (vgl. Igney 
2009: 28f.; Rode 2009: 20).

13 | So etwa wenn Claudia Igney sagt: „Integration heißt: Es ist nicht (mehr) die/der 

andere oder meine Fantasie, die betroffen sind, sondern dies ist mir geschehen und 

ich habe es getan, es sind mein Körper, meine Seele und mein Verstand, die damit wei-

terleben. Erst wenn dies gelingt, ohne daran zu zerbrechen, gibt es eine gemeinsame 

Identität und eine gemeinsame Heimat in dieser Welt.“ (Igney 2009: 33)

14 | „Ist Geschlechtsidentität überhaupt noch so wichtig?“ fragt Claudia Igney selbstre-

flexiv und mit Verweis auf Queertheorie, nachdem sie sich auf das sozial kognitive Iden-

titätsmodell berufen hat (ebd.: 31).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t54

Dennoch: In den allermeisten Fällen werden heute nach wie vor schwe-
res psychisches Leiden, quälende Zustände sowie Folgen erlittener Gewalt als 
Identitätsbeschädigung thematisiert. Dabei werden antagonistische und idea-
listische Verhältnisse von: Oberfläche versus Tiefe, zerfallen versus ganz, au-
thentisch versus echt und künstlich versus natürlich erzeugt, die Menschen 
vor dem Hintergrund dieser unerreichbaren Ideale als defizitär und pathogen 
markieren. Da in den Identitätsbegriff der Geschlechtsidentitätsbegriff einge-
schrieben ist, sind besonders ‚Frauen‘, Trans* und nicht-hegemoniale Männer 
von der normativen Wucht dieses Diskurses betroffen.15 Wann und wieso be-
gann man aber eigentlich von Identität zu sprechen?

1.2.1 Identität – zur Genealogie eines „unordentlichen Gefühls“16

Mehr als eine zu erlangende Essenz kann ‚Identität‘ als ein Terminus technicus 
der Psychoanalyse wie der Sozialpsychologie verstanden werden. Die Blütezeit 
erlangte er in den 1980er Jahren, und seine Geburtsstunde sind die 1960er 
Jahre. Vor den 1940er Jahren war der Begriff in den Theorien der Psycholo-
gie eher unbekannt (vgl. Weigert 1986: 5ff.). Eingeführt wurde der Begriff von 
dem Psychoanalytiker Erik Erikson. Gemäß Erikson (1975) ist unter Identität 
oder Identitätsgefühl folgendes zu verstehen: „Ein Gefühl der Identität haben, 
heißt, sich mit sich selbst – so wie man wächst und sich entwickelt – eins 
fühlen; und es heißt ferner, mit dem Gefühl der Gemeinschaft, die mit ihrer 
Zukunft wie mit ihrer Geschichte (oder Mythologie) im reinen ist, im Einklang 
zu sein.“ (Erikson 1975: 29)

Erikson geht davon aus, dass soziokulturelle Faktoren die Struktur und 
den Inhalt dessen ausmachen, wie der Mensch sich selbst sieht (vgl. Weigert 
1986: 2).17

15 | Wenngleich hier ‚die Männer‘ nachziehen, wie die kürzlich erschienene Schrif t von 

Frank Dammasch zum Thema „männliche Identität“ zeigt. Hierin problematisier t Dam-

masch eine zunehmend phallische Desorientierung von Männern in ebenso zunehmend 

feminisier teren Verhältnissen (Dammasch 2009). Hier wird einmal mehr ein asymmet-

risches Geschlechterverhältnis mit dem Mann in einer „phallischen“ Position naturali-

sier t und nicht-hegemoniale Männlichkeit pathologisier t.

16 | Von Liebe – ein unordentliches Gefühl (Precht 2009).

17 | Erikson orientier t sich in seinem Konzept der personalen Identität oder Ich-Iden-

tität an dem symbolisch-interaktionistischen Konzept des Soziologen Herbert Mead. 

Laut Mead entwickeln Menschen ein Bild von sich selbst entsprechend der Bilder, die 

andere von ihnen haben. Andere treten dabei als Normen, Wertvorstellungen auf, die 

eine Gesellschaft verkörpert, als „verallgemeinerter Anderer“ (Mead 1998: 196ff.) Sich 

selbst aus der Perspektive des „generalisier ten Anderen“ zu sehen, und so eine Distanz 

zu sich selbst zu erlangen, ermöglicht, selbst zum Objekt zu werden. Diese reflexive 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


551. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

Erikson, der dabei in enger Anlehnung an George H. Mead denkt und 
Meads Begriff des Selbst (vgl. Mead 1998) mit Identität übersetzt, kommt es 
darauf an, die Identitätsentwicklung des Menschen als eingebettet in seinen 
politischen wie historischen Kontext zu sehen. Sein Buch Dimensionen einer 
neuen Identität (1975) liest sich eher wie ein politisches Manifest denn eine 
Einführung in die Psychopathologie. Am Beispiel des ehemaligen Präsidenten 
der Vereinigten Staaten Thomas Jefferson versucht er, einen ‚neuen‘ ameri-
kanischen Typus nachzuzeichnen; ein Land auf der Suche nach einer neuen 
Identität, die sich in und durch den Präsidenten verkörpert.

Diese „neue Identität“ wie auch jede andere Identität sei dabei in ihrer 
„Lebensfähigkeit von der historischen Realität abhängig“, was vor allem hie-
ße: „vom Korpus der in einer Epoche der Beobachtung zugänglichen und in 
technisch, politischen und militärischen Handeln zu bestätigenden Tatsa-
chen oder Fakten“ (Erikson 1975: 88). Erikson betont, dass Identität gemäß 
dem Weltbild, das in einer Kultur vorherrscht, angenommen wird; dabei sei 
diese keine einfach verkörperte Haltung (ebd.), sondern ein Gefühl für Kon-
tinuität und Gleichheit, die das ganze Leben anhält und die man selbst und 
andere wahrnehmen können (Erikson zit. nach Gugutzer 2002: 23). Erikson 
distanziert sich von einer argwöhnischen Kritik am Identitätsbegriff seiner 
Zeitgenossen, und hält Identität und den Wunsch, eine solche zu erlangen, 
für ein universelles Menschenbedürfnis, wenn er sagt: „Denn selbst dort, wo 
neue Bewusstseinsformen und neue Sozialstrukturen sich in verwirrendem 
Wechselspiel bilden, ändert sich das Grundbedürfnis nach einer vertrauten 
Identität, wie wir gesehen haben nur unendlich langsam.“ (Erikson 1975: 119)

Zwar macht Erikson deutlich, dass politische Strukturen das Individuum 
grundlegend prägen (vgl. ebd.: 95), seine universalistische Zugrundelegung 
dessen, was das Individuum angeblich ausmachen soll, nämlich bestimmte 
chronologisch aufeinander folgende Entwicklungsphasen, in denen bestimmte 
Identitätsentwicklungsschritte abgeschlossen sein sollten, inklusive seiner pro-
minenten These, dass der Mensch mit Beendigung der Adoleszenz eine stabile 
Identität entwickelt haben müsse, um ein gelingendes Geschlechts- wie Sozial-
leben führen zu können (vgl. Gugutzer 2002: 23ff.), relativiert seine kulturtheo-
retische Sichtweise beträchtlich. Dies vor allem, weil Erikson sich bezüglich des 
Begriffes Adoleszenz, auf als natürlich angenommene biologische Triebe – in 
einer Interpretation des topografischen Modells wie der Lehre zur psychose-
xuellen Entwicklung Freuds – beschränkt (vgl. ebd.: 27). So meint Bohleber zu 
Recht, dass Erikson im Rahmen seines Anpassungskonzeptes im Prinzip einem 

Selbstbildung macht dabei das Selbst aus. Mead macht mit seiner Konzeption des re-

flexiven Selbst ein erstmaliges Angebot, psychische Prozesse in Wechselwirkung mit 

gesellschaftlichen, sozio-kulturellen und historischen Ereignissen denken zu können 

(vgl. Kap. 1.2.3).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t56

„biologisch-ethologischen“ Umweltbegriff verhaftet bleibt (Bohleber zit. nach 
ebd.). Zum besonderen Problem gerät sein biologisch-ethologischer Umweltbe-
griff, wo er sich, wie im Falle der angeblichen Notwendigkeit zur Herausbildung 
von stabilen Identitäten, einer Feinbildkonstruktion annimmt: „Für Führer ist 
es sehr leicht und bis zu einem gewissen Grad notwendig, der Jugend wie auch 
dem ewigen Adoleszenten im Erwachsenen einige über-definierte Feinde anzu-
bieten, gegen die ein Gefühl der Identität aufrecht zu erhalten ist.“ (Erikson 1973: 
109) Hier scheinen dann endgültig die aktuelle politische Situation wie die ge-
gebenen historischen Bedingungen als „Entwerfer“ (ebd.: 63) der menschlichen 
Bedürfnisse ihres Jobs obsolet geworden zu sein. Erikson scheint hier bereits zu 
wissen, was den Menschen und sein Identitätspotenzial ausmacht, er hat die Su-
che bereits eingestellt. So schreibt er fest, was er eigentlich loswerden will, und 
worunter er, schenkt man Weigert Glauben, in seinem Leben selbst gelitten ha-
ben muss – unter Ausgrenzungen, als in die USA emigrierender Erwachsener, als 
jemand, der um Sinn für sein Leben ringt (vgl. Weigert 1986: 1). Es zeichnet sich 
bereits ab, was Erikson sich auch an vielen Stellen traut zu sagen: Identitätssuche 
und das Bedürfnis, ‚Identität‘ zu haben, setzt dann ein, wenn der Mensch etwa 
aufgrund schwieriger politischer Verhältnisse in eine Krise gerät. Durch Kriege, 
ökonomische Zusammenbrüche usw. Hierfür braucht man keine „adoleszente 
Krise“18, hierfür reicht die Grenze dessen, was Menschen ertragen können, völlig 
aus. Wenn Identitätsgefühle sich daran festmachen, dass diese von den Indivi-
duen als „vorbewusstes psycho-soziales Wohlbefinden erlebt werden“ (Erikson 
1973: 63) und der Gewissheit, dass „man sich der Anerkennung derer, auf die 
es ankommt, sicher sein kann“ (Erikson zit. nach Gugutzer 2002: 26), gibt das 
immerhin Anlass zu folgenden Fragen: Unter welchen politischen Bedingungen 
bekommt wer Anerkennung zugesichert und wer nicht, und was konfiguriert 
meine Entscheidung darüber, auf wen es für mich ankommt? Identität zu besit-
zen erscheint dann als Privileg, ein Privileg, das sich auf dem Rücken derjenigen 
ausbreitet, die nicht mit sich selbst identisch sein können oder wollen.

1.2.2 Identität haben nur die Götter. Identität als  
kontrafaktische Unterstellung bei Gernot Böhme

Während personale oder Ich-Identität in der Moderne als substantiell betrach-
tet wird, und somit als „kontrafaktische Unterstellung“ beschrieben werden 
kann (Böhme 1996: 323), und somit besonders von Erikson als Psychothera-
peut der Konnex von einem Mangel an Identität beziehungsweise in seiner 
Sprache: einer Identitätsdiffusion als „Pathoprogramm“ diskursiv etabliert 

18 | Vgl. auch Gugutzers Kritik an Eriksons Konzept, Identitätsbildung sei mit der Ado-

leszenz abgeschlossen. Diese These ist heute auch bei Sozialpsychologen, die sich af-

firmativ auf den Identitätsbegrif f beziehen, nicht mehr haltbar (Gugutzer 2002: 26).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


571. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

werden konnte (ebd.: 334), tat sich die Frage nach dem Wie des Sich-selbst-
Seins oder des Mit-sich-identisch-Seins historisch schon viel früher auf. Böh-
mes Platon-Interpretation folgend wird klar, dass die Erlangung von Identität 
im Kontext der Philosophie Platons als etwas Unerreichbares verstanden wird, 
das nur den Göttern vorbehalten war. Menschliches Dasein zeichnete sich bei 
Platon gerade durch seine Nicht-Identität aus. Anders als in der Moderne wur-
de Identität keinesfalls, so wie das heute geschieht, Substanz-ontologisch dem 
Mensch-Sein zugeschrieben (ebd.: 324). In einem äußerst hellsichtigen Durch-
blicken wurde das Verlangen nach Identität als ein Wunsch, unsterblich zu 
sein, es den Göttern gleichzutun, dechiffriert (ebd.). Um dies deutlich zu ma-
chen, zitiert Böhme einen Teil der Diotima-Rede des Symposions von Platon:19

„Denn auch von jedem Lebenden sagt man ja, dass er lebe und dasselbe sei, wie einer 

von Kindesbeinen an immer derselbe genannt wird, wenn er auch ein Greis geworden 

ist: und heißt doch immer derselbe, ungeachtet er nie dasselbe an sich behält, sondern 

immer ein neuer wird und altes verlier t an Haaren, Fleisch, Blut und dem ganzen Leibe. 

Und nicht nur an dem Leibe allein, sondern auch an der Seele, die Gewohnheiten, Sitten, 

Meinungen, Begierden, Lust, Unlust, Furcht, hiervon behält nie jeder dasselbe an sich, 

sondern eins entsteht und das andere vergeht […] und wir nie die selben sind in Bezug 

auf die Erkenntnisse, sondern, dass auch jeder einzelnen Erkenntnis dasselbe begeg-

net. Das was man Nachsinnen heißt geht auf eine ausgegangene Erkenntnis. Vergessen 

nämlich ist das Ausgehen einer Erkenntnis. Nachsinnen aber bildet statt der abgegan-

genen eine Erinnerung ein und erhält so die Erkenntnis, dass sie scheint dieselbe zu 

sein. Und auf diese Weise wird alles Sterbliche erhalten [...].“ (Platon zit. nach Böhme 

1996: 324, Herv. B.W.)

Identität ist nichts dem Menschen eigenes. Der Mensch muss, kann, darf einen 
Schein an Identität über Erinnerungsarbeit20 und über Selbstsorgetechniken 
herstellen21 (vgl. ebd.: 325f.). Die Konstitution des Selbst gelingt hier über eine 
spezielle Form der Selbst-Zuwendung, die auch eine Selbst-Distanzierung ist – 
eine Art reflektierende Sinnlichkeit. Über die so erlangte Differenzierung zwi-
schen einem Selbst, das unmittelbar aufgeht in der Existenz, und einem, das 

19 | Die Wiedergabe er folgt hier in verkürzter Form.

20 | Böhme zieht hier zu Recht eine Verbindung zu Nietzsche, der den Menschen als 

„das Tier“ bezeichnet hat, „das versprechen kann“ (Böhme 1996: 332). Versprechen 

wird bei Nietzsche über das Sich-Erinnern gewährleistet – Mnemotechnik. Diese gehe 

nicht ohne die Installierung von Leiden am Leib vonstatten (vgl. Kap. 3).

21 | Selbstsorge definier t Böhme (1996) mit Sokrates wie folgt: „Selbstsorge ist eine 

explizite Zuwendung zu sich, eine Reflexion, durch die das unmittelbare Aufgehen in der 

Existenz sowohl im Sinne des schlichten Sichauslebens als auch im Sinne des offen 

Ausgesetztseins gegenüber Anmutungen gebrochen wird.“ (Ebd.: 326)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t58

dieses Aufgehen reflektiert, entsteht eine eigentliche Instanz des Vermögens 
zum Handeln (vgl. ebd.: 326f.). Das Konzept der Konstituierung des Selbst 
kann aber nicht ohne weiteres mit dem der heutigen „Identitätsbildungen“ 
gleichgesetzt werden. Während Selbstkonstituierung ein lebenslanger Prozess 
ist, dessen Ziel niemals erreicht werden kann, soll Identität dem (gesunden) 
Menschen in seiner Vollkommenheit gegeben sein.

Identität ist demzufolge eine „kontrafaktische Unterstellung“ (ebd.: 323). 
Identität, das heißt „Selbstsein und derselbe sein“ (ebd.: 322), ist dabei weder 
zu jeder Zeit (Böhme stellt in Frage, ob in ‚der postmodernen Lebensform‘ 
‚Identitätserwerb‘ überhaupt ein Thema von Belang ist [vgl. ebd.: 339]) und für 
jeden notwendig (zu Zeiten des Sokrates mussten nur diejenigen, die regieren 
wollten/sollten, sich einer Selbstsorgetechnik unterziehen) noch ist dieses Pro-
jekt je vollständig realisierbar. Identität zu erwerben, sich selbst zu gleichen, 
kann als ein gesellschaftlicher Zwang entlarvt werden, den Erikson unkritisch 
in seine Theorie hineingenommen hat. Ein Zwang, der nicht Leiden lindert, 
sondern es zuallererst evoziert, weil er dem Menschen vorgaukelt, er könne ein 
solches Ideal, wie sich stets derselbe zu sein, jemals erreichen; ein Mittel zur 
Sinnstiftung, einem Unsterblichkeitsidealismus geschuldet. In der Moderne, 
so macht Böhme plausibel, ist der gesellschaftliche Zwang, über das ganze 
Leben derselbe zu sein auch deswegen etabliert worden, um von sich selbst Re-
chenschaft ablegen zu können, um als verantwortlich im moralischen und ju-
ristischem Sinne zu gelten, etwa für ‚seine‘ Taten, die jemand vor 20 Jahren be-
gangen hat (vgl. ebd.: 332). Identitätszuweisungen erfolgen, weil moralische wie 
juristische Zurechenbarkeit von Handlungen im Individuum aufgrund seiner 
durchgehenden Veränderbarkeit keinen Halt finden (vgl. ebd.). Als solche wer-
den sie als externe Identitätszuweisungen, die immer auch einen drohenden 
Charakter haben, nicht mehr nötig, wo das Individuum durch innere Diszip-
linierungsarbeit, das heißt durch Ausbildung von Charakter beziehungsweise 
Gewissen sich eine „allen Wandel übersteigende Instanz bildet“ (ebd.).

1.2.3 Identität als Fremd- und Selbstobjektivierung bei 
George H. Mead

Nach Mead bildet Subjektivität eine reflexive Einheit von einem „I“, das eher 
spontanistisch ist und eine unreglementierte Quelle aller aktuellen Handlun-
gen darstellt, und einem „Me“, das die Ordnungsgefüge von sozialen Gruppen 
verinnerlicht und sich bewertend auf das „I“ bezieht (vgl. Honneth 1994: 114ff.; 
Mead 1998: 207ff.). Das Subjekt objektiviert sich selbst, indem es die Positionen 
des anderen gegenüber sich selbst einnimmt (s.o.). Dieser Selbstobjektivierungs-
prozess ist die Voraussetzung für Selbstbildung. Bei den Positionen des anderen 
handelt es sich nicht um einen konkreten Anderen, sondern um den „verallge-
meinerte[n] Andere[n]“ (Mead 1998: 196). Der verallgemeinerte Andere ist dabei 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


591. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

eine organisierte Gruppe:22 Das Subjekt wirkt auf sich selbst gemäß der norma-
tiven Erwartungen seiner Interaktionspartner ein, und konstituiert sich somit 
durch diese. Um die moralisch-praktische Identitätsbildung des Subjekts zu er-
klären, konstatiert Mead: „So kann ein Kind sein Verhalten als gut oder schlecht 
nur dann beurteilen, wenn es auf seine eigenen Handlungen mit den erinnerten 
Worten seiner Eltern reagiert.“ (Mead zit. nach Honneth 1994: 123) Für Mead 
(1998) ist die Konstitution einer moralischen Identität eine Notwendigkeit in Ge-
sellschaften, die Anpassung erfordern. Ein Selbst zu sein, ist nach Mead eine zu 
erwerbende Kompetenz, die im Wesentlichen in der virtuellen Übernahme der 
Rolle anderer besteht. Ein Selbst zu werden oder eine Identität zu erwerben ist 
in dieser Perspektive ein gesellschaftlicher Zwang. Böhme liest Mead wie folgt: 
„Es ist zu erwarten, dass aus der Spannung zwischen empirischer Individualität 
und zugeschriebener Rolle Leiden erwachsen kann.“ (Böhme 1996: 331) Leiden, 
das besonders dann erwächst, wenn die Haltungen, die eine Gruppe oder eine 
Gesellschaft gegenüber einem Subjekt einnimmt, dieses in eine, im Rahmen 
binärer Oppositionen, nachteilige Position hineinplaziert. Gemäß dem Sozial-
philosophen Axel Honneth (1994) hat jeder Mensch das Bedürfnis, von anderen 
anerkannt zu sein. Erfolge diese soziale Anerkennung über Liebe, Solidarität 
und rechtliche Integrität nicht, so münden Begegnungen in Kämpfe um An-
erkennung (Honneth 1994: 148ff.). Anders: Wenn mein Selbst-Sein davon ab-
hängt, oder zumindest abhängen kann, wie andere mich sehen, dann ist dies für 
Menschen leidvoll, die qua gesellschaftlicher Normen und Werte wenig oder gar 
keine Anerkennung erhalten. Und, wenn dieses Selbst-Sein beziehungsweise 
der Identitätserwerb, um in dem Terminus technicus von Erikson zu bleiben, am 
besten über eine Feinbildkonstruktion wie die Erzeugung eines Gefühls gegen 
einen anderen aufrechtzuerhalten ist, dann ist Identitätserwerb gleichbedeutend 
mit der Erzeugung eines als minderwertig vorgestellten anderen, gegen den das 
Ich sich positiv absetzen kann. Eine solche Logik der Identitätserzeugung ist 
demnach zu problematisieren. Identitätsbildung als Telos für ein gelingendes 
Leben ist, wie schon die alt-griechische Philosophie zeigt, nicht nur eine Illusion, 
sie ist auch gefährlich, weil es immer einen anderen, einen Feind braucht, gegen 
den diese Identität gebildet, aufrecht erhalten und verteidigt werden muss.23

22 | „The organized community or social group which gives to the individual his unity of 

self may be called the generalized other.“ (Mead zit. nach Böhme 1996: 331)

23 | Hiermit möchte ich in keinem Fall den Sinn von Identitätspolitiken bestreiten. Es 

gibt Fälle, in denen der Bezug auf Identität eine Möglichkeit darstellt, Freiheiten wie das 

Recht auf Unversehrtheit zu erkämpfen, etwa wenn Menschen aufgrund der Ihnen zuge-

schriebenen Identität „Frau“ vergewaltigt werden. Hier möchte ich Gayatri Ch. Spivak 

(1988) und Stuart Hall (1999) zustimmen, die sich für einen temporären sogenannten 

„strategischen Essenzialismus“ (Spivak), das heißt einen strategischen Identitätsge-

brauch stark machen (vgl. dazu Kühner 2008: 183ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t60

1.2.4 Identitäten: (Reaktion auf) Verletzungen

„Mein Leben als Schrif tsteller hat mich gelehrt, den Worten zu misstrauen, und die 

scheinbar unverfänglichsten sind oft die heimtückischsten. Einer dieser falschen Freun-

de ist der Begrif f Identität.“ (Maalouf 2000: 13)

Amin Maalouf (2000) wie Orhan Pamuk (2006) äußern ihren Argwohn 
gegenüber der Verwendung von ‚Identität‘ in einer positiven oder affirmie-
renden Weise. Identität verschleiert in Wirklichkeit die in Machtverhältnisse 
gegossenen menschlichen Erfahrungen. Die ‚Dokumentation‘ von Identi-
tät kann nicht neutral erfolgen. Aussagen zur Identität eines Menschen zu 
treffen, heißt auch immer Aussagen darüber zu treffen, was man von dieser 
Identität hält. Pamuk stellt fest: „Ein Pass ist nicht […] ein Papier, das unsere 
Identität dokumentiert, sondern ein Dokument, das zeigt, was andere von 
unserer Identität halten.“ (Pamuk 2006: 13) Und er fährt fort: „In meinen 
Gedanken verknüpfte mein zweiter Pass diese hoffnungsvollen Reisen zu 
meinem türkischen Leserpublikum in Deutschland mit den schmerzlichen, 
in den Folgejahren weiterhin als ‚Identitätsproblem‘ bezeichneten menschli-
chen Erfahrungen.“ (Ebd.: 15) Pamuk (2006) kann so gelesen werden, dass 
Ausgrenzungserfahrungen Menschen aufgrund gesellschaftlicher wie poli-
tischer Konstruktionen von Identitäten – hier und wie oft am deutlichsten 
über den Vermerk der nationalen Identität im Pass – als Identitätsproblem 
naturalisiert werden. Leidet ein Migrant unter der mangelnden Offenheit 
wie kränkenden Behandlung durch das Gastland, wie unter schlechteren Ar-
beitsbedingungen, unter dem Zurücklassen der Freunde und familiären Bin-
dungen und so mancher Gewohnheiten, wird dies häufig als Identitätspro-
blem bezeichnet. Dies verschleiert, dass Identitäten kontingente, politische 
Ziele verfolgende Konstrukte sind, sowie dass Identitätsprobleme erst dann 
wahrgenommen werden können, wenn es eine gesellschaftlich-diskursive 
Vorgabe gibt, Individuen mögen eine eindeutige Identität erwerben. Dass ge-
rade eine Rede von Identitätserwerb im Singular für Menschen zum Psycho-
terror geraten kann, zeigt Maalouf in seiner Schrift ‚Mörderische Identitäten‘ 
(2000): Maalouf beschreibt vor dem Hintergrund seiner eigenen Erfahrun-
gen als Franzose libanesischer Herkunft den leidvollen Entscheidungsdruck, 
dem Migrant_innen im Alltagsdiskurs häufig ausgesetzt sind. Er berichtet, 
dass er ganz in einer „Entweder-oder-Logik“ und, von den Akteur_innen 
in bester Absicht gemeint, unzählige Male gefragt wird, ob er sich eher als 
„Franzose“ oder als „Libanese“ fühle. Maalouf macht sich nicht für die Ab-
schaffung des Begriffes Identität stark, er beschäftigt sich nicht mit einer 
Herkunft des Begriffes. Für ihn steht im Zentrum, dass Identitäten plural 
gedacht werden müssen, dass Identitäten bei allen und allezeit komplex sind 
und sich aus vielschichtigen Elementen zusammensetzen, die sich nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


611. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

„auf die in den Melderegistern verzeichneten Daten beschränken lassen“ 
(Maalouf 2000: 14). In der Tat können vielerlei Dinge, je nachdem, ob sie für 
eine Gesellschaft oder ein Individuum in Abhängigkeit von der Gesellschaft 
oder auch der geografischen Situation bedeutsam sind, ‚identitätskonstitutiv‘ 
sein. Identitäten folgen kontextuellen wie biografischen Verschachtelungen, 
als dessen immer währendes Zwischenergebnis der menschliche Einzelfall 
aufscheint:

 
„Schließlich bin ich ins kalte Wasser gesprungen, in der Überzeugung, dass jeder, der 

sich in aller Aufrichtigkeit einer solchen ‚Identitätsprüfung‘ unterziehen würde, bald er-

kennen müsste, dass er ebenso ein Einzelfall ist wie ich. Die ganz Menschheit besteht 

nur aus Einzelfällen, das Leben ‚produzier t‘ Unterschiede, und wenn etwas ‚reprodu-

zier t‘ wird, dann nie in identischer Form.“ (Ebd.: 23, Herv.i.O.)

Maalouf macht weiterhin plausibel, dass die Postulierung egal welcher ein-
deutiger Identitäten niemals gewaltfrei ist, da der Übergang von der Bedeu-
tung des Stabilität garantierenden ‚Freundes‘ zum legitimen Kriegswerkzeug 
stets fließend ist (vgl. ebd.: 33). Identitätskonstitutionen entfalten mithin ein 
gewalttätiges wie verletzendes – ein traumatisches wie traumatisierendes 
Potenzial (vgl. Kap. 4 u. 5), nicht nur, weil sie Menschen Loyalitätsmuster 
aufzwingen, die ihre Möglichkeit zu vielfältigen Zugehörigkeiten negieren, 
sondern auch weil Identitätszuweisungen an andere der Logik von Inklusion 
und Exklusion folgen, sich dabei immer in Gefügen von Mehrheiten und 
Minderheiten bewegen, die Herrschaftsstrukturen der einen gegenüber der 
anderen Gruppe implizieren. Identitätserwerb heißt also immer auch für die-
jenigen, die im Rahmen von binären Logiken zur statusträchtigeren Grup-
pe, der Mehrheitsgesellschaft gehören, ein Zuwachs an Macht, während für 
diejenigen, die zur Minderheitsgesellschaft gehören, der ‚gelungene‘ Identi-
tätserwerb mit einer Selbstherabsetzung einhergehen muss – sich mit Mead 
erinnernd, dass wir so auf uns selbst blicken, wie die anderen uns sehen. Mit 
Emphase für die Erleidenden und als Kritik der Identitäten kann Erikson also 
beim Wort genommen werden, wenn er als wichtige Begleiterscheinung der 
abgeschlossenen gelungenen Identitätsbildung beim Erwachsenen postu-
liert:

„Und deshalb muss man zugeben, dass der populäre Gebrauch des Terminus ‚Ich‘, der 

sich vor allem auf eine gewisse Geltungssucht bezieht, auch sein Recht hat. Wenn wir 

erwachsen werden, haben wir gelernt, uns mit denjenigen zu identifizieren, die in der 

politischen und metaphysischen Ordnung über uns sind; die Gesetze anzuerkennen, die 

uns helfen zu unterdrücken, was unter uns ist; auf andere zu projizieren, was in uns 

selbst jetzt als klein und schwach erscheint, als böse und krank oder von Wünschen 

getrieben, die wir unterdrücken mussten.“ (Erikson 1975: 105, Herv.i.O.)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t62

Da Erikson aber wohl kritiklos24 von einer metaphysischen Ordnung ausgeht, 
die sich nicht konsequent einem herrschaftskritischen Denken verpflichtet 
fühlt, fällt ihm seine alternativlose, ich-zentrierte Perspektive auf sein Iden-
titätskonzept gar nicht auf, beziehungsweise scheint er letztlich in metaphy-
sisch-deterministischer Manier Unterdrückungsverhältnisse hinzunehmen 
(vgl. Kap. 1.2.1). Deswegen kann er sich ‚guten Gewissens‘ affirmativ auf Iden-
tität beziehen wie ebenso ‚guten Gewissens‘ behaupten: „Ein Gefühl der Iden-
tität haben heißt, sich mit sich selbst – so wie man wächst und sich entwi-
ckelt – eins zu fühlen.“ (Ebd.: 29) Dies widerfährt vielleicht nur denjenigen, die 
qua Schicht, Geschlecht, Alter, anderweitiger kultureller Ressourcen gemäß 
der vorherrschenden Normen als anerkannt gelten. Was aber ist, wenn man 
in einem Land qua Identitätspositionierung einer diskriminierten Minderheit 
angehört? Wenn man gezwungen wird, eine Identität anzunehmen, die die 
eigene Existenz zwar legitimiert, aber auf eine Weise, die Verletzungen, Her-
absetzungen, Stigmatisierungen impliziert?

Was, wenn mit einer ‚Identitätsbildung‘ einhergeht, dass, um noch einmal 
mit den Worten Maaloufs zu sprechen: „[D]ie anderen ihn durch Worte oder 
Blicke spüren [lassen,] dass er arm, behindert, oder ein Waisenkind, klein-
wüchsig oder eine ‚Bohnenstange‘, zu hell, oder zu dunkelhäutig, beschnitten 
oder nicht beschnitten ist.“ (Maalouf 2000: 27) Es ist denkbar, dass Identi-
tätszuweisungen dann Verletzungen nach sich ziehen können. Sie entfesseln 
dann eine traumatische Dimension, wenn sich die in einer Gesellschaft als 
wertvoll(er) erachtete ‚Identität‘ nicht erreichen lässt, so sehr man sich auch 
anstrengt. So zum Beispiel, wenn es zum „geheimen Traum für Migranten-
kinder wird, für Landeskinder gehalten zu werden“ (ebd.: 39), was wegen des 
Akzentes, der ‚Hautfarbe‘, des ‚nicht richtigen‘ Vor- oder Nachnamens miss-
lingen kann. ‚Identitäten‘ bilden sich stets entlang des Kontextes von gesell-
schaftlichen Wertigkeiten, die ein ‚oben‘ und ein ‚unten‘, ein ‚besser‘ und ein 
‚schlechter‘ implizieren. So bemerkt Maalouf dann auch sehr hellsichtig, dass 
es die Verletzungen sind, die die Einstellungen eines Menschen gegenüber 
seinen Zugehörigkeiten bestimmen (ebd.: 27). Identität ist nicht etwas, was 
man hat und dessen man sich im Prozess einer wie auch immer vorgestellten 
Adoleszenz bewusst werden muss, oder das entlang ‚natürlicher Prozesse‘ sich 
bilden muss. Identitätsbildungen sind persönlich-politische Reaktionen auf Verlet-
zungen. Verletzungen, die zuallererst im Kontext bereits kursierender diskursi-
ver Identitätsansprüche geschehen. Das Bedürfnis nach Identitätserwerb geht 
vielmehr aus Verletzungen erst hervor. Eine Identität zu haben und diese zu 
verteidigen gibt dem Leben wie dem Leiden einen Sinn. Und dafür bedarf es 
allen Mitgefühls, denn das ist allzu menschlich. Es bedarf dafür aber einer ‚an-
deren Lösung‘. Identität als Medizin zu verschreiben im Sinne eines Garanten 

24 | Vgl. auch dazu Böhme 1996; Gugutzer 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


631. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

für „psychosoziales Wohlbefinden“ klingt dann nicht nur wie blanker Unsinn, 
sondern ist auch gefährlich. Im schlimmsten Fall trägt so ein Konzept zum 
Zementieren von Herrschaftsverhältnissen bei. Das leider häufig und global 
vertretene Konzept einer eindeutigen Identität von Menschen, Nationen, Be-
völkerungsgruppen ist wahrlich nicht eine (gesundheits-)politische Verteidi-
gung wert, sondern eher eine Verabschiedung. So problematisiert auch Ingrid 
Jungwirth die anhaltende Verwendung des Identitätsbegriffes in den Sozial-
wissenschaften. Statt einer „zirkulären Rede von Identität verhaftet zu bleiben“ 
(Jungwirth 2007: 382), plädiert sie dafür, neue Fragestellungen zu erarbeiten, 
solche, die eher danach fragen, welche die Bedingungen sind, die Identifika-
tionen ermöglichen, aber auch wie Bedingungen durch Identifikationen er-
zeugt werden. Die Verwendung des allumfassenden Identitätsbegriffs hält sie 
demnach für die Klärung des Zusammenspiels von Kräfteverhältnissen nicht 
für förderlich (vgl. ebd.). Noch einmal Maalouf zu Wort kommen lassend, gilt 
es ein Konzept zu verabschieden, dem wir aus „Gewohnheit, Fantasielosigkeit 
oder Resignation die Treue halten – und mit [dem] wir ungewollt zu den Tragö-
dien von morgen beitragen werden“ (Maalouf 2000: 31).

Während aber nationale Identität zuvorderst über die Konstruktion eines 
Kollektivs beziehungsweise eines Volkskörpers instituiert wird25, setzt Ge-
schlechtsidentität an der Parzellierung, der Konstruktion eines singulären, 
vom ‚anderen Geschlecht‘ klar unterschiedenen und abgegrenzten Körpers 
an. Ebenso wie nationale Identität muss Geschlechtsidentität von Beschädi-
gung bedroht sein, und muss geschützt werden.26 Im folgenden Abschnitt 
wird es daher um die Produktion von Geschlechtsidentitäten gehen. Dafür wer-
den zunächst weitere Einblicke in die machttheoretische Perspektive Michel 
Foucaults erfolgen, so dass Identität als unerreichbares Dispositiv der Macht 
sichtbar wird, um in einem zweiten Schritt ebenfalls mit Foucault zu zeigen, 
wie via die psychiatrischen Diskurse des 19. Jahrhunderts das Identitätsdispo-
sitiv mit einem Sexualitäts- und Geschlechterdispositiv Allianzen einging (und 
nach wie vor eingeht), und wie Identitäten in ihrer zumutenden Form eng an 
westliche Vorstellungen von Geschlecht und Sexualität geknüpft sind.

25 | Vgl. dazu Hollerbach 2006; 2008.

26 | Wie Jungwir th darlegt, wurde das Modell der Identitätsentwicklung von Erikson 

zunächst in Zusammenhang mit dem Begrif f des Nationalcharakters entwickelt (Jung-

wir th 2007: 364). Julia Kristeva vollzieht die Begrif fsentwicklung in ihrem Essay Wo-

men’s Time (1981) auf ähnliche Weise, wenn sie folgert, dass die Idee der Nation nach 

und nach an Bedeutung verloren hat und zunehmend durch den einen gemeinsamen 

symbolischen Nenner zweigeschlechtlicher Romantik ersetzt worden ist. Das bedeu-

tet: Nationale Identitätenbildungen, die auf Produktion ausgerichtet waren, sind heute 

durch Geschlechteridentitätenbildungen, welche eher die Reproduktion im Blick haben, 

abgelöst worden (vgl. Kristeva/Jardine/Blake 1981: 13ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t64

1.3 Identität macht Subjek t – Identität als Dispositiv 
(Foucault)

„Doch die Beziehungen, die wir zu uns selbst unterhalten müssen, sind keine Identitäts-

beziehungen; sie müssen eher Beziehungen der Dif ferenzierung, der Schöpfung und der 

Innovation sein. Es ist sehr langweilig, immer derselbe zu sein.“ (Foucault 2005a: 914)

Foucault macht in seinem Aufsatz Warum ich die Macht untersuche. Die Frage 
des Subjekts (1999) ein entscheidendes, wenn auch eher unauffälliges State
ment, wenn er die Entitäten Subjekt und Identität zueinander ins Verhältnis 
setzt. So ist das Dem-Menschen-Aufprägen der Identität (auch Individualität) 
als Zwangsverhältnis dasjenige, was das Subjekt herstellt. Indem das Individu-
um in Kategorien eingeteilt wird, verbunden mit der Produktion von Wahr-
heiten, die an diese Identität geknüpft werden, soll aus dem Individuum ein 
kohärentes Subjekt gemacht werden. Foucault stellt fest:

„Diese Form von Macht wird unmittelbar im Alltagsleben spürbar, welches das Individu-

um in Kategorien einteilt, ihm seine Individualität aufprägt, es an seine Identität fes-

selt, ihm ein Gesetz der Wahrheit auferlegt, das es anerkennen muss und das andere in 

ihm anerkennen müssen. Es ist eine Machtform, die aus Individuen Subjekte macht.“ 

(Foucault 1999: 166, Herv. B.W.)

Foucault spricht hier aus, dass Identitätsanrufungen die entscheidende Macht-
form darstellen. Denn: Das Subjekt wird im Akt der Unterwerfung und Ver-
haftung an seine Identität gebildet. Das wird deutlich, wenn Foucault präzi-
siert: „Das Wort Subjekt hat einen zweifachen Sinn: vermittels Kontrolle und 
Abhängigkeit jemandem unterworfen sein und durch Bewusstsein und Selbst-
erkenntnis seiner eigenen Identität verhaftet sein.“ (Ebd.) Subjektivierungen 
sind nicht außerhalb von Macht- wie Herrschaftsbeziehungen zu denken, 
sondern sie sind durch diese konstituiert. Identitätsanrufungen bilden eine 
Art apriorischen Zwang mit Konstitutionskraft. Dabei handelt es sich um 
einen Zwang, der sich aus der Notwendigkeit der Anerkennung speist (s.o.). 
Das Individuum kann sich selbst wie anderen gegenüber erst Glaubwürdigkeit 
erhalten und sich am Diskurs beteiligen, wenn es sich der kulturellen Ord-
nung unterwirft, also sich zum Subjekt machen lässt – eine Identität (versucht) 
anzunehmen (vgl. dazu auch Reckwitz 2008: 81).27 Unterwerfung und Subjekt-

27 | Reckwitz geht allerdings davon aus, dass Identität im poststrukturalistischen 

Verständnis ein sekundärer Begrif f ist. Soll heißen, dass „Identität lediglich eine Teil-

komponente des Subjekts bildet“ (Reckwitz 2008: 79). Meine Lesart Foucaults ist 

wie dargelegt eine andere. Identität ist meines Erachtens die Aufschlagsenergie für 

Subjektivierungen.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


651. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

werdung fallen in eins (assujettissement) (vgl. Butler 2001: 81; Butler 2007: 34; 
Reckwitz 2008: 82).

Michel Foucault weist demzufolge darauf hin, dass seine Untersuchun-
gen zu Subjektivierungsweisen eine Analyse der Macht- und Herrschaftsbe-
ziehungen beinhalten müssen und vice versa (vgl. Foucault 1999: 161). Iden-
titätsdiskurse, die Menschen zu Subjekten machen (vgl. ebd.), stehen in sehr 
komplexen Produktions-, Sinn und Machtverhältnissen (vgl. ebd.: 162). Um 
diese komplexen Verhältnisse einzufangen, entscheidet sich Foucault für den 
Begriff des Dispositivs.

Dispositiv, ein Begriff aus der Militärtechnologie, verweist auf den qua-
si-strategischen und komplexen Charakter, den ein Ensemble von diskursiven 
und nicht-diskursiven Praktiken entwickeln kann. Dispositiv verweist auch 
gleichzeitig auf die Anonymität der Wirkungsweise von Macht und Herr-
schaft, denn diese geht nicht notwendigerweise von einem einzelnen Akteur, 
einer Gruppe oder einer Institution aus (vgl. Reckwitz 2008: 82). Via eines 
oder mehrerer Dispositive, die ein komplexes Feld darstellen können, werden 
Subjektformen sozusagen antrainiert (vgl. ebd.). Dispositive stehen in direk-
tem Zusammenhang mit generiertem Wissen, sie speisen sich und verändern 
sich entlang gesellschaftlicher Machtbeziehungen und sind gleichzeitig die 
Möglichkeitsbedingungen von Macht. Macht wirkt hier nicht allein repressiv, 
sondern produktiv, sie unterdrückt nicht primär Begehren, Lust, Trieb, Im-
puls, Körper, sondern formiert sie, sie stachelt an, sie setzt Anreize, sie ma-
terialisiert (vgl. Foucault 1999a: 173). Macht wirkt somit via Diskursivität, sie 
gibt subjektteleologische Anreize, ein bestimmtes Subjekt sein zu wollen und 
andere Subjektformen verwerfen zu wollen (vgl. Reckwitz 2008: 82).

Ebenso wie Macht sind Dispositive nicht immer an einem Ort dingfest zu 
machen, obgleich sie sich an bestimmten Begriffsbildungen aufhängen wie 
rekonstruieren lassen. Sie folgen keiner Logik des Souveräns. Dispositive sind 
dabei mehr als eine Institution oder eine Struktur. Wie die Macht sind sie ein 
„Name, den man einer komplexen strategischen Situation in einer Gesellschaft 
gibt“ (Foucault 1977: 113). Identität ist dabei ein ebensolches (zentrales) Dispo-
sitiv. Die machtgeladene Strategie dieses Dispositivs besteht darin, Identität 
als Essenz erscheinen zu lassen (vgl. Foucault 2005a: 911). Die Wirkungsweise 
der Macht dieses Dispositivs besteht darin, eine Individualisierungsmatrix zu 
etablieren, die das Subjekt über identitätsteleologische Reduzierungen an sich 
selbst fesseln soll. Identitäts- oder Subjektbildung, ‚sich selbst sein‘ oder ‚sich 
selbst werden‘ wird landläufig gerne als emanzipatorischer Akt interpretiert, 
bei Foucault hingegen ist Sich-selbst-Sein stets mit dem Begriff der Unterwer-
fung verwoben. Identität zu implementieren ist für Foucault letztlich ein Spiel, 
das über diskursive Wiederholungen agiert und so die unendlichen Möglich-
keiten und Zufälle des Diskurses beschränkt. Dies erfolgt vor allem über die 
im Kontext des Willens zur Wahrheit entstandenen Eifers, Zufälle, Ereignisse, 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t66

Äußerungen von Kranken zu verwissenschaftlichen und zitatförmig zu kom-
mentieren, ihnen darüber einen einheitlichen wieder und wieder erzählbaren 
Sinn zu verleihen28 sowie darüber, jegliche Erzählung einem/einer Autor_in 
zuzuordnen, der/die in der Lage sein soll, Kontrolle wie Rechenschaft über das 
Gesagte ablegen zu können (vgl. Foucault 1999b: 63ff.): „Um den Zufall des 
Diskurses in Grenzen zu halten, setzt der Kommentar das Spiel der Identität 
in Form der Wiederholung und des Selben ein. Das Spiel der Identität, mit dem 
das Prinzip des Autors denselben Zufall einschränkt, hat die Form der Indivi-
dualität und des Ich.“ (Ebd.: 65)

Subjekte werden an ihre Identität gefesselt, indem ‚über sie‚ in verschlei-
erter Manier stets dieselben Geschichten erzählt werden, sowie diese selbst in 
nicht wahrnehmbarer Manier stets die gleichen Narrative benutzen, wenn sie 
über sich reden. Identitäten, so macht Foucault klar, ermöglichen etwas, in Ab-
grenzung zu etwas anderem, dem jeweils Verworfenen, zu sein, sie beschrän-
ken aber auch, begrenzen, sie tragen einen hohen Preis, den der Regierbarkeit, 
der Verwertbarkeit der Menschen durch und im Kontext bestimmter Ökonomi-
en. Foucault warnt davor, „Identität als ein universales ethisches Richtmaß zu 
betrachten“ (2005a: 914). Er pocht darauf, dass wir ein Recht darauf haben, frei 
zu sein, und dass es darum geht, nicht unsere Identität gemäß hegemonialer 
Dispositive zu verfestigen, sondern uns von einem bestimmten „Typ der Indi-
vidualisierung, der mit ihm [dem Staat und seinen Institutionen, B.W.] verbun-
den ist, zu befreien.“ (Foucault 1999: 171) (vgl. Kap. 6.1)

Im Folgenden wird es darum gehen, die subjektkonstituierende Macht des 
Diskurses am Beispiel des von Foucault (1977) im Rahmen medizinisch-psy-
chiatrischer Diskurse dechiffrierten Sexualitätsdispositivs zu verdeutlichen. Da-
bei soll das Augenmerk auf der Verschränkung des Sexualitätsdispositivs mit 
einem Geschlechterdispositiv liegen (vgl. dazu Bührmann 1995; Bührmann/
Schneider 2008). Dies geschieht, um zu verdeutlichen, dass sowohl Sexuali-
tät als auch die Geschlechterbeziehungen Produkte wie Effekte wirkmächtiger 
medizinisch-biologischer Diskurse sind, die ihren Anfang im 17. Jahrhundert 
nahmen (Foucault 2005: 144). Über den psychiatrisch-medizinischen Diskurs 
hinaus sind dabei psychoanalytische Diskurse brisant, in deren Rahmen Ge-
schlechter- und Sexualitätsdispositive etabliert wurden, die eine ‚weibliche‘ als 
eine von der ‚männlichen‘ verschiedene Identitätsentwicklung als Telos vor-
schlagen. Dass der Mensch ein sexuelles (zweigeschlechtliches Wesen) ist, gilt 

28 | Laut Foucault (1999) bannt der Kommentar den Zufall des Diskurses. Der Kom-

mentar gleicht dabei einer Ar t hegemonialen kulturellen Primärerzählung, die immer auf 

die gleiche Weise erzählt wird und so ein Wahrheitsregime etablier t. Der Kommentar 

verschleiere aber seine Selbigkeit, indem er „vom Traum einer maskier ten Wiederholung 

durchdrungen ist“ (Foucault 1999b: 63). Der Kommentar tut so, als ob er Neues sagt, in 

Wirklichkeit wiederholt er nur eine schon bekannte Wahrheit.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


671. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

heute als hegemoniale Rationalität. Das war nicht immer so. Wie also wurden 
aus Menschen sexuelle Subjekte?

1.3.1  It ’s all about Sex : Die Produktion des Begehrens

„Die Sexualität ist nicht als eine Triebkraft zu beschreiben, die der Macht von Natur 

aus widerspenstig, fremd und unfügsam gegenübersteht – einer Macht, die sich darin 

erschöpft, die Sexualität unterwerfen zu wollen, ohne sie gänzlich meistern zu können. 

Vielmehr erscheint sie als ein besonders dichter Durchgangspunkt für die Machtbezie-

hungen: zwischen Männern und Frauen, zwischen Jungen und Alten, zwischen Eltern und 

Nachkommenschaft, zwischen Erziehern und Zöglingen, zwischen Priestern und Laien, 

zwischen Verwaltung und Bevölkerung.“ (Foucault 1977: 125)

Mit dem Aufkommen der biologischen und der psychiatrischen Wissenschaf-
ten wurde die Sexualität als Scharnier zwischen dem Staat und dem Indivi-
duum ‚entdeckt‘. Die Lust der Individuen sollte nicht unterdrückt werden, 
wie oft angenommen, sondern aus den Individuen sollten gerade Individuen 
des Begehrens gemacht werden – ein im Sinne der Bevölkerungsregulation 
verwertbaren Begehrens. Sex sei im Grunde schon seit dem Mittelalter und 
seinen Beichtpraktiken nicht reprimiert, sondern im Gegenteil überbetont 
und angeheizt worden.29 Sexualität war allzeit erwünscht und sollte nicht als 
Zwang, sondern als Lust empfunden werden – allerdings nur eine bestimmte 
Sexualität.30 Es galt vielmehr, den Körper und die Seele an den Sex zu bin-
den, und darüber Lüste und Begehren im Sinne des Staates zu regulieren (vgl. 
ebd.:  31). Der Körper sollte mit der im Sinne der Fortpflanzungstechnologie 
richtigen Sexualität durchzogen werden. Mit der Beichtpraktik angefangen 
setze ein gigantischer Sexualisierungsprozess ein – eine Fokussierung und 
Wiederholung auf sexuelle Inhalte, die mit der Diskursivierung des Sexes in 
den psychiatrischen Wissenschaften ihren Fortgang nahm.31 Hier fand erst-
mals eine umfassende Klassifizierung und Kategorisierung von Sexualitäten 
statt und damit eine diskursive Erzeugung von Normsexualitäten. Beispiel-
haft für die diskursive Erzeugung von Normsexualitäten unter Dekretion der 
‚Perversion‘, aber auch der Krankheitsgefahr, die diesen ‚innewohnte‘, nennt 

29 | Vgl. Wuttig 1999.

30 | Bei Foucault heißt es: „Aber zum ersten Mal kommt eine Gesellschaft zu der dau-

erhaften Einsicht, dass ihre Zukunft und ihr Glück nicht von der Kopfzahl und Tugend der 

Bürger, nicht nur von Regeln ihrer Heirat und Familienorganisation abhängen, sondern 

von der Ar t und Weise, wie ein jeder von seinem Sex Gebrauch macht.“ (Foucault 1977: 

38)

31 | Zur semantischen Parallelität von Beichtpraktik und den Wissenschaften der Se-

xualität als Geständnisritual vgl. ebd.: 31ff.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t68

Foucault die Werke der Mediziner Heinrich Kaan Psychopathia Sexualis (1846) 
und Eberhardt von Krafft-Ebing mit dem gleichnamigen Titel (1886). In beiden 
Werken findet eine Psychiatrisierung all jeder Lustformen statt, die nicht in 
das Schema der Fortpflanzung passten.32 Die Gefahr der Produktion einer Ra-
tionalität der Abweichung und damit für das Subjekt die Gefahr, zu einer der 
unbeliebten Figuren auf der Bühne des Begehrens zu gehören, lauerte ständig 
auch den ‚anständigsten‘ Individuen auf. Mehr und mehr nahmen Ärzte und 
Psychiater die Rolle von Sozialtechnikern ein, die das Individuum, mit dem 
etwas nicht stimmte und das seine Rollen nicht einnehmen konnte, isolierten 
und einer Behandlung unterzogen.33 In Foucaults Worten:

„Neue Figuren treten damit auf den Plan: die nervöse Frau, die frigide Gattin, die gleich-

gültige oder von mörderischen Obsessionen gequälte Mutter, der impotente, sadisti-

sche oder perverse Gatte, die hysterische oder neurasthenische Tochter, das frühreife 

und bereits erschöpfte Kind, der junge Homosexuelle, der die Ehe verweigert oder seine 

Frau vernachlässigt.“ (Ebd.: 133)

Um die Bevölkerung zu regulieren, galt es Subjektivierungsformen zu institu-
ieren, die den Menschen, aber besonders die Frau, als gänzlich von Sexualität 
durchdrungen sich vorstellten. Foucault stellt fest:

„Der Körper der Frau wurde als ein gänzlich von Sexualität durchdrungener Körper ana-

lysier t – qualifizier t und disqualifizier t; aufgrund einer ihm innewohnenden Pathologie 

wurde dieser Körper in das Feld der medizinischen Praktiken integrier t; und schließlich 

brachte man ihn in organische Verbindung mit dem Gesellschaftskörper (dessen Frucht-

barkeit er regeln und gewährleisten muss), mit dem Raum der Familie (den er als subs-

tantielles und funktionales Element mittragen muss) und mit dem Leben der Kinder (das 

er hervorbringt und das er dank einer die ganze Erziehung währenden biologisch-morali-

schen Verantwortlichkeit schützen muss): die ‚Mutter‘ bildet mitsamt ihrem Negativbild 

der ‚nervösen Frau‚ die sichtbarste Form dieser Hysterisierung.“ (Ebd.: 126)

32 | Die Psychopathia Sexualis liest sich laut Rabelhofer wie „eine markabere Insek-

tensammlung, in der [sich] unzählige Beispiele als deviant erklär ter Menschen [auf]

türmen“ (Rabelhofer 2006: 120).

33 | Anhand von Auszügen aus vor allem Patient innenschilderungen des Neurologen 

Jean-Martin Charcot legt Foucault dar, dass Charcot häufig auf die Notwendigkeit hin-

wies, den Patienten aus seinem sozialen Umfeld – der Familie – zu isolieren, um ein Ge-

lingen der Behandlung zu gewährleisten (vgl. Foucault 1977: 135). Hier hat es zunächst 

den Anschein, als ob diese Strategie sich dem Dispositiv Familie entgegenstellt. Diese 

‚Hoffnung‘ scheint sich gemäß Foucault beim genaueren Betrachten nicht einzulösen. 

Hatte doch der Eingrif f des Therapeuten das Ziel, den Familien Individuen zurückzuge-

ben, die in das System der Familie sexuell integrier t werden konnten (vgl. ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


691. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

Durch einen historisch spezifischen Macht-Wissens-Komplex erzeugt, ver-
schränkte sich das Sexualitätsdispositiv (das bedeutet ineinandergreifende 
sexualitätsproduzierende Diskurse) mit einem Geschlechterdispositiv der bür-
gerlichen Gesellschaft (vgl. Bührmann 1995; Bührmann/Schneider 2008). 
Obgleich medizinische psychiatrische Diskurse problemlos auf pastoraltheo-
logische wie neuzeitlich-philosophische Diskurse über ‚die Frau‘ zurückgrei-
fen konnten, fand im Kontext der bürgerlich-medizinischen Diskurse eine 
einmalige Strategie zur männlichen beziehungsweise weiblichen Subjektbil-
dung statt – einmalig, weil sie sich explizit an den nun zu erforschenden Ge-
schlechtsorganen orientieren sollte, in denen eine neue Wahrheit schlummer-
te, die es wie ein lange im Winterschlaf befindliches Tier nur aufzuwecken 
und zu befragen galt. Es galt dabei, eine Passgenauigkeit zwischen dem im 
Rahmen eines medizinisch-biologischen Diskurses produzierten kohärenten 
Geschlechts und den damaligen erwünschten ‚weiblichen‘ Eigenschaften und 
Tätigkeitsbereichen, der Festlegung der Frau auf Hausfrauendasein und Mut-
terschaft samt spezifischen Interessen für Mode, Schönheit etc. herzustellen. 
Die Sexualisierung bei gleichzeitiger Passivierung ‚der Frau‘ wurde als nor-
mativer Entwicklungstelos proklamiert, und auf der Basis einer wissenschaft-
lichen Instituierung des zweigeschlechtlichen anatomischen Modells abgesi-
chert (vgl. Kap. 1.5).

Im Tenor der zeitgenössischen Vererbungslehre wurde so immer wieder 
vermittelt, dass die Natur den Menschen a priori mit einer gesunden Anla-
ge ausgestattet habe, die zum einen in einem wahren Geschlecht besteht und 
zum anderen in der richtigen heterosexuellen, auf die Penetration konzent-
rierten Sexualität. Dass die Identität (des Menschen) mit größter Intensität im 
Bereich des Sexuellen gesucht wird, zeigt Foucault (2005) eindrücklich am 
Beispiel des medizinalisierten ‚Hermaphroditen‘ Herculine Barbin.

1.3.2 Das wahre Geschlecht: Identität im Sexuellen suchen

„Außerdem glaubt man, dass man in der Geschlechtlichkeit nach den geheimsten und 

tiefsten Wahrheiten des Individuums suchen müsse, dass man dort am ehesten entde-

cken könne, was ein Mensch ist und was ihn bestimmt.“ (Foucault 2005: 146)

Die geschlechtliche Identität macht heute wie nichts anderes unser Subjekt-
sein aus, so die These Foucaults. Dass dies nicht immer so war, wird Foucault 
selbst deutlich, als er sich anschaut, wie der gesellschaftliche Umgang mit 
‚Hermaphroditen‘ historisch beträchtlich variierte. Bis zum 17. Jahrhundert ist 
man von ausgegangen, dass ein Mensch, der unterschiedliche Proportionen 
‚beider Geschlechter‘ in sich vereinigte, eben ein Mensch war, der zwei Ge-
schlechter besaß. Das Hermaphrodit-Sein an sich wurde gesellschaftlich nicht 
problematisiert. Der Betreffende musste sich im heiratsfähigen Alter zwar 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t70

entscheiden, welches Geschlecht er annehmen wollte, diese Entscheidung ob-
lag aber nicht einer medizinisch-wissenschaftlichen Begutachtung, sondern 
wurde von dem Betreffenden selbst getroffen. Oft ging es darum, welches Ge-
schlecht derjenige als „wärmer“ oder „stärker“ empfand (vgl. ebd.: 143). Sicher 
existierten auch vor dem Aufkommen der biologisch-medizinischen Wissen-
schaft eine Entscheidungsaufforderung und ein Zuordnungswille zu einem 
Geschlecht. Zum einen aber galt es nicht, ein wahres Geschlecht im Sinne 
von „wissenschaftlich wahr“ auszumachen, und zum anderen existierten Ni-
schen, in denen ‚Hermaphroditen‘ auch ohne einem Geschlecht zugeordnet 
zu werden, straflos und ohne auf liebevolle Zuwendung verzichten zu müssen, 
sprich: ohne ausgegrenzt zu werden, leben konnten – zum Beispiel in Kloster-
verbänden (vgl. ebd.: 147).

Seit dem 17. Jahrhundert begann jedoch die Schlinge aus juridischen und 
medizinischen Zwängen sich enger um die Hermaphroditen zu legen, und 
die Welt des Klosters unterschied sich immer deutlicher von der Welt des 
Zuordnungs- und Wahrheitswahns außerhalb der Klostermauern. Am Bei-
spiel eines Mädchens, dass auch ein Junge war, der Herculine Barbin, macht 
Foucault das Unbehagen der Hermaphroditen im 19. Jahrhundert, als die 
medizinische Sexualwissenschaft in ihrer Blüte steht, deutlich: ein Unbeha-
gen, dass die medizinische Sexualwissenschaft glaubte detektiert zu haben, 
und dabei blind war dafür, dass sie jenes Unbehagen selbst erst auslösen 
konnte.

So wurde Herculine Barbin Opfer eines gesellschaftlichen Tenors und Ter-
rors um 1860 bis 1870, der „die Identität mit größter Intensität im Bereich des 
Sexuellen sucht: das wahre Geschlecht der Hermaphroditen, aber auch die 
Identifizierung, Klassifizierung und Beschreibung der verschiedenen Perver-
sionen, kurz, der sexuellen Anomalien“ (ebd.).

Foucault entnimmt den Tagebuchschilderungen der Herculine Barbin, die 
sich im Kloster mitten unter den Frauen wohl- und angenommen fühlte, als 
hätte „die Identität einer Person [an diesem Ort, B.W.] keine Rolle gespielt“ 
(ebd.: 148), und wie die Unwissenheit und Blindheit der Klosterlehrerinnen 
samt deren historisch-kontextuellem Unvermögen zur Abqualifizierung physi-
schen Anders-Erscheinens auf der Basis medizinischer Deutungsschablonen, 
sie/ihn davor geschützt hat, als Außenseiter/in vorgeführt zu werden und ihr/
ihm die Liebe und Zuneigung der anderen sicherte:

 
„Diesen etwas schlaksigen, gar nicht anmutigen, und inmitten all der jungen Mädchen 

immer stärker abweichenden Körper scheint man zwar gesehen, aber nicht wahrgenom-

men haben. Dennoch übte er auf alle oder fast alle einen gewissen Zauber aus, der 

den Blick trübte und die Fragen im Keim erstickte. Die Wärme, die dieses fremdartige 

Wesen in die liebkosenden Blicke zwischen Heranwachsenden legte, wurde von allen 

mit großer Zärtlichkeit aufgenommen, zumal sie frei von jeder Neugier war.“ (Ebd.: 147)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


711. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

Im krassen Gegensatz dazu und umso leidvoller schildert Barbin dann die 
durch einen Priester und einen Arzt erzwungene Untersuchung, um ihr ‚wah-
res Geschlecht‘ festzustellen, mit dem Ergebnis einer Auslieferung an ein Ge-
richtsverfahren. Foucault rekonstruiert, dass Barbin nun genötigt wird, das 
männliche Geschlecht anzunehmen. Barbin kam damit nicht klar und beging 
schließlich Selbstmord.

Barbin empfand sich als ‚ohne bestimmtes Geschlecht‘, und ihre Genuss-
fähigkeit am Leben zeichnete sich genau dadurch aus, dass sie eben nicht 
das gleiche Geschlecht hatte (und nicht das andere), wie die Menschen, un-
ter denen sie sich befand. Sie/Er und ihr Begehren bewegte sich „an jenen 
glücklichen Rändern einer Nichtidentität“ (ebd.: 149), bevor sie ein Geschlecht 
annehmen sollte, sich selbst zu einem Geschlecht objektivieren sollte, das sie 
so gar nicht fühlte. Barbin scheiterte an den damals aufkommenden rigiden 
Identitätsanforderungen ihrer Zeit. Entgegen identitätsteleologischen Prin-
zipien scheiterte Barbin nicht an ihrer Identitätslosigkeit, sondern an dem 
Zwang, eine Identität anzunehmen, die fortan auch ihr Begehren konfigu-
rierte– als Mann sollte sie Frauen begehren. Hingegen konnte Barbin solan-
ge als ein identitätsloses Subjekt ein Verlangen nach den Frauen haben, die 
sie umgaben, ohne dass dies Probleme für die klösterliche Gemeinschaft be-
deutet hätte. Die „zärtlichen Freuden“, das Sich-Bewegen „inmitten all die-
ser einander ähnlichen Körper“, die „sexuelle Identitätslosigkeit“ (ebd.), dies 
wurde Barbin genommen, indem Barbins Körper ans Licht geholt, den zwei-
geschlechtlichen Maßstäben der Biomedizin unterworfen wurde und Barbin 
sich in einem Licht betrachten sollte, dass ihr endgültig auferlegte, „sie selbst“ 
zu sein (ebd.: 148).

Während in der klösterlichen Gemeinschaft der Fokus auf das, was einen 
Mensch ausmachte, sich auf vielfältigste Dinge richtete, die eindeutige Zu-
ordenbarkeit zu einem Geschlecht aber nicht beachtete, so gerieten Werte, 
Unterscheidungen nach vielerlei Kriterien im Rahmen der medizinisch infor-
mierten Justiz aus dem Blick. In den Blick, gleich einer tunnelblickartigen 
traumatischen Obsession geriet nur der Unterschied: Mann oder Frau. Allein 
das zählte. Jene reduktionistische Perspektive auf den Mensch Herculine Bar-
bin, so räsoniert Foucault zu Recht, verunmöglichte Barbins Leben an sich.

Foucault spricht in diesem Zusammenhang auch von einer „Kleinlichkeit“ 
neugieriger Ärzte, die darin besteht, Barbin ein Geschlecht zuzuweisen (vgl. 
ebd.: 152). Die augenscheinliche Glückseligkeit in der Identitätslosigkeit galt als 
Provokation und musste um jeden Preis pathologisiert werden.

Veröffentlichungen, die Barbins Existenz problematisierten, wie der 1860 
in einer medizinischen Zeitschrift erschienene Artikel Question d’Identité, 
legten den Grundstein für die Vorstellung, wonach jeder Mensch letztlich ein 
wahres Geschlecht besitzt. Wie am Beispiel der Bewegung zur Kritik an den 
Umoperationen intersexueller Menschen zu sehen ist, sind diese Vorstellung 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t72

und das Unbehagen, das für die Betroffenen mit dieser Vorstellung zusam-
menhängt, keineswegs verschwunden.34

An dieser Stelle wird nicht das Leid intersexueller Menschen weiter the-
matisiert, sondern es soll weiter verfolgt werden, inwieweit eine Vorstellung 
von Biologie ein Wissen von einem ‚anatomischen Geschlechtsunterschied‘ 
erzeugt und zur Letztbegründung und Richtungsweisung für ‚weibliche‘ be-
ziehungsweise ‚männliche‘ Entwicklungen werden sollte. Entwicklungen ist 
hier betont, weil es mit dem Aufkommen der Psychoanalyse Freuds und seiner 
Theorie der psycho-sexuellen Entwicklung nicht mehr um Geschlecht-Sein 
ging, sondern um Geschlecht-Werden (Kap. 1.4). Zwar werden bei Freud die 
„harten Wahrheitsspiele“ (Foucault) der Psychopathia Sexualis eines Kaan oder 
eines Krafft-Ebings in der Hinsicht entkräftet, dass die Sexualität eine fertige 
Anlage ist, mit der die Natur den Menschen a priori ausgestattet hat (und eben 
Norm und Abweichung somit als angeborene Anlage galt), Sexualität war viel-
mehr, so machte Freud deutlich, eine Entwicklungsaufgabe. Allerdings findet 
sich die ‚anatomische Anlage‘ als entwicklungsessentialistische Basis wieder 
in der Konzeption Freuds ein – so dass in Zusammenhang mit seinem Postu-
lat der psychosexuellen Entwicklung von ‚weichen Wahrheitsspielen‘ und ‚un-
term Strich‘ nicht minder normativen Maßstäben ausgegangen werden muss. 
Nur, dass diese nicht mit der Geburt gewonnen oder verloren sind, sondern 
im Laufe von Entwicklungen in der Kindheit und Jugend erworben sowie im 
Erwachsenenalter durch Reflexion bei Bedarf ‚korrigiert‘ werden können. Ana-
tomische Anlagen sowie der Triebbegriff werden in diesem Verständnis, wenn 
auch nicht ungebrochen und implizit, als anthropologische Konstanten voraus-
gesetzt, auch wenn diese sich erst im Rahmen der in einer jeweiligen Kultur ei-
gens zu erfüllenden Entwicklungsaufgaben ausgestaltet werden (müssen). So 
fällt Freud hinter seinen Inspirationsgeber Nietzsche zurück, wenn er voraus-
setzungsreich vom anatomischen Geschlechterunterschied spricht und diesen 
für ‚wahr‘ hält, statt es mit Nietzsche zu halten, denselben als eine (eigene wie 
kollektive) Projektionsfläche zu erkennen, die einem „Willen zur Wahrheit“ 
entspricht. Die in Begriffen konfigurierte ‚Natur‘ kann nichts anderes sein als 
fabrizierte Wahrheiten, die beständig an den Ort ‚Natur‘ projiziert werden. Um 
einen klaren Blick auf Freuds These der psychosexuellen Entwicklung werfen 
zu können, zunächst ein Exkurs in Nietzsches Mahnungen bezüglich der Pro-
jektion gesellschaftlicher Konzepte an den Ort Natur.

34 | Vgl. dazu auch Fröhling 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


731. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

E xkurs: Die Natur, die Dinge als Projek tionsfl äche für 
Lieblingswahrheiten bei Nie t zsche

 

„Wir teilen die Dinge nach Geschlechtern ein, wir bezeichnen den Baum als männlich 

und die Pflanze als weiblich. Welche willkürlichen Übertragungen. Wie weit hinaus ge-

flogen über den Kanon der Gewissheit. […] Welche willkürlichen Abgrenzungen, welche 

einseitigen Bevorzugungen, bald der bald jener Eigenschaften eines Dings.“ (Nietzsche 

2006: 2. Abhandlung)

Friedrich Nietzsche will in seinen Ausführungen Über Lüge und Wahrheit im 
außermoralischen Sinne (2006) deutlich machen, wie wenig die Bezeichnun-
gen, die wir tätigen, mit dem Wesen der Dinge gemeinsam haben. Er betont, 
dass wir niemals in der Lage sein werden, einen angemessenen Ausdruck zu 
finden, für dasjenige, was wir bezeichnen wollen. Wir erliegen einer Illusion 
von Wahrheit, wenn wir glauben, die Dinge seien tatsächlich das, was wir ge-
wohnt sind, als die Dinge zu bezeichnen. Etwa wenn wir selbstverständlich 
sagen, der Stein sei hart. Nietzsche mahnt, dass wir uns nicht damit begnügen 
sollen zu wissen, dass der Stein hart sei, weil wir im Grunde von den Dingen 
gar nichts wissen können, was sich nicht auf fabrizierte Vorannahmen über 
die Dinge gründet. Wir haben lediglich Metaphern in der Hand, die dem We-
sen der Dinge nicht entsprechen: „Wir glauben etwas von den Dingen selbst 
zu wissen, wenn wir von Bäumen, Farben, Schnee und Blumen reden und 
besitzen doch nichts als Metaphern der Dinge, die den ursprünglichen Wesen-
heiten nicht entsprechen.“ (Nietzsche 2006: 2) Begriffe fußen dabei nicht auf 
Erfahrungen eines Individuums, das sich erinnert und somit eine Erinnerung 
wiedergeben würde, sondern Begriffe entstehen über „Gleichsetzungen des 
Nichtgleichen“ (ebd.).

So zum Beispiel nennen wir ganz unterschiedliche Wesenheiten ein Blatt, 
obgleich kein Blatt dem anderen gleicht. Wir tun so, als ob es ein „Urblatt“ 
gäbe, dem alle Blätter gleichen würden. Die Bezeichnungen würden so stets 
über das „Weglassen von Unterscheidungen“ gebildet (ebd.). Die Bezeichnun-
gen und die Dinge werden sich nie decken. Die Welt ‚hinter‘ den Begriffen 
ist weitaus vielschichtiger und komplexer als diejenige der Bezeichnungen. Im 
Allgemeinen, und das ist Nietzsches Anliegen, auf diesen Irrtum hinzuwei-
sen, erliegen wir dem Glauben, dass die Bezeichnungen orientierungsgebende 
Wahrheiten seien statt einer willkürlich getroffenen Distinktion. Eine Distink-
tion, mit der allerdings Macht produktiv eingesetzt werden kann. Nietzsches 
Interesse ist es zudem darauf hinzuweisen, dass Begrifflichkeiten Wahrhei-
ten bilden, worüber dann bestimmte Menschengruppen bevorteilt werden. 
Wahrheiten werden ins Spiel gebracht, um über andere Macht auszuüben, 
beziehungsweise die eigene Position zu bevorteilen. Nietzsche betont, dass 
„Horizontlinien der Erkenntnis“ (Nietzsche 2007: 346), wie etwa der Begriff des 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t74

„Ich“, schon stets willkürlich getroffen wurden und somit demontierbar sind. 
Die allzu vertraute und moderne Annahme der Zentriertheit und Einheit des 
Subjekts (vgl. Kap. 1.2) ist für Nietzsche zu vergleichen mit einer Gleichset-
zung des Nicht-Gleichen – aus vielen Furchen, Öffnungen, Kurven, um in der 
Metapher des Blattes zu bleiben, soll ein Blatt gemacht werden. Hierin sieht er 
einen gefährlichen Idealismus. Die Gefährlichkeit besteht für Nietzsche in der 
Erniedrigung des Tatsächlichen (ebd.: 223). Das Tatsächliche besteht dabei in 
der niemals zu erkennenden Pluralität der Dinge, in einer Vielfalt und Unor-
dentlichkeit der Wesenheiten, die sich den Begriffen stets entzieht (vgl. Nietz-
sche 2006: 2). Nichts kann als Wahrheit stehen bleiben. So nicht einmal die 
altgriechische Bastion „Natur“. In schon polemisch gefärbter Bosheit macht 
er sich über das „Ungeschick der Naturalisten“ lustig. Damit meint Nietzsche 
Psychologen seiner Zeit, die „die Seele als Gesellschaftsbau der Triebe und 
Affekte“ verstanden sehen wollen (1988a: 19). Davon auszugehen, man wisse, 
was Natur ist, hat eine lange Tradition, so der Philosoph des Tragischen. Bei 
den Stoikern sieht er bereits das Zeichen dieses Übels. Auch hier hagelt es 
beißenden Spott, wenn er diese als Betrüger bezeichnet, weil diese behaupten, 
sie „wollen gemäß der Natur leben“, dabei aber nicht sehen wollen, dass diese 
Natur, nach der sie leben wollen, stets eine durch die stoische Brille bereits in-
terpretierte Natur ist. Die von den Stoikern postulierten Naturgesetze, die sich 
diese zu eigen machen wollen, seien in Wirklichkeit stoische Gesetze, die in 
die Natur hinein verlagert worden sind. Nietzsche ironisiert wie folgt:

„‚Gemäß der Natur‘ wollt ihr leben? Oh ihr edlen Stoiker, welche Betrügerei der Worte! 

[…] In Wahrheit steht es ganz anders: indem ihr entzückt den Kanon Eures Gesetzes aus 

der Natur zu lesen vorgebt, wollt ihr etwas Umgekehrtes! [...] Euer Stolz will der Natur, 

sogar der Natur, Eure Moral euer Ideal vorschreiben und einverleiben, ihr verlangt, dass 

sie der Stoa gemäß Natur sei und möchtet alles Dasein nur nach eurem eignen Bilde 

Dasein machen – als eine ungeheure ewige Verherrlichung und Verallgemeinerung des 

Stoicismus! Mit all eurer Liebe zur Wahrheit zwingt ihr euch so lange, so beharrlich, so 

hypnotisch-starr, die Natur falsch, nämlich stoisch zu sehn, bis ihr sie gar nicht mehr 

anders zu sehen vermögt.“ (Ebd.: 13, Herv.i.O.)

Poetisch schaut Nietzsche hier hinter die Kulissen abendländischer Wahrheits-
postulate. Natur ist als Entität zwar nicht desavouiert, aber sie ist stets dasjeni-
ge, wofür wir sie gelernt haben zu halten.

Mit Foucaults Geschlechter- und Sexualitätsdispositiv (Identitätsdisposi-
tiv) und Nietzsches Naturbegriff im Rücken soll nun betrachtet werden, wie 
und dass mit dem Aufkommen der Theorie von der psychosexuellen Entwick-
lung, von Freud erstmals formuliert und von vielen anderen, in Anlehnung 
an wie in Abgrenzung zu Freud weiterentwickelt, ein Wahrheitsspiel etabliert 
wurde (und wird) – das da heißt: Identität muss in der Verschränkung mit 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


751. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

einer ‚geschlechtsspezifischen‘ psychischen Sexualität entwickelt werden. Da-
für wurde ein besonders ausgeklügeltes Design entworfen, nämlich das der 
‚Geschlechtsorgane‘. Es soll einmal mehr gezeigt werden, dass Natur, auf die 
sich Freud schließlich doch letztbegründend stützt (s.o.), um Nietzsches Wor-
te zu verwenden, doch nur gemäß Freud beziehungsweise gemäß der Psycho-
analyse Natur ist, und dass ‚wir‘ – verstanden als der alltägliche Mainstream35 
– nicht mehr ohne weiteres anders können als diese freudianisch zu sehen.36

1.4 Organontologie: Genitalität psychisch ent wickeln 
(Freud)

 
Sigmund Freud distanzierte sich vom plumpen Biologismus eines Krafft-Ebing 
seiner Zeit, (vgl. Rabelhofer 2006: 128). Für Freud war die genital zentrierte 
Sexualität etwas zu Entwickelndes. Die Frage bestand für ihn darin, wie sich die 
genitale Sexualität neben anderen Sexualitäten entwickeln konnte. Diese wur-
de von ihm nicht als Naturalie angenommen, sondern als etwas, das im Zu-
sammenspiel zwischen Trieben und durch Kulturleistungen ausgestaltet wird. 
Das Sexuelle lässt sich bei Freud also nicht auf das Genitale reduzieren. Mit 
seinen Ausführungen zu Partialobjekten sowie den Besetzungen oraler sowie 
analer Körperzonen überwindet Freud zunächst scheinbar die Gleichung Ge-
nitalität = Sexualität (vgl. ebd.: 129). Mit seinem Primat der Genitalzone setzt 
er allerdings einen mächtigen normativen Code, der folgenreich auch für die 
Konstruktion von Zweigeschlechtlichkeit sein sollte. Wenngleich anatomische 
Grundlagen nicht die alleinige Determinationsebene bilden, so sind diese doch 
die Anlehnstelle, an der sich alles weitere zu manifestieren scheint. Und, obwohl 
Freud selbst die „Wissenschaft der Anatomie“ als scheinbare Gewissheit zur 
Geschlechterunterscheidung zurückweist, und das was „die Männlichkeit oder 
Weiblichkeit ausmache“, ein „unbekannte[r] Charakter sei, den die Anatomie 
nicht erfassen kann“ (Freud zit. nach Laqueur 1992: 87), leitet sich seine The-
orie der psychosexuellen Entwicklung aus der von ihm als faktisch erachteten 
Dismorphologie zweier voneinander verschiedener Geschlechter ab. Freud be-
nutzt selbst nicht den Begriff ‚Geschlechtsidentität‘; der Begriff geht auf den 

35 | Sicher ist dieses Denken im Rahmen eines genderkritischen Publikums der Scien-

tific Community nicht mehr weit verbreitet. Diese Schrif t richtet sich jedoch nicht nur 

an die Gender Studies, sondern an einen interdisziplinären Radius unterschiedlicher 

– auch psychotherapeutisch arbeitender Fachleute und interessier ter Menschen. Wie 

unzähligen psychologischen Ratgebern zu entnehmen ist, steht die biologische wie die 

entwicklungsteleologische Zwei-Geschlechtlichkeit hier hoch im Kurs.

36 | An dieser Stelle werde ich nicht auf alle Dif ferenzierungen eingehen, die Freuds 

Nachfolger_innen vorgenommen haben. Dies würde den Rahmen der Arbeit sprengen.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t76

amerikanischen Psychoanalytiker Robert Stoller zurück.37 Freud unterschied 
demnach auch nicht explizit zwischen sex (anantomisches Geschlecht) und gen-
der (Geschlechtsidentität). Freud kann aber als derjenige verstanden werden, der 
zuerst implizit zwischen sex und gender unterscheidet (vgl. Fraisel 2003: 1). Da-
durch, dass er eine prinzipielle Entsprechung beider, wenn auch nicht als sex und 
gender, sondern als Genitalorganisation (anatomischer Geschlechtsunterschied) und 
psychosexuelle Entwicklung benannten Entitäten, postuliert.38

In der Schrift Einige psychische Folgen des anatomischen Geschlechtsunter-
schieds (1925) postuliert Freud eine „unterschiedliche Genitaloganisation“ 
der Geschlechter (Freud 1972: 261), und diese gerät ihm zur Erklärungsba-
sis für eine geschlechtstypische Seelenorganisation und eine ebensolche ge-
schlechtstypische Entwicklungausfgabe.39 Somit zeichnet Freud eine Normie-

37 | Der Mediziner Robert Stoller unterscheidet erstmals und als Ergebnis seiner For-

schungen zu und mit ‚transsexuellen‘ Menschen zwischen einer Geschlechtsidentität 

(gender) und dem biologischen Geschlecht (sex). Stollers zentrale These, die sich bis 

heute besonders in der feministisch-psychoanalytischen beziehungsweise sozialpsy-

chologischen Forschung neben dekonstruktivistischen Perspektiven hält, ist, dass es 

ein biologisches Geschlecht gibt (sex), das in den meisten Fällen eindeutig weiblich 

oder eindeutig männlich ist. In den meisten Fällen, weil Kinder, die mit uneindeutigen 

Geschlechtsmerkmalen zur Welt kommen, als intersexed in den Diskurs durchaus mit 

eingeschlossen sind. Stoller kommt zu dem Schluss, dass es zwischen dem biologi-

schen Geschlecht (sex) und dem sozialen Geschlecht oder der Geschlechtsidentität kei-

ne prinzipielle Entsprechung gibt. Die Geschlechtsidentität sei vielmehr ein Effekt der 

Identifizierung mit dem anatomischen Geschlecht, diese Identifizierung werde durch 

konfliktfreie Lernerfahrungen ermöglicht (vgl. Fraisel 2003).

38 | Freud hatte zuvor in seinen Schrif ten den anatomischen Geschlechtsunterschied 

in seiner binären Form zwar angenommen, aber die „psychosexuelle Entwicklung“ stellt 

er sich bis zur Schrif t Einige psychische Folgen des anatomischen Geschlechtsunter-

schieds aus dem Jahr 1925 als parallel verlaufend oder zumindest analog vor. Analog 

meint hier, dass er die männliche Sexualentwicklung auch für die weibliche Entwicklung 

als maßstäblich betrachtete. Zur androzentristischen Sichtweise und der Kritik an Freud 

diesbezüglich vgl. Luce Irigaray (1980). Erst in der erwähnten Schrif t wagt er eine Neu-

formulierung des Ödipuskomplexes in Bezug auf das Mädchen (vgl. Freud 1972: 254ff.).

39 | An dieser Stelle sei nochmal ausdrücklich darauf hingewiesen, dass Freud kei-

nen puren Existenznaturalismus etabliert wie seine Vorgänger, sondern einen Entwick-

lungsnaturalismus: Die Frau/der Mann ist nicht Frau/Mann qua Natur in all ihren/seinen 

Eigenschaften, sie/er wird es. In der Vorlesung über Die Weiblichkeit betont er in aller 

Deutlichkeit, dass er nicht wisse, „wie die Differenzierung der lebenden Wesen in zwei 

Geschlechter überhaupt entstanden ist“ (Freud 1969: 548). Dies zu beantworten sei 

eine unlösbare Aufgabe. Er könne lediglich beobachten, dass das „organische Leben“ 

sich durch eine Zweigeschlechtlichkeit auszeichnet (ebd.). Dieses organische Leben 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


771. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

rungsarchitektur zweier Geschlechteridentitäten auf, die bis heute, wenn auch 
in kritisierter und abgewandelter Form, das Herzstück der psychoanalytischen 
Theorie darstellt.40 Dreh- und Angelpunkt der Geschlechterarchitektur ist der 
Ödipuskomplex beziehungsweise der Kastrationskomplex, entlang desselben 
eine Logik der Organe postuliert wird, die in eine Entwicklungslogik über-
führt wird – darin besteht die Normierung.41

setzt er in einen Gegensatz zur unbelebten Natur (vgl. ebd.). Letztere unterscheidet 

sich gerade durch ihre Nicht-Zweigeschlechtlichkeit von dem organischen Leben. (Dass 

Freud hier die aristotelische Denkensart der Unterscheidung von Natur und Kultur impli-

zit und unerklärt aufnimmt, wird uns zu einem späteren Zeitpunkt noch beschäftigen.) 

Es gehe daher nicht um die Frage, „was das Weib ist“, sondern „wie sich das Weib aus 

dem bisexuell veranlagten Kind entwickelt“ (ebd.). Demselben Argumentationsstrang 

geschuldet betont er deswegen, dass er nichts davon halte, Weiblichkeit mit Passivität 

und Männlichkeit mit Aktivität gleichzusetzen. An sein Auditorium gerichtet proklamiert 

er: „So entnehme ich, dass Sie bei sich beschlossen haben, ‚aktiv‘ mit ‚männlich‘, ‚pas-

siv‘ mit ‚weiblich‘ zusammenfallen zu lassen. Aber ich rate Ihnen davon ab. Es erscheint 

mir nicht zweckgemäß und es bringt keine neue Erkenntnis.“ (Ebd.: 547) Vielmehr fährt 

er an anderer Stelle fort, die „Passivität der Frau“ als ein Zusammenspiel zwischen 

weiblicher Konstitution und den sozialen Ordnungen zu sehen: „Dabei müssen wir aber 

achthaben, den Einfluss der sozialen Ordnungen nicht zu unterschätzen, die das Weib 

gleichfalls in passive Situationen drängen.“ (Ebd.) Die ‚männliche‘ ‚Aktivität‘ beleuchtet 

er an dieser Stelle erst gar nicht, sie scheint ihm aus seiner androzentristischen Pers-

pektive allzu selbstverständlich. Der Mythos von der rätselhaften Frau durchzieht viele 

seiner Schrif ten. Die Frau wird per se als das Abwegige, Minderwertige, Geheimnisvolle 

wie Rätselhafte konstruiert. Das letztgenannte Zitat unterstreicht zudem Freuds implizit 

vorgenommene Entsprechungsformel von sex als Zusammenfallen von Anatomie respek-

tive ‚Geschlechtsorganen‘ und als konstitutionell vorgestelltem Charakter und gender 

als Ergebnisse der durch die sozialen Ordnungen entstandenen Eigenschaften. Bei der 

Frau sei dies zum Beispiel die sozial auferlegte Unterdrückung der Aggression. Hieraus 

resulitierten masochistische Regungen (vgl. ebd.). Der Masochismus sei insofern „echt 

weiblich“, als dass hier Konstitution und soziale Ordnung zusammenwirken (vgl. ebd.).

40 | Der Ödipuskomplex hat vielfältigste Kritiken und Gegenentwürfe durch die feminis-

tische Psychoanalyse erfahren, vgl. Horney (1984), Chodorow (1978), Benjamin (1990) 

sowie Theoretikerinnen der französischen Schule, Luce Irigaray (1979; 1980) und Julia 

Kristeva (1984). Letztlich hat aber keine dieser Theoriebildungen auf die Kategorie Ge-

schlecht sowie die ätiologische Basis Sexualität gänzlich verzichten können. Sexuali-

tät wie Geschlecht sind demnach „die Kernbereiche jeder psychoanalytischen Theorie“ 

(Fraisel 2003: 7) und ein Denken in Überschreitungen, Verflüssigungen, Verwerfungen 

der Geschlechtergrenzen ist Theorie-immanent kaum zu machen (vgl. ebd.).

41 | Zur Erinnerung: Gemäß Freud haben beide Geschlechter eine primäre Maskulini-

tät. Die Maskulinität beider Geschlechter macht er an den Geschlechtsorganen fest. 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t78

Freuds Architektur der psychosexuellen Entwicklungsaufgabe auf der Ba-
sis einer scheinbar natürlichen Logik der Organe42 lässt aus, dass die angebli-
chen Eigenschaften der Organe bereits eine Interpretation, vorgenommen vor 

Beim Jungen ist es der Penis, der auf die Maskulinität hindeutet, und beim Mädchen die 

Klitoris, die Freud als „verkümmerten Penis“ und damit als männlich fasst. Das Mäd-

chen entdeckt den anatomischen Geschlechtsunterschied und nimmt sich im Vergleich 

zum Jungen als kastrier t wahr. Der Junge entdeckt, dass das Mädchen ‚kastrier t ist‘ – in-

folge des Fehlens des Penis. Seine bislang nur vorgestellte Kastrationsangst bekommt 

‚realen‘ Nährboden. Beim Jungen läutet dieser Umstand die Fähigkeit zur Triebsublimie-

rung ein, qua Über-Ich-Bildung und die Unterordnung unter den Vater. Beim Mädchen 

führt die Wahrnehmung von sich selbst als kastrier t zum Penisneid und zur Akzeptanz 

ihrer Minderwer tigkeit gegenüber dem Jungen, weil ihr das bessere Organ fehle (vgl. 

Stemann-Acheampong 1996: 21). 

Die gelungene Entwicklungsaufgabe für das Mädchen besteht nun darin, den Wunsch 

nach einem Penis aufzugeben und diesen durch einen Wunsch nach einem Kind zu erset-

zen. Dafür wende es sich nun zunächst dem Vater als Liebesobjekt zu (vgl. Freud 1972: 

264) (Später wird der Vater dann durch außerfamiliäre männliche Liebesbegegnungen 

abgelöst). Weiter soll das Mädchen seine phallische, aktive, klitorale, masturbatorische 

Sexualität zugunsten einer passiv konnotier ten Hinwendung zum Vater ablösen. Diese 

Hinwendung mache geradezu ihr Erwachsenwerden aus. Der Junge soll und darf, indem 

er sich aktiv der Mutter zuwendet, seine Aktivität behalten, die Freud selbstredend dem 

Penis zuschreibt.

42 | Bei Freud heißt es: „Nach einer Bemerkung des alten Kinderarztes Lindner [1879] 

entdeckt das Kind die lustspendende Genitalzone – Penis oder Klitoris – […]. Der nächs-

te Schritt in der beginnenden phallischen Phase ist aber nicht die Verknüpfung dieser 

Onanie mit den Objektbesetzungen des Ödipuskomplexes, sondern eine folgenschwere 

Entdeckung, die dem kleinen Mädchen beschieden ist. Es bemerkt den auffällig sicht-

baren, groß angelegten Penis eines Bruder oder Gespielen, erkennt ihn sofor t als über-

legenes Gegenstück seines eigenen, kleinen und versteckten Organs und ist von da an 

dem Penisneid ver fallen.“ (Ebd.: 260) „Sie hat es gesehen, weiß, dass sie es nicht hat, 

und will es haben. An dieser Stelle zweigt der sogenannte Männlichkeitskomplex des 

Weibes ab, welcher der vorgezeichneten Entwicklung zur Weiblichkeit eventuell große 

Schwierigkeiten bereiten wird, wenn es nicht gelingt, ihn bald zu überwinden.“ (Ebd.: 

261) „Ich kann mir diese Auflehnung des kleinen Mädchens gegen die phallische Ona-

nie nicht anders als durch die Annahme erklären, dass ihm diese lustbringende Betäti-

gung durch ein nebenher gehendes Moment arg verleidet wird. Dieses Moment brauchte 

man nicht weit weg zu suchen; es müsste die mit dem Penisneid verknüpfte narzissti-

sche Kränkung sein […]. In solcher Weise drängt die Erkenntnis des anatomischen Ge-

schlechtsunterschiedes das kleine Mädchen von der Männlichkeit und von der männli-

chen Onanie weg in neue Bahnen, die zur Entfaltung der Weiblichkeit führen. [...] Nun 

aber gleitet die Libido des Mädchens – man kann nur sagen: längs der vorgezeichneten 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


791. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

dem Hintergrund des sozial-geschichtlichen Kontextes, darstellen (vgl. Laqueur 
1992; Honegger 1996). Soziale Ordnungen, deren Konstitutionspotenzial der 
Individuen hier unbestritten bleiben soll, pfropfen sich aber nicht einfach auf 
bereits konstitutionell vorhandene Eigenschaften qua Geschlecht auf, wie Freud 
nahelegt. Vielmehr erweisen sich bereits die sogenannten ‚anatomischen Ge-
schlechtsunterschiede‘ als kulturelle Deutungspraxen, wie die körpersoziolo-
gische, dekonstruktivistisch geprägte Geschlechterforschung erkennen lässt. 
Kurios ist, dass die Geschlechtsorgane zum allwissenden Orakel wurden (und 
dieser Gedanke auch in einigen Spielarten der feministischen Psychoanaly-
se, wenn auch mit umgekehrten Vorzeichen weiterverfolgt wird). Mit Foucault 
perspektiviert: Ein Wille zum Wissen, als ein Wille zur Wahrheit und damit 
zur Macht, bindet die ‚Geschlechtsorgane‘ an ein bestimmtes Geschlecht, mit 
bestimmten zu den Organen passenden Eigenschaften. Dazu mussten die-
se den Organen zuallererst unterstellt werden. Dabei blieb das Unterstellen 
selbst verborgen. Freud will einerseits eine Entwicklungsoffenheit über das 
Konzept der Partialtriebe denken, andererseits formuliert er mit dem Ödipus-
komplex die heterosexuelle genitale Liebe als normativ. Somit befindet sich 
Freud leider inmitten eines repressiv-produktiven Sexualitätsdispositivs, das 
den Körper immer weiter an ein antizipiertes und entwicklungsteleogisches 
Geschlecht bindet. Über die Determinierung zweier voneinander verschiede-
ner und nicht analoger Organe gelingt so die diskursive Zusammenschaltung 
von Geschlechtscharakter und Körper. Dabei wird nicht nur ‚die Frau‘ als die 
Abweichung und ‚der Mann‘ als die Norm, sondern auch die Minderwertig-
keit ‚der Frau‘ gegenüber ‚dem Mann‘ in die Körper eingeschrieben, statt, wie 
Freud annimmt, aus denselben extrahiert. Konstruktionen von Geschlechter
identitäten sind aber weder notwendigerweise an Geschlechtsorgane gebunden 
(Identitäten müssen noch nicht einmal an lebende Körper gebunden sein)43, 
noch müssen Geschlechtsorgane als eindeutig männlich oder weiblich gedacht 
werden. Die ‚Tänzer_innen‘ Körper (Organe), Geschlechter, Identitäten bilden 
ein prekäres Trio auf Zeit, bereit auseinanderzufallen, und dem nächsten Epi-
stem die Bühne zu überlassen. Einzig das Bedürfnis nach Sinn scheint als Hin-
tergrundmusik zu bleiben.

Gleichung Penis = Kind – in eine neue Position. Es gibt den Wunsch nach dem Penis auf, 

um den Wunsch nach einem Kinde an die Stelle zu setzen.“ (Ebd.: 263)

43 | So zeigen die bereits in den 1980er Jahren im anglo-amerikanischen Raum getä-

tigten Forschungen zu prä- und postnatalen Identitäten von Weigert et al. (1986), dass 

Menschen bereits vor ihrem Leben und nach ihrem Tod Identitäten zugewiesen werden. 

Somit (Geschlechts-)Identitäten als soziale Essenz den Leib wie den Körper überstei-

gen können (vgl. Weigert et al. 1986: 110).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t80

1.5 Tr aumatische Redundanzen: Willkürliches Gendering 
ganzer Körper im Nervendiskurs, Kontingenz 
des Zwei-Geschlecht-Modells und weibliche 
Sonderkörper

Freuds Zusammenschaltung von Geschlechtsorganen und Geschlechtscha-
rakteren kann als historische Erfahrung vor dem Hintergrund eines Epistems 
unter vielen entlarvt werden.

So zeigen Philipp Sarasins historische Analysen des Hygienediskurses des 
18. und 19. Jahrhunderts, die er im Rahmen seiner Schrift Reizbare Maschinen 
(2001) durchführt, dass es nicht immer die Geschlechtsorgane waren, die die 
Grundlage für ein Gendering bildeten.

Vielmehr schien zu jener Zeit der ganze Körper und prominent das Nerven-
system den Ausgangspunkt für die Differenzierungen nach zwei Geschlechtern 
zu bilden. Während das Medizinkonzept Galens, das bis in die medizinische 
Aufklärung, wenn auch nicht ungebrochen, hineinwirkte, eine „unaufgeregte 
Geschlechterdifferenz“ (Sarasin 2001: 91) verfolgte44, in der Differenzen nach 
Geschlechtern nicht mehr und nicht weniger bedeutsam waren als etwa die 
Unterscheidungen nach den Umständen, in denen jemand lebte, nach dem 
Alter, den als natürlich konstitutionell verstandenen Gemütszuständen, den 
Körperflüssigkeiten, den Sensibilitäten und Temperaturen, wurde bald im 
Wirkungskreis eines sich mehr und mehr etablierenden Sensibilitätsdiskurses 
ein rigoristisches Gendering der Nerven betrieben (vgl. ebd.: 91ff.). Der Sen-
sibilitätsdiskurs des späten 18. wie des frühen 19. Jahrhundert kommt dabei, 
abgesehen vom Uterus, in seiner geschlechterformierenden Rede nahezu ohne 
Geschlechtsorgane aus.45

Sarasin rekurriert auf die US-amerikanische Literaturwissenschafterin 
Anne C. Vila: Vila analysiert Pierre Roussels Systeme physique et moral de la fem-
me von 1775, und kommt zu dem Schluss, dass Rationalität, selbsttätiges Den-

44 | Sarasin unterscheidet den bürgerlichen Körper, der ein Körper der Geschlechter-

dif ferenz ist, von dem galenischen Körper (vgl. Sarasin 2001: 192). Im medizinischen 

Verständnis des Galen von Pergamon stellte die Geschlechterdif ferenz eine unter vielen 

Dif ferenzen dar (vgl. ebd.). Bereits aber in der ersten Hälf te des 19. Jahrhunderts stell-

ten Mediziner wie etwa Charles Londe, die eine Geschlechterdif ferenz unter elf anderen, 

mitunter für die Hygiene wichtigeren Dif ferenzen postulier ten, die Minderheit dar (vgl. 

ebd.: 193).

45 | Sarasins Absicht ist nicht so sehr der Nachweis der Konstruktion einer Geschlech-

terdif ferenz unter Zuhilfenahme der Organe oder des Körpers ohne Organe. In der Tat 

bilden die Konstruktionen der Statuskategorien gender, race, oder ‚Landbevölkerung‘ 

lediglich illustratives Beiwerk in seinem Hauptanliegen, die Durchdringungslinien des 

Körpers via unterschiedlicher medizinischer Wissenschaftsmodelle nachzuzeichnen.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


811. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

ken usw. dem Mann zugeordnet, und die sich auflösenden Eigenschaften, wie 
das Reagieren auf Reize, Empfindsamkeiten, Erotik, im Diskurs Roussels dem 
weiblichen Körper zugeordnet wurden. Eine willentlich getroffene Unterschei-
dung, die die damaligen Verhaltenscodices der Geschlechter abbildete, gedach-
te Roussel in der unterschiedlichen Beschaffenheit der Nerven von Frauen und 
Männern zu finden.46 Die patriarchale Ordnung bildete dabei eine Blaupause 
für den biologischen Geschlechterentwurf auf der Basis eines als zweiwertig 
operierend vorgestellten Nervensystems. Der Frau wurden schlichtweg andere 
Nerven unterstellt, solche, die sie auf ihren Uterus reduzierten, und die ihre 
angenommene weibliche Natur der Reproduktion und Sensibilität beweisen 
sollten. Der Uterus wurde zum Stifter einer Sonderidentität der Frau, die in 
der Abweichung vom Rationalen bestand – galt doch Rationalität als kulturel-
les Leitprinzip nicht nur der aufgeklärten Medizin (Honegger 1996; Sarasin 
2001). Der Mann schien keine identitätsrelevanten Geschlechtsorgane zu be-
sitzen. Nach Roussel war der Sitz seiner Identität das Gehirn. Das Gehirn wur-
de damit zum Subjektkonstituen, und den Subjektstatus hatten nur Männer 
inne. Der Frauenkörper wurde aber ganz dem Bereich des Körperlichen (der 
peripheren Nerven) zugeordnet. Hierfür wurde der Körper über den Uterus hi-
naus, in seiner ganzen Beschaffenheit, als ein auf die Reproduktion bezogener 
und als dem Männerkörpers diametral entgegengesetzt konfiguriert.47

Der medizinische Diskurs der Hygieniker unterliegt, so Sarasin, einer 
„différence profonde“ der Geschlechter (Sarasin 2001: 195, Herv.i.O.). Dabei ste-
hen immer wieder die Belastbarkeit und die Nerven im Vordergrund. Auch 
die galenische Lehre der vier Temperamente48 wurde in die hygienische Logik 

46 | Roussel war neben Hufeland einer von vielen, die die gesellschaftlichen Ge-

schlechtercodices aus der Natur ableiten wollten, und eine Sonderanthropologie des 

Weiblichen zu etablieren halfen. Jene Sonderanthropologie, die bei Roussel in der un-

terschiedlichen Beschaffenheit des Nervensystems von Männern und Frauen bestand, 

und die im frühen 19. Jahrhundert ihre Nachfolger finden sollte – in Theoretikern wie 

Virey, die Frauen und Männer extrem biologistisch polarisier ten, dabei kein Organ und 

kein Körperteil ausließen, das nicht von der minderwertigen Geschlechtlichkeit der Frau 

gezeichnet wäre (vgl. Sarasin 2001: 192).

47 | Sarasin zitier t Oesterlin (1851) wie folgt: „Das körperliche Leben der Frau ist ohne 

Befruchtung nichts als ein vergeblicher Versuch, und ein Körper, der ausschließlich für 

die Befruchtung geschaffen sei, unterscheidet sich bis in die Knochen, die Muskulatur, 

das Nervensystem und das Gehirn, bis zum Kiefer und zu den Zähnen, zum Athmungs-

process (sic!) und zum intensiveren Stoffumsatz und Ausscheidung excrementieller 

Stoffe durch Lungen, Nieren, Hautecken, ja bis in die Falten von Zellstoff und Fett, kurz: 

in allem vom Körper des Mannes.“ (Oesterlin zit. nach ebd.: 194)

48 | Galen von Pergamon entwir f t ein Modell der Unterscheidungen zwischen soge-

nannten „sanguinischen, melancholischen, phlegmatischen und cholerischen Tempe-

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t82

eingebunden und einem rigorosen gendering unterzogen. War die Geschlech-
terdifferenz für die Temperamentenlehre bei Galen nicht maßgeblich, poch-
ten nun Hygieniker wie Dock auf ein gendering der Nerven (vgl. ebd.): Es sei 
vor allem die Frau, die ein nervöses Temperament habe, „überreizt ist“ und 
„das Leben sich und den Anderen oft zur Qual mache“ (Dock zit. nach ebd.). 
Die Temperamentenlehre wurde jetzt immer öfter mit einer Lehre der Ge-
schlechterdifferenz verknüpft. Die Frau wurde bald als „sanguinisch“, bald als 
hysterisch klassifiziert. Der Mann wurde immer weniger in Kategorien der 
Temperamentenlehre beschrieben. Nervensache schien zur Frauensache ge-
worden zu sein, wie die historischen Rekonstruktionen von Sarasin plausibili-
sieren. Die Zuweisung von Weiblichkeit bestand demnach in der Bedeutungs-
erhöhung der Gebärmutter bei gleichzeitiger Reduzierung der Bedeutung 
des Gehirns für eine angenommene ‚weibliche Konstitution‘. Hierfür musste 
im „materialistisch-vitalistischen“49 Verständnis das Gehirn der Frau als von 
der Form und Beschaffenheit her anders sein (ebd.). Es wird deutlich, dass 
es sich hier möglicherweise um das Original eines aktuellen statisch-materi-
ellen populär-neurologischen Diskurses handelt, nämlich des Diskurses von 
den unterschiedlichen Gehirnen von Männern und Frauen, ein Diskurs, der 
den Geschlechtern nervenubiquitäre komplementäre Fähigkeiten zuschreibt. 
Mit Nietzsche gesprochen: Das 21. Jahrhundert ist mitnichten gefeit vor den 
allzu menschlichen Projektionen an den Ort Natur. Dass Geschlechtsorgane 
nicht immer als eindeutig männlich oder weiblich gedacht wurden, weist Tho-
mas Laqueur (1992) auf. Laqueur zeigt mit Hilfe zahlreicher Anatomie-Abbil-
dungen und Auszügen aus medizinischen Dokumenten, besonders des 16. 
Jahrhunderts, dass die physiologischen Geschlechtermodelle – seit der Antike 
bis heute – einem erheblichen Wandel unterworfen waren. Gehen wir heute 
zumindest im medizinisch-psychologischen Mainstream von einem von der 
Aufklärung abgeleiteten anatomischen Zwei-Geschlecht-Modell (Laqueur) aus, 
wonach die weiblichen Geschlechtsorgane sich zu denen der männlichen als 
inkommensurabel verhalten, galt in der Medizin des Galen von Pergamon ein 
Ein-Geschlecht-Modell (Laqueur), welches sich bis ins 18. Jahrhundert halten 
sollte. Demnach gab es nur das männliche Geschlecht. Die männlichen Ge-

ramenten“, die vier Naturelementen, nämlich „Luft, Wasser, Erde, Feuer samt dazuge-

hörigen Temperaturen“ zuzuordnen seien (vgl. ebd.: 78).

49 | Für Sarasin scheint die materielle vitale Dimension gleichbedeutend mit einer sta-

tischen zu sein. In den Schrif ten Meditationen von Descartes handelt es sich um einen 

statischen Materialitätsbegrif f. Materialität soll hier vielmehr als volatil, beweglich und 

sozial durchdrungen, im Sinne der Neuen Materialismen (Coole/Frost 2010) verstanden 

werden. Die vitale Dimension wird nicht als determinierend gedacht, wie das implizit 

Sarasin in seiner Kritik am vitalistischen Materialismus tut, sondern als plastizierbar 

(vgl. Einleitung).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


831. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

schlechtsorgane waren das Maß aller Dinge. Das, was wir heute als ‚weibli-
che Geschlechtsorgane‘ kennen, wurde an einem als vollkommen erachteten 
männlichen Organkörper gemessen. Dem entsprach, dass in voraufkläreri-
scher Zeit die ‚Geschlechtsorgane der Frau‘ nicht als von denen ‚des Mannes‘ 
verschieden vorgestellt wurden, sondern als analog – als ein nach innen ge-
stülpter Penis (vgl. Laqueur 1992: 110).

Der Geschlechtsunterschied wurde dabei nicht als grundsätzlich, sondern 
als graduell verstanden (vgl. ebd.: 18). Graduelle Abstufungen eines mehr 
oder weniger männlich, mehr oder weniger weiblich wurden dabei nicht an 
den Organen festgemacht, sondern wie in den Ausführungen Sarasins eben-
so deutlich wurde, anhand von Körpertemperaturen oder der Beschaffenheit 
des Temperaments. Es war eher die Rede von einem Quantum an Mann- und 
Frau-Seins (vgl. ebd.). Statt durch die Anatomien ihrer Fortpflanzungsorgane 
getrennt zu sein, wurden die Geschlechter als durch eine ihnen gemeinsame 
Anatomie einander verbunden vorgestellt (vgl. ebd.: 40). Erst mit der Medi-
zin der Aufklärung fand ein Reduktionismus auf zwei inkommensurable Ge-
schlechter statt (vgl. ebd.: 174). Damit fielen auch die Unterschiede zwischen 
den Männern und den Frauen aus dem Blick. Die zunehmende Produktion ei-
nes spezifischen medizinischen Wissens über ‚die Vagina‘ und ebenso ‚den Pe-
nis‘ erzeugte die Illusion, das alle Penisse gleich seien, gleich funktionierten, 
nach denselben mechanistischen Erregungskurven einzuordnen waren, wäh-
rend auf der anderen Seite alle Vaginen gleich funktionieren (vgl. ebd.). Bevor 
also durch ein medizinisches Wissen von den Geschlechtsorganen, weiterent-
wickelt durch Sigmund Freud, die Geschlechtsorgane zum ultimate reservoir of 
signification (Sarasin 2001: 76) wurden, war es der gesamte Körper und beson-
ders die Nerven, die als Aussagekraft für Geschlechtseigenschaften herhielten. 
Claudia Honegger arbeitet in ihrer Schrift Die Ordnung der Geschlechter (1996) 
heraus, wie das seit dem 18. Jahrhundert sich etablierende Körperverständnis 
immer mehr einem „psycho-physiologischen Monismus“ (Honegger 1996: 
132) gleicht. Das bedeutet, ähnlich wie das bereits bei Sarasin angeklungen 
ist: Nicht mehr eine metaphysische Ordnung war für ‚Charaktere‘ erklärungs-
mächtig, sondern aus der sich als gegeben, statisch und unveränderlich vorge-
stellten Materie heraus ließen sich die Eigenschaften des Menschen erklären, 
und zwar analog der naturalisierten anatomischen Eigenschaften (vgl. ebd.). 
Während René Descartes in seiner Schrift Die Leidenschaften der Seele50 mit 
Achtsamkeit und der nötigen Vorsicht vage Zusammenhänge zwischen den 

50 | Descartes Schrif t Die Leidenschaften der Seele (1996) kann mitnichten als eine 

Etablierung oder Verfestigung des Geist-Körper-Dualismus gelesen werden, sondern 

als eine Bemühung, diesen zu unterlaufen. Die Schrif t stellt meines Erachtens einen 

Selbstversuch Descartes dar, somatische Resonanzen auf Gedanken (Affekte) und 

umgekehrt zu beschreiben. Zur Unterschiedlichkeit und damit Widersprüchlicheit des 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t84

Seelenbewegungen, den Affekten und den somatischen Regungen beschreibt, 
und somit fern einer plumpen Analogie von Geweben, Empfindungen und Af-
fekten, schon gar ‚Charakterzügen‘ anzusiedeln ist, scheint die Medizin des 
18.  Jahrhunderts die Spannung gewisser Unergründlichkeiten nicht auszu-
halten, und entnimmt den moralischen Menschen aus den mit Wertigkeiten 
aufgeladenen Körperfunktionen – Wertigkeiten, die sich als Projektionen der 
sozialen Ordnung in die Körper hinein enttarnen sollten. Aus dem Körper her-
aus deduziert wurde, glaubt man den Analysen Honeggers51, ‚Weiblichkeit‘ als 
eigenschaftsubiquitäre ‚Sonderidentität‘.52

Mit Blick auf die Erzeugung von Geschlechterdifferenzen und deren szien-
tistische Naturalisierung spricht Honegger von der Epoche 1750 bis 1850 auch 
von einer Zeit der Erzeugung „traumatischer Redundanzen im Herzen der 
kulturellen Moderne“ (ebd.: 2 u. 9). Honegger führt hier die Begrifflichkeit des 
Traumas ein, ohne diese weiter auszubauen. Sie legt aber damit die Frage nahe, 
ob sich nicht auch von der Erzeugung der Geschlechterdifferenzen in der Mo-
derne als von einem Gewaltakt sprechen lässt: von einem Trauma, dass in der 
Reduktion der Vitalität besteht, in dem Verweis auf Eigenschaften, die den Be-
reich des konstruierten Geschlechts umreißen, und nicht verlassen dürfen, die 
alle anderen möglichen lebbaren Bereiche, seien es Aktivitäten oder das Nut-
zen sozialer Räume einklammert (vgl. Kap. 2). War und ist die kulturelle Mo-
derne eine Produktionsmaschinerie eines Geschlechtertraumas? (vgl. Kap. 5) 
Man kann nun zu Recht weiter fragen, ob nicht die hier auftretenden Figuren, 

Impetus der Schrif ten Meditationes de prima philosophia und Les Passions de l’âme 

(vgl. Prechtl 2000: 110).

51 | Eine andere und durchaus erkenntnisträchtige Perspektive auf die Konstituierung 

von Sonderanthroplogien im 18. wie 19. Jahrhundert entwir f t Christoph Kucklick in Das 

unmoralische Geschlecht (2008). Kucklick geht von einer Konstituierung des unmora-

lischen Mannes aus. Nicht nur die Frau sei mysogynen Betrachtungen unterzogen und 

somit als minderwertig konstituier t worden, es sei vor allem ‚der Mann‘ gewesen, der 

sowohl bei den französischen ‚Organisten‘ als auch bei den deutschen Romantikern 

schlecht weggekommen sei (als unmoralisch deklarier t wurde) und somit zum unbehag-

lichen Sonderling der Moderne wurde (Kucklick 2008).

52 | Honegger zitier t Roussels naturalistische Wissenschaft vom Geschlechterkörper 

wie folgt: „Die Natur hat zur Erreichung ihres Endzwecks, der Fortpflanzung der Gattung, 

die Mittel unterschiedlich ver teilt. Und diese unterschiedlichen Mittel determinieren 

den Geschlechtsunterschied. Das Wesentliche liegt nicht in einem einzigen Organ, son-

dern im ganzen beseelten Organismus, in dessen Organisationsgestalt eben.“ (Roussel 

zit. nach Honegger 1996: 147) Und: „Fundament des Organismus ist der Knochenbau: 

Die Knochen der Frau sind unzweifelhaft kleiner und weicher. Auch die Bänder sind dün-

ner, feiner, kleiner und geschmeidiger und zeigen schon ‚von Ferne‘ an, zu was für einem 

leidendem Zustande dasselbe von der Natur bestimmt sei.“ (Roussel zit. nach ebd.)

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


851. Identitätspf lege als Bastion der Moderne

der handlungsbemächtigte, allgemeine Identität habende Mann auf der einen 
Seite und die die allgemeine Identität an diesen abtretende Frau, deren „einzi-
ge Handlungsfähigkeit in der absoluten Unterwerfung aus Liebe (zum Mann) 
besteht“ (Fichte zit. nach Honegger 1996: 187; Kucklick 2008: 257), auf der 
anderen Seite Horrorszenarien, Schattenbilder einer traumatischen und trau-
matisierenden Welt sind (vgl. Kap. 5)? Der Aufprallpunkt des Traumas besteht 
in der Reduzierung auf Eigenschaften: ‚Frauen‘ auf Schwäche, Sensibilität und 
Fortpflanzung, ‚Männer‘ auf Handlungsmacht, Vernunft und Immoralität. 
Insofern ist es nicht verwunderlich, dass insbesondere feministisch-psycho-
analytische Bewegungen versucht haben, in der Verteidigung einer weiblichen 
Identität Widerständigkeit gegen patriarchale soziale Ordnungen zu sehen 
(vgl. Kap. 1.2). Allerdings ist daran problematisch, dass die emanzipatorische 
Forderung nach weiblicher Identität dann selbst einem normalisierenden phy-
siologischen Faktenwissen unterliegen muss.

Freuds implizite psycho-physisch-monistische Geschlechterarchitektur 
samt seiner organdefizitären Weiblichkeitstheorien wären zumindest ohne 
den Hygienediskurs, als dessen Grundgedanke der soziale Ordnungsrahmen 
sich aus dem natürlichen Ordnungsrahmen herleiten sollte, nicht denkbar ge-
wesen. Diesen Grundgedanken hat Freud zwar durch die Vordertür hinaus-
geschickt, um ihn alsbald durch die Hintertür wieder hereinzulassen, nicht 
zuletzt indem er die symbolischen Kontexte, die die Geschlechterverhältnisse 
herstellen, an den Organen einer Re-Naturalisierung unterzogen hat. Und das, 
so möchte ich hier behaupten, ist der Punkt, wo Freud ein traumatisches Erbe 
angetreten hat, und viele nach ihm dito. Freud hat der traumatisierenden Ge-
schlechterdifferenz kaum etwas entgegengesetzt. Er hat vielmehr durch seine 
Konstruktion eines psychisch unterfütterten statischen Materialismus, die so-
ziokulturelle Dimension nahezu bis zur Bedeutungslosigkeit aufgesaugt. Das 
Traumatische bestand darin, dass es Körper (und Seelen) jenseits ihres Sexes 
bald nicht mehr geben sollte, intelligible Körper, das waren fortan sexuelle Kör-
per in ihrer harten binären Sexualisierung, der Körper: ja das war schlichtweg 
Sex.

Es verwundert darum nicht, dass heute in den geschlechterbezogenen bio-
logischen Wissenschaften dem binären Geschlechtermodell eine klare Absa-
ge erteilt wird, und stattdessen von einem Geschlechterkontinuum ausgegangen 
wird (vgl. dazu Voss 2011), beziehungsweise eine gesellschaftliche Einprägung 
von Geschlechtervorstellungen auf und in den Leib im Sinne seiner Plastizität 
für möglich gehalten wird (vgl. Fausto-Sterling 2000). Die biologischen Wis-
senschaften, denen von Seiten der Geistes- und Sozialwissenschaften häufig 
„biologistischer Geschlechterkonservatismus“ vorgeworfen wird (vgl. Schmitz 
2009), sind mithin ‚fortschrittlicher‘ als die erstgenannten, wie sie auch mit-
hin emanzipatorischer sind als der Rück(be)zug auf die klassische Psychoana-
lyse.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t86

1.6 Kritische Stimmen aus der Psychother apie: 
Patient_innen leiden unter binären 
Geschlechtervorstellungen

 
Zurückblickend auf die aktuelle, affirmative und gesundheitsteleologische Ein-
setzung des Identitätsbegriffs im Rahmen psychotherapeutischer Diskurse 
kann postuliert werden, dass Patient_innen mit der Entwicklung einer eindeuti-
gen (Geschlechts-)Identität etwas zugemutet wird, wovon Platon räsonierte, dass 
es den Göttern vorbehalten war, und Galen noch nicht einmal davon zu träumen 
vermochte. Die Frankfurter Soziologin und Psychoanalytikerin Ilka Quindeau 
(2008) bildet eine kritische Stimme53 innerhalb des psychoanalytischen Verwei-
sungszusammenhangs. Eine poststrukturalistische Perspektive einnehmend, 
formuliert sie in ihrer Schrift Verführung und Begehren (2008) den für Patient_
innen potenziell schädigenden heteronormativen Impetus, der über Identifizie-
rungs- und Differenztheorien abgesichert wird, aus. Mit Verweis auf Laplanches 
Konzept der rätselhaften Botschaften argumentiert sie, dass das Unbewusste 
genau keine Ordnungsvorstellungen gemäß dem Geschlecht kennt. Die Her-
ausbildung des sich aus dem Unbewussten speisenden Begehrens sei demnach 
zwar etwas Sexuelles, aber nicht notwendigerweise etwas Geschlechtliches (vgl. 
Quindeau 2008: 180; 266ff.). Erst durch die weitere Ich-Entwicklung im Kontext 
eines kontingenten kulturellen Systems der Zweigeschlechtlichkeit erfährt das 
Sexuelle eine Bahnung in eine binär-geschlechtliche Sexualität: Quindeau stellt 
in diesem Zusammenhang fest: „Das Sexuelle wird einer Diktatur der Sexu-
alität54 unterworfen.“ (Ebd.: 267) Wenngleich Quindeau im Rekurs auf Freud 
seinen zweigeschlechtlichen Duktus übernimmt, etwa von einer „konstitutiven 
Bisexualität“ spricht (ebd.: 200), bietet sie ihren Kolleg_innen doch eine gender-
binär-kritische Behandlungsperspektive an, wenn sie folgendes formuliert:

„Aus therapeutischer Perspektive möchte ich die binäre Kodierung der Geschlechtszu-

gehörigkeit kritisch hinter fragen. Selbst wenn sich in unserer Gesellschaft schon lange 

nicht mehr angeben lässt, was ein ‚richtiger‘ Mann oder eine ‚richtige‘ Frau ist, leiden 

Patienten und Patientinnen nicht selten unter solchen normativen Vorstellungen, de-

nen sie nicht zu entsprechen glauben, sei es eine beruflich er folgreiche Frau, die keine 

Kinder hat und sich mit hohem gesundheitlichen Risiko der Reproduktionstechnologie 

unterzieht, oder ein Mann, der glaubt seine Männlichkeit nur mit Viagra stabilisieren zu 

können. […] Psychologische Theorien verschärfen diesen Leidensdruck, wenn sie mit 

starren Konzepten von Männlichkeit und Weiblichkeit implizit auch ihren Teil zu diesen 

normativen Idealvorstellungen beitragen.“ (Ebd.: 19, Herv.i.O.)

53 | Einen ebensolchen heteronormativ-kritischen Standpunkt nimmt bereits in den 

1990er Jahren die Psychoanalytikerin Jessica Benjamin ein (vgl. Wuttig 1999).

54 | Der Begrif f geht auf den Psychoanalytiker Fritz Morgenthaler zurück.

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


871. Identitätspf lege als Bastion der Moderne 

Mit Frantz Fanon (2008) gedacht, und dabei auf die Konstruktion aller anderen 
möglichen Identitäten verweisend, die in psychotherapeutischen Behandlungs-
settings hervorgebracht werden können, und somit Patient_innen, Leid verur-
sachend, in vorgeprägte Schablonen und Subjektpositionen drängen, lässt sich 
abschließend kommentieren:

„Should one postulate a type for human reality and describe its psychic modalities only 

through deviations from it, or should one not rather strive unremittingly for a concrete 

and ever new understanding of man.“ (Fanon 2008: 12)

Statt Patient_innen in vorgefertigte Schablonen und ‚Identitätsmuster‘ ‚hinein-
zutherapieren‘, muss diese Konzeption von Mensch-Sein gänzlich hinterfragt 
werden und müssen beweglichere Ontologien denkbar werden. Die Identitäts-
ontologie muss in jedem Fall auf den Prüfstand. Der unkritische Bezug auf 
weibliche Identität ist anzüglich und anachronistisch.

1.7 Zusammenschau
 
Identität, so wurde deutlich, ist eher eine „kontrafaktische Unterstellung“ 
(Böhme) als ein mögliches Entwicklungsziel, als eine lebenslange Aufgabe, 
einer Norm stets etwas mehr zu gleichen. An- und Einpassungen an soziale 
Normen wurden implizit wie explizit über die Figur Natur, mit der die ‚fertige 
Identität‘ dann eine möglichst große Übereinstimmung haben soll, angebun-
den und abgesichert. Eine Vereinheitlichung von Lebensformen nach sozialen 
Gruppen, nach nationalen Zugehörigkeiten erweist sich mitunter als für die 
Einzelnen als leidvoll – als eine Zumutung, wenn sie den Normen nicht ent-
sprechen.

Besonders hinsichtlich der Kategorie Geschlecht zielen Identitätsdiskurse 
auf eine Hierarchisierung und Binarisierung von ‚Männlichkeit‘ und ‚Weib-
lichkeit‘ ab. Diese operieren entweder offen naturalistisch (Theorie der ver-
schiedenen Gehirne, Gendering der Nerven) oder entwicklungsteleogisch auf 
der Basis eines verdeckten Naturalismus (psychoanalytisch informierte Kon-
zepte).

Poststrukturalistische Theoreme, die Männlichkeit und Weiblichkeit als 
kontingent und uneindeutig verstanden haben wollen, werden zögerlich auch 
in psychotherapeutischen Diskursen rezipiert. Die Zwangsannahme eindeuti-
ger Geschlechteridentitäten wird zunehmend als potenziell leidinduzierender 
Vorgang anerkannt.

Die Frage ist also, warum überhaupt noch von Identität reden? Soll nicht 
vielmehr die persistierende unkritische Verwendung des Identitätsbegriffes in 
psychotherapeutischen und lebenswissenschaftlichen Diskursen ebenso wie 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das traumatisier te Subjek t88

in den Sozial- und Kulturwissenschaften problematisiert werden?55 Erstere 
scheinen zudem in zunehmendem Maße auch die Erziehungswissenschaften 
und pädagogische Diskurse zu informieren. Die Übernahme des Begriffes 
Identität aus der psychoanalytischen Theoriebildung in pädagogische und trau-
mapädagogische Handlungskonzepte56 sollte zumindest auf seine Folgekosten 
hin geprüft werden. Es ist an der Zeit, neue Begriffe, postidentitäre Begriffe zu 
suchen, solche, die es möglich machen, ein volatiles Gefühl zu sich selbst zu 
beschreiben. Ein Selbstgefühl, das nicht notwendig auf eine statische Identität 
oder auf einen Hof an Identitäten verweisen muss, sondern selbes schon im-
mer im Kontext mehr oder weniger beweglicher Kräfteverhältnisse verortet und 
vielfältige Deutungen zulässt. (Geschlechts-)Identitäten zu entwickeln, die ein-
deutig und stabil sind, kann als ein durch die skizzierten Diskurse inszenierter 
Coup zur Normalisierung sozialer Verhältnisse dechiffriert werden. Für die 
Subjekte, die sich hierin positionieren, einpassen müssen, sind geschlechter-
normative Anleitungen und Verhaltenserwartungen sowohl sinnstiftend und 
orientierungsgebend als auch leidvoll. Das Leidvolle besteht in der traumati-
schen Redundanz (Honegger) eines unerreichbaren Geschlechterideals. Wenn 
Gilles Deleuze also, Nietzsches Verdacht teilend, fragt: „Und wenn der Mensch 
eine Weise war, das Leben einzusperren?“ (Deleuze 1993: 32), so lässt sich in 
Bezug auf die Zusammenschaltung von Identität mit Geschlecht fragen: Und 
wenn Geschlecht eine Weise war, das Leben einzusperren?

Im Folgenden soll nun an die bereits ausgebreitete Idee zu Identität als Zu-
mutung weiter angeknüpft werden. Mit Bezug auf die Werke der poststruktu-
ralistischen Queertheoretikerin Judith Butler soll nun der Blick auf den Nexus 
der kohärenten geschlechtlichen Identität als Zwangsverhältnis und somit als 
Verletzung fallen. Damit klingt auch schon die leitende These der vorliegenden 
Arbeit mehr und mehr an – nämlich gender als Trauma zu denken sowie die 
Frage nach möglichen Widerständigkeiten entlang eines diskursiven Systems 
der Zweigeschlechtlichkeit. Der Körper (die somatische Dimension) als Topos 
der Verletzlichkeit wird dabei eine Hauptrolle spielen. Dafür sollen die Thesen 
Butlers zur Performativität von Gender Identity einer (kritischen) Revision un-
terzogen werden.

55 | Beispielhaft hier für die Konferenz W(h)ither Identity – Positioning the Self and 

Tranforming the Social (2013) des International Graduate Centre for the Study of Cul-

ture (GCSC).

56 | Beispielhaft dafür David Zimmermann (2015 i.E.).

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004 - am 15.02.2026, 00:25:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431542-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

