
 

 30

Seite phänomenologisch davon ausgegangen wird, dass eine bestimmte 

mitmenschliche Grundsituation (das ‹Antlitz des anderen›) allen ande-

ren gegenüber normative Priorität besitze (Singularitätsanspruch) und 

für alle Lebenssituationen ethisch maßgeblich sei (Universalitätsan-

spruch). Es gibt nicht nur die Alternative zwischen natur- bzw. ver-

nunftrechtlicher Letztbegründung oder moralischer Beliebigkeit des 

Rechts, weil es auch ohne Rekurs auf ein stabiles Konzept des Natür-

lichen oder Vernünftigen und ohne begründungstheoretischen Dogma-

tismus möglich ist, die Rechtheit von Recht und die moralischen 

Grenzen gesetzlicher Regelungen kritisch zu prüfen und auszuweisen 

– die Verfassungsgarantien von Menschenrechten und Menschenwür-

de in demokratischen Rechtsstaaten belegen es.74  

 

2. Rechtliche Kritik 

 

Entsprechendes gilt von der rechtlichen Kritik, die Kategorie des Na-

turrechts sei inhaltlich variabel und damit rechtstheoretisch unbrauch-

bar. Begründet wird das einerseits formal, weil Naturrechtsprinzipien 

wie Bonum est faciendum, malum vitandum, oder Suum cuique tribue-

re, oder Quod tibi non vis fieri etc. nur analytische Sätze und damit 

inhaltsleere Formeln seien: «Die naturrechtlichen Kategorien sind ... 

ein System von Leerformeln, das jede Gesellschaftsgruppe mit den ihr 

genehmen Gehalten erfüllen kann», wie E. Topitsch75 im Gefolge H. 

Kelsens76 schreibt. Begründet wird es aber andererseits auch inhalt-

lich, da man mit Naturrechtsverweisen sowohl die Sklaverei wie die 

 
74  Diese verdanken ihre moralische Relevanz nicht ihrer verfassungsrechtlichen 

Positivierung, aber erst durch diese erhält ihre moralische Relevanz einklagbare 

rechtliche Geltung. 

75  E. Topitsch, Vom Ursprung und Ende der Metaphysik. Eine Studie zur Weltan-

schauungskritik, 1958, 292. Vgl. kritisch dazu J. Messner, Sind die Naturrechts-

prinzipien inhaltsleere Formeln?, in: Ders., Menschenwürde und Menschenrecht 

(Fn. 18), 50-70. 

76  Vgl. H. Kelsen, Die philosophischen Grundlagen der Naturrechtslehre und des 

Rechtspositivismus, Charlottenburg 1928; ders., Staat und Naturrecht. Aufsätze 

zur Ideologiekritik, mit einer Einleitung hrsg. v. E. Topitsch, München 21989. 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-30 - am 17.01.2026, 11:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 31

absolutistische Herrschaft und die liberale Demokratie begründet 

habe.77  

 

Das ist richtig, aber im Unterschied zu positiven Erfahrungsprinzipien 

zeichnet es kategoriale Vernunftprinzipien gerade aus, dass sie inhalt-

lich unbestimmt und nur formal sind, weil sie nur so unbedingt und 

universal gelten können. Das gilt für das klassische Widerspruchs-

vermeidungsprinzip ebenso wie für die Kantische Universalisierungs-

maxime oder das Prinzip der Unantastbarkeit der Menschenwürde. Sie 

alle sind keine Prinzipien, denen sich direkt unstrittige inhaltliche 

Normen entnehmen ließen,78 sondern sie fungieren nur als notwendige 

Kriterien, denen inhaltliche Normen genügen müssen, wenn sie über-

haupt Geltung beanspruchen wollen. Sie sind keine Quellen, sondern 

Kriterien des Rechts. 

Das wird dort anders gesehen, wo man sie nicht als Vernunft-, son-

dern als ontologisch fundierte Erfahrungsprinzipien deutet, ihre Gene-

 
77  Tanner, Der lange Schatten (Fn. 43), 40. Vgl. S. Breuer, Die Metamorphosen des 

Naturrechts. Zur sozialen Funktion vorbürgerlicher und bürgerlicher Rechtsbe-
gründungen, in: Ders., Aspekte totaler Vergesellschaftung, Freiburg 1985, 156-
175. 

78  Eben das motivierte Hegels Kritik an Kants Formalismus, und ähnlich wird auch 
dem Konzept der Menschenwürde immer wieder vorgeworfen, in normativer 
Hinsicht ein Leerbegriff zu sein. Wenn dagegen gehalten wird, dass aus der Men-
schenwürde im Blick auf Folter oder extreme Demütigung doch direkt inhaltliche 
Normen folgen würden, so belegt das nur, dass dieses Konzept nie bloß als for-
males Prinzip, sondern stets konkret in einem bestimmten inhaltlichen Verständ-
nis fungiert, wie vage seine Ränder auch immer bestimmt sein mögen. Das Kon-
zept der Menschenwürde ist stets in eine kulturelle Verständnistradition einge-
bunden, von der es nicht abgelöst werden kann, ohne seine inhaltliche Bestimmt-
heit zu verlieren. Kulturelle Traditionen aber differieren, und mit ihnen auch das 
in ihnen fungierende Verständnis von Menschenwürde. Das gilt diachron inner-
halb einer kulturellen Tradition, wie die Geschichte der Menschenwürdeverständ-
nisse belegt, als auch synchron zwischen verschiedenen kulturellen Traditionen. 
Eben deshalb kann man in interkulturellen Kontroverssituationen nicht ohne wei-
teres auf ‹die Menschenwürde› rekurrieren, sondern muss divergierende und nicht 
ohne weiteres zu homogenisierende Verständnisse dieses Konzepts in Rechnung 
stellen. Vgl. S. Heuser, Menschenwürde. Eine theologische Erkundung, Münster 
2004. 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-30 - am 17.01.2026, 11:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 32

se zum notwendigen Bestandteil ihres Gehalts erklärt und sie nicht als 

analytische Tautologien, sondern als «aus der Erfahrung gewonnene 

und daher inhaltlich bestimmte Sätze» ausgibt.79 Doch damit werden 

sie zu Wertüberzeugungen neben anderen, bei denen nicht klar ist, 

warum gerade sie und nicht andere kriteriologische Funktion haben 

sollten, und die diese auch nur so lange erfüllen können, als die zum 

Ausgang genommenen Erfahrungen der «Wirkweise der Menschenna-

tur» tatsächlich gemacht werden und es die «eigene[…] Einsicht des 

einzelnen Menschen in diese Wirkweise» gibt.80 Da die Belege für 

diese ‹Wirkweise der Menschennatur› vor allem in der Lebensgenos-

senschaft der Kleinfamilie gefunden werden,81 die sich gesellschaft-

lich im Auflösungszustand befindet, bietet dieser Zugang aber schon 
lange keine hinreichende Sicherung naturrechtlicher Überzeugungen 
mehr. 
 
3. Soziologische Kritik 

 

Auch die schon zitierte soziologische Kritik Max Webers, das Natur-
recht sei eine »spezifische Legitimitätsform der revolutionär geschaf-
fenen Ordnungen«,82 die ein höheres Recht beanspruchten als die 
abgelösten alten Ordnungen, geht nicht auf den normativen Kern des 
Problems ein, sondern beschreibt nur die Verschiebung und Ablösung 
positiver Rechtsordnungen durch andere und neue Rechtsordnungen, 
die nicht weniger positiv sind als die alten. Radikaler noch ist der von 
E. Topitsch vehement vorgetragene Einwand, der Naturrechtsgedanke 
sei eine bloße Ideologie, die weder selbst zu begründen sei noch zur 
Rechtsbegründung tauge.83 «Die Naturrechtslehren stellen ... im we-
sentlichen Systeme von Zirkelschlüssen und Leerformeln dar, die zur 

 
79  Vgl. Messner, Sind die Naturrechtsprinzipien inhaltsleere Formeln? (Fn. 75), 51 f. 
80  AaO. 64. 
81  AaO. 68. 
82  M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft (Fn. 11), 496. 
83  E. Topitsch, Das Problem des Naturrechts, in: W. Maihofer (Hrsg.), Naturrecht 

oder Rechtspositivismus?, Bad Homburg 21996, 159-177. 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-30 - am 17.01.2026, 11:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845207247-30
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

