Literarische Epistemologie

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29.



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29.



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIETMAR VOSS

Holderlins Heroen zwischen Klassizismus und Avantgarde

1. Die Ambivalenz des klassizistischen Heroenkults

All ihren Mut, Tatendrang und Enthusiasmus schépfen Holderlins Heroen,
die seine Hymnen, Oden, Elegien nicht weniger als die verschiedenen Fas-
sungen und Stufen seines Hyperion-Projekts bevolkern, aus antiken Vorbil-
dern und Modellen, in denen sie sich spiegeln, an denen sie sich berauschen.
Begeistert ldsst sich Hyperion von seinem véterlichen Freund Adamas in
»die Heroenwelt des Plutarch«, ins »Zauberland der griechischen Gotter«
einfihren.! Im Thalia-Fragment spricht Hyperion mit Notara von den »Wun-
dern griechischer Freundschaft«, wobei thnen die »Dioskuren«, »die ewigen
Lichter des Himmels« zuerst in den Sinn kommen:? Kastor und Polydeukes,
der Vater Zeus um den Tod bittet, als der Riese Idas seinen geliebten Kastor
totet; und der dann ein » Teilhaben an Licht und Finsternis« wihlt, um »einen
Tag mit dem Bruder unter der Erde zu wohnen, den anderen mit Kastor bei
den Goéttern im himmlischen Palast.«*> Wihrend Hyperion seinen revoluti-
ondren Jakobinerfreund auf die »Heldenbriider am Himmel« hinweist, be-
siegelt Alabanda die Identifikation: »in uns sind sie! lebendig und wahr, mit
ithrem Mut und ihrer géttlichen Liebe«, wobei Hyperion »der Gottersohn«
(Polydeukes) se1, der mit dem »sterblichen Kastor« seine Unsterblichkeit teile
(I 71). Die Gleichsetzung bekraftigt Diotima spiter, wenn sie den Freunden
enthusiastisch zuruft: »ihr kiinftigen, ihr neuen Dioskuren« (IT 101)!

Auf die Dioskuren folgen im Ranking der Identifikationsmodelle »Achill und
Patroklos« (IT 13). In den Wildern des phrygischen Ida-Gebirges suchen
Alabanda und Hyperion nach »dem Geist Achills und seines Geliebten«
(IT 71) unter den Grabhiigeln. Erst der Tod seines leichtsinnigen Freundes
Patroklos hatte Achills heroisches Feuer wieder entfacht und ihn seinen
legendéren Groll (auf Heerfiihrer Agamemnon) vergessen lassen. Nachdem
er furchtbar in den Reihen der Trojaner wiitet, seinen Freund grausam

1 Hslderlin 1989, Bd. 2, 47-48. Nach dieser, im Aufbau-Verlag erschienenen Werkausgabe
wird Hyperion oder der Eremit in Griechend (ebd. 35-204) im Folgenden abgekiirzt zitiert mit:
IT Seitenangabe.

2 Hslderlin 1989, Bd. 2, 13. Nach dieser Werkausgabe wird das Fragment von Hyperion (ebd.
6-33) im Folgenden zitiert mit: IT Seitenangabe. Der Name Notara ist entlehnt aus Richard
Chandlers Travels in Asia Minor and Greece (Oxford 1775).

3 Kerényi 1999, 94.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

212 Dietmar Voss

racht und schliefilich durch einen Pfeil des Paris (von Apollon gelenkt) fillt,
werden im Rahmen der heroischen Bestattungsriten Achills Uberreste in
einer goldenen Amphora »mit den Uberresten des Patroklos vereinigt, wie
die beiden Freunde es gewtinscht.«* Der Grabhiigel am Eingang des Helle-
spontos avancierte zum magischen Ort angehender Heroen wie Alexanders
des Grofien, der ihn mit Totenopfern ehrte. In Hélderlins Ode 4An Eduard
(an den Jenaer Studien- und Jakobinerfreund Isaak von Sinclair gerichtet)
identifiziert sich das lyrische Ich ohne Umschweife mit Patroklos: »Wenn
ich so singend fiele, dann richtest du / Mich, mein Achill«.5

Unter blithenden Mandelbaumen in Diotimas Garten spricht Hyperion in
einem Kreis um Notara tiber »Harmodius und Aristog[eliton« (IT 100): Es
gebe »nichts Herrlicheres auf Erden, als wenn ein stolzes Paar, wie diese, so
sich untertan ist« (II 100), d.h. in Holderlins Vokabular: sich so einander hin-
gibt. Aristogeiton hatte wihrend der Panathenéden 514 v. Chr. Hipparchos,
den Bruder des Tyrannen Hippias, ermordet, weil jener seinem Geliebten
Harmodios nachgestellt hatte. Aristogeiton wurde gefoltert und hingerich-
tet, allerdings posthum als Tyrannenmérder gefeiert, da man Hippias vier
Jahre spiter aus Athen vertreiben konnte. Man miisse, betont Hyperion,
nachfiihlen, »wie Aristog[eliton liebte und die Blitze diirfte wohl der Mann
nicht fiirchten, der geliebt sein wollte mit Harmodius’ Liebe« (IT 100). Solche
Hingabe spielt auch in der Beziehung von Hyperion und Alabanda, den
»S6hne[n] der Sonne« (II 64), eine Rolle. Als sich eine Krise abzeichnet, ge-
steht Alabanda: »Um alle Kronen mochte’ ich von dir mich nicht befreien,
aber es dngstigt denn doch mich oft, dafl du mir so unentbehrlich sein sollst,
dafl ich so gefesselt bin an dich« (II 65).

Am Paradigma von Harmodius und Aristogeiton ist fiir Hélderlin zweifel-
los der Zusammenhang von — auch - erotischer Freundschaft, Heldenmut
und revolutiondrem Umsturz bedeutungsvoll. Ein Zusammenhang, der
auch Holderlins eigene Freundschaftsbeziehungen prégte: Die Hymne an die
Freundschaft von 1792 beschwort die »Unter Schwur und Kuf§ verschénte /
Freundschaft«, gedenkt »des Bundes« (I 88) der dichtenden Revolutions-
freunde Holderlin, Rudolf Magenau und Christian Ludwig Neuffer, die im
Tubinger Stift um 1791/92 gemeinsam studierten und einen Dichterbund
schlossen, dessen struktureller Hintergrund natiirlich die Franzésische Re-
volution darstellt: »Da begann zu Sonnenhdhen / Nie versuchten Adlerflug«

+ Fbd., 275.
5 Hslderlin 1989, I, 155. Nach dieser Werkausgabe wird Holderlins Lyrik im Folgenden
abgekiirzt zitiert mit: I Seitenangabe.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Holderlins Heroen zwischen Klassizismus und Avantgarde 213

(I 89). Die spdtere Ode An Eduard (1799) bringt noch einmal die spartani-
schen Dioskuren ins Spiel, wobei das begeisterte Pathos indes von einem
skeptischen, melancholischen Unterton gedampft wird: »Euch alten Freunde
droben, unsterbliches / Gestirn, euch frag ich, Helden! Woher es ist, / Daf}
ich so untertan ihm bin, und / So der Gewaltige sein mich nennet?« (I 154).
Die Beziehung von Hoélderlins Helden zu ihren antiken Vorbildern ist von
vornherein durch starke Ambivalenz gepragt: »Wer hilt das aus, wen reifit
die schrockende Herrlichkeit des Altertums nicht um?« (II 52), fragt sich
Hyperion, um bald darauf seine ambivalente Beziehung auf den Punkt zu
bringen: »Ich liebte meine Heroen, wie eine Fliege das Licht; ich suchte
ithre gefahrliche Nihe und floh und suchte sie wieder.« (I 53). Nachdem er
mit Notara die Wunder der griechischen Heldenfreundschaften beschwo-
ren hatte, reifit er sich abrupt aus den Heroen-ITrdumen: Man solle nicht
davon sprechen, denn »solche Herrlichkeit zernichtet uns Arme« (I 13).
Der Freundschaftkult der antiken Heroen bezeichnete metonymisch die
strukturale Gemeinschafthindung der heroischen Individualitit, welche ein ge-
meinschaftliches Wesen (der Stadtstaaten [Poleis], der religiésen Kult- und
Mythengemeinschaften) auf besondere Weise verkorperte. Die prosaische
Welt der Moderne ldsst dagegen — so Holderlin, Hegels Diagnose vorweg-
nehmend - einen solchen »gemeinschaftlichen urspriinglichen Grund«®,
d.h. den mythischen Grund einer kollektiven Basis-Kultur, eklatant vermissen:
Hier ist das Individuum »vereinzelt« und »ausgeworfen aus dem Garten der
Natur« (IT 42-43), »ans eigene Treiben [...] geschmiedet allein«, »ohne Gott-
liches« in Tat, Gedanke und Phantasie, so die Elegie Der Archipegalus (1180).
Und ebenso »nichtig und leer, wie Gefingniswande, der / Himmels, heifit es
in Menons Klage um Diotima (1 185). Der »Himmel ist ausgestorben, entvolkert«
(IT126-127) — weifd Hyperion - und, wo einst »Haine« und » Tempel« waren,
sicht der moderne Verstand zuerst »Stein und Holz« (IT 49, 47). In Hoélder-
lins poetischem Kosmos ist der phdnomenale, natiirliche Himmel mit dem
mythologischen der Gotter, der Helden, des Schicksals usf. verschmolzen;’
und zugleich imaginiert er die Zerstérung, die Negation dieser Einheit durch
eine biirgerliche Arbeits- und Reflexionskultur, wo stets — so Hegel — »die
Gefahr des Verstandes vorhanden ist, welcher das Angeschaute als Ding,
den Hain als Holzer erkennen wiirde.«®

6 Hélderlin 1943-1985, Bd. 4 (1961), 222.
7 Guzzoni 1998, 131.
8 Hegel 1970, 289-290.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

214 Dietmar Voss

Die partikularisierenden, konkurrenziellen, verdinglichenden Tendenzen der
modernen Markt- und Arbeitsgesellschaft hat Holderlin auch existenziell
durchlebt - etwa im Scheitern seiner eigenen, mythologisch aufgeladenen
Freundschaftsbeziehungen, deren Feuer rasch erlosch,’wobei neben Neid
und Konkurrenz (Neuffer) vor allem Karrierediinkel und Bertihrungsangst
der Arrivierten (Schelling, Sinclair) zur Erosion beitrugen. Wahrend Schel-
ling seinen mnigen Stiftsfreund Hélderlin, als dieser vom Tod seiner ge-
liebten Susette/Diotima traumatisiert ist, spatestens 1803 fallenldsst, thn
angeekelt als Landstreicher und unzumutbare »Last« abstempelt!, hilt Hegel
ihm wenigstens »in seinem Innersten«!!; also er-innernd, die Treue.

Die klassizistische Verherrlichung antiken Heroentums war nie Selbstzweck:
Stand die Beschworung heroischer Charaktere, Konflikte, Leidenschaften
im franzoésischen Barock-Klassizismus a la Corneille und Racine mehr oder
weniger direkt im Dienst der absolutistischen Macht, so steht sie im spéten
18. Jahrhundert — paradigmatisch bei Jacques-Louis David - im Dienst
der Franzosischen Revolution (bzw. der Jakobiner-Herrschaft). Wie Hol-
derlin sich abkehrte vom Nachahmungspostulat a la Winckelmann,'? das
er als erdrickende Macht des »Positivens, als »Knechtschaft« durch »das
Altertum«!® — bzw. durch die »klassizistische Diktatur Weimars«!* - erfuhr,
so sieht er auch die antiken, heroischen Maskeraden der Franzosischen
Revolution zunehmend skeptisch. Und zwar nicht allein, weil er ab 1793
zu den jakobinistischen Hardlinern auf Distanz geht.!® Der Grund ist vor
allem: Der revolutionidre Kult antiker Heroen ist in sich widerspriichlich,
denn die Jakobiner unterstellen damit als moderne Tugend, was sie selbst
gerade abschaffen: jene alte, aristokratische Souveranitdt, welche, indem
sie Besonnenheit und Ekstase, Selbstverschwendung und Selbstgewissheit

9 Bertaux 2000, 469-488.

10 Siehe Schellings Brief an Hegel vom 11.7.1803: Hélderlin »vernachléssigt sein Aeufieres
bis zum Ekelhaften und hat [...] ganz die Manieren solcher, die in diesem Zustande sind,
angenommen. — Hier zu Lande ist keine Hoffnung, ihn herzustellen [...] Hatte man erst
tiber sein Aeufleres gesiegt, so wire er nicht weiter zur Last, da er still und in sich gekehrt
ist.« (Hoffmeister 1969, 71).

11 Bertaux 2000, 481.

12 ,Der einzige Weg fiir uns, grof}, ja, wenn es moglich ist, unnachahmlich zu werden, ist
die Nachahmung der Alten« (Winckelmann 1925, 60).

13 Hplderlin 1943-1985, Bd. 4 (1961), 221.

4 Sz0ndi 1974, 211.

15 Im Spatsommer 1793 schreibt er an den Bruder: »Dafl Marat, der schandliche Tyrann,
ermordet ist, wirst Du nun wissen [...] Brissot [der Girondistenfithrer] dauert mich im
Innersten« (Holderlin 1943-1985, Bd. 6 [1954], 88).

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Holderlins Heroen zwischen Klassizismus und Avantgarde 215

zusammenfasste, fiir Winckelmann den faszinierenden Kern der »griechi-
schen Meisterstiicke« darstellte.!6 Naiver Heroenkult wird fiir Holderlin
»gefahrlich«, denn es sei »ein leeres Possenspiel, ein Aberglauben, wenn man
solche willenlose Leichname [Charaktere unterm Druck der Prosa biirger-
licher Verhiltnisse] noch ehren will, als wér ein Rémerherz in ihnen.« (II
63) Unter den partikularisierenden und marktékonomischen Bedingungen
der Moderne drohen antike Idole zur Maske zu werden, unter der anstelle
individueller Souveranitit blinder Machtrausch und zerstorerischer Gro-
flenwahn gedeihen, das »ungeheure Streben, alles zu sein« (II 51). Was die
Betroffenen - sei es einen Marat oder Brissot — ins Ungliick stiirzt.

»Ein Gott« sei »der Mensch, wenn er traumt, ein Bettler, wenn er nachdenkt«
(IT 43). Die Moderne ist fiir Holderlin wesentlich auch Reflexionskultur:
»Wir sind [...] kliiger, als alle die Herrlichen, die dahin sind« (II, 13-14);
wir sind »so recht verniinftig geworden« (II 42) — auf dass die mythischen
»Bliiten unseres Geistes« unter dem »Fluche der [...] Gegenwart« (I149), an
der barbarischen »Mittagssonne« der Moderne »vertrockne[n]« (IT 43). Die
unerbittliche, analytische Reflexion macht auch vor der Antike nicht Halt
und fiihrt in der Folge dahin, die Konstruktions- und Verdrangungsarbeit
der antiken Heroen zu durchschauen.

2. Exkurs zum dialektischen Grundmuster antiker Heroen

Die antiken Helden bekdmpfen die erdmiitterlichen Ungeheuer, indem
sie zunichst tief ins chthonische Unterreich, ins dunkle Chaos der Zellus
Mater vordringen — Herakles in die Hohle des nemeischen Léwen, Iason in
den Rachen der Riesenschlange, die das Goldene Vlies bewacht, Theseus
ins verschlingende Labyrinth, wo Minotaurus, das kinderfressende Stier-
Ungeheuer herrscht. Bezihmen kénnen sie die ungeheuren Naturgewalten
allerdings nur kraft einer listigen Volte, worin sie sich erdmiitterliche Krafte
aneignen und gegen ihren Ursprung verkehren. Herakles besiegt den nemei-
schen Léwen, indem er selbst Lowe wird. Er bekdmpft die ungeheure Natur,
indem er sich deren Krifte — wie Wasserkraft, Blut der Hydra, Léwenfell
- instrumentell aneignet und sie listig fiir die Zwecke der jeweiligen Arbeit —

16 Dies Faszinosum zeigt sich, wenn wir etwa den Laokoon der hellenistischen Plastik oder
den Philoktet aus Sophokles’ gleichnamiger Tragtdie, die ja auswegloses Leid, mafllose
Schmerzen zum Ausdruck bringen, gleichwohl um ihre Sowverdnitit beneiden, indem »wir
wiinschten, wie dieser grofle Mann, das Elend ertragen zu kénnen« (Winckelmann 1925,
82).

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

216 Dietmar Voss

Abfallbeseitigung, Jagd usw. — einspannt. Er besiegt die Natur, indem er sich
ithr partiell unterwirft. Der antike Heros tiberwindet ungebédndigte Natur,
indem er — wie Iason auf Aia die erdgeborenen Riesen - thre Krifte aufein-
ander losldsst; oder indem er ihre Kréfte gegen sie wendet wie Perseus, der
dem versteinernden Blick der Gorgo Medusa erst listig entgeht, dann die
versteinernde Macht des Gorgonenhaupts fiir seine Zwecke anwendet. So
wird etwa der Titan Atlas, Sohn des Iapetos, von »Perseus, der thm das Me-
dusenhaupt entgegenhilt, in ein Gebirge versteinert«.'” Bellerophon besiegt
die Chimire und die lykischen Amazonen nur mit Hilfe seines gefligelten
Pegasos — eine Leibesfrucht der Gorgo Medusa, an der er schliefilich zu-
grundegeht.!® Das Aneignen und Verkehren der tellurischen Krifte erscheint
im Mythos zuweilen personifiziert in helfenden Zauberinnen, Unterwelt-
stochtern: wie Ariadne, Tochter des kretischen Unterweltskonigs Minos,
die Theseus mit dem sprichwortlichen Faden aus dem Labyrinth befreit;
oder Medea, die Iason mit Zauberkriutern aus der » Jodestrunkenheit« der
Drachen-Unterwelt erlost.!® Ariadne wie Medea verraten aus Liebe zu den
griechischen Heroen ihre chthonischen Urspriinge und unterweltlichen
Familienbande, Medea opfert auf der Flucht mit Iason und den Argonauten
sogar ihren Bruder, wirft den Leichnam zerstiickelt ins Meer, um das Schiff
ihres Vaters Aietes aufzuhalten.?’

Den antiken Heroen geht es nicht allein darum, die Naturkrifte zu bezih-
men, Vermischtes in Eindeutiges, Unbegrenztes in Begrenztes, Chaos in
Ordnung, Natur in Kultur zu verwandeln. Innig damit verbunden war die
Aufgabe, eine dimonisierte Weiblichkeit (in &ufleren Siimpfen oder im eige-
nen Innern) abzuwehren und eine stabile médnnliche Ich-Identitéit auszubilden.
Der antike Held strahlt im Glanz der Uberwindung der tellurischen Michte,
der ungestaltenen Ungeheuer der Erdmutter. Dass er die titanischen Krifte
emnes mit Verwesung, Tod und Chaos assoziierten, ddmonisierten Weiblichen
nur iitberwinden kann, indem er sie sich listig aneignet, das Blut der Hydra
oder das Gorgonenhaupt fiir seine eigenen Zwecke anwendet, sich Unter-
weltstochter wie Ariadne oder Medeia gefiigig macht und deren magische
Krifte nutzt, — all das bleibt verborgen, inoffiziell, verschattet. Der Glanz
der Uberwindung wird durch Verdringung erkauft: Theseus lisst Ariadne

17" Jiinger 1944, 57.
8 Kerényi 1999, 70-73. Vgl. Bachofen 1926, 63-68; Wesel 1980, 14-15, 36-37.
9" Kerényi 1999, 210.
20 744 den archaisch-rituellen Wurzeln der Phantasmen von Zersticklung/Belebung der
Koérper siehe Miiller 1997, 55-57.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Holderlins Heroen zwischen Klassizismus und Avantgarde 217

auf Naxos zurtick. Iason betriigt und verstofit die aus dem Titanenland
Aia nach Thessalien verpflanzte Medea (die Protagonistin in Euripides’
Tragodie von 431).

Doch das Verdringte kehrt zuriick: Aus der Unterwelt zuriickgekehrt, ver-
fallt Herakles — nach Euripides’ gleichnamiger Tragodie (416) — dem Wahn,
richtet er unter seiner Familie ein »Blutbad« an, begeht er die unheroischen
Frevel des Kinder- und Gastmords, bis er schliefilich — vermittels der List des
Kentauren Nessos — durch das giftige Blut der Hydra verbrennt.! Die betro-
gene Medea verbreitet in der thessalischen Zivilisation Tod und Schrecken
an zwel Konigshofen, bringt in verzweifelter Rachsucht die gemeinsamen
Kinder mit Iason um.?? Da die Zivilisationsheroen verdrangen, dass sie
die ungeheure Natur, die titanenhaften S6hne — Agenten der Tellus Mater,
des Chaos, der Unterwelt — nur besiegen kénnen, indem sie deren Krifte
assimilieren und listig umfunktionieren, bleibt der Sieg der zivilisatorischen
Ordnung briichig und ruft die latente Drohung einer zerstoérerischen Wie-
derkehr des Verdingten auf den Plan. So restimiert Klaus Heinrich: »Jeder
Heros, der in das Totenreich hinabsteigt und wiederkehrt, schleppt das
Totenreich mit hoch: er wird selber zum Agenten dessen«.?? Die S6hne der
Gaia werden nie wirklich iiberwunden: Von Zeus durch seinen Blitz unter
den Atna verbannt, rumort Typhon, das feuerspeiende, drachen- und schlan-
genkopfige Ungeheuer, nun unterirdisch, bereit, jederzeit auszubrechen.?*

3. Holderlins Héresie: »titanische« Heroen

Hyperion ist wie sein revolutionéres Vorbild, Alabanda, »ein junger Titanc,
»gehdrtet und geldutert in seinem Feuer« (IT 59, 71). Das Feuer der Jakobi-
ner korrespondiert dem »freundlichen Feuergeist« im Innern der Erde, den
Holderlin in seiner Ode Der Vulkan besingt: Er »reinigt, er beseitigt, er totet
und verzehrt das Erstarrte, das Gesetzte, >daf} es lebendig werde«.?® Als
»Sohne der Sonne« sind Hélderlins titanische Heroen weniger patriarchali-
sche Halbgotter wie Perseus oder Herakles, die mit Hilfe der Olympier die
chthonischen Michte listig bekdmpfen, als vielmehr - gleich den ebenso
mafllosen Titanen - trotzige, widerspenstige Erdsohne, die das »Gliick der

21 Kerényi 1999, 149-153, 160-162.

22 Fpbd., 218-219.

23 Heinrich in Heeg/Schnabel/Wolff 2007, 31 [im Gesprich mit Heiner Miiller 1987].
24 Daz Schénberger 1999, 62-67.

25 Bertaux 2000, 293.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

218 Dietmar Voss

Erde« verachten und »in kolossalischen Entwiirfen« ins Unendliche hinaus-
dringen (II 64, 62). Ihr Streben nach Freiheit und Unendlichem gewinnt
das Pathos eines »iiberwallenden heroischen Lebens« (II 134), »wo uns ist,
als kehre der entfesselte Geist, vergessen der Knechtsgestalt, im Triumphe
zuriick in die Hallen der Sonne« (I 89); ja »wire es moglich, wir verlieflen
der Sonne Gebiet und stirmten iiber des Irrsterns Grenzen hinaus.« (IT 50)
In den heroischen Unendlichkeits-Ekstasen von Holderlins Protagonisten
leuchtet unverkennbar der kosmische furore eroico Giordano Brunos durch,
auf den Hoélderlin durch Schelling aufmerksam wurde.26

Genau genommen begeht Hoélderlin in Hinblick auf den klassischen bzw.
klassizistischen Heroenkult eine Haresie. Denn Hyperion wie Alabanda
verkorpern als titanische Wesen geradezu dasjenige, was die antiken Zi-
vilisationsheroen bekdmpften, dessen Uberwindung sie erst zu anerkann-
ten, kultfihigen mannlichen Heroen machte: das Mafllose, Gestaltarme,
Vermischte der tellurischen Gewalten. Im titanischen »Reich des Kronos«,
bemerkte F. G. Jiinger, gibt es eigentlich »keine Heroen, kein Heroenzeitalter.
Kronos und die Titanen sind dem Menschen kein Schicksal; sie sind selbst
schicksalslos.«%’

Was im griechischen Mythos gleichsam das Material darstellte, an dem sich
die - patriarchalischen — Helden abarbeiten, durch dessen Negation sie erst
zu sich selbst, zu ihrer Stirke und Maénnlichkeit kommen, avanciert bei
Hoélderlin zur strukturalen Folie eigentiimlicher Heldenkonstruktionen. Als
»Titanen« sind Holderlins Helden (wie Hyperion und Alabanda) Trager des
»ungeheure[n] Streben[s], alles zu sein, das, wie der Titan des Atna, herauf-
zurnt aus den Tiefen unsers Wesens« (II 51). Sie sind antikisierende Trager
jenes Tiiebs zu unendlicher Grenziiberschreitung, dessen Dynamik zum
Signum des modernen Lebens aufsteigen sollte. Im Lichte solch hiretischer
Konstruktion erhellt sich auch die Wahl der antiken Identifikationsfiguren
wie der spartanischen Dioskuren. Indem sie abwechselnd unter der Erde
und am Himmel wohnen, sind sie Helden zweier Welten: der olympischen

26 Schelling spielt zuerst 1797 auf Bruno an, wenn er konstruktiv dessen »alte« Idee in Er-
innerung ruft, dass »die ganze Welt von einem belebenden Princip, Weltseele genannt,
durchdrungen« wird (Schelling 1994, 99). Schellings Schrift gehorte nachweislich zu Hol-
derlins Buchbestand. — Brunos »ekstatischer Unendlichkeitsbegriff« (Bloch) offenbart sich
in der »Macht« des »Geistes«, »den Flug ins Unendliche zu wagen, da er zuvor im engsten
Kerker eingesperrt ware, »dem Ather« zuzustreben, »die eingebildeten Grenzen des Alls«
zu tiberfliegen (Der Erwecker oder eine Verteidigung der Thesen des Nolaners, zitiert nach Bloch
1972, 38).

27 Jiinger 1944, 108.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Holderlins Heroen zwischen Klassizismus und Avantgarde 219

Oberwelt und der chthonischen Unterwelt. Bei allem Zwitterhaften, zwischen
Uranischem und Tellurischem Schillernden, zeichnet sich eine primdre Nehe
der Tyndariden zur chthonischen Mythensphire ab: »Vollkommens, betont
Karl Kerényi, sei ithr Bild »nur, wenn sie in ithrer Mitte eine leuchtende
Frauengestalt hatten [...] die Mutter aller Gétter«, die »grofle Mutter Rhea
Kybele«, bei der die Zwillingshelden im »Dienst« standen, wie Felsenbilder
in Akrai auf Sizilien dokumentieren.?® Im Idol der Dioskuren scheint auf:
Die astrale Sphire des Himmels und der Heroen ist bei Holderlin — quer
zur platonischen und christologischen Licht-Metaphysik — ganz der Erde
zugewandt. »Vater Ather« entfacht zwar - so etwa im Gedicht An den Ather
(I118-120) - die Lust an unendlicher Grenziiberschreitung, besénftigt »das
strebende Herz« aber zugleich, indem er sich »sauselnd« zur Erde herablésst
und - »miitterliche Luft« (II 86) wird.?

Warum aber wihlte Holderlin iiberhaupt Titanen zum Vorbild dichterischer
Helden-Imagination? Er tat dies weniger, um (etwa Schiller, unter dessen
Ubermacht er litt) zu provozieren; echer deswegen, weil jene mythischen
Gebilde im Unterschied zu den klassischen Heroen Strukturelemente auf-
weisen, die sie geeignet machen, dem mafilosen Dynamismus des modernen
Lebens und seiner Akteure dsthetische Gestalt zu geben. In der Moderne
werden — so Hélderlin — die Menschen beherrscht von der »Lust, sich »in
die Nacht des Unbekannten, in die kalte Fremde irgendeiner andern Welt
zu stiirzen« (I 50), vom »Trieb / Unendlich fortzuschreiten«, sich »zu be-
frein«, »sich gegen ihre Fesseln« zu strduben,?° ofne dass dieser Trieb einem
sinnvollen Zweck, Plan oder Maf} folgen wiirde. Der »Trieb, Unendliches
gegen alle Schranken zu realisieren«,?! verliert sich vielmehr im Nichts:
»Kiihn frohlockend drangen auch unsere Geister aufwiarts und durchbrachen
die Schranke, und wie sie sich umsahn, wehe, da war es eine unendliche
Leere.« (I 81). Wie der Trieb nach unendlicher Grenziiberschreitung fur
Holderlin von einer »fremden Gewalt« gesteuert ist, »die uns herumwirft
[...], von der wir nicht wissen, von wannen sie kommt, noch wohin sie
geht« (II 74), so sind die Titanen an dbermdchtige Elementarkrifie gebunden,
in deren Energiefeld sie stehen, ohne sich ihm »gegeniiberzustellen«, »ohne

28 Kerényi 1999, 92.

29 Ather/Luft ist bei Holderlin »das Medium, in das der Himmel die Erde einhiillt und in
dem die Menschen dieses Zueinander von Himmel und Erde erfahren« (Guzzoni 1998,
122). »Vater Ather« ist also kein Medium eines monotheistischen Schépfergottes — auch
hierin ist Holderlin Héretiker.

30 Hélderlin 1997, 114.

31 Henrich 1992, 257.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

220 Dietmar Voss

sich ganz von ithm abldsen zu kénnen. Sie sind S6hne der Gaia, ohne von
ihr frei zu kommen.«32 Sie sind »von der Unruhe des Werdens erfiillt«33, das
ohne Sinn, Ziel und Maf ist; ja »Maf3- und Grenzenlosigkeit« kennzeichnet
geradezu Tun und Wirken der Titanen, in denen eine »unerbittliche [...]
Harte«, »etwas Metallisches« am Werke ist. Schliefilich wollen sie - ganz wie
Hyperion und Alabanda - »nicht Vater sein«, sind gleichsam ewige Schne.?*
Noch ein weiterer Zug nihert die Titanen der modernen Welt an: ihre innere
Beziehung zu industrieller Arbeit (Bergbau, Essen) und Natur-Ausbeutung.
Prometheus hatte das »Feuer«, und zwar nicht das behiitete Feuer des Hau-
ses, sondern das unheimliche »Blitzfeuer« des Zeus, das beseelen, zeugen,
aber auch vernichten kann, den Menschen eingehaucht. »Jenes Feuer, das
ihn [Prometheus] durchdringt, ist auch in den Menschen. In ihnen ist alle
Unruhe des Werdens, alle Schaffenslust, die der Titan in seiner eignen
Brust empfindet.«®> Die Homologie geht darauf zurtick, dass Prometheus
wie die Kyklopen - titanische Schmiede in unterirdischen Essen des Atna
oder der liparischen Inseln — oder die Daktylen - unterirdische Knechte
der Rhea Kybele im phrygischen Ida-Gebirge - in die Reihe mythischer
Arbeitsddmonen (oder Tétigkeitsgotter, wie Cassirer sagt)*® gehoren, die
wir als Projektionsbildungen der zerstérerischen wie konstruktiven Energien
der menschlichen Arbeit begreifen kénnen. Ahnlich den zweideutigen Elben
und Zwergen der nordgermanischen Mythologie®” sind sie bald erfinderisch
und kunstfertig, bald rachstichtig und gewalttitig. In den Kollektiv- Trdumen
des Mythos tiben sich die Menschen in der Kunst, es nicht gewesen zu sein:
Nicht wir selbst ersannen Kunstgriffe und Listen, die Natur unseren Zwe-
cken dienstbar zu machen; nicht wir selbst forderten Naturkrifte heraus,
zerstorten regulative Eigen-Organisationen der Natur — es ist vielmehr die
Natur selbst, die in Gestalt beseelter, unheimlicher Wesen in ihrem Innern
die menschliche Aneignung der Natur, ithre gewaltsame Verwandlung in
Gegenstinde, Instrumente, Zeichen usw. auf den Weg brachte.?3

82 Jiinger 1944, 32.

33 Ebd., 108.

34 Ebd., 26, 57, 28, 100.

35 Ebd., 85.

36 Cassirer 1953, 241-244.

37 Dazu Herrmann 2002, 68, 80-81.

38 Das entlastet auf dhnlich dementierende Weise, wie die »Projektionsbildung der bésen
Geister« in Bezug auf verstorbene Ahnen von unseren widerspriichlichen, oft unbewusst
Jeindseligen Einstellungen gegeniiber den Toten entlastet (Reik 1972, 111-112, 134). Vgl.
zur psychoanalytischen Ddmonen-Theorie grundlegend Freud 1970, 70-74.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Holderlins Heroen zwischen Klassizismus und Avantgarde 221

Solche Zusammenhinge nutzt Holderlin, wenn er die Welt der Titanen mit
der - seinerzeit gerade anbrechenden — Welt der industriellen Moderne
kurzschliefit:

Aber weh! Es wandelt in Nacht, es wohnt, wie im Orkus
Ohne Géttliches unser Geschlecht. Ans eigene Treiben

Sind sie geschmiedet allein, und sich in der tosenden Werkstatt
Horet jeglicher nur und viel arbeiten die Wilden

Mit gewaltigem Arm, rastlos, doch immer und immer (I 180).

heifit es in der Elegie Der Archipelagus. Die »Wilden« — das sind die im my-
thischen Prisma der Titanen festgehaltenen Wesen der modernen Arbeits-
gesellschaft: Hier — horen wir im Hyperion — »schleppen die Menschen,
was einst gottliche Natur war, »heraus, [...] dafl es, wie sie im Schweifle des
Angesichts sich abarbeite« (II 44).

Hélderlins poetische Uberblendung von mythischer Titanenwelt und ver-
sachlichter Welt der industriellen Moderne ist eine kaum zu tiberschitzende
Inspirationsquelle fiir die Philosophie Heideggers. Das grenziiberschreiten-
de, »ekstatische Wesen« des Menschen kommt in der Welt der Moderne,
wo es »mit dem Sein eigentlich nichts ist«, ans Licht:3? Die sinn- und ziellose
Dynamik einer Entgrenzung, deren Betrieb von entfesselter Kapitalwirt-
schaft, exakten Wissenschaften und Technik, oder in Heideggers Vokabular:
vom »Gestell« gebildet wird, zwingt den Menschen in »das Rasende des
Bestellens«, d.h. in »das herausfordernde Stellen« der Natur, tiber das der
Mensch allerdings nicht »verfiigt«, weil er »seinerseits schon herausgefor-
dert ist, die Naturenergien herauszufordern«.*’ Dass der moderne Mensch
dadurch »ins Nichts« hineingehalten werde, ist noch mit Hélderlins poeti-
schem Kosmos vereinbar; nicht jedoch Heideggers Strategie, philosophisches
Denken zu remythisieren, anstatt, wie es Holderlins Intentionen entspriche,
die Grundelemente der mythischen Welterfassung im Bewusstsein ihres
unwiederbringlichen Verlusts — aufklarungskritisch, aber anthropologisch
aufklirend - in Strukturen der menschlichen Triebnatur zu tibersetzen.*!
Eines jedoch verbindet Holderlins titanische Helden mit den klassischen He-
roen - ihr letztliches Scheitern. Hyperions und Alabandas feurige Begierde
der Grenziiberschreitung, ihr Drang zum »tibermiitigen Leben« (II 96), ihr
titanisches Revolutionsprojekt, im russisch-tiirkischen Krieg das griechische

39 Heidegger 2007, 16, 24.
0" Heidegger 1962, 19, 33, 17.
1 Dazu Voss 2017, 347-366.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

222 Dietmar Voss

Volk zur Freiheit zu fihren, schldagt um in »Raubgier«, barbarische Mordlust,
»an deren Spitze ich war« (wie Hyperion gesteht, II 159); erstickt in Selbst-
bestrafung, Trennungslust und Todessehnsucht: »Meine Augen sehen das
Lebendige nicht mehr [...] meine Lippen sind verdorrt«, schreibt Hyperion
an die Geliebte, rit ihr, »daf} du mich verlassest« (II 161), und malt ihr pa-
thetisch seinen baldigen Tod aus (II 163-164).

4. Das Paradoxon »dionysischer« Heroen

Nicht von Ungefihr betont Hélderlin den erotischen Charakter der Freund-
schaft, sei es zwischen Alabanda und Hyperion: »Alabanda flog auf mich
zu, umschlang mich und seine Kiisse gingen mir in die Seele« (II 63); sei
es zwischen ihren antiken Vorbildern Harmodius und Aristogeiton, »ein
stolzes Paar«, das »sich untertan«, in wechselseitiger Hingabe verbunden
ist (II 100). Von Aristogeiton heif3t es dabei, er, der »geliebt sein wollte mit
Harmodius’ Liebe, diirfte »die Blitze [...] wohl [...] nicht fiirchten« (I 100).
Diese ungewohnliche Bemerkung spielt auf Dionysos an, den androgynen
Gott der Entfesselung von Identitits- und Alltagszwiangen, dessen Zeugung
und Geburt (nach emer Version) durch den Blitzstrahl des Zeus geschah, der
in den Korper der Semele eindrang, sie schwingerte und zugleich totete.
»Dionysos, den gebar vormals des Kadmos Tochter / Semele, geschwangert
vom Gewitterfeuer«, heifit es in Hélderlins Ubertragung von Euripides’
Tragodie Die Bacchantinnen.*? Damit wird aus der Figur des Aristogeiton, der
aus maflloser Liebe zu seinem Freund mordete, sich foltern und hinrichten
lie3, die Konstruktion eines dionysischen Heroen. Sie ist paradox, weil sich im
dionysischen Schwarm (Thiasos), in Ekstase und Rausch gerade die Iden-
titatsformen von »Mann, Ich, Individualsubjekt auflisen, welche sich die
klassischen Heroen — wie Herakles, Iason, Theseus usw. — mithevoll durch
gewaltsame und listige Bekdmpfung der chthonischen Méchte erarbeiteten.
Aristogeiton ist der Prototyp eines dionysischen Helden, dessen eigentliche
Verwirklichung fiir Holderlin der moderne Dichter ist. Im Unterschied zum
gewohnlichen Menschen der Moderne, der »als in sich erstarrtes Ich, aus
dem kosmisch-gottlichem Zusammenhang ausgeschlossen« ist*3, vermag der
Dichter in dionysischer Ekstase sich dem himmlischen Feuer, »Gottes Gewit-
tern [...] mit entbl68tem Haupte« auszusetzen, wie es in der Feiertagshymne

42 Hglderlin 1943-1985, Bd. 5 (1965), 41.
43 Szondi 1978, 300.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Holderlins Heroen zwischen Klassizismus und Avantgarde 223

heifit.** Er hort nicht mehr sich, die Selbsterzahlung des Ich, sondern Sprache
aus einem Anderen: »Aber die Sprache — Im Gewitter spricht der Gott«.*>

Damit unterzieht sich der Dichter gleichsam einer heroischen Prifung, in
der sich entscheidet, »ob er selbst tiberhaupt imstande 1st, das himmlische
Feuer zu ertragen«, oder nicht vielmehr, wie Semele, unter dem gottlichen
Blitzstrahl vergliiht.* Der oft wandernd dichtende Holderlin hat sich nicht
nur metaphorisch dieser Priifung unterzogen; »das Feuer des Himmels«,
berichtet er, »hat mich bestindig ergriffen, und wie man Helden nachspricht,
kann ich wohl sagen, daf} mich Apollon geschlagen.«*” Das unheimliche,
prometheische Feuer des Himmels ist thm das »rein méannliche« Element,
»das im Todesgefiihle sich wie in einer Virtuositit fiihlt«.*® Der Dichter kann
jenes Feuer nur ertragen, insofern er sich — dionysisch — von sich selbst,
seinem Ich-Bewusstsein, seinen Selbsterhaltungsinteressen, Vorteilsberech-
nungen usw. befreit, insofern er eine Empfanglichkeit fiir das Offene des
Kosmos entwickelt: »Gottliches Feuer auch treibet, bei Tag und bei Nacht, /
Aufzubrechen. So komm! dafy wir das Qffene schauen« (Brot und Wein, 1202).
Das heif3t, der Dichter avanciert zum dionysischen Helden in dem Mafle, als
er selbst — ungeachtet der prosaischen Zustinde einer biirgerlichen Arbeits-
und Reflexionskultur — dionysische Qualitdten entwickelt, aufser sich gerit, als
er sich der Gefahr, dem Risiko, der Angst aussetzt, sich selbst zu verlieren,
indem er sich rauschhaft, in intimer Partizipation, dem Universum 6ffnet.
Oder in Anlehnung an Heidegger: Der Dichter der Moderne findet sich
selbst — als dionysischer Heros — , wenn er die »helle Nacht des Nichts der
Angst« durchmisst, die »Gegenwart des Nichts« erfihrt und auch, wie sich in
der Angst und durch das Nichts der Ring des »Seiendenc, die einschlielende
Welt der vor- und hergestellten Gegenstiande gffnet, sich das Seiende in die
»Weitrdumigkeit« und »Offenheit des Seins« lichtet.** Was freilich, auch im
Fall des Gelingens die Gefahr des Selbstverlusts nicht ausrdaumt: Denn »nur
zurzeiten ertragt gottliche Fiille der Mensch, / Traum von ihnen [den Himm-
lischen] ist drauf das Leben« (Brot und Wein, 1 204). Man sicht hier: Auch fur
sein eigenes Leben wurde Holderlins Dichtung — wie im Fall seiner geliebten

44 Epd., 296.

45 Heglderlin 1943-1985, Bd. 2 (1951), 322.

46 Sz0ndi 1978, 296.

47" Heglderlin 1943-1985, Bd. 6 (1954), 432 [Brief an Bohlendorff, Nov. 1802].
48 Fbd.

49 Heidegger 2007, 37, 35, 49-50. - Siche hierzu auch Voss 2010, 133-149.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

224 Dietmar Voss

Susette, deren Tod er literarisch vorwegnahm®’ - zum existenziellen, sich
tragisch erfiillenden Orakel.

5. Ausstrahlungen in die literarische Moderne

Als Henry Morton Stanley (im Auftrag des New York Herald, spéter des belgi-
schen Konigs Leopold I1.) ins unbekannte Innere Afrikas vordrang, wiahnte
er sich in der mythischen Nachfolge des Herakles: Wie dieser steigt er in die
Unterwelt, in »den stygischen pestilenzialischen Kot« schlammiger Fliisse,
durchwatet er schmutzige Stiimpfe mit »ungeheurem« Ungeziefer.5! Doch
anstelle der Zivilisation bringt Stanley die Barbarei ins Herz Afrikas: Im
Pakt mit arabischen Sklavenhéndlern errichtet er einen Zwangsarbeiter-Staat
zum Zweck der rduberischen Auspliinderung des Landes, seiner Rohstoffe
(Elfenbein, Kautschuk) und Arbeitskrifte.52 Seine mafilose Gewaltsamkeit®
und unbeugsame Starrheit — genannt Bula Matari: der die Steine bricht —
machen Stanley vielmehr mit den Gegenspielern der antiken Heroen, den
Tutanen vergleichbar.

Unter den Autoren der deutschen Moderne hat - neben Ernst Jiinger oder
Peter Weiss — kaum einer Holderlins haretische Weichenstellung der Antike-
Rezeption in Bezug auf literarische Helden-Imaginationen so beherzigt wie
Alfred Déblin. Die Helden seiner — oft avantgardistischen — Romane sind
durchweg #itanische Wesen. Wie die griechischen Titanen und diejenigen Hol-
derlins - fir Déblin ein »Gott« der Literatur®* - sind die »steinernen« Helden
in Déblins narrativem Kosmos nicht aus sich selbst heraus tétig, sondern an
tiberméchtige Elementarkrifte gebunden — ans mafilose Verwertungsgetriebe
der grenziiberschreitenden Moderne. Die »eisernen Krieger« der spanischen
Konquistadoren (aus der Amazonas-Trilogie) — »weifle Damonen«im Blickfeld

50" Nachdem im Oktober 1799 der 2. Band des Hyperion erschien, schreibt er an Susette,
von der er seit dem erzwungenen Abschied aus dem Haus Gontard im September 1798
weitgehend getrennt ist: »Hier unsern Hyperion, Liebe! [...] Verzeih mirs, dafl Diotima
stirbt. Du erinnerst Dich, wir haben uns ehmals nicht ganz dariiber vereinigen kénnen.
Ich glaube, es wire, der ganzen Anlage nach, nothwendig.« (Hélderlin 1943-1985, Bd. 6
[1954], 370).

51 Stanley 1995, 85.

52" Hochschild 2001.

53 So merkt er zum Marsch durch den Sumpf von Makata an, »dafi, wenn Schlamm und
Nasse die physische Energie der Trager untergraben hatten, eine Hundepeitsche ihrem
Riicken sehr gut bekam« (Stanley 1995, 93).

54 Dgblin 1980, 208. Den Hyperion habe er bis zur Auflésung des Reclam-Béndchens in sich
hineingelesen.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Holderlins Heroen zwischen Klassizismus und Avantgarde 225

der indigenen Volker - entspringen dem goldgierigen »Menschenvulkan«
Europas.5® Sie dringen, getragen von »feurige[r], sonnenméaflige[r] Begier-
de«, einen titanischen Strom bildend, wie glithende Lava, welche »die Haut
verbrennt und das Blut zum Gerinnen bringt, ein »n das gliickliche Land«
- »Steine, die aus einem Feuerberg spritzten«.’6 Wallenstein — Protagonist
des gleichnamigen Romans - ist »der unerséttliche regsame Lindwurms, der
nur »umsetzen, umwilzen« kannte und sich »zerbif«, »wie sich ihm etwas
Festes entgegenstellte«, macht sich wie ein »ungeheure[s] Tier«, ein tau-
sendftiffiger »Drachen« tiber Kaiser Ferdinand her.%” In seiner dédmonischen
Figur verschmelzen Anorganisches und Organisches zu einer »grausigen
Maschinerie«.5® Die kalte Rationalitdt, steinere Harte und Schroftheit geht
bei diesen titanischen Wesen mit maflloser, phallisch aggressiver Triebhaf-
tigkeit einher. Der spanische Gouverneur Quesada, scharfsinniger Stratege,
verliert auf der Jagd »nach Gold und Weiber[n]« »alles Maf3«.>® Der Gangster
und Frauenhindler Reinhold (aus Berlin Alexanderplatz) ist »die kalte Gewalt
[...], an der sich nichts in diesem Dasein verdndert [...] Hart und steinern
[...] zieht dieses Leben hin«; ist gleichwohl, wie Wallenstein, wie die Kon-
quistadoren, ungeheuer phallisch prisent, Idol des unterwiirfigen Verlangens
von Frauen und Ménnern - nicht zuletzt von Franz Biberkopf, der »méchtig
angezogen« von ihm ist, ja ihn »liebt«.5?

Delvil - titanenhafter Pionier des megalomanen Projekts der Grénland-
Enteisung aus dem futuristischen Roman Berge Meere und Giganten —hat die
Harte und »Aschfarbe des Betons« und »selbst etwas von den grauen und
grauenhaften Untieren an sich«, die sein Projekt ungewollt hervorgerufen
hatte.! Unter den Strahlen elektrisch geladener Kristallnetze — Turmalin-Ge-
wolbe, Spitzenprodukte exakter Wissenschaft und Grofler Industrie — gerit
die »Erde« in eine ungeheure »Erregung«: Unterm Eis »stromte und ballte
sich [...] das Leben«, wie eine »lebendige Flut« beginnt es, »iiberquellend
nach auflen zu fluten«.52 Um den von ihr selbst ausgelosten »Lebensstrome«
einzuddmmen, konstruiert die Bio-Technologie eine neue Generation von
Erdséhnen: die »Giganten«. Vom Boden »stromten Séfte und Nahrmassen

55 Déblin 1991, 267.

56 Ebd., 197.

57 Dgblin 1965, 564, 374, 588.

58 Fbd., 352.

59 Déblin 1991, 117.

60 Dgblin 1979, 372-373, 155, 269.
61 Déblin 1977, 416.

62 Ebd., 400.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

226 Dietmar Voss

in ithren Leib [...] Tierblut, Pflanzensifte ergossen sich in ihre Darme |[...]
Oft sah man die Riesen unter der Uberfiille der Sifte sich biegen, stéhnen
und ihren Samen vergiefen.«6 Nach Hesiod entstanden die Giganten, als
Gaia die Blutstropfen des von seinem Sohn Kronos entmannten Uranos
auffing;%* nach Déblin entstehen sie ebenfalls aus der Erde, sind dem Chaos,
dem inneren Wesen der Erde nahe - allerdings ist die Geburt der Giganten
— ebenso wie der Lebensstrom — Machwerk des »Gestells«, der entgrenzen-
den, ungeheuren Macht moderner Technologie, exakter Wissenschaft und
Kapitalwirtschaft.

In der avantgardistischen Literatur mutieren die Titanen und Giganten zu
Helden, indes zu Helden aus zweiter Hand: Das »neuartige Kraftfeld« der
modernen Elementarkrifte, das — so Ernst Jiinger — »alle fremden Bindungen
zerstort, ist ihr eigentiimlicher »Lebensraum«.%5 Spéter wird Ernst Jiinger
im Riickbezug auf antike Mythologie eine grandiose mythopoetische Vision
der modernen Welt entwerfen. Sie schlief3t eine permanente Revolution ein:
Thre Agenten sind vaterlose titanische Erdsohne, die sich mit der Erdmutter
verbtinden, aus der Erdhiille ein »glithendes Netz« machen und die Erde
einer technologisch vermittelten planetarischen »Beseelung« unterziehen. Die
paternitiren Michte hingegen, die durch sie geschaffenen und geheiligten
Grenzen, werden — ganz im Einklang mit globalem Kapitalismus und digi-
taler Totalvernetzung — abgeschafft.?6 In Jiingers Mythologem wiederholt
sich die neolithische Revolution, nur in umgekehrter Richtung: Hatten
in archaischer Zeit Kulturheroen wie Herakles erfolgreich »im Biindnis
mit den Goéttern gegen die Séhne der Erdmutter« gekdmpft und damit die
patriarchalische Ordnung, das kulturelle Vaterprinzip, fiir Jahrtausende
durchgesetzt, kommt es im 20. Jahrhundert zum second coming-Aufstand, »zu
dem die grenzenlose Erde ihre S6hne aufreizt«.” Durchdrungen von der
ungeheuren Entgrenzungsdynamik einer planetarischen Moderne, verlieren
Begriffe wie Nation, Rasse und Familie ebenso ihren Sinn wie Unterschei-
dungen zwischen Krieg und Frieden, Gut und Bose.%

Holderlins paradoxale Konstruktion eines dionysischen Heroen, die ihm als
poetische Selbstverstandigungsfigur diente, steigt im spdteren 19. Jahrhun-
dert zu der Reflexionsfigur avantgardistischer Poesie auf. Im ersten Aphoris-

63 Ebd., 421, 419-420.

64 Schénberger 1999, 16-17.

65" Jiinger 1982, 160.

66 Jinger 1959, 103, 218, 224-225, 249.
67 Ebd. 153, 248.

68 FEbd., 95, 308.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Holderlins Heroen zwischen Klassizismus und Avantgarde 227

mus von Mon ceur mis @ nu (1864) bringt Baudelaire poetische Subjektivitat
der Moderne auf die prignente Formel: »sur la vaporisation et centralisation
du moi«. Statt aus personlichen Gefiithlen und Erlebnissen entsteht Dich-
tung aus der dialektischen Spannung zwischen Ekstase, Rausch (worin das
Ich »verdampft«) und kalter, préaziser Operation des Geistes, welche die
im Rausch gewonnenen &sthetischen Imaginationssplitter in konzentrierte
kompositorische Form bringt. Baudelaires berithmtes Enivre-vous! ist seiner
Asthetik des Bosen® strenge Arbeitsmethode, als welche er auch die Trunk-
sucht seines transatlantischen Idols, Edgar A. Poe, deutete.”” Noch T. S. Eliot
sicht in der dionysischen Entfesselung von Identititszwiangen einen Kern
moderner Poesie: »Dichten heifit nicht, seiner Gefiihlswelt freien Lauf lassen,
wobhl aber: sich von seinen Gefiihlen befreien; Dichtung ist nicht Ausdruck
der Personlichkeit, sondern eine Art Befreiung von der Personlichkeit.«”!

Dass es sich hierbei nicht um Frivolititen oder wohlfeile Koketterie handelt,
bezeugen prominente Theoretiker der historischen Avantgardedichtung.
So restimierte Hugo Friedrich: »Mit Baudelaire beginnt die Entpersonlichung
der modernen Lyrik, mindestens in dem Sinne, daf das lyrische Wort nicht
mehr aus der Einheit von Dichtung und empirischer Person hervorgeht,
wie dies [...] die Romantiker angestrebt hatten.«”> Und Adorno fasst den
empirischen Kiinstler der Moderne nurmehr als — nach der persénlichen
Seite »gleichgiiltigles]« — »Vollzugsorgan«, »verlangertes Werkzeug« der im-
manenten Formgeschichte von Kunst und keineswegs als ihr »Subjekt«.”3

Als Formgesetz, kompositionelle Struktur blieb die Dichtung der histori-
schen Avantgarde dem Werk Thomas Manns fremd. Dafiir taucht sie als
distanzierter Reflexionsgegenstand, als gespenstisches Signifikat auf. So etwa
im ironischen Portrait eines dionysischen Heroen, wie es der Roman Der
Lauberberg zeichnet — in Gestalt von Mynheer Peeperkorn, der mit seinem
»koniglichen Antlitz«, seinem heiligen »Zorn, der die beangstigende Unbe-
rechenbarkeit seiner Herrschernatur bekundete«, die noble Gesellschaft des
Schweizer Sanatoriums in eine dionysische »Erregung« versetzt, die »weit
das Maf} von hingebender Leidenschaft tiberstieg, das diese Leute sich sonst
zuzumuten gewohnt waren.«’”* Fiir Hans Castorp, den Protagonisten des

69 Dazu Voss 2016, 173-194.

70" Kemp/Pichois 1983, 336.

71 Eliot 1950, 111.

72 Friedrich 1985, 36.

73 Adorno 1974, 249.

74 Mann 1989, 594. - Es handelt sich hier nur vordergriindig um das Portrait seines grofi-
schriftstellerischen Rivalen Gerhart Hauptmann, vielmehr nimmt Manns Ironie die

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

228 Dietmar Voss

Romans, ist Peeperkorn als tiberraschender Geféhrte der von ihm, Castorp,
ungliicklich begehrten Clawdia zunéchst ein stérender 6dipaler Rivale. Doch
bald schon erliegt er der Magie dieser »wuchtigen Persénlichkeit« (»Man
wufite auf einmal, was das war, eine Personlichkeit, wenn man ihn sah«),
lasst sie in thm die Einsicht reifen, dass wahre »Gesittung gar nicht Sache
des Verstandes und wohlartikulierter Niichternheit ist, sondern vielmehr mit
der Begeisterung zu tun hat, dem Rausch«.”> Mit spottischem Behagen fithrt
Manns altmodischer, auktorialer Erzihler den Leser in die Abgriinde der di-
onysisch-heroischen Existenz, entfaltet er geniisslich die inneren Widersprii-
che, Paradoxien, die jener mythopoetischen Figur anhaften. Das Heroische
jener »Personlichkeit« mit orientalischer Aura, mit dem von »weilem Haar
umflammten Haupt« und den fleischigen, unregelmafligen Lippen,”8 ist reine
Inszenierung bzw. Projektion ohne individuelle Substanz. Sie dufert sich in
eindringlicher »Pantomimiks, im »Schauspiel seiner groflen Miene«, in »den
delikat nuancierenden [...] Kulturgebirden«,”” mit denen er etwa Unterhal-
tungen einddmmt, Stille und Spannung im Kreis seiner Adepten erzeugt. In
seinem Bann ist die Berghof-Gesellschaft auflerstande, »die unverstandliche
Abgerissenheit, Undeutlichkeit und tatsichliche Unbrauchbarkeit« seiner
Rede tiberhaupt wahrzunehmen; mithin zu durchschauen, dass dieser Mann
von Leere gezeichnet, ohne inneres Zentrum ist, da unfihig, sich in Syntag-
men, syntaktisch gegliederten Sitzen zu duflern, sondern nur, wie es heifit,
»in Worten, die auf bedeutende Art abrissen«.”® Die Bedeutung seiner Rede,
die Einheit seiner Personlichkeit (hinter dem »idolhaften Arabeskenwerk«
seiner Stirnfalten) existieren nur in der Phantasie der Kurgiste. Der diony-
sischen Verfiihrungskraft Peeperkorns, der sich seiner Berauschtheit »nicht
nur durchaus nicht schimte, sondern sich im Gegenteil grof8 und tippig darin
gefiel«,” arbeitet im Unbewussten der Gesellschaft eine Neigung zu Ekstase,
Tragik und Selbstverschwendung entgegen. »Auch Bacchus selbst, dachte
Hans Castorp, stiitzte sich betrunken auf seine enthusiastischen Begleiter,
ohne darum an Gottheit einzubtiflen.«8°

Selbstverstandigungsfigur des avantgardistischen Dichters als eines dionysischen Helden
insgesamt aufs Korn, die sich ausgehend von Baudelaire, Poe und Rimbaud bis hin zu
Trakl, Doblin, Benn oder auch zu Artaud, Breton und den Surrealisten entfaltete.

75 Ebd., 591, 600.

76 Ebd., 581.

77 Ebd., 593, 580.

78 Ebd., 587, 592.

79 Ebd., 605.

80" Ebd., 597.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Holderlins Heroen zwischen Klassizismus und Avantgarde 229

Bibliographie

Th. W. Adorno, Asthetische Theorie, Frankfurt a.M. 21974.

J- J- Bachofen, Der Mythus von Orient und Occident: Eine Metaphysik der
Alten Welt, Miinchen 1926.

P. Bertaux, Friedrich Holderlin: Eine Biographie, Frankfurt a.M. 2000.

E. Bloch, Vorlesungen zur Philosophie der Renaissance. Frankfurt a.M. 1972.

E. Cassirer, Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 2: Das mythische Den-
ken, Darmstadt 1953.

A. D6blin, Wallenstein [1920], Olten 1965.

A. Doblin, Berge Meere und Giganten [1924], Olten 1977.

A. Doblin, Berlin Alexanderplatz: Die Geschichte von Franz Biberkopf [1929],
Miinchen 211979.

A. Déblin, Autobiographische Schriften und letzte Aufzeichnungen, Olten 1980.

A. Doéblin, Das Land ohne Tod, in: Amazonas: Romantrilogie [1937/38], Miin-
chen 1991.

T. S. Eliot, Tradition und individuelle Begabung, in: Ausgewdhlte Essays. 1917
1947, Frankfurt a.M. 1950.

S. Freud, Totem und Tabu: Einige Ubereinstimmungen im Seelenleben der
Wilden und der Neurotiker. Franfurt a.M. 1970.

H. Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik [1956], Reinbek 1985.

U. Guzzoni, »Ich liebe diff Griechenland tberall: Es tragt die Farbe meines
Herzens«: Einige Bemerkungen zu Himmel und Natur im Hyperion, in: H.
Bay (Hg.), Hyperion: Terra incognita: Expeditionen in Hélderlins Roman,
Opladen 1998.

G. Heeg/S. Schnabel/K. D. Wolff (Hg.), Kinder der Nibelungen: Klaus Heinrich
und Heiner Miller im Gespréch, Frankfurt a.M. 2007.

G. W. F. Hegel, Glauben und Wissen, in: Werke, Bd. 2, Frankfurt a.M. 1970.

M. Heidegger, Was ist Metaphysik? [1929], Frankfurt a.M. 162007.

M. Heidegger, Die Technik und die Kehre, Pfullingen 1962.

D. Henrich, Der Grund im Bewufitsein: Untersuchungen zu Hélderlins Denken
(1794-1795), Stuttgart 1992.

P. Herrmann, Nordische Mythologie [1903], Berlin #2002.

A. Hochschild, Schatten iiber dem Kongo. Stuttgart 62001.

J. Hoffmeister (Hg.), Briefe von und an Hegel, Bd. 1, Hamburg 1969.

Fr. Holderlin, Werke, 2 Bde., Berlin 41989.

Fr. Holderlin, Metrische Fassung [des Hyperion], in: M. Knaupp (Hg.), Erlau-
terungen und Dokumente: Friedrich Hélderlin, Hyperion, Stuttgart 1997,

Fr. Holderlin, Samtliche Werke: Grofle Stuttgarter Ausgabe, 15 Bde., Stuttgart
1943-1985.

E. Jinger, An der Zeitmauer, Stuttgart 1959.

E. Junger, Der Arbeiter: Herrschaft und Gestalt [1932], Stuttgart 1982.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

230 Dietmar Voss

F. G. Jinger, Die Titanen, Frankfurt a.M. 1944.

F. Kemp/C. Pichois (Hg./Ubers.), Edgar Poe, sein Leben und seine Werke, in:
Charles Baudelaire, Samtliche Werke/Briefe, Bd. 2, Miinchen 1983.

K. Kerényi, Die Mythologie der Griechen, Bd. 2: Die Heroen-Geschichten,
Miinchen 181999.

Th. Mann, Der Zauberberg. Roman [1924], Frankfurt a.M. 1989.

K. E. Miiller, Schamanismus: Heiler, Geister, Rituale. Miinchen 1997.

Th. Reik, Der eigene und der fremde Gott: Zur Psychoanalyse der religiosen
Entwicklung [1923]. Frankfurt a.M. 1972.

Fr. W.J. Schelling, Ideen zu einer Philosophie der Natur [1797], in: Historisch-
kritische Ausgabe, Bd. 5, Stuttgart 1994.

O. Schénberger (Hg./Ubers.), Hesiod: Theogonie, Stuttgart 1999.

H. M. Stanley, Wie ich Livingstone fand [How I Found Livingstone, 1872], hg.
v. H. Pleticha. Stuttgart 31995.

P. Szondi, Poetik und Geschichtsphilosophie, Bd. 1: Antike und Moderne in der
Asthetik der Goethezeit, Frankfurt a.M. 1974.

P. Szondi, Holderlin-Studien, in: Schriften, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1978.

D. Voss, Das Offene, das Einschlieffende und die Negativitit des Menschlichen,
Akzente 2 (2010), 133-149.

D. Voss, Asthetische Semiotik des Bosen: Avantgardistische Dichtung und ne-
gative Trieblust, KulturPoetik 2 (2016), 173-194.

D. Voss, Hélderlin und die Triebstruktur des Menschen, Weimarer Beitrage 3
(2017), 347-366.

U. Wesel, Der Mythos vom Matriarchat: Uber Bachofens Mutterrecht, Frank-
furt a.M. 1980.

J-J. Winckelmann, Gedanken tber die Nachahmung der griechischen Werke
in der Malerei und Bildhauerkunst [1755], in: Kleine Schriften und Briefe,
Bd. 1, Leipzig 1925.

https://dol.org/10.5771/9783968219424-211 - am 13.01.2026, 02:55:29. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968219424-211
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

