2 DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN

Poetiken versprechen Aufschluss tiber die Bedingungen und Moglichkeiten
des literarischen Sprechens. Gerhard Kopf nannte in seinen Tiibinger Poe-
tik-Vorlesungen 1999 drei Aufgaben von Poetik. Sie miisse erstens ,,iiber
die Konstituenten von Literatur' Auskunft geben, zweitens ,,iber deren Ort
in der Wirklichkeit der Menschen* und drittens iiber die Bezugnahme der
Literatur zur Wirklichkeit. Entsprechend l4sst sich aus Domins Reflexionen
tiber die Entstehung und Rezeption von Literatur eine ,,Poetik* bzw. ,,Poeto-
logie* — die beiden Termini werden hiufig synonym verwendet® — ableiten.
Der Definition von Ute Maria Oelmann zufolge konnen zudem einige von
Domins Gedichten als poetologisch bezeichnet werden: ,,Unter poetologi-
schen Gedichten sollen [...] alle Gedichte verstanden werden, die aus-
schlieBlich oder unter anderem auf ihre eigene, ihnen gemifBle Art Aussagen
zur Poetik der Lyrik machen, zum Dichterbild, zum SchaffensprozeB3, zu Ei-
genart und Funktion der Dichtung, zu ihren formalen und sprachlichen
Problemen und Mtiglichkeiten.“3

Bereits frithe Gedichte Domins wie Worte (GG 124), Linguistik (GG
174) oder Lyrik (GG 227) enthalten poetologische Reflexionen und widerle-
gen das Urteil von Harald Vogel und Michael Gans, Domin habe solche
»erst Ende der sechziger Jahre* geschrieben. Die Dichterin verdffentlichte
seit Beginn der sechziger Jahre, neben Prosa und Lyrik auch poetologische
Essays. Es ist anzunehmen, dass die Nédhe zu den literarischen Institutionen
in Deutschland und die Diskussionen um Literatur sie dazu anregten, wih-
rend sie im mittelamerikanischen Exil lediglich Mitglied privater literari-
scher Zirkel gewesen war und nur begrenzt Zugang zu den deutschen Debat-
ten gehabt hatte.

1 Gerhard Kopf: Vor-Bilder. Tiibinger Poetik-Vorlesungen. Tiibingen 1999. S.
10. Vgl. ebd. das folgende Zitat.

2 Vgl. Stephan Lieske: Poetik. In: Ansgar Ninning (Hg.): Metzler Lexikon Lite-
ratur- und Kulturtheorie. Ansétze — Personen — Grundbegriffe. 2., tiberarb. u.
erw. Aufl., Stuttgart/Weimar 2001. S. 510-512. S. 510.

3 Ute Maria Oelmann: Deutsche poetologische Lyrik nach 1945: Ingeborg
Bachmann, Giinter Eich, Paul Celan. Stuttgart 1980. S. IV. Oelmann beruft
sich ihrerseits auf Domin (S. 1).

4  Harald Vogel/Michael Gans: Rose Auslidnder — Hilde Domin. Gedichtinterpre-
tationen. 3. aktualisierte Aufl., Baltmannsweiler 1998. S. 221.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40/ ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Domins Gedichte bilden in dieser Arbeit den zentralen Gegenstand, um
zu priifen, inwieweit die Poetologie der Dichterin Relevanz fiir den Diskurs
um Lyrik nach Auschwitz besitzt und inwieweit umgekehrt Domins Poeto-
logie von diesem Diskurs beeinflusst ist. Dabei werden Domins essayisti-
sche Beitrdge kontrastiv miteinbezogen, um Gemeinsamkeiten mit und Ab-
weichungen von der Lyrik sowie Widerspriichlichkeiten, Verdnderungen
und Kontinuititen der sich iiber Jahrzehnte erstreckenden poetologischen
Reflexionen herauszuarbeiten. Dass Domin bis zu ihrem Tod ihr literari-
sches Selbstverstindnis sowohl in Schriften als auch in Interviews und wih-
rend ihrer Lesungen wiederholt formulierte, mit didaktisch-aufklérerischem
Impetus auftrat und so die Rezeption ihres literarischen Werks beeinflusste,
muss dabei kritisch reflektiert werden.’

2.1 Das asthetisch-moralische Dilemma:
Schoner, Lyrik

Domin schrieb nach Auschwitz — auch Gedichte. Dabei stellte sie sich diffe-
renziert der Frage nach den Grenzen der Verstindigung nach dem national-
sozialistischen Massenmord. In ihrem Gedicht Schoner (GG 242) schlief3t
das sprechende Ich es fiir sich aus, ,,Gedichte des Gliicks* (I, 1) zu schrei-
ben.® Damit setzt es sich selbst eine thematische Begrenzung, die auch for-
mal umgesetzt wird. Ohne es explizit zu sagen — bzw. durch explizite Aus-
lassung eines wie auch immer definierten ,,Ungliicks“ — begriindet der Text
diese Begrenzung moralisch und greift damit ein Kernproblem des Diskur-
ses um Lyrik nach Auschwitz auf. Das 1959 in Galicien entstandene Ge-
dicht belegt, dass Domin das Thema bereits vor ihrer Remigration in ihrem
Werk reflektiert.”

5 Vgl. Marcel Reich-Ranicki: Die Poesie und das Glockenlduten (1974). In: VE,
S. 105-109. S. 106.

6 In dieser Arbeit wird der Terminus ,,sprechendes Ich* dem Terminus ,,lyri-
sches Ich* vorgezogen. Vgl. Dieter Burdorf: Einfithrung in die Gedichtanaly-
se. 2., iiberarb. u. akt. Aufl., Stuttgart/Weimar 1997. Bes. S. 185-294. Der
Terminus ,,Sprecher dient ebenfalls der — geschlechtsneutralen — Bezeich-
nung der sprechenden Instanz.

7 Vgl VE, S. 236. Erstveroffentlichung im Almanach S. Fischer Verlag 76
(1962). S. 107.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 41

Schoner
Schoner sind die Gedichte des Gliicks.

Wie die Bliite schoner ist als der Stengel
der sie doch treibt
sind schoner die Gedichte des Gliicks.

Wie der Vogel schoner ist als das Ei
wie es schon ist wenn Licht wird
ist schoner das Gliick.

Und sind schoner die Gedichte
die ich nicht schreiben werde.

Der Titel Schoner ldsst offen, was er mit dem gesteigerten Adjektiv be-
zeichnet und auf welche Elemente eines Vergleichs sich das dsthetische
Werturteil bezieht. Die Einfachheit des nur aus einem einzigen Wort beste-
henden Titels wird konterkariert, indem dessen Sinn und Zusammenhang
noch unerschlossen bleiben. Die erste Strophe, die aus einem einzigen Vers
besteht, gibt nur teilweise an, worauf sich das &sthetische Urteil bezieht. Die
Aussage ,,Schoner sind die Gedichte des Gliicks*™ (I, 1) legt allerdings, wenn
auch nicht zwingend, im logischen Umkehrschluss die Ergénzung ,als die
Gedichte des Ungliicks* nahe.

Durch das Fehlen von Endreimen im gesamten Gedicht treten die weni-
gen Stabreime umso deutlicher hervor. Die Alliteration auf ,,g* stiarkt die
Zusammengehorigkeit der beiden durch den Genitiv verbundenen Substan-
tive zusitzlich: ,,Gedichte* und ,,Gliick* treten als Einheit auf.

Die Aussage des ersten Verses wird bekraftigt durch den Punkt, der den
semantisch unvollstindigen Satz abschlieft und damit seine unantastbare
Wahrheit suggeriert. Diese Interpretation lédsst sich auf die Strophen II bis
IV tbertragen, die alle mit einem Punkt enden. Die grammatikalisch gefor-
derten Kommata fehlen und lassen den Bildern so optischen Freiraum. Zu-
dem wird das Fehlen der Kommata im Erscheinungsbild dadurch abge-
schwiicht, dass es stets mit dem Versende zusammenfillt. Nur an einer Stel-
le fehlt ein Komma in der Mitte des Verses. Dies wird durch andere struktu-
rierende Elemente ausgeglichen, und zwar durch das den Konditionalsatz
einleitende Pronomen ,,wenn* (111, 2) und die Alliteration auf ,,w*.

Die Bilder der zweiten und der dritten Strophe des Gedichts liefern
Vergleiche fiir das Verhiltnis der Dinge zueinander im Hinblick auf die
Schonheit: Die Bliite ist schoner als der Stingel (I, 1), der Vogel ist schoner
als das Ei (I, 1). Doch gibt es keine Bliite, die nicht aus einem Stiangel ge-
wachsen, keinen Vogel, der nicht aus einem Ei geschliipft wire. Es sind

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42| ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

notwendig vorangegangene Entwicklungsstufen der Schonheit. Entspre-
chend lasst die Partikel ,,doch* (I, 2) eine Bewertung des sprechenden Ichs
erkennen, der auf die unterschitzte Bedeutung der unscheinbaren treibenden
Kraft hinweist und Gerechtigkeit fiir den inneren Wert einfordert. Die Ver-
gleiche im jeweils ersten Vers der beiden Strophen bilden dariiber hinaus
Vergleiche mit den ,,Gedichte[n] des Gliicks* (II, 3) bzw. dem ,,Gliick* (111,
3), deren notwendige Vorstufen entsprechend die vom sprechenden Ich ge-
schriebenen Gedichte bildeten. Damit wird die Unzulidnglichkeit dieser Ge-
dichte charakterisiert, die als Gedichte des ,,Ungliicks* erscheinen.

Die Vergleiche werden mit dem Wort ,,wie“ eingeleitet. Gottfried Benn
hatte diese Formulierung in Probleme der Lyrik 1951 als eines der Sympto-
me bezeichnet, an denen unzeitgemifle Dichtung — im Unterschied zur mo-
dernen Dichtung nach 1950 — zu erkennen sei: ,,Das Wie ist immer ein
Bruch in der Vision, es holt heran, es vergleicht, es hat keine primére Set-
zung.“® Doch kann gerade diese Form einer sekundiren Setzung einem
Thema angemessen sein. Benn sieht darin aber nur ,.ein Nachlassen der
sprachlichen Form*, obwohl diese doch erst noch zu deuten wire, und ,,eine
Schwiche der schopferischen Transformation®, die vielleicht gerade ange-
zeigt werden soll. Zumindest in Domins Gedicht Schdner stirkt diese For-
mulierung eine Darstellung der sprachlichen Mittel als nicht hinreichend,
um ein Bild zu schaffen, das dem Gegenstand vollkommen entspriche. Der
Text verzichtet auf das Stilmittel der Metapher, das eine Identifikation er-
lauben wiirde. Die ,,Gedichte des Gliicks* bleiben eine Leerstelle.

Wie ein Refrain, der variiert wird, wiederholen die jeweils ersten Verse
der zweiten und dritten Strophe den ersten Vers des Gedichts und unterstiit-
zen dadurch einen harmonischen Eindruck. In der zweiten Strophe erschei-
nen alle Worte daraus in umgestellter Reihenfolge. In der dritten Strophe
fehlt die Erwdhnung der Gedichte, und es wird auf das Gliick ganz allge-
mein Bezug genommen. Die Strophen sind bei ungleicher Verszahl weitge-
hend parallel konstruiert und verkérpern dadurch wie durch die Regelma-
Bigkeit in Versmaf} und Rhythmus die Schonheit. Die Abweichungen in der
Parallelitit erhohen den Bedeutungsgrad ihres Inhalts. Die dritte Strophe
enthilt so neben dem mit ,,wie“ eingeleiteten Vergleich im ersten Vers einen
weiteren, der dadurch sowie semantisch als Steigerung erscheint: ,,wie es
schon ist wenn Licht wird” (I, 2). Die Notwendigkeit des Sonnenlichts fiir
das Leben auf der Erde ist wissenschaftlich erwiesen und zeigt etwa in der
alttestamentarischen Schopfungsgeschichte den Beginn des Lebens an.’

8 Vgl Gottfried Benn: Probleme. A.a.O., S. 1068. Vgl. die beiden folgenden Zi-
tate ebd.

9 Vgl 1. Mose 1, 3-4: ,,Und Gott sprach: Es werde Licht! Und Gott sah, daf3 das
Licht gut war.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 43

Die vierte und letzte Strophe setzt mit einer verbindenden Konjunktion
ein, so dass die letzten beiden Verse eng an das Vorhergehende angeschlos-
sen sind. Es bleibt immer noch unausgesprochen, was es ist, das ,,die Ge-
dichte des Gliicks“ (I, 1; II, 3) an Schonheit iibertreffen. Doch indem das
sprechende Ich ,die Gedichte“ als ,;schoner bezeichnet, die es ,,nicht
schreiben® (IV, 2) wird, impliziert es eine Abwertung der geschriebenen ge-
geniiber den ungeschriebenen Versen. Zugleich klassifiziert das sprechende
Ich damit das vorliegende Gedicht als nicht zu denen ,,des Gliicks* zugeho-
rig, von denen in den vorhergehenden Versen die Rede war. Das sprechende
Ich sagt nicht, ob es diese nicht schreiben will oder nicht schreiben kann,
und verzichtet auch auf eine Begriindung dafiir.

Damit gewinnt die Moglichkeit an Gewicht, dass das vorliegende Ge-
dicht zu den Gedichten des Ungliicks zu zdhlen ist. Das sprechende Ich be-
nennt das Ungliick nicht, sondern lésst eine Leerstelle. Dadurch verleiht es
dem Zweifel am Vorhandensein eines addquaten sprachlichen Zeichens fiir
das Ungliick Ausdruck: Fiir das Gliick und die Schonheit, die auch nicht
spezifiziert werden, stehen wenigstens in Anndherung poetische Bilder zur
Verfligung, nicht aber fiir ihre Abwesenheit.

Diese Aussage ist angesichts der vorliegenden Verse paradox: Domin
schreibt ein Gedicht iiber die Art von Gedichten, von der sie sagt, dass sie
sie nicht schreiben wird. Indem Domin iiber die begrenzten sprachlichen
Maoglichkeiten ein Gedicht verfasst, stellt sie diese durch reduzierten Einsatz
sprachlicher Mittel hochst kunstvoll dar. Und indem sie sich nur scheinbar
einer rein 4sthetischen Frage widmet, zeigt sie in doppelter Weise deren e-
xistentielle und moralische Bedeutung. Zum einen, da die Entscheidung fuir
ein dsthetisches Medium wie das Gedicht einen Riickzug in den &sthetischen
Raum und damit eine Negation des lebenspraktischen, moralisch verant-
wortbaren Handelns impliziert.lo Zum anderen, da das Gedicht sich inhalt-
lich der Darstellung des Schonen verweigert, ohne moralisch zu urteilen,
und den bestehenden Handlungsspielraum aufzeigt. Die Figur des Parado-
xons erdffnet auf der inhaltlichen und der formalen Ebene die Moglichkeit
der Sagbarkeit des Unsagbaren. Darin liegt das Faszinosum von Schéner
und so schreibt Domin sich in den Diskurs um Lyrik nach Auschwitz ein.

Auch wenn — oder gerade weil — sich ein direkter Bezug auf Auschwitz
in ihrem Text nicht nachweisen lésst, erfiillt das Gedicht das im ersten Kapi-
tel ausgefiihrte Postulat Adornos, dass Kunst das Bewusstsein von Ausch-
witz enthalten miisse. In Domins Versen driickt es sich in der Auseinander-
setzung mit der Frage nach der &sthetischen Darstellung von ,,Glick™ und
,ungliick® im weitesten Sinne aus. Die lyrische Form allerdings bleibt eine

10 Vgl. Marcus Diiwell: Asthetische Erfahrung und Moral. In: Dietmar Mieth
(Hg.): Erzdhlen und Moral. Narrativitit im Spannungsfeld von Ethik und As-
thetik. Tiibingen 2000. S. 11-35. S. 27.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44| ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Asthetisierung, mag ihr Gegenstand noch so sehr im Vagen oder in der Abs-
traktion verbleiben. Die Dichterin Domin hélt an ihr fest, wihrend der Phi-
losoph Adorno auch noch in seiner unvollendeten, 1970 aus dem Nachlass
herausgegebenen Asthetische Theorie nach dem ,Existenzrecht“'' von
Kunst fragt und Auschwitz als Priifstein fiir die Kunst betrachtet: Nach
Auschwitz miisse sich alle Kunst, auch die vorher geschaffene, daran mes-
sen lassen.

In seinem Essay Engagement verhandelt Adorno 1962 die Asthetisie-
rung des Massenmords, die Gefahr laufe, nicht nur letzterem einen Sinn zu
geben, der ihm nicht zustehe, sondern auch die Unterscheidung zwischen
Tatern und Opfern zu nivellieren, wenn die Konzentrationslager zu bloB3en
Symbolen allgemein-menschlicher Grenzsituationen werden und krude Me-
taphysik filschlicherweise konkretem Leid gegeniiber iiberwiege: Das &s-
thetisierte Leiden sei unmoralisch, da es dem Verbrechen Sinn zuschreibe,
indem es dem Kunstwerk als Anlass diene. Selbst ,,der Laut der Verzweif-
“!2 werde dadurch stilisiert und integriert. Die Reprisentierbarkeit ban-
ne das ,,Grauen®, mache es konsumierbar und enthalte die Gefahr, zum En-
de der Auseinandersetzung mit Auschwitz hinzufithren. Insbesondere die
Diskussionsbeitrége, die statt eines konkreten Verbrechens ein allgemein-
menschliches Schicksal beklagten, triigen auf Kosten der Opfer zur Ver-
schleierung bei."

Auch wenn Adorno sich zu Recht sorgt, folgt daraus kein Verbot von
Kunst. Domin ndhert sich dem Leid von Auschwitz nur in einigen ihrer Ge-
dichte sowie in ihrem Offenen Brief an Nelly Sachs an. In ihren tibrigen Es-
says verbleibt sie innerhalb des Erfahrungsrahmens, der eben nicht Ausch-
witz umfasst, sondern von Exil und Riickkehr geprigt ist. So ist auch ihr
Gedicht Schoner keine | kiinstlerische Gestaltung des nackten korperlichen
Schmerzes“'*. Es stellt sich der Frage nach der Darstellung — wie oben aus-
gefiihrt — auf einer allgemeineren Ebene. Es spricht und verschweigt dabei

lung

11 Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie. In: Ders.: Gesammelte Schriften.
Bd. 7. Hg. v. Gretel Adorno/Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M. 1970. S. 9.

12 Theodor W. Adorno: Engagement. A.a.O., S. 424. Vgl. das folgende Zitat ebd.

13 Die Dichotomie der Begriffe ,,Opfer” und ,, Tater* erweist sich in ihrer Eindi-
mensionalitéit als problematisch: Die ,,Opfer werden dadurch als passiv pré-
sentiert und die verschiedenen Formen von Titerschaft nivelliert. Jede Form
von Widerstand, die moglicherweise geiibt wurde, bleibt ausgeschlossen.Vgl.
Rainer Paris: Ohnmacht als Pression. Uber Opferrhetorik. In: Merkur 665/666
(2004). S. 912-923; Dan Diner: Jenseits des Vorstellbaren — Der ,,Judenrat als
Grenzsituation. In: Ders.: Gedéchtniszeiten. Uber jiidische und andere Ge-
schichten. Miinchen 2003. S. 135-151.

14 Theodor W. Adorno: Engagement. A.a.O., S. 423.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 45

nicht, dass es zu anderem schweigt. Indem es dieses Prinzip offen legt, ver-
weist es auf das, was es nicht sagt.

Die Zeitgenossen, die literarisch, wissenschaftlich oder journalistisch
geschrieben haben, haben trotz des moralisch-dsthetischen Dilemmas Worte
fiir das ,,Unsagbare gefunden. Und fast alle autobiographischen oder fikti-
onalen Texte thematisieren das Dilemma der sprachlichen Kommunikation,
die unméglich und notwendig zugleich ist."’ Dabei werden das Schweigen
und das Nicht-Schreiben durchaus auch als Méglichkeiten erwogen. Uber-
einstimmung in dieser Frage hat es jedoch zu keinem Zeitpunkt gegeben.'®
So wie Domin hielt auch Peter Weiss in seiner Rede bei der Entgegennahme
des Lessingpreises 1965 an der Kommunikation fest, der Unzuldnglichkeit
des einzelnen literarischen Werks zum Trotz.'” Das kiinstlerische Sprechen
wird damit als Wert an sich angefiihrt, als Einwand des Lebens gegeniiber
dem Tod.

George Steiner wandte sich 1987 in Ubereinstimmung mit Adorno ge-
gen eine ,,Beredsamkeit nach Auschwitz“'®, die obszén sei: ,,Die Phantasie
hat sich an den Greueln und zwanglos dargereichten Trivialititen, durch
welche das moderne Entsetzen hiufig ausgedriickt wird, zur Geniige gestillt.
Wie kaum je ist Dichtung vom Schweigen versucht.“'’ Das reale AusmaB
des Leids erscheint ihm — wie jedes Leid — fiir das menschliche Vorstel-
lungsvermégen nicht fassbar. Zudem entziehe sich die Shoah den sprachli-
chen Ausdrucksmoglichkeiten, ein Geschehen zu erfassen. Steiner postuliert
die Unsagbarkeit von Auschwitz und begriindet dies moralisch. Er argumen-
tiert damit gegen die Integration des Massenmords durch die Sprache in die
Sprache und in die Geschichte.

Fiir Steiner bietet sich zundchst das Schweigen als einziger Ausweg an.
Es sei jedoch eine ,,selbstmédrderische [...] Option“®’, weil dieser sprachliche

15 Vgl. Judith Klein: Literatur und Genozid. Darstellungen der nationalsozialisti-
schen Massenvernichtung in der franzgsischen Literatur. Wien/Koéln/Weimar
1992. S. 15.

16 Vgl. Andrei S. Markovits/Beth Simone Noveck: West Germany. A.a.O., S.
412.

17 Vgl. Peter Weiss: Laokoon oder Uber die Grenzen der Sprache. Rede anléBlich
der Entgegennahme des Lessingpreises der Freien und Hansestadt Hamburg
am 23. April 1965 (veroffentlicht als Sonderdruck der Kulturbehorde der Frei-
en und Hansestadt Hamburg 1965). In: Ders.: Rapporte 1. Frankfurt a.M.
1968. S. 170-187, insbes. S. 187.

18 George Steiner: Das lange Leben der Metaphorik. Ein Versuch iiber die ,,Sho-
ah*. In: Akzente 34 (1987). S. 194-212. S. 196.

19 George Steiner: Menschliche Bildung. In: Ders.: Sprache und Schweigen.
A.a.0., S.39-52. S. 45.

20 George Steiner: Das lange Leben der Metaphorik. A.a.O., S. 196.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46/ ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Mangel innerhalb des Judentums Konsequenzen besitze, die nicht nur auf
der theologischen Ebene ldgen. Denn das judische Selbstverstdndnis, selbst
des Atheisten und Assimilationswilligen, speise sich aus der Vergangenheit
des judischen Volkes — wie die jeweilige Geschichte auch fiir die Identitit
anderer Volker Bedeutung besitzt. Die eigene Geschichte spielt im jidi-
schen Selbstverstindnis eine besondere Rolle, da im Judentum Geschichte
und Religion untrennbar verkniipft sind und ,,Erinnerung und Erzéhlung [...]
von jeher als Kategorien der Rettung von bedrohter Identitit* galten: Der
Mensch lerne, ,,[...] seine historische Existenz trotz des Leids [...] allméhlich
zu bejahen und entdeckt auf diesem miihseligen Wege auch, daf3 Gott sich
im Lauf der Geschichte offenbart.“** Domins Zugehérigkeitsgefiihl zum Ju-
dentum und ihre lebensgeschichtlich bedingte Verbundenheit mit diesem
verlangen nach einer Auseinandersetzung mit der Geschichte, ohne dass
dies zwangslédufig zur Entwicklung von Religigsitét fithren muss.

Domins Gedicht Schdner verzichtet bewusst auf den Versuch einer Rep-
résentation des Ungliicks und bleibt dadurch sowie durch die Reflexion des
Unsagbaren von Steiners Vorwurf der gesellschaftlichen Integration des
Massenmords ebenso unberiihrt wie von Adornos Kritik an affirmativer
Kunst. Es lasst sich sogar eine Ubereinstimmung der Konzepte von Domins
und Adornos Texten feststellen. So sehr Adornos Vorwurf der Suggestion
eines ,existentiellen Klima[s]“ hingegen einleuchtet, das die Verantwort-
lichkeiten tibertiinche, als so schwierig erweist sich die Suche nach Krite-
rien, um die Kunstwerke im Einzelfall von diesem Vorwurf zu entlasten.

Als gelungene Beispiele fithrt Adorno selbst die Texte von Samuel Be-
ckett (1906-1989) an. Die Figuren Becketts sind Gefangene der Situation, in
der sie sich befinden — auch wenn sie selbst zur Stabilisierung ihrer Lage
beitragen und diese erst dadurch unabédnderlich wird. Sie warten in einer
wiisten Ode, in einer Miilltonne oder eingegraben im Sand darauf, dass eine
Verinderung eintritt. Sie sind handlungsunfihig, gefangen in der Ausweglo-
sigkeit, und demonstrieren das Scheitern der Kommunikation und die Sinn-
losigkeit der Existenz. Becketts Dramen abstrahieren von ihrer historischen
Situation. Ohne dass hier ein Vergleich vorgenommen werden soll, der vor
allem gattungstheoretisch problematisch wire, ldsst sich doch immerhin
feststellen, dass auch Domins Gedicht Schdner die Bedingungen der beste-
henden Situation nicht benennt. Es stellt das ,,Gliick abstrakt vor und ver-
weist nur indirekt auf die Erfahrung des sprechenden Ichs.

21 Christoph Miinz: Der Welt ein Gedichtnis geben. Geschichtstheologisches
Denken im Judentum nach Au-schwitz. Giitersloh 1995. S. 25. Vgl. Kapitel 5.

22 Yosef Hayim Yerushalmi: Zachor: Erinnere Dich! Jiidische Geschichte und
judisches Gedédchtnis. Berlin 1988. S. 21.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 47

Domin bezeichnete diese Eigenschaft ihrer Lyrik 1965 in einem Essay
als ,,unspezifische Genauigkeit“?*: Dieser Terminus steht Roman Ingardens
Begriff der ,,Unbestimmtheit* nahe, mit dem er 1931 in seiner Arbeit Das
literarische Kunstwerk® das Verhiltnis von Autor, Leser und Text zu
bestimmen suchte. Domins Begriff wirkt jedoch deutlicher dem Vorwurf
von Beliebigkeit entgegen: Wihrend die spezifische Genauigkeit des Wis-
senschaftlers den Einzelfall auf der Suche nach der Wirklichkeit und wach-
sender Erkenntnis untersuche, wolle ,,der Lyriker“25 die Wirklichkeit ,,nicht
beherrschen oder ,wegordnen‘“, sondern suche ,,das Lebendige und ,,Viel-
gestalte® an ihr.”® Die von ihm geschaffene Wirklichkeit soll nach Domin
»potenzierte Realitdt™ sein. Mit ihrem Begriff der ,,unspezifischen Genauig-
keit” setzt Domin der Wirklichkeit etwas entgegen, das eine — wenn auch
stets gefahrdete — Grundlage fiir das Weiterleben bietet und insofern zumin-
dest verhalten optimistisch zu begreifen ist.

In der Tradition romantischer Dichtungstheorien, die wie die von Nova-
lis nach ,,Potenzierung*’ der Wirklichkeit verlangten, fordert Domin eine
Auseinandersetzung mit der Welt, die nicht positivistisch bestimmt ist. Um
eine potenzierte Wirklichkeit herzustellen, benutzt der Lyriker Domin zu-
folge die nicht mit Ungenauigkeit gleichzusetzende unspezifische Genauig-
keit, die eine ,,Erhohung der Reserve des Ungesagten‘®® bedeute und den
Lesern vielfdltige Auslegungen ermégliche. ,,.Die ,unspezifische Genauig-
keit* sucht im Sonderfall den Kern [...].“*’ Dieser Kern ist das, was alle Ein-
zelfille verbindet. Domin unterscheidet den ,,Erfahrungskern* von den ,.Er-
fahrungshiilsen®’. Der Kern ermdglicht es verschiedenen Lesern, in einem

23 Hilde Domin: Zum ArbeitsprozeB. In: WL, S. 110-146. S. 138.

24 Roman Ingarden: Das literarische Kunstwerk. Eine Untersuchung aus dem
Grenzgebiet der Ontologie, Logik und Literaturwissenschaft. Halle a. d. S.
1931.

25 Hilde Domin: Zum ArbeitsprozeB. A.a.O., S. 139. Vgl. die folgenden vier Zi-
tate ebd.

26 Domin verwendet das generische Maskulinum. Bei der Wiedergabe fremder
Aussagen tibernehme ich diesen Stil.

27 Novalis: Die Welt muf3 romantisiert werden. In: Ders.: Werke. Hgg. u. kom-
mentiert v. Gerhard Schulz. Miinchen 1969. S. 384; Friedrich Schlegel: 116.
Athendum-Fragment. In: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. Bd. 2. Hg. v.
Ernst Behler. Darmstadt/Paderborn/Ziirich 1958ft. S. 182.

28 Hilde Domin: Zum ArbeitsprozeB3. A.a.O., S. 135.

29 Hilde Domin: Zum ArbeitsprozeB3. A.a.O., S. 140.

30 Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. Die Dialektik von Urteil, Vor-
Urteil und Schaffensprozef} in der gesteuerten Gesellschaft. In: WL, S. 33-109.
S. 75.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48] ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Gedicht — neben anderen Aspekten — etwas zu entdecken, das auch ihre Si-
tuation charakterisiert.

Domin folgt auch hier Novalis, der forderte: ,,Der wahre Leser muf3 der
erweiterte Autor seyn. Er ist die hohere Instanz, die die Sache von der nie-
dern Instanz schon vorgearbeitet erhielt.*' Daneben bleibt Domin zufolge
immer eine ,letzte Unerklérbarkeit**?, die das Gedicht lebendig halte. Sogar
iiber Jahrhunderte hin, wie Domin in einem anderen Essay ausfiihrt, denn
»[...] das Wort geht nicht dahin wie der Mensch. Es geht und kommt wieder:
lebendig.“** Es hinge nur davon ab, ob die Leserinnen und Leser sich in
dem Erfahrungsmodell wiedererkennen konnten.

So garantiert die ,,unspezifische Genauigkeit“ durch den ,Kern“ die
Musterhaftigkeit, wiahrend gleichzeitig die Besonderheit einer subjektiven
Erfahrung die Einmaligkeit ihrer Konkretisierung im Kunstwerk und damit
seine Authentizitdt begriindet. Authentizitit entsteht durch eine Erfahrung
der Autorin bzw. des Autors, die sich in der Textproduktion niederschlégt.
»~Musterhaftigkeit®, ,,Authentizitit” und ,,Einmaligkeit* bilden nach Domin
die notwendigen Qualititen eines Gedichts und jedes wahren Kunstwerks.**

Den Begriff ,,wahr* bezieht Domin im Zusammenhang mit einem Wort
,»auf die konkrete Wirklichkeit der Erfahrung, durch die es hindurchgegan-
gen ist“>’. Kunst kénne zur Erfahrung der moglichen und der tatsichlichen
Wirklichkeit verhelfen. In der Einmaligkeit liege zugleich das Modellhafte
und der , Potentialis**® der Realitit, ,jeweils neu und anders**” realisierbar.

Domin nimmt mit ihren Kriterien der ,,Musterhaftigkeit”, ,,Authentizi-
tat” und ,,Einmaligkeit” fiir Gedichte die Position der Autorin bzw. des Au-
tors wie der Leserin bzw. des Lesers gegeniiber dem Text selbst zuriick:
,»(Gedichte konnen auf sehr verschiedene Weisen interpretiert werden, wobei
es erstaunlich ist, dass prinzipiell mehr oder anderes ,herausgeholt® werden
kann, als hineingetan worden ist, weil die Sprache mehr mitfiihrt, als der
Leser selber weiB.“*® In diesem Bild erscheint das Gedicht als unerschdpfli-

31 Novalis: 125. Bliithenstaub-Fragment. In: Ders.: Werke, Tagebiicher und Brie-
fe Friedrich von Hardenbergs. 3 Bde. Hg. v. Hans-Joachim Mé#hl/Richard Sa-
muel. Bd. 2: Das philosophisch-theoretische Werk. Hg. v. Hans-Joachim
Mihl. Darmstadt 1999. S. 282.

32 D,S.30.

33 Hilde Domin: Engagement zu Beginn der deutschen Geschichte. Dankesrede
fiir die Roswitha-Medaille der Stadt Bad Gandersheim, 1974. In: GE, S. 66-72.
S. 66.

34 Vgl. Hilde Domin: Zum ArbeitsprozeB. A.a.O., S. 115.

35 Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 62.

36 Vgl. Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 63.

37 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 14.

38 Hilde Domin: Uber das Interpretieren von Gedichten. A.a.0., S. 175.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 49

ches magisches Gefif}, das sich jeweils an die Bediirfnisse seiner Benutzer
anpasst. Damit umfasst ein Gedicht stets einen weiteren Bedeutungsraum
als die einzelnen Worte mit ihrem Gegenstandbezug, sei er konkret oder
abstrakt, und den damit einhergehenden Konnotationen. Diese Eigenschaft
ist Domin zufolge ein Effekt der unspezifischen Genauigkeit.

Mit ihrem Gedicht Lyrik lieferte Domin 1963 ein Beispiel fiir die
Schwierigkeit, die Wirklichkeit auf einen Begriff zu bringen und sprechend
zu erfassen.”’

Lyrik
das Nichtwort

ausgespannt
zwischen

Wort und Wort.

Das Gedicht besteht aus einem unvollstindigen Satz. Da das Pradikat fehlt,
unterbleibt eine zeitliche Einordnung der Verse, so dass deren Aussage auch
auf diese Weise im Raum schwebt. In den Versen bildet der Titel Lyrik das
Subjekt und definiert diese als ,,das Nichtwort“ (I, 2). Die Negativdefinition
ist paradox: Lyrik ist offensichtlich doch ein Wort, auch wenn die Definition
dies (vorgeblich) bestreitet. Aber anscheinend ist das, was sich hinter dem
Begriff verbirgt und was es benennt, nicht in Worte zu fassen. Es ist ,,ausge-
spannt/zwischen/Wort und Wort* (II, 1-III, 1), befindet sich nicht nur zwi-
schen den Zeilen, sondern auch — subtiler — zwischen den Worten. Noch da-
Zu ist es ,ausgespannt™ wie ein Netz, in dem sich die Wirklichkeit fangen
lasst, oder wie ein Segel, das zum Antrieb dient. Die drei Silben des Parti-
zips verleihen der Spannweite des Worts gegeniiber den iibrigen kiirzeren
Worten zusétzlich Nachdruck.

Die in den Versen angelegte Auffassung von Lyrik als Mittel, um die
Wirklichkeit mit Worten zu erfassen, kénnten auf ein Bild von José Ortega
y Gasset (1883-1955) zuriickgehen, da Domin ihn in ihrer Essaysammlung
Wozu Lyrik heute wiederholt zitiert, wenn auch ohne Belegstelle: Ortega y
Gasset beschreibt das menschliche Bewusstsein als Netz, in dessen Maschen
sich die Elemente der Wirklichkeit Verfangf:n.40

39 Vgl. VE, S. 235. Erschienen 1964 im Gedichtband Hier.

40 Vgl. Jorge Ortega y Gasset: Die Aufgabe unserer Zeit. In: Ders.: Gesammelte
Werke. Bd. 2. Hg. v. d. DVA. Stuttgart 1978. S. 79-141. S. 136ff; ders.:
Wahrheit und Perspektive. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1. A.a.O., S. 11-
19.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Die duBlere Form des Gedichts spiegelt die in der Formulierung liegende
Spannung: Der Vers ,,das Nichtwort™ und der Vers ,,Wort und Wort“ sind
von den beiden Versen ,,ausgespannt/zwischen* abgesetzt und rahmen sie.
Dadurch bleibt eine Leerstelle in der Mitte, eine Achse fehlt — sie steht als
Titel, als Begriff dariiber, die Lyrik, ihre Substanz ist nicht materialisiert.
Jedenfalls nicht in einem einzigen Wort, wohl aber — sehr fragil — in dem
ganzen Gedicht und im Zwischenraum. Wie Poesie einen solchen Raum
6ffnen kann, zeigt Lyrik besonders deutlich. Da es keinen zweckgebundenen
Inhalt hat, ist es auf gewisse Weise inhaltsleer — und deshalb von den Rezi-
pientinnen und Rezipienten auf verschiedene Art zu fiillen.

Fiir Domins poetische Texte ist die Offenheit konstitutiv. In den poeto-
logischen Essays strebt Domin scheinbar nach Eindeutigkeit, da sie ihre
Begriffe definiert, doch erhalten die Definitionen einen gewissen Freiraum.
Domin untersucht den Bedeutungsbegriff im Hinblick auf das Zusammen-
spiel von Autor, Text, Leser und Kontext bei der Bedeutungsproduktion.
Der Begriff der ,,unspezifischen Genauigkeit* bezieht sich zum einen auf
einen Effekt der Sprache selbst, ist also auf der Textebene zu verorten, zum
anderen ist er, insofern ein Text das Produkt eines intentionalen Akts ist, auf
der Autorebene anzusiedeln. Dariiber hinaus betrifft der Begriff auch die
Ebenen von Leserinnen und Lesern sowie der Kontexte, indem er diese als
weitere Akteure bzw. Einflussfaktoren betrachtet. Domins paradox anmu-
tender Begriff erfasst die Tatsache, dass die Formen des Zusammenwirkens
nicht eindeutig und allgemeingiiltig festzulegen sind.

Die Ambiguitit von Domins Gedichten ist also zum einen als Folge der
Literarizitit und der Offenheit von Kunstwerken einzuordnen, zum anderen
als Orientierung am Paradigma der Moderne, nach der Auflésung von Ein-
deutigkeit zu streben." Domin nutzt die Ambiguitit dariiber hinaus, um
dem moralisch-dsthetischen Dilemma von Lyrik nach Auschwitz zu begeg-
nen. Die unspezifische Genauigkeit von Schoner erlaubt es der Leserin bzw.
dem Leser, den Text fiir die eigene Situation produktiv zu machen. Denn
das Gedicht rekurriert auf ein gemeinsames Allgemeines, das mit individu-
ellen Erfahrungen verbunden werden kann. Eine historische, auf den vom
Nationalsozialismus geprigten Lebenskontext der Autorin bezogene Lesart
kann also nicht als einzig giiltige vorgestellt werden. Zugleich fordert das
Gedicht durch den selbstreflexiven poetologischen Gehalt zum Nachdenken
iiber die Relevanz von &sthetischen Werten fiir moralisch begriindete oder
existentielle Handlungsentscheidungen heraus, da das sprechende Ich in den
Versen seine Uberlegungen dazu und seine Entscheidung in den (Diskurs-)
Raum stellt.

41 Vgl. Beate Sowa-Bettecken: Sprache der Hinterlassenschaft. Jiidisch-
christliche Uberlieferung in der Lyrik von Nelly Sachs und Paul Celan. Frank-
furt a.M. 1992. S. 25.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 51

Die individuellen Erfahrungen der Lager, des Exils, der inneren Emigra-
tion und der verschiedenen Formen der Unterstiitzung des nationalsozialisti-
schen Regimes flossen nach 1945 auf unterschiedliche Weise in die Ausei-
nandersetzung der deutschen Autorinnen und Autoren mit den Zusammen-
hingen von Asthetik und Moral ein. Im literarischen Feld dominierten zu-
nichst diejenigen, die bereits vor 1933 einflussreich gewesen waren — bei-
spielsweise Brecht.*” Dazu kam die ,junge Generation, die ab 1947 iiber-
wiegend in der Gruppe 47 aufging. Domin zéhlte sich 1962 selbst ,,zu den
jiingsten deutschen Lyrikern, etwa zur Generation von Peter Rithmkorf**
(geb. 1929). Sie ist zwar zwanzig Jahre dlter als Rithmkorf, hatte aber eben-
falls erst nach 1945 zu schreiben begonnen. Die divergierenden Erinnerun-
gen aus der Zeit des Nationalsozialismus traten in Konkurrenz. Die Uber-
macht der Prisenz von Erfahrungen der Titerseite in der Literatur margina-
lisierte jedoch innerhalb des westdeutschen Literaturbetriebs die Beitréige
jiidischer Autorinnen und Autoren.**

Hans Werner Richter (1908-1993) und Alfred Andersch (1914-1980)
zdhlen zu den Griindern der Gruppe 47. Richter trat nach dem Zweiten
Weltkrieg fiir ,,eine engagierte Literatur, eine Literatur der unmittelbaren
Aussage, eine Literatur, die wahr und echt sein sollte, ohne schone Fassa-
den, ohne akrobatische Wortkunststiicke“*, ein. Die Gruppe 47 kennzeich-
nete aber kein entsprechender einheitlicher 4sthetischer Stil.*®

Andersch begriindete 1948 seine Ablehnung der literarischen Traditio-
nen mit den neuen Bediirfnissen der Gegenwart. Er war der Meinung, ,,[...]
daB die alten Formen den geistigen Inhalt der neuen Zeit nicht tragen kon-
nen.“’’” Andersch sah ,.die junge Generation vor einer tabula rasa, vor der
Notwendigkeit, in einem originalen Schopfungsakt eine Erneuerung des
deutschen geistigen Lebens zu vollbringen*®
Verbindung politisch-moralischer und &sthetischer Werturteile im Bewusst-

und rekurrierte damit auf die

42 Vgl. Frank Trommler: Emigration und Nachkriegsliteratur. Zum Problem der
geschichtlichen Kontinuitdt. In: Reinhold Grimm/Jost Hermand (Hg.): Exil
und Innere Emigration. Bd. 1. Frankfurt a.M. 1972. S. 173-197. S. 174.

43 Hilde Domin: Unter Akrobaten und Vogeln. Fast ein Lebenslauf. In: GS, S.
21-31.S.29.

44 Vgl. Stephan Braese: Die andere Erinnerung. A.a.O., S. 11.

45 Hans Werner Richter: Bruchstiicke der Erinnerung. In: Nicolas Born/Jiirgen
Manthey (Hg.): Literaturmagazin 7: Nachkriegsliteratur. Reinbek bei Hamburg
1977. S. 134-144. S. 136.

46 Vgl. Rolf Schroers: ,,Gruppe 47” und die deutsche Nachkriegsliteratur. In:
Merkur 19 (1965). S. 448-462. S. 449.

47 Alfred Andersch: Deutsche Literatur in der Entscheidung. Ein Beitrag zur A-
nalyse der literarischen Situation. Karlsruhe 1948. S. 25.

48 Alfred Andersch: Deutsche Literatur in der Entscheidung. A.a.O., S. 24.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

sein von Auschwitz.* Die Forderung nach der ,,Wahrheit* der Literatur
zeugt von dem Misstrauen und ,,Unbehagen“™ gegeniiber der Sprache des
Nationalsozialismus, die von Phrasenhaftigkeit und Propaganda geprigt
war. Doch die Autorinnen und Autoren der ,,jungen Generation, zu der in
der Regel die nach 1915 Geborenen gezihlt werden, die also den National-
sozialismus durchaus bewusst erlebt hatten, neigten oft selbst zu einem pa-
thetischen Stil, der sich nicht immer vom nationalsozialistischen Wortschatz
und Stil I6sen konnte.”!

Einige Schriftstellerinnen und Schriftsteller nutzten das Forum der
Frankfurter Poetik-Dozenturen, welche die Universitdt 1959 in Kooperation
mit dem Fischer Verlag einrichtete und dann mit dem Suhrkamp Verlag
fortfiithrte, um die Diskussionen iiber die Bedeutung von Auschwitz als Zi-
sur sowie die eigene gesellschaftliche Relevanz und Poetik in die Offent-
lichkeit zu tragen. So konstatierte Heinrich B61l (1917-1985) 1966 in Frank-
furt, ,,dal die deutsche Nachkriegsliteratur als Ganzes eine Literatur der
Sprachfindung gewesen ist“>2. Boll verlangte, ,.eine Asthetik des Humanen
zu bilden, Formen und Stile zu entwickeln, die der Moral des Zustands ent-
sprechen**®, mit der der Autor nach Auschwitz Verantwortung iibernechme
und die sich der politischen Vereinnahmung entziehe. Gleichzeitig forderte
Boll eine gesellschaftliche und religiose Auseinandersetzung mit den mora-
lischen Implikationen von Auschwitz, da die Literatur allein damit {iberfor-
dert sei: ,,In ihrer Offenheit wird sie zum Gegenstand einer Erwartung, einer
Aufmerksamkeit, die unangemessen ist: sie kann nicht Religion und Sozie-
tit ersetzen.«*

Wolfgang Hildesheimer (1916-1991) wiederholte 1967 in seiner Vorle-
sung die Forderung nach der Beriicksichtigung der ,,Dimension Ausch-
witz*>, ohne dass er sich auf die implizite Auseinandersetzung mit dem &s-
thetisch-moralischen Dilemma, wie es etwa Domins Gedicht Schdner vor-

49 Vgl. Ralf Schnell: Das Leiden am Chaos. Zur Vorgeschichte der deutschen
Nachkriegsliteratur. In: Ulrich Walberer (Hg.): 10. Mai 1933. Biicherverbren-
nung in Deutschland und die Folgen. Frankfurt a.M. 1983. S. 221-239. S. 221f;
Joachim Scholl: In der Gemeinschaft des Erzihlers: Studien zur Restitution
des Epischen im deutschen Gegenwartsroman. Heidelberg 1990. S. 29.

50 Urs Widmer: 1945 oder die ,,neue Sprache®. Studien zur Prosa der ,,JJungen
Generation®. Diisseldorf 1966. S. 196.

51 Vgl. Urs Widmer: 1945 oder die ,,neue Sprache®. A.a.O., S. 29-89.

52 Heinrich Boll: Frankfurter Vorlesungen. Koln/Berlin 1966. S. 56.

53 Heinrich Boll: Frankfurter Vorlesungen. A.a.O., S. 78.

54 Heinrich Boll: Frankfurter Vorlesungen. A.a.O., S. 27.

55 Wolfgang Hildesheimer: Frankfurter Vorlesungen. In: Ders.: Interpretationen.
James Joyce, Georg Biichner. Zwei Frankfurter Vorlesungen. Frankfurt a.M.
1969. S. 53-110. S. 65.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 53

nimmt, oder auf einen expliziten Bezug auf den Massenmord festlegte. 1968
wurde die Frankfurter Poetik-Dozentur unterbrochen, erst 1979 kam es zur
Neugriindung. 1990 iibernahm Gtinter Grass (geb. 1927) die Frankfurter Po-
etik-Dozentur. Er wies noch einmal darauf hin, dass Adornos ,,Satz*“ als
,MaBstab**® zu verstehen sei: ,,Wir kommen an Auschwitz nicht vorbei.**’

In diesem Sinne hatte Giinther Anders bereits 1967 konstatiert, dass an-
gesichts der globalen Konflikte sozialer oder militarischer Art ,,das ertrotzte
Schreiben nach Auschwitz abermals oder zusitzlich fragwiirdig™®
Er verwies damit auf die globale Relevanz des Massenmords und sprach mit
Bezug auf die ,, Tatsache, daB wir gleichzeitig auf Hiroshima, auf Ausch-
witz, auf Algier, auf Vietnam reagieren miissen‘’, von einer ,,moralischen
Reiziiberflutung®. Die Aufzihlung dieser vollig unterschiedlich gelagerten
menschlichen Gewaltexzesse aus unterschiedlichen Jahren bzw. Jahrzehnten
verdeutlicht den Standpunkt, dass mit einem Entkommen aus dem &sthe-
tisch-moralischen Dilemma nicht zu rechnen ist.

In der Debatte um Adornos ,,Diktum® ist ein Aspekt lange ausgespart
geblieben, den Ruth Kliiger in einem ihrer Essays verhandelt: Unabhéngig
von der Gattung lieferten alle Einzelwerke ,,[...] Deutungen des Genozids.
Welches Einzelwerk die tiberzeugenderen Deutungen bietet, ist dann eine
Frage an das Einzelwerk, nicht an die Gattung.“®® Kliiger tritt damit auch fiir
einen kritischen Blick auf die vermeintliche ,,Sachlichkeit” von historischen
,»Tatsachendarstellungen® ein, die stets auch nur Lesarten eines Geschehens
préasentierten. Der literarischen und der wissenschaftlichen Darstellung ist
damit, wenn auch in unterschiedlichem Mafle, per se eine Auseinanderset-
zung mit dem Thema vorgingig, die zu einem gewissen ,,Verstiandnis*
fiihrt, also ebenfalls auf Deutungen beruht.

Die Frage der Darstellbarkeit wurde seit dem linguistic turn in der Ge-
schichtswissenschaft zunehmend mit der Frage nach der Verstehbarkeit ver-
kniipft: 1987 hatte Dan Diner fiir Auschwitz das Bild einer black box ver-
wendet, da es sich dem intentionalistischem Verstidndnis entziehe: ,,Nur ex
negativo, nur durch den stédndigen Versuch, die Vergeblichkeit des Verste-
hens zu verstehen, kann ermessen werden, um welches Ereignis es sich bei

werde.

56 Gunter Grass: Schreiben nach Auschwitz. Frankfurter Poetik-Vorlesung.
Frankfurt a.M. 1990. S. 14.

57 Giinter Grass: Schreiben nach Auschwitz. A.a.O., S. 42.

58 Giinter Grass: Schreiben nach Auschwitz. A.a.O., S. 39.

59 Giinther Anders: Besuch im Hades. Auschwitz und Breslau 1966. Nach ,,Ho-
locaust” 1979. 3., unverdnd. Aufl., Miinchen 1996 (1967). S. 12. Vgl. das fol-
gende Zitat ebd.

60 Ruth Kliiger: Von hoher und niedriger Literatur. Gottingen 1996. S. 43.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54| ,,0AS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

diesem Zivilisationsbruch gehandelt haben kénnte.“*' Diners Setzung der
Unverstindlichkeit, die das ,,Ereignis“ kennzeichne, ist problematisch: Sie
blockiert in gewisser Weise die Auseinandersetzung damit, da sie den Fokus
von der ,,Zivilisation®, die das Ereignis hervorbrachte, auf die Deutungen
verschiebt, die doch erst auf einer anderen Ebene angebracht wiren. Die
»auBerhistorische Bedeutung* des Holocaust ergibt sich aus seiner histori-
schen Bedeutung, die durchaus ,,verstidndlich®, d.h. auf rationale und irratio-
nale Handlungen von Akteuren innerhalb gesellschaftlicher Strukturen zu-
riickzufiihren ist, und nicht mystifiziert und damit weggeriickt werden soll-
te.??

Ziel der Geschichtswissenschaft muss es sein, die deutschen und inter-
nationalen historischen Kontexte zu begreifen, in denen Auschwitz steht —
mag es noch so sehr aus dem Verstindnis herauszufallen scheinen.® Es be-
steht die Gefahr, diesen Prozess zu friih fiir abgeschlossen zu erkldren — wie
es bereits in den sechziger Jahren einmal geschehen war® — und nach ,,Leh-
ren“ des Holocaust zu fragen, ohne ihn selbst verstanden zu haben.

Zudem bleibt zweifelhaft, ob der Holocaust sich tiberhaupt dazu eignet,
,,Lehren® aus ihm zu ziehen: Als extreme Situation, in der das Handeln von
Individuen und gesellschaftliche Strukturen in einem bestimmten histori-
schen Kontext zusammenwirkten, unterscheiden sich die Lehren daraus in
ihrer Allgemeinheit nicht von denen, die sich aus anderen historischen ,,Ka-
tastrophen hitten ziehen lassen.®® Die deutsche (und die internationale) Po-
litik verwendete den nationalsozialistischen Massenmord in den neunziger
Jahren im ehemaligen Jugoslawien als Argument fiir ein militdrisches Ein-
greifen, wihrend der Genozid in Ruanda vor den Augen der Weltsffentlich-
keit stattfand, ohne dass die europidische Politik eine Analogie zwischen

61 Dan Diner: Zwischen Aporie und Apologie. Uber Grenzen der Historisierbar-
keit des Nationalsozialismus. In: Ders. (Hg.): Ist der Nationalsozialismus Ge-
schichte? Zu Historisierung und Historikerstreit. Frankfurt a.M. 1987. S. 62-
73.8.73.

62 Vgl. Thomas Sandkiihler: Aporetische Erinnerung und historisches Erzahlen.
In: Hanno Loewy (Hg.): Holocaust. A.a.O., S. 144-159. S. 151.

63 Vgl. Gotz Aly: Wider das Bewiltigungs-Kleinklein. In: Hanno Loewy (Hg.):
Holocaust. A.a.O., S. 42-51. S. 51.

64 Vgl. Nicolas Berg: Der Holocaust und die westdeutschen Historiker. A.a.O., S.
371.

65 Dies zeigt sich in den Lehren, die Zymunt Bauman formuliert, und von denen
die erste lautet: ,,/n jedem System, in dem Rationalitéit und Ethik in entgegen-
gesetzte Richtungen weisen, bleibt die Humanitdt auf der Strecke. [...] Die
zweite Lehre sagt, dafl der Selbsterhaltungstrieb die moralische Pflicht nicht
notwendigerweise besiegt.“ Zygmunt Bauman: Dialektik der Ordnung. Die
Moderne und der Holocaust. Hamburg 1992. S. 221.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 55

dem Geschehen in dem afrikanischen Staat und dem Holocaust herstellte.
Aus dem nationalsozialistischen Massenmord wurde also keineswegs eine
generelle praventive interventionistische Handlungsmaxime abgeleitet, auch
wenn der institutionalisierte Umgang mit den nationalsozialistischen
Verbrechen nicht im national begrenzten Rahmen verbleibt.

Auf die Gefahr der Instrumentalisierung des dsthetisch-moralischen Di-
lemmas hat Jorge Semprin hingewiesen: ,,Man kann [...] immer alles sagen.
Das Unsagbare [...] ist nur ein Alibi.“*® Ein Alibi, um nicht dariiber spre-
chen zu miissen, woriiber man lieber schweigen mochte, etwa die eigene
Schuld im Falle der Téter oder — weniger hdufig — das Leid im Falle der Op-
fer, die moglicherweise fiirchten, bei anhaltenden Auseinandersetzungen
weiteren Verletzungen ausgesetzt zu sein. Dies war tatsdchlich der Fall, wie
beispielsweise der diffamierende Topos vom ,,Uberleben des Schlechtesten*
in den Nachkriegsjahren belegt, den Novick zitiert: Die Uberlebenden seien
durch die Erfahrungen und Notwendigkeiten im KZ verhirtet, nur Egoisten
hiitten iiberleben konnen.”” Ruth Kliiger widerlegt den Topos der ,,Unsag-
barkeit des Holocaust™ schlicht mit dem Argument: ,,.Das Unbeschreibliche:
Nun ist Auschwitz aber beschrieben worden, bandeweise und bibliotheken-
fiillend.“®

Die Schwierigkeit des Sprechens bestehe in der Vielfalt der Erfahrun-
gen, stellt Semprin fest: ,,Das Problem liegt anderswo: dafl man nie zu Ende
kommt, nie alles gesagt hat, dal3 es immer noch etwas, etwas anderes, zu sa-
gen gibt. Man kann alles sagen, aber es ist eine Arbeit ohne Ende, ein un-
endlicher Bericht.“” Stellungnahmen von Autorinnen und Autoren wie
Kliiger oder Semprun, die von ihrem Uberleben in den Konzentrationsla-
gern erzdhlt haben, zeigen, dass die Sprachlosigkeit der Opfer oft eine ver-
meintliche, notgedrungene ist, die aus inneren oder duBleren Widerstinden
resultiert und dem Bediirfnis, die eigenen Erinnerungen zu vermitteln, zu-
widerlduft.

Das gilt mit Einschriankung auch fiir die Exilanten, obwohl deren Erfah-
rungen in den meisten Féllen weniger existentiell waren als die der Lager-
hiftlinge. Das Gedicht Schoner lasst sich als ein Blick des sprechenden Ichs
auf das eigene dichterisches Werk lesen, das mehr Gedichte des ,,Ungliicks*
als des ,,Gliicks* enthilt, letzteres aber nicht aufgegeben hat, sondern ihm in

66 Jorge Semprin: Schreiben oder Leben. Frankfurt a.M. 1995 (Paris 1994). S.
23.

67 Peter Novick: Nach dem Holocaust. A.a.O., S. 97.

68 Ruth Kliiger: Zeugensprache: Koeppen und Andersch. In: Stephan Braese u.a.
(Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur. A.a.O., S. 173-181. S. 179. Vgl. Ruth
Kliiger: Von hoher und niedriger Literatur. Gottingen 1996. S. 43f.

69 Jorge Semprin: Der weille Berg. Roman. Frankfurt a.M. 1990 (Paris 1986). S.
101.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 |,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

der Verneinung Raum gibt. Domin selbst schreibt 1962 in einem Essay, dass
ihre Gedichte erschreckt auf die verbrannte Erde blicken: ,,Und vor Schre-
cken fliegen sie dann so weit und so hoch, dass sie irgendwo doch noch ein
— schon ganz durchsichtiges — Blau oder Griin erwischen. Wie wir es in
Wahrheit doch alle immer wieder tun, denn sonst lebten wir nicht. Das Nur-
Negative ist eine Attitiide.“’" Der Essay zeigt, dass Domin ,,ungliickliche
Erfahrungen thematisiert, ohne die Hoffnung aufzugeben. Die Autorin halt
an dem Versuch, ihre Erfahrungen zu vermitteln, zumindest insoweit fest,
dass sie sie formuliert und publiziert. Dartiber hinaus reflektiert sie in ihren
Texten eben dieses &sthetische Dilemma. Eine grundsitzliche ,,Unsagbar-
keit“ des nationalsozialistischen Massenmords ldsst sich entsprechend aus
ihrem Werk nicht ableiten, auch wenn sie ihn nur selten direkt benennt und
sich oft wie in Schoner auf einen reflexiven Impuls beschrankt. Domins Ly-
rik enthidlt das Angebot, den Bezug zu Auschwitz herzustellen. Durch die
konstituive Mehrdeutigkeit vermeidet sie es, den Gegenstand durch eine
sprachliche Festschreibung zu verfehlen.

2.2 Sprachimmanente und intersubjektive
Grenzen der Verstandigung

Die intersubjektive wie die gesellschaftliche Verstandigung nach Auschwitz
begegnet nicht allein allgemeinen Problemen, die allen Kommunikations-
prozessen innewohnen, sondern ist zudem belastet von den unterschiedli-
chen Erfahrungen des Einzelnen und den kontrdren Weltbildern, die in der
deutschen Nachkriegsgesellschaft besonders stark konfligierten. Die Rekon-
struktion der Dominschen Poetologie aus ihren Texten und die Kontextuali-
sierung ermoglichen es, verschiedene Facetten der Bedeutung sprachlicher
AuBerungen und ihrer Rezeption herauszuarbeiten und eine differenzierte
Verortung im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz vorzunehmen. Die Asym-
metrien in den Kommunikationsprozessen bedingen unterschiedliche Vor-
aussetzungen und Ziele der Verstindigung nach Auschwitz.

2.2.1 Polysemie und Autonomie:
Worte, Die Botschafter

Bevor Domin Anfang der sechziger Jahre in essayistischer Form ihre Ana-
lysen zum Ablauf von Kommunikationsprozessen verdffentlichte, hatte sie
das Thema bereits in ihrer Lyrik aufgegriffen. Ein Beispiel fiir die frithe

70 Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 30.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 57

Auseinandersetzung damit ist neben Schoner das Gedicht Worte, das Domin
1956 wihrend eines Aufenthalts in Andalusien schrieb.”" Der nur aus einem
Wort bestehende Titel wird durch diese hervrgehobene Stellung sowie da-
durch betont, dass ihn der erste Vers wiederholt und definiert. Das Gedicht
insgesamt beschreibt metaphorisch einen Kommunikationsakt.

Worte

Worte sind reife Granatépfel,

sie fallen zur Erde

und 6ffnen sich.

Es wird alles Innre nach auBlen gekehrt,
die Frucht stellt ihr Geheimnis blof3
und zeigt ihren Samen,

ein neues Geheimnis.

Der Granatapfel ist eine exotische Frucht, die in den siidlichen Landern
wichst, nicht aber in Deutschland. Die Bezeichnung ,,Granatdpfel rickt die
Frucht im Unterschied zu dem daneben iiblichen, aus dem Spanischen tiber-
nommenen Wort ,,Granada“ ndher an den deutschen Erfahrungshorizont,
denn in Deutschland sind Apfel ebenso verbreitet wie Granadas in Siidspa-
nien, wo Domin einige Jahre lebte. ,,Worte* sind also etwas Fremdes und
Bekanntes zugleich. In ihnen ldsst sich ein neues Eigenes sehen, das damit
zum einen auf einen Prozess der Assimilation verweist, zum anderen mit
Blick auf Domin, die im Exil zu schreiben begonnen hat, auf den Gewinn
einer kiinstlerischen Identitét. Diese driickt sich auch in ihrer Namensénde-
rung aus.

,,Worte“ ist neben ,,Worter” eine Pluralform von ,,Wort®“, die aber nur
verwendet wird, wenn von bedeutsamen einzelnen Wortern oder einer zu-
sammenhingenden AuBerung die Rede ist.”? Das Gedicht bezieht sich hier
auf Kommunikationssituationen, die fiir die Beteiligten eine nahezu existen-
tielle Bedeutung besitzen oder in Zukunft erlangen werden. Die Worte fal-
len von selbst ,,zur Erde* (I, 2) wie eine reife Frucht. In dem Bild klingt die
Redewendung ,,Worte fallen” an, was die Plausibilitdt des Bildes unter-
stlitzt. Die Anspielung auf die Fruchtbarkeit wiederum wird durch das Sym-
bol des Granatapfels verstirkt.”®

71 Vgl. VE, S. 244. Erstveroffentlichung in der ersten Fassung mit dem Titel Ge-
sprdch in: Neue Deutsche Hefte 114 (1967). H. 2. S. 3.

72 Vgl. Duden. Die deutsche Rechtschreibung. Hg. v. d. Dudenredaktion. Akt.
Nachdruck, Mannheim 2001. S. 1082.

73 Vgl. Udo Becker: Lexikon der Symbole. Neuausg., 4. Aufl., Freiburg 2002. S.
106f.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Die Worte ,,6ffnen sich“ (I, 3) von selbst und offenbaren durch die Be-
gegnung mit der Rezipientin bzw. dem Rezipienten, einen Sinn. Vielleicht
ist die Empféngerin bzw. der Empfinger auch selbst der fruchtbare Boden,
auf den die Worte fallen. Der Rezeptionsvorgang steht in engem Zusam-
menhang mit dem Situationskontext, der tiber den Zugang zum Bedeutungs-
trager entscheidet. Nur ,reife” (I, 1) Friichte sind allerdings zum Verzehr
geeignet. Ebenso durchlaufen Worte einen natiirlichen Reifungsprozess und
sind erst verwendbar, wenn ihre Zeit gekommen ist. Die Kommunikationssi-
tuationen von Entstehung und Rezeption sowie deren Teilnehmer bestim-
men also fiir sich und ohne jede allgemeine Giiltigkeit die Bedeutung der
Worte.

Mit dem vierten Vers beginnt ein neuer Satz, der sich einerseits direkt
auf die aufplatzenden Granatdpfel beziehen ldsst. Andererseits bleibt dieser
Hauptsatz zunéchst unbestimmt, da er auch fiir sich allein stehen konnte,
und erlaubt so eine doppelte metaphorische Deutung: Das Aussprechen von
Worten zeigt die Gefiihle oder Gedanken des Sprechers, gleichzeitig ist die
Lesart der Worte — durch den Aufprall (I, 2) oder den Blick (I, 5-6) — von
den Gefiihlen und Gedanken des Angesprochenen bestimmt. Die beiden
letzten Verse setzen das Changieren zwischen den Ebenen der metaphori-
schen und der alltagssprachlichen Wortbedeutung fort. Fiir diese mehrfache
Deutung spricht auch, dass die ersten drei Verse des Gedichts, die einen
Satz bilden, parallel zu den darauffolgenden drei Versen aufgebaut sind.

Der zweite Satz enthélt allerdings noch einen weiteren Vers, die Appo-
sition ,,ein neues Geheimnis* (I, 7). Dieser Vers bricht die Parallelitit der
beiden Sétze auf und wird dadurch besonders hervorgehoben. Allerdings ist
das ,,Geheimnis* (I, 5) nicht einfach mit ,,Samen* (I, 6) gleich zu setzen,
zumal dieser im letzten Vers als ,,ein neues Geheimnis“ (I, 7) bezeichnet
wird. Ein Granatapfel hat nicht nur einen Samen, sondern viele, die von
Fruchtfleisch ummantelt sind und den essbaren Teil des Granatapfels bilden.
Aus den Samen kann ein neuer Baum erwachsen. Worte enthalten dem Ge-
dicht zufolge ein ,,Geheimnis®, aus ihnen kann etwas Neues erwachsen, das
als Apposition im Gedicht ebenfalls abgesetzt ist. Worin das neue Geheim-
nis besteht, bleibt offen. Der Inhalt des Geheimnisses ist auch abhingig von
dem Betrachter. Und da der Granatapfel aus einer Vielzahl Samen besteht,
spiegelt sich in dieser Metapher die Unbegrenztheit der Deutungsmdglich-
keiten, die aus der Unbegrenztheit der Rezeptionsakte folgt.

Die semantische Nihe der Verben ,,sich 6ffnen”, ,,nach auflen kehren®,
,»bloBstellen” und ,,zeigen in den Versen 3 bis 6 erweist sich als differen-
zierte Reflexion von Worten und ihrem Verstidndnis als einem Prozess, an
dem Medium und Kommunikationssituation gegeniiber Empfinger und
Sender stirker beteiligt sind. Das Gedicht enthélt nur zwei Adjektive, das
erste im ersten Vers, das zweite im letzten, beide an vorletzter Stelle, bezo-

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 59

gen auf zwei Worte, die durch Alliteration verbunden sind: ,,Granatédpfel
und ,,Geheimnis“. Schon die Granatépfel, also die Worte selbst sind ein Ge-
heimnis, und sie enthalten weitere. Wenn sie reif sind, tragen sie schon die
Anlagen zur neuen Frucht in sich. Worte sind folglich autonom von ihrem
»Schopfer”, der lediglich tiber die grundsitzliche Anlage verfiigt, indem er
sie auswihlt. Die Rezeptionssituation legt er nicht fest. Die Wirkung von
Worten ist somit weitgehend unabhéngig von ihrer ,,Bestimmung®, und sie
sind durch die ihnen eigene Polysemie grundsétzlich offen fiir verschiedene
Lesarten.

Die Offenheit des Kunstwerks bildet eine Bedingung fiir seine Ange-
messenheit nach Auschwitz. Dichterinnen und Dichter und miissen wie Re-
zipientinnen und Rezipienten eine Antwort auf ,,die Frage nach addquater
Mehrdeutigkeit“’* finden. Domin klagt das traditionelle literaturtheoretische
Konzept der Polysemie nach Auschwitz erneut ein, das Adorno in seinem
bekannten Ausspruch als unzureichend betrachtet hatte. Indem Domin als
oberstes Prinzip die Freiheit der Interpretation betrachtet, die auch gegen-
sétzliche und ihrem moralischen Anliegen entgegenstehende Lesarten zu-
lasst, radikalisiert sie dieses Konzept.

Die Selbststandigkeit der Worte selbst wiederum zeigt sich besonders
deutlich in den Schlussversen des dritten Abschnitts von Domins Gedicht
Geburtstage (GG 312), das 1969 entstand’””: ,Worte drehen nicht den
Kopf/sie stehen auf/sofort/und gehen* (I, 3-7). Die Verse beziehen sich auf
die ,,Geburt” von Worten. Die Worte kommen auf die Welt wie andere Le-
bewesen, doch unterscheidet sie ihre unmittelbare physische und emotionale
Autarkie von Mensch und Tier. In dem Gleichklang von ,,drehen®, ,,stehen®
und ,,gehen* ist zudem angedeutet, dass es sich um kunstvoll gesetzte Worte
von unaufdringlicher Schonheit handelt, auch wenn sie der Alltagssprache
entstammen.

In Domins Gedicht Worte bilden Worte ein Band zwischen der Vergan-
genheit und der Gegenwart. Dieses Band reicht sogar in die Zukunft, wie
der Fruchtzyklus andeutet, und kann fiir die Lebenden eine Verbindung mit
den Toten bedeuten. Die reife Frucht, die aufplatzt und ihre Samen preis-
gibt, ldsst sich als Sinnbild vom Kreislauf des Lebens lesen: Das Sterben
gehort zum Leben, denn die Frucht muss vergehen, damit der Samen freige-
setzt wird.

Das Bild von Worten als Samen ldsst sich sowohl auf die Kabbala als
auch auf die Bibel zuriickfiihren und eroffnet damit sowohl judische als
auch christliche Beziige. In beiden Religionen ist die Textauslegung konsti-
tutiv. Auch Worte bzw. poetische Texte konnen ,,sich fortpflanzen®, indem

74 Andreas Luther: ,,Nach Auschwitz ein Gedicht zu schreiben ist barbarisch....
A.a.0.,S.229.
75 Vgl. VE, S. 240.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

sie weitergegeben werden. Dies erfolgt jedoch nie isoliert, sondern stets in
einem sich verdndernden Kontext, der auch die Bedeutung betrifft, so dass
sie wie eine Frucht einer unendlichen Verwandlung unterliegen.

Der Begriff ,,Geheimnis“ verweist auf die Konstituierung der menschli-
chen Welt innerhalb eines Kontextes, der nicht mehr rein positivistisch be-
stimmbar und der Vernunft zugénglich ist. Durch die Verwendung dieses
Begriffs bezieht Domin sich erneut auf die Romantik und das Versténdnis
von Dichtung als Wiinschelrute, wie Joseph Eichendorff es formuliert hat:
»Schlift ein Lied in allen Dingen,/Die da trdumen fort und fort,/Und die
Welt hebt an zu singen,/Triffst du nur das Zauberwort.“’® Diese Verse bein-
halten die romantische Vorstellung, dass sich hinter den Erscheinungen der
Natur und den Dingen eine andere Wirklichkeit verbirgt, die nur Dichterin-
nen und Dichter zu entrétseln vermogen. Domins Gedicht nutzt das Potenti-
al dieser Konnotation sogar mehrfach: Das Geheimnis birgt ,,ein neues Ge-
heimnis®, die Wirklichkeit wird also nicht auf das Sichtbare reduziert. Dass
die Dichterin bzw. der Dichter die Sicht auf die Welt verwandeln kann, die-
ses Sprachvertrauen bildet fiir Domins Gedicht Worte einen unverzichtbaren
Bezugspunkt. Es wird jedoch durch seine rezeptionstheoretische Einbettung
relativiert, da von den Lesenden individuell abhéngt, ob sie das Potential des
Textes aktivieren.

In Domins Gedicht ist der Inhalt des Geheimnisses in den Worten, im
Kunstwerk selber — bis an die Grenzen der Sprache — und in seinem Rezep-
tionsprozess — zwischen Sender und Empfanger — verortet. Das Medium und
der Kommunikationsprozess sind nicht intentional, sondern auf eine meta-
physische Weise an ein ,,Geheimnis“ gebunden, indem Gedichte durch ihre
»unspezifische Genauigkeit“ eine prinzipielle, nicht aber beliebige Offenheit
fiir verschiedene Interpretationen besitzen. Dadurch sind vielfiltige indivi-
duelle Aneignungen der Texte moglich. Diese begrenzte Offenheit resultiert
zum einen aus der Abhingigkeit von der Rezeptionssituation, zum anderen
aus der Autonomie und der Polysemie von Worten, wie es sich aus dem
Bild des Granatapfels ableiten lasst.

Indem das Gedicht Worte einen kommunikationstheoretisch komplexen
Vorgang in ein einfaches Bild der Natur fasst und die Rolle der Leserin
bzw. des Lesers als bedeutungsentscheidend bewertet, enthilt es bereits in
konzentrierter Form wichtige Elemente einer Poetologie, die sich sowohl im
zeitgenossischen Diskurs um die Bedingungen und Mdoglichkeiten des Spre-
chens als auch in Domins essayistischen Schriften finden lassen. Die Worte
selbst in der spezifischen Kommunikationssituation stehen dabei im Zent-
rum. Raum und Zeit entscheiden dariiber, ob sie gesprochen und gehort und

76 Joseph Eichendorff: Wiinschelrute. In: Ders.: Werke in sechs Bianden. Hg. v.
Wolfgang Frithwald u.a. Bd. 1: Gedichte, Versepen. Hg. v. Hartwig Schulz
u.a. Frankfurt a.M. 1987. S. 328.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 61

wie sie in ihrem Kontext verstanden werden. Die Bedeutung der Worte ist
also nicht endgiiltig zu fixieren, da sie sich jeweils individuell und situativ
wandelt. Deshalb sind Gedichte autonom und polysem. Dennoch bieten sie
zumindest potentiell eine Moglichkeit zum Verstehen und zur Herstellung
eines Bandes zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Nach
Auschwitz kann das Sprechen dazu beitragen, dass die Kommunikation
trotz unterschiedlicher Erfahrungen anhilt und ein Austausch dariiber statt-
findet.

Damit verbleibt das Gedicht trotz der Naturmetaphorik nicht im meta-
physischen Raum. Die Thematisierung eines abstrakten, an aktuelle Diskur-
se anschliefenden Inhalts durch eine tiberholt wirkende Bildlichkeit ist fur
die deutsche Literatur dieser Zeit ungewohnlich. Domin greift zwar wie vie-
le Dichterinnen und Dichter in der Unsicherheit des Exils — wie auch schon
in der ,,inneren Emigration* zur Zeit des Nationalsozialismus — auf vertraute
Bilder aus der Natur zuriick, wihlt aber nicht Stabilitit suggerierende For-
men wie beispielsweise ein Sonett, sondern schreibt freie Verse. Literari-
sche Traditionen boten gegeniiber den unbeherrschbaren politischen Ereig-
nissen eine Ordnung und rekurrierten auf eine andere Wirklichkeit.”” Das
gilt insbesondere fiir die Literatur der neuen Innerlichkeit und die naturma-
gischen Gedichte nach 1945. Ein Beispiel dafiir ist das Werk Friedrich Ge-
org Jingers (1898-1977), dem ,,der Gegenstand Natur ein Refugium vor der
bedréingenden Gegenwart der Geschichte*’”® bot.

Der Riickzug vieler Autorinnen und Autoren der deutschen Nachkriegs-
lyrik in Archaik und Mystik ist dariiber hinaus in einem weiteren Zusam-
menhang zu betrachten, der Domins Lyrik eher zu erfassen vermag: Hugo
Friedrich, der 1956 Die Struktur der modernen Lyrik anhand von Beispielen
vor allem aus der romanischen Literatur des 19. Jahrhunderts vorstellt, hat
darauf hingewiesen, dass die moderne européische Lyrik oft dunkel und rt-
selhaft erscheine.”” Domin kannte Friedrichs Buch, und ihr waren die von
ihm angefiihrten Texte, in denen das Motiv der Granada wiederholt autritt,

77 Vgl. Norbert Mecklenburg: Naturlyrik und Gesellschaft. Stichworte zu Theo-
rie, Geschichte und Kritik eines poetischen Genres. In: Ders. (Hg.): Naturlyrik
und Gesellschaft. Stuttgart 1977. S. 7-32. S. 25.

78 Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 59.

79 Vgl. Hugo Friedrich: Die Struktur der modernen Lyrik. Von Baudelaire bis zur
Gegenwart. Hamburg 1956. S. 10f.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

durch Lektiire und Ubersetzungen vertraut, die sie allein oder in Zusam-
menarbeit mit ihrem Mann ausfiihrte.*’

Auch wenn nicht jedes einzelne von Domins Gedichten einen gesell-
schaftlichen Bezug hervorhebt, so entsprechen ihre lyrischen Texte jedoch
keiner Flucht vor der Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit. Domin
nutzt in ihrem lyrischen Sprechen mit dem Bildbereich der Natur das Poten-
tial einer gemeinsamen Basis, um anschauliche Antworten auf abstrakte
Fragen wie die nach den Mdoglichkeiten der Kommunikation nach Ausch-
witz vorzuschlagen, die im Kontrast zu der konventionellen Bildlichkeit ste-
hen. Das gilt fiir viele ihrer Gedichte, etwa fiir Losgeldost (GG 161), Linguis-
tik, Ars longa (GG 295) und Nicht miide werden (GG 294), die Edgar
Marsch in seine Anthologie von Naturlyrik aufgenommen hat und die Mi-
chael Braun in seiner Dissertation als ,,frithe Naturlyrik* Domins anfiihrt.®!
Es sind niemals bloB3e Betrachtungen der Natur, sondern vielschichtige Aus-
einandersetzungen mit anderen Erfahrungen. Entsprechend verwendet Wolf-
gang Emmerich den Begriff , Naturlyrik™ nicht nur fiir die Texte, die sich
mit einem Naturausschnitt befassen und der Nachahmungspoetik zuzuord-
nen sind, sondern auch fiir diejenigen, in denen Natur als das Unidentische,
nicht Subjekteigene aufgefasst wird.*?

In einer Fulinote in Wozu Lyrik heute distanziert Domin sich tiberdies
deutlich von hergebrachten Naturbildern und fordert erneut Einmaligkeit:
,»Die Maschine als Metapher ist heute so abgenutzt wie die Natur, beide ge-
horen zu unserer Wirklichkeit, ganz wie die gesellschaftlichen Einrichtun-
gen. Es kommt, hier wie bei allem, nur auf die neue Verbindung an [...].«®
Thren Gedichten gelingt dies, indem sie die Bedingungen und Méglichkeiten
des lyrischen Sprechens nach Auschwitz in Bildern der Natur entwerfen. Im
Riickblick auf die Analyse des Gedichts Worte ldsst sich feststellen, dass in
den Texten Domins Bilder der Natur den nach Geborgenheit Suchenden ei-
nen Zufluchtsort bieten. Die Notwendigkeit dieses Angebots kann als Ge-
sellschaftskritik gelesen werden.

80 Domin hat Friedrichs Die Struktur der modernen Lyrik rezensiert, vgl. Dies.:
Ein Drehpunkt der Lyrikinterpretation. Zu Hugo Friedrichs ,,Struktur der mo-
dernen Lyrik®“. In: Der Monat 5 (1968). S. 57-65. Vgl. Erwin Walter Palm
(Hg.): Rose aus Asche. Spanische und spanisch-amerikanische Gedichte 1900-
1950. Frankfurt a.M. 1955.

81 Vgl. Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 60-75; Edgar Marsch:
Eine Einfiihrung. In: Ders. (Hg.): Moderne deutsche Naturlyrik. Stuttgart 2000
(1980). S. 266-306.

82 Vgl. Wolfgang Emmerich: Kein Gesprich iiber Baume. Naturlyrik unterm Fa-
schismus und im Exil. In: Wulf Koepke/Martin Winkler: Exilliteratur 1933-45.
Darmstadt 1989. S. 394-423.

83 Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S.43.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 63

Das 1964 in Heidelberg geschriebene Gedicht Die Botschafter (GG
268)* betont iiber die von Worte hervorgehobene Deutungsoffenheit hinaus,
dass der Text selbst Aktivitdtspotential besitzt. Das Gedicht vermag der Le-
serin bzw. dem Leser selbststédndig zu begegnen und beeinflusst die Identitit
der Empféanger. Das zeigt sich schon im ersten Vers, der den Titel wieder-
holt und so die Bedeutung der Botschafter und ihres Handelns gegeniiber
dem erst in der dritten Strophe angeredeten Du unterstreicht. In einem Inter-
view betonte Domin 1987 die poetologische Interpretation ihres Gedichts:
»Das Selbstsein, die eigene Identitdt, wird durch das Gedicht in auBeror-
dentlich starkem Mafe intensiviert.**>

,,Die Botschafter/kommen von weither/von jenseits der Mauer (I, 1-3).
Die Entfernung wird durch das Kompositum im zweiten Vers bezeichnet
und zugleich formal vergrofert. AuBerdem verfremdet die unbestimmte
Formulierung im dritten Vers dessen Informationsgehalt und riickt sie damit
noch weiter weg. Das Adverb ,jenseits* verweist auf das gleichlautende
Substantiv, das ein Synonym fiir die Totenwelt ist. Dies tragt zum Eindruck
der Distanz bei und verleiht den Botschaftern etwas Uberirdisches, ebenso
wie der darin enthaltene Anklang einer Formulierung aus Celans 1948 er-
schienenem Gedichtband Sand aus den Urnen: ,Erst jenseits der Kastanien
ist die Welt“® (I, 1).

Fiir eine Deutung der ,,Mauer” als Verweis auf den jiidischen Gott spre-
chen die im Alten Testament erwéhnte Mauer des Paradieses und die Kla-
gemauer in Jerusalem. In diesem Zusammenhang konnen die Botschafter
mit Engeln, den Boten Gottes, identifiziert werden. Eine biblische Interpre-
tation wird zudem gestiitzt durch die begriffliche Nahe zur ,,frohen Bot-
schaft®, dem Evangelium, und dass die Botschafter wie biblische Propheten,
Pilger oder Biiler zu Fufl und ohne Schuhe (I, 1) weite Strecken (I, 2; 11, 3)
zuriicklegen. Das Gedicht benennt demzufolge seinen Ursprung in einer
schopferischen, aber nicht zwingend religiés gebundenen Inspiration.

Die Botschafter kommen, ,,[...] um dies Wort abzugeben.* (III, 1) Das
»Wort“ kann sich auch auf das vorliegende Gedicht beziehen. Die ersten
beiden Strophen lieen sich dann als allgemeine Begegnung mit einem Ge-
dicht verstehen, wihrend die folgenden Strophen entsprechend den indivi-

84 Vgl. VE, S. 237.

85 Hilde Domin: Adelbert Reif interviewt Hilde Domin 1987 (ED: Stadt- und U-
niversitétsbibliothek Frankfurt am Main (Hg.): Hilde Domin. A.a.O.) In: GS,
S. 249-258. S. 252.

86 Paul Celan: Driiben. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 3. A.a.O., S. 11. Vgl.
Paul Celan: Fadensonnen. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 2: Gedichte II.
Hg. v. Beda Allemann u. Stefan Reichert. Frankfurt a.M. 2000 (1983) S. 26:
,,Ein baum-/hoher Gedanke greift sich den Lichtton: es sind/noch Lieder zu
singen jenseits/der Menschen* (I, 3-7).

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

duellen Einzelfall beschrieben, der moglicherweise an die lyrische Form ge-
bunden ist. Dafiir spricht auch, dass der folgende Vers eine vertraute Anrede
an die zweite Person Singular enthélt und von den Botschaftern nicht mehr
im Plural die Rede ist, sondern ein einzelner hervorgehoben wird, so dass
eine direkte Konfrontation vorliegt: ,,Einer steht vor dir* (III, 2). Durch sei-
ne Kleider aus der Ferne (III, 3) erscheint er fremd. Interpretiert als die
Worte des Gedichts konnten die Botschafter auf die lyrische Form verwei-
sen, die ebenfalls verfremdend wirkt.

Der Botschafter ,,bringt das Wort Ich“ (IV, 1), er gibt dem Gegeniiber
das Wort ,,Ich“ und damit die Moglichkeit, von sich zu sprechen. Es wird
als ,,trennendes Wort“ (V, 1) bezeichnet, zum einen, weil es zwei Subjekt-
positionen markiert, zwei Personen gegeniiberstellt, die sich gegenseitig be-
trachten konnen, auch wenn sie in den Pronomen zu verschmelzen scheinen
(V, 2), zum anderen, weil der Botschafter mit dem Aussprechen dieses
Worts verschwindet (V, 3). Er 16st sich jedoch nicht auf, sondern er ,,geht in
dir weiter” (VI, 1). Die letzte Strophe enthélt nur einen einzigen Vers. Sie
setzt sich damit von den ersten fiinf Strophen ab und driickt so die {iberra-
schende Wendung aus, die den Bruch durch das ohnehin vorliegende En-
jambement noch verdeutlicht. Das Wort ,,Ich“, das beide getrennt hat, lasst
den Botschafter, der es brachte, zum Teil des Empfingers werden und wirkt
damit nicht mehr trennend. Es findet jedoch auch keine vollige Identifikati-
on statt, da er und das Innere des Angeredeten noch zu unterscheiden sind.
Der Botschafter selbst kann als Metapher fiir das Gedicht aufgefasst werden,
also als Inhalt und gleichzeitig Triger des Inhalts, Rezipientin bzw. Rezi-
pient wire dann das angeredete ,,Du”. Die Rezeption ldsst demzufolge das
Gedicht mit seinen Eigenheiten und seiner Lebendigkeit fortbestehen, sie
erscheint als andauernder Prozess. Eine duflere Wirkung wird nicht ange-
sprochen, sie erscheint als weniger bedeutsam oder bleibt hier als nachge-
ordneter Vorgang ausgespart.

Das letzte Wort des Gedichts kann als eine Art Ausblick gelesen wer-
den. Es schlédgt gleichzeitig den Bogen zum Anfang der vorliegenden Verse:
Durch die Alliteration auf ,,w* und die Assonanz auf ,ei“ greift ,,weiter"
den ,,weiten Weg*“ (II, 3) auf, den die Botschafter ,,von weither” (I, 2) ge-
gangen sind. Der Botschafter ist an einem Ziel angekommen, doch geht er
weiter, ein Ende hat sein Weg nicht: Ein Gedicht kann verschiedene Men-
schen erreichen und in ihnen fortwirken — wie, ist nicht festgelegt. Mogli-
cherweise besteht die Botschaft nur darin, dass Worte verbinden konnen.
Das eben darin enthaltene poetologische Konzept der Offenheit besitzt nach
Auschwitz angesichts der Fragwiirdigkeit des lyrischen Sprechens eine be-
sondere Relevanz, denn diese Nicht-Realisierung erscheint als die einzig
mogliche Art seiner Realisierung.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 65

Die Gedichte Worte und Die Botschafter thematisieren auf unterschied-
liche Weise den Kommunikationsprozess und die Rezeption von Gedichten.
Im Diskurs um die Bedingungen und Mdglichkeiten des Sprechens zeigen
sie, dass lyrische Bilder einen Raum dazu bieten konnen. ,,Nach Auschwitz*
wird dabei nicht als Schwelle markiert, aber die Gedichte schliel3en eine
Lesart nicht aus, die die moralische Dimension der Sprachkrise reflektiert.
Worte und Die Botschafter setzen sich besonders deutlich mit dem Rezepti-
onsvorgang auseinander. Sie machen der Leserin bzw. dem Leser keinerlei
Vorgaben und lassen jedes ,,Geheimnis“ zu, jeden Weg des Botschafters of-
fen und fordern die Freiheit der Mehrdeutigkeit ein. Damit halten sie der
Forderung nach dem Bewusstsein von Auschwitz stand.

Der Unterschied zu Uberlebenden der Konzentrationslager wie Elie
Wiesel, der Literatur iiber Auschwitz verfasst und innerhalb des Diskurses
Position zum Massenmord als Sujet bezogen hat, tritt deutlich hervor. Der
Schriftsteller zweifelt an der Kommunizierbarkeit seiner Erfahrungen, ob-
wohl er dariiber schreibt.

,,Only those men and women who lived through the experience know what it was,
and others — to my great distress — will never know. Hence, here lies the tragedy in
the survivor’s mission. He must tell a tale that cannot be told, he must tell a story
that cannot be communicated. We have no tools, we have no vehicles, we have no
methodology. We don’t even know where to begin.**’

Den Uberlebenden stehen demnach keine hinreichenden Mittel zur Verfii-
gung, das Erlebte weiterzugeben. Die Sprache muss scheitern, denn die Er-
fahrung selbst ldsst sich nicht ordnen, sondern 16st durch ihre Sinnlosigkeit
Orientierungslosigkeit aus. Entsprechend konstatiert Diner beziiglich der
Uberlebenden: ,,Ihr Sprechen miindet in einer fiir das Geschehen signifikan-
ten Sprachlosigkeit.“*®

Diesem Problem begegnen ,,Berichte ebenso wie die Literatur als
Kunstform, und es bleibt nicht auf die Erfahrungen der Konzentrationslager
als radikalste Auspriagung beschriankt. Es betrifft auch jiidische Autorinnen
und Autoren, die nicht selbst im Lager waren und wie Paul Celan oder Rose
Auslinder im Ghetto der von Deutschen besetzten Stadt Czernowitz in der
Bukowina tiiberlebten oder die sich wie Nelly Sachs ins Exil retteten. Sie

87 Elie Wiesel: Some questions that remain open. In: Asher Cohen/Joav Gel-
ber/Charlotte Wardi (Eds.): Comprehending the Holocaust. Historical and lite-
rary research. Frankfurt a.M. 1988. S. 9-20. S. 12.

88 Dan Diner: Den Zivilisationsbruch erinnern. Uber Entstehung und Geltung ei-
nes Begriffs. In: Heidemarie Uhl (Hg.): Zivilisationsbruch und Gedachtniskul-
tur. Das 20. Jahrhundert in der Erinnerung des beginnenden 21. Jahrhunderts.
Innsbruck 2003. S. 17-34. S. 21.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66| ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

griffen in ihren Werken ihre vielfiltigen Erfahrungen von Verfolgung und
existentieller Bedrohung sowie die Frage nach den Bedingungen und Mog-
lichkeiten der Sprache auf und sagten das ,,Unsagbare”, indem sie eine
Form wihlten, die im Sprechen auf dessen Widerstinde verwies.*” Im Falle
von Nelly Sachs wirkte sich der erlebte Schrecken auch physisch aus: Sie
verlor fiir einen begrenzten Zeitraum ihr Sprachvermogen.”® Dies ist nur ein
Beispiel der konkreten korperlichen Erfahrung, die einer Metaphorisierung
dieser Situation und auch von Auschwitz und seinen Folgen fiir das Subjekt
entgegensteht.

Die Uberlebenden und die Exilanten setzen im Diskurs um Lyrik nach
Auschwitz unterschiedliche Schwerpunkte. Auch wenn inzwischen neben
die literarischen Darstellungen von Uberlebenden des Massenmords Fiktio-
nalisierungen treten, so erfolgte die Thematisierung des Gegenstands bis-
lang doch aus klar definierten Perspektiven. Die Zeitgenossin Domin, die
die Erfahrung antisemitischer Angriffe und Verfolgung, aber nicht des Kon-
zentrationslagers teilt, blickte anders auf Auschwitz als eine Uberlebende
und konnte der Gegenwart des Grauens leichter entgehen.

Thren Reflexionen in der Lyrik ldsst Domin im Zuge der zeitgendssi-
schen literaturtheoretischen Debatten essayistische folgen: Am 17. Novem-
ber 1960 fand der 6. Internationale Kongref3 der Schrifisteller deutscher
Sprache zum Thema Lyrik heute und dem in den fiinfziger und sechziger
Jahren viel diskutierten Verhiltnis von Sprache und Wirklichkeit statt.”’ In
Wozu Lyrik heute, dem ersten Aufsatz in der gleichnamigen, 1968 erschie-
nenen Essaysammlung, greift Domin ,,die strapazierte — lingst zuriickge-
nommene — Feststellung Adornos“” auf und setzt sie mit der Aussage
gleich, ,,[...] daBB Lyrik durch Auschwitz unméglich geworden sei. Also daf3
Lyrik der Wirklichkeit gerade dieser Zeit nicht geniigen kénne.* Sie entwi-
ckelt nun auch in literaturtheoretischen Texten eine Poetologie, die bereits
in ihren frithen Gedichten erkennbar war und die sich als Versuch bezeich-
nen ldsst, ,,das Unsagbare* zu sagen und der Wirklichkeit zu begegnen. In-
dem Domin die Polysemie, die Mehrdeutigkeit von Worten, und deren Au-
tonomie nicht als Hindernis fiir das Verstindnis betrachtet, sondern diese
Merkmale von Worten als notwendige Bedingung fiir deren lyrisches Poten-
tial ansieht, nimmt sie eine Umwertung vor: Der in der Sprachkrise um die
Jahrhundertwende beklagte Mangel an treffenden und eindeutigen Worten

89 Vgl. Rose Ausldnder: Der Regenbogen. Czernowitz 1939; Paul Celan: Sand
aus den Urnen. Wien 1948; Nelly Sachs: In den Wohnungen des Todes. Berlin
1946.

90 Vgl. Birgit Lermen/Michael Braun: Nelly Sachs. ,,an letzter Atemspitze des
Lebens®. Bonn 1998. S. 26.

91 Vgl. Edgar Marsch: Eine Einfithrung. A.a.O., S. 275f.

92 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 11. Vgl. das folgende Zitat ebd.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 67

wird als Bereicherung aufgefasst. Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz er-
schlieft Domin sich so eine literaturtheoretische Option, der durch den Mas-
senmord radikalisierten und im Zuge der Studentenbewegung erneut viru-
lenten Sprachkrise produktiv zu begegnen.”® Die Unméglichkeit der Repri-
sentation wird anerkannt, ohne dass sie mit einem Verzicht auf Literatur
gleichgesetzt wird.

Mit ihrer Einschitzung der Polysemie steht Domin nicht nur im Ein-
klang mit der von ihr in Wozu Lyrik heute hiufig zitierten Arbeit Hugo
Friedrichs, sondern auch mit Umberto Eco, der 1958 ,,das Kunstwerk [...]
als eine grundsétzlich mehrdeutige Botschaft, als Mehrheit von Signifikaten
(Bedeutungen), die in einem einzigen Signifikanten (Bedeutungstriger) ent-
halten sind“®* bezeichnet und in dieser Mehrdeutigkeit der modernen Poeti-
ken einen Wert an sich ausgemacht hatte. Denn ein mehrdeutiger Text frage
unablissig nach seiner Geltung fiir seinen Autor, seine Leser und die Welt.”
Wegen des prinzipiellen Zuschreibungscharakters von Kunst muss jeder In-
terpret fiir sich aufs Neue kldren, wie konkret ein Text ist — und nicht, dass
er ambig ist.”®

Domin hat ihr kommunikationstheoretisches Konzept, das, wie sich an-
hand ihrer Essays in Wozu Lyrik heute nachweisen ldsst, auch auf der Lektii-
re literaturtheoretischer und soziologischer Arbeiten beruht, in ihren Essays
formuliert und 1966 als Herausgeberin der Doppelinterpretationen umge-
setzt: Diese Anthologie zeitgendssischer Lyrik stellt jedem Gedicht jeweils
die Interpretation des der Autorin bzw. Autors und die einer Kritikerin bzw.
eines Kritikers gegeniiber und bildet damit Domins im Untertitel formulier-
tes Konzept von der Stellung des Gedichts ,,zwischen Autor und Leser* ab.
Es lasst sich durch die Erweiterungen um Kritiker-Kritiken als Weiterden-
ken des Ansatzes von Hans Benders 1955 veré6ffentlichter Anthologie Mein
Gedicht ist mein Messer auffassen, in der sich ,,Lyriker zu ihren Gedichten*
uBern.”” Domin bezeichnet ihren Band in ihrem einleitenden Aufsatz Uber
das Interpretieren von Gedichten als einen ,,[...] Treffpunkt, an dem der Ly-
riker und sein Leser, ein bestimmter Leser, sich bei einem seiner Gedichte
treffen. [...] Diese Art Stelldichein findet unablissig statt. Bei jeder Lektiire,
natiirlich. Selten ist einer zugegen [...]. Am seltesten der Autor. Noch nie

93 Signifikant dafiir sind Titel von Tagungen wie 1972 in Klagenfurt: ,Ist das
Poetische zu Ende?* Vgl. Stadt- und Universitétsbibliothek Frankfurt am Main
(Hg.): Hilde Domin. A.a.O., S. 9.

94 Umberto Eco: Das offene Kunstwerk. Frankfurt a.M. 1977. S. 8.

95 Umberto Eco: Das offene Kunstwerk. A.a.O., S. 435.

96 Vgl. Christoph Bode: Asthetik der Ambiguitit. Zu Funktion und Bedeutung
von Mehrdeutigkeit in der Literatur der Moderne. Tiibingen 1988. S. 379ft.

97 Hans Bender: Mein Gedicht ist mein Messer. Lyriker zu ihren Gedichten.
Miinchen 1955.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

sind derartige ,Verabredungen bei einem Gedicht® offentlich ausgetragen
worden.**

Domin wihlt fiir die Lektiire eines Gedichts den Begriff des ,,Stelldich-
eins“, der die Verabredung eines Liebespaares bezeichnet und als Bild einer
Begegnung an Die Botschafter erinnert. Sie setzt den Lesevorgang durch
diese Metaphorik mit einem intimen Treffen gleich, das in den Doppelinter-
pretationen erstmals Offentlich stattfindet. Die Fremdinterpretationen beur-
teilte Domin 2002 riickblickend als gelungener, da diese mehr Distanz zu
den Gedichten besiBen.”

Domin beschreibt in ihrer Einleitung der Doppelinterpretationen, wie
das ,,Gedicht zwischen Autor und Leser* steht und so den Raum fiir Inter-
pretation 6ffnet und begrenzt:

,Befreit vom ,Zufall der Entstehung‘ im Augenblick seiner Veréffentlichung,
macht sich das Gedicht auf zu den ,Zufdllen seiner Aneignung*: historisch-sozial-
personlich bedingten, in unabsehbarer Folge wechselnd, die sich ihm vorliberge-
hend einverleiben, in jedem Augenblick so relativ wie im ersten. Nur anders. Der
Sinn wandert mit, sich dauernd wandelnd.«'*

Mit ihrer Metaphorik der Nahrungsaufnahme folgt Domin den Begrifflich-
keiten, die bereits Karl Krolow in seinen poetologischen Uberlegungen zum
,,offenen Gedicht™ verwendet hatte: ,,Das ,offene‘’ Gedicht hat die Chance,
sich buchstéiblich alles einverleiben zu kénnen.“!*! Im Unterschied zu Kro-
low betrachtet Domin die Offenheit jedoch als konstitutiv fir Lyrik. Das,
was den Autor bewegt habe, als er das Gedicht schrieb, sei ebenso zufillig
wie die geschichtliche, gesellschaftliche oder individuelle Situation des Le-
sers wihrend des Lesens, jeder finde das fiir ihn ,,Passende* im Gedicht, das
fiir die unterschiedlichsten Deutungen offen ist: ,,Nicht jeder Leser liest al-
les, was in dem Gedicht — in einem bestimmten Augenblick — lesbar und

98 D,S.11.

99  Vgl. Margret Karsch: ,,Ein magischer Gebrauchsartikel”. Zur Poetik Hilde
Domins. In: Tribiine 3 (2004). H. 171. S. 75-79. S. 76.

100 D, S. 18. Vgl. dazu Wolfgang Raible: Vom Text und seinen vielen Vitern
oder: Hermeneutik als Korrelat der Schriftkultur. In: Aleida und Jan Ass-
mann (Hg.): Schrift und Gedéchtnis. Archédologie der literarischen Kommu-
nikation I. Miinchen 1983. S. 20-23. S. 20: ,,Jede Schriftkultur hat ihr Korre-
lat in der Zunft der Textausleger oder [...] in der Zunft derer, die in die Rolle
des abwesenden oder verblichenen Text-Vaters schliipfen und so zum Pfle-
ge- oder Stiefvater werden.* Raible paraphrasiert hier Phaidros.

101 Karl Krolow: Intellektuelle Heiterkeit. In: Akzente 2 (1955). H. 4. S. 341-
346. S. 344. Vgl. Ders.: Die Chance des Lyrikers. In: Die Tat 174 (1951). S.
16.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 69

durch es erfahrbar wire.“'”* Verschiedene Interpretationen kénnen also ne-
beneinander stehen, wie in dieser Anthologie. Jede von ihnen bedeutet eine
Anniherung: ,.Interpretation fiihrt den Leser bis hin an das Gedicht, sie zeigt
ihm, wie er lesen konnte. Dann l4sst sie ihn los. [...] Lesen kann er nur fiir
sich allein.“'®* Domin nimmt also keine (Be-)Deutungshoheit an; sie be-
trachtet den Autor als einen Leser neben anderen. Da die Bedeutung eines
Textes nicht fixierbar ist, ist die Instanz des Lesers die bedeutungsentschei-
dende — wenn auch wiederum nur als individuelle und momentane.

Ahnlich wie Paul Celan in seiner Rede bei Erhalt des Biichner-Preises
1960 formuliert Domin, der Autor und seine Erfahrung seien dem Gedicht
,,mitgegeben“m. Sie seien aber nicht mehr identisch mit dem Urheber des
Textes. Ein Dritter habe es oft einfacher bei der Interpretation, da er unbe-
fangen sei.

,Der Leser ist [...] unterwegs zur Autorschaft, d.h. zur Vereinigung mit dem Ge-
dicht, in dem bereits der Autor selbst ,verschwunden® ist, wenn es gut ist. Das Ge-
dicht frifit. Und ist bereit, den Interpreten nach dem Autor aufzufressen. Gedichte
sind freBlustige Gebilde, auBerordentlich gefriBig.«'®

Indem der Leser mit seiner Personlichkeit an das Gedicht herantritt, fiigt er
ihm eine weitere individuelle Lesart hinzu, die sich aus seinen Lebens- und
Leseerfahrungen speist und die nun in das Gedicht einflieft, von ihm ,,ge-
fressen” wird. So ist bereits die spezifische Erfahrung des Autors, aus der
das Gedicht stammt, Teil von ihm geworden. Kein Leser wird das Gedicht
jedoch in genau dieser Weise rezipieren, sondern jeder bringt andere Vor-
aussetzungen mit. Gedichte lassen sich auf verschiedene Weisen lesen, im-
mer neue Lesarten kommen innerhalb gewisser Grenzen hinzu.

Die Interpretationen werden, wenn sie wahrgenommen werden, zu ei-
nem Teil des Textes, der in Zukunft mitgelesen wird. Domin zeigte dies bei
verschiedenen Lesungen, wenn sie nach dem Vorlesen ihres Gedichts 4bel
steh auf (GG 364f) die Variation bzw. Ergdnzung dieses Gedichts durch ei-
nen Schiiler zitierte.'” Diese Art von ,,Gebrauch“ von Gedichten kann als

102 D,S.31.

103 D,S. 19.

104 D, S. 36. Vgl. Paul Celan: Der Meridian. Rede anldsslich der Verleihung des
Georg-Biichner-Preises. Darmstadt, am 22. Oktober 1960. In: Ders.: Ge-
sammelte Werke. Bd. 3: Gedichte III, Prosa, Reden. Hg. v. Beda Allemann
u. Stefan Reichert. Frankfurt a.M. 2000 (1983). S. 187-202. S. 185f.

105 D,S. 38.

106  So geschehen bei den Lesungen in Diisseldorf am 17.02.2001 und in Géttin-
gen am 22.02.2004. Es handelte sich um das Gedicht von Florian Kruse: Lo-
sche aus das Zeichen. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 21.06.1993. S. 31.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

praktische Anwendung ihrer theoretischen Uberlegung gelten, dass Gedich-
te Autor und Leser in sich aufnehmen. Die Poetologie von Domin geht an
diesem Punkt auf ein Moment von Hans-Georg Gadamers (1900-2002)
Hermeneutik zuriick, das jeden Interpreten in einer Deutungstradition veror-
tet: Neben individuellen und sozialen Kontexten beeinflusse die Wirkungs-
geschichte eines Textes seine Rezeption.'”’

Aus kommunikationstheoretischer Sicht war Domins Poetologie zu ih-
rem Entstehungszeitpunkt hochst aktuell, denn Ende der sechziger Jahre
verlagerte sich das Interesse der Literaturtheorie im Zusammenhang mit der
Frage, wie Texte Sinn konstruieren, zunechmend von der Autorin bzw. dem
Autor auf die Leserin bzw. den Leser. Dabei diente Ingardens Arbeit als
Ankniipfungspunkt. Die erste Auflage der Doppelinterpretationen traf also
das Bediirfnis nach literaturtheoretischer Reflexion und war bereits nach
drei Monaten vergriffen. Hans Robert Jau}’ literaturwissenschaftliche Re-
zeptionstheorie bedeutete eine kommunikationstheoretische Wende und
schuf eine neue Ausgangslage: Der Leser als produktives Subjekt und Teil
der Gesellschaft erhielt konstituierende Bedeutung fiir die Literatur und ihre
Deutung.'® In der Literaturwissenschaft entstand eine langjihrige Debatte,
die von Wolfgang Isers Theorie vom Akt des Lesens als Textelement erneut
angefacht wurde und ein neues Selbstverstindnis der philologischen Diszip-
linen entstehen lieB.""”

An den Frankfurter Poetik-Vorlesungen ldsst sich ablesen, dass die Re-
zeption und Wirkung von Texten innerhalb der Reflexionen durch die Auto-
rinnen und Autoren sowie die Wissenschaft gegeniiber den Auskiinften {iber
die eigene Haltung in den Vordergrund tritt."'® Domin hlt ihre Vorlesungen
erst im Wintersemester 1987/88 und tritt damit relativ spét innerhalb des u-
niversitidren Diskurses auf. Doch liegt dies nicht an einer theoretischen Ver-
spatung ihrerseits, wie die Interpretationen ihrer Gedichte und eben die
Doppelinterpretationen belegen, die sich bereits in diese Richtung bewegt
hatten, sondern an der Wahl der lyrischen Form gegeniiber der nunmehr es-
sayistischen und der daraus resultierenden Verspatung des Literaturbetriebs.

107 Vgl. Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philo-
sophischen Hermeneutik. Tibingen 1960; Gunter Grimm: Rezeptionsge-
schichte. Grundlegung einer Theorie. Miinchen 1977. S. 127.

108 Hans Robert Jaul3: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissen-
schaft. Frankfurt a.M. 1967.

109 Wolfgang Iser: Der Akt des Lesens. Theorie dsthetischer Wirkung. Miinchen
1976.

110 Vgl. Paul Michael Liitzeler: Einleitung. Poetikvorlesungen und Postmoder-
ne. A.a.O., S. 15.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 71

2.2.2 Distanzierung und Ausgrenzung von Erfahrung:
Losgelost, Immer kreisen

Voraussetzung fiir den von Domin in Worte und Die Botschafter vorgestell-
ten Austausch in einer konkreten Situation ist neben der sprachlichen AuBe-
rung das gegenseitige Interesse. Fehlt dieses, so ist derjenige, der etwas mit-
teilen mochte, weitgehend hilflos. Das fiihrt das Gedicht Losgeldst vor, das
1959 in Vigo (Spanien) entstand.'!! Das Gedicht zeigt im Bild eines Blattes,
dass das ,,Wort“ (I, 2) einem anhaltenden Deutungsprozess ausgesetzt ist.
Der homonyme Ausdruck ,,Blatt™ (IV, 2) verweist dabei auf eine literarische
Tradition, die mdgliche Identitit von Natur und Kunst zu verhandeln.'"?

Losgelost

Losgeldst
treibt ein Wort

auf dem Wasser der Zeit
und dreht sich

und wird getragen

oder geht unter.

Du hast mich lange vergessen.
Ich erinnre schon niemand,
dich nicht

und niemand

Dies Wort von mir zu dir,
dies treibende Blatt,

es konnte von jedem
Baum

auf das Wasser gefallen sein.

Ohne seinen urspriinglichen Kontext, unabhidngig von Sprecher und Adres-
sat, besteht das Wort in der Zeit fort ,,und dreht sich® (II, 2) dabei. Dieses
Drehen ldsst sich zum einen als Bedeutungsverdanderung interpretieren, die
es mit dem Vergehen der Zeit oder wie in der Redewendung ,,jemandem das
Wort im Mund umdrehen* erfihrt. Zum anderen verweist es auf die Erwa-

111 Vgl VE, S. 233.

112 Vgl Friedrich Holderlin: Friedensfeier. In: Samtliche Werke und Briefe. 3
Bde. Bd. 1. Hg. v. Michael Knaupp. Darmstadt 1998. S. 361; Paul Celan:
Ein Blatt. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 2. A.a.O., S. 385.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

gungen derer, die es rezipieren und dariiber entscheiden, ob es aufgenom-
men und erinnert oder vergessen wird (II, 3-4). Die Autonomie des Wortes
von seiner Schopferin bzw. seinem Schopfer und der Rezipientin bzw. dem
Rezipienten kann dabei durchaus kommunikative Schwierigkeit verursa-
chen. Die reimlosen Verse sowie die UnregelmiBigkeit von Metrum und
Rhythmus ein ungesteuertes, zufilliges, freies Treiben und Untergehen,
Tragen und Fallen zu. Durch die Anapher ,,und* (I, 3-4) und den Paralle-
lismus der darauf folgenden Priadikate bekommen die Verse einen wellenar-
tigen Rhythmus, der im néchsten Vers durch die Konjunktion ,,oder* (I, 4)
fortgesetzt wird und gemeinsam mit dem Bild des Wassers die Unendlich-
keit dieser Bewegung und des Deutungsprozesses impliziert.

Die mit Bildern der Natur arbeitenden Gedichte Worte und Losgeldst
verdeutlichen zwei unterschiedliche Ebenen, auf denen das Sprechen schei-
tern kann: Worte hilt zumindest an der theoretischen Moglichkeit des Spre-
chens als natiirlichem Prozess fest, Schwierigkeiten erwachsen tiberwiegend
aus der genuinen Beschaffenheit von Sprache. Losgeldst bezieht sich dem-
gegeniiber skeptisch auf die Kommunikation einer Botschaft, da deren Ge-
lingen vom Sender unabhéngig und allein vom Empfénger abhingig ist.

Das Prekidre dieser Situation erweist sich, iibertrigt man es auf die
Kommunikation in Westdeutschland nach 1945 iiber den nationalsozialisti-
schen Massenmord: Hannah Arendt, mit der Domin einen Briefwechsel
pflegte,'" beschreibt das Desinteresse an Auschwitz und am jiidischen Leid
in ihrem Essay Besuch in Deutschland 1950"* und in ihrem Denktage-
buch'" als Flucht vor der Auseinandersetzung mit der eigenen Schuld an
den nationalsozialistischen Verbrechen. Dariiber hinaus kennzeichne die
Aufrechnung der Leiden und die Betrachtung der Verbrechen auf Grundlage
der Erbsiinde als allgemein-menschlich die Situation. Sogar die Zerstérung
des eigenen Landes evoziere nur Indifferenz und Schweigen gegeniiber dem
Leid der anderen oder fiihre zu einem Aufrechnen mit dem eigenen Leid,
den Bombennichten, der zerstérten Heimat, der Massenflucht, den Kriegs-
gefangenenlagern. Viele Remigranten sowie Besucher Deutschlands besta-

113 Vgl. den Brief von Arendt an Domin vom 28.01.1960 in: Stadt- und Univer-
sitdtsbibliothek Frankfurt am Main (Hg.): Hilde Domin. A.a.O., S. 18.

114 Hannah Arendt: Besuch in Deutschland 1950. Die Nachwirkungen des Nazi-
regimes. In: Zur Zeit. Politische Essays. Hg. v. Marie Luise Knott. Berlin
1986. S. 43-70. S. 45.

115 Vgl. Hannah Arendt: Denktagebuch. 2 Bde. 1. Bd.: 1950 bis 1973. Hg. v.
Ursula Ludz und Ingeborg Nordmann. Miinchen 2002. S. 3-8.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 73

tigen die Eindriicke Arendts und die ,,zweite Schuld“!'"® der Deutschen, die
aus ihrer Uneinsichtigkeit resultierte.'"”

In seinen 1951 verdffentlichten Reflexionen aus dem beschddigten Le-
ben wandte sich auch Adorno gegen diese Politik der Verdrangung und die
Konstruktion des Mythos’ von der ,,Stunde Null“. Er wies darauf hin, dass
die Folgen des nationalsozialistischen Massenmords andauern und die Ge-
fahr der Barbarei nicht gebannt ist. Die Toten zu réichen, hiele, das Grauen
zu institutionalisieren, darauf zu verzichten, bedeutete den Sieg des Fa-
schismus und seiner Methoden.''®

Im o6ffentlichen Bewusstsein der fiinfziger Jahre lag die Schuld an den
nationalsozialistischen Verbrechen bei Hitler und den verurteilten Kriegs-
verbrechern, wihrend die deutsche Bevélkerung sich als Opfer der Verfiih-
rung und ihrer Konsequenzen fiihlte.'" Die deutsche Presse unterstiitzte
diese Einschitzung, indem sie die Perspektive derjenigen vernachldssigte,
die unter dem Nationalsozialismus tatsdchlich gelitten hatten, den Wider-
stand des Einzelnen gegen den Nationalsozialismus als unméoglich darstellte
und den zwar nicht in der ver6ffentlichten Meinung, wohl aber in den Kop-
fen fortbestehenden Antisemitismus tabuisierte.'”’ Ausnahmen bildeten
Aufdeckungen der Identitdt ehemaliger einflussreicher Personen des ,,Drit-
ten Reichs®, die sicherlich zu Recht, aber auch auf Kosten struktureller Kri-
tik skandalisiert wurden: ,,.Die Skandale sorgten zwar fiir eine stirkere The-
matisierung des Nationalsozialismus, fithrten aber nicht notwendig zu einer
intensiveren Beschiftigung und Aufarbeitung der NS-Vergangenheit bei der
Presse und ihren Lesern.“'?! Selbst die »~Experten” hielten diese nicht fiir
notwendig: Bereits Ende der finfziger Jahre ,,[...] herrschte Einigkeit unter

116 Ralph Giordano: Die zweite Schuld oder Von der Last Deutscher zu sein.
Miinchen 1990 (Hamburg 1987).

117 Vgl Oliver Lubrich (Hg.): Reisen ins Reich 1933-1945. Ausléndische Auto-
ren berichten aus Deutschland. Frankfurt a.M. 2005.

118 Vgl. Theodor W. Adorno: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschadig-
ten Leben. Berlin/Frankfurt a.M. 2001 (1951). S. 91.

119 Vgl Norbert Frei: Vergangenheitspolitik. Die Anféinge der Bundesrepublik
und die NS-Vergangenheit. 2., durchges. Aufl.,, Miinchen 1997 (1996). S.
405; Helmut Konig: Die Zukunft der Vergangenheit. Der Nationalsozialis-
mus im politischen Bewuftsein der Bundesrepublik. Frankfurt a.M. 2003. S.
26.

120 Vgl. Heiko Buschke: Deutsche Presse, Rechtsextremismus und nationalsozi-
alistische Vergangenheit in der Ara Adenauer. Frankfurt a.M. 2003. S. 358-
381.

121 Heiko Buschke: Deutsche Presse. A.a.O., S. 370.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

den Historikern, dass zum Nationalsozialismus nur noch wenige Fragen un-
geklart waren.“'%

Auf dieser Basis musste die Kommunikation nach dem Modell in Los-
geldst scheitern. Das Gedicht ldsst eine stark zuriickgenommene Kritik an
dem fehlenden Unrechtsbewusstsein erkennen, die es gerade durch seine zu-
riickgenommene Haltung entlarvt. Die Schwierigkeiten der Kommunikation
nach Auschwitz zeigen sich in den Auseinandersetzungen um die Schuld-
frage besonders deutlich.

Der deutschen Niederlage folgten die Festschreibung der objektiv be-
stehenden deutschen Kriegsschuld und die Frage, inwieweit Regierung und
Bevolkerung verantwortlich waren. Der Schweizer Psychoanalytiker Carl
Gustav Jung (1875-1961) schrieb 1945 der Psyche aller Deutschen eine
Kollektivschuld zu und trennte diese von der ,,Individualschuld®, fiir die die
Deutschen sich juristisch, moralisch und intellektuell gegentiber Europa zu
verantworten hitten — die Gerechten wie die Ungerechten, denn nach zwolf
Jahren Nationalsozialismus koénne Deutschland diese Differenzierung von
der Welt nicht erwarten.'” Eine Kollektivschuld war von den US-
Amerikanern und von den Briten nur auf bestimmte Handlungen bezogen,
nicht aber als ,,Wesensausdruck® der Deutschen oder ,,gemeinsames Be-
wuBtsein® behauptet worden — trotz des fiir alle Deutschen bestimmten Ree-
ducation-Programms.'?* Die aggressive Abwehr des Vorwurfs diente der
deutschen Bevolkerung dazu, das Postulat der Reflexion von Schuld insge-
samt zurtickzuweisen.

Karl Jaspers bezog Position gegen den deutschen Unwillen zur Ausei-
nandersetzung mit der Vergangenheit: ,,In der Tat sind wir Deutschen ohne
Ausnahme verpflichtet, in der Frage unserer Schuld klar zu sehen und die
Folgerungen zu zichen. Unsere Menschenwiirde verpflichtet uns.“'*® Er
stellte fest: ,,Man mag nicht héren von Schuld, von Vergangenheit, man ist

122 Edgar Wolfrum: Das westdeutsche ,,Geschichtsbild“ entsteht. Auseinander-
setzungen mit dem Nationalsozialismus und neues bundesrepublikanisches
Staatsbewusstsein. In: Matthias Frese/Julia Paulus/Karl Teppe (Hg.): Demo-
kratisierung und gesellschaftlicher Aufbruch: Die sechziger Jahre als Wen-
dezeit der Bundesrepublik. Paderborn 2003. S. 227-246. S. 229.

123 Vgl. Carl Gustav Jung: Nach der Katastrophe. In: Ders.: Zivilisation im U-
bergang. Freiburg i. B. 1974. Hg. v. Lilly Jung-Merker/Elisabeth Riif (ED:
Neue Schweizer Rundschau XIII/2. Ziirich 1945. S. 67-88). S. 219-244. S.
220-222.

124 Vgl. Jan Friedmann/J6rg Spéter: Britische und deutsche Kollektivschuld-
Debatte. In: Ulrich Herbert (Hg.): Wandlungsprozesse in Westdeutschland.
Belastung, Integration, Liberalisierung 1945-1980. Géttingen 2002. S. 53-
90.

125 Karl Jaspers: Die Schuldfrage. A.a.O., S. 8.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 75

nicht betroffen von der Weltgeschichte.“'*® Jaspers unternahm aus Anlass
der offentlichen Debatten eine systematische Auseinandersetzung mit der
Schuldfrage. Seine vier grundlegenden Schuldbegriffe — der kriminellen, der
politischen, der moralischen und der metaphysischen Schuld —, die bereits
die Unterscheidung zwischen Innen und Auflen enthalten, entlasteten jedoch
die deutschen Mitldufer, indem er diesen nur eine metaphysische Schuld in
dem Sinne zusprach, dass jeder mitverantwortlich sei fiir alles, was um ihn
herum geschehe.'?” Jaspers beklagt das alltigliche Mitmachen und Wegse-
hen des Einzelnen sowie die gidngigen Strategien, das eigene Handeln zu
entschuldigen. Auch Hannah Arendt forderte individuelle Verantwortung
ein und wandte sich gleichzeitig gegen die Konstruktion einer Kollektiv-
schuld, denn ,,der Schuldbegriff macht nur Sinn, wenn er auf Individuen an-
gewendet wird“'?®,

Die Moglichkeiten von finanzieller ,,Wiedergutmachung'?® kénnen
immer nur unzureichend sein. Die Massnahme wurde aulerdem durch die
Praxis widerlegt, beispielsweise indem ehemalige Nationalsozialisten als
medizinische Gutacher arbeiteten: Bis 1966 wurden auf Behordenebene 55
Prozent der Antrige auf Ersatz fiir gesundheitliche Schiden abgelehnt.'*°
Jaspers wies die moralischen Forderungen zuriick: ,,Strafe und Haftung —
Wiedergutmachung — sind anzuerkennen, nicht aber die Forderung von
Reue und Wiedergeburt, die nur von innen kommen konnen. Gegen solche
Forderungen bleibt nur Abwehr durch Schweigen.“"*! Gefiihle lassen sich
nicht erzwingen. Jaspers vernachléssigt jedoch die neben der individuellen
bestehende fillige staatliche Ubernahme von Verantwortung. Zudem zeigen
Hannah Arendts bereits angefithrte Uberlegungen, dass angesichts des
»Qrauens” weder Strafe noch Vergebung moglich sind. Jaspers, der zu den
Gegnern des nationalsozialistischen Regimes gehort hatte, iibernimmt in
seiner Abhandlung die Perspektive der Deutschen, ohne die Téater-Opfer-

126 Karl Jaspers: Die Schuldfrage. Ein Beitrag zur deutschen Frage. Ziirich
1947.8S.7.

127 Karl Jaspers: Die Schuldfrage. A.a.O., S. 10f.

128 Hannah Arendt: Was heilit personliche Verantwortung unter einer Diktatur?
In: Dies.: Nach Auschwitz. Essays & Kommentare 1. Berlin 1989. S. 81-97.
S. 82. Der Text wurde 1964 von mehreren Rundfunksendern unter dem Titel
Personal Responsibility under Dictatorship gesendet und in The Listener,
06.08.1964, S. 185-187 u. 205 abgedruckt.

129 Vgl. zur Problematik des Begriffs sowie zur damit bezeichneten Politik
Constantin Goschler: Schuld und Schulden. Die Politik der Wiedergutma-
chung fiir NS-Verfolgte seit 1945. Géttingen 2005.

130 Vgl Christian Pross: Wiedergutmachung. Der Kleinkrieg gegen die Opfer.
Frankfurt a.M. 1988. S. 40; 144.

131 Karl Jaspers: Die Schuldfrage. A.a.O., S. 23.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

761 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

Dichotomie zu teilen. Dies stiitzt das Urteil von Jean Paul Bier, in Die
Schuldfrage gehe es ,,[...] keineswegs um Trauerarbeit, sondern eher um ,ti-
terorientierte Aufarbeitung der Vergangenheit.“'*? Dass ,,Jaspers die wirk-
liche und allein ausschlaggebende ,Reinigung® vom Nationalsozialismus
[...] zu einer Angelegenheit erklérte, die jeder einzelne mit sich und seinem
Innern allein und vor Gott auszumachen hatte*!®*, statt deren Relevanz 6f-
fentlich auszuhandeln, ist problematisch. Die Leitbegriffe der Diskussionen
zeigen deutlich ihre ,.religiose Textur“m, die der Debatte zusitzliches Ge-
wicht verleiht.

Martin Walser (geb. 1927) begriindete 1965 das fehlende Schuldgefiihl
bei den Deutschen angesichts der detaillierten Berichterstattung {iber die
Verbrechen in Auschwitz damit, dass die Taten den Deutschen zu schreck-
lich erschienen, um sich damit zu identifizieren oder Mitverantwortung zu
tibernehmen: ,,So ist unser Gedéchtnis jetzt gefiillt mit Furchtbarem. Und je
furchtbarer die Auschwitz-Zitate sind, desto deutlicher wird ganz von selbst
unsere Distanz zu Auschwitz. Mit diesen Geschehnissen, das wissen wir
gewiB, mit diesen ScheuBlichkeiten haben wir nichts zu tun.*'*®

Doch sei dies ein Irrtum: ,,Man muf} leider vermuten, da3 wir jenem
Staat ndher waren als wir seiner Manifestation in Auschwitz gegeniiber
wahrhaben wollen.“'*® Walser sorgte sich: ,,Ich glaube, wir werden Ausch-
witz bald wieder vergessen haben, wenn wir es kennenlernen als nur eine
Sammlung subjektiver Brutalititen.“'?’ Er fiirchtete zwar nicht die Wieder-
holung von Auschwitz, wohl aber neue, andere Verbrechen, die dessen
Ausmal erreichen kénnten, weil die Strukturen, die den nationalsozialisti-
schen Massenmord beforderten, immer noch existierten.

Raul Hilberg hinterfragte in seiner historischen Studie zum Holocaust
1961 die Verwendung des Begriffs ,,Vergangenheit* und kritisierte die darin
implizierte Distanzierung, Verharmlosung und Zuriickweisung von Schuld:
»Dieser Begriff umschlieB3t die gewesenen Ereignisse und trennt sie gleich-
zeitig von der Gegenwart.“'*® Norbert Frei benennt mit dem Begriff der
,»Vergangenheitspolitik* kritisch diese Haltung auf Seiten des Staates in den
unmittelbaren Nachkriegsjahren:

132 Jean Paul Bier: Jaspers Die Schuldfrage. In: Stephan Braese u.a. (Hg.): Deut-
sche Nachkriegsliteratur. A.a.O., S. 271-282. S. 274.

133  Helmut Ko6nig: Die Zukunft der Vergangenheit. A.a.O., S. 23.

134 Nicolaus Berg: Der Holocaust und die westdeutschen Historiker. A.a.O., S.
209.

135 Martin Walser: Unser Auschwitz. In: Kursbuch 1 (1965). S. 189-200. S. 190.

136 Martin Walser: Unser Auschwitz. A.a.O., S. 197.

137 Martin Walser: Unser Auschwitz. A.a.O., S. 195.

138 Raul Hilberg: Die Vernichtung der europdischen Juden. A.a.O., Bd. 3. S.
1123.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 77

,,Vergangenheitspolitik, verstanden als Proze der Amnestierung und Integration
vormaliger Anhdnger des ,Dritten Reiches® und der normativen Abgrenzung vom
Nationalsozialismus, war in ihren Grundsétzen unumstritten, in ihren Leistungen
grofziigig und in ihren Folgen nachhaltig. Sie war, etwa eine halbe Dekade lang,
ein zentraler Aspekt legislativen und exekutiven Handelns.«'*

Die ,,Vergangenheitspolitik* der Bundesrepublik richtete sich vorrangig auf
die gesellschaftliche Stabilisierung, weniger auf die Verbrechen der Ver-
gangenheit selbst — abzulesen ist dies etwa an den Straffreiheitsgesetzen von
1949 und 1954, der Empfehlung des Bundestags zum Abschluss der Entna-
zifizierung 1950 oder dem Artikel 131 GG."*" Die Verbrechen wurden da-
mit durch die Gesetzgebung fortgeschrieben.

In den neunziger Jahren des 20. Jahrhunderts setzte sich im sprachlichen
Rekurs auf den Umgang mit dem Nationalsozialismus der Begriff der ,,his-
torischen Verantwortung* durch. Er bietet die Moglichkeit, sich von unmit-
telbarer Identifikation mit der Schuld der nationalsozialistischen Téter zu
distanzieren, ohne eine geschichtliche Beziehung der heutigen politischen
Situation im deutschen Nachfolgestaat zu den damaligen Verbrechen zu
leugnen. Damit wird die Notwendigkeit anerkannt, wenigstens einer Fort-
setzung des begangenen Unrechts entgegenzuwirken. Die praktischen Kon-
sequenzen der historischen Verantwortung werden von gesellschaftlich kon-
tinuierlich ausgehandelt.

Einem Kommunikationsprozess, wie ihn Domins Gedicht Die Botschaf-
ter vorstellt und wie er in Losgeldst scheitert, standen damals auch psycho-
logische Ursachen entgegen: Alexander und Margarete Mitscherlich erklar-
ten 1967 aus groferem zeitlichen Abstand ,,Die Unfihigkeit zu trauern” und
die empfindlichen Reaktionen der deutschen Offentlichkeit auf Bestrebun-

139  Norbert Frei: Vergangenheitspolitik. A.a.O., S. 397.

140 Vgl. Norbert Frei: Vergangenheitspolitik. A.a.O., insbesondere S. 18. Vgl.
auch Hans Giinter Hockerts/Christiane Kuller (Hg.): Nach der Verfolgung.
Wiedergutmachung nationalsozialistischen Unrechts in Deutschland? Got-
tingen 2003; Michael Kirn: Verfassungsumsturz oder Rechtskontinuitit? Die
Stellung der Jurisprudenz nach 1945 zum Dritten Reich insbesondere die
Konflikte um die Kontinuitét der Beamtenrechte und Art. 131 GG. Berlin
1972. Zur Strafverfolgung von NS-Verbrechen vgl. Michael Greve: Der
justitielle und rechtspolitische Umgang mit den NS-Gewaltverbrechen in den
sechziger Jahren. Frankfurt a.M. 2001; Ders.: Taiter oder Gehilfen? Zum
strafrechtlichen Umgang mit NS-Gewaltverbrechern in der Bundesrepublik
Deutschland. In: Ulrike Weckel/Edgar Wolfrum (Hg.): ,,Bestien” und ,,Be-
fehlsempfinger”. Frauen und Ménner in NS-Prozessen nach 1945. Gottingen
2003; Jeffrey Herf: Zweierlei Erinnerung. Die NS-Vergangenheit im geteil-
ten Deutschland. Berlin 1998.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78] ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

gen wider das Vergessen damit, dass die Trennung von Vergessen von
Schuld und von positiver Erinnerung hohe Anforderungen stelle und des-
halb unterblieben sei.'*! Der , Fiithrer Adolf Hitler habe den Deutschen als
Identifikationsfigur und Liebesobjekt gedient, und auf ihn als ,,Verfiihrer*
hitten sie alle Schuld an den nationalsozialistischen Verbrechen projiziert,
als die Nurnberger Prozesse deren Verdrangung nicht langer erlaubten. Ver-
dringt wurde den Mitscherlichs zufolge nun die Liebe zu Hitler, da um die-
sen nicht getrauert werden durfte, und damit der eigene Anteil an der
Schuld. In der neueren Forschung findet sich diese Analyse bestitigt: ,,Die
aus Abwehr und Ignoranz resultierende Mitleidslosigkeit steht in einer Tra-
dition von Einfiithlungsverweigerung, die die Verbrechen damals erméoglich-
te. Die Abspaltung der eigenen Gefiihle geht Hand in Hand mit der Abwehr
der Gefiihle der anderen.«'**

Bei einer reprisentativen Befragung durch das Institut fiir Demoskopie
in Allensbach, ob es Deutschland im Kaiserreich, in der Weimarer Repu-
blik, im Nationalsozialismus oder in der BRD am besten gegangen sei,
nannte 1951 die Mehrheit der deutschen Bevolkerung den Nationalsozialis-
mus und bewertete politische NS-GroBen positiv — erst 1963 dnderte sich
dies."*® Bis mindestens Mitte der fiinfziger Jahre kann man von einer Praxis
«“% sprechen, die Vertreter der Politik
wie Hermann Liibbe sogar als notwendig fiir den Wandel der deutschen
Nachkriegs- in eine Biirgergesellschaft erachteten, wihrend sie doch zur

Entlastung von der Auseinandersetzung mit der eigenen Schuld genutzt
145

des ,.kommunikativen Beschweigens

wurde.

Das offentliche Schweigen verlor seit den fiinfziger Jahren immerhin an
gesellschaftlicher Dominanz. Hartmut Berghoff nennt als ausschlaggebende
Griinde dafiir den Abschluss der Griindung der Bundesrepublik, den sozi-
okonomischen Aufschwung, die Verschiebung des Generationengefiiges
und verschiedene Strafprozesse. So fiihrte der Ulmer Einsatzgruppenprozess

141 Vgl. Alexander und Margarete Mitscherlich: Die Unfihigkeit zu trauern.
Grundlagen kollektiven Verhaltens. Miinchen 1969 (1967). S. 25.

142 Birgit Rommelspacher: Schuldlos — Schuldig? Hamburg 1995. S. 55.

143 Vgl Birgit Schwelling: Wege in die Demokratie: eine Studie zum Wandel
und zur Kontinuitit von Mentalititen nach dem Ubergang vom Nationalso-
zialismus zur Bundesrepublik. Opladen 2001. S. 13ff; Gotz Aly: Hitlers
Volksstaat. Raub, Rassenkrieg und nationaler Sozialismus. Frankfurt a.M.
2005.

144 Hermann Liibbe: Der Nationalsozialismus im deutschen Nachkriegsbewuf3t-
sein. In: Historische Zeitschrift 236 (1983). H. 3. S. 579-599. S. 594.

145 Vgl Aleida Assmann/Ute Frevert: Geschichtsvergessenheit — Geschichtsver-
sessenheit. Vom Umgang mit deutschen Vergangenheiten nach 1945. Stutt-
gart 1999. Insbesondere S. 75ff.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 79

1958 zur Einrichtung der Zentralen Stelle zur Aufklarung nationalsozialisti-
scher Verbrechen in Ludwigsburg, was einem bedeutenden Einschnitt in der
bundesrepublikanischen Strafverfolgung im Zusammenhang mit dem Nati-
onalsozialismus entsprach und fiir die Prisenz des Themas in der Offent-
lichkeit sorgte. Die Arbeit der Ludwigsburger Einrichtung war bei den De-
batten um die Verjahrung von nationalsozialistischen Strafverbrechen 1964,
1969 und 1979 einflussreich. Der Eichmann-Prozess 1960 bis 1961 in Jeru-
salem und die Auschwitz-Prozesse in Frankfurt am Main zwischen Dezem-
ber 1963 und August 1965 erlangten dariiber hinaus weite 6ffentliche Wir-
kung und trugen dazu bei, das Schweigen zu brechen.'*®

Fir den Eichmann-Prozess hat Peter Krause iiberzeugend nachgewie-
sen, dass dieser ,,weiten Teilen der bundesdeutschen Presse!'¥’
»fur eine weiterreichende und iiber die Hinrichtung Eichmanns hinaus an-
dauernde kritische Reflexion tiber die nationalsozialistische Vergangenheit*
sowie die Auseinandersetzung mit ,,der persoénlichen Verstrickung, Verant-
wortung und Schuld jedes einzelnen Deutschen® diente.

Einzelne Forschungsarbeiten zeigen, dass es in den Jahren unmittelbar
nach dem Krieg Proteste von Verfolgten des Nationalsozialismus sowie von
Studierenden und Jugendlichen gab, dass also ,,[...] die nationalsozialisti-
sche Vergangenheit nicht generell beschwiegen wurde.“'** Doch das kann
nicht dariiber hinwegtiuschen, dass es in der Offentlichkeit nur vereinzelt
und eingeschrinkt Widerstand gegen das Schweigen zu den Folgen des Na-
tionalsozialismus gab bzw. dass dieser Widerstand weitgehend wirkungslos
blieb im Hinblick auf die gesamtgesellschaftliche Erinnerungspolitik. Der
Prozess der Selbstreflexion brauchte in der bundesdeutschen Offentlichkeit
bis Anfang der achtziger Jahre, um zu einem breiten Konsens zu gelangen,
dass der Nationalsozialismus und seine Verbrechen bisher verdridngt worden
seien.'” Die Geschichtswissenschaft hat die jiidischen Erfahrungen Ende

als Anlass

146 Vgl. Hartmut Berghoff: Zwischen Verdriangung und Aufarbeitung. In: Ge-
schichte in Wissenschaft und Unterricht 49 (1998). H. 2. S. 96-114; A. Rii-
ckerl: NS-Verbrechen vor Gericht. 2. Aufl., Heidelberg 1984; Steffen Radl-
maier: Der Niirnberger LernprozeB. Von Kriegsverbrechern und Starrepor-
tern. Frankfurt a.M. 2001.

147 Peter Krause: Der Eichmann-Proze in der deutschen Presse. Frankfurt
a.M./New York 2002. S. 301. Vgl. die beiden folgenden Zitate ebd.

148 Anja Corinne Baukloh: ,,Nie wieder Faschismus!“ Antinationalsozialistische
Proteste in der Bundesrepublik der 50er Jahre im Spiegel ausgewihlter Ta-
geszeitungen. In: Dieter Rucht (Hg.): Protest in der Bundesrepublik. Struktu-
ren und Entwicklungen. Frankfurt a.M. 2001. S. 71-102. S. 96.

149  Vgl. Norbert Frei: Vergangenheitspolitik. A.a.O., S. 8. Die Gegenmeinung
vertritt z.B. Manfred Kittel: Die Legende von der ,,Zweiten Schuld“: Ver-
gangenheitsbewiltigung in der Ara Adenauer. Berlin 1993.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

der vierziger Jahre aus dem Diskurs ausgeschlossen, wie Nicolas Berg
nachgewiesen hat: ,,Erfahrungen jiidischer Historiker wurden nicht zum
Thema gemacht. Thre Themen waren begriindungspflichtig und ihre Per-
spektive auf das Ereignis Holocaust marginalisiert.'** Mit dem Vorwurf,
die deutsch-jiidischen Historiker arbeiteten nicht ,,sachlich®, sondern ,,emo-
tional* und ,,moralisch®, disqualifizierten nicht-jiidische Wissenschaftler die
Arbeiten ihrer Kollegen.151

Moglicherweise liegt darin auch ein Grund dafiir, dass Domin sich in ih-
ren Essays auf poetologische und autobiographische Fragen konzentriert. Ih-
re Lyrik unterbreitet zwar Angebote zur Auseinandersetzung mit der Ver-
gangenheit, bleibt dabei aber polysem. Wie Horst Meller schon 1971 festge-
stellt hat, schrieb sie ,,unter dem Eindruck [...] der Jahre 1933 bis 1945152
und legte die Auseinandersetzung damit nahe.

Seit 1955 hatte Domin sich wiederholt in Deutschland aufgehalten und
kannte deshalb das politische Klima: Nicht nur die Uberlebenden der Lager,
auch die Exilanten wurden beschrinkt auf ein monologisches Sprechen,
wihrend den Dichterinnen und Dichtern, die sich in die ,,Innere Emigration*
zuriickgezogen hatten, die Kommunikation leichter fiel oder zumindest gro-
Bere Kontinuitit aufwies. Den Exilanten begegneten in Deutschland Ableh-
nung und Schweigen. Oft wurden sie mit den als ,,Besatzer denunzierten
Alliierten gleichgesetzt, auch wenn sie keinesfalls immer vorbehaltlos auf
deren Seite standen.'*® Dadurch wurden sie erneut ausgegrenzt, und das Exil
dauerte fiir sie auch nach 1945 an. Es war als jidisch und links stigmatisiert,
die Ablehnung gegeniiber den Vertretern des ,,anderen Deutschlands® durch
die in unterschiedlichem Mafe durch Mittéterschaft Kompromittierten nach
1945 war verbreitet. Bei einigen Politikern kann man gar von ,,Emigranten-
«13% sprechen.

Auch unter den Schriftstellerinnen und Schriftstellern kam es zu Ausei-
nandersetzungen: Der Streit zwischen den Frank Thiel (1890-1977) und
Thomas Mann (1875-1955) 1945 in der Zeitschrift Die Gegenwart zeigte
deutlich die sich gegentiiberstehenden Positionen der ,,Daheimgebliebenen‘
und der Fliichtlinge: Wihrend Thiefl und andere den Emigranten vorwarfen,

hetze

sich vor der Ubernahme von Verantwortung in ihrem Land gescheut zu ha-
ben, um ,,von den Logen und Parterreplitzen des Auslands der deutschen

150 Nicolas Berg: Der Holocaust. A.a.O., S. 192.

151 Nicolas Berg: Der Holocaust. A.a.O., S. 617.

152  Horst Meller: Hilde Domin. In: VE, S. 36-50 (erstmals und ungekiirzt in:
Deutsche Dichter der Gegenwart. Hg. v. Benno von Wiese. Berlin 1971. S.
354-368). S. 41.

153  Johannes G. Pankau: Schwierige Riickkehr. Exil und Nachkriegsliteratur
1945-1950. Oldenburg 1995. S. 7.

154  Sven Papcke: Exil und Remigration. A.a.O., S. 20.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 81

Tragt‘>die“155 zuschauen zu konnen, warf Mann denen, die sich dem Nazi-

Diktat angepasst hatten, Mitldufertum und Mitschuld vor.

Der Streit schlug sich auch literarisch nieder. Hans Sahl (1902-1993)
schreibt in seinen Memoiren eines Moralisten (1983) ebenfalls iiber die Ab-
lehnung der deutschen Bevolkerung gegeniiber den Remigranten. Wolfgang
Koeppen (1906-1996), der zur inneren Emigration gezdhlt wird, ldsst den
Helden seines Romans Das Treibhaus (1953), einen Remigranten, aus Ver-
zweiflung und Uberdruss an der Bundesrepublik Deutschland und ihrer Ta-
buisierung und Stigmatisierung des Exils Selbstmord begehen. Frithjof
Trapp zufolge war es ,,diese Kontinuitdt der nazistischen Verleumdungen
und Diffamierungen, die bei gewandelten politischen Verhiltnissen der E-
xilliteratur zum Verhangnis«'*® geworden sei.

In den sechziger Jahren behinderte die Sentimentalisierung die Aufar-
beitung der Exilproblematik. Selbst die Wahrnehmung der Studentenbewe-
gung war Papcke zufolge vorerst ,,politisch hoch selektiv und ,,intellektuell
oft reichlich esoterisch“!*’. . Das , geschlossene System der Amnesie‘ (Peter
Hirtling) und damit die ,Verschworung des Schweigens® (Willy Brandt) be-
gann erst durch die Studentenbewegung zu brockeln.“'>® Das Fundament fiir
den Umgang mit der Vergangenheit war jedoch schon gelegt. Die deutsche
Gesellschaft habe ,,die Anerkennung des Exils als (neben dem Widerstand)
einem der wenigen Aktivposten in einer Bilanz der jingeren deutschen Ge-
schichte [...] lange verschleppt'*.

Erst 1987 bezog sich Horst Bienek (1930-1990) in einer selbstkritischen
AuBerung auf Joseph Brodsky (1940-1996), der die Gedichte der Exilanten
als Schreie empfunden hatte: ,,Unsere Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem Exil
und den Exilanten ist, wenn sie weiterhin anhilt, nichts anderes als das all-
mihliche Ersticken dieser Schreie.“'®” In diesem Bild wird die Gewalt sicht-
bar, welche in der Ignoranz gegeniiber den Verfolgten lag. Auch die ver-
antwortlichen Politiker versagten, indem sie die emigrierten Kiinstlerinnen

155 Frank Thiess: Die innere Emigration. Offener Brief an Thomas Mann
(1945). In: J. F. G. Grosser: Die grofle Kontroverse. Ein Briefwechsel um
Deutschland. Hamburg/Genf/Paris 1963. S. 24.

156  Frithjof Trapp: Logen- und Parterreplidtze. Was behinderte die Rezeption der
Exilliteratur? In: Ulrich Walberer (Hg.): 10. Mai 1933. Biicherverbrennung
in Deutschland und die Folgen. Frankfurt a.M. 1983. S. 240-259. S. 259.

157 Sven Papcke: Exil und Remigration. A.a.O., S. 13.

158 Sven Papcke: Exil und Remigration. A.a.O., S. 21.

159  Sven Papcke: Exil und Remigration. A.a.O., S. 9.

160 Horst Bienek: Das allmidhliche Ersticken von Schreien. Sprache und Exil
heute. Miinchner Poetik-Vorlesungen. Miinchen 1987. S. 28.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

und Kiinstler nicht ausdriicklich zur Riickkehr aufforderten.' Besuche in
Deutschland oder gar die Remigration bedeuteten fiir die Exilanten meist
das Andauern der Fremdheit, die ,Heimkehr in ein fremdes Land“'®, ein
zweites Exil“, wie es sich auch in Domins Texten andeutet. Peter Mertz
begriindet die Schwierigkeiten bei der Integration der Remigranten mit der
verdrangten Schuld:

,,Die unbelasteten, fiir das Geschehene nicht verantwortlichen Emigranten erinnern
die Deutschen alleine schon dadurch, daf} sie wieder zuriickkommen, an das, was
eben gewesen war. Die Emigranten halten die Wunde offen, lenken das Gedécht-
nis, zwingen zur Erinnerung, zum Aufrdumen, zu schmerzlicher Seelenarbeit. Und
da sie nicht schweigen, sind sie Ankldger. Der Pfahl im Fleisch. Das macht sie un-

. . «l63
beliebt, weckt Aversionen.“!®

In der unmittelbaren Nachkriegszeit in Deutschland standen die Erfahrun-
gen der Verfolgten des Nationalsozialismus gegen die von den Tétern und
ihren Nachfolgern, die nichts oder nur Bestimmtes davon zur Kenntnis
nehmen wollten. Peter Mosler sieht darin den Grund fiir die zunéchst aus-
bleibende Rezeption von Literatur tiber den Holocaust in Deutschland: ,,Die
Gedichte von Nelly Sachs und Paul Celan wurden nicht gelesen, weil es die
Angst gab, die Blicke der Toten zu spiiren. ,Sand aus den Urnen® mufite ein-
gestampft werden.“'®* Ende der fiinfziger und Anfang der sechziger Jahre,
als Domins Gedichte erschienen, dnderte sich zum einen diese Situation,
zum anderen kam sicherlich die Offenheit dieser Texte, die sich nicht auf
eine judische Erfahrung festlegten, den Bediirfnissen des Publikums entge-
gen. Das Angebot einer allgemein-menschlichen Lesart bildet eine Briicke,
die unterschiedliche Erfahrungshorizonte verbindet. Domins Gedicht ver-
meidet plakative Schuldbekenntnisse und ermdoglicht eine gemeinsame

Trauer, ohne den Bezug auf den Holocaust aufzugeben.'®

161 Vgl. Peter Mertz: Und das wurde nicht ihr Staat. Erfahrungen emigrierter
Schriftsteller mit Westdeutschland. Miinchen 1985. S. 215.

162 Marita Krauss: Heimkehr in ein fremdes Land. Geschichte der Remigration
nach 1945. Miinchen 2001.

163  Peter Mertz: Und das wurde nicht ihr Staat. A.a.O., S. 145.

164  Peter Mosler: Zur Legitimation des Schreibens. In: Ders. (Hg.): Schreiben
nach Auschwitz. A.a.O., S. 7-10. S. 9.

165 Bei den Diskussionen um das 2005 fertig gestellte Holocaust-Mahnmal in
Berlin, die sich als Auseinandersetzungen mit dem kiinstlerischen Sprechen
ebenfalls zum Diskurs um Lyrik nach Auschwitz zdhlen lassen, ging und
geht es auch um eine solche Praxis der Trauer. Vgl. Jan-Holger Kirsch: Na-
tionaler Mythos oder historische Trauer? Der Streit um ein zentrales ,,Holo-
caust Mahnmal“ fiir die Berliner Republik. K6ln 2003. S. 13.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 83

Die Mehrzahl der jiidischen Remigranten war bereit zum persénlichen
Dialog, die Bevolkerung und die Literaturszene Westdeutschlands jedoch
nur selten, trotz der thematischen Auseinandersetzung mit dem Nationalso-
zialismus durch die Gruppe 47.'° Diese prigte als Reprisentantin der enga-
gierten Literatur, die sich der nationalsozialistischen Vergangenheit stellte
und eine andere Gesellschaft anstrebte, entscheidend das Bild der BRD im
Ausland.'®” Dabei herrschte in Teilen der Gruppe 47 Ablehnung gegeniiber
judischen Autorinnen und Autoren, fiir die sie kunstprogrammatische Griin-
de geltend machte, etwa mit der Forderung nach einer anti-ideologischen
Haltung und Pragmatismus.168 Das Konzept der ,,Stunde Null“, das als
»~Neuanfang* betrieben wurde, trug zu Missverstindnissen zwischen den
Exilantinnen und Exilanten, den Autorinnen und Autoren der ,,Inneren Emig-
ration* und der ,,Jungen Generation* bei, zu der Walter Kolbenhoff (Pseu-
donym von Walter Hoffmann, 1908-1993), Wolfgang Borchert (1921-1947)
oder Wolf Dietrich Schnurre (1920-1989) zédhlen. Andersch’ Rede von der
,Voraussetzungslosigkeit“'® bildete einen Griindungsmythos, ebenso wie
Wolfgang Weyrauchs (1904-1980) Formulierung vom ,,Kahlschlag*'™:
Weggeschlagen werden sollten die durch die bestehende Literatur gewach-
senen Traditionen und Bilder.

In einem ihrer Essays stimmte Domin einigen Prinzipien der Gruppe 47
zu, etwa dem Kampf gegen Kitsch und sentimentalen Nationalismus.'”" Sie
stellte jedoch die Moglichkeiten eines ,,Kahlschlags® in Frage. Sei es 1947
auch die Absicht der Lyriker gewesen, eine Zasur zu setzen, so verliere die-
se mit wachsendem zeitlichem Abstand an Bedeutung, da der Zusammen-
hang mit der Tradition unauflosbar fortbestehe und sich auch tiber den geo-
grafischen Raum erstrecke. Wihrend die Politiker sich noch an der ,,Ver-
gangenheit™ abarbeiteten — durch Anfithrungszeichen bezieht Domin sich
kritisch auf den Wortgebrauch —, habe die deutsche Lyrik diesen Prozess
zwar nicht abgeschlossen, aber sie sei durch ihr sprachliches Wesen der 6f-

166 Vgl. Peter Demetz: Fette Jahre, magere Jahre. Deutschsprachige Literatur
von 1965-1985. Miinchen 1988 (New York 1986).

167 Vgl. Willi Huntemann: ,,Unengagiertes Engagement* — zum Strukturwandel
des literarischen Engagements nach der Wende. In: Ders./Matgorzata Klen-
tak-Zablocka/Fabian Lampart/Thomas Schmidt (Hg.): Engagierte Literatur
in Wendezeiten. Wiirzburg 2003. S. 33-48. S. 38.

168 Vgl. Giinter Blamberger: Versuch iiber den deutschen Gegenwartsroman.
KrisenbewuBtsein und Neubegriindung im Zeichen der Melancholie. Stutt-
gart 1985. S. 68.

169  Alfred Andersch: Deutsche Literatur in der Entscheidung. A.a.O., S. 25.

170 Wolfgang Weyrauch: Nachwort. In: Ders. (Hg.): Tausend Gramm. Samm-
lung neuer deutscher Geschichten. Hamburg/Stuttgart 1949. S. 213.

171  Vgl. Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 83; 100.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

fentlichen Ebene in der Auseinandersetzung mit dem Massenmord vor-
aus.'” Das Gedicht erscheint ihr als ,,die Spitze des Ungesagten [...], die ge-
rade noch ins Sagbare ragt'”.

In Domins Essay klingt damit eine Abgeschlossenheit mit der Vergan-
genheit an, die sich in den lyrischen Texten Domins nicht findet. Deswegen
liegt es nahe, ihre Formulierung, die Lyrik sei ,,mit der ,Vergangenheit® fer-
tig geworden“ dahingehend auszulegen, dass die Literatur sich diesem
Thema gestellt habe. Domins Ausdriicke ,,naturgemaf* und ,,natiirlich* sind
entsprechend weniger Indikatoren eines Normalisierungsprozesses als Hin-
weise auf das Potential von Literatur, die Gegenwart zu thematisieren. Eine
zeitgeméle literarische Form kann durchaus im Verschweigen — bei gleich-
zeitiger Reflexion — dieses Gegenstands liegen. Die zuriickhaltende Prisenz
des Massenmords in ihren Texten bietet ihren Leserinnen und Lesern wo-
moglich mehr Anschlusspotential als eine explizite Aufnahme des Themas.

Adornos bis heute aktuelle Kritik am Begriff der ,,Aufarbeitung der
Vergangenheit“ entlarvte bereits 1959 den selbstherrlichen Diskurs, der un-
ter die Vergangenheit, unter Auschwitz ,.einen Schlussstrich [...] ziehen und
“!™ wolle. Der Text
fordert eine Reflexion der Vergangenheit, die von innen, aus sich selbst her-
aus motiviert ist und zu einem hellen Bewusstsein fiihrt. Eine tatsdchlich

womdglich es selbst aus der Erinnerung wegwischen

verdnderte Gesellschaft, in der die Auseinandersetzung mit der Vergangen-
heit gelungen sei und Auschwitz sich nicht wiederholen kénne, erkennt A-
dorno in der Bundesrepublik nicht.'”> Er bezweifelte die Moglichkeit der
Aufarbeitung grundsétzlich.

Nicht nur in Deutschland, auch in anderen Lindern, in denen die natio-
nalsozialistische Vernichtungspolitik Folgen hatte, stellt sich seit 1945 so-
wohl fiir die Zeitgenossen, als auch fiir die Nachgeborenen die Frage des
Sprechens dartiiber. ,,Reden und Schweigen geraten in ein problematisches
Spannungsverhiltnis, wenn es durch Machtverhiltnisse konstituiert wird
[...].' Aus einer Frage des Konnens und des Wollens wird auch eine des
Diirfens, weil neben das Problem der Suche nach den richtigen Worten der

172 Vgl. Hilde Domin: Zum ArbeitsprozeB. A.a.O., S. 128f, FuBinote 30. Vgl.
Hilde Domin: Uber das Interpretieren von Gedichten. A.a.0., S. 189.

173 Hilde Domin: Zum ArbeitsprozeB. A.a.O., S. 133.

174 Theodor W. Adorno: Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit. In:
Ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 10.2. A.a.O., S. 555.

175 Vgl. Theodor W. Adorno: Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit.
A.a.0,8S.572.

176 Hartmut Eggert: Einfithrung. In: Ders. (Hg.): ,.... wortlos der Sprache méch-
tig“. Schweigen und Sprechen in Literatur und sprachlicher Kommunikation.
Stuttgart 1999. S. 1-8. S. 1.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 85

Konflikt mit gesellschaftlichen Werten und Normen und dem herrschenden
Diskurs tritt.

Dieser rdumt seit dem Zweiten Weltkrieg bis heute in Deutschland den
Erzéhlungen des deutschen Leids wéhrend der Vertreibungen und Bomben-
angriffe gegeniiber denen der Opfer der nationalsozialistischen Eroberungs-
und Vernichtungspolitik den Vorrang ein. Auch wenn Texte wie Grass’ No-
velle Im Krebsgang'"" oder Jorg Friedrichs Der Brand'™ als Tabubriiche
verhandelt wurden, die endlich die nicht-jiidischen deutschen Opfer thema-
tisierten, herrschte doch nie ein Sprechverbot fiir nicht spezifisch jiidische
Erfahrungen. Die stets gegenwértigen Erzahlungen von den Kriegsheimkeh-
rern oder von den Fliichtlingen aus den ehemaligen deutschen Ostgebieten
belegen jedoch, dass es ein solches Tabu nie gegeben hat.

Der Verzweiflung tiber die Ausgrenzung von Erfahrung verleiht das
1963 entstandene Gedicht Immer kreisen (GG 273)'" Ausdruck. Es be-
schreibt im Bild von kreisenden Vogeln die Suche des Sprechers nach einer
Moglichkeit der zwischenmenschlichen Begegnung und Kommunikation:

Immer kreisen

Immer kreisen
auf dem kiihleren Wind
hilflos

kreisen meine Worte
heimwehgefiedert
nestlos

einst einem Lacheln entgegen
keiner tragt das Leben allein
kreisend und kreisend.

In allen drei Strophen mit ihren jeweils drei Versen findet sich mindestens
einmal eine Form des Verbs , kreisen®, wodurch der Eindruck dieser Bewe-
gung ebenso wie durch die vielen Assonanzen auf ,ei* verstirkt wird. Die
Wiederholung des Titels im ersten Vers imitiert ebenfalls eine Kreisbewe-
gung. In der ersten Strophe tritt noch kein Subjekt auf, so dass sich die Ori-
entierungslosigkeit, Hilflosigkeit und Suche der ,,Worte“ (I, 1) nach einem
Anbhaltspunkt auf die Leserin bzw. den Leser tibertrégt. Der Wind ist kiihler
geworden als er einmal war (I, 2), es fehlt die Warme einer Gemeinschaft.

177  Giinter Grass: Im Krebsgang. Eine Novelle. Gottingen 2002.

178  Jorg Friedrich: Der Brand. Deutschland im Bombenkrieg 1940-1945. Berlin
2002.

179 Vgl VE, S.237.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

Thr Heimweh verleiht den Worten Fliigel, ihre Kraft zum Uberleben stammt
aus ihrer Sehnsucht nach einem Nest (II, 2-3). Der Sprecher, der nur in der
Wortgruppe ,,meine Worte™ (I, 1), also in seinen Worten hervortritt, sucht
seine Heimat. Daraus schopft er seine poetische Sprache, wie es der Neolo-
gismus ,,heimwehgefiedert” (II, 2) anzeigt. Dass die Worte nicht allein, son-
dern zu mehreren sind, tréstet sie nicht.

In der letzten Strophe wird zunéchst das Lacheln eines anderen, ein Zei-
chen von freundlicher Kommunikation, als eine vergangene Hoffnung, ein
frither angestrebtes Ziel genannt (III, 1), dessen Lebensnotwendigkeit der
zweite Vers noch unterstreicht. Der letzte Vers bildet eine Apposition zum
vorhergehenden und verweist so auf die Unertriglichkeit der bestehenden
Situation: Keiner kann ohne Heimat bzw. allein leben. Mit diesem Hoélder-
lin-Zitat stellt Domin sich einerseits in eine literarische Tradition und halt
damit an der Bedeutung von Literatur fest.'®® Andererseits erfihrt die End-
losschleife, die sich in dem ,kreisend und kreisend* (III, 3) andeutet, durch
den Punkt am Ende des Gedichts keineswegs ein positiv erlgsendes Ende,
sondern dieser besiegelt vielmehr die Endlosigkeit der quilenden Verzweif-
lung. Hoffnung, doch noch gehért zu werden, empfindet der Sprecher nicht.

Domins Gedicht Immer kreisen ist ein Hilferuf. Sprache als ein Riick-
zugsgebiet, in das Verluste eingeschrieben werden, lindert die Ver-
zweiflung nur bedingt. Auch Losgeldst bietet zwar Raum fiir einen
Riickzug, doch wohnt ihm durch das Bild des fallenden Blatts'' und des
Untergehens ein Moment des Todes inne. Die interpretatorischen Ausfiih-
rungen sowie die Nidhe zur Naturlyrik einerseits und die Haltung der deut-
schen Gesellschaft andererseits, die die Forschung bis heute beschaftigt und
die Domin in ihren Versen aufruft, belegen die aus dem Text ableitbare Kri-
tik an der gestorten Kommunikation nach Auschwitz.

2.2.3 Eine andere Sprache: Linguistik, Wort und Ding

Domins 1961 in Heidelberg geschriebenes Gedicht Linguistik driickt
zugleich Vertrauen in das Medium Sprache und auf der historischen Erfah-
rung von Auschwitz fulende Zweifel daran aus:

180 Vgl. Friedrich Holderlin: Die Titanen. In: Ders.: Samtliche Werke und Brie-
fe. 3 Bde. Bd. 1. A.a.O., S. 390-394. S. 391: ,,Manche helfen/Dem Himmel.
Dies siehet/Der Dichter. Gut ist es, an andern sich/Zu halten. Denn keiner
triagt das Leben allein. (VI, 44-47)

181 Vgl Rainer Maria Rilke: Herbst. In: Ders.: Gesammelte Gedichte. Frankfurt
a.M. 1962. S. 156.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 87

Linguistik
Du muft mit dem Obstbaum reden.

Erfinde eine neue Sprache,
die Kirschbliitensprache,
Apfelbliutenworte,

rosa und weille Worte,

die der Wind

lautlos

davontragt.

Vertraue dich dem Obstbaum an
wenn dir ein Unrecht geschieht.

Lerne zu schweigen
in der rosa
und weillen Sprache.

Der Titel Linguistik spiegelt als terminus technicus fiir ,,Sprachwissen-
schaft” die vom Sprecher thematisierte Verfremdung und Entfremdung von
der Sprache wider, zu der nur noch ein wissenschaftlicher Zugang besteht.
Zugleich suggeriert der fachsprachliche Titel, dass der Sprecher ein Experte
ist, der etwas von seinem Sujet versteht. Die Anrede in den Versen verleiht
dem Gedicht dadurch etwas von einer Lehrstunde, in der notwendiges Wis-
sen vermittelt werden soll, auch wenn es um ein scheinbar selbstverstindli-
ches Kommunikationsmittel geht.

Der erste Vers entspricht einer schlichten Feststellung, die zusétzlich
durch das verwendete Modalverb, durch ihre Exponiertheit und durch die
Assonanz in den ersten beiden Wortern den Klang einer eindringlichen Auf-
forderung erhilt. Diese bleibt befremdlich, da das Reden mit Bdumen nicht
zu den gesellschaftlich als rational anerkannten Handlungsweisen gehort,
und verweist so auf ihre metaphorische Dimension. Dass der Sprecher we-
der hier noch in den folgenden Strophen eine Begriindung fiir sein Anliegen
liefert, deutet darauf hin, dass der Angeredete das Gefiihl der Notwendigkeit
und Alternativlosigkeit teilt.

Die zweite Strophe prézisiert die Aufforderung der ersten an das Ge-
geniiber bzw. fligt eine weitere hinzu, indem sie die Anweisung gibt, ,,eine
neue Sprache (II, 1) zu erfinden, ,die Kirschbliitensprache/Apfel-
blitenworte” (I, 2-3). Die bestehenden sprachlichen Moglichkeiten
erscheinen als unvollstindig. Die beiden vom Sprecher selbst verwende-
ten Neologismen erfiillen die eigene Forderung, sind aber offensichtlich
noch nicht hinreichend. Oder er will nicht allein bleiben mit seinem Tun.
Die folgenden Verse beschreiben die Sprache und Worte der verschieden-

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

farbigen Bliiten von den in Europa verbreiteten Obstbdume ndher: Es sind
»rosa und weille Worte,/die der Wind/lautlos davontragt. (I, 4-7) Weil,
die Farbe der Unschuld, und Rosa, ein zartes Rot, wie dieses die Farbe der
Liebe, doch ohne dessen Aggressivitit und Leidenschaft, vermischt mit
Weil}. Die Worte sind so leicht, dass ein Luftzug sie unbemerkt mitnehmen
kann, dass sie vergessen werden konnen.'®* Dieser Vorgang ist durch das
ganze Gedicht an den Substantiven nachzuvollziehen: Der ,,Obstbaum® (I,
1) besitzt eine ,,Sprache” (II, 1), die ,,Kirschbliitensprache* (IL, 2) und ,,Ap-
felblitenworte* (II, 3), syndsthetisch erfahrbare ,,Worte* (II, 4), die der
»Wind“ (II, 5) wegbldst. Die Alliterationen auf ,,w* und ,,I“ und die Asso-
nanzen auf ,,0° sowie auf ,,ei” und ,,i*
Klang, der bereits zu einer eigenen Sprache gehoren konnte.

Die dritte Strophe besteht nur aus zwei Versen, die den ersten Vers des
Gedichts verdndert wieder aufgreifen. Sie enthalten die Aufforderung an das
Du, sich dem Obstbaum anzuvertrauen, ,,wenn dir ein Unrecht geschieht.
Der Baum erscheint hier wie auch in dem ersten Gedicht des Zyklus’ Geh
hin (GG 323), der 1975 in Heidelberg entstand'®* — | Geh hin umarme/einen
Baum/geh hin/umarme einen Baum/geh hin umarme einen Baum/er weint
mit dir.“ (I, 1-6) — als Zuhorer, dem man sein Leid klagen kann. Er ist damit
ein Stellvertreter der Mitmenschen oder iiberirdischer Méchte, die diese
Aufgabe nicht erfiillen. Ob sie diese Funktion nicht erfiillen wollen oder
nicht erfiillen kénnen, bleibt offen. Michael Braun hat darauf hingewiesen,
dass Domin, indem sie zum Reden mit dem Baum auffordert, ,,den Brecht-
schen Konflikt zwischen kiinstlerisch-dsthetischen Bediirfnissen und zeitge-
nossisch-sozialen Erfordernissen'®* umkehrt: Linguistik setze zumindest
,»die Existenz einer ansprechbaren und moglicherweise trostspendenden Na-
tur'®® voraus. Daraus lieen sich noch weiter reichende Konsequenzen ab-
leiten, denn gerade das Sprechen mit den Bdumen erscheint in Domins Ge-
dicht als Erfordernis der Zeit.

Bereits die folgende Strophe stellt jedoch selbst diese Moglichkeit in
Frage, denn sie versetzt das Reden mit dem Obstbaum ins Metaphorische:
Die vorher genannten Aufforderungen lassen sich auch so lesen, dass neben
einer eigenen Sprache die eigentliche Option nur im Schweigen besteht.
Schweigen tritt nicht als Teil des Sprechens auf, etwa als Sprechpause, und
auch nicht als Negation des Sprechens wie beim Verstummen, sondern als
eigene Sprache. Es ist ein vorsichtiges Sprechen in einer neuen, ,,in der ro-
sa/und weiflen Sprache“ (IV, 2-3), das erst erlernt werden muss. Sprechen

schaffen einen charakteristischen

182  Vgl. zur Metaphorik des Vergessens Harald Weinrich: Lethe. Kunst und Kri-
tik des Vergessens. Miinchen 1997. S. 16ff.

183 Vgl VE, S. 241.

184 Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 91.

185 Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 91.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 89

und Schweigen erscheinen nicht als Alternative, sondern das Schweigen
wird als Moglichkeit des Sprechens in einer anderen Sprache présentiert.
Dies ist keineswegs eine positive Option, denn letztendlich bedeutet es, dass
das Beklagen eines Unrechts und die eventuelle Forderung nach Recht in
keiner anderen Sprache ausgesprochen oder gehort wird. Es wird darin noch
nicht einmal beschwiegen. Das Scheitern der (deutschen) Sprache als ge-
sellschaftlichem Kommunikationsmittel verlangt nach Kompensation durch
eine andere Sprache, die erst noch zu erfinden ist, und zwar von jedem, der
sich angesprochen fiihlt, und nach einer neuen Linguistik, die alle Erfahrun-
gen erfassen kann. Eine solche liefert das Gedicht. Dass Wu Linguistik als
Beleg dafiir anfiihrt, dass allein diese ,,Suche nach einer neuen Sprache [...]
Mut fiir ein Weiterleben“'®® mache, vernachlissigt die zweifelnde Haltung
des Sprechers.

Das Gedicht entstand im Jahr von Domins endgiiltiger Riickkehr nach
Deutschland.'®” Der Kontrast zwischen dem sachlichen Titel und den Ver-
sen verscharft die Entfremdung von der Sprache, die das Gedicht themati-
siert. Nach langen Jahren im Ausland wird Domin die deutsche Sprache, die
sie mit ihrem Mann stets gesprochen und in der sie auch gearbeitet hatte, in
der Form, wie sie in der Offentlichkeit gebraucht wurde, teilweise fremd
vorgekommen sein. Thre durch das Exil erworbene Mehrsprachigkeit bedeu-
tete im Ausland sicherlich eine Belastung, aber sprachlich letztendlich auch
immer eine Bereicherung. Diese Erfahrung verstirkte eventuell das Fremd-
heitsgefiihl gegeniiber der eigenen Sprache, der nun ein Teil fehlte. Zudem
wird deutlich, dass mehr als die Sprache das Land auf sie fremd wirkte, in
dem das Unrecht nicht laut beklagt werden konnte und das eine Menge
,,unverstindlichkeiten* bereit hielt, etwa das Desinteresse an Auschwitz
und an den Exilanten oder personale und strukturelle Kontinuititen des Na-
tionalsozialismus wie den wieder offen auftretenden Antisemitismus.

Dies alles war in der Sprache enthalten und wird von Domin in Linguis-
tik wie im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz insgesamt als Teil eines histo-
rischen Erbes verhandelt, das unterschiedlich deutlich hervortrat. Fiir die
Lyrik kann Rose Ausldnders Gedicht Nicht Oktober nicht November als ein
weiteres Beispiel dienen: ,,nicht Oktober nicht November/du muf}t einen
neuen Kalender erfinden/ein andres Alphabet/eine Sprache die Einhalt ge-
bietet/denn die Zeit fallt/fallt ins Unabsehbare/und wir fallen mit ihr.«'**
(IV, 3-9) Der Sprecher dieser Verse fordert nicht nur eine neue Sprache,

186 Jianguang Wu: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 112.

187 Vgl. VE, S. 233. Das Gedicht erschien 1962 in dem Gedichtband Riickkehr
der Schiffe.

188 Rose Ausldnder: Nicht Oktober nicht November. In: Dies.: Gesammelte
Werke in sieben Bianden. Bd. 2: Die Sichel miht die Zeit zu Heu. Gedichte
1957-1965. Frankfurt a.M. 1985. Hg. v. Helmut Braun. S. 298.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

sondern ein ,,anderes Alphabet®, also eine neue Basis fiir die Sprache und
sogar eine neue Zeitrechnung. Denn der alte Kalender suggeriert zu Unrecht
eine zeitliche Ordnung und Absehbarkeit der Zukunft, die sich tatsdchlich
den bestehenden MaBstidben entzieht. In dieser Parallele zeigt sich, dass die
beiden Dichterinnen denselben Ausweg aus der sprachlichen Krisensituation
suchen, von der sie durch ihre Tétigkeit besonders betroffen sind.

Ein Gedicht Domins, das ebenfalls die Metaphorik des Alphabets ver-
wendet, um die Schwierigkeiten der Verstindigung und des menschlichen
Zusammenlebens tiberhaupt hervorzuheben, ist der zweite Teil von Lieder
zur Ermutigung (GG 222), das 1960 in Madrid entstand.'® Die dritte Stro-
phe lautet: ,,Vertrauen, dieses schwerste/ABC* (111, 1-2). Domin legte dazu
in den Doppelinterpretationen eine Selbstinterpretation vor'*® und kommen-
tierte die Verse 1978 erneut in einem Essay: ,,Solange wir atmen, miissen
wir dies schwierige ABC neu buchstabieren. Téglich. Jeder von uns. Es ist
der Atem selbst.“'*' Der Sprachkrise, die im zweiten der Lieder zur Ermuti-
gung trotz der bestehenden Hoffnung besteht und in der Selbstinterpretation
zu dem ,,Lied* riickblickend bestdtigt wird, wird im Essay nicht argumenta-
tiv begegnet, sondern ihre Uberwindung wird lediglich als notwendig und
deshalb moglich dargestellt. In dieser Setzung liegt der Gestus, dennoch an
der Sprache festzuhalten, immer wieder und den Erfahrungen zum Trotz.

Die von Domin in Linguistik thematisierte Unzuldnglichkeit der deut-
schen Sprache nach 1945 wurde als ,,Tod der deutschen Sprache® auch
sprachtheoretisch heftig debattiert: Ernst Bloch (1885-1977) warnte bereits
1939, die Gefdhrdung einer Sprache bedeute auch die Gefdhrdung der Kul-
tur und umgekehrt, wie sich am Beispiel Deutschland erkennen lasse.'”
Victor Klemperer (1881-1960) beklagte 1946 die Macht der ,,Sprache des
Nazismus®: ,,Wie viele Begriffe hat sie geschindet und vergiftet!“'** Ob-
wohl keine Institution eine Sprachnorm vorgegeben hatte, glichen die Stile
sich im Nationalsozialismus an."”* George Steiner vertrat in seinem 1959
geschriebenen Essay The Hollow Miracle die These, die deutsche Sprache

189 Vgl VE, S. 235; Kapitel 3.2 u. 4.3.

190 D, 145-148. Vgl. GE, S. 390ff.

191 Hilde Domin: Hineingeboren (1978). In: GS, S. 150-166. S. 166.

192 Ernst Bloch: Zerstorte Sprache — zerstérte Kultur. In: Egon Schwarz/
Matthias Wegner (Hg.): Verbannung. Aufzeichnungen deutscher Schrift-
steller im Exil. Hamburg 1964. S. 178-188 (aus einem Vortrag im Schutz-
verband deutscher Schriftsteller, New York 1939. Unverdsffentlicht).

193 Victor Klemperer: LTI.. Notizbuch eines Philologen. Leipzig 1991 (Berlin
1947).S. 8.

194 Vgl. Eugen Seidel/Ingeborg Seidel-Slotty: Sprachwandel im Dritten Reich.
Halle 1961.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 91

wirke ,,tot und abgestorben“195 durch den Missbrauch der Nationalsozialis-
ten, und sei zudem ,,an den Schreckenstaten der Nazis nicht ganz unschul-
dig“'*® gewesen. Die Nationalsozialisten hitten die deutsche Sprache gezielt
fiir ihre Politik eingesetzt, in ihr sorgfiltig ihre Verbrechen dokumentiert
und sie so verseucht. Nun, nach dem Krieg, schwiegen viele Schriftsteller
und es herrsche Stille. Mit seiner Einschidtzung stand Steiner nicht allein.
John McCormick konstatierte in einem Aufsatz, dass es nur noch wenige
begabte Schriftsteller in Deutschland gebe, die aber von den Deutschen
nicht gelesen wiirden.'”” Der Exilant Hans Habe (1911-1977) warf den
Deutschen in einem Artikel vor, sich in eine abstrakte Sprache zu fliichten
und damit ein sprachliches Verritseln fortzusetzen, das im Nationalsozia-
lismus notwendig gewesen, inzwischen aber iiberfliissig sei.'”®

Diese Beitrdge aus den USA riefen ein vielfiltiges Echo hervor, das die
Zeitschrift Sprache im technischen Zeitalter drei Jahre spater dokumentierte.
AuBerdem druckte sie weitere Stimmen ab: Die meisten Beitrdge der Zeit-
schrift weisen die Thesen als teils unsachlich, teils zur Sprach-Metaphysik
neigend zuriick.'” Der Osterreicher Hans Weigel aber wendet sich gegen
die Idealisierung der zwanziger Jahre: ,,.Die Sprache war im Zeitraum zwi-
schen den Weltkriegen erstarrt, verschlampt, journalisiert, vernachldssigt,
unbetreut, degeneriert, heruntergekommen, im Verfall, in Auﬂﬁsung.“200
Sein folgendes Loblied auf die jungen Autoren Osterreichs, die nach 1945
schrieben und tiberwiegend der Gruppe 47 zuzurechnen sind, setzt die Spra-
che — oder besser: die Literatur — erneut als Hoffnungstrager mit Erlosungs-
funktion ein.

Francois Bondy dagegen stimmt Steiner zu, ,,[...] daB8 die Sprache, wo
sie nicht bloBes Verstindigungsmittel, sondern Ausdruck ist, ihre Geschich-

195 George Steiner: Das hohle Wunder. Zit. n. Ders.: Sprache und Schweigen.
Essays iiber Sprache, Literatur und das Unmenschliche. Frankfurt a.M. 1973
(New York 1967). S. 155-176. S. 155. Dies hat er 1973 als fiir die gegenwir-
tige Literatur unzutreffend erklért. Vgl. ebd., Fulinote S. 176.

196  George Steiner: Das hohle Wunder. A.a.O., S. 161.

197 John McCormick: The Frozen Country. In: Kenyon Review. Jg. 22. Nr.1
(1960).

198 Hans Habe: Wenn es nur abstrakt ist. In: Aufbau 4 (1961). S. 23-24.

199 Vgl. Sprache im technischen Zeitalter. H. 5-8 (1962-63). S. 431-475.

200 Hans Weigel: Blithende Sprache in einem aufgetauten Land. In: Sprache im
technischen Zeitalter. Heft 5-8 (1962-63). S. 453-458. S. 454. Vgl. Amir Es-
hel: Die hohle Sprache. Die Debatte um George Steiners Das hohle Wunder.
In: Stephan Braese u.a. (Hg.): Deutsche Nachkriegsliteratur. Frankfurt a.M.
1998. S. 317-329.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

te nicht abschiitteln kann.“?°' Dass dies aber fiir alle Sprachen, nicht fiir das
Deutsche allein gelte, reklamieren andere Autorinnen und Autoren, die auch
die Verantwortung der Sprecher statt der Sprache einfordern.” Peter
Rithmkorf spricht hinsichtlich der drei Beitrdge von Steiner, McCormick
und Habe gar von ,kritische[m] Pfusch*®. Franz Mon (geb. 1926) schliel3-
lich macht einen pragmatischen Vorschlag: ,,Sprache, diese angefochtene,
zermiirbte Sprache als ,Material‘ nehmen, wobei auch ihre Erinnerung und
die Spuren ihres Geschicks mitzéhlen, um vielleicht im skeptischen Um-
gang mit ihr der Moglichkeiten inne zu werden, die noch immer und viel-
leicht gerade auf Grund ihrer erschreckenden Geschichte bestehen.“***

Darin driickt sich die Auffassung aus, dass gesellschaftliche Ereignisse
in die Sprache eingehen und diese beeinflussen, nicht umgekehrt. Die ver-
breitete Vorstellung der Nachkriegsjahre, dass die faschistische Rhetorik al-
lein den Massenmord erkldren kénne, wurde bald aufgegeben.

In den sechziger Jahren entwickelte sich die Sprachproblematik zum li-
terarischen Prinzip, was Peter Rithmkorf umgehend kritisierte. 1965 duB3erte
er mit Bezug auf Adorno den Vorwurf, es sei eine folgenlose Symbolik, die
Kunst statt der Titer fiir die Morde zur Rechenschaft zu ziehen, und blof3
ein ,,idealistisches Entsﬁhnungsritual“205 statt des notwendigen Handelns.
Tatsdchlich leistete die deutsche Politik nicht die wiinschenswerte Ausei-
nandersetzung mit der Vergangenheit, sondern iiberliel diese Aufgabe zu
einem grofen Teil der Literatur. Wenn Domin in einer Rezension schreibt,
dass ,.die deutsche Nachkriegslyrik besser mit der Vergangenheit fertig ge-
worden ist als die Politiker und fiir sich die normalen Kontakte zur Welt
wiederhergestellt hat“?%, so bezieht sich diese F eststellung eben nur auf die
poetologischen Parameter der Dichtung.

201 Francois Bondy: Die Sprache als Gefdl einer Geschichte. In: Sprache im
technischen Zeitalter. H. 5-8 (1962-63). S. 458-459. S. 459.

202 Vgl. Werner Betz: Nicht der Sprecher, die Sprache liigt? In: Sprache im tech-
nischen Zeitalter. Heft 5-8 (1962-63). S. 461-464. Marcel Reich-Ranicki:
Nicht der Schimmer eines Beweises. In: Sprache im technischen Zeitalter. H.
5-8 (1962-63). S. 464-466. Giinther Busch: Anmerkungen zur Sprachkritik.
In: Sprache im technischen Zeitalter. H. 5-8 (1962-63). S. 472-475.

203 Peter Rihmkorf: Schau- und Paradestiicke eines Denkstils. In: Sprache im
technischen Zeitalter. H. 5-8 (1962-63). S. 469-472. S. 469.

204  Franz Mon: Sprache ohne Zukunft? In: Sprache im technischen Zeitalter. H.
5-8 (1962-63). S. 467-469. S. 469.

205 Peter Rithmkorf: Kein Apollogramm fiir Lyrik. In: Hans Bender/Michael
Kriiger (Hg.): Was alles. A.a.O., S. 191-200. S. 192. Vgl. Peter Rithmkorf:
Einige Aussichten fiir Lyrik. In: Ders.: Stromungslehre 1. Poesie. Reinbek
bei Hamburg 1978. S. 44-60. S. 44.

206 Hilde Domin: Ein Drehpunkt der Lyrikinterpretation. A.a.O., S. 65.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 93

Auch Jochen Vogt betrachtet den gesellschaftlichen Umgang mit der
Vergangenheit kritisch: Die deutschsprachige Nachkriegsliteratur in der
BRD habe bis heute die faschistische Vergangenheit und Verdrangung zum
Leitthema gemacht. Stellvertretend fiir die Gesellschaft habe die Literatur
damit Erinnerungs- und Trauerarbeit geleistet. Letztendlich tiberfordere dies
die Literatur aber.””” Andrei S. Markovits und Beth Simone Noveck bestiiti-
gen, dass nach 1945 zwar die politischen, administrativen und 6konomi-
schen Eliten, nicht aber die Intellektuellen und Schriftsteller geschwiegen
hitten, fiir deren Themen der Holocaust den zentralen Bezugsrahmen bilde-
te.2%® Es bleibt die Frage, wie sie das Thema aufgriffen. ,,Der Wunsch nach
Transzendenz, Sublimation, Entriickung, Entschiarfung des sehr wirklichen
Massenmords an den Juden fiihrte [...] zu einer Projektion: daBl nimlich das
Gedicht Entriickung, Entschédrfung, Entlastung stellvertretend fiir einen
selbst leisten moge — dsthetischer Genuf3 als Fortsetzung der Verdringung
mit anderen Mitteln.***

Celan gehorte zu den Dichterinnen und Dichtern, die es nicht fiir wiin-
schenswert hielten, dass die Literatur mit dem Trauern und Erinnern eine
entlastende Funktion fiir die Gesellschaft iibernehme, im Gegenteil. Zudem
bestand er darauf, dass seine Gedichte in der Auseinandersetzung mit dem
nationalsozialistischen Massenmord einen realistischen Beitrag lieferten.*°

1987 revidierte Steiner seine Ansicht, indem er nur noch der deutschen
Sprache die Moglichkeit zubilligte, zu versuchen, ,,etwas Verantwortliches
iiber die Shoah zu sagen“*''. Er begriindet dies nun umgekehrt damit, dass
das Deutsche die Sprache gewesen sei, in der Luther und Fichte ihre antise-
mitischen Schriften verfasst, Heine und Nietzsche ihr Misstrauen gegeniiber
den Deutschen formuliert und Kafka und Kraus das Unmenschliche litera-
risch ausgedriickt hitten. In der deutschen Sprache fiande sich auch der ein-
zige Dichter, ,,der Auschwitz gewachsen“212 sei: Celan. Sein dichterisches
Werk sei singuldr, weil seine Basis und Quelle ,,in jenem symbolischen, me-
taphysisch-theologischen Bereich liege, in dem auch die Shoah ihre Singu-
laritdt begriinde, nicht im ethnisch-rassischen Massenmord oder in der dafiir
verwendeten Biirokratie und Technologie, die sich qualitativ nicht von an-

207 Jochen Vogt (Hg.): ,,Das Vergangene ist nicht tot, es ist nicht einmal ver-
gangen®. Nationalsozialismus im Spiegel der Nachkriegsliteratur. Essen
1984.

208 Vgl. Andrei S. Markovits/Beth Simone Noveck: West Germany. A.a.O., S.
411.

209 Wolfgang Emmerich: Exillyrik nach 1945. A.a.O., S. 357-379. S. 367.

210 Vgl. Paul Celan: Antwort auf eine Umfrage der Librairie Flinker, Paris
(1958). In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 3. A.a.O., S. 167f.

211 George Steiner: Das lange Leben der Metaphorik. A.a.O., S. 197.

212 George Steiner: Das lange Leben der Metaphorik. A.a.O., S. 198.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

deren Genoziden unterscheide. Nur eine Analyse nach theologisch-
metaphysischen Kategorien ermégliche es deshalb, ,,[...] das Fortdauern [...]
des Judenhasses dort, wo keine Juden mehr sind, zu verstehen. Gespenster
stellen eine besondere Bedrohung dar, wenn sie dem eigenen Innern ent-
springen.«?"?

Celan dachte wie Arendt, Sachs oder Domin sehr genau und vielschich-
tig tiber das Thema Sprache im Nationalsozialismus nach, ohne dazu befragt
zu werden — ob aus Desinteresse, Ressentiment oder anderen Griinden. Er
konstatierte 1958 beim Erhalt des Bremer Literaturpreises:

,.Sie, die Sprache, blieb unverloren, ja, trotz allem. Aber sie musste nun hindurch-
gehen durch ihre eigenen Antwortlosigkeiten, hindurchgehen durch furchtbares
Verstummen, hindurchgehen durch die tausend Finsternisse todbringender Rede.
Sie ging hindurch und gab keine Worte her fiir das, was geschah; aber sie ging
durch dieses Geschehen. Ging hindurch und durfte wieder zutage treten, ,angerei-

chert* von all dem.«*'*

Celan behielt die Sprache. In seinem Bild durchlief sie ,,dieses Geschehen®,
ohne Worte dafiir zu besitzen, und etwas davon blieb in ihr zuriick. Sprache
erscheint als ,,[...] Sprach-Raum [...], in dem alles Geschehen erinnert und
bewahrt ist.“*"> Die Personifizierung spricht der Sprache Erfahrungen zu.
Und diese vielfiltigen Erfahrungen pragen Celan zufolge auf der individuel-
len Ebene auch den Dichter, seine Person und sein Schreiben.

Auch Auslidnder verwendet in ithrem Gedicht Nachher, das aus ihrem
Nachlass stammt und dessen Endfassung vermutlich zwischen 1979 und
1980 entstand, eine Personifikation der Sprache.?'® Doch wéhrend in Celans
Bildlichkeit die Sprache von der Geschichte geprégt ist, erreicht sie in Aus-
linders Gedicht einen Zustand, den sie bereits vor dem Nationalsozialismus
besaB3: ,Nach der Nullstunde/tauten auf/die gefrorenen Worte//Unser A-
tem/wurde tiefer//Die alte Sprache/kehrte jung zuriick//unser verwunde-
tes/geheiltes/Deutsch (I, 1-IV, 3) Damit bestreitet Ausldnder nicht eine ein-
schneidende Erfahrung, betrachtet aber die Situation ,,nachher* hinsichtlich

213 George Steiner: Das lange Leben der Metaphorik. A.a.O., S. 207.

214 Paul Celan: Ansprache anldsslich der Entgegennahme des Literaturpreises
der Freien Hansestadt Bremen (1958). In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 3.
A.a.0., S. 185f.

215 Beate Sowa-Bettecken: Sprache. A.a.O., S. 21.

216 Rose Auslidnder: Nachher: In: Dies.: Gesammelte Werke. Bd. 8: Jeder Trop-
fen ein Tag. Gedichte aus dem NachlaB. Hg. v. Helmut Braun. Frankfurt
a.M. 1990. S. 169. Vgl. Helmut Braun: Vorbemerkung. In: Rose Auslénder:
Gesammelte Werke. Bd. 8. A.a.O., S. 5-6. S. 5.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 95

des Sprechens weitaus positiver als Celan in seiner Rede oder Domins Lin-
guistik.

Auch wenn Celan dem Gedicht 1960 ,.eine starke Neigung zum Ver-
stummen‘?!” konzedierte, so hatte er die Hoffnung auf die Kommunikation
1958 noch nicht aufgegeben:

,»Das Gedicht kann, da es ja eine Erscheinungsform der Sprache und damit seinem
Wesen nach dialogisch ist, eine Flaschenpost sein, aufgegeben in dem — gewil
nicht immer hoffnungsstarken — Glauben, sie konnte irgendwo und irgendwann an
Land gespiilt werden, an Herzland vielleicht. Gedichte sind auch in dieser Weise
unterwegs: sie halten auf etwas zu.

Worauf? Auf etwas Offenstehendes, Besetzbares, auf ein ansprechbares Du viel-

leicht, auf eine ansprechbare Wirklichkeit.*'®

In dieser konzeptionellen Dialogizitit und Offenheit erweist die Rede Ce-
lans sich als Gegenrede zu Benns Vortrag von 1951, trotz der Einschrin-
kungen hinsichtlich der Rezeption. Allein die Méglichkeit der Begegnung
rechtfertigt das Bemiihen darum. In dem Bild der Flaschenpost wird deut-
lich, wie wenig Hoffnung auf Rettung vorhanden ist: Etwas so Zerbrechli-
ches wie das Gedicht muss alle Hoffnung tragen, doch besteht fast keine
Hoffnung auf ein Ankommen und Hilfe. Die poetische Sprache Celans, die
einen Gegenbeweis zur These vom ,,Tod der Sprache* liefert, steht in schar-
fem Kontrast zu dem verbrecherischen ,,Geschehen®, das sie mit sich trégt.
Gleichwohl bleibt beides verbunden. Peter Szondi hat diese Verbindung auf
den Satz zugespitzt: ,,Nach Auschwitz ist kein Gedicht mehr méoglich, es sei
denn auf Grund von Auschwitz.“*"”

Domins Gedicht Linguistik lasst sich einerseits lesen als ein Schweigen
tiber privates Unrecht, etwa in einer Beziehung. Vor dem Hintergrund, wie
die bundesdeutsche Gesellschaft mit der nationalsozialistischen Vergangen-
heit umging und den neuen Staat nicht konsequent auf die Auseinanderset-
zung damit griindete, enthdlt das Gedicht andererseits aber auch eine politi-
sche Kritik, die durch die dargestellte Evokation von Brechts Versen ge-
starkt wird: Das gesellschaftliche Schweigen gegeniiber den Opfern des Ho-
locaust wie den Remigranten in der frithen Nachkriegszeit, das das Unrecht
verdeckte, erfordert eine neue Linguistik. Dieses Schweigen iiber das Un-
recht wurde kaschiert durch ein Sprechen, das sich so weit wie moglich auf
Allgemein-Menschliches zuriickzog, etwa auf eine Téater und Opfer gleich-
setzende conditio humana.

217 Paul Celan: Der Meridian. A.a.O., S. 157.
218 Paul Celan: Ansprache. A.a.O., S. 186.
219 Peter Szondi: Celan-Studien. Frankfurt a.M. 1972. S. 102f.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96| ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

Die Texte Domins scheinen oft ebenfalls in einem unbestimmten Be-
reich zu verbleiben, etwa wenn Domin das deutsch-jiidische Exil als ,,Ex-
tremfall der conditio humana“**® bezeichnet. Doch bereits die Interpretation
von Linguistik zeigt, dass Domin diesem Schweigen im Sprechen ein Spre-
chen im Schweigen entgegensetzt. Die Sprache erscheint nicht nur durch ih-
re eigene Bedingtheit beschriankt, sondern auch durch gesellschaftliche Ta-
bus. Dabei enthdlt Linguistik zugleich die Hoffnung, dass in der Sprache
selbst ein Weg aus der Notlage liegen konnte, und zwar wegen ihres schop-
ferischen Potentials: Taugt die ,,alte” Sprache nicht, so kann jeder einzelne
eine ,,neue” eigene erfinden. Ob diese dann allerdings zur Kommunikation
dienen kann und sich nicht auf ein transzendentes Gegeniiber beschrinkt,
bleibt fraglich. Das Gedicht fiihrt die Ambivalenz von lyrischer Schop-
fungskraft und ihrer Begrenztheit auf &sthetisch hohem Niveau vor — und
eben nur dsthetisch.

Die Schwierigkeit des Gelingens von Kommunikation liegt in einem
generellen Problem der Sprache begriindet, das Domins 1969 in Heidelberg
geschriebenes Gedicht Wort und Ding (GG 299) anspricht.”?' Domins Ge-
dicht geht wie die moderne deutsche Lyrik davon aus, dass die Dinge sich
der Verfugbarkeit entziehen und hinterfragt damit unabléssig ,,die Moglich-
keit, Identitit zwischen Wort und Ding herzustellen“*** oder wenigstens ei-
ne Anndherung zu erreichen. Die Bewegung zwischen Hoffnung und Schei-
tern ist konstitutiv fiir dieses Sprachversténdnis.

Wort und Ding

Wort und Ding

lagen eng aufeinander
die gleiche Korperwirme
bei Ding und Wort

Das Gedicht reflektiert das Verhiltnis von Sprache und Wirklichkeit, von
Sprache und gegenstindlicher Welt. Die enge Beziehung von ,,Wort und
Ding® (I, 1) zeigt sich schon im ersten Vers, der beide gemeinsam als trautes
Paar, fiir sich stehend, prisentiert. Der zweite Vers stort diese Ruhe nicht,
denn das Verb ,,aufeinanderliegen” deutet keine Bewegung an, sondern il-
lustriert durch die Personifizierung von ,,Wort und Ding* deren Néhe und
Eintracht. Dazu trigt auch das Adverb ,.eng* (I, 2) durch seine Semantik
bei. Der dritte Vers, dessen Silbenzahl sich mit der des zweiten Verses
deckt, steigert die Nihe von ,,Wort und Ding* noch, indem er ihnen ,.die

220 Hilde Domin: Zum ArbeitsprozeB3. A.a.O., S. 134. Vgl. Kapitel 3.3.
221 Vgl. VE, S. 240.
222 Edgar Marsch: Eine Einfuhrung. A.a.0., S. 277.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 97

gleiche Korperwarme* (I, 3) bescheinigt. Das Kompositum spiegelt dieses
Verhiltnis zum einen in der gleichméBigen Silbenverteilung, zum anderen
in den Umlauten, wie es durch den Konsonanten ,,w* in ,,Wort“ und
»-wirme* nahegelegt wird.

Die ersten drei Verse bestehen alle aus drei Worten, von denen das mitt-
lere Wort jeweils die Verbindung von ,,Wort und Ding* stirkt. Dies unter-
stlitzt auch den entstehenden Eindruck der Lebendigkeit und Sinnlichkeit,
die durch das Verb ,,aufeinanderliegen* und das Substantiv ,,Korperwarme*
sowohl dem ,,Wort* und dem ,,Ding* als auch ihrer Beziehung zugestanden
wird. Im vierten Vers ist die Reihenfolge der Substantive umgekehrt zu der
im ersten Vers, so dass der Effekt der Spiegelachse in der Mitte des Ge-
dichts sich konsequent in diesem Chiasmus zeigt, der wiederum die Verse
noch enger aneinander bindet.

Das Gedicht ist reimlos und besitzt weder ein regelmiBiges Versmall
noch Satzzeichen, wobei letzteres andeutet, dass es nicht den funktionalen
Regeln der allein auf Kommunikation angelegten Sprache folgt. Dadurch
erscheinen ,,Wort und Ding* dem Einfluss von auflen entriickt, wenigstens
fiir eine begrenzte Zeit, als schwebten sie in einem eigenen Raum. Sprache
und Dingwelt erhalten in dem Gedicht einen Ort, an dem sie eins sein kon-
nen. Die Dichtung eroffnet kraft ihrer ,,unspezifischen Genauigkeit“selbst
eine Welt fiir die Utopie. Dies deutet sich in dem einen Wort an, das der
letzte Vers mehr enthilt als der erste und das die perfekte Spiegelung stort:
Das ,.bei” (I, 4) nimmt die Identifikation von ,,.Ding und Wort“ (I, 4) wieder
etwas zuriick. Stirker als diese Einschrankung ist aber das Tempus zu wer-
ten: Das einzige Pridikat, das in dem Gedicht steht, bezeichnet eine Ver-
gangenheit, in der eine solche Ndhe von Wort und Ding moglich war. Ent-
sprechend liest Elfe Vallaster das Gedicht aufgrund des Imperfekts eindeu-
tig als einen erinnerten Moment.”>* Im Zusammenhang der vorliegenden In-
terpretation unterstiitzt die Vergangenheitsform jedoch eher den Eindruck
der Flichtigkeit, welche die Situation kennzeichnet, in der eine solche Nihe
von Wort und Ding besteht oder bestehen konnte, und die Deutung Michael
Brauns: ,,Es gibt kein Zurlick mehr hinter die romantisch-symbolische
Trennung von poetischer Rede und Dingwelt [...].“*** Damit identifiziert
Domin die Problematik der Benennung, die sich schon in dem Begriff der
,unspezifischen Genauigkeit™ ausdriickte, als Ausdruck des Paradoxons von
Unmoglichkeit und Notwendigkeit.

Obwohl Irmgard Hammers in ihrer Dissertation die Differenz zwischen
Referent und Referendum in diesen Versen zugibt, besteht sie ohne Begriin-
dung darauf, Domin sei ,,[...] grundsitzlich davon iiberzeugt, daf3 der Dich-

223 Elfe Vallaster: ,,Ein Zimmer in der Luft*: A.a.O., S. 236f.
224 Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 164f.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

ter fihig ist, das Wesen der Dinge zu erkennen und in Sprache zu fassen.“***

Eine solche Haltung Domins kann zumindest aus den bisher vorgenomme-
nen beiden Gedichtanalysen noch nicht abgeleitet werden, in denen keine
Aussage iiber eine solche grundsitzliche Féhigkeit der Dichterin bzw. des
Dichters enthalten ist. Hammers folgt wie Bohmel Fichera, die das ,,zu gro-
Be Vertrauen in die kommunikative Funktion der Sprache*??, das sich in
Wort und Ding ausdriicke, kritisiert und ihre Einschidtzung mit der Dichte
der Stilmittel zur Verstarkung des Inhalts begriindet, der Lesart Hans-Georg
Gadamers: ,,Kein Abstand mehr ist zwischen Meinen und Sein, kein An-
hauch von drauBen, der frosteln macht [...].“**” Allein die Tatsache, dass
Gadamer selbst sich auf eine ,,draulen* bestehende, dullere Wirklichkeit be-
zieht, beweist die Verkiirzung seiner Deutung, die sich durch die vorliegen-
de Interpretation zeigt.

Der Text schitzt die Moglichkeiten des Sprechens zuriickhaltend ein.
Das Gedicht liefert eine vorsichtige Aussicht auf die Situation, dass ,,Wort
und Ding“ wenn auch nicht eins werden, so doch einander sehr nahe kom-
men. Realisiert erscheint dies im vorliegenden Gedicht, doch ist daraus noch
nicht zu schlieen, dass diese Anndherung auch auBlerhalb davon méglich
ist. Die Personifikationen von Wort und Ding deuten auf eine Utopie zwi-
schenmenschlicher Verstdndigung und Solidaritét hin, die sich nicht in der
Anspielung auf Paarbeziehungen erschopft. Von einer Verdnderung der
Welt durch die Dichtung ist jedoch keine Rede, vielmehr befindet sich diese
in einem eigenen gesellschaftlichen Raum, tiber deren Einbindung damit
noch nichts gesagt ist. Die Kunst, welche die ,,Wirklichkeit* begreift und
ebenso lebendig ist wie diese, scheint den Moment der Einheit auszukosten
und auszuharren, bis sie mit ihrer Erkenntnis an die Offentlichkeit treten
kann, wenn die Gegebenheiten sich verdndert haben. Das artikulierte Ver-
trauen in die Sprache ist nicht grenzenlos, aber es wird von Hoffnung getra-
gen. Diese Auffassung Domins gleicht der von Eich: Eich sieht keine Mog-
lichkeit der Identitdt von Ort und Ding, sondern betrachtet Nihe als das Ide-
al, das es schreibend anzustreben gilt.”*

Bei Domin ist die Néhe als gegebene Wirklichkeit sinnlich erfahrbar.
Sie besteht im gleichnamigen Gedicht zwischen Wort und Ding sowie in ih-
rem 1969 in Heidelberg geschriebenen Gedicht Der grofie Luftzug (GG

225 Irmgard Hammers: Hilde Domin. A.a.O. S. 52.

226  Ulrike Bohmel Fichera: Zum ,,Stelldichein mit mir selbst“. A.a.O., S. 355.

227 Hans-Georg Gadamer: Hilde Domin, Dichterin der Riickkehr. Festrede zur
Verleihung des Meersburger Droste-Preises 1971. Zit. n. VE, S. 29-35. S.
35.

228 Vgl. Giinter Eich: Einige Bemerkungen zum Thema ,,Literatur und Wirk-
lichkeit“. In: Akzente 3 (1956). H. 4. S. 313-315. S. 314.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 99

302)229 zwischen dem sprechenden Ich und dem Wort: ,,Das Wort neben
mir/der Saum des Worts/ganz dicht” (I, 1-3). Aber es ist nur ,,der Saum des
Worts“ (I, 2), den der Sprecher in demutsvoller Geste wie den Saum eines
herrschaftlichen Gewands zu fassen bekommt. Domin rekurriert auf die
Vorstellung, dass Gott sich in einem Luftzug ankiindigt, und tibertrégt sie
auf den Raum, ,,in dem die Worte fliegen* (III, 2). Diese Verschiebung vom
Gottlichen zum Wort zeigt ihr Vertrauen in die Kraft der Lyrik ebenso wie
die Tatsache, dass sie sich durch einen intertextuellen Verweis auf Goethes
Gedicht Grenzen der Menschheif”*® in die klassische Tradition stellt: »,Wenn
der uralte,/Heilige Vater/Mit gelassener Hand/Aus rollenden Wol-
ken/Segnende Blitze/Uber die Erde sit,/Kii> ich den letzten/Saum seines
Kleides.” (I, 1-8)

Die Gedichte Linguistik, Wort und Ding und Der grofle Lufizug konsta-
tieren in dieser Lesart die in der Ndhe von Sprache und Objektwelt griin-
dende Unmdoglichkeit, die Wirklichkeit in einer angemessenen sprachlichen
Form zu erfassen. Die Sprache verfligt nicht {iber ihre eigene Verwendung,
sondern ist historisch gepragt — auch vom Nationalsozialismus. Das lyrische
Sprechen kann sich Auschwitz nicht entziehen, dem autonomen Status von
Gedichten zum Trotz.

2.3 Autonomie und Engagement

Ein Gedicht kann fiir sich stehen, dabei aber niitzlich sein, indem es Anfor-
derungen erfillt, die eben in dieser Autonomie bestehen. Die Bestimmung
des Gedichts liegt nach Domin in seiner Benutzung: ,,Die Fragestellung ist
[...]: wie habe ich etwas von dem Gedicht, was will das Gedicht von mir,
was kann ich von ihm wollen.“**' Der Autor verfiigt nicht iiber die Wirkung
seines Textes. Auf Seiten der Rezipientin bzw. des Rezipienten vollzieht
sich ein Aneignungsprozess, der sich schon bei der Analyse von Domins
Gedicht Die Botschafter angedeutet hat und den Domin in ihren Essays pra-
zisiert:

,,.Die Mitteilung des nicht — oder doch kaum — Mitteilbaren: das ist also die Aufga-
be des Lyrikers. Dazu wird sein Gedicht ,gebraucht‘. Es ist aber schon nicht mehr
,sein Gedicht, wenn es gebraucht wird. Es geht nicht mehr um seine Selbstbegeg-

229 Vgl. VE, S. 240. Das Gedicht erschien 1970 in Ich will dich.

230 Johann Wolfgang Goethe: Grenzen der Menschheit. In: Ders.: Sdmtliche
Werke. Briefe, Tagebiicher und Gespriche. 40 Bde. 1. Abt.: Samtliche Wer-
ke. Bd. 2: Gedichte 1800-1832. Hg. v. Karl Eibl. Frankfurt a.M. 1988. S.
301f. S. 301.

231 D,S. 19.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100/ ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

nung, sondern um die Selbstbegegnung von andern, denen das Gedicht dazu ver-

hilft: um die Begegnung dieser anderen mit ihrer eigenen Erfahrung.«**

<233 von Ge-

Domin greift damit Brechts Formulierung vom ,,Gebrauchswert
dichten auf und bezieht sich auf seine ,,Anleitung zum Gebrauch der einzel-
nen Lektionen“”* der Hauspostille. In Anlehnung an den ironisierenden
Ton dieses Textes setzt Domin ihre Definition des Gedichts als ,,magischer

Gebrauchsartikel* in Anfithrungszeichen:

,,Es wird gebraucht, aber es verbraucht sich nicht wie andere Gebrauchsartikel, bei
denen jedes Benutzen das Abnutzen in sich schlieft. [...] Neu gestaltete Erfahrun-
gen, verfiigbar werdende Assoziationen wachsen dem Gedicht unablédssig zu und
vermehren, vertiefen und erweitern es, je nach den Notwendigkeiten seiner Geb-
raucher. Es ist daher ein ,magischer Gebrauchsartikel‘, etwas wie ein Schuh, der
sich jedem Fuf} anpasst, der ohne ihn den Weg nicht gehen koénnte, den Weg zu je-
nen Augenblicken, in denen der Mensch wirklich identisch ist mit sich selbst. Et-
was, das er im téglichen Leben eben nicht ist. Denn gerade das ist das Wesen der
Funktionalisierung, dass die Identitét verloren geht, der Mensch zum , Treffpunkt
seiner Funktionen® wird.***

Domin sieht in der Magie des Lesens im Sinne Walter Benjamins eine ,,[...]
Macht, die [...] in der Suspendierung zweckrationaler Beméchtigung erfahr-
bar ist — als das, was sich der bewuflten Steuerung entzieht.“*® Sie verwen-
det den Begriff ,,magischer Gebrauchsartikel* vor allem zur Bezeichnung
der Anpassung des Gedichts an die individuellen und situativen Bediirfnisse
der jeweiligen Leserin bzw. des Lesers. Lyrik kann entsprechend dazu bei-
tragen, sich kritisch von der Umgebung zu distanzieren und sich auf sich
selbst, die eigene Identitdt im gesellschaftlichen Raum, zu besinnen. Denn
das Kunstwerk selbst ist unabhéngig von seinem Autor und kann gerade da-
durch vor Manipulierbarkeit schiitzen:

,[...] sein Autor ist ihm gleichgiiltig, was der Autor mit ihm fiir Absichten hatte, ist
ihm gleichgiiltig, was es mitteilen sollte, ist ihm gleichgiiltig, es ist eine Art magi-
scher Spiegel und spiegelt anderes, mehr oder weniger [...]. [...] Es lauft einher und

232 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 15.

233 Bertolt Brecht: Lyrik-Wettbewerb 1927. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd.
18. A.a.0., S. 54-59. S. 55.

234 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 16. Vgl. Bertolt Brecht: Bertolt
Brechts Hauspostille. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 8: Gedichte 1.
A.a.0., S. 167-263. Insbes. S. 169-171.

235 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 16f.

236 Alexander Honold: Der Leser Walter Benjamin: Bruchstiicke einer deut-
schen Literaturgeschichte. Berlin 2000. S. 39.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 101

ruft und redet die Leute an, aber es sagt keinem genau dasselbe, weil es jeden auf
seine eigene Erinnerung und seine Erfahrungen und Phantasie anspricht. [...] Auf
jeden Fall und immer ist es frei [...]. [...] Immer, und sei es noch so kantig und un-
gebirdig, ist es des Menschen Freund, und das wenigste, was es ist, wére ein Del-
phin <%’

Das Gedicht erscheint in diesem lyriktheoretischen und zugleich poetischen
Text als ,,magischer Spiegel“, der der Leserin bzw. dem Leser Teile von
sich und wohl auch seinem ,,Raum® zeigt. Personifiziert als ,,Freund”, dem
man sich anvertrauen kann, gibt das Gedicht aber nicht nur jedem sein ,,Ei-
genes‘ zuriick, sondern spricht ihn unterschiedlich an.

Das poetische Bild des Delphins in Domins AuBerung ist ein Stilbruch,
der bei den Rezipientinnen und Rezipienten einen poetischen Schock aus-
16st. Der Delphin verweist auf Domins eigenes Gedicht Bitte an einen Del-
phin (GG 214), das sie 1960 in Madrid schrieb®®: , Jede Nacht/mein Kissen
umarmend wie einen sanften Delphin/schwimme ich weiter fort.” (I, 1-3)
Der Delphin erscheint darin dem sprechenden Ich als Triger der Hoffnung
und Verkorperung der Utopie. Es bittet ihn, ihn wegzubringen, ,,[...] wenn
es hell wird,/an einen giitigen Strand./Fern der Kiiste von morgen.“ (111, 1-3)
Das epiteton ornans des Delphins ,,sanft” (I, 2; II, 1) verweist als Stilmittel
formal auf die griechische Mythologie, die bereits im Bild des Delphins als
Retter evoziert wird: Delphine, Symbole des Gliicks, umspielen den Bug der
Schiffe, die Helden wie Odysseus an die heimische Kiiste fiihren.”’ In dem
Zitat aus dem Essay erscheint das Gedicht als Delphin, also zumindest als
Retter im Traum, der vielleicht auch in der Wirklichkeit Macht besitzt.

Der Ausdruck des ,magischen Gebrauchsartikels* verweist auf einen
dem menschlichen Zugriff entzogenen und dem Alltag entgegengesetzten
Bereich. Ziel des Gebrauchs, der individuellen Interpretation, ist die Identi-
tdt des Menschen mit sich selbst, die bedroht ist von der Funktionalisierung
des Alltags. Dabei machen der Lyriker, der sich mit seiner ,,Begegnung mit
der Wirklichkeit™ auseinandersetzt, und der Leser, der dadurch zu einer ei-
genen ,,Begegnung mit der Wirklichkeit“ kommt, eine ,,Erfahrung erster
Ordnung***’. Eine Hierarchie hinsichtlich der Deutungsmacht besteht ge-
mélB dem Wesen der Sprache nicht zwischen ihnen. Sprache ist kein neutra-
les Medium, sondern den Zugriffen von allen Seiten ausgesetzt, ohne dass
sie dadurch verfiigbar wiirde. Domin stellt hinsichtlich des lyrischen Spre-
chens fest, ,,[...] dal das Gesagte sich unter den Hénden entpersonlicht, ,ver-

237 Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 65f.

238 Vgl. VE, S. 235. Erstmals veroffentlicht im Almanach S. Fischer Verlag 74
(1960). S. 84.

239  Vgl. Udo Becker: Lexikon der Symbole. A.a.O., S. 55.

240 Hilde Domin: Lyriktheorie - Interpretation - Wertung. A.a.O., S. 148.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

fremdet‘ [...], und daB es zu einer Glaskugel wird, in der jeder die eigene
Wirklichkeit und die eigenen Triume sieht.“**' Sprache ist entsprechend le-
bendig und deshalb zugleich Subjekt und Objekt des Sprechens.**

,,.Da jedes Wort so komplex ist, und sich seine immer fluktuierenden Bedeutungs-
hofe durch jede neue Benutzung notwendig ein wenig verdndern, da es vertikale
wie horizontale Bedeutungsringe [...] gibt, die durch eine etwas andere Benutzung
der Wortlichkeit des Worts in Bewegung geraten und sich um Nuancen umgruppie-
ren, ist die Zahl der moglichen Fiigungen eine unendliche und Sprache nicht ab-
nutzbar und nicht sterblich, sondern immer erneut ,einmalig‘, fiir jeden, der sie zu

verwandeln versteht.“**

Mit diesem Bild bezieht sich Domin auf die Sprachkritik von Fritz
Mauthner (1849-1923), der Sprache als ,,Gebrauchsgegenstand, der durch
die Ausbreitung des Gebrauchs an Wert gewinnt***, definiert hatte. Domin
betrachtet die von Mauthner beschriebene Individualitidt von Sprache als
Konstituens von Lyrik und wendet den Aspekt damit positiv: Gerade die
Unendlichkeit der Bedeutungsmaglichkeiten erweise ihr Potential und ihre
Relevanz.**’

Das zeigt sich auch in dem Ausdruck ,,magischer Gebrauchsartikel®.
Das Adjektiv ,,magisch* zitiert das romantische Verstdndnis der dichteri-
schen Sprache als Moglichkeit zur Verwandlung der Welt.**® Zudem impli-
ziert der Begriff ,,magisch* Uberlegungen Max Webers, die der Soziologin
Domin sicherlich bekannt waren, zumal sie sich auch andernorts auf Weber
bezieht**: Dieser sieht in der ,Entzauberung der Welt?4
sierung der modernen Gesellschaft, das zentrale Entwicklungsmoment der
westlichen Zivilisation. Gegeniiber den Wissenschaften hitten mythische

und magische Vorstellungen an Bedeutung verloren. Domin kritisiert nun

, in der Rationali-

nicht den Verlust an Irrationalitit, wohl aber die Ubermacht der Zweckrati-
onalitit.

241 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 18.

242 Vgl. Hilde Domin: Zum Arbeitsprozef3. A.a.O., S. 145.

243  Hilde Domin: Zum ArbeitsprozeB3. A.a.O., S. 122f. Vgl. ebd. S. 125; 152.

244  Fritz Mauthner: Beitrige zu einer Kritik der Sprache. Bd. 1: Zur Sprache und
zur Psychologie. 3. Aufl., Stuttgart 1921 (1901). S. 24.

245 Hilde Domin: Zum Arbeitsproze$3. A.a.O., S. 136.

246 Vgl. Carlos Rincén: Magisch/Magie. In: Karlheinz Barck (Hg.): Asthetische
Grundbegriffe. Bd. 3. Stuttgart 2001. S. 724-760. S. 7491f.

247 Vgl. z. B. Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 55, S. 82,
S. 103.

248 Max Weber: Vom inneren Beruf zur Wissenschaft (1919). In: Ders.: Sozio-
logie. Universalgeschichtliche Analysen. Politik. Hgg. u. erl. v. Johannes
Winckelmann. 6. Aufl., Stuttgart 1992. S. 311-339. S. 317.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 103

Domins Gesellschaftskritik korrespondiert in dieser Hinsicht mit der
von Adorno und Horkheimer in den Jahren 1942 bis 1944 gemeinsam ver-
fassten Dialektik der Aufkldrung™®. Die Autorinnen und Autoren iiben darin
scharfe Kritik an der rationalisierten Welt und fiihren die Dialektik der Auf-
kldrung auf einen doppelten Vernunftbegriff zuriick: Zum einen gebe es ei-
ne emphatische Zielvorstellung von Vernunft als einem Zustand, in dem ge-
sellschaftliche Antagonismen authebbar seien, d.h. Moralitdt verwirklicht
und der Antagonismus zwischen Menschen und Natur durch solidarische
Praxis befriedet werden konne. Zum anderen existiere ein Begriff von Ver-
nunft als einer formalisierten instrumentellen Rationalitét, also von Vernunft
als Werkzeug der Naturbeherrschung.*® Dieser Vernunftbegriff entspricht
einer neuen Sicht und Anklage der Vernunft als einem 6konomischen Erkla-
rungsprinzip. Aufklarung erscheint demnach als umfassende Rationalisie-
rung, die Nationalsozialisten als restlos Aufgeklarte. Ausbeutung und Be-
herrschung der Natur fithren zu Selbstzerstdrung. "

Moshe Zuckermann urteilt, dass die ,,Dialektik der Aufkldrung, auch
wenn sie den Holocaust nicht direkt thematisiert, doch den Anfangspunkt
der theoretischen Auseinandersetzung der Frankfurter Schule damit mar-
kiert“**%; Das entfremdete Verhiltnis von Mensch und Natur schldgt um in
Selbstentfremdung bzw. in die Entfremdung des Menschen vom Mitmen-
schen.“>* Diese Entfremdung der Menschen voneinander ist Ausdruck der
Barbarei und hat im Massenmord eine extreme — und der Moderne geméfBe
— Form gefunden.”*

Domins Texte greifen diese Auseinandersetzung auf. Kunst als ,,magi-
scher Gebrauchsartikel* ist Domin zufolge per se politisch engagiert, da sie
sich gegen die gesellschaftlichen Zwénge der Zweckrationalitét sperrt. Die
konstitutive Mehrdeutigkeit von Literatur widerstreite der direkten Kommu-
nikation einer politischen Botschaft und erweise sich dadurch als Politikum.

249 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufkldrung. Philoso-
phische Fragmente. Neuausgabe, Frankfurt/M. 1969 (1944). Es wurde mit
Zusitzen 1947 publiziert, 1969 erschien es leicht verdndert erneut.

250 Vgl. Gerhard Schweppenhduser: Ethik nach Auschwitz. Adornos negative
Moralphilosophie. Hamburg 1993. S. 157f.

251 Vgl. Erich Cramer: Hitlers Antisemitismus und die ,,Frankfurter Schule®.
Kritische Faschismus-Theorie und geschichtliche Realitét. Diisseldorf 1979.
S. 152ff.

252 Vgl. Moshe Zuckermann: Zweierlei Holocaust. Der Holocaust in den politi-
schen Kulturen Israels und Deutschlands. Géttingen 1998. S. 165.

253  Moshe Zuckermann: Zum Begriff der Lyrik bei Adorno. In: Stephan Braese
(Hg.): In der Sprache der Tater. Neue Lektiiren deutschsprachiger Nach-
kriegs- und Gegenwartsliteratur. Opladen 1998. S. 31-41. S. 32.

254 Vgl. Jorn Ahrens: Der Riickfall hat stattgefunden. A.a.O., S. 47.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS

Die Auffassung, dass Kunst sich nicht in die Kategorien ,,autonom* und
,engagiert trennen lasse, ist umstritten.”> Indem Domin sich gegen die
Spaltung der Kunst in autonom bzw. ,,absolut” oder ,,pure” und engagiert
bzw. ,politisch* wendet, findet sie sich in Ubereinstimmung mit Autoren
wie Brecht, Celan, Eich, Enzensberger und Jean-Paul Sartre (1905-1980).
Brecht zufolge ist der Anspruch der Kunst auf Autonomie ,,im Sinne der
Selbstbestimmung und Eigengesetzlichkeit des kiinstlerischen Schaffens***
moglich und notwendig. Kunst sei aber nicht aus ihrer gesellschaftlichen
Praxis zu 16sen und infolgedessen nicht autark.?’

Fiir Celan hat Marlies Janz in ihrer 1967 erschienenen Arbeit nachge-
wiesen, wie dessen Gedichte die Dichotomie von absoluter und engagierter
Dichtung aufheben: ,Nicht durch den Verzicht aufs Bedeuten, sondern nur
durch prizises Bedeuten vermag Sprache sich in der Dichtung als bedeuten-
de zu transzendieren und damit ,frei, fiir sich, und in solchem Fiirsichsein
zum Symbol gesellschaftlicher Freiheit zu werden.“*® Freiheit ist fiir Do-
min letztlich nie sicher gegeben, sondern immer neu zu erringen. Autono-
mie und Engagement bilden dabei Weg und Ziel.

Der Begriff der ,,engagierten Literatur wurde etwa ab den dreiBBiger
Jahren und erneut nach Erscheinen von Sartres Essay Qu est-ce que la litté-
rature? (1948) diskutiert, der im Kontext des befreiten Frankreichs und der
starken kommunistischen Partei zu betrachten ist. Seit dem letzten Drittel
des 19. Jahrhunderts wurde in Frankreich und England tiber Kunst und Ka-
pitalismus gestritten, wobei die Funktionen von Kunst einerseits als Kritik,

255 Das Phianomen politischer Literatur ldsst sich bis zu den Anféingen der litera-
rischen Reflexionen zuriickverfolgen: Schon Aristoteles verband Poetik und
Ethik durch die Begriffe ,,Mimesis* und ,,Katharsis“. Wenn auch mit ande-
ren Begriffen, so findet sich hier bereits die Konstruktion einer Differenz
von I’art pour I’art und Engagement, ebenso wie in der Poetik von Horaz.
Vgl. Hugo Loetscher: Vom Erzdhlen erzéhlen. Miinchner Poetik-
Vorlesungen. Ziirich 1988. S. 159: [...] Dichtung [...] miisse prodesse oder
delectare, Niitzen‘ oder ,erfreuen‘.”

256 Helmut Fahrenbach: Ist ,politische Asthetik® — im Sinne Brechts, Marcuses,
Sartres — heute noch relevant? In: Jiirgen Wertheimer (Hg.): Von Poesie und
Politik. Zur Geschichte einer dubiosen Beziehung. Tiibingen 1994. S. 355-
383. S. 357. Vgl. Jirgen Nieraad: Begehung des Elfenbeinturms. Zur politi-
schen Funktion des Asthetischen. In: Sven Kramer (Hg.): Das Politische im
literarischen Diskurs. Studien zur deutschen Gegenwartsliteratur. Opladen
1996. S. 11-31. S. 17.

257 Vgl. Helmut Fahrenbach: Ist ,politische Asthetik® heute noch relevant?
A.a.0, S. 355%.

258 Marlies Janz: Vom Engagement absoluter Poesie. A.a.O., S. 115.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 105

andererseits als ,.kompensatorische Harmonisierung“259 thematisiert wur-

den. In seinem Text legt Sartre dar, inwiefern er seine schriftstellerische Ta-
tigkeit als Engagement begreift:

,Sprechen ist handeln: jedes Ding, das man benennt, ist nicht mehr ganz und gar
dasselbe, es hat seine Unschuld verloren. [...] So enthiille ich sprechend die Situati-
on gerade durch meinen Plan, sie zu &dndern; [...] bei jedem Wort, das ich sage, en-
gagiere ich mich etwas mehr in der Welt [...]. So ist der Prosaist jemand, der einen
bestimmten sekundidren Modus des Handelns gewéhlt hat, den man Handeln durch

Enthiillen nennen kénnte.“**

Das Benennen eines Verhaltens schafft ein neues Bewusstsein, das zwangs-
laufig auch das Verhalten beeinflusst. Schriftstellerinnen und Schriftsteller
konnen also nicht neutral sein, sie wihlen einen bestimmten Aspekt der
Welt aus, den sie enthiillen und eventuell verindern wollen.

Sartre hilt die moderne Lyrik im Hinblick auf ein moégliches Engage-
ment fiir untauglich, da sie — im Unterschied zur Prosa — das Scheitern in-
strumenteller Sprache demonstriere.”®’ An diesem Punkt ist seine Haltung
der Domins und auch Adornos entgegengesetzt, die spéter gerade darin das
widerstandige Potential von Kunst ausmachten: Die Form bedinge Engage-
ment als Wesenseigenschaft von Literatur, nicht der Inhalt, wie es bei Agit-
prop der Fall ist. Domin bezieht sich in ihren Essays wiederholt auf Sartres
Text, der — in ihren Worten zusammengefasst — ,,[...] die unbezweifelbaren
Schwierigkeiten des Formulierens [...] als Aspekt der BewulBtseinskrise un-
tersucht, also aus der gesellschaftlichen Entwicklung abgeleitet.“*? Sie
stimmt also mit Sartre insoweit iiberein, dass Literatur der Auseinanderset-
zung mit der Gesellschaft dienen kann.

Zwar liegt auch nach Sartre das Engagement im Wesen der Literatur
selbst, doch begriindet er dies damit, dass sie immer gesellschaftsgeschicht-
lich situiert sei. Das Engagement der Literatur erweise sich im Leser. Sartre
betrachtet Engagement also von der Rezeptionsseite: Literatur brauche Le-
ser, und ,,[...] der Leser ist sich bewuft, daf} er zugleich enthiillt und schafft,
schaffend enthiillt, durch Enthiillen schafft.“*®* Die Leser seien folglich ak-

259 Helmut Peitsch: Engagement/Tendenz/Parteilichkeit. In: Karlheinz Barck
(Hg.): Asthetische Grundbegriffe. Bd. 2. Stuttgart 2001. S. 178-223. S. 189.

260 Jean-Paul Sartre: Was ist Literatur? Reinbek bei Hamburg 1981 (Paris
1948). S. 26.

261 Vgl. Jean-Paul Sartre: Was ist Literatur? A.a.O., S. 13ffund S. 23ff.

262 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 29, Fufinote 32.

263 Jean-Paul Sartre: Was ist Literatur? Reinbek bei Hamburg 1981 (Paris
1948). S. 39.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

tiv und produktiv: ,,[...] Lektiire ist gesteuertes Schaffen.*?** Ein Text sei ein
Appell an den Leser, sich auf ihn einzulassen. Autor und Leser konstituier-
ten Bedeutung in einem freien und unendlichen Spiel, wobei sie auf die ge-
genseitige Anerkennung der Freiheit angewiesen seien. Es ist — nach Sartre
— die Aufgabe der Kunst, dazu beizutragen, die Freiheit des Menschen von
Zwingen und zu mehr Selbstbestimmung zu erméglichen. Literatur miisse
Stellung beziehen, sich aus Abhingigkeitsverhéltnissen 16sen und Verant-
wortung iibernehmen, statt kontemplativ, formalistisch, &sthetizistisch zu
sein. Damit verbindet er ethische und &sthetische Wertkriterien.

Sartres Auffassung wurde in den sechziger Jahren diskutiert. Wahrend
Sartre sich am Roman orientiert, schliet Domin diesen explizit von ihren
Betrachtungen aus”® und wendet sich der Lyrik zu, die zunehmend in den
Mittelpunkt der literarischen Debatten riickte. Ubereinstimmungen zwischen
Domin und Sartre bestehen immerhin hinsichtlich ihrer Orientierung an der
Rezeption in Bezug auf die Bedeutungskonstruktion. Im Unterschied zu
Sartre geht Domin dabei aber nicht davon aus, dass dem Leser durch den
Autor eine ,,Quasi-Lektiire” vorgegeben wird. Thre Auffassung der grund-
sidtzlichen Offenheit von Texten ldsst sich ebenfalls als Engagement be-
trachten. Domin besteht zudem auf der Zweckfreiheit von Kunst und betont
deren immanent politisches Moment: Indem autonome Kunst sich eben
nicht an Politik oder Zwecken orientiere, engagiere sie sich zugleich fiir ei-
ne Alternative zu den herrschenden Strukturen. Damit betrachtet sie nicht
nur die Ebene des intentionalen, inhaltlichen Engagements auf der Autorsei-
te, sondern auch die Ebene der Rezeptionsseite, auf der das formale Spre-
chen einen grundsétzlichen Bruch und somit Engagement bedeutet.

Adorno lehnt wie Domin die Alternative engagierte oder autonome Li-
teratur bzw. Kunst ab. Er stellt die Positionen von engagierter und autono-
mer Kunst einander gegeniiber: Der autonomen Kunst werde der Vorwurf
gemacht, ein nur aus der Langeweile erwachtes Spiel zu sein, das von der
Wirklichkeit ablenke und gerade dadurch hochst politisch sei, und zwar re-
aktiondr, da es eine klare Sicht auf die Verhéltnisse behindere. Umgekehrt
werde der engagierten Kunst vorgeworfen, die Bindung an die Wirklichkeit
nehme dem Geist die Freiheit und verhindere seine Entfaltung.

Adorno vertritt die Annahme, dass Kunst selbst in der Absage an das
Bestehende ,,als bewulltloses Element zumindest, die Anweisung auf einen
“266, impliziere. ,,Denn kein authen-
tisches Kunstwerk und keine wahre Philosophie hat ihrem Sinn nach je sich
in sich selbst, ihrem Ansichsein erschopft. Stets standen sie in Relation zu
dem realen Lebensproze3 der Gesellschaft, von dem sie sich schieden.*

Zustand, in dem Freiheit realisiert wére

264 Jean-Paul Sartre: Was ist Literatur? A.a.O., S. 40.
265 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 12. Fufinote 3.
266 Theodor W. Adorno: Kulturkritik. A.a.O., S. 16. Vgl. das folgende Zitat ebd.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 107

Adorno spricht der Kunst jenes revolutionire Potential zu, das auch Domin
fiir sie postuliert. Das dualistische Konzept von Autonomie und Engage-
ment wurde weder von Adorno noch von Sartre oder Brecht vertreten. Tat-
sdchlich bestanden verschiedene Vorstellungen von Engagement schon im-
mer nebeneinander.

Michael Braun verortet in seiner Dissertation Hilde Domins Exillyrik in
der Nahe Brechts und ihre Lyrik und Poetik nach der Riickkehr nach
Deutschland 1961 ,,zwischen Celan und Enzensberger“267, und hebt damit
»einerseits die Verteidigung poetischer Autonomie in einer tiberwiegend
auBen- und mediengesteuerten Gesellschaft, andererseits die Legitimation
offentlichen Engagements der Poesie um des Menschen und seiner besseren
Maoglichkeiten willen“**® als deren wesentliche Merkmale hervor.

Hans Magnus Enzensberger unterstiitzte 1960 Adornos Forderung an
Kunst, Auschwitz — Enzensberger erginzt: und Hiroshima — zu reflektieren.
2% Enzensberger sieht wie Adorno und Domin in der Lyrik das widersténdi-
ge gesellschaftliche Potential und weist damit auch den ,,Gegensatz von El-
fenbeinturm und Agitprop*®”® zuriick: ,,Antiware, die sich der Manipulation
,pur® widersetzt, sind noch die engagiertesten ,Fertigfabrikate® Majakows-
kis. Ebenso ist der freischwebendste Text von [...] Eluard bereits dadurch
poésie engagée, da} er {iberhaupt Poesie ist. Widerspruch, nicht Zustim-
mung zum Bestehenden.*

Domin stellt sich an die Seite von Enzensberger, der in der Verweige-
rung, in der anarchistisch-subversiven Kritik und in der Antizipation in der
verneinten Form die soziale Funktion autonomer Poesie sah’’' und damit
Sartres Engagement-Begriff zurtickwies.

Die Frage nach dem Engagement héngt untrennbar mit der Person der
Autorin bzw. des Autors zusammen: Wozu Lyrik heute ist damit schon
durch sein Erscheinen eine Stellungnahme. Domin verdffentlichte es 1968
und damit nach dem Beginn der ,,Studentenbewegung® 1967 wihrend der
heftigen Diskussionen um die Rolle der Schriftstellerinnen und Schriftsteller
in der Gesellschaft und den ,,Tod der Literatur®, als deren Ausldser die im

272
5

ebenfalls 1968 erschienenen Kursbuch 1 enthaltenen Aufsitze von Karl

267 Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 228.

268 Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 231.

269 Vgl. H. M. Enzensberger (Hg.): Museum der modernen Poesie. Miinchen
1964 (Frankfurt a.M. 1960). S. 18f.

270 Hans Magnus Enzensberger (Hg.): Museum. A.a.O., S. 20. Vgl. das folgende
Zitat ebd.

271 Vgl. Hans Magnus Enzensberger: Poesie und Politik. In: Einzelheiten. Bd. 2.
Frankfurt a.M. 1962. S. 113-137. S. 135f.

272  Domin nimmt Bezug auf die darin stehende Aussage, im Schreiben sei , kei-
ne Zukunft“. GAF, S. 13. Vgl. S. 18.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Markus Michel und Hans Magnus Enzensberger gelten. Provozierend und
ironisierend formulierte Enzensberger darin Gemeinplditze, die neueste Lite-
ratur betreffend: ,,Fir literarische Kunstwerke 148t sich eine wesentliche ge-
sellschaftliche Funktion in unserer Lage nicht angeben.**”* Michels Aufsatz
Ein Kranz fiir die Literatur ibte Kritik am Beitrag der Literatur zur Ver-
schleierung der gesellschaftlichen Verhiltnisse: ,,Die Kunst ist tot: [...] in
Wabhrheit ist sie ja nicht tot, sie lebt geschéftig fort, wenn auch als Leiche,
als Ware, als Fetisch, und gaukelt weiter eine Zone der Freiheit, der Auto-
nomie, des Sinnes vor, die es zu entlarven gilt als Schwindel [...].<*™ Michel
hatte bereits in einem dreiteiligen Essay, der zwischen 1965 bis 1967 im
Kursbuch erschienen war, gegen den Anspruch der Kunst polemisiert, in ih-
rer Distanz zur Politik hdchste Relevanz fiir diese zu besitzen?” — also ge-
gen genau die Haltung, die Domin in ihren Essays vertrat, wenn ihre Ge-
dichte auch zweifelnder erscheinen.

Dass die Haltung von Enzensberger und Michel ebenfalls ambivalent
ist, zeigt sich in Enzensbergers Aufsatz, der sich im Titel und im Inhalt auf
Lessings Briefe, die Neueste Literatur betreffend bezieht, wie in Michels
Kritik an der Rhetorik vom ,,Tod der Literatur*’®. Auch wenn sie selbst ihre
Kritik in Essays formulierten, so blieb diese literarisch, und die Autorinnen
und Autoren strebten nach einer Antwort auf die ,.Frage [...], in welcher
Weise Kunst im Wandel ihrer medialen Bedingungen gesellschaftlich pro-
duktive Positionen behaupten kann‘?””.

In ihrer nachdriicklich positiven Antwort auf die Frage nach der Funkti-
on von Lyrik innerhalb der modernen Lebensrealitit hebt Domin den
scheinbaren Widerspruch zwischen Autonomie bzw. Zweckfreiheit und En-

273 Hans Magnus Enzensberger: Gemeinpldtze, die neueste Literatur betreffend.
In: Kursbuch 15 (1968). S. 187-197. S. 195.

274  Karl Markus Michel: Ein Kranz fuir die Literatur. Funf Variationen tiber eine
These. In: Kursbuch 15 (1968). S. 169-186. S. 170.

275 Vgl. Karl Markus Michel: Die sprachlose Intelligenz. Frankfurt a.M. 1968.
S. 65.

276 Vgl. Friedrich Christian Delius: Wie scheintot war die Literatur? AnldBlich
einer Ausstellungserdffnung: Gedanken beim Wiederlesen des legendéren
»Kursbuch 15%. In: Frankfurter Rundschau, 6.2.1999. S. ZB3; Jochen Vogt:
Vielfiltig, unterschiedlich. Einige Berithrungspunkte zwischen Literatur und
Studentenbewegung. In: Text und Kritik. Sonderband. Bestandsaufnahme
Gegenwartsliteratur. Bundesrepublik Deutschland, Deutsche Demokratische
Republik, Osterreich, Schweiz. Hg. v. Heinz Ludwig Arnold. Miinchen
1988. S. 114-126.

277 Hans Burkhard Schlichting: Das Ungentigen der poetischen Strategien: Lite-
ratur im ,Kursbuch® 1968-1976. In: W. Martin Liidke (Hg.): Literatur und
Studentenbewegung. Eine Zwischenbilanz. Opladen 1977. S. 33-63. S. 48.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 109

gagement auf. Domins spezifische Vorstellung von Freiheit, die sich als
Verbindung von Autonomiedsthetik und Engagement begreifen 14sst, wurde
zu verwandten literaturtheoretischen Konzepten und moglichen Vorbildern
in Beziehung gesetzt und damit in den Zusammenhang ihrer Tradition ge-
stellt, um Unterschiede und Gemeinsamkeiten herausarbeiten zu konnen
sowie eine Bewertung ihres besonderen Beitrags, ihrer Originalitit und ihrer
Poetologie insgesamt zu ermoglichen. Von besonderem Interesse ist in die-
sem Kontext die Diskussion der sechziger Jahre.

Autonome und engagierte Literatur scheinen auf den ersten Blick zwei
einander ausschlieBende Konzepte zu sein. Doch Hilde Domins literaturthe-
oretische Uberlegungen verbinden eine Auffassung von Kunst, die frei von
jeglichen Vorgaben ist, also auch fiir sich stehen und dem Prinzip der For-
mel I’art pour I’art folgen kann, mit einer Auffassung von Kunst, die sich
fiir gesellschaftliche Belange interessiert. Die Begriffe ,,Autonomie“ und
»~Engagement” verwendet Domin selbst dabei nicht, weder in ihren Schrif-
ten noch in ihren poetischen Texten. Um ihr Werk im Diskurs um Lyrik
nach Auschwitz zu verorten, sind diese Begriffe jedoch unerlésslich, da sie
dort zentrale Bezugspunkte bilden. Dass Domin auf ihre Verwendung ver-
zichtet, kann als Indiz dafiir interpretiert werden, dass sie sich von der abge-
nutzten und moglicherweise bereits bedeutungsleeren Sprache der Offent-
lichkeit distanziert. Statt dessen schafft sie neue Begriffe und regt dadurch
zu einem weiteren Denkprozess an, der keineswegs nur die Reflexion der
diskursmichtigen Begriffe wiederholt: Definitionen des Gedichts als ,,magi-
scher Gebrauchsartikel* oder Augenblick von Freiheit 16sen ebenso Irritati-
onen aus und verlangen nach Interpretation wie die zunichst paradox er-
scheinende Kombination dieser Definitionen mit dem Beharren auf einem
»Selbstzweck™ von Gedichten. Domin setzt sich auch explizit mit dem Prob-
lem der Phrasenhaftigkeit und seiner besonderen Bedeutung fiir den Lyriker
auseinander, sowohl in ihren lyriktheoretischen Texten als auch in ihren
Gedichten.

2.3.1 Lyrik als ,,Atempause*:
Ars longa, Nicht miide werden

Wie Wort und Ding hebt auch das Gedicht Ars longa den autonomen Status
der lyrischen Sprache gegentiber Linguistik deutlicher hervor, da der Spre-
cher sich nicht an ein Gegentiiber richtet, sondern sich auf ein Konzept von
Autonomie als Freiheit von duflerer Zweckbestimmung bezieht. Allerdings
suggeriert das Gedicht Ars longa im Unterschied zu Wort und Ding eine

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

metaphysisch begriindete Sicherheit des Wortes. Es wurde 1963 in Heidel-
berg geschrieben.””

Ars longa

Der Atem

in einer Vogelkehle
der Atem der Luft
in den Zweigen.

Das Wort

wie der Wind selbst
sein heiliger Atem
geht es aus und ein.

Immer findet der Atem
Zweige

Wolken

Vogelkehlen.

Immer das Wort
das heilige Wort
einen Mund.

Der lateinische Titel, der auf die Kiinstlichkeit, den Kunstcharakter des Ge-
dichts verweist, wirkt verfremdend. Er verweist auf den von Cicero in De
brevitate vitae zitierten Aphorismus von Hippokrates, ,,Lang ist die Kunst,
kurz ist das Leben®, nennt aber nur dessen ersten Teil. Das Zitat enthilt die
Vorstellung, dass wahre Kunst Ewigkeitswert besitze. In den vorliegenden
Versen geht es nicht um die Kunst im Allgemeinen, sondern um das ,,Wort*
(II, 1), das immer seinen Weg finde, um weitergegeben zu werden. Der Titel
deutet darauf hin, dass vom lyrischen Wort die Rede ist, doch wird es nicht
explizit darauf beschrinkt.

Das Gedicht besteht aus vier Strophen. Diese bilden jeweils einen Satz,
der durch den Punkt am Ende jeder Strophe gekennzeichnet ist. Die Stro-
phen werden so klar voneinander geschieden, sind in sich jedoch nicht
durch weitere Satzzeichen organisiert und erscheinen in ihrer Schlichtheit
als kunstvoll. In ihnen klingen die Strophen eines Liedes an, wie Psalmen
zum Lob des Atems, der das Wort hervorbringt. Die erste Strophe erscheint
durch das Fehlen des Pridikats als eine Beschreibung oder Setzung dessen,
was den hier begegnenden ,, Atem” (I, 1), der mit dem bestimmten Artikel
den Vers bildet, ausmacht: Er ermoglicht dem Vogel seine Kunst, das Sin-

278 Vgl. VE, S. 238.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 111

gen (I, 2). Zugleich ist es ,,der Atem der Luft” (I, 3), der die Zweige bewegt
(I, 4) und sie im Wind ,,singen” ldsst. Der Parallelismus der Substantivgrup-
pen und der adverbialen Bestimmung des Ortes legt diese Lesart nahe.

Der Atem ist ein Zeichen des Lebens: Im biblischen Mythos erweckte
Gott den ersten Menschen zum Leben, indem er ihm Atem einhauchte.?”
Das hebrdische Wort ,,Ruach” besitzt die Bedeutungen ,,Atem®, ,,Wind*,
»Geist und ,,Seele” und verweist damit auf den gottlichen Lebensfunken,
den Odem und den schopferischen Ursprungsmoment.”*® Ohne die religis-
sen Pramissen zwingend zu {ibernehmen, lésst in Ars longa diese Folie die
Elemente deutlicher werden, indem zum einen die Identifikation von Atem
und Wort unterstiitzt wird und zum anderen die Notwendigkeit von beidem
zum Leben hervorgehoben wird. Elfe Vallaster interpretiert deswegen den
Atem in dem Gedicht als ,,Sinnbild des Dichters als Sch(‘jpfer“281.

In dem Gedicht Der grofie Luftzug verbindet der Atem nicht nur Atem
und Wort, sondern auch das sprechende Ich und das Wort, wie der Relativ-
satz anzeigt: ,,der grofle Luftzug/in dem die Worte fliegen* (III, 1-2). Der
Atem eines Gedichts verbindet Dichter und Leser, stellt Domin in ihrer Ein-
leitung der Doppelinterpretationen fest: ,,Was in den Zeilen sozusagen ,ein-
gefroren® oder ,geronnen‘ ist, kann der vom Atem des Dichters gefiihrte
Atem des Lesers wieder auftauen und, auf seine eigene, einmalige Weise, fiir
sich erneut ins FlieBen bringen.“**? Mit dem Zustandswechsel rekurriert
Domin zum einen auf die Natiirlichkeit des Vorgangs, zum anderen auf den
Bildbereich eines Labors, in dem solche natiirlichen Prozesse simuliert wer-
den. Domin grenzt sich in ihren Bildern fiir die Lyrikinterpretation von den
Begriffen ,Hexenkiiche*®®* und ,,Wohnkiiche* ab, weist auch den Begriff
des ,,Laboratoriums* als iiberpuristisch zurtick und bevorzugt den Terminus
»vertrackte[s] Labor®, um die Hybriditdt zu bezeichnen, die in der Eigendy-
namik der Prozesse liegt. Sie nutzt das Bild, um die Wissenschaftlichkeit ih-
rer Analyse herauszustellen.

Die Personifizierung der Luft, die eines der vier Grundelemente dar-
stellt, ruft dariiber hinaus mythologische Assoziationen auf. Die Anapher im
ersten und dritten Vers der ersten Strophe tragt als beschworende, magische
Wiederholung ebenfalls dazu bei. Unterstiitzt wird dies in der zweiten Stro-
phe durch das Adjektiv ,.heilig®. Es ist das einzige Adjektiv, das in dem Ge-
dicht tiberhaupt vorkommt, und zwar in der zweiten Strophe in Verbindung

279 1.Mose 2, 7.

280 Alvin Rosenfeld: Ein Mund voll Schweigen. A.a.O., S. 88.

281 Elfe Vallaster ,,Ein Zimmer in der Luft“: A.a.O., S. 196.

282 D, S. 24f.

283 Hilde Domin: Uber das Interpretieren von Gedichten. Die Struktur des Ge-
dichts. Das Text/Leser-Verhéltnis. In: WL, S. 160-189. S. 179. Vgl. die drei
folgenden Zitate ebd.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

mit ,,Atem* (II, 3) und in der vierten Strophe in Verbindung mit ,,Wort“ (IV,
2), so dass beide semantisch ndher aneinander geriickt erscheinen. Diese
Wirkung wird unterstiitzt durch die grammatische Parallelitit des jeweils
ersten Verses in der ersten und zweiten Strophe, die den Atem und das Wort
gleichermalfien hervorhebt. In der zweiten Strophe wird dariiber hinaus das
Wort mit dem ,,Wind selbst* (II, 2) verglichen, der in der ersten Strophe
zwar nicht wortlich genannt wird, aber in den Versen ,,der Atem der Luft/in
den Zweigen“ (I, 3-4) anklingt. Der nédchste Vers ist als Apposition ange-
hingt, so dass das Wort als ,heiliger Atem* (II, 3) des Windes genannt
wird, der wie dieser kommt und wieder geht, als sei er iiberall zu Hause (11,
4). Das Adjektiv konnte erneut auf die elementare Kraft als metaphysische
Instanz oder einen pantheistischen Glauben Bezug nehmen.

In der dritten Strophe wird diese lokale Unbegrenztheit des Wortes bzw.
des Windes oder Atems auf die Dimension der Zeit ausgedehnt: ,,Immer
findet“ (III, 1) er einen Ort, ein Medium wie ,,Zweige* (111, 2) oder ,,Vogel-
kehlen“ (III, 4), das er zum Tonen bringen kann. Zwischen diesen beiden
bereits in der ersten Strophe genannten Resonanzbdden steht ein weiterer:
»Wolken* (III, 3). Aus dem Zusammentreffen von Luft und Wolken sind
nun keine T6ne zu erwarten, doch spricht man vom Wolkenspiel, das der
Wind verursacht, wenn er sie treibt und zu Figuren oder Bildern formt. Dies
lieBe sich als optische Erginzung zu den akustischen Effekten lesen. Die Al-
literation mit ,,Wort* und die Assonanz mit ,,Wort*“ und ,,Vogelkehlen“ so-
wie der sich ergebende Dreiklang mit ,,Zweige* und ,,Vogelkehlen®, die e-
benfalls im Plural auftauchen und so erneut die Ungebundenheit an einen
Ort ausdriicken, binden die Wolken, und mit ihnen den Himmel, neben der
Tier und der Pflanzenwelt ein. Die ,,Vogelkehlen* als Ort, an dem das Wort,
die Kunst sich realisiert, bilden mit den beiden vorhergehenden Versen eine
Klimax.

Die vierte Strophe beginnt wie die dritte mit dem Temporaladverb ,,im-
mer* und tibertrigt die fiir den Atem benannte zeitliche Ungebundenheit auf
das Wort, das stets ,,einen Mund“ (IV, 3), sein Medium, finde. Der zweite
Vers spezifiziert: ,,das heilige Wort* (IV, 2). In Domins Poetologie findet
sich hochstens in der Aussage, dass dem Autor die Aufgabe zukommt, mit
Hunspezifischer Genauigkeit” zu formulieren, ein Hinweis darauf, dass dies
lediglich als das dichterische Wort zu lesen sei. Das Wort ist in dem Gedicht
autonom, es sucht sich selbst einen Weg. Es liee sich auch in Analogie
zum ,heiligen Atem* in der zweiten Strophe als lebensbejahendes Wort le-
sen.

Die Strophen stehen nicht fiir sich, denn in der ersten und letzten Stro-
phe fehlt jeweils das Prddikat, das sich aus der zweiten bzw. der dritten
Strophe ergéinzen liee und so die vier Strophen in zwei Gruppen aneinan-
der bindet. Inhaltlich jedoch gehoren die erste und die dritte Strophe zu-

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN| 113

sammen, in denen ,,der Atem* im Zentrum steht, sowie die zweite und die
vierte Strophe, in denen ,,das Wort“ das Subjekt bildet. Die vier Strophen
werden damit durch einen zwischen den Strophen bestehenden Parallelis-
mus zusammengehalten. Die Symmetrie innerhalb der beiden ersten und
letzten Strophen ist jedoch gestort, denn die erste, zweite und dritte Strophe
besitzen jeweils vier Verse, die vierte drei Verse. In der dritten Strophe fin-
det zudem eine Verbindung von Atem und Wort durch die Gleichsetzung
beider statt. Die Strophen signalisieren damit, dass der Text sich selbst ge-
niigt.

Doch gerade das Bild des Atems ist an ein Subjekt gebunden — und mit
ithm das Wort, zumindest in diesen Versen. Celan verwendet in seiner Poe-
tologie ebenfalls das Bild des Atems. Er hat auf das Potential von Dichtung
hingewiesen, auf Seiten der Rezipientin bzw. des Rezipienten eine Verdnde-
rung zu evozieren: ,,.Dichtung: das kann eine Atemwende bedeuten.“?®* Ce-
lan schreibt der Dichtung potentiell ,,die Aussicht auf eine menschenwiirdi-
ge Realitdt“’*® zu. Sein Bild von der ,,Atemwende® ist existentiell und un-
bedingt, es entstammt dem ,,Stocken des Atems*, das Janz zufolge aus den
Zweifeln resultiert, ob Kunst nicht nur die gesellschaftliche Unmenschlich-
keit reproduziere. Celans Formulierung enthilt — so lasst sich die Deutung
fortsetzen — ein Moment der Gefdhrdung und der Wiedergewinnung des Le-
bens und Vertrauens, wihrend in den Versen Domins das Flie3en des Atems
und damit die Existenz des Worts auf ewig gesichert scheint.

Bereits in einem autobiographischen Essay hatte Domin 1962 geschrie-
ben, sie bediirfe noch immer ,,eines unbescheidenen Atemspielraums“286.
Domin sieht in der Kunst die Méglichkeit einer ,,Atempause“287 innerhalb
gesellschaftlicher Zwinge: Lyrik biete eine Atempause fiir die Freiheit, zum
Innehalten, zur Selbstbesinnung. Die Lebensnotwendigkeit von Atem und
Wort ist sowohl physisch als auch gesellschaftlich bedingt: Der Begriff ,,A-
tempause‘ steht Celans Wort von der ,,Atemwende* nahe. Celan und Domin
sehen die Moglichkeit einer Umkehr, die bei Domin im Augenblick von
Freiheit begriindet ist, den das Gedicht gewéhrt.

Auch in den Gedichten Rose Ausldnders ist der Atem ein hiufiges Mo-
tiv, wie Irmela von der Liihe detailliert nachgewiesen hat: Die nationalsozia-
listischen Verbrechen verschlugen der Welt nicht nur die Sprache, sondern

284  Paul Celan: Der Meridian. A.a.O., S. 195.

285 Marlies Janz: Vom Engagement absoluter Poesie. A.a.O., S. 106.

286 Hilde Domin: Unter Akrobaten. A.a.O., S. 24.

287 Hilde Domin: Humanitdt bei Lebzeiten — eine Utopie? Romerberg-Rede
1978. In: GE, S. 395-406. S. 395.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

auch den Atem. Auslinders Lyrik ermdgliche das Atmen wieder.”® In Do-
mins Gedicht Ars longa erscheint der Atem demgegeniiber als tiberzeitliches
Phianomen, das unbeeinflusst vom Weltgeschehen ist. Ars longa steht damit
in auffélligem Kontrast zu Linguistik. Dass Domins lyrisches Werk beide
Perspektiven aufgreift, zeigt, dass sie die Widerspriiche nicht aufzuheben
sucht, sondern zuldsst und den Leserinnen und Lesern iibergibt.

Neben ihre Uberlegungen zum Atem, die auf eine Auseinandersetzung
mit Celan hindeuten, stellt Domin Gedanken zur Optik. Sie bezeichnet 1966
das moderne Gedicht als ,,etwas wesentlich Optisches®, das zugleich aber

auch ,,eingeatmet werden“?® miisse:

,Der Atem (nicht metaphorisch, sondern wortlich gemeint) ist das Medium des
Gedichts, in ihm vereint sich, was man frither ,Form‘ und ,Inhalt nannte, was es
jedoch nicht gibt noch geben kann im lebendigen Gedicht. Die Zeilen fiithren den
Atem des Lesers, sind ,Atem-Einheiten‘. [...] Obwohl gleichzeitig auch optische
Einheiten, die Zeilen ganz wie die Leerzeilen. Es entsteht ein Spannungsverhiltnis
zwischen Erregung, Identifikation (Atem) auf der einen Seite, und Intellekt, Dis-
tanz (optische Gruppierung des Sinntrégers) auf der anderen.*
Domin spricht dem ,,lebendigen Gedicht?*° ab, ,,Form* oder ,,Inhalt* zu be-
sitzen. Erst beim Lesen wiirden ihm die Einheiten zugewiesen. Die Span-
nung, die aus der optischen Struktur des Gedichts und der Aktualisierung
durch die ,,Atem-Einheiten” folge, findet sich in den Gedichten wieder.
Domin betrachtet die ,,Reaktion auf Kunst* selbst als Kunst und schlégt vor,
fiir diese ,,geschulte Reizbarkeit* den Begriff ,,Kriterium® anstelle von ,,Ge-
schmack® einzufiihren, um den rationalen und lernbaren Aspekt von den ir-
rationalen und subjektiven Seiten abzugrenzen.

Domin folgt hier der Unterscheidung Schillers in seinen Briefen Uber
die dsthetische Erziehung des Menschen von Sinnlichkeit und Verstand im
Rezeptionsprozess, die wiederum auf seiner Auseinandersetzung mit Kant
beruht.**" In ihrem Essay Uber das Interpretieren von Gedichten formuliert
Domin das Verhiltnis von Kunst und Rationalitdt und exemplifiziert es am

288 Irmela von der Liihe: Rose Auslidnder — Stationen des Exils im Leben einer
Dichterin. In: Helmut Braun (Hg.): ,,Weil Worter mir diktieren: Schreib
uns.“ Literaturwissenschaftliches Jahrbuch der Rose-Ausldnder-Stiftung
1999. Kéln 2000. S. 181-198. S. 184.

289 D, S.21. Vgl. das folgende Zitat ebd.

290 Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 58. Vgl. die folgen-
den Zitate in diesem Absatz ebd.

291 Vgl. Christian Schenk: Asthetik und Moral bei Friedrich Schiller: Zukunft in
der Vergangenheit? In: Dietmar Mieth (Hg.): Erzdhlen und Moral. A.a.O., S.
111-141. S. 117; Gotz-Lothar Darsow: Friedrich Schiller. Stuttgart/Weimar
2000. S. 125-134.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN| 115

modernen Gedicht. Domin seziert das dichterische Wort, so dass ,,das Ge-
geneinander von ratio und Erregung, der unregelmiflig und immer neu ge-
brochene Rhythmus des Atems“®”, sichtbar wird. Sie schldgt vor, dieses
Spannungsverhdltnis im modernen Gedicht mit dem ,,liber Hegel hinausge-
hende[n]**** Begriff ,,Simultanbegriff* zu fassen, der seine Gegensitzlich-
keit, ,,eine Art zuckendes Kriftefeld”, die verschiedenen ,,Aggregatzustin-
de®, bewahren soll. Mit ihrer physikalisch gefirbten Metaphorik setzt sie
sich von der Hegelschen Dialektik ab, der sie zwar die gesellschaftlichen
Erscheinungen, nicht aber die Kunst bzw. das Gedicht unterworfen sieht.

Fiir den poetischen Ton der Essays bestehen Vorbilder, doch greift Do-
min in ihren Texten haufiger auf Bilder — hier aus dem Bereich der Physik —
zuriick als etwa Adorno. Dieser weist in seiner Asthetischen Theorie zwar
eine Vorstellung, die das Wort als Verwandlungsinstrument betrachtet, eine
,,buchstibliche Magie“294, zuriick. Indem er einen dialektischen Kunstbeg-
riff fordert, 16st er sich aber nicht ginzlich von diesem Bezugspunkt: ,, Kunst
ist Rationalitit, welche diese kritisiert, ohne sich ihr zu entziehen; kein Vor-
rationales oder Irrationales, wie es angesichts der Verflechtung jeglicher
menschlichen Titigkeit in die gesellschaftliche Totalitit vorweg zur Un-
wahrheit verurteilt ware.“

Brecht betont in seiner produktionsdsthetischen Charakterisierung eben-
falls die rationalen und die emotionalen Anteile von Lyrik: ,,Ist das lyrische
Vorhaben ein gliickliches, dann arbeiten Gefiithl und Verstand véllig im
Einklang.“*** Brecht nimmt keine eindeutige Zuordnung von Optik und ra-
tio sowie Atem und emotio vor, sondern verweist weitaus allgemeiner auf
das Vorhandensein beider Aspekte. Er kondensiert dies in einem Bild, das
die in der Moderne — spitestens seit Baudelaires Les Fleurs du Mal — langst
traditionelle Metaphorik der Rose als Bild der Sprache®® aufgreift: ,,Zer-
pfliicke eine Rose, und jedes Blatt ist schon.“*” Die rationale Zerstorung ei-

292 D,S.22.

293 D, S. 23. Vgl. die beiden folgenden Zitate ebd.

294 Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie. A.a.0., S. 87. Das folgende Zitat
ebd.

295 Bertolt Brecht: Anmerkungen zur literarischen Arbeit 1935-1941. In: Ders.:
Gesammelte Werke. Bd. 19: Schriften zur Literatur und Kunst 2. A.a.O., S.
383-426. S. 392. Zit. v. Hilde Domin in D, S. 27.

296 Vgl. Harald Weinrich: Linguistische Bemerkungen zur modernen Lyrik. In:
Akzente 15 (1968). H. 1. S. 29-47. S. 30: ,,Man kann sagen, daf} das Blu-
men-Motiv eine gewissen paradigmatischen Wert fiir die Standortbestim-
mung der modernen Lyrik hat.*

297 Bertolt Brecht: Anmerkungen zur literarischen Arbeit 1935-1941. In: Ders.:
Gesammelte Werke. Bd. 19. A.a.O., S. 393.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

ner diffusen Stimmung durch die Interpretation zeigt erst im Detail die Ar-
chitektur der Schonheit.

In Ars longa erscheinen die Moglichkeiten des Gedichts, sich zu reali-
sieren, als unendlich, sofern es ein Medium findet. Doch ist damit noch
nichts tiber die Moglichkeiten der Rezeption und damit einer als gelungen
zu betrachtenden Kommunikation gesagt. Ein Gegeniiber kommt nicht vor.
Das Gedicht, von dem die Leserin bzw. der Leser sich angesprochen fiihlen
kann, postuliert zwar die eigene Unentbehrlichkeit, insofern es Atem und
Wort gleichsetzt, und versichert den Ewigkeitswert dieser Feststellung,
bleibt jedoch eine Begriindung schuldig. Das Atmen dient dem Leben, und
dieses kann verschieden genutzt werden. Eben deshalb, weil das Gedicht
nicht auf einen Zweck festgelegt wird, besitzt es ein unendliches Spektrum
an Moglichkeiten. Doch obwohl 4rs longa versichert, das Wort fande ,,im-
mer* seinen Weg, verbleiben die Beispiele ,,Zweige/Wolken/Vogelkehlen*
doch im Bereich der Natur. Nur der ,,Mund* verweist auf den Menschen,
doch garantiert selbst dieser noch nicht die Existenz eines Ohrs.

Die soziale Relevanz von Kunst und die Macht des lyrischen Sprechens,
Verinderungen zu bewirken, stehen damit durchaus in Frage, auch wenn
Richard Exner zu Ars longa feststellt, es sei ,,[...] eine Bestitigung der
Kunst und des Menschen, dem Kunst zu machen auferlegt ist.“**® Das Ge-
dicht nimmt poetologische Uberlegungen vorweg, die Domin 1966 in Es-
sayform prisentierte: ,,Es gibt [...] kein ,Wozu‘. Lyrik, wie alle Kunst, ist
Selbstzweck. Heute und immer. [...] Alles, worauf es in Wahrheit ankommt,
ist Selbstzweck, das heifit unniitz und unverzichtbar zugleich.“**> Mit dem
Postulat der Autonomie von Lyrik stellt Domin sich erneut in eine klassi-
sche literarische Tradition, fiir die Goethes Gedicht Der Singer’®™ steht:
»lch singe wie der Vogel singt,/der in den Zweigen wohnet,/das Lied, das
aus der Kehle dringt,/ist Lohn, der reichlich lohnet.“ (V, 1-4)

Domin leitet gleichzeitig aus dem Selbstzweck, dem fehlenden Nutzen
fiir etwas anderes, ihre Unverzichtbarkeit ab. Diese wertende Setzung ist in
ithrer Allgemeinheit und durch die paradoxe Definition als rhetorischer
Kunstgriff hochst angreifbar, doch begriindet und erldutert Domin sie im
Folgenden: Die Freiheit, die aus der Zweckfreiheit resultiere, ermogliche
dem Subjekt ein ,,Innehalten*®" in den alltiglichen routinierten, in der Ge-

298 Richard Exner: Schoner sind die Gedichte des Gliicks. In: Die Zeit,
09.10.1964. S. 11.

299 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 11.

300 Johann Wolfgang Goethe: Der Singer. In: Ders.: Siamtliche Werke. Briefe,
Tagebiicher und Gespriache. 40 Bde. I. Abt.: Simtliche Werke. Bd. 2: Ge-
dichte 1800-1832. Hg. v. Karl Eibl. Frankfurt a.M. 1988. S. 104f. Ebd.

301 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 13. Vgl. Hilde Domin: Literari-
sche Meinungsbildung. A.a.O., S. 105ff.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 117

sellschaft strukturell verfestigten Handlungsablaufen und gebe ihm damit
Raum zur Reflexion und damit ,,vielleicht doch eine Art Residuum“m, wie
Domin sehr vorsichtig formuliert. Lyrik mache ,,den Ri3 zwischen der Rea-
litdt und ihrer Moglichkeit* virulent. Domin verweist in diesem Zusammen-
hang auf Brechts ,,Me-ti“, in dem die Arbeitsteilung als Herrschaftsinstru-
ment entlarvt wird, da sie keinen Platz fiir ,,Unvorhergesehene[s]“303 lasse.
Eine Unterbrechung entspricht der Moglichkeit zu einer ,,aktiven Pause****.
Den Begriff hat Domin von Ivor Armstrong Richards iibernommen, der das
dahinterstehende Konzept in den zwanziger Jahren vorgeschlagen hatte, um
der massenmedialen Informationsflut, die die Identitédt der Subjekte geféhr-
de, etwas entgegenzusetzen.’” Bei Domin kommt dieser Pause im Astheti-
schen jedoch nicht nur eine psychologische, sondern auch eine materialis-
tisch-politische Funktion innerhalb der Gesellschaft zu, wie ihre Verbindung
zu Brecht zeigt. Die Autonomie des Werks von der Autorin bzw. dem Au-
tor, also des Asthetischen vom Subjekt, die sich in der Formel I’art pour
I’art konzentriert, erweist sich damit ideologiegeschichtlich ,,als Spiegelung
eines objektiven Funktionsverlusts und als Widerstand gegen Tendenzen der
Vermarktung*®.

Domin definiert zwar nicht explizit, inwiefern die Gesellschaft eine ,,ge-
steuerte® ist, doch bezieht sie sich mit dieser in der Medientheorie der fiinf-
ziger Jahre zentralen Begrifflichkeit auf die kapitalistische Funktionalisie-
rung und Nutzenorientierung sowie die daraus resultierende Fremdbestim-
mung. Domin verweist in den FuBnoten auf The Lonely Crowd (1950) von
David Riesman: Dieser stellt dem innengesteuerten Charaktertyp der indus-
triellen Gesellschaft, der von verinnerlichten Werten geleitet wird, einen au-
Bengesteuerten Charaktertyp der nachindustriellen Gesellschaft gegentiber,
dessen Einstellungen durch die #uBeren Erwartungen geprigt werden."’
Hammers und Braun interpretieren Domins Ausdriicke als bewusst vage,
»[--.] um die Undurchsichtigkeit gesellschaftlicher Meinungs- und Urteils-
apparate zu illustrieren und um die dadurch erzeugte Unverbindlichkeit ei-

302 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 26. Vgl. das folgende Zitat ebd.

303 Bertolt Brecht: Uber die Produktivitit der Einzelnen. In: Ders.: Gesammelte
Werke. Bd. 12. A.a.O., S. 417-585. S. 527.

304 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 14.

305 Vgl Ivor Armstrong Richards: Prinzipien der Literaturkritik. Frankfurt a.M.
1985 (London 1924); Horst Meller: Hilde Domin. A.a.O., S. 41.

306 Vgl. Michael Einfalt: Autonomie. In: Karlheinz Barck (Hg.): Asthetische
Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben Bénden. Bd. 1. Stuttgart
2000. S. 431-479. S. 432.

307 David Riesman: Die einsame Masse. Eine Untersuchung der Wandlungen
des amerikanischen Charakters. Darmstadt 1956.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

ner Ideologie bloBzustellen, die knappe Informationen, aber keine Sinnge-
halte liefert.*”"

Somit resultiert aus der unspezifischen Genauigkeit, der Mehrdeutigkeit
und der Autonomie von Worten neben einem auf die Textinterpretation und
deren sozialer Relevanz bezogenem Freiheitsmoment ein generelles Frei-
heitsmoment von Lyrik. Die unspezifische Genauigkeit macht das Frei-
heitsmoment von Lyrik aus, da sie diese nicht festlegt: Lyrik muss die Ge-
sellschaft nicht verandern (wollen), kann es aber oder kann zumindest Mog-
lichkeiten aufzeigen, gerade dadurch, dass sie — im Unterschied zu anderen
Worten — zweckfrei ist. Domins Freiheitsbegriff ist damit nicht absolut,
sondern zielt auf einen Augenblick von Freiheit, einen Moment der Reflexi-
on, die notwendig sei zum Menschsein.

In Anspielung auf einen Ausspruch Fausts®” definiert Domin: ,,Lyrik,
als Kunst, ist jenes ,verweile doch‘ und weiter nichts. Es handelt sich um
einen Prozess der Verwandlung und Aufhebung von Zeit.“*'® Unter ,,Ver-
wandlung und Aufhebung von Zeit“ wihrend des Kunstgenusses versteht
sie ein zeitlich begrenztes Heraustreten des Menschen aus den gesellschaft-
lichen Zwingen: Lyrik biete die M6glichkeit zum Innehalten, zu einer Pause
im ,,Rollenmenschendasein“*!!. Auch wenn Domin den Begriff der ,,Ent-
fremdung* nicht verwendet, so klingt er doch darin an. Ihr analytisches Pa-
radigma entspricht somit einem Menschen- und Gesellschaftsbild, das von
einer dialektischen Beziehung zwischen der Gesellschaft und dem Indivi-
duum als schopferischem Subjekt und Objekt der von ihm (mit-
)geschaffenen Verhiltnisse ausgeht. Es ist die Konstruktion einer alternati-
ven Handlungsoption, die durch die Moglichkeit zum widerstandigen Han-
deln schon ein Aufbrechen der Strukturen bedeutet — wobei allerdings be-
tont wird, dass es sich nur um eine Moglichkeit handelt. Das Bild ist also
nicht ungebrochen positiv.

In Domins Gedicht Wer es konnte (GG 264), das 1963 in Heidelberg
entstand®'?, imaginiert der Sprecher eine spielerische Bewegung, das Hoch-
werfen der Welt, wie man einen Ball in die Hohe wirft: ,,Wer es kénnte/die
Welt/hochwerfen/dall der Wind/hindurchfahrt.” (I, 1-5) Der Satz entspricht
formal durch den Punkt im letzten Vers einem Aussagesatz und ist entspre-

308 Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 122f. Vgl. Irmgard Ham-
mers: Hilde Domin. A.a.O., S. 38f.

309 Johann Wolfgang Goethe: Faust I. In: Texte. Hg. v. Albrecht Schéne. Darm-
stadt 1999. S. 76: ,Werd’ ich zum Augenblicke sagen:/Verweile doch! du
bist so schoén!/Dann magst du mich in Fesseln schlagen,/Dann will ich gern
zugrunde gehn!*

310 Hilde Domin: Der Plan des Buchs. In: WL, S. 7-9. S. 8.

311 GAF,S.8.

312 Vgl. VE, S. 237.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN| 119

chend als Wunsch einzuordnen, aber die Wortstellung und das Frageprono-
men an Subjektposition deuten auf eine Frage und auf Zweifel an dieser
Moglichkeit hin. Das Gedankenspiel hebt die Welt aus den Angeln, damit
ein frischer Wind sie durchblasen kann, sie liiftet von dem Gestank der Ge-
walt und des Unrechts*® Allerdings kénnte dieses Hindurchfahren des
Windes auch Resultat des Wurfs selbst sein, des Flugs nach oben oder des
Fallens, was dann die aktive Rolle desjenigen, der wirft, stirken wiirde. Wer
es konnte lief3e sich auch als Reflexion des Dichtens lesen: Das Gedicht als
die hochgeworfene Welt, die von den Lesenden aus verschiedenen Perspek-
tiven betrachtet werden kann. Das Verb ,,hindurchfahren deutet auf die In-
tensitit des Windes, der in der Lage ist, auch Schweres, Belastendes wegzu-
tragen. Der Wind bildet in dieser Hinsicht ein Element der Metaphorik des
Vergessens wie in der Interpretation von Linguistik und verweist entspre-
chend indirekt auf eine Last der Vergangenheit.

Das Gedicht Wer es konnte bleibt sprachlich vage und ldsst sich hin-
sichtlich der Funktion, die der Sprecher damit verfolgte, nicht festlegen.
Entsprechend sind die Verse reimlos, frei von solchem Formzwang. Zwar
ist das Bild inhaltlich und formal stimmig, doch steht es auf provokante
Weise in der Luft, in der Schwebe gehalten wie die Weltkugel: im Zenith
der Wurflinie, zwischen Steigen und Fallen, fiir einen kurzen Augenblick
schwerelos, fiir den Moment einer Atempause.

Domin hat die Bedeutung der Atempause 1968 in ihrer Essaysammlung
ausgefiihrt: In Wozu Lyrik heute stellt sie Lyrik als ,,Gegenkraft gegen Au-
Bensteuerung:'*
Weg und Ziel. ,,Die Frage nach der Freiheit, die identisch ist mit der Frage
nach der Moglichkeit von Lyrik und Kunst {iberhaupt, ist die Achse dieses
Buchs.**" In der ,Pause* liegt nach Domin die Freiheit, die eine Freiheit
,,von®“ und ,,zu“ etwas sei, denn durch sie stiinden wiederum verschiedene
Moglichkeiten offen. ,,Das ist die dialektische Umkehr, bei der der Riickzug
zur Voraussetzung flir den Vorsto3 wird: die Abkehr vom Tun, Vorausset-
zung flir Tun.**'® Nicht das Thema eines Gedichts sei entscheidend, sondern
der Riickzug aus der Zweckbezogenheit. Dieser wiederum ermdégliche erst
eine neue Sicht auf die Wirklichkeit und damit zugleich neue Handlungs-
moglichkeiten. Wie Adorno geht es also auch Domin nicht um den Inhalt
von Lyrik, sondern um deren Wesen, das in der Form begriindet liege. ,,So-
bald aber nach Lyrik als Ubung im Gebrauch von Freiheit gefragt wird, ist

vor. Damit setzt Domin die Freiheit des Menschen als

313 Vgl. Georg Biichner: Dantons Tod. In: Werke und Briefe. Hg. v. Karl Pérn-
bacher/Gerhard Schaub/Hans-Joachim Simm. 5. Aufl., Miinchen 1995. S.
117.

314 Hilde Domin: Der Plan des Buchs. A.a.O., S. 9.

315 Hilde Domin: Der Plan des Buchs. A.a.O., S. 9.

316 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 24.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

die Frage schon ganz nahe an der anderen, der nach der Umgestaltung von
Wirklichkeit. Denn, im Gegensatz zu Kunst, ist die Verdnderung der Gesell-
schaft keinesfalls Zweck in sich, sie dient der moglichen Freiheit des Men-
schen, seinem Menschsein.**"”

Damit beruft Domin sich erneut auf Schiller, demzufolge ,es die
Schonheit ist, durch welche man zu der Freiheit wandert“*'®. Durch Kunst
lasse sich ein Empfindungsvermdgen ausbilden, das fiir eine humane Ge-
sellschaft notwendig sei. Indem Domin ,,Freiheit” und ,,Menschsein®, ver-
standen als nicht-funktionalisiertes Dasein, gleichsetzt, ohne sich auf mora-
lische Prinzipien zu beziehen, hebt sie die intellektuelle Freiheit hervor und
bewertet sie als oberstes Ziel uneingeschrinkt positiv. In ihren Sétzen klingt
an, dass diese Freiheit jedoch noch nicht verwirklicht ist. Domin geht nicht
davon aus, dass gesellschaftlicher Wandel per se zur Realisierung von Frei-
heit beitragt.

Lyrik, ihre Produktion wie ihre Rezeption, stelle deshalb eine ,,Ubung
im Gebrauch von Freiheit dar, weil sie als Kunst frei von Zweckgebunden-
heit sei. Damit stellt sie nach Domin automatisch die auf dem Nutzenprinzip
basierende gesellschaftliche Wirklichkeit in Frage. Domin erweitert ihre Re-
flexionen ausdriicklich auf den gesamten Bereich der Kunst, obwohl sie in
ihrem Titel 1968 nur Lyrik anspricht. Der Grund dafiir, dass sie sich so sehr
und gerade fiir Lyrik einsetzt, liegt zum einen darin, dass sie selbst Lyrik
schreibt. Zum anderen wurde gerade die Lyrik zu dieser Zeit so vehement
angegriffen. Dartiber hinaus gilt Lyrik als die subjektivste der Gattungen, in
der die spezifischen Eigenschaften von Literatur komprimiert enthalten sei-
en. Und schlieBlich verweist sie dadurch auf Adornos berithmten Satz, in
dem er die Lyrik als Reprisentantin der Barbarei anprangert, um die Barba-
rei der Gesellschaft zu entlarven.

Domin betrachtet die ,,Weigerung zu ,funktionieren . »,, Vorauskon-
«320 als ,,Widerstidndlertum gegen die Automatisierung und
Verdinglichung des Menschen’”' und als die Ubernahme einer gesell-
schaftlichen Funktion, ndmlich die eines ,,Treuhdnder[s] noch mdglicher
Unabhingigkeit. Damit tibertrdgt Domin dem Lyriker grofe Verantwor-
tung. Domin sieht in der Selbstreflexion, zu der Lyrik Anlass geben konne,
den einzigen Schutz vor ideologischem Missbrauch.

Auch Adorno misst der Selbstreflexion einen hohen Stellenwert bei:
»Brziehung wire sinnvoll iiberhaupt nur als eine zu kritischer Selbstreflexi-

<319

formist® zu sein

317 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 12.

318 Friedrich Schiller: Uber die #sthetische Erzichung A.a.0., S. 573.

319 Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 76.

320 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 18.

321 Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 77. Vgl. das folgen-
de Zitat ebd.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 121

on.*“**? Erziehung nach Auschwitz miisse zwei Bereiche erfassen, zum einen
die Kindheit, zum anderen ,,[...] allgemeine Aufkldrung, die ein geistiges,
kulturelles und gesellschaftliches Klima schafft, das eine Wiederholung
nicht zuldsst, ein Klima also, in dem die Motive, die zu dem Grauen gefiihrt
haben, einigermaBen bewusst werden.“**> Adorno fordert anstelle von hoh-
lem Idealismus ein Bewusstsein der andauernden Gefahr, um gegenzusteu-
ern, denn ,,[...] Barbarei besteht fort, solange die Bedingungen, die jenen
Riickfall zeitigten, wesentlich fortdauern.***

Es geht also nicht darum, die Entwicklung der Zivilisation aufzuhalten
oder umzudrehen, sondern sie ebenso wie das eigene Selbst zu hinterfragen.
Adorno sieht die Erkldrung fiir Auschwitz nicht in einem autoritétshorigen
deutschen Wesen, sondern vielmehr im Autorititsverlust mit dem Ende des
Kaiserreichs und der neuen Freiheit, mit die Deutschen mehrheitlich nicht
umgehen konnten. ,.Die einzig wahrhafte Kraft gegen das Prinzip von
Auschwitz wire Autonomie, [...] die Kraft zur Reflexion, zur Selbstbestim-
mung, zum Nicht-Mitmachen.****

Domin beschriankt ihren aufklirerischen Anspruch ebenfalls: ,,Skepti-
scher als Brecht (Lyrik soll die Wirklichkeit verdndern), zuversichtlicher als
Benn (Lyrik, Kunst, ist folgenlos), frage ich: Handelt es sich zumindest um
ein Hoherlegen der Schwelle der Manipulierbarkeit?**® Domin vereinfacht
hier die Positionen von Benn und Brecht sehr stark. Auf Benn bezieht Do-
min sich mit ihrer Forderung nach Authentizitit, doch fiihrt sie dazu ausge-
rechnet ein Benn-Zitat an, das ,,das Pathos**?” der Autorin bzw. des Autors
hervorhebt. Wenn sie auch mit Benn das Misstrauen gegeniiber Ideologien
teilt, so zieht Domin doch andere Folgerungen als Benn aus der zeitge-
schichtlichen Erfahrung des Nationalsozialismus, die freilich bei Domin —
Verfolgung und Rettung ins Exil — erheblich von der Benns — zeitweilige
Kooperation mit dem Nationalsozialismus — abweicht.*** Thr verbietet sich
der Riickzug auf eine transzendentale Ebene, der den Nihilismus der Werte
letztendlich stidrken wiirde, da er einer Flucht aus einer gesellschaftlichen
Wirklichkeit und vor Verantwortung gleichkommt.

Bei einer Umfrage unter Autorinnen und Autoren, die die Zeitschrift
Text und Kritik 1994 durchfiihrte, antwortete Domin auf die Frage nach ei-
nem Lieblingssatz oder -vers aus der deutschen Literatur der vergangenen

322  Theodor W. Adorno: Erziehung nach Auschwitz. A.a.O., S. 676.

323 Theodor W. Adorno: Erziehung nach Auschwitz. A.a.O., S. 677.

324 Theodor W. Adorno: Erziehung nach Auschwitz. A.a.O., S. 674.

325 Theodor W. Adorno: Erziehung nach Auschwitz. A.a.O., S. 679.

326 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 24.

327 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 17. FuBinote 13.

328 Vgl Hiltrud Gniig: Entstehung und Krise lyrischer Subjektivitit. Vom klas-
sischen lyrischen Ich zur modernen Erfahrungswirklichkeit. Stuttgart 1983.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

fiinfzig Jahre mit einem Zitat Giinter Eichs: ,,Alles, was geschieht/geht mich
an.**?? Thr moralisches Engagement ist von der Wissenschaft und Publizistik
wiederholt gewiirdigt worden.**° Domin sucht keinen ,,objektiven Wert* au-
Berhalb der gesellschaftlichen Wirklichkeit, sondern sie tritt bei allem Miss-
trauen gegeniiber Ideologien fiir Werte wie Menschlichkeit ein. Domins
Freiheitsbegriff ist ideologisch ungebunden. Verdnderung ist fiir sie kein
Zweck an sich, sondern ,,[...] nur berechtigt als Frage nach der moglichen
Freiheit des Menschen, seinem Menschsein.“**' Sie fordert von jedem Ein-
zelnen, dass er seinen Teil dazu beitrégt, die Welt menschlicher zu machen.
,»Nur dann wird das erlittene Leid dieses Jahrhunderts im Namen aller Toten
fruchtbar fiir die Menschen sein.“*** Damit spricht sie Auschwitz keinen
Sinn zu, sondern versucht ein Weiterleben zu erméglichen, ,,frei von Men-
schenverachtung®. Weil sie dabei das Gedenken an die Toten und das Leid
betont, bleibt ihre Ausrichtung auf die Zukunft gepragt von der Vergangen-
heit. Das rechtfertigt die ansonsten ungleich erscheinenden Anforderungen
an Opfer und Titer des Nationalsozialismus.

Die Ubereinstimmung von Domins Forderungen an Lyrik, die mit den
Stichworten Musterhaftigkeit, Authentizitdt und Einmaligkeit bereits be-
nannt wurden, mit Uberlegungen Adornos lassen sich auch an diesem Punkt
zeigen. In seiner 1957 erschienenen Rede iiber Lyrik und Gesellschaft, auf
die der Untertitel Lyrik und Gesellschaft von Domins ihres Essays unbe-
wusst oder bewusst verweist, nennt Adorno das traditionelle Ideal von Lyrik
als einer ,,Sphéire des Ausdrucks, die ihr Wesen geradezu daran hat, die
Macht der Vergesellschaftung sei’s nicht anzuerkennen, sei’s [...] durchs Pa-
thos der Distanz zu iiberwinden‘***. Er deckt mit der Beziehung von Lyrik
zur Gesellschaft eine wesentliche Qualitidt von Gedichten auf: Die dstheti-
sche Form ermogliche es Gedichten, die individuelle Erfahrungen enthalten,
gesellschaftlich Allgemeines aufzuzeigen, ohne dass dies allerdings garan-

329 Auskiinfte. Eine Umfrage unter Autoren. In: Text und Kritik. Sonderband
IX: Ansichten und Auskiinfte zur deutschen Literatur nach 1945. Hg. v.
Heinz-Ludwig Arnold. Miinchen 1995. S. 7-100. S. 17.

330 Vgl insbes. die Essays in VE sowie die Dissertation von Michael Braun: E-
xil und Engagement. A.a.O.

331 Hilde Domin: Das politische Gedicht und die Offentlichkeit. In:
Dies./Clemens Greve (Hg.): Nachkrieg und Unfrieden. A.a.O., S. 219-260.
S. 253. Vgl. Hilde Domin: Autor und Leser als Zeitgenossen (1984). In: GE,
S. 297-303. S. 303.

332 Hilde Domin: Vorwort. In: GE, S. 11-12. S. 12.

333 Theodor W. Adorno: Rede tiber Lyrik und Gesellschaft. In: Ders.: Noten zur
Literatur. A.a.O., S. 49-68. S. 49.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 123

tiert sei.’® Moglicherweise fand Domin in dieser Gegeniiberstellung von

Allgemeinem und Partikularem ein Vorbild fiir ihren ,,Erfahrungskern®.

Das Subjekt erscheint gesellschaftlich bedingt. Dies spiegelt sich bei
Domin in dem Begriff der ,,Atempause”. Die Nahe von Domins Werk zu
Adornos Sprach- bzw. Kunsttheorie scheint immer wieder auf: In der Asthe-
tischen Theorie spricht Adorno vom ,,Doppelcharakter der Kunst: fait social
und Autonomie®**. Adorno sieht das gesellschaftliche Moment von Kunst
nicht in einem individuellen Kiinstler- bzw. Autor-Subjekt begriindet, das
ein Ziel anstrebt, sondern in doppelter Weise strukturell angelegt. Zum ei-
nen durch die Kommunikativitit, die sich in der Literatur in ihrer sprachli-
chen Verfasstheit duflert: ,,.Dichtungen sind durch ihre unmittelbare Teilhabe
an der kollektiven Sprache, von der keiner ganz loskommt, auf ein Wir be-
zogen [...].“** Zum anderen durch die gesellschaftlichen Bedingungen, in
denen die Kunst erarbeitet wurde: ,,.Die Arbeit am Kunstwerk ist gesell-
schaftlich durchs Individuum hindurch, ohne dass es dabei der Gesellschaft
sich bewusst sein miisste [...].“**’

Die Néhe zu Domins Konzept der ,,Zweckfreiheit* und dem Augenblick
von Freiheit ist in Adornos Essay Ist die Kunst heiter? uniibersehbar: ,,Das
Ohne Zweck der Kunst ist ihr Entronnensein aus den Zwéngen von Selbst-
erhaltung. Sie verkorpert etwas wie Freiheit inmitten der Unfreiheit.«**®
Umso mehr iiberrascht es, dass Domins Essays wie auch ihre Lyrik in die-
sem kunsttheoretischen Kontext nicht haufiger verhandelt werden. Adorno
beharrt auf der Gesellschaftlichkeit des Individuums, betrachtet das Ver-
hiltnis im Unterschied zu Domin jedoch als Negation, nicht als Akt der Be-
freiung: ,,Im lyrischen Gedicht negiert, durch Identifikation mit der Sprache,
das Subjekt ebenso seinen bloBen monadologischen Widerspruch zur Ge-
sellschaft, wie sein bloBes Funktionieren innerhalb der vergesellschafteten
Gesellschaft.“*** Adornos Begriindung des Doppelcharakters der Kunst ent-
spricht insofern der poetologischen Auffassung, die sich in Domins Werk
manifestiert, da beide davon ausgehen, dass Kunst autonom ist, gleichzeitig
aber auch in der radikalen Absage an die Gesellschaft auf der gesellschaftli-
chen Vereinbarung dariiber beruhe. Adorno und Domin stimmen also iiber-
ein, dass Kunst einen spezifischen Wahrheitsgehalt aufweist, der ohne sie
ausgespart bliebe.**

334  Vgl. Theodor W. Adorno: Rede iiber Lyrik und Gesellschaft. A.a.O., S. 50.
335 Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie. A.a.O., S. 335.

336 Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie. A.a.O., S. 251.

337 Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie. A.a.O., S. 250.

338 Theodor W. Adorno: Ist die Kunst heiter? A.a.O., S. 600.

339 Theodor W. Adorno: Rede iiber Lyrik und Gesellschaft. A.a.O., S. 57.

340 Vgl. Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie. A.a.0., S. 335.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

Domin strebt nach Wahrhaftigkeit und Orientierung, wie ihre Gedichte
zeigen und wie sie es explizit in ihren Essays formuliert: ,,Durch Benennen
macht Lyrik die Wirklichkeit, das Heute, sichtbar.“**' Dabei geht es nicht
allein um eine bestimmte politische Situation, sondern ,,die Wirklichkeit*
im Allgemeinen, die dadurch kommunizierbar wird. Deshalb hénge von der
Wortwahl soviel ab, betont Domin immer wieder.

Fur Adorno wie fiir Domin kommt der Kunst ein beinahe metaphysi-
sches Moment zu: Kunst hat die Kraft, die Macht des gesellschaftlichen
Systems wenigstens zeitweise zu suspendieren. Individuelle Erfahrungen
gewinnen in der Kunst Anteil am Allgemeinen und brechen mit ihm. Kon-
stitutiv fiir Lyrik sei ,,das Moment des Bruches***
Lyrik laut wird, ist eines, das sich als dem Kollektiv, der Objektivitit entge-
gengesetztes bestimmt und ausdriickt; mit der Natur, auf die sein Ausdruck
sich bezieht, ist es nicht unvermittelt eins.* Gerade gelungene Lyrik spreche
diesen Bruch aber nicht explizit aus, sondern kristallisiere ihn in sich. Das
Medium der Sprache, etwas Objektives, ermdgliche diese Losung des Sub-
jekts aus der gesellschaftlichen Befangenheit. Subjekt und Objekt miissten
dabei aber nicht als Pole, sondern aus dem Prozess heraus bestimmt werden,
in dem sie sich zueinander verhalten.

Adorno fordert vom Kunstwerk, autonom und authentisch zu sein, also
jede Ideologisierung und Instrumentalisierung abzuweisen. Er stimmt damit
mit Domin iiberein, die in ihrer lyrischen Praxis entsprechend eine ambiva-
lente und paradoxe Position bezieht: Thre Gedichte Ars longa und Wer es
konnte zeugen sowohl von Sprachvertrauen als auch von kritischer Distanz
gegeniiber der Sprache. Zu dieser Distanz trigt das Bewusstsein der Be-
schrankung auf eine eigene Sphire bei: Das Bild des Atems, der Luft ver-
weist im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz tiber die visuellen, akustischen
und haptischen Aspekte eindringlich auf die abstrakten geistigen Aspekte
von Kunsterfahrung, wiahrend Wer es konnte Kunst und ihre Erfahrung als
Grundlage des Handelns bzw. als Handeln selbst zur Disposition stellt.

Lyrik als Atempause stellt hinsichtlich der gesellschaftlichen Relevanz
in Ars longa ein reflexives Konzept dar, wihrend in Wer es konnte Innehal-
ten und Handeln durch die Vorstellung zusammenfallen. In der 1964 in
Heidelberg geschriebenen zweiten Fassung von Nicht miide werden wird die
Atempause, die damit einen handlungsbestimmenden Faktor bildet, mit der
Figur des Paradoxons verbunden.**

in ihr: ,,Das Ich, das in

341 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 28.

342 Theodor W. Adorno: Rede iiber Lyrik und Gesellschaft. A.a.O., S. 53. Vgl.
das folgende Zitat ebd.

343 Die erste Fassung entstand 1958 in Frankfurt. Vgl. VE, S. 238. Domin fiigte
die Verse spiter erneut in ihr Gedicht Wahl ein, vgl. Hilde Domin: Der
Baum bliiht trotzdem. A.a.O., S. 12f.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 125

Nicht miide werden

Nicht miide werden
sondern dem Wunder
leise

wie einem Vogel

die Hand hinhalten.

Das Gedicht besteht aus fiinf Versen, die nicht nur eine Strophe, sondern
auch einen Satz bilden. Die Kiirze und Knappheit tragt zur Eindringlichkeit
der Verse bei. Das einzige Satzzeichen bildet der Punkt am Ende des Ge-
dichts, obwohl regelgerecht mindestens noch ein Komma zu erwarten wire.
Dass das Komma fehlt, stirkt den flieBenden Rhythmus des Gedichts, der
auf das Andauern der erst im letzten Vers genannten Tétigkeit verweist, zu-
sétzlich optisch. Der Punkt signalisiert das Ende des Ausspruchs, ldsst aber
offen, ob die Handlung andauert oder das Wunder eintritt — oder nicht.

Der Satz enthélt die Beschreibung einer moglichen Handlung oder eine
Ermunterung, von der jedoch offen bleibt, an wen sie sich richtet. Der erste
Vers wiederholt den Titel und verleiht dem Inhalt dadurch Nachdruck. Er ist
paradox, denn ,miide werden* (I, 1) ist keine intentionale Handlung, son-
dern ein durch die Korperlichkeit des Menschen bedingter Zustand. Versteht
man den Satz als Anweisung ,,Nicht miide werden® (I, 1), wird die Forde-
rung nach einer Anstrengung hervorgehoben. Umso mehr, als dass die Wie-
derholung des Titels dem Vers den Charakter einer hypnotischen Beschwo-
rungsformel verleiht, wihrend die Negation doch darauf angelegt ist, einem
geistesabwesenden Zustand vorzubeugen.

Die Interpretation des Titels und des ersten Verses als eine Beschrei-
bung, die zur Nachahmung auffordert, wird dadurch gestiitzt, dass es sich
dabei um ein Zitat aus dem Buch des Propheten Jesaja handelt. Der Text
enthélt eine Verheiung fiir die glaubigen Juden und Christen: ,,Méanner
werden miide und matt [...], aber die auf den Herrn harren, kriegen neue
Kraft [...], daB sie [...] nicht miide werden.“*** Domins Verse enthalten kei-
nen Beleg fiir den Zitatstatus, schlieBen den Bezug darauf aber auch nicht
aus. Sie lassen sich infolgedessen einerseits als Bezug auf die religiose
Macht lesen, die Wunder vollbringen kann. Andererseits steht im Text an
deren Stelle eine Leerstelle, die darauf hindeuten kénnte, dass das Wunder
unabhingig von einer gottlichen Instanz erstrebt werden kann oder soll.
Trotz des moglichen biblischen Bezugs, der sich auch im Motiv des Vogels
als Symbol von Christus und Franz von Assisi, der der Legende zufolge mit
den Vogeln sprechen konnte, findet, lassen sich die Verse deshalb nicht auf

344  Jesaja 40, 30-31.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

eine affirmativ-religiose Lesart festlegen, sondern verweisen auch auf die
Moglichkeit, dass sogar diese Sicherheit zu erschiittern ist (vgl. Kapitel 3.2).

Die am Gedichtanfang beschriebene hypothetische Handlung ist in Bil-
der gekleidet: Das ersehnte ,,Wunder* (I, 2) wird mit einem ,,Vogel“ (I, 4)
verglichen, der von einer ausgestreckten Hand angelockt werden soll. Das
Motiv des Vogels tritt ebenso wie das der Hand héufig in Domins Dichtung
auf, und bezieht sich auf Konzepte von Freiheit, Heimatlosigkeit oder Han-
deln (vgl. Kapitel 3). Die Hand muss ,,leise” (I, 3) hingehalten werden, um
der Anweisung nachkommen zu kénnen. Auch diese Aufforderung irritiert,
denn das Hinhalten einer Hand erzeugt kein Gerdusch in der Luft. Sinnvol-
ler wire die Anweisung, die Hand langsam auszustrecken, um den Vogel
nicht zu verschrecken. Das Wort ,,leise” impliziert jedoch diese notwendige
Zartheit, Riicksichtnahme, Vorsicht und weist dadurch sogar noch stérker
auf die Empfindlichkeit, die Gefihrdung und Zerstérbarkeit der Handlung
und damit auch des gewliinschten Erfolgs hin. Dariiber hinaus nimmt es Be-
zug auf die Bedingtheit und Fragilitit der Sprache, wobei gleichzeitig das
lyrische Bild als Beweis ihres Potentials angefiihrt wird. Damit erscheint
nicht nur der Vogel, sondern auch die Hand als Bild fiir die Sprache. Der
Vogel ist ein zartes, scheues Tier, das sich liberwiegend in einem den Men-
schen unerreichbaren Medium bewegt. Er verkorpert den uralten Traum
vom Fliegen und die Sehnsucht nach Freiheit. Das ,,Wunder” muss Vertrau-
en, Zutrauen gewinnen, um sich zu néhern — von seinem Eintreten sprechen
die Verse nicht. Fiir gewo6hnlich ldsst sich kein wilder Vogel von einer hin-
gehaltenen Hand anlocken. Der Bruch des Bildes in dem beschriebenen
Verhalten zum Wunder deutet auf das Scheitern der Geste hin.

In ihrem Essay Ratschlag fiir Abiturienten von 1982 dagegen fehlen
diese Zweifel: ,,Das Wunder, das konkrete, kleine Wunder, wartet immer
um die niichste Ecke fiir den, der es wahrnehmen mag.“** Der Optimismus
Domins erscheint in den spiteren Essays ungebrochen und weicht damit
deutlich von der Zuriickhaltung ihrer Gedichte ab. Dies ldsst sich auf die
spezifischen Funtionen der unterschiedlichen Gattungen zuriickfiihren. In
ihrer Romerberg-Rede von 1978, die noch stirker eine personlichen Mei-
nung artikuliert als die Essays, zitierte Domin ihr Gedicht Nicht miide wer-
den sogar und fligt einen Absatz an, in dem sie ,,Wunder” fiir den Kontext
ihrer Rede konkretisiert — und zwar ausdriicklich fiir diesen Zusammenhang,
ohne dass dies fiir das Gedicht in anderen Kontexten gelten miisse: Das
Wunder ,,[...] besteht fiir mich darin, nicht im Stich zu lassen. Sich nicht und
andere nicht. Und nicht im Stich gelassen zu werden. Das ist die Mindest-
Utopie, ohne die es sich nicht lohnt, Mensch zu sein.“**® Damit liest Domin

345 Hilde Domin: Ratschlag fiir Abiturienten. In: GE, S. 254-255. S. 255.
346 Hilde Domin: Humanitit. A.a.O., S. 406.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 127

ihre eigenen Verse als eindeutigen Handlungsaufruf. Das dndert doch nichts
an der weiter bestehenden Mehrdeutigkeit, die sie in ihrer Poetologie kons-
tatiert. Die Rede und der Essayband enden mit diesem Urteil, das dadurch
weiteren Nachdruck erhilt.

Die Verse konnen zum einen als konkrete Aufforderung zum ,,Hand
hinhalten (I, 5) gelesen werden, um dem Néchsten Hilfe anzubieten. Zum
anderen ist die Deutung moglich, dass sie Vers6hnungsbereitschaft anzei-
gen. Die deutliche Markierung als ,,Wunder* und dessen Uneingeldstheit im
Text weisen zwar auf das Scheitern hin, lassen darin aber die Hoffnung auf
die erwartete Geste erkennen. In &hnlich vorsichtiger Weise fasst Celan das
Gedicht als ,,Handedruck**’ auf, um sich auf die mogliche Begegnung
durch den Text und unter Vorbehalt sogar auf die Versohnung zwischen den
Opfern des nationalsozialistischen Regimes und seinen Mittdtern zu bezie-
hen. Aullerdem bezeichnen die Verse die Art des Verhaltens, die dem not-
wendigen Wunder gemil ist, um es eintreten zu lassen. Die ersten und die
letzten beiden Verse des Gedichts bestehen jeweils aus drei Wortern, der
mittlere Vers mit ,.leise” (I, 3) nur aus einem Wort. Es bildet die Achse, an
dem sich die negative und die positive Handlungsanweisung im ersten und
letzten Vers sowie das Objekt und seinem Vergleichsobjekt im zweiten und
vierten Vers spiegeln. Von dem ,leisen Handeln héngt der Erfolg des
»Wunders® ab. Dieses kann darin bestehen, dass der Vogel auf der Hand
landet und dadurch sein Vertrauen beweist, dass er sich ausliefert. Doch im
iibertragenen Sinne bleibt der Inhalt des Wunders offen.>*®

Eine poetologische Lesart des Wunders als Gedicht dringt sich nach
den bisherigen Ergebnissen ebenso auf wie eine biografische Lesart, die in
dem Wunder eine von Zweifeln begleitete Riickkehr nach und Verséhnung
mit Deutschland sieht, denn Domin schrieb das Gedicht vor ihrer endgiilti-
gen Riickkehr nach Deutschland. Die Verse fordern ein Handeln, als handel-
te man nicht, und lassen aus dieser Anweisung eine paradoxe Situation ent-
stehen. Einer poetologischen Lesart zufolge iibertrigt sich das Paradox da-
durch auf das Gedicht selbst, das handelt und nicht handelt, indem es zu die-
sem paradoxen Verhalten auffordert. So werden Zweifel an den Moglichkei-

347 Paul Celan: Brief an Hans Bender. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 3.
A.a.0.,S.177-178.

348 Dariiber hinaus lédsst sich ein Bezug zur islamischen Mystik herstellen, aller-
dings ohne dass ein solcher Bezug von Domins Werk nahegelegt wird. Vgl.
Stephen LaBerge: Hellwach im Traum. Hoéchste BewuBtheit in tiefem
Schlaf. Paderborn 1987. S. 137: ,Landet ein Vogel in deiner ausgestreckten
Hand, dann wirst du verstehen.* Auch in diesem Sufi-Wort wird der Gegens-
tand des Verstehens nicht festgelegt und kann auf alles Unverstdndliche be-
zogen werden.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

ten des Sprechens erkennbar, die aber den Versuch des Sprechens nicht ver-
hindern.

In einer 1990 gehaltenen Vorlesung nannte Domin das Paradox eines ih-
rer ,,Hauptstilmittel“349 und eine ,Lebenslage — des Exilanten und des
Schreibenden. Domin definiert: ,,Denn was sonst ist das Paradox, als der
Widerspruch gegen den ,Anschein’, die ,doxa‘, wie das griechische Lexikon
sagt, also die allgemeine Meinung, der eine unerwartete Gegenansicht ent-
gegengehalten wird.“**° Die ,,Gegenansicht* konstituiere aber keinen neuen
Bezugspunkt, der Halt biete: ,,Der Ton liegt auf dem Unerwarteten, das die
allgemeine Ansicht entkréftet, sie ad absurdum fiihrt, ohne eine absolute
Giltigkeit beanspruchende Alternative zu bieten. Wer zum Paradox greift
oder wem es sich sozusagen als Ausweg offeriert, der steht jenseits aller I-
deologien, in einem der Trostung dieser Allheilmittel baren Raum.*

Das Paradox des Gedichts Nicht miide werden korrespondiert mit dem
poetologischen Konzept, das Domin in ihren essayistischen Schriften for-
muliert hat, denn das Gedicht thematisiert selbst sein Changieren zwischen
Autonomiedsthetik und engagierter Literatur, ohne dass Domin diese Beg-
riffe in einem ihrer Texte verwendet. Die einzige Ausnahme bildet ein Satz
in ihrem 1968 ver6ffentlichten Essay ,Lyriker: und ,Text‘, in dem sie nur

351 . .
“>>" zu sein und sich

wenigen Dichtern zuspricht, ,,,engagiert® im alten Sinne
von jedem ,,Riickzug in eine feste Ideologie* distanziert, da er ,,nur eine
neue Art Elfenbeinturm® wére. Engagierte Literatur ist demzufolge im ,,wei-
teren Sinne: auf unmittelbare gesellschaftspolitische Wirkung®*>
ren Sinne dagegen ,,auf individuelle Befreiung® ausgerichtet. Dies deutete
sich bereits durch die Definition von Lyrik als Augenblick von Freiheit und
Atempause an. In ihrem Essay Wozu Lyrik heute schreibt Domin, der Beg-
riff des ,,politischen Gedichts“*>? sei Hfragwiirdig®, ebenso wie der von Kro-
low als Ersatz vorgeschlagene Begriff des ,,6ffentlichen Gedichts“, da die
Wirksamkeit eines Gedichts nicht zu steuern sei.

, im enge-

349 Hilde Domin: Das Paradox als Stilmittel (1990). In: GE, S. 219-232. S. 219.
Vgl. das folgende Zitat ebd.

350 Hilde Domin: Das Paradox als Stilmittel. A.a.O., S. 222. Vgl. das folgende
Zitat ebd.

351 Hilde Domin: ,Lyriker und ,Text‘. In: WL, S. 156-159. S. 156. Vgl. das fol-
gende Zitat ebd.

352 Karl-Heinz Hucke/Olaf Kutzmutz: Engagierte Literatur. In: Reallexikon der
deutschen Literaturwissenschaft. Hg. v. Klaus Weimar u. Harald Fricke. 3.,
neubearb. Aufl. Berlin 1997. S. 446f. S. 446.

353 Vgl. Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 30. Die beiden folgenden
Zitate ebd.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 129

2.3.2 Lyrik als Handlungsraum:
Ich will dich, Drei Arten Gedichte aufzuschreiben

Gegeniiber den Gedichten, die im Zusammenhang mit Domins Konzept der
Atempause verhandelt wurden, weist Nicht miide werden durch seine Para-
doxitét ein graduelles Mehr an Widerstandigkeit und ein expliziteres Enga-
gement auf. In Domins Werk finden sich aber dariiber hinaus Gedichte, die
den Widerstand noch stérker artikulieren, etwa indem sie direkte Sprachkri-
tik tiben und fiir Freiheit eintreten oder eine pazifistische und medienkriti-
sche Haltung vertreten. Neben der allgemeinen abstrakten Kritik formuliert
Domins Werk auch die konkrete Auseinandersetzung mit politischen The-
men, und zwar immer aus der Position ihrer spezifischen Poetologie heraus.

Wie in ihrem Essayband Wozu Lyrik heute zitiert Domin auch in ihrem
1967 in Heidelberg geschriebenen und erstmals 1968 erschienen Gedicht
Ich will dich (GG 331f) den chinesischen Weisen Konfuzius (551 - 479 v.
Chr.), um ihr Anliegen zu unterstreichen.™>* Die Verse kritisieren den zur
Phrase verkommenen Freiheitsbegriff und geben ihm seinen Inhalt zuriick,
indem sie seine Abgegriffenheit kritisieren und seine daraus resultierende
AnstoBigkeit ausdriicken.

Die Formulierung ,,ich will“ mahnt nicht nur an den Ernst eines Ehe-
biindnisses, sondern entspricht auch der einleitenden Phrase Gottes, mit der
dieser den Menschen Versprechen oder VerheiBungen macht. Der Titel Ich
will dich macht damit die Dringlichkeit des Verlangens nach einem Gegen-
iiber deutlich, auch wenn noch unklar ist, wer angeredet wird. Dies klart
sich in den beiden ersten Versen: Die ,,Freiheit” (I, 1), ein als konkret wahr-
genommenes Abstraktum, wird angeredet. Dieses eine Wort bildet den ge-
samten ersten Vers und wird so stark betont. Der zweite Vers wiederholt
den Titel, aus dem Vollverb ,wollen” wird ein Hilfsverb: ,ich will
dich/aufrauen mit Schmirgelpapier/du geleckte* (I, 3-5). In der ersten Stro-
phe sagt das sprechende Ich, wie es den Begriff der ,,Freiheit” durch das
vorliegende Gedicht verdndern will: Die Vokabel ist abgenutzt, glatt gewor-
den vom sténdigen Herausputzen, doch die Verse auf diesem Blatt Papier
sollen ihr ihre Unebenheiten zuriickgeben und sie weniger eingéngig ma-
chen. Die Unfreiheit auf vielen Gebieten, die oft iibersehen wird, soll wieder
auffallen. Nicht die Freiheit selbst ist das Anst68ige, sondern ihre Beschnei-
dung, ihr Fehlen, die vielen Arten von Unfreiheit, die durch gesellschaftli-
che und personliche Zwinge bedingt sind.

Die zweite Strophe schliet durch das Enjambement eng an die erste an,
eindringlich wird mit dem ersten Vers ,,die ich meine* (I, 1) ein neuer bzw.
wahrer Freiheitsbegriff eingefordert. Zugleich ist der Vers ein Zitat aus ei-

354 Vgl. VE, S. 239. Vgl. GAF, S. 94.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |


https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130/ ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

nem Gedicht des romantischen Dichters Max von Schenkendorf (1783-
1817).% Durch den Bezug auf diese populiren Verse wird die Aussage ver-
stirkt, denn sie demonstrieren die Abgegriffenheit und Leere des Freiheits-
begriffs unmittelbar. Der zweite Vers greift nun wie ein Echo das letzte
Wort des vorhergehenden Verses auf, jedoch in anderer Funktion und Be-
deutung, wie der dritte Vers deutlich macht. Die beiden Possessivpronomen
»~meine/unsere* (I, 2-3) bilden je einen Vers, so dass klar wird, dass kein
universell giiltiges Recht auf Freiheit besteht. Freiheit besteht in einer ,,Frei-
heit von und zu“ (II, 4). In dieser Formulierung steckt nicht nur die aktive
und die passive Dimension des Begriffs, sondern auch ein Spiel mit einem
parodistischen Gebrauch von Adelstiteln. Der Ausdruck ,,von und zu* — oh-
ne dass ein Name folgt — weist ironisch darauf hin, wie wertlos und inhalts-
leer der Begriff von Freiheit geworden ist, verkommen zu einem #duf3erlich
herausgeputzten ,,Modefratz (I, 5). In Wozu Lyrik heute verbindet Domin
dies mit einer Kritik an der modernen Mediengesellschaft und spricht mit
Bezug auf den ,Literaturbetrieb” von dem ,,[...] Modediktat des Augen-
blicks durch diese Massenmedia, die ein offensichtlich falsches Pauschalur-
teil hervorrufen.**>®

Die dritte Strophe demonstriert, dass der Begriff abgenutzt und fur je-
den benutzbar geworden ist, weil die Freiheit immer ,,in aller Munde* ist,
ohne Ecken und Kanten, beliebig ,.herumzustofen” wie eine Kugel. Die
Haufigkeit des Vokals ,,u bildet die Rundungen in der Lippenformung ab.
In der folgenden Strophe wiederholt das sprechende Ich sein Vorhaben mit
dem Wort ,.Freiheit* und verschirft die Ma3nahme dafiir drastisch: ,,ich will
dich mit Glassplittern spicken (IV, 3). Die Freiheit als Spielball spitzt das
Bild von der Kugel in der vorhergehenden Strophe noch einmal zu. Nun ist
sie aber nicht mehr so weich zu fassen, denn die Wiederholung des kurzen
Vokals ,,i in Kombination mit den harten Konsonanten ,k*, ,t“ und ,,z*
verstédrkt den klanglichen Eindruck von scharfen Spitzen.

In der funften Strophe, die erneut mit der direkten Anrede der Freiheit
beginnt, dehnt das sprechende Ich das Vorhaben, dem Begriff der Freiheit
seine Bedeutungsschirfe zuriick zu geben, auch auf ,,andere/Worte* (V, 2-3)
aus, die aber nicht genannt werden. Die Kommunikation ist vom Scheitern
bedroht, wenn Sprechen und Handeln nicht identisch sind. Domin hebt in
dem Zitat innerhalb ihrer gesellschaftstheoretischen Reflexionen nicht nur
die Relevanz des sorgfiltigen Umgangs mit Sprache hervor, sondern beruft
sich zugleich auf Moral als Kategorie. Ihr Postulat der ,,Freiheit®, wie sie es

355 Max von Schenkendorf: Freiheitslied. In: Gedichte. Hg. v. Edgar GroB. Ber-
lin 0.J. S. 3f. S. 3: , Freiheit, die ich meine,/Die mein Herz erfiillt,/Komm mit
deinem Scheine,/SiiBes Engelsbild!/Magst du nie dich zeigen/Der bedring-
ten Welt?/Fiihrest deinen Reigen/Nur am Sternenzelt? (I, 1-8)

356 Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 44.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 131

in Ich will dich formuliert, entspricht einer Forderung nach einer in der
»Wirklichkeit” gegebenen Situation, in der Wort und Objekt tibereinstim-
men. Erst dadurch bestiinde auch die Moglichkeit einer Gesellschaft, in der
sich Moralitdt herausbilden konnte.

Die Verse des Gedichts sind oft kurz, es tiiberwiegen Einwort-Verse (I,
1; 1L, 2, 3, 5; 111, 3; V, 1; VI, 2; VII, 3). Dadurch erhalten einzelne Worte be-
sonderes Gewicht, was dem angekiindigten Ziel des sprechenden Ichs ent-
spricht, den Begriff , Freiheit” so sperrig werden zu lassen, wie er einmal
war. Auffillig ist das wiederholte Auftreten des Vokals ,,i* (43 Mal), das die
Eindringlichkeit des dreimaligen ,,Ich will dich® (Titel; I, 2; IV, 3) mit sei-
nen Assonanzen verstarkt.

Das Wort ,,unsere” (II, 3) in dem Gedicht deutet darauf hin, dass es sich
bei der Verwendung des Freiheitsbegriffs keineswegs um eine individuelle
Angelegenheit handelt, sondern um eine allgemein-menschliche. Auch das
Wort ,,Staat (VI, 5) weist darauf hin, dass der Umgang mit dem Wort
,Freiheit“ und der Freiheit an sich keine private, sondern eine 6ffentliche
Sache ist, die auch von den Machthabern deutlich vertreten werden muss.

Im Literaturarchiv Sulzbach ist eine Manuskriptfassung des Gedichts
einsehbar, in der noch fiinf Verse anschlieen: ,,Freiheit/Ich will dich/fiir die
Tschechen/die dich wollen//Freiheit benimm dich**’. Diese Verse wurden
fiir den Druck gestrichen, so dass die genaue zeitliche Kontextualisierung,
die Anspielung auf den tschechischen Befreiungskampf, der 1968 den Pra-
ger Frithling herbeifiihrte, aufgehoben und die iiberhistorische Lesart be-
stirkt wurde. Dadurch wurde die Mehrdeutigkeit und Offenheit erhalten und
somit eine groBere Ubereinstimmung mit Domins Poetologie hergestellt.
Der letzte Vers gibt dem Gedicht eine neue Wendung, da er sich vom Beg-
riff der Freiheit ihrer Praxis zuwendet und die Paradoxitit des Unterfangens
aufzeigt, sie auf eine bestimmte Erscheinungsform festzulegen. Freiheit
birgt Chancen und Risiken, und der Text schirft das Bewusstsein fiir beides.
Deswegen greift auch Michael Brauns Deutung zu kurz, die in dem Gedicht
»das Kontrast- und Wunschprogramm einer wahren Sprache, in der die
Freiheit positiv eingelost wird als ein neuer, unantastbarer Lebenszu-
stand“**® zu erkennen meint: Die Einldsung bleibt ausgespart. Das stete
Bemiihen des Sprechers um die Wahrhaftigkeit des Begriffs entspricht we-
der der Universalitit dieses Ziels noch der Realisierung von Freiheit in der
Praxis.

Domin hat ihren im Wintersemester 1987/88 in Frankfurt gehaltenen
Poetik-Vorlesungen den Titel Das Gedicht als Augenblick von Freiheit ge-
geben. Sie geht dabei ,,von einer positiven und rettenden Funktion des Ge-

357 Vgl Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 239.
358 Michael Braun: Ich will dich. In: Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde Do-
min. A.a.0., S. 75-79. S. 79.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132]|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

dichts*** aus. Diese rettenden Funktion und ihre Bedingtheit hat sie bereits
1959 in einem Gedicht mit dem sprechenden Namen Salva nos (GG 239-
240) formuliert, dessen zweiten Teil sie in den Vorlesungen zitiert.*®® Das
Gedicht allein kann demnach keine endgiiltige Befreiung bringen, aber im-
merhin ,,den Rachen offen halten/in dem zu wohnen/nicht unsere Wahl ist*
(IIT, 2-4). Trotz der Ndhe zum Existentialismus kann so die Hoffnung be-
wahrt werden, wenn die Macht des Atems (II, 4) und der ,,kleinen Stimme*
(I, 4; 11, 2) auch begrenzt sind. Der biblische Hilferuf weist hier weniger auf
den Riickzug in den Glauben in hochster Not hin als auf seine Formelhaf-
tigkeit. Durch das lateinische Zitat ,salva nos ex ore leonis” (III, 1) er-
scheint der Vers in seinem Kontext verfremdet und deshalb erneut wirksam.
Domins Gedicht erfiillt das moralische und #sthetische Postulat, das mit
dem Topos der Unsagbarkeit verbunden ist und das Imre Kertész im Mai
1995 in seiner Rede iiber das Jahrhundert formuliert hat: ,,Wir miissen we-
nigstens den Willen zum Scheitern haben.“**' Das Streben nach der Darstel-
lung ist notwendig, auch wenn die Darstellung an sich an ihrem Gegenstand
scheitert.*®

In der Rémerberg-Rede von 1978 Humanitdt bei Lebzeiten — eine Uto-
pie?, die den Band der Gesammelten Essays abschlie3t, wendet Domin sich
ausdriicklich den Folgen der politischen Wirklichkeit fiir die Sprache zu:

,»Mit der Verdichtigung der Toleranz und des Vertrauens wurde auch die Sprache
verddchtig, bis in die Grammatik hinein. Sie wurde zu einem Mittel des Betrugs,
der Ubervorteilung, kurz zur ,Sprache der Herrschenden® erklirt. Die Diskussio-
nen, Forderung der Stunde, waren haflerfiillt und entarteten zum Meinungsterror.
Kritik glitt ab in ein gespenstisches, ganz im Abstrakten sich austobenden Kreuz-
fahrertum. Freiwillig und ohne Zwang von oben schufen sich die Intellektuellen ein

quasi-totalitires Klima.**

Domin bezieht sich auf die sechziger Jahre, in denen die nationalsozialisti-
sche Vergangenheit virulent war und zugleich die Sprachkritik zunahm: Die
Anfiihrungszeichen bei dem Ausdruck ,,Sprache der Herrschenden® verwei-
sen auf eine Distanzierung von Seiten Domins. Sie teilt damit die Kritik an
dem Besetzen von Begriffen, die von denen geiibt wurde, die sich vom 6f-
fentlichen Diskurs ausgeschlossen fiihlten.

359 GAF,S. 7f.

360 Vgl GAF,S. 7.

361 Imre Kertész: Rede iiber das Jahrhundert. In: Ders.: Eine Gedankenlidnge
Stille, wihrend das Erschiefungskommando neu lddt. Essays. Reinbek bei
Hamburg 1999 (Budapest 1998). S. 14-40. S. 16.

362 Vgl Jan Striimpel: Vorstellungen vom Holocaust. A.a.O., S. 9f.

363 Hilde Domin: Humanitit. A.a.O., S. 400.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN| 133

Bei ihrem Urteil vernachldssigt Domin an dieser Stelle den Einfluss,
den Sprache tatsdchlich auf die Wirklichkeit ausiibt, und den sie selbst an-
greift, zugunsten einer Kritik an den ideologischen Festschreibungen, die
das aus dieser Pramisse resultierende, neben dem negativen existierende po-
sitive Potential von Sprache tibersehen. So verwendet sie selbst einen frag-
wiirdigen Begriff, wenn sie den ,,Lyriker als Sprachhygieniker*** bezeich-
net, da dies an den nationalsozialistischen Duktus mit Ausdriicken wie
»Rassehygiene* erinnern kann, den sie andernorts selbst kritisiert und ent-
larvt: Ein Gefiingnis sei keine ,,Schutzhaft*®®, ein Mord keine ,,Sonderbe-
handlung®.

Domin wendet sich eindeutig gegen die Euphemismen der biirokrati-
schen Sprache in Politik und Medien und bedauert: ,,Gelitten hat vor allem
die Sprache, die vor den ihr gemachten Vorwiirfen auswich ins Neutrale.
Wer Angst hat, sich ,entlarvt® zu sehen, benutzt ein vorsichtiges Idiom, eine
Art Biirokratensprache.***® Domin setzt etwas dagegen und fordert es ein —
eine besondere Form von ,.Zeitzeugenschaft“ zum Erhalt der Menschen-
wiirde: ,,Statt dessen der Versuch, direkt und gewissenhaft zu benennen,
was uns passiert. Damit wir die Realitdt wieder zu Gesicht bekommen, die
uns entgleitet. [...] Wie sollte ich als Dichter nicht die Sprache fiir die
Hauptrettung oder das Hauptverderben halten, je nachdem, ob wir genau
und mutig mit ihr umgehen oder sie pervertieren.<*®’

Dies gilt gerade nach den Erfahrungen des Nationalsozialismus, der
auch die Sprache beeinflusste. Das Sprachverstindnis, das dahintersteht, be-
tont weniger die schopferische Kraft von Sprache als deren Vermdgen, als
Verstandigungsmittel tiber die subjektiv empfundene Welt zu dienen. Dabei
geht es weder um festgeschriebene Ideologien noch um vermeintlich objek-
tive Abbildungen von ,,Wirklichkeit®, sondern um Anniherungen, um den
»Versuch®, die personlichen Erfahrungen zu beschreiben, damit so vielleicht
in den Facetten und Bruchstiicken jedes Einzelnen ,,die Realitét” aufblitzen
kann.

An die Selbstbesinnung kann also die erneute Auseinandersetzung mit
der Gesellschaft anschlie3en, in der das Individuum immer kontextualisiert
ist. Die Versprachlichung sozialer Phinomene kann diese wieder zum Ge-
genstand der Kommunikation machen, wo sie vorher umgekehrt die Subjek-
te bestimmten. Trotz der massiven Gegenwart von Propaganda und Wer-
bung vertraut Domin auf das Wort, das der Lyriker verwendet, wenn er Mut
besitze, und zwar mindestens dreifachen: Mut zum Sagen, zum Benennen

364 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 28.

365 Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 29. Vgl. das folgende Zitat ebd.

366 Hilde Domin: Humanitit. A.a.O., S. 401. Vgl. Hilde Domin: Ratschlag.
A.a.0, S.254.

367 Hilde Domin: Humanitit. A.a.O., S. 403f.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134]|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

und zum Rufen.’®® Hier zeigt sich erneut Domins Nihe zu Brecht, der 1935
Fiinf Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit aufgezahlt hat: den Mut
zur Wahrheit, die Klugheit, Wahrheit zu erkennen, die Kunst, die Wahrheit
als Waffe einzusetzen, die Urteilsfihigkeit, um den Uberbringer der Wahr-
heit auszuwihlen, die List, die Wahrheit zu verbreiten.*®® Es wird deutlich,
dass Domin und Brecht auf Unterschiedliches abzielen: Wéhrend es Brecht
um eine bestimmte Wahrheit geht, die offensichtlich als ,,die Wahrheit* er-
kannt ist, zielt Domin auf das gesellschaftliche Potential von Lyrik und da-
mit auf eine Wahrheit, die in ihrer hochsten Subjektivitit zugleich allgemein
ist, also potentiell viele Wahrheiten enthalt.’”

Domin betont, dass ihre Forderung nach Mut ,,unabhéngig von der Ge-
sellschaftsordnung sei, denn sie misstraut der Instrumentalisierung des
Menschen im Kapitalismus wie im ,real existierenden Sozialismus®. Die
Ablehnung von Ideologien ist ein Aspekt, der sich bereits bei Karl Mann-
heim und Karl Jasper eine Rolle spielt, denen Domin eine erhebliche Bedeu-
tung fiir ihr Werk zuspricht.>”' Mannheim hatte in Ideologie und Utopie die
Erkenntnisgebundenheit an das politische und soziale Bewusstsein betont,
die der Begriff ,,Ideologie* reflektiere.’”> Auch wenn Domin und Mannheim
Ideologien ablehnen, so bestehen doch Differenzen zwischen ihren Auffas-
sungen: Mannheim erteilte durch seine Bestimmung der Intelligenz als
freischwebend” dem Engagement eine Absage.*” Domin dagegen enga-
giert sich fiir ,,humane“ Werte — und setzt sich damit der Gefahr aus, zu i-
deologisieren und vereinnahmt zu werden. Vor dem Hintergrund des Natio-

374

nalsozialismus fordert sie Parteilichkeit.””™ Doch teilt sie Mannheims An-

368 Vgl Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 17.

369 Vgl. Bertolt Brecht: Fiinf Schwierigkeiten beim Schreiben der Wahrheit
(1935). In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 18: Zur Literatur und Kunst 1.
A.a.0., S.222-239.

370 Zwei Jahre nach Domin bestitigt Helmut Heilenbiittel das aktuelle Fehlen
einer ,,Wahrheit”. Vgl. Helmut Heilenbiittel: Schwierigkeiten beim Schrei-
ben der Wahrheit 1964. In: Ders.: Uber Literatur. Texte und Dokumente zur
Literatur. Olten/Freiburg i.B. 1966.

371 Hilde Domin: Humanitét. A.a.O., S. 403-406; Zum Leonce-und-Lena-Preis
1979. Rede auf Karl Krolow und Anmerkungen eines Jurymitglieds zu den
Prinzipien der Preisvergabe. In: GE, S. 148-159. S. 149; Dank an Heidelberg
(1982). In: GS, S. 63-70. S. 63.

372  Vgl. Karl Mannheim: Ideologie und Utopie. 6., unverand. Aufl., Frankfurt
a.M. 1978 (1929). S. 36

373 Helmut Peitsch: Engagement/Tendenz/Parteilichkeit. A.a.O., S. 178-223. S.
196.

374 Vgl Hilde Domin: R. A. Bauer interviewt Hilde Domin 1972 in Heidelberg.
In: GS, S. 243-248. S. 245.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 135

satz, das utopische Moment hervorzuheben — in ihrem Fall von der Litera-
tur, wie ihre Texte zeigen. Das Gedicht Ich will dich zeigt, dass fiir Domin —
wie fiir Jaspers — die intellektuelle Freiheit zwar Voraussetzung des Han-
delns ist, nicht aber dessen Endpunkt sein soll.

In ihrem Essay Zivilcourage: ein Fremdwort’” definiert Domin Zivil-
courage als ,,Mut zu sich selbst, zu dem eigenen Urteil*’’® und ,,Mut, die
Dinge beim Namen zu nennen und nichts umzuliigen, einer Opportunitit
halber. Das ist ein Aufruf gegen Mitldufertum und Gruppenzwang, denn
wie Adorno sieht sie in ,,der blinden Vormacht aller Kollektive**”’ eine Ge-
fahr. Im Riickblick auf den Januar 1933 hebt Domin die Bedeutung der Zi-
vilcourage ,.fiir den Autor, der ein Rufer ist, und fiir seine Leser*’”® hervor:
,»Fr jeden Menschen, der Mensch sein will.“ Indem sie in ihren autobiogra-
phischen und essayistischen Schriften wiederholt eigene Gedichte zitiert,
riickt sie diese explizit in einen politisierten Kontext. So zitiert sie in Zivil-
courage: ein Fremdwort sechs Verse aus dem dritten Abschnitt ihres Ge-
dichts Drei Arten Gedichte aufzuschreiben, das ihr schriftstellerisches
Selbstverstandnis sowie ihren Anspruch an dieses ,,Menschsein“ zeigt.

Die ersten beiden Abschnitte des Gedichts entstanden 1967, der dritte
Abschnitt stammt aus dem Jahr 1968.>” Das sprechende Ich beschreibt im
ersten Abschnitt, wie es sich die Beschaffenheit der Schreibunterlage
wiinscht: Deren UnregelmiBigkeit, Mehrteiligkeit und ihre Beweglichkeit
sollen den Inhalt ihrer Zeilen noch verstidrken, sie also noch ,,unsicherer
machen. Fiir diese Eigenschaft wihlt das sprechende Ich verschiedene Me-
taphern: ,,Ein trockenes FluB3bett™ (1 I, 1) erfiillt die Anforderung, denn ,,von
weitem gesehen™ (1 I, 3) erscheint es als ,,ein weiles Band von Kieselstei-
nen“ (1 I, 2), auf dem die ,klaren Lettern* (1 I, 5) weithin sichtbar wéren.
Aber auch ,.eine Schutthalde/Geroll“ (1 1, 6-7) wire geeignet, ,,das heikle
Leben meiner Worte/ihr Dennoch” (1 1, 10-11) darzustellen, da es genau
wie die Kiesel jeden einzelnen Buchstaben zum Wackeln brichte. Diese
Priffung der Worte zeige den Widerstand jedes Buchstabens gegen seine
Gefdhrdung, gegen die Differenz zu dem Bezeichneten, der Wirklichkeit.

Der erste Vers des zweiten Abschnitts greift den letzten Vers des ersten
Abschnitts auf und charakterisiert die gewiinschte Beschaffenheit der Buch-
staben sowie deren Zweck: Kleine Buchstaben/genaue/damit die Worte leise
kommen/damit die Worte sich einschleichen/damit man hingehen muf}/zu
den Worten* (2 I, 1-6). Wie in einer Beschworungsformel steht dreimal am
Versbeginn die mit einer Anapher eingeleitete adverbiale Bestimmung, wo-

375 Hilde Domin: Zivilcourage: ein Fremdwort (1983). In: GE, S. 233-241.
376 Hilde Domin: Zivilcourage. A.a.0., S. 233.

377 Theodor W. Adorno: Erziehung nach Auschwitz. A.a.O., S. 681.

378 Hilde Domin: Zivilcourage. A.a.O., S. 233.

379 Vgl VE, S. 239.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136/ ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

bei mit Vers fiinf eine Umkehrung von Subjekt und Objekt erfolgt: Waren
es in den Versen 4 und 5 die Worte, die sich auf die Rezipientin bzw. den
Rezipienten hin bewegen, so sucht nun ein unpersonliches, allgemeines
Subjekt nach diesen. Und in Vers 10 schlieBlich sind es wieder die Worte,
die den Menschen erreichen als physische Erfahrung, die unbemerkt in den
Korper ,eintreten/durch die Poren/Schweill der nach innen rinnt* (2 I, 10-
12). Die Metapher des Schweiles erklért sich deutlicher mit der néchsten
Strophe, in der die Worte als eigensténdige, aber doch von uns selbst produ-
zierte Substanz, als Medium der Widerstdndigkeit erscheinen: ,,Angst/
meine/unsere/und das Dennoch jedes Buchstabens (2 II, 1-4). Durch
die jeweils nur aus einem Wort bestehenden ersten drei Verse der zwei-
ten Strophe tritt neben ihre Gleichsetzung und gegenseitige Identifizie-
rung der Kontrast zum langeren letzten Vers. Dieser lédsst sich nun lesen als
letztes verbliebenes Mittel gegen die Angst bzw. als letzte Handlungsoption,
die jedes Wort, jeder Buchstabe trotz aller Angst bildet. In dem zweiten Ab-
schnitt fehlen Pridikate, so dass der letzte Vers, der dem letzten, im Kon-
junktiv stehenden Vers des ersten Abschnitts beinahe entspricht, ebenfalls
als Moglichkeits- oder Wunschform oder aber affirmativ-konstatierend als
Steigerung der drei Abschnitte gelesen werden konnte. Dadurch betont ,,das
Dennoch jedes Buchstabens® als Klimax die autonome Kraft der Kunst und
ihrer Rezeption gegeniiber der ,,Wirklichkeit®.

Zur Rilke-Feier in Frankfurt am 6. Dezember 1975 trug Domin ihren
Essay Zur Neunten Elegie vor, in dem sie die Aufforderung ,,Sprich und be-
kenn® (V, 2) zitiert und einen Hinweis auf die literarische Tradition ihres
»Dennoch“ gibt: ,,Zwischen den Himmern besteht/unser Herz, wie die Zun-
ge/zwischen den Zihnen, die doch/dennoch, die preisende bleibt.” (V, 7-
10)380 Domin kommentiert die Verse: ,,Nicht nur das ,Dennoch’, auch das
,Preisen‘ gilt — trotz allem — auch fiir uns. Weil Dichtung, noch die wider-
standige, von einem Ja lebt, dem Ja ihres Glaubens an die Fortdauer des be-
freienden Worts.“*®' Der Essay, der aus einem groferen zeitlichen Abstand
zu Auschwitz entstanden ist, bestitigt die Kraft der Dichtung stérker als das
Gedicht Drei Arten Gedichte aufzuschreiben. Bereits im Vorwort der Essay-
sammlung hatte Domin ihre riickblickende Perspektive auf ihr eigenes Werk
deutlich gemacht: ,,Das Hauptwort in meinen Lebensberichten, den autobio-
graphischen wie den andern, ist Vertrauen: sich regenerierendes Vertrauen,
widerstindiges Vertrauen, Dennoch-Vertrauen.“*** Das Kompositum ver-
deutlicht wie die Gedichtinterpretationen die dabei bestehenden Zweifel.

380 Rainer Maria Rilke: Gesammelte Gedichte. A.a.O., S. 474-475.

381 Hilde Domin: Zur Neunten Elegie. In: GE, S. 137-138. S. 137.

382 Hilde Domin: Vorwort. A.a.O., S. 11. Vgl. Hilde Domin: Exil und Heim-
kehr. In: Sinn und Form 45 (1993). H. 2. S. 335-340. S. 335.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 137

Aus dem zarten Wunsch im ersten Abschnitts von Drei Arten Gedichte
aufzuschreiben wird in der ersten Strophe des dritten Abschnitts eine klare
Forderung nach einem in MenschengroBle auf ein Plakat gedrucktem Ge-
dicht, die in einen Satz gefasst ist: ,,Ich will einen Streifen Papier/so grof3
wie ich/ein Meter sechzig/darauf ein Gedicht/das schreit/sowie einer vorii-
bergeht* (3 I, 1-6). Das Mal} des Menschen, das hier an das Gedicht gelegt
wird, impliziert die Forderung nach Menschlichkeit als Maf3stab. Die tat-
sdchliche GroBe des sprechenden Ichs bemisst sich daran und nicht an der in
Metern gemessenen Grofle, die ja zufolge der Angabe eher gering ist. Da-
durch gewinnen die Verse zusétzlich etwas Heroisches und mahnen an den
Kampf von David gegen Goliath. Das Gedicht soll uniibersehbar (3 1, 7)
und uniiberhérbar (3 1, 5) sein fiir die, die ihm begegnen und es ignorieren
wollen, und ,,etwas Unmogliches* (3 1, 8) verlangen. Das Bild des schrei-
enden Gedichts deckt sich dabei mit der Bildlichkeit von Domins poetologi-
schen Texten, in denen das Gedicht die Leserinnen und Leser ,,anruft**%.

Die folgenden Verse — und das sind die, die Domin in ihrem Essay zi-
tiert — machen deutlich, was das sprechende Ich als die eigentlichen Selbst-
verstindlichkeiten des Menschseins betrachtet: ,,Zivilcourage zum Beispiel
(3 1,9), ,,Mit-Schmerz“ (3 I, 11) und ,,Solidaritit statt Herde* (3 I, 12) Die-
se Eigenschaften unterscheiden den Mensch vom Tier (3 1, 9). Das spre-
chende Ich verweist darauf, dass diese Worte ,,Fremd-Worte™ (3 I, 13) sei-
en, wobei dies nicht nur auf die fremde Wurzel einzelner Worter, sondern
vielmehr auf den Inhalt bezogen ist. Die Worte seien fremd geworden, weil
der Inhalt fremd, selten ist, deswegen fordert das sprechende Ich, die Worte
,»heimisch zu machen im Tun® (3 1, 14). Das Handeln miisse dem Gesagten
entsprechen.

Die zweite Strophe hebt erneut hervor, was Menschlichkeit bedeutet,
indem sie den Menschen definiert als ,,Tier das Zivilcourage hat“ (3 II, 2),
,»das den Mit-Schmerz kennt* (3 11, 4). Der Mensch wird als Teil der Natur
betrachtet, aber vom Tier unterschieden — oder als ein besonderes Tier be-
trachtet. Das allein stehende Wort ,,Mensch® im ersten und dritten Vers
konnte auch als Anrede und Aufforderung gelesen werden. Der fiinfte Vers
enthilt eine Kette von Substantiven, die sich als Definitionen lesen lassen.
»Mensch Fremdwort-Tier Wort-Tier* verweist auf die Sprache, die Kom-
munikation mit Worten als die auszeichnende menschliche Eigenschaft,
wobei insbesondere im ,,Fremdwort-Tier durchaus Kritik steckt. Aber das
Wort-Tier besitzt eben auch die Féahigkeit zum Dichten und Mahnen, der
Ruf nach Menschlichkeit kann ebenso eindringlich sein wie der Werbeslo-
gan eines der weltgrofiten Konzerne: ,,Trink Coca-Cola“ (3 2, 14). Dies ist
ein Stilbruch in den Reflexionen um moralisches menschliches Verhalten.

383 Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 66.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138/ ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Um so mehr zeigt der Einfall der allseits bekannten Werbesprache, die, zieht
man die Verkaufszahlen als Beweis heran, eine Wahrheit zu verkiinden
scheint, die Kluft zwischen Sollen und Sein und riittelt auf. Der Vers erregt
AnstoB.

Die von Domin beschriebenen drei Arten, Gedichte aufzuschreiben, be-
nennen drei zentrale Aspekte als Anliegen, die den drei von Domin ange-
fiihrten Arten von Mut entsprechen: erstens die sichtbare Représentation des
»Dennoch“ von Lyrik gegeniiber der Welt, zweitens die Begegnung mit den
Worten, die jeder fiir sich entdecken und herstellen muss, drittens den 6f-
fentlichen Charakter von Lyrik, die zu Solidaritdt aufruft. Domin zitiert in
ihrem Essay die Verse, die am nachdriicklichsten Menschlichkeit und vor
allem Zivilcourage einfordern. Sie betrachtet Gedichte als ein Mittel, um die
Voraussetzungen fiir Menschlichkeit zu bewahren: ,,Lyrik ist eins der Trai-
nings in Wahrhaftigkeit [...].“** Der Massenmord steht mahnend im Hinter-
grund, doch Domin deutet ihn nur an und benennt ihn nicht explizit. Statt-
dessen wendet sie sich von den Toten ab und den Lebenden zu: ,,Wir brau-
chen historische Vorbilder. Aber wichtiger als die Vergangenheit ist unser
aller Verhalten heute und hier. Das ist wichtiger als das Versagen der Gro3-
vétergeneration vor 50 Jahren.

Die Toten stehen nicht auf. Beweist den Lebenden unser aller Glauben
an die Menschlichkeit. Tut was dafiir. Jeder.**®

Der Bezug auf die ,,Grofvitergeneration® macht deutlich, dass Domin
sich hier an die Enkel der Titer, an die dritte Generation wendet. Es ist auf-
fillig, dass Domins Essay hier dem restaurativen Zeitgeist zu entsprechen
scheint, der sich auf die Zukunft richtet und weniger mit der Vergangenheit
auseinandersetzen will. Damit unterscheidet er sich von ihren Gedichten
und deren méglichen Lesarten. Sicherlich liegt dies zum einen an der Gat-
tung, denn die in der Essaysammlung abgedruckten Texte sind oft Preisre-
den, bei denen versohnliche Worte erwartet werden. Die Gedichte und die
Essays nehmen hier sich ergéinzende Positionen ein. Zum anderen fordert
Domin nachdriicklich ,,Zivilcourage*, ,,Mut“ und ,,Menschlichkeit“ ein und
lasst den grauenvollen Hintergrund dieses Anspruchs stets durchschimmern.

Des Weiteren besteht ihre konkrete Erfahrung nicht in Auschwitz, son-
dern im Exil und der Remigration, von der sie ein personliches Zeugnis ab-
legt. IThre Entscheidung, wieder in Deutschland zu leben, neben den Tatern,
bedingt ihre bis zu einem gewissen Grad verséhnungsbereite Haltung. Die
Grenze zur Nachsicht wird jedoch nicht tiberschritten. Dartiber hinaus ist
das Exil als universale und tiberhistorische Erfahrung nicht auf den natio-
nalsozialistischen Massenmord als Ursache beschrinkt, und Domin solidari-

384 Hilde Domin: Zivilcourage. A.a.O., S. 238.
385 Hilde Domin: Zivilcourage. A.a.O., S. 240.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 139

siert sich mit den weltweit davon Betroffenen. Dieses Engagement und ihre
Warnung vor der Wiederholung der Verbrechen decken sich mit den Positi-
onen vieler Exilanten und lassen sich hiufig in deren literarischen Werken
finden.

Beide Elemente belegen auch die Ndhe von Domins Werk zu den Ar-
beiten von Giinter Eich, Paul Celan oder Ingeborg Bachmann, die wie Do-
min erst nach 1945 zu schreiben begann: Oelmann hat {iberzeugend nach-
gewiesen, dass in deren Dichtungskonzeption sowohl die Verbindung einer
artistischen mit einer engagierten Haltung als auch der Aufruf zu Wachsam-
keit und Widerstand und damit der Bezug zur Wirklichkeit konstitutiv ist.**®
Domin bezeichnete sich in einer ihrer Reden ,,[a]ls engagierter und gewis-
senhafter Zeitgenosse®’
des Autobiographischen

und sagt von ihren Essays, dass diese ,,den Atem
388 tragen.

Ich will dich, Salva nos und Drei Arten Gedichte aufzuschreiben zeigen,
dass Domins Werk Gedichte enthilt, die an der Sprache als einem geféhrde-
ten, aber notwendigen Mittel zur Freiheit festhalten. Selbst wenn die Hoff-
nung auf Erfolg gering ist, leistet das lyrische Sprechen ,,dennoch* Wider-
stand gegen die gesellschaftlichen Gegebenheiten, ohne auf einem Konzept
der Sagbarkeit zu beharren und ohne sich einer postulierten Unsagbarkeit zu
ergeben.

2.4 Zwischenfazit

Domins Beitrag zum Diskurs um die Bedingungen und Moglichkeiten des
Sprechens nach 1945 ist sowohl explizit in ihren literaturtheoretischen als
auch implizit in ihren poetischen Texten zu finden. Er verbindet moderne
Rezeptionsdsthetik mit einem lyriktheoretischen Konzept, das gleichzeitig
engagierte Autorschaft und die Zweckfreiheit von Lyrik beinhaltet.

Das Problem der Sagbarkeit stellt sich nach Domins Poetologie den
Produzentinnen und Produzenten wie den Rezipientinnen und Rezipienten.
Domin hebt neben diesen beiden Ebenen zusitzlich die Autonomie des poe-
tischen Worts hervor, die das Gedicht einem zeitlich und rdumlich fixieren-
den Zugriff entzieht und sich in dreifacher Weise duflert: Worte sind erstens
grundsitzlich mehrdeutig, zweitens ist das Gedicht ein magischer Ge-
brauchsgegenstand — magisch, weil er sich nicht durch seinen Gebrauch
abnutzt oder gar verbraucht. Drittens besitzt Sprache das Potential, den
Menschen zur Identitét mit sich und damit zur Freiheit zu verhelfen.

386 Vgl. Ute Maria Oelmann: Deutsche poetologische Lyrik nach 1945. A.a.O.,
S. 422ff.

387 Hilde Domin: Zum Leonce-und-Lena-Preis 1979. A.a.O., S. 150.

388 Hilde Domin: Vorwort. A.a.O., S. 11.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

Dieses Freiheitsmoment resultiert aus der unspezifischen Genauigkeit:
Lyrik muss die Gesellschaft nicht verdndern, kann es aber oder kann zumin-
dest Moglichkeiten dazu aufzeigen, gerade dadurch, dass sie zweckfrei ist.
Im Moment der Produktion wie der Rezeption besteht eine dialektische
Freiheit von und zu etwas. Mit dem Paradoxon setzt Domin den Anspruch
an ihre Gedichte, Augenblick von Freiheit und ,,magischer Gebrauchsge-
genstand“ zu sein, stilistisch um, wie insbesondere ihr bereits angefiihrter
Essay Das Paradox als Stilmittel verdeutlicht. Es kann als formale Biinde-
lung des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz gelten und zeigt dariiber hin-
aus Domins Nihe zu Adornos Konzept des ,,In-der-Schwebe-Haltens*.

Die unspezifische Genauigkeit ist ein Textmerkmal, das Autorin bzw.
Autor und Leserin bzw. Leser gleichermaBen fordert. Zudem deutet es dar-
auf hin, dass Domins Texte keineswegs einen unverbriichlichen Glauben an
die Kraft der Sprache ausdriicken, wie ihn etwa Michael Braun aus seiner
Auseinandersetzung mit dem Gedicht Worte ableitet®®
390, sondern von starken Zwei-
feln durchzogen sind. Dies haben auch die Gedichtanalysen von Linguistik

oder wie ihn Dieter
Sevin als Kennzeichen der Exillyrik ausmacht

und Ars longa gezeigt.

Indem Domin die Polysemie, die Autonomie und die unspezifische Ge-
nauigkeit von Worten hervorhebt, stéirkt sie die Rezeptionssituation, die Re-
zipientin bzw. den Rezipienten sowie den konstruierten literarischen Text
selbst gegeniiber der Macht der Autorin bzw. des Autors iiber die Deutung.
Dass Domins Poetik damit einerseits dem Bediirfnis der deutschen Nach-
kriegsgesellschaft entgegenkommt, nicht ausdriicklich iiber den Massen-
mord zu sprechen, andererseits aber den Bezug auf subtile Weise nahe le-
gen, ist ein Paradoxon, das dem aus Domins Werk abzuleitenden Konzept
von Literatur entspricht — wie Paradoxitit ihr Werk insgesamt kennzeichnet
und sich sogar als Konstituens der Dominschen Lyrik und Poetologie er-
weist. Domins Werk erhélt die Spannung zwischen dem Massenmord und
den Moglichkeiten bzw. der Bedingtheit von Sprache aufrecht.

Der Topos der Unsagbarkeit des Holocausts wirkt in verschiedenen
Diskursstrangen. Er findet Verwendung, um sowohl dsthetische als auch
moralische, also immanent politische Haltungen in der Vergangenheit und
Gegenwart oder Handlungsanweisungen fiir die Zukunft zu begriinden. An
diesen Aushandlungsprozessen beteiligen sich auch die Politik, die Ge-
schichtswissenschaft und die Literatur, indem sie vielfiltige eigene Deutun-
gen vorlegen. Diese wiederum potenzieren sich unendlich, wenn auch mit
unterschiedlicher Wirkungsmacht. Sprechen und Schweigen bilden gleich-

389 Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 87.

390 Dieter Sevin: Hilde Domin: Riickkehr aus dem Exil als Ursprung und Vor-
aussetzung ihrer Poetologie. In: Helga Schreckenberger (Hg.): Asthetiken
des Exils. Amsterdam 2003. S. 353-364. S. 358.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SAGBARKEIT DES UNSAGBAREN | 141

zeitig die Resultate der Verhandlungen und fungieren sowohl als Kommu-
nikationsmittel als auch Kommunikationsinhalt. Das Schweigen tiber den
Holocaust besitzt als Leerstelle fiir die damit Konfrontierten allerdings den
Nachteil, noch weniger eindeutig zu sein als das Sprechen. Das Schweigen
entgeht zwar dem Risiko, den Holocaust zu &dsthetisieren, zu trivialisieren
oder zu kommerzialisieren, bleibt aber moglicherweise die nachdriickliche
und moralisch geforderte Positionierung schuldig oder wird im Gegenteil
eingesetzt, um das Verschweigen und Vergessen des Holocaust zu befor-
dern. Die Sprache selbst steht zur Disposition, insbesondere die dichteri-
sche. Es stellt also eine unzuldssige Vereinfachung und Verkiirzung dar, wie
Irmgard Hammers zu behaupten, die Sprachkrise der deutschen Dichter
nach 1945 resultiere ,,vorwiegend aus dem ideologischen Miflbrauch der
Worter im Nationalsozialismus®®'. Dies forderte zwar das Misstrauen ge-
geniiber der Sprache, mehr noch als ihr spezifischer Gebrauch in der Ver-
gangenheit aber affiziert Auschwitz selbst die Einschitzungen der Bedin-
gungen und Moglichkeiten von Sprache durch die Dichterinnen und Dich-
ter.

Die Auseinandersetzungen um die Art des kiinstlerischen Umgangs mit
dem Massenmord und ihren formalen Niederschlag finden keinen Konsens
und beeinflussen ebenso wie die zeitgendssischen oder riickblickenden Deu-
tungen von Auschwitz bis hin zu den Debatten um die Grenzen des Verste-
hens den Diskurs selbst. In der bundesrepublikanischen Nachkriegsgesell-
schaft dominiert in Bezug auf den nationalsozialistischen Massenmord zu-
nichst das Schweigen, ob als Ausdruck von Schuld und Scham oder als In-
strument zur Festigung der deutschen Gesellschaft, wie Beitrdge der Philo-
sophie und der Geschichtswissenschaften es reflektieren. Die deutsche
Nachkriegsliteratur greift die jiingste Geschichte auf, verhilt sich gegeniiber
den spezifischen Erfahrungen der im Nationalsozialismus Verfolgten jedoch
iberwiegend abweisend. Die Einschitzungen von Autorinnen und Autoren,
inwieweit die deutsche Sprache selbst vom Nationalsozialismus affiziert ist,
lassen Skepsis gegeniiber der Sprache selbst erkennen, verwerfen sie aber
nicht generell als untaugliches Medium. Das ,,Dritte Reich® ist in diesen
Debatten stets gegenwirtig.

Braun bezeichnet Hilde Domins Wozu Lyrik heute neben Gottfried
Benns Vortrag tiber die Probleme der Lyrik und Paul Celans Der Meridian
als ,,die bedeutendste Dichterpoetik der deutschen Nachkriegsliteratur“392.
Er begriindet dies mit den von ihr gepragten Begrifflichkeiten sowie mit ih-
rer Verbindung von Autonomie und Engagement: ,einerseits die Verteidi-
gung poetischer Autonomie in einer iiberwiegend auBlen- und medienge-

391 Irmgard Hammers: Hilde Domin. A.a.O., S. 47.
392 Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 141.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

steuerten Gesellschaft, andererseits die Legitimation 6ffentlichen Engage-
ments der Poesie um des Menschen und seiner besseren Mdglichkeiten wil-
len“***. Dem kann als weitere Begriindung die Reflexion der radikalisierten
Sprachkrise nach Auschwitz in ihrem Werk hinzugefiigt werden. Domins
Gedichte fiigen sich aufgrund ihrer Widerstdndigkeit nicht nahtlos in die
staatstragende Politik der Vergangenheitsbewéltigung ein.

Fiir Domin stellt sich das Problem der Sagbarkeit zunéchst als ein poe-
tologisches. Thre Gedichte tragen zudem dem Umstand Rechnung, dass sie
nach Auschwitz erscheinen. Die Unsagbarkeit des Ereignisses schafft darin
eine Leerfliche, die die Projektionsfliche fiir die Erfahrungen der national-
sozialistischen Verbrechen sowie allgemeiner Unterdriickungssituationen
bildet, ohne dass ein eindeutiger Vorrang eingerdumt wird. Domins Verant-
wortungsgefiihl fiir Vergangenheit und Zukunft zeigt sich in ihrem Eintreten
fiir Zeitgenossenschaft, fiir ein bewusstes Leben in der Gegenwart, das tiber
den Beobachterstatus hinaus Handlungsbereitschaft umfasst und fordert.

Domins Poetologie kann als produktive, aber zweifelnde Antwort auf
die radikalisierte Sprachkrise nach Auschwitz innerhalb des ebenfalls ambi-
valenten Diskurses gewertet werden. Gegen die Erfahrung des monologi-
schen Sprechens, die Domin selbst artikuliert, setzt sie ihre poetologischen
Vorstellungen, die das Individuum erneut als Subjekt inthronisieren: Die
Hoffnung auf das poetische Potential besteht ,,dennoch® — Auschwitz zum
Trotz und mit Auschwitz als unverzichtbarem Bezugspunkt. Die folgenden
Kapitel tiberpriifen, wie Hilde Domin sich mit den Griinden fiir Lyrik nach
Auschwitz auseinandersetzt, die innerhalb des Diskurses verhandelt werden:
die Artikulation von Leid, der Trost, die Zeugenschaft, das Erinnern und die
gegenwirtige und zukiinftige Freiheit des menschlichen Lebens.

393 Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 231.

https://dol.org/0.14361/9783839407448-002 - am 14,02.2026, 12:50:35. i@ - |



https://doi.org/10.14361/9783839407448-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

