II. Die Zuspitzung des Problems und
die Grenze des Techne-Modells

Was Platon hindert, den Weg des Laches zu Ende zu
gehen, muf sich in seiner Auseinandersetzung mit denje-
nigen zeigen, die ihn bis zu Ende gegangen sind. Ein
Vertreter dieser Position findet sich in Thrasymachos im
ersten Buch der ,Politeia‘. Er tritt dort als dritter Redner
nach Kephalos und Polemarchos auf und reagiert mit
seiner These auf seine Vorredner. Um den systematischen
Ort des Thrasymachos erkennen zu kdnnen, ist daher eine
Betrachtung seiner Vorginger notig.

Das Gesprach mit dem greisen Kephalos beginnt abseits
der eigentlichen Thematik des Dialogs. Er wird von
Sokrates aufgefordert, den Jungeren doch etwas von
seiner Lebenserfahrung mitzuteilen, damit diese daraus
lernen, wie das Leben beschaffen ist (328¢). Darauf lifit
sich Kephalos jedoch nicht ein. Das Leben habe an sich gar
keine Beschaffenheit, sondern ob es beschwerlich oder
leicht sei, hinge wesentlich vom Charakter des einzelnen
ab (329d). Sich selbst schreibt er den richtigen Charakter
zu, weshalb er auch keinen Grund habe, iiber das Alter zu
klagen. Eine relative Bedeutung fiir seine Zufriedenheit
erkennt Kephalos auf Nachfrage des Sokrates seinem
Reichtum allerdings zu. Ein Garant fir die Zufriedenheit
konne dieser aber nie sein. Seltsamerweise fragt Sokrates
nun nicht nach dem Wesen dieser so ausschlaggebenden
seelischen Beschaffenheit, sondern nach dem grofiten
Nutzen des dagegen zweitrangigen Reichtums. Um diesen
Nutzen zeigen zu konnen, muff Kephalos zuerst die

54

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zentrale Sorge seiner alten Tage darstellen. Diese Sorge
ergibt sich daraus, dafl er auf der Schwelle des Todes die
Rede von der Unterwelt und der dort ausgleichend wal-
tenden gottlichen Gerechtigkeit nicht mehr so leichthin
verlachen und abtun kann. Wer aber von dieser religiosen
Vorstellung wieder beherrscht werde, der beginne nach-
zurechnen, wo er wohl Unrecht getan hat (330d,e).
Hierzu nun konne der Reichtum dem Verntinftigen vieles
nutzen, daf} er weder Gotter noch Menschen wider Willen
beltigt oder tibervorteilt. In der Ermoglichung der Ge-
rechtigkeit also liege der grofite Wert des Reichtums, denn
wem es gelungen sei, gerecht zu leben, der konne getrost
dem Tod entgegengehen. Die These des Kephalos ist
offenbar zweischneidig. Einerseits scheint er anzuneh-
men, daff zumindest alle Wohlwollenden wissen, was
gerecht ist, und dies auch gerne tun wollen, andererseits
aber doch durch Armut daran gehindert werden konnen.
Wie aber kann dann den Armen ihre Ungerechtigkeit von
Gottern oder Menschen zum Vorwurf gemacht werden?
Eine genaue Analyse des Verhaltnisses von Verantwort-
lichkeit und Bedingtheit wire hier erforderlich. Aufierst
aufschluflreich ist darum die Reaktion des Sokrates auf die
nur angedeutete Freiheitsproblematik. Sie scheint ihn gar
nicht zu interessieren. Er liflt es bei dem Einerseits-
Andererseits bewenden und fragt statt dessen nach dem
Wesen der Gerechtigkeit. Mit welchem Recht kann er die
Frage nach der Freiheit als eine Fundamentalfrage der
Ethischen Theorie iiberspringen? Die einfachste Antwort
wire, daff Platon das Problem an dieser Stelle nicht
behandeln wollte. Aber es gibt auch nirgendwo sonst
innerhalb des Platonischen Werkes eine systematische
Erorterung der Fretheitsproblematik. So kann nur ver-
sucht werden, eine Antwort aus der Art der Widerlegung
des Kephalos abzuleiten.

55

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weil dieser als die beiden Formen des zu vermeidenden
Unrechts die Liige und die Ubervorteilung genannt hatte,
verwendet Sokrates nun deren Gegenstiicke versuchswei-
se zu einer Bestimmung der Gerechtigkeit. Gerechtigkeit
sei Wahrheit und Wiedergeben (331c). Wie aber, wenn
jemand seine deponierten Waffen in einem Anfall von Wut
zuriickfordert, muf} man sie dann herausgeben, und wire
der, der dies tite, denn gerecht? Sokrates verneint dies
sofort, und Kephalos schliefit sich dem an. Damit ist seine
Gerechtigkeitsvorstellung gescheitert. Das Gute, das Ke-
phalos als Gerechter den anderen erweisen wollte, ist in
sich ambivalent und unzureichend. Der Einsicht in diesen
Sachverhalt kann sich Kephalos nicht verschliefen. Wenn
Platon dennoch das Gesprich mit thm an dieser Stelle
abbricht, dann wohl deshalb, weil er zum Ausdruck
bringen will, dafl die alltiglich von Kephalos geiibte
Gerechtigkeit nicht von dieser Reflexion bestimmt gewe-
sen ist. Die von ihm lebenslang praktizierte Gerechtigkeit
war sicherlich die der formalen biirgerlichen Anstindig-
keit: Man tibervorteilt niemanden, aber was der einzelne
in diesem Rahmen mit seinen Giitern macht, ist seine
Sache und wird allenfalls zum Gegenstand eines Strafpro-
zesses. Gerade die Wobhlgesinntheit, der Kephalos im
Umgang mit Jugend und Alter und den Begebenheiten des
Lebens so groflen Wert beigemessen hatte und von der er
selbst behauptet hatte, dafl keineswegs alle uiber sie verfi-
gen (329a—d), wird in der biirgerlichen Austauschsphire
wieder als gegeben vorausgesetzt. Hebt man diese Voraus-
setzung einmal auf, wie Sokrates es in seinem Beispiel tut,
so zeigt sich die Grenze dieser formalen Korrektheit. Sie
begreift als das Geschuldete nur die jeweils anvertraute
Sache und kiimmert sich nicht um die Folgen. In den
Augen des Sokrates wire das Geschuldete aber das entge-
gengebrachte Vertrauen selbst, das hier als Verantwortung

56

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fiir den anderen erwidert werden miifite. Was aber heift
es, fiir jemanden verantwortlich zu entscheiden? Was ist
das Gute, das handelnd am anderen realisiert werden soll?
Fiir Kephalos sind das neue Fragen. Er hat sein Leben
gelebt, ohne sich ihnen zu stellen. Hier liegt ein Grund fir
Platons Behandlung oder besser Nichtbehandlung des
Freiheitsproblems. Die Frage, ob jemand hitte gerecht
handeln konnen, geht in ihrer modernen Version davon
aus, dafl der einzelne schon weif}, was gerecht ist, und
fragt danach, ob dieses Wissen handlungsbestimmend
hitte werden konnen. Sokrates dagegen geht hinter diese
Ausgangslage zuriick. Er fragt nach dem Wesen der
Gerechtigkeit und entdeckt ihre Unbekanntheit. Wie aber
soll jemand einem Wissen entsprechend handeln, das er
gar nicht hat? Diese Entgegnung ist natiirlich unzurei-
chend, denn selbst wenn niemand wissentlich fehlt, bleibt
noch zu fragen, ob er fir seine Unwissenheit nicht
verantwortlich zu machen ist. Auch der Mythos von der
vorgeburtlichen Wahl im zehnten Buch der ,Politeia‘ 16st
das Problem letztlich nicht. Zwar heifit es dort bei der
Auswahl der Lebensweisen, der Wahlende trage die
Schuld fiir seine Wahl (617 e), doch bedarf es fiir die rechte
Wahl wiederum eines Wissens (618b,c). Wer dieses nicht
hat, wird schon dort notwendig das Falsche wahlen. Die
Frage, inwieweit er fiir dieses Wissen oder Nichtwissen
verantwortlich ist, kann also erneut gestellt werden. Das
Problem ist durch den Mythos nur hinausgeschoben
worden.

Kephalos jedenfalls setzt sich weder dieser Frage noch der
nach der Gerechtigkeit weiterhin aus. Er, der eben noch
(328d) von seiner im Alter gewachsenen Freude am Reden
gesprochen hatte, verlafit den Disputierplatz, um den
heiligen Dingen Sorge zu tragen (331d). An der von ihm
verlassenen Stitte erhebt der neue, der weltliche Gott als

57

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Logos sein Haupt. Um die Bedeutung des Kephalos fiir
das Folgende erkennen zu konnen, ist es notig, seine
Antworten auf vier Fragen, die auch an seine Nachfolger
zu stellen sein werden, zu rekapitulieren. Dies sind:
1) Was ist der Ursprung des Rechts und der Gerechtigkeit?
2) Welches ist das Motiv, gerecht zu handeln? 3) Was sind
Wesen und Zweck der Gerechtigkeit? 4) Woran scheitert
die jeweilige Bestimmung? Offenbar lassen sich die Fragen
nicht vollig getrennt voneinander behandeln. Ad 1) Wer
gegen das Gerechte verstofit, handelt gegen den Willen der
Gotter. Daf} iiberhaupt so etwas wie Recht ist, folgt also
aus dem Willen der Gotter. Ad 2) Das Motiv ist die Furcht
vor den gottlichen Sanktionen. Ad 3) Das Wesen der
Gerechtigkeit ist eine formale Korrektheit, die sich auf
den Waren- und Geldverkehr bezieht. Ad 4) Die Grenze
dieser Gerechtigkeit liegt erstens darin, dafl sie religids
motiviert ist und damit rational nicht letztgiiltig ausgewie-
sen werden kann. Das zeigt sich schon an Kephalos selbst,
wenn er berichtet, daff ihm die Erzahlungen von der
Unterwelt erst im Alter wieder wichtig geworden sind.
Auch das ideologiekritische Argument gegen eine solche
Einstellung liefert er gleich mit: Es konne auch sein, dafl
seine Einstellung nur aus der Schwiche des Alters resultie-
re (330d,c). Daran, daf} Platon dies schon von Kephalos
selbst vortragen lafit, wird deutlich, daf ihm dieses Argu-
ment nicht wichtig genug ist, um es explizit vorzutragen.
Dies sollte immerhin Anlaf} geben, den ideologiekriti-
schen Enthiillungsoptimismus Platon gegentiber im Zaum
zu halten. Platon geht es, zweitens, vor allem darum, die
inhaltlich-materiale Unzulinglichkeit dieser Gerechtig-
keit zu demonstrieren. Auch derjenige, der gerecht sein
will, weil er dies als ein Gebot Gottes begreift, muf}
iberzeugt sein, seinen Mitmenschen etwas Gutes zu tun,
wenn er sich dementsprechend verhilt. Dieses Gute war

58

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fiir Kephalos die formale Korrektheit in den biirgerlichen
Geschiften und als solches in sich ambivalent. Aber auch
mit der von thm immerhin anerkannten Notwendigkeit,
die formale Austauschgerechtigkeit zu einer Verantwor-
tungsgerechtigkeit zu erweitern, ist vorerst nur ein neues
Problem bezeichnet. Wie weit soll die Ubernahme der
Verantwortung fiir den anderen reichen? Wer kann einen
anderen schon so weit kennen, dafl er sich zutrauen darf
zu beurteilen, was diesem nutzen oder schaden wird?
Wollte jeder Brotverkiaufer dariber nachdenken, ob er mit
seinem Tun nicht jemanden ernihrt, der in zwei Jahren
seine Familie oder den Staat zugrunde richten wird, er
wire hoffnungslos iiberfordert und zur Handlungsunfi-
higkeit verdammt. Der alltiglich-geschiftliche Umgang
kann sich mit solchen Problemen nicht aufhalten. Wer
aber soll sie ihm abnehmen? In Platons Werk finden sich
darauf zwei hochst verschiedene Antworten: Das erste,
was diese Ambivalenz des zwischenmenschlichen Ver-
kehrs tiberwindet, ist das Sokratische Gesprich selbst. Es
verwickelt den Teilnehmer in einen Problemhorizont, der
ihn allererst in den Stand versetzt, seine Verantwortung
fiir sich und andere adiquat wahrzunehmen, es macht ihn,
wie Kuhn schreibt, ,philosophischer.! Die zweite In-
stanz ist der Staat. Seine Aufgabe ist es, dafiir zu sorgen,
dafl soweit irgend moglich jeder einzelne selbst in die
richtige seelische Verfassung gebracht wird, um sich selbst
beherrschen zu konnen, und, wo dies nicht moglich ist,
von auflen auf das Richtige hingeleitet wird (Politeia,
590d). Worin diese Richtigkeit bestehen soll, ist aber
immer noch ungeklart. Ein wenig wird davon in dem von
Sokrates konstruierten Beispiel sichtbar. Ziel und Zweck
der Gerechtigkeit bestanden hier darin, den Mitmenschen

' H. Kuhn: Sokrates, 77 f.

59

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vor dem Erliegen vor den momentanen Affekten und
Leidenschaften zu bewahren. Die Bestimmung des
Zwecks und der Berechtigung dieser Bewahrung ist das
Thema der ganzen ,Politeia‘.

Polemarchos, der hier die Rede seines Vaters erbt, wird
eine mogliche Antwort darauf geben. Gerecht, so be-
stimmt er, sei es, Freunden Gutes zu tun und Feinden
Boses (332d). Erneut stellt sich die Frage, welches Gute
der Gerechte denn bei seinem Tun vor Augen hat und
handelnd an seinen Freunden verwirklicht. Nitzlich sei
der Gerechte zu Vertriagen und zur Gemeinschaft in Krieg
und Frieden (332e — 333a). An welchen gemeinschaftli-
chen Unternehmungen zeigt sich nun seine Niitzlichkeit?
Fiir jedes besondere Tun ist der jeweils Sachverstindige
niitzlich. Als einzige Aufgabe des Gerechten erscheint die
zuverlassige Behiitung des Geldes (333 c), eine nicht eben
groflartige Nitzlichkeit. Der Zweck dieser Ausgrenzung
kann nur darin liegen, den Unterschied zwischen der
Arete und den anderen Technai deutlich zu machen. Die
Arete und stellvertretend hier die Gerechtigkeit hat kein
einzelnes Werk und erzeugt kein besonderes Gut.?
Gleichwohl kann sie in allen betrachteten Fallen (333 b, ¢c)
anwesend sein. Zu Recht hat Gigon darauf hingewiesen,
dafl Polemarchos iiber die Materie der Vertrige die Form
derselben vergifit. Seine Definitionen seien nicht sinnlos,
denn sie meinten die Ordnung des wirtschaftlichen und
sozialen Lebens.’ Dieses Vergessen muf} gleichsam riick-
gingig gemacht werden, wenn dennoch sichtbar werden
soll, worin der Zweck der Gerechtigkeit fiir Polemarchos
besteht. Noch an der aufs Geldhiiten reduzierten Gerech-
tigkeit wird erkennbar, was er eigentlich meint: Der

2 Ebd. 21 und 70.
> O. Gigon: Gegenwirtigkeit und Utopie, 37.

60

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gerechte ist ihm der Garant der Sicherheit. Er geniefit das
Vertrauen seiner Genossen, das gemeinschaftliche Geld
nicht zu veruntreuen. Er kann seinen Egoismus den
Gesamtinteressen der Genossenschaft unterordnen. Der
Gerechte ist der, der die Interessen der anderen zu respek-
tieren vermag und damit die Gemeinschaft tiberhaupt
moglich macht. Wire der Egoismus universal, kime sie
nicht zustande. Der Ursprung des Rechts ist diese gegen-
seitige Anerkennung der Genossen, sein Wesen die gleich-
berechtigte Partizipation aller an den erwirtschafteten
Giitern. Die Gerechtigkeit ist fiir Polemarchos, wie Gigon
richtig sieht, eine ,Sozialtechnik“.* Hierin liegt der wich-
tigste Unterschied zu Kephalos. Das Recht beruht nicht
mehr auf dem Willen der Gotter, sondern auf dem der
Menschen, auf einem Vertrag zwischen thnen. Das Motiv,
gerecht zu sein, kann dementsprechend nicht mehr in der
Furcht vor der Bestrafung durch die allwissenden und
allmichtigen Gotter liegen. An ihre Stelle muf} ein neues
treten. Dies wird in der Umkehrung der Geldhiiter-
Gerechtigkeit sichtbar. Das, was sich als der Nutzen der
Gerechtigkeit fiir die anderen gezeigt hatte, die Sicherheit,
ist natiirlich auch der Nutzen, den sich der Gerechte selbst
von den anderen erwartet. Der einzelne will seine elemen-
taren Lebensinteressen nicht mehr im stindigen Kampf
aller gegen alle durchsetzen miissen, sondern durch die
Sicherheit eines Vertrages garantiert bekommen. Das pri-
mire Interesse des Individuums am Vertrag ist also nicht,
andere nicht mehr zu schadigen — darauf konnte es auch
von sich aus verzichten —, sondern nicht mehr von anderen
geschidigt zu werden. Hierin besteht das Gute, das durch
die Gerechtigkeit gewihrleistet werden soll. Die Gerech-
tigkeit ist nur das Mittel zu diesem Zweck.

* Ebd.

61

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nur vor dem Hintergrund dieser Motivation wird der
Sinn der folgenden Passage (333e — 334b) deutlich. In
Analogie zu den Technai behauptet Sokrates den ambiva-
lenten Charakter dieser Gerechtigkeit: Wer gut Geld
hiiten konne, der konne es auch gut unterschlagen. Die
Gerechtigkeit sei also eine Diebeskunst zum Nutzen der
Freunde und zum Schaden der Feinde. Diese Parallelisie-
rung wirkt zunichst recht befremdlich. Sie reduziert die
Gerechtigkeit und das Geldhiiten auf eine blof§ technische
Geschicklichkeit, die ebensogut durch einen sicheren
Tresor zu ersetzen wire. Das Wesen der Gerechtigkeit
war aber doch die Anerkennung der anderen als Triger
von gleichen Rechten. Was hat das eine mit dem anderen
zu tun? Das Tertium comparatonis zwischen dem Dieb
und dem Gerechten liegt fiir Platon in den Begriffen
Listigkeit und Verschlagenheit. Wer listig ist, gibt vor,
eines zu wollen und verfolgt dabei doch ein anderes Ziel.
Sein und Schein fallen bei ihm auseinander. Dies trifft in
gewissem Sinn auch auf den Gerechten des Polemarchos
zu. Er setzt sich zwar fiir die Gemeinschaft ein, aber doch
deshalb, weil er dabei einen Vorteil fiir sich sieht, oder nur
der Strafe zu entgehen versucht. Hier zeigt sich das
grundsitzliche Problem der Gerechtigkeitskonzeption
des Polemarchos. Wenn der Gerechte nicht mehr die
Strafe der allwissenden Gotter fiirchtet, sondern nur noch
das Verhalten der Menschen, was soll thn dann hindern,
dort, wo er durch seine besondere Geschicklichkeit die
negativen Folgen fir sich vermeiden zu konnen meint,
ungerecht zu handeln? Fiir das Leben in der Gemeinschaft
gentigt der Schein der Gerechtigkeit, des Seins bedarf es
nicht, denn die Gerechtigkeit ist nur das Mittel zu einem
anderen Zweck. An sich jedenfalls ist das Ungerechtsein
kein Schade. Diese Konsequenz, die explizit erst Thrasy-
machos ziehen wird, ist also in der Theorie des Polemar-

62

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chos schon angelegt. Er will ihr zwar ausweichen, kann
aber, da ihm die Argumente dazu fehlen, nur seine
Verwirrung vorschiitzen und seine urspriingliche These
wiederholen (334b). Das heifit aber, dafl sich aus der
Theorie des Polemarchos kein Argument gegen die Hal-
tung des Thrasymachos entwickeln 1afit. Die Bedeutung
dieser Passage liegt gerade in der Demonstration dieser
Wehrlosigkeit und der darin verborgenen Gemeinsam-
keit.

Nach der Andeutung dieses Zusammenhangs entwickelt
Sokrates aus der Theorie des Polemarchos noch eine
Konsequenz, die einerseits dessen Modell berichtigen und
gleichzeitig eine kontrastierende Folie fiir die Intervention
des Thrasymachos abgeben wird. Nachdem wenigstens in
der Interpretation deutlich geworden sein sollte, worin die
Gerechtigkeit fiir Polemarchos besteht, fragt sich nun,
wodurch er jemanden zu seinen Freunden oder Feinden
zahlt (334b — 335a). Freund kann nicht der sein, der nur
gutartig scheint, sondern nur der, der es auch ist. Seine
Gurtartigkeit zeigt sich aber daran, daf§ er selbst gerecht ist.
Gerecht ist es also, dem, der selbst gerecht und also ein
Freund ist, zu nutzen, dem Ungerechten aber zu schaden.
Berticksichtigt man weiterhin, daff die wesentliche Lei-
stung der Gerechtigkeit gerade die war, den anderen als
gleichberechtigt anzuerkennen und der Nutzen, den man
thm erwies, auch nur dieses Geltenlassen seiner Interessen
war, dann mufl die These des Polemarchos eigentlich
lauten: Es ist gerecht, den Gerechten gerecht zu behan-
deln, d. h. ihn als gleichberechtigt anzuerkennen, und
ebenso ist es gerecht, den Ungerechten ungerecht zu
behandeln, d. h. ihn nicht als gleichberechtigt anzuerken-
nen. In welchem Sinn aber kann sowohl das gerechte wie
das ungerechte Handeln ,gerecht* sein? Dazu wire noch
ein Ubergeordneter Gerechtigkeitsbegriff erforderlich.

63

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegen die Moglichkeit eines solchen Begriffs wendet sich
die folgende Uberlegung des Sokrates (335b—c). Sie be-
steht aus zwei Teilen. Im ersten Schritt behauptet Sokra-
tes, jedes Lebewesen werde durch ihm zugefiigten Scha-
den schlechter in der ithm eigenen Tiichtigkeit. Also muf}
der Mensch, dem geschadet wird, ungerechter werden,
denn in der Gerechtigkeit besteht die menschliche Tiich-
tigkeit. In dieser Allgemeinheit ist die These natiirlich
fragwiirdig, denn sie wiirde die Fahigkeit zur Gerechtig-
keit zu einer Funktion der dufleren Einwirkungen herab-
setzen. Das kann kaum Platons Meinung gewesen sein.
Sehr wohl pafit aber dieser Mechanismus zur Theorie des
Polemarchos. Denn in ihr besteht die spezifisch menschli-
che Schlechtigkeit darin, den anderen nicht als Trager von
Rechten anzuerkennen, sondern als rechtloses Objekt des
eigenen Egoismus zu behandeln. Wer aber so mifachtet
wird, wird kaum dazu motiviert werden, seinen Peiniger
als Trager von Rechten zu achten. Darauf baut der zweite
Schritt auf. In einfacher Analogie deduziert Sokrates, so
wenig wie ein Kunstler andere unkiinstlerisch machen,
oder eine Beschaffenheit ihr Gegenteil bewirken kénne, so
wenig konne der Gerechte andere ungerecht machen. Wer
andere Menschen schidigt, macht sie aber, wie oben
gezeigt, ungerechter. Also konne es nicht Sache des
Gerechten sein, irgend jemandem zu schaden. Dies ist
sicher in dem Sinn richtig, daff es nicht das Werk und die
Wirkung dessen, der andere achtet, sein kann, diese zur
Miflachtung anderer zu motivieren. Das gerechte Verhal-
ten bietet der Ungerechtigkeit anderer keinen Vorwand.
Das Brisante dieser Konklusion liegt aber nicht in der
quasi-analytischen Folgerung aus dem Gerechtigkeitsbe-
griff, sondern darin, daf§ hiermit die Anerkennung univer-
salisiert wird. Wenn es gerecht ist, andere als gleichbe-
rechtigt anzuerkennen, dann kann es keinen iibergeordne-

64

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten Gerechtigkeitsbegriff mehr geben, der es gestattete,
einigen diese Anerkennung zu verweigern. Selbst der
Ungerechte mufl dann in dieser Weise anerkannt werden.
Er kann nicht zum rechtlosen Subjekt werden. Der hart-
nickige Widerstand des Polemarchos gegen die Universa-
lisierung resultiert aber nicht eigentlich aus dem Problem
der Anerkennung auch des Ungerechten, sondern mufl
von dem her verstanden werden, was er als den Zweck der
Gerechtigkeit bestimmt hatte. Die Gerechtigkeit sollte
danach das Mittel zur Gewihrleistung des sozialen Frie-
dens sein. Dazu ist aber nicht unbedingt erforderlich, dafl
alle Mitglieder der Sozietit als gleichberechtigt anerkannt
werden. Das Wesen der zu Ende gedachten Gerechtigkeit
kehrt sich hier gegen ihren urspriinglichen Zweck. Denn
aus diesem Zweck ist weder ableitbar, daff man auch
unbeobachtet nicht ungerecht handeln soll, noch daf alle
in gleicher Weise anerkannt werden sollen. Die Widerle-
gung des Sokrates konnte nur gelingen, weil Polemarchos
tiber das Wesen der Gerechtigkeit ihren urspriinglichen
Zweck vergessen hatte. So bleibt es Thrasymachos tiber-
lassen, an diesen zu erinnern. Er wird das, was sein
Vorredner noch als Argument gelten lief}, zurtickweisen.
Mit ihm wird die Not der ethischen Argumentation
vollends sichtbar werden.

Thrasymachos bestimmt das Gerechte als das dem Starke-
ren Zutragliche (338c). Um zu erkliren, was er damit
meint, weist er auf die Verschiedenheit der existierenden
Staatsformen und der in ihnen jeweils gultigen Gesetze
hin. Ungeachtet der inhaltlichen Unterschiede, sei aber
das Prinzip all dieser Gesetzgebungen identisch. Fiir
gesetzlich und gerecht werde jeweils das der bestehenden
Regierung Zutragliche erklart (339a). Da die Regierungen
aber die Macht in den Staaten innehaben, sei iiberall
dasselbe gerecht, eben das den Michtigen Zutragliche.

65

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oder moderner gesprochen: Das herrschende Recht sei
immer das Recht der Herrschenden. Die Stirke der Defi-
nition des Thrasymachos liegt gerade in threm formalen
Charakter. Sie ist primir deskriptiv gemeint. Gerade weil
er von jeder inhaltlichen Bestimmung absieht, kann er ein
Prinzip formulieren, das alle Rechtssysteme umfassen
soll. Zum Rechtsinhalt wird dann das, was die Herrschen-
den bzw. die von ihnen reprisentierte Gruppe fir das
ihnen Niitzliche halten und darum fiir alle mafigeblich
machen wollen. Diese allgemeine Verbindlichkeit der
Gesetze beruhe aber nur auf Gewalt, und einsichtig seien
die Gesetze nur fiir die, deren Interessen sie eben ausdriik-
ken. Das Recht reicht gerade so weit wie die Macht der
Herrschenden, es durchzusetzen. Eine dartiber hinausge-
hende ,Pflicht‘ der Beherrschten, sich den Gesetzen zu
unterwerfen, gibt es in seinem System nicht. Eine weiter-
gehende Verbindlichkeit, ein Gutes-an-sich, hat Thrasy-
machos bei seiner Analyse der ihn umgebenden Wirklich-
keit nicht entdecken konnen. Sein Ansatz setzt das abso-
lut, was im Laches-Dialog nur ein Moment der Antinomie
war, eben jene Verstandigkeit, die immer abhingig blieb
von der je subjektiven Interessen- und Triebkonstellation.
Das Brisante an der These des Thrasymachos ist nun nicht,
dafl er sagt, ,So wie ich es beschrieben habe, geht es
meistens in der Welt zu‘ — wer wollte das bestreiten —,
sondern dafl er beansprucht, hiermit das Wesen jeder
ethischen Reflexion erfafit zu haben: Alles Reden von
Gerechtigkeit sei nur Ausdruck von Interessen und jeder
weitergehende Anspruch auf allgemeine Verbindlichkeit
nur Ideologie. Die von Thrasymachos beanspruchte intel-
lektuelle Uberlegenheit und Redlichkeit ist die des Ideolo-
giekritikers. Die Vernunft, die er anzuerkennen gewillt
ist, muf3, da sie sich immer auf schon vorgegebene Interes-
sen beziehen muff, threm Wesen nach instrumentell sein.

66

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In seiner Entgegnung notigt Sokrates Thrasymachos zu-
nichst das Zugestandnis ab, daf} die Herrschenden, um
den Regierten das Richtige befehlen zu konnen, erst
einmal wissen miissen, was thnen wirklich niitzt und was
nur scheinbar (339¢ — 341a). Was dabei wahrhaft und
scheinbar heifit, bleibt vollkommen unbestimmt, weil es
fiir den anschliefenden Widerlegungsversuch nur darauf
ankommt, daf} iberhaupt zum Herrschenkonnen ein Wis-
sen gehort. Der wahre Regent kann nur der sein, der weif},
was ihm nuitzt. Weil es zum Herrschen einer Art Wissen-
schaft bedarf, untersucht Sokrates nun das Verhiltnis von
Herrschaft und Wissen in den herkommlichen Wissen-
schaften oder Technai. Dabei zeigt sich erstens, daff jede
Wissenschaft — einmal vorausgesetzt, dafl sie selbst schon
vollkommen ausgebildet ist — nicht das ihr selbst Zutragli-
che besorgt, sondern das ihres Gegenstandes. Zweitens
ibt die Wissenschaft eine Art Herrschaft iiber ihren
Gegenstand aus. Also bedenkt drittens die Wissenschaft
als Herrschaftsprinzip nicht das ihr selbst Zutrigliche und
ebenso sieht der Wissenschaftler, insofern er nur Wissen-
schaftler ist, nicht auf das ithm selbst Niitzliche, sondern
auf das Gutsein dessen, woriiber er als Wissenschaftler
herrscht. Kein Herrscher bedenke also das ihm selbst
Zutrigliche, sondern das des von thm Beherrschten — die
Definition des Thrasymachos ist in ihr Gegenteil umge-
schlagen.

Das Resultat wirkt ebenso verbliffend wie gewaltsam.
Auffillig ist schon die Struktur dieser Widerlegung. Sie
unterscheidet sich vollig von den im ,Laches‘ vorkom-
menden Strukturen. Dort wurde immer eine Differenz
zwischen Definiens und Definiendum gezeigt. Entweder
war das Definierende zu eng (Standhalten) oder zu weit
(Beharrlichkeit) gefafit oder es entstand ein untiberwind-
barer Antagonismus zwischen dem zu Definierenden

67

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(Tapferkeit) und einem in der Definition verwendeten
Begriff (Verstindigkeit). Hier versucht Sokrates nicht
mehr einen solchen Widerspruch zwischen den beiden
Seiten der Definition zu zeigen, sondern behauptet
schlechthin, daff es das, womit Thrasymachos die Gerech-
tigkeit erklaren will, gar nicht gibt: Ein Herrscher, der das
ithm selbst Niitzliche bedenke, sei unméglich. Der Wider-
spruch soll hier schon auf der einen Seite der Definition
zwischen den definierenden Begriffen selbst bestehen.
Auf den ,Laches‘ zuriickgewendet, hitte Sokrates dort
versuchen miissen, zu zeigen, daf} es gar keine verstiandige
Beharrlichkeit gibt. Daf} es so etwas gibt, war aber ganz
unstrittig. Was Sokrates zeigte, war, dafl es keine verstan-
dige Beharrlichkeit gibt, die dem Vorverstindnis des
Laches von Tapferkeit hitte entsprechen konnen. Warum
versucht Sokrates hier nicht analog zu zeigen, daf} es zwar
Formen von Herrschaft gibt, in denen der Herrschende
seinen eigenen Nutzen verwirklicht, dafl diese Herr-
schaftsformen aber eben nicht gerecht seien? Dies liegt an
der formalen Universalitit der These des Thrasymachos.
Er hatte die moglichen Formen der Gerechtigkeit ja gar
nicht voneinander geschieden, sondern nur behauptet,
dafl tberall dort, wo eine Gruppe ihr Interesse als Regeln
fiir alle verbindlich zu machen versucht, eben ein Rechts-
zustand existiert. Er wollte nur erkliren, was es iberhaupt
heifit, von Rechten zu reden. Die Frage, ob einer dieser
Rechtszustinde nun ,gerechter” ist als ein anderer, ist fur
diesen Ansatz sinnlos, weil es thm zufolge gar keine
Gerechtigkeit-an-sich gibt, an der man die jeweiligen
Staats- und Rechtssysteme messen konnte. Ein iiberge-
ordneter Begriff des Gerechten-an-sich wire aber unver-
zichtbar fiir einen Versuch des Sokrates, der zeigen wollte,
daf} es solche Herrschaft zwar gibt, diese aber ungerecht
sei. Gerade ein solcher Begriff steht aber im Gesprach mit

68

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thrasymachos nicht mehr zur Verfiigung. Thrasymachos
steht nicht mehr im Bannkreis der Tradition. Er wird
seinen Widerspruch zu ihr daher auch nicht mehr als
Selbstwiderspruch erleben, wie noch Laches dies tat,
sondern als offene Kampfansage formulieren. Sokrates
mufl daher versuchen, auf anderen Wegen weiterzu-
kommen.

Der von ihm eingeschlagene Weg ist aber logisch sicher-
lich verkehrt. Aus der Tatsache, daff es in den Technai
Formen von Herrschaft gibt, die das Wohl des Beherrsch-
ten verfolgen, kann nicht gefolgert werden, dafl es andere
Arten von Herrschaft gar nicht gibt. Auch als Gegenbei-
spiel gegen die Allgemeingiiltigkeit der Rechtsthese des
Thrasymachos sind die in den Technai beobachteten
Herrschaftsstrukturen nicht tauglich, weil in ihnen gar
kein Rechtsverhiltnis zwischen Personen begriindet wird.
Ein solches mufl vielmehr schon vorausgesetzt werden,
damit die Technai unter den Bedingungen der Arbeitstei-
lung ihre Wirkung entfalten konnen. Aber auch innerhalb
der zum Beleg herangezogenen Technai verschleift Sokra-
tes wichtige Unterschiede. Das iiberzeugendste Beispiel
ist sicherlich die drztliche Kunst (342d). Schon bei der
Reitkunst (342¢) liegen die Verhiltnisse anders. Sie ist ja
nicht etwa, wie Sokrates anscheinend behaupten will,
dadurch definiert, dafl sie das den Pferden Zutrigliche
besorgt. Reitkundig ist vielmehr der, der sich eines Pfer-
des zur Uberwindung einer Entfernung zu bedienen
versteht. Das Wohl des Pferdes wird er also nur soweit
beachten, als es zur Erreichung seines jeweiligen Zieles
notig ist. Im Notfall kann er sich sogar entschlieflen, das
Pferd in einer Weise zu beanspruchen, bei der es geschi-
digt wird. Seiner Reitkunst tut dies keinen Abtrag. Wel-
chen Nutzen die Pferde tiberhaupt davon haben sollen,
Menschen zu tragen, bleibt dariiber hinaus vollends uner-

69

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

findlich. Schon in der Reitkunst durchdringen sich also
das egoistische Interesse des Menschen an einem bestimm-
ten Nutzen und die Riicksichtnahme auf das Mittel zu
diesem Zweck. Ebenso fragwiirdig ist der Ubergang von
den Kiinsten zur Wissenschaft (342¢). Die Wissenschaft
ist an sich iberhaupt nicht dadurch charakterisiert, dafl sie
irgend etwas Zutrigliches besorgt, sondern dadurch, daf}
sie nach Gesetzen des Geschehenden sucht. Nicht einmal
in sich sind die von Sokrates herangezogenen Strukturen
also besonders hilfreich fiir das, was er beweisen mochte.
Auch der ansonsten wohlwollende Friedlander kann nicht
umhin anzuerkennen, daff Sokrates bei diesem Widerle-
gungsversuch ,mit unvollstandiger Induktion und einiger
Spiegelfechterei“’ gearbeitet habe.

Aber auch inhaltlich wirkt der Gedankengang des Sokra-
tes befremdlich. Es ist zwar richtig, daff alles Wissen als
Wissen von etwas auf ein Objekt bezogen ist. Aus diesem
Sich-Beziehen-auf kann aber nicht gefolgert werden, dafl
kein Wissender das Wohl seiner selbst bedenken und
verfolgen kann. Denn schliefilich ist das von Platons Ethik
gesuchte An-sich-Gute auch das Fiir-mich-Gute, und
somit hat die so begriffene ethische Wissenschaft gerade
die Struktur, die Sokrates als unmdoglich zu zeigen ver-
sucht: Sie ist die Suche nach dem mir wahrhaft Zutragli-
chen. Die an den Technai orientierte Widerlegung ist
daher geradezu paradoxal, und darum mufl es zumindest
fraglich erscheinen, ob Platon von der Richtigkeit der
radikalen Gegenthese des Sokrates uiberzeugt gewesen
sein kann.

Auch Thrasymachos zeigt sich in seiner Replik
(343a — 344c) von den dialektischen Kiinsten des Sokra-

> P. Friedlinder: a. a. O. Bd. I, 57. Ebenso O. Gigon: Gegenwirtigkeit
und Utopie, 58. ’

70

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tes wenig beeindruckt. Er macht sich allerdings nicht die
Miihe, die Argumente des Sokrates zu kritisieren, sondern
riickt nun genauer ins Blickfeld, worum es ihm geht. Nach
seiner Auffassung hat Sokrates mit seinen Analysen daran
vorbeigeredet. Die These, dafl kein Herrscher das thm
selbst Zutragliche verfolge, bestreitet er mit dem Hinweis
darauf, dafl es doch wirklich Herrscher gebe, die ihre
Macht zu ihrem eigenen Vorteil ausiiben. Das, was diese
als gerecht festsetzen, dient ihrem eigenen Nutzen, gilt
aber andererseits fiir die Beherrschten zu deren Schaden
und ist fiir sie ein fremdes Gut (343 ¢c). Da er diese beiden
Perspektiven nicht sorgfaltig scheidet, verheddert er sich
mehrfach zwischen ihnen. Am deutlichsten wird dies in
der Zusammenfassung seiner Replik: Das dem Stirkeren
Zutragliche sei das Gerechte, das Ungerechte aber das
jedem selbst Vorteilhafte (344 ¢). Da aber auch der Stirke-
re ein ,Jeder” ist, wire das diesem Zutrigliche gleichzeitig
gerecht und ungerecht. Wichtiger als diese sprachliche
Verwirrung ist die darin sich abzeichnende geistige. Kenn-
zeichnend ist schon, dafl Thrasymachos es fiir notig halt,
der Globalthese des Sokrates eine ebenfalls universale
These entgegenzusetzen. Er begniigt sich nicht damit zu
zeigen, daf} es die von Sokrates geleugneten Herrschafts-
verhiltnisse wirklich gibt, sondern kniipft daran die wei-
tergehende These, dafl der Gerechte iiberall weniger habe,
der Ungerechte aber mehr (343d). Er behauptet damit
etwas, was er, nur um die These des Sokrates zu widerle-
gen, gar nicht behaupten miifite. Die weitergehende These
des Thrasymachos steht zudem noch im Widerspruch zu
seiner ersten. Am Beispiel einer Oligarchie kann man sich
das einfach klarmachen: Dort sind sowohl die Oligarchen,
die z. B. von der Arbeitskraft derer, die auf ,ihren‘
Landereien arbeiten, profitieren, gerecht, wie auch dieje-
nigen, die einen bestimmten ,Mehrwert‘ an sie abliefern

71

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

missen. Das Rechtssystem der Oligarchie definiert ja
gerade diese Praxis als gerecht. Zwar haben die Oligarchen
mehr, aber welchen Sinn hat es zu sagen, sie seien
ungerecht, wenn solche Urteile immer nur relativ zu
einem gesetzten Rechtssystem gelten konnen? Umgekehrt
muf} aus der ersten These des Thrasymachos gar nicht
unbedingt ein Mehrhaben folgen. In der Demokratie etwa
werden alle ungefihr gleich viel haben und die fiir unge-
recht gelten, die mehr haben wollen. Wenn Thrasymachos
die Begriffe gerecht und ungerecht hier wieder in einem
absoluten Sinn verwendet, wird deutlich, dafl sich in
seinem Denken zwei Ansitze uberlagern. Der erste ist
deskriptiv-analytisch und behauptet einfach eine Korrela-
tion zwischen Recht und Interesse. Der zweite Ansatz ist
dadurch erkennbar, dafl Thrasymachos wiederum ein
bestimmtes Wollen, das Mehrhabenwollen, fiir ungerecht
erklart, die Respektierung der Gleichberechtigung aller
hingegen als gerecht. Nur darum kann er so schlechthin
sagen, der Ungerechte habe iiberall mehr und nicht gege-
benenfalls, z. B. in der Oligarchie, auch der Gerechte -
falls er zu den Oligarchen gehort. Diese Uberlagerung ist
der Grund, warum er sich schliefllich auf die These
festlegen lassen wird, die Ungerechtigkeit sei vorteilhafter
(345a), d. h. sie verschaffe ein Mehr an Giitern. Warum
und woher Thrasymachos diesen zweiten Ansatz in sich
tragt und diesem sogar seinen Sprachgebrauch anpafit,
bleibt unklar. Allenfalls zeigt sich darin, daff es ihm nicht
eigentlich um eine allgemeine Theorie des Rechts geht.
Weit mehr ist er an einer Aussage dariiber interessiert, wie
das gliickselige Leben beschaffen ist. Dies soll nun darin
bestehen, mehr zu haben und in der Lage zu sein, diesen
Willen moglichst ungehindert durchsetzen zu konnen.
Darum erscheint ihm der Tyrann als der Inbegriff des
gliicklichen Menschen (3442). An der akademischen Fra-

72

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ge, ob und mit welchen Griinden man einen solchen nun
gerecht oder ungerecht nennen kann, ist er im Grunde
wenig interessiert. Thn fasziniert das Phinomen ganz
unabhingig davon. Daf die Frage nach der Gerechtigkeit
gerade hier in die Frage nach dem guten Leben umschlagt,
ist kein Zufall. Schon Polemarchos hatte das Recht in
einem Gesellschaftsvertrag, der von den Ineressen der
Teilnehmer an Sicherheit getragen war, begriindet. Thra-
symachos weitet diesen Ansatz zunichst aus. Jedes
Rechtssystem gilt ihm als ein Ausdruck von Interessen.
Gerade weil das Recht nur ein Ausdruck von Interessen
ist, kann man auch vom Recht absehen und auf die
Interessen zuriickkommen. Die Frage nach dem Recht
wird zur Frage nach dem guten Leben, weil dies der
auflerste Horizont des Interesses ist. Einig konnen sich
Thrasymachos und Polemarchos auch darin sein, daf} das
Unrechttun nicht um seiner selbst willen als ein Ubel
geschmaht wird, sondern nur aus der Furcht, Unrecht zu
leiden (344 c). Aus dieser Auffassung zieht Thrasymachos
nur die radikal subjektive Konsequenz: Wer es erreichen
kann, Unrecht zu tun, ohne fiirchten zu miissen, Unrecht
zu leiden, lebt dann wohl am gliickseligsten. Die Rechts-
theorie sollte nur den Boden fiir diesen extremen Subjekti-
vismus bereiten. Der Tyrann lebe also am gliickseligsten
und werde dementsprechend auch von allen geachet und
gepriesen (344b,c). Er sei derjenige, der das erreicht habe,
wozu auch jeder andere Lust hitte, aber nie die Kraft und
den Mut gefunden habe. In diesem Sinn macht der Tyrann
die Beherrschten auch intellektuell wehrlos. In allem Haf}
auf ihn liegt diese geheime Bewunderung. Auf gemifig-
ten. Niveau werden analog die Oligarchen oder die Kapi-
taleigner als Ausbeuter beschimpft und fungieren dennoch
und gleichzeitig binnengesellschaftlich als Leitbilder des
sozialen Aufstiegs und als Erfillung des Traums vom

73

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

guten Leben. Anerkennung und Gleichheit gehoren, wie
die Psychologie des Thrasymachos zeigt, nicht notwendig
zusammen. Aus dem bloflen Interesse, von anderen aner-
kannt zu werden, ist also kein Argument gegen das
Existenzideal des Thrasymachos zu entwickeln. Dies ge-
lingt erst, wenn man, wie Platon spiter zeigen wird, ein
Interesse an einer besonderen Form von Anerkennung
zugrunde legt.

Sokrates konstatiert zuerst den von Thrasymachos wie
beilaufig durchgefithrten Themenwechsel: Er habe ja
wohl tiber die zweckmifligste Einrichtung des Lebens im
Ganzen geredet (344e). Fir Sokrates ist dies, seinem
Ansatz gemif}, natiirlich gar kein Themawechsel, und so
liegt im Vorgehen des Thrasymachos eine grofie formale
Nahe zu Sokrates. Auch die Energie, mit der er die
Alltagstiberzeugungen auf ihren Grund zuriickfihrt, um
von daher schliefllich das, was ,man‘ so denkt, als blofle
Faulheit und Feigheit zu bekimpfen, riickt ihn in die Nhe
des Philosophen. In seiner Konsequenz nimmt Thrasyma-
chos das Leben ernster als dies im Alltag geschieht. Doch
diese formale Nahe zu Sokrates geht einher mit der
duflersten inhaltlichen Ferne. Um so spannender wird die
Frage, wie es Sokrates gelingt, dieses Denken zu tber-
winden.

In einem ersten Schritt greift er dazu noch einmal auf seine
schon entwickelte These iliber das Verhiltnis von Herr-
schaft und Eigennutz zuriick (345b — 346¢). Er kehrt das
von Thrasymachos beanspruchte Beispiel der Hirtenkunst
(343b) um und behauptet, der wahrhafte Hirte sehe nicht
auf den Braten, sondern auf das Wohl der Tiere. Dabei
vereinseitigt er wiederum die Durchdringung von Eigen-
interesse und Sachinteresse, denn was der Hirtenkunst als
Ziel ihres Tuns angewiesen wird, wird auch davon abhin-
gen, welche Art von Fleisch zu welchen Kosten der

74

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mensch gern auf seinem Tisch vorfinden mochte. Daf mit
der Zielsetzung der Tierhaltung auch das Beste der Tiere
realisiert wird, ist wohl eher die Ausnahme als die Regel.
Sokrates bringt an dieser Stelle aber noch ein weiteres
Argument, um den nichtegoistischen Charakter aller
Herrschaft und Kunstausiibung zu beweisen. Jede Kunst
verschaffe einen besonderen Nutzen und sei als solche auf
ithre Gegenstinde bezogen. Der Lohn, den die Kiinstler
tiir sich selbst davontragen, komme daher, dafl sie neben-
bei noch die lohndienerische Kunst anwenden (346d). Als
Analyse einer arbeitsteiligen Wirtschaft mag das wohl
zutreffen. Doch dadurch, daff Sokrates das gegenstands-
bezogene Moment der menschlichen Tiatigkeit von dem
darin liegenden selbstbeziiglichen Moment nun vollig
trennt, wird er erst recht genétigt, eine Kunst einzufiih-
ren, deren Vorhandensein er bestreiten wollte: Die lohn-
dienerische Kunst ist eine, die nichts anderes im Auge hat
als den Nutzen des Kunstausiibenden selbst.® Die Analyse
der Technai erweist das Gegenteil dessen, was sie erweisen
sollte. Es fallt schwer zu gauben, dafl Platon dieser
eklatante Selbstwiderspruch nicht aufgefallen sein soll.
Noch fraglicher wird dieses gewaltsame Bestehen auf der
Techne-Analogie, wenn man bedenkt, daf} es mittlerweile
auch explizit um die Frage nach dem guten Leben geht.
Mit welchem Recht kann die in den Technai liegende
Selbstvergessenheit als Hingegebenheit an die Sache zum
maflgeblichen Zustand fiir die Gestaltung des eigenen
Lebens gemacht werden? In der Hingabe an welche Sache
sollen die eigenen Interessen vergessen werden, und wie
soll daraus das gute Leben folgen? Fiir Thrasymachos ist
es gerade umgekehrt. Er will durch die maximale Konzen-

¢ Das Gewaltsame und Paradoxe dieser Argumentation wurde schon
von Gigon bemerkt; vgl. Gegenwirtigkeit und Utopie, 75.

75

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tration auf die eigenen Interessen das gute Leben gewihr-
leisten. Darin liegt, daf} er das Biindel dieser Interessen
offenbar als sein Selbst begreift. Zugunsten von was sollte
er von diesen Interessen absehen? Das Problem wird im
Dialog nicht thematisiert, und so bleibt unklar, was diese
Replik des Sokrates gegen das Existenzideal des Thrasy-
machos und gegen die offenbare Tatsache, dafl es doch
Herrscher gibt, die zu ihrem eigenen Vorteil herrschen,
eigentlich zeigen soll. Allenfalls konnte man sagen, daf}
Sokrates die Existenz solcher Herrscher hier zwar aner-
kennt, dagegen aber mit Hilfe der Techne-Analysen habe
zeigen wollen, daf} sie dann keine ,wahrhaften Herrscher
seien (vgl. 345e). Wahrhafte Herrscher sind danach nur
die, die — wie in den Technai — auf das Beste der Beherrsch-
ten sehen. Aber damit wire in der Sache wenig gewonnen.
Sokrates miifite dazu, um aus seiner Analyse des Verhalt-
nisses von Herrschaft und Nutzen in den Technai tiber-
haupt ein Argument gegen Thrasymachos entwickeln zu
konnen, die Lebens-Techne nicht nur analog zu den
sonstigen Technai setzen, sondern die in diesen Technai
gegebenen Strukturen auch normativ verwerten. Die
Herrschaft, die Thrasymachos meint, wire dann deshalb
keine ,wahrhafte‘, weil sie von diesen Strukturen ab-
weicht, die Abweichung selbst schon ein Indikator ihrer
Verkehrtheit. Fraglich bleibt bei alledem nur, warum
Thrasymachos ein Interesse daran haben soll, der von ihm
angestrebten Herrschaft das auf diese Weise von Sokrates
definierte Pradikat ,wahrhaft® anzuheften? Die Nichtap-
plizierbarkeit dieses Pradikats wird ihn kaum dazu bewe-
gen, sein Machtstreben aufzugeben. So wenig wie die
Frage nach dem guten Leben durch eine Definition ent-
schieden werden kann, so wenig kann die Argumentation
des Sokrates als eine immanente Widerlegung des
Existenzideals des Thrasymachos angesehen werden. Na-

76

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hezu analytisch kann Sokrates nun wenigstens folgern,
dafl der wahrhafte, d. h. der um das Wohl der Beherrsch-
ten bemiihte Regent nicht freiwillig wird regieren wollen,
denn dieser gewinne dabei nichts fiir sich (347a-d). Fur
Geld und Ehre sei ein solcher ebensowenig empfanglich,
und daher werde thn nur der Wunsch, nicht von Schlech-
teren beherrscht zu werden, zur Herrschaft treiben. Wo-
rin aber die Geringschitzung dieser sozialen Giiter griin-
det und wodurch demzufolge der wahre Herrscher befa-
higt wird, seine Macht nicht zu miflbrauchen, bleibt hier
ungesagt.

Nach dieser Rekapitulation schon bekannter Denkmuster
macht sich Sokrates nun im zweiten Schritt daran, die
These, daf} der, der mehr hat, auch gliicklicher lebt, zu
widerlegen. Die Widerlegung zerfillt in zwei Teile. Der
Beweisanspruch des ersten Teils (347d — 350c¢) ist hoch
angesetzt. Nicht soll der von Thrasymachos behauptete
Nutzen der Ungerechtigkeit dadurch angezweifelt wer-
den, dafl nun der mogliche Nutzen der Gerechtigkeit
dagegengesetzt weird, denn dann bediirfte es noch eines
ibergeordneten Mafistabes und Schiedsrichters. Statt des-
sen wollen die Gesprichsteilnehmer einander zum Einge-
stindnis bringen (348a,b). Sokrates beabsichtigt und be-
ansprucht also eine immanente Widerlegung des Thrasy-
machos. Gleichzeitig muff dies als Versuch gelesen wer-
den, die Gerechtigkeit nicht mit Bezug auf irgendwelche
Giiter als geeignetes Mittel anzupreisen, sondern als einen
Wert in sich. Dazu wird Thrasymachos zunichst dahin
gebracht, die von ihm empfohlene Ungerechtigkeit als
Weisheit und Tugend zu bezeichnen (348¢). Vom Mehr-
habenwollen getrieben, will der Ungerechte sowohl vor
anderen Ungerechten als auch vor den Gerechten etwas
voraus haben, der Gerechte dagegen nur vor dem Unge-
rechten, vor seinesgleichen aber nicht (349b,¢). In allen

77

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anderen Kiinsten wollen aber die jeweils Kundigen und
Weisen nichts voreinander voraushaben, sondern ledig-
lich vor den jeweils Unverstindigen. Die Unkundigen und
Torichten hingegen wollen sowohl einander als auch die
Kundigen ubertreffen (350a,b). Also gleiche der Unge-
rechte den Unwissenden und Schlechten, der Gerechte
aber den Wissenden und Guten. Wem aber ein jeder
gleiche, ein solcher sei er auch. Also, so das Fazit, sei nicht
der Ungerechte weise und gut, sondern der Gerechte.
Dies wird zur Voraussetzung des zweiten Teils
(352d — 354a). Alles, was ein Werk habe, bediirfe zur
Verrichtung desselben einer spezifischen Tugend. Da die
Seele ein besonderes Werk habe, namlich besorgen und
beherrschen und im weitesten Sinne leben, konne sie dies
nur mit der ihr eigenen Tugend richtig vollbringen. Als
diese Tugend hatte sich die Gerechtigkeit gezeigt, und also
werde nur der Gerechte gut und gluckselig leben.

Am Ende des ersten Teils war Thrasymachos errotet und
fuhlte sich offenbar getroffen, am Ende des zweiten ist er
verargert und empfindet sein Antworten nur noch als im
Grunde entbehrliche Zutat eines sich selbst bewegenden
syllogistischen Raderwerks, dessen Lauf jedenfalls mit
dem, was er meint, nichts mehr zu tun hat. Zu fragen ist,
ob er mit beiden Reaktionen recht hat und welche Bedeu-
tung der zwischen den beiden Teilen liegende und bisher
ibergangene Textabschnitt 350d — 352a hat.

Die Widerlegung erscheint zunichst auflerst abstrakt.
Aufs Notigste verkiirzt besteht sie aus nur zwei Schritten
und einer Konklusion: 1) Ungerechtigkeit ist keine Tu-
gend. 2) Nur mit der Tugend kann man gut leben. 3) Also
kann der Ungerechte nicht gut leben. Formal ist das
korrekt, nur schleicht sich der Verdacht ein, dafl die im
Syllogismus verwendeten Begriffe nichts mit der Auffas-
sung des Thrasymachos zu tun haben und darum auch

78

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenig gegen sie besagen konnen. Unerortert bleibt schon,
was dieser iberhaupt meint, wenn er die Ungerechtigkeit
als Tugend und Weisheit ausgibt. Dies lafit sich jedoch
relativ sicher aus seinen bisherigen Auflerungen erginzen:
Weise ist der Ungerechte deshalb, weil er das Wesen der
Wirklichkeit als Kampf erkannt und sich der biirgerlichen
Illusionen iiber dasselbe entschlagen hat. Tugendhaftist er
nicht schon durch diese Erkenntnis, sondern erst dadurch,
dafl er diesem Kampf gewachsen ist und sich in ihm nicht
nur zu erhalten weiff, sondern noch einen Vorteil iiber
andere zu erringen vermag. Der Gerechte, der vor seines-
gleichen nichts voraushaben will, ist dagegen einfaltig und
dumm. Dem wird die Betrachtung der Kiinste entgegen-
gestellt. Dort wollen die Wissenden, Weisen und Guten
(350b) nichts voreinander voraushaben. Das ist zweifellos
zutreffend. Besser als richtig kann niemand etwas machen
oder wissen. Fiir Sokrates ist dies ein zentrales Motiv.
Gerade im Wissen erblickte er die Chance zur Einigkeit
der Menschen untereinander. Auf ein Wissen wollte So-
krates die neue Gemeinschaft nach der Zerstorung der
Tradition aufbauen. Gerade hier zeigt sich aber die In-
kommensurabilitit zwischen diesem Wissensentwurf und
dem Wissen des Thrasymachos. Auch nach ihm kann
jeder wissen, daf} das gute Leben im Mehrhaben besteht,
und weif} es insgeheim auch immer schon. Gerade hier will
Thrasymachos nichts vor den anderen voraushaben.
Schliefllich bemiiht er sich, die anderen von der Weisheit
seines ideologiekritischen Gerechtigkeitsbegriffes zu
tberzeugen. Eine Einigkeit im Praktischen in dem Sinn,
dafl diese Weisen nichts mehr voreinander werden voraus-
haben wollen, folgt daraus aber offenbar nicht. Der
Schluf des Sokrates, die Ungerechtigkeit sei weder Weis-
heit noch Tugend, eben weil sie diese praktische Einheit
nicht herbeifithre, hat darum keinen argumentativen

79

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wert. Er macht hier wiederum eine den Technai abgelese-
ne Struktur zur Norm. Damit wird deutlich, daf} er die
Theorie des Thrasymachos eben nicht immanent wider-
legt, sondern sie an vorausgesetzten Mafistaben miflt und
von daher verurteilt. Warum aber laf3t sich Thrasymachos
diesen Tugendbegriff plotzlich als Mafistab gefallen, wenn
doch sein eigener Tugendbegriff ganz anders aussieht? Mit
etwas mehr Aufmerksamkeit hitte er sein Erréten an
dieser Stelle durchaus vermeiden konnen. Der zweite, auf
der Voraussetzung, dafl die Gerechtigkeit die Tugend der
Seele sei, aufbauende Teil der Widerlegung hat daher mit
dem, was Thrasymachos meint, nichts mehr zu tun und
bringt fiir die Auseinandersetzung mit thm kein neues
Argument. Er soll darum hier nicht fiir sich problemati-
siert werden. Jedenfalls hat Thrasymachos recht, wenn er
sein Antworten nur noch als eine Bewirtung und Ergét-
zung (354a10) des Sokrates auffafit.

Die These, daff ein Wissen vom Guten nur dann ein
solches sein konne, wenn es Einigkeit und Freundschaft
unter den Menschen stiftet, wird nur dann plausibel, wenn
man die zusitzliche Primisse macht, dafl das gute Leben
wenigstens nicht ohne eine solche Freundschaft moglich
ist. Der Untermauerung dieser unausgesprochenen Pri-
misse dient der zwischen die beiden Teile der Widerlegung
geschobene Exkurs tiber die Stiarke der Ungerechtigkeit
(350d — 352b). Er folgt deshalb auf den ersten Teil,
obwohl er von dessen Resultat keinen Gebrauch macht.
Thrasymachos hatte die Ungerechtigkeit stirker und eines
Freien wiirdiger (344 ¢5) genannt und darin seiner Bewun-
derung fiir den einen Gewaltherrscher, der kraft seines
tiberlegenen Wesens iiber die vielen Furchtsamen und
Schwachen gebietet, Ausdruck verleihen wollen. Sokrates
stellt dem eine einfache psychologische Erwigung entge-
gen: Wenn eine Gruppe von Menschen, die ungerecht,

80

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

d. h. zu ihrem eigenen Vorteil, iiber andere herrscht, auch
untereinander ungerecht ist, wird daraus notwendig
Zwietracht und Hafl entstehen und so die Gruppe unfihig
machen, etwas gemeinsam miteinander auszurichten. Am
Ende wird sie auf diese Weise selbst die Herrschaft
verlieren. Rein fiir sich hebe sich die Ungerechtigkeit
selbst auf. Thr eigenes Seinkonnen verdanke sie immer
einem Rest von Gerechtigkeit. Auch der Tyrann als
Alleinherrscher kann dieser Notwendigkeit nicht entge-
hen, denn auch er kann nicht im wortlichen Sinn allein
herrschen, sondern braucht wiederum Verbiindete gegen
den Zorn der Unterdriickten. Diese Verbiindeten kann er
aber nicht so unterdriicken wie alle anderen. Damit wird
aber auch die Grenze der Leistungsfihigkeit dieses Argu-
ments sichtbar. Zwar ist es unmoglich, das Mehrhaben-
wollen allein gegen alle durchzusetzen, sehr wohl aber
erscheint es moglich, sich als Gruppe gegen andere zu
behaupten, solange die Mitglieder der herrschenden
Gruppe ihre Interessen gegenseitig anerkennen. Aus dem
Einwand des Sokrates entsteht keine Notwendigkeit zur
Ausdehnung der Anerkennung auf alle. Dementspre-
chend wird durch diesen Einwand auch die von Thrasy-
machos behauptete Verkettung von Recht und Interesse
nicht aufgehoben. Zwar kann der einzelne als Recht nicht
schlechthin setzen, was er will, sondern mufl die Interes-
sen anderer beriicksichtigen. Aber noch diese Anerken-
nung der Interessen anderer folgt dem Eigeninteresse,
denn die Interessen anderer werden dabei nur soweit
anerkannt werden, wie dies fiir die Durchsetzung der
eigenen Interessen unabdingbar ist. Auch in diesem Ver-
halten ist aber der andere nicht ein Triger von Rechten, die
unbedingt zu respektieren wiren, sondern bleibt ein
Trager von Interessen und gegebenenfalls von Macht.
Entscheidend bleibt, dafl Thrasymachos auch diese Rest-

81

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gerechtigkeit nur als ein notwendiges Ubel begreifen wird
und nicht als etwas in sich Gutes und daher auch nicht
bereit sein wird, sie auf alle auzudehnen. Allerdings wird
in der Angewiesenheit auf die anderen die uniiberschreit-
bare Grenze der von Thrasymachos erstrebten Autono-
mie sichtbar. Auch der in seinem Sinn starke einzelne wird
nicht zum allesvermdgenden Gott. Soweit behilt Sokrates
zweifellos recht. Was ihm gelingt, ist lediglich eine Be-
grenzung des radikalen Egoismus, nicht aber dessen Auf-
hebung im Selbstwiderspruch.

Gerade weil aus dem Argument des Sokrates nicht not-
wendig die gleichberechtigte Anerkennung aller folgt,
konnte sich Dahrendorf zu seinem ,Lob des Thrasyma-
chos“” ermutigt sehen. Er sieht dort Sokrates und Thrasy-
machos als Vertreter zweier grundsitzlicher Antwort-
moglichkeiten auf die Frage ,Wie ist Gesellschaft mog-
lich?‘.® Sokrates und in seiner Nachfolge Rousseau stehen
dabei fiir den Gleichgewichtsansatz: Alle Mitglieder der
Gesellschaft stimmen im Hinblick auf gewisse Werte
iberein. Thrasymachos und Hobbes verkorpern dagegen
den Zwangsansatz: Die Gesellschaft wird durch Normen
und Sanktionen, die die Interessen der Michtigen aus-
driicken, zusammengehalten.” Die Gesellschaft hat hier-
bei Bestand, obwohl nicht alle in gleicher Weise anerkannt
werden. Genau wie Thrasymachos (vgl. 338d - 339a)
hilt Dahrendorf den Zwangsansatz als Theorie zur Be-
schreibung von Wirklichkeit (z. B. Faschismus) fiir tiber-
legen.'® Leichtfertigerweise halt Dahrendorf den Zwangs-
ansatz aber nicht nur fiir das deskriptiv bessere Modell,

7 R. Dahrendorf: Pfade aus Utopia, Kap. 13.
# Ebd. 303.

’ Ebd. 304.

19 Ebd. 306-313.

82

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern auch fiir das wiinschbarere. Dagegen sei der Staat
des Sokrates, ,,in dem jeder tut, was er soll... offenkundig
ein unseliger Zustand: eine Welt ohne Rebellen und
Eremiten, ohne Wandel und ohne Freiheit“.!" Darin ist
unterstellt, daff Rebellion und Wandel und die Freiheit zu
beidem selbst schon Giiter sind. Was kann dann noch
gegen die Umwandlung der Weimarer Republik in eine
Diktatur durch den ,Rebellen Hitler eingewendet wer-
den? Dahrendorfs Fazit — , Gerechtigkeit liegt daher eher
im standig sich wandelnden Resultat der Dialektik von
Herrschaft und Widerstand als in einem allem Wandel
entriickten Zustand unbewegter Institutionen“ (ebd.) —
gibt darauf keine Antwort. In diesem Schuldigbleiben gibt
Dahrendorf zu erkennen, dafl er die Theorie des Thrasy-
machos denn doch nicht so ernst nimmt, wie sie genom-
men zu werden verdient.

Vielleicht wire eine Antwort in der Entwicklung jenes
Gedankens zu finden gewesen, dem Thrasymachos in
seiner schon bemerkten Unachtsamkeit leider nicht die
Aufmerksamkeit zuteil werden 1af}t, die er seiner sachli-
chen Bedeutung nach durchaus verdient hatte. Sokrates
behauptet an der soeben diskutierten Stelle namlich nicht
nur, daf} die Ungerechtigkeit die Menschen untereinander
entzweien wird, sondern dariiber hinaus, daf sie auch den
einzelnen mit sich selbst entzweien und ihn infolgedessen
unfahig machen wird, etwas auszurichten (351e — 352a).
Wie aber denkt Sokrates diesen Zwiespalt mit sich selbst,
und inwiefern beeintrachtigt er die Handlungsfihigkeit
des einzelnen? Wenn dies wirklich gezeigt werden konnte,
liefle sich daraus ein Argument gegen das Lebensprojekt
des Thrasymachos entwickeln und die Behauptung, es sei
schlecht so zu leben, bekime einen Sinn. Da sich Thrasy-

' Ebd. 313.

83

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

machos aber auch diese Ubertragung einfach gefallen lifit,
bleibt die Bedeutung dieses Gedankens hier unentfaltet
und ratselhaft.

Was also bleibt als Resultat des Dialogs? Die Tendenz des
Dialogs ist die Radikalisierung der Frage nach Wesen und
Ursprung des Rechts. Kephalos sah den Menschen als
Triger von gottgegebenen Rechten. Er beugte sich der
dementsprechenden gottlichen Sanktionsdrohung. Die
entscheidende Wendung vollzieht Polemarchos. Er sieht
das Recht nicht mehr als eine gottgegebene Eigenschaft
jedes Menschen an, sondern rekurriert auf die Interessen
der einzelnen. Das Recht ist hm Ausruck des wechselsei-
tigen Interesses an gewaltfreien Zustinden. Thrasyma-
chos steht grundsatzlich auf diesem Boden, wenn er das
Recht als Ausdruck von Interessen begreift. Er zieht
daraus lediglich die radikal-egoistische Konsequenz, der
freilich, wie das Riuberbandenbeispiel zeigte, gewisse
Grenzen gesetzt sind. Platon fithrt diese Abfolge von
Rechtstheorien in der Absicht vor, zu zeigen, daff zwi-
schen ihnen ein notwendiger Zusammenhang in dem Sinn
besteht, daf von der jeweils vorangehenden her kein
zwingendes Argument gegen die darauffolgende entwik-
kelt werden kann.

Gerade am Ubergang von Polemarchos zu Thrasymachos
bestreitet Popper das Bestehen dieses Zusammenhangs.
Ebenso wie Polemarchos begreift auch Popper das Ur-
anliegen der humanitiren Staatskonstruktion als das Inter-
esse an gewaltfreien Zustinden: ,Ich wiinsche gegen die
Angriffe anderer geschiitzt zu werden.“'? Dazu ,muf} ich
meine ,Freiheit* anzugreifen aufgeben“ (ebd.). Darin be-
stehe ,die protektionistische Theorie des Staates“ (ebd.).
Gegen Platon will Popper nun geltend machen, daf diese

"2 K. R. Popper: a. a. O. 156.

84

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

protektionistische Theorie nicht notwendig aus Schwiche
entspringen miisse. lhre einzig notwendige Vorausset-
zung sei vielmehr der Wunsch, ,dafl Verbrechen oder
Ungerechtigkeit unterdriickt werden sollen.”® Darum sei
es eine ,Beleidigung... unseres Gefiihls fiir Anstindig-
keit“,"* wenn Platon in der ,Politeia‘ die protektionistische
Theorie mit der ,zynischen Selbstsucht des Thrasyma-
chos“ (ebd.) identifiziere. Nun ist es sicher richtig, daf} der
Wunsch, dafl die Ungerechtigkeit bekimpft werden soll,
ein ausreichendes Motiv fiir die Konstitution eines protek-
tionistischen Staats ist. Dieser Wunsch ist aber erstens mit
dem urspriinglichen Motiv, dem Wunsch geschiitzt zu
werden, nicht identisch und kann zweitens nicht einfach
vorausgesetzt werden. Poppers Appell an unser Gefiihl
fiir Anstandigkeit ist zwar gut gemeint, es ist aber keines-
wegs selbstverstandlich, dafl alle seine Gefiihle teilen.
Platon ist daher radikaler und realistischer zugleich, wenn
er Polemarchos nur von dem Interesse an Sicherheit
beseelt sein laflt. Wenn aber die Gerechtigkeit nur das
Mittel ist, um gegen die Angriffe anderer geschiitzt zu
werden, dann ist auch die tyrannische Herrschaft ein
mogliches Mittel zu diesem Zweck. Sokrates nimmt diese
,Losung des Thrasymachos sehr ernst, wenn er mit
groflem Aufwand versucht, sie als falsch zu erweisen. Ein
Appell an Gefiihle kommt fiir thn dabei nicht in Frage und
konnte angesichts eines Widersachers wie Thrasymachos
auch nur lacherlich wirken. Gleichwohl gelingt ihm auch
,seine* Widerlegung nur, wie die Interpretation zu zeigen
versuchte, indem auch er Thrasymachos an vorausgesetz-
ten Strukturen mifit.

Zu einer gerade entgegengesetzten Einschatzung dieser

B Ebd. 164.
* Ebd. 167.

85

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Widerlegung kommt Krimer. Gerade die Heranziehung
der Techne, die sich gegenstandsgebunden im Werk erfiil-
le, ,ohne sich auf sich selbst zuriickzubeugen®, sei
geeignet, die interessebestimmte Selbstbeziiglichkeit des
Thrasymachos zu durchbrechen. Andererseits gibt Kra-
mer zu, dafl das Werk der hier in Rede stehenden Lebens-
Techne das Leben selbst ist.' Dennoch entgeht ihm, daf§
eben darum in der gesuchten Techne ein selbstbezugliches
Moment stecken muf und sie insofern den anderen Tech-
nai nicht vergleichbar sein kann."” Dariiber hinaus ver-
schleift er ebenso wie Sokrates den Unterschied zwischen
der Entzweiung mit anderen und der mit sich selbst und
halt infolgedessen die selbstentfremdende Wirkung der
Ungerechtigkeit vorschnell fiir erwiesen.'®

Immerhin kann jetzt eine Antwort auf die anhand des
,Laches* entwickelte Leitfrage, unter der der Thrasyma-
chos-Dialog betrachtet wurde, gegeben werden: In der
Gestalt des Laches hatte sich der Selbstwiderspruch als
Antagonismus zweier Willensregungen gezeigt. Einerseits
wollte Laches in der Rolle des tugendhaften Atheners den
Anspriichen des Allgemeinen, des Staates, geniigen, ande-
rerseits schien thm verstindig doch nur die Berechnung
des Nutzens fiir den je einzelnen. Am Phinomen des
Opfertodes fir die Gemeinschaft mufite daher dieser
Widerspruch zutage treten. Sokrates brauchte keine dufie-
ren Maflstibe auf Laches anzuwenden, sondern hatte nur
dessen Antinomie zur Erscheinung zu bringen. Die daraus
entstandene Frage war nun die, warum Laches seine

® H. J. Krimer: Arete bei Platon und Aristoteles, 47.

' Ebd. 50.

7 Dies wire auch Kuhn zu entgegnen, der in diesem Punkt ihnlich
argumentiert. Vgl. H. Kuhn: a. a. O. 78.

'8 H.]. Krimer: Arete bei Platon und Aristoteles, 52 und 54f. Anm. 28.

86

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antinomie nicht dadurch aufl6st, dafl er die Anspriiche
des Staates zuriickweist und sich ungebrochen zu seinen
subjektiven Interessen bekennt. Oder richtiger: Was hin-
dert Platon, einen solchen Subjektivismus und einen
dementsprechenden instrumentellen Vernunftbegriff zur
Grundlage der praktischen Theorie zu machen? Die Frage
kann jetzt dahingehend beantwortet werden, dafl Platon
in der Auseinandersetzung mit dieser Theorie einen ganz
anders gearteten Widerspruchsbegriff zur Anwendung
bringt. Das Wollen des Thrasymachos ist nicht in dem
Sinn widerspriichlich, daf} er gleichzeitig Entgegengesetz-
tes will — es kimpfen nicht, wie bei Laches, zwei Seelen in
seiner Brust —, sondern in dem Sinn, daf} sein Wollen in
Widerspruch steht zu benachbarten Strukturen menschli-
chen Sich-Verhaltens, eben zu den in den Technai beob-
achteten. Der urspriinglich-strenge Begriff des Selbstwi-
derspruches ist damit preisgegeben. Diese Strukturen
wurden aber zur Norm erhoben, so dafl die Abweichung
von thnen zum Indikator der Verkehrtheit eines Denkmo-
delles werden konnte. Diese am Techne-Modell orientier-
te Widerlegungsmethode wurde in der vorliegenden Inter-
pretation als unzureichend kritisiert.

Auch Sokrates ist tiberraschenderweise mit dem Resultat
des Gesprichs nicht zufrieden. Er bezichtigt sich eines
Denkfehlers: Uber den Tugendcharakter und die Niitz-
lichkeit der Gerechtigkeit konne erst geredet werden,
wenn die Frage nach ihrem Wesen beantwortet sei (354 b).
Dies wirkt befremdlich, weil - wie auch Gigon bemerkt"
— Sokrates doch einiges mit Emphase und ohne daf eine
innere Distanz erkennbar gewesen wire, tiber das Wesen
der Gerechtigkeit gesagt hat. So zum Beispiel, daf} es
niemals gerecht sein kann, jemandem zu schaden (335¢),

' O. Gigon: Gegenwirtigkeit und Utopie, 86.

87

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und daf der wahre Herrscher das Wohl der Beherrschten
bedenkt (347 d, ). Dariiber hinaus wurde der Gerechte als
derjenige bestimmt, der vor anderen nichts voraushaben
will (349b - 350c¢). Darin zeigt sich als Wesen der Ge-
rechtigkeit die Anerkennung der Gleichberechtigung al-
ler. Wenn also vom Wesen der Gerechtigkeit durchaus
einiges sichtbar geworden ist, welchen Sinn hat dann eine
derartige Relativierung des Dialogs?

Gigon entdeckt ihn darin, dafl Platon die Gerechtigkeit
weniger als zwischenmenschliche, sondern als innerseeli-
sche Qualitit habe bestimmen wollen.® Das ist zwar
richtig, wirkt aber als Begriindung angesichts des Charak-
ters der folgenden Biicher der ,Politeia‘ sehr zweifelhaft.
Warum sollte Platon ausgerechnet zur Etablierung eines
solchen Gerechtigkeitsbegriffes den riesenhaften Umweg
tiber den Staat einschlagen? Wenn aber der Weg durch den
Staat zum bloflen Umweg wird, muf} dies auch heifien,
dafl Platon aus der Betrachtung des Staates gar keine
Argumente zur Beantwortung der Leitfrage, warum es gut
ist, gerecht zu sein, entwickelt. Gerade wenn man mit der
bisherigen Argumentation — wie auch Gigon — unzufrie-
den ist, sollte man der Staatsbegriindung doch mehr
Aufmerksamkeit schenken, als Platon selbst dies biswei-
len zu tun vorgibt (vor allem 368¢,d). Auch wenn Platon
die Gerechtigkeit im vierten Buch der ,Politeia‘ als inner-
seelische Qualitit bestimmt, ist auch dort wieder zu
fragen, ob plausibel geworden ist, warum es gut ist, diese
Qualitdt zu besitzen.

Eine andere Deutung der kiinstlich wirkenden Aporie
wird moglich, wenn man bemerkt, daff auch im Platoni-
schen Text selbst eine deutliche Kritik an der Argumenta-
tion des Sokrates geiibt wird. Im zweiten Buch der

2 Ebd. 87.

88

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Politeia‘ behaupten Glaukon und Adeimantos, Sokrates
habe Thrasymachos nicht zureichend widerlegt, denn er
habe — wie alle anderen Lobredner der Gerechtigkeit auch
— diese nicht an sich, sondern nur als Mittel zu anderen
Zwecken gelobt (366d,e). Dem Alltagsdenken gelte als
Zweck entweder die Vermeidung des Unrechtleidens
(359a) oder die soziale Anerkennung (363 a). Beide Zwek-
ke konne man aber auch als Ungerechter erreichen, wenn
man nur stark genug sei (359b) und dariiber hinaus noch
verstehe, sich mit dem Schein der Gerechtigkeit zu umge-
ben (362b, 365c¢). Thrasymachos habe sich daher zu frith
geschlagen gegeben (358b, 367a). Diese Begriindung ihrer
Skepsis und die darin sich abzeichnende Sichtweise auf das
erste Buch sind iiberraschend. Die einzige Textpassage,
auf die ihre Kritik sich beziehen kann, ist 350d — 352b.
Sokrates weist dort darauf hin, daf} die Ungerechtigkeit
die menschlichen Bindungen zerriittet, der Ungerechte
sich seinen Mitmenschen und den Gottern verhafit macht
und deren Rache zu fiirchten hat. Gerade diese Folgen
halten Adeimantos und Glaukon aber durch Klugheit und
Starke fiir vermeidbar. Die ganzen anderen, nicht an den
Folgen, sondern an der Techne-Analogie orientierten
Widerlegungsversuche des Sokrates erwihnen sie mit
keinem Wort und wollen damit wohl ausdriicken, daf sie
sie auch nicht fiir iberzeugend und erwihnenswert halten.
Auch Sokrates lafit sich diese Miflachtung seiner kunstvol-
len Denkfiguren erstaunlich leicht gefallen (368b). An-
scheinend macht sich Platon, indem er den Sokrates nicht
energischer insistieren 1afit, die nicht ausdriicklich vorge-
tragene, sondern in der bloflen Miflachtung liegende
Kritik an der Tragfihigkeit der Techne-Analogien zu
eigen. Dann mufl man aber annehmen, dafl sich mit dem
Eintritt ins zweite Buch ein Ubergang vom ,friihen‘, noch
ganz an Sokrates orientierten, zum ,spaten‘ Platon vollzo-

89

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen hat. Inhaltlich wire dieser ,spate‘ Platon dadurch
gekennzeichnet, daf} er die Widerlegung des radikalen
Subjektivismus mit Hilfe der Techne-Norm nicht mehr
fir befriedigend hilt. In Adeimantos und Glaukon ver-
langt Platon nach einer neuen und besseren Widerlegung
des Thrasymachos. Diese Kritik an seinem grofien Lehr-
meister hat Platon freilich nicht offen artikuliert, sondern
nur behutsam in Szene gesetzt, und als ein Schritt zu dieser
Neuaufnahme der Problematik muf auch die sonst ritsel-
hafte Selbstrelativierung des Sokrates am Ende des ersten
Buches gesehen werden. In der von Sokrates dort beteuer-
ten Unwissenheit iber das Wesen der Gerechtigkeit ver-
birgt sich die Einsicht Platons in die Notwendigkeit einer
Neubegriindung der Gerechtigkeit als genuiner Bestand-
teil des guten Lebens. Inwieweit sich in dieser Neube-
grindung auch das Wesen der Gerechtigkeit als ein ande-
res zeigen wird, bleibt abzuwarten. Zu tberpriifen ist, ob
Platon den Beweisanspruch, den er von Adeimantos und
Glaukon tibernimmt — die Gerechtigkeit an sich zu vertei-
digen —, wirklich einlost. Was bedeutet im Rahmen dieses
Beweiszieles der Ubergang zur Betrachtung des Staates?
Wird durch diese Perspektive etwas fiir das noch ungeldste
Problem der Universalisierung gewonnen?

Bevor aber die Leistungsfihigkeit von Platons neuer Ar-
gumentation erdrtert wird, ist es ratsam, die Reichweite
der Theorie seiner Gegner zu tberpriifen, schon um zu
sehen, was an ihnen der Widerlegung bedarf und was
schon von ihrem eigenen Ansatz her nicht haltbar ist. Das
ist um so sinnvoller, als im Anschluff an diese Uberlegung
der wesentliche Grund, der Platon bewogen hat, seine
Theorie der Gerechtigkeit in Form einer Theorie der
Staatsentwicklung vorzutragen, sichtbar werden wird. In
der Argumentation des Thrasymachos klafft tatsichlich
eine bedeutsame, wenn auch im Dialog nicht thematisierte

90

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liicke. Dessen urspriinglicher Ansatz war rein deskriptiv
und analytisch. Er bestand darin, all das, was in den
verschiedenen Staatsformen je als gerecht gilt, auf die
Interessen der jeweils Herrschenden zurtickzufiihren. Je-
des Recht galt ihm als der Versuch, eine besondere
Interessenlage  allgemeinverbindlich  zu  machen
(338e — 339a). Eine Aussage, welches dieser moglichen
Rechtssysteme besser sei, war darin nicht enthalten. Dar-
tiber hinaus behauptet er aber in einem zweiten Schritt,
der Tyrann lebe besser und seine Gerechtigkeit sei edler
und vornehmer (343d - 344c). Nach welchem Mafistab
aber kann Thrasymachos eine Rangordnung innerhalb der
Gerechtigkeitstypen behaupten? Er gibt zwei Griinde an:
1) Das Argument des materiellen Vorteils. Der Tyrann
ziehe aus allem einen personlichen Vorteil, habe also mehr
und lebe daher besser (343d - 344a). 2) Das Argument
der Selbstachtung. Eine direkte Furcht davor, ungerecht
zu sein, gebe es nicht. Die Ungerechtigkeit werde gar
nicht an sich, sondern nur aus der Furcht, sie zu erleiden,
heraus getadelt. Dieser Tadel sei darum nur ein Ausdruck
eigener Schwiche und - liefRe sich erginzen — von Verlo-
genheit. Damit verglichen sei die Ungerechtigkeit sowohl
kriftiger als auch edler (344b,c). Die Fihigkeit zum
Unrechttun ist also auch Ausdruck eines Rangunterschie-
des der Personen. Derjenige, der zu tyrannischer Herr-
schaft gelangt ist, kann sich darin seiner eigenen Durchset-
zungsstirke versichern und wird nicht mehr zu jenem
heuchlerischen Lob der Gerechtigkeit genotigt sein. Er
kann offen aussprechen, was nach Meinung des Thrasy-
machos alle denken: Daf} es Freude macht, ungerecht sein
zu konnen. Darauf, dafl ihm gelungen ist, was alle gern
tun wiirden, basiert das gesteigerte Selbtwertgefiihl des
Tyrannen. Das zweite Argument ist mit dem ersten
dadurch verkniipft, dafl der wesentliche Inhalt der Unge-

91

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rechtigkeit als allgemeine Sehnsucht gerade jenes Mehrha-
benwollen ist, das durch die materiellen Giiter befriedigt
werden soll. Damit wird deutlich, daff Thrasymachos aus
seiner urspriinglich analytischen Theorie, die im Kern nur
die Verkettung von Interesse und Moral behauptet, nur
deshalb normative Aussagen ableiten kann, weil er zusitz-
lich ein bestimmtes Interesse — eben das am Mehrhaben —
als universal und naturgegeben unterstellt. Die normative
Komponente seiner Theorie ist deswegen zwei Einwin-
den ausgesetzt: 1) Jemand kann behaupten, er habe jenes
Interesse am Mehrhaben iiberhaupt nicht und darum sehe
er weder einen Grund, dem Thrasymachos nachzueifern,
noch einen, ithn zu beneiden. 2) Jemand kann sogar
zugeben, daf} er die Verlockung, Unrecht zu tun, durch-
aus verspurt. Diese Verlockung sei aber nur eine seiner
Interessen, und daneben habe er z. B. noch das starke
Interesse, ruhig schlafen zu konnen. Insgesamt sei darum
der Vertragszustand einer allgemeinen Gleichheitsgerech-
tigkeit der durchaus angemessene Ausdruck seiner Inter-
essenlage und das ihm Zutriagliche. Mit welchem Recht
kann Thrasymachos nun beiden gegeniiber noch behaup-
ten, sie lebten schlecht? Gegen den ersten Typus versagt
seine Argumentation vollig, es sei denn, er wollte behaup-
ten, eine solche Disposition sei schlecht. Kriterien zur
Beurteilung von Dispositionen enthilt seine Theorie aber
nicht, und darum wird er auch dem zweiten Typus nichts
entgegnen konnen. Thrasymachos iberschitzt also die
Reichweite seiner analytisch-ideologiekritischen Metho-
de, wenn er glaubt, aus ihr normative Sitze ableiten zu
konnen.

Dafl auch Platon die Schwiche dieses Ansatzes nicht
verborgen geblieben ist, zeigt sich im ,Gorgias‘ in seiner
Diskussion mit Kallikles. Dieser geht von einem Gegen-
satz zwischen Natur und Gesetz aus (483a — 484b). In

92

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Natur habe der Stirkere mehr, und dies sei das Gesetz
der Natur. Die Gesetze der Menschen seien dem aber
gerade entgegengesetzt, denn hier gelte, dafl jeder gleich
viel haben solle. Wie selbstverstindlich gilt ihm der Zu-
stand in der Natur als der bessere, und infolgedessen will
er thn auch in die menschliche Gemeinschaft einfiihren.
Deren Satzungen sind fiir ihn schon deswegen diskredi-
tiert, weil sie von der Ordnung der Natur abweichen. In
welchem Sinn es freilich besser oder richtiger sein soll,
wenn es in der Gesellschaft zugeht wie in der Natur, sagt
er nicht. Sokrates fragt ihn auch nicht danach, sondern
dreht den Spief} einfach um, wenn er darauf hinweist, daf§
die vielen Schwachen doch ebenso von Natur stirker seien
als der eine Starke und somit auch ihre Satzungen als Recht
der Natur ausgeben konnen (488d,e). Der blofle Rekurs
auf die Natur liefert also noch kein Kriterium, die eine
Gerechtigkeitsauffassung der anderen vorzuziehen. Gera-
de dies ist es aber, was Kallikles beansprucht. Die Struktur
dieser kurzen Widerlegung ist mit der der eben an Thrasy-
machos getibten Kritik identisch. Sowohl Thrasymachos
wie auch Kallikles wollen auf eine der alltaglichen Gerech-
tigkeitsvorstellung vorausliegende Wirklichkeit rekurrie-
ren und von dieser her den Wahrheitsanspruch jener
Vorstellungen zuriickweisen. Bei Thrasymachos ist diese
Wirklichkeit das Interesse, bei Kallikles ist es die natiirli-
che Stirke. Beide Theorien meinen im Grunde dasselbe.
Thr gemeinsames Dilemma besteht darin, daf} der von
ithnen geltend gemachte Grund nicht nur als Vehikel der
Kritik dienen soll, sondern dariiber hinaus auch den
wahren Begriff der Gerechtigkeit und des guten Lebens in
sich enthalten soll. Die Ableitung einer Norm erwies sich
aber in beiden Fillen als unmoglich. Dies demonstriert
Sokrates dem Kallikles nicht nur am Naturbegriff. Im
Fortgang des Dialoges versucht Kallikles immer wieder,

93

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die von ithm favorisierte Gewaltherrschaft des Starken als
die beste Lebensform zu erweisen. Dies fiihrt ihn schlief3-
lich zu der Behauptung, die Gliickseligkeit bestehe darin,
seine Begierden befriedigen und sich Lust verschaffen zu
konnen (494c). Dafl diese Bestimmung nicht ausreicht,
sein Ideal zu verteidigen, demonstriert Sokrates mit dem
Hinweis darauf, dafl demnach ja jeder glickselig lebe,
wenn er nur Uberhaupt Lust empfinde (494c—e).

Diese Art der Kritik ist aber von der im ersten Buch der
,Politeia‘ geiibten vollig verschieden. Sie bemiht sich gar
nicht mehr darum zu zeigen, dafl ein Gerechtigkeitsbe-
griff, den jemand seinen Interessen entsprechend entwik-
keln mag, in sich widerspriichlich und verkehrt ist, son-
dern begniigt sich damit zu zeigen, dafl man auf dem
Boden dieser Theorie mehrere Gerechtigkeitsbegriffe for-
mulieren kann, die sich gleichwertig gegeniiberstehen und
von denen keiner mehr allgemeingiiltig als der wahre
ausgewiesen werden kann. Ein Irrtum entsteht erst dann,
wenn man fiir einen dieser Begriffe Allgemeingiiltigkeit
beansprucht. Schon damit ist diesen Theorien aber der
Stachel und ein Teil ihrer Faszinationskraft genommen.
Denn sowenig sie liber einen Mafistab verfiigen, mit dem
sie einen bestimmten Gerechtigkeitsbegriff allgemein als
besser erweisen konnen, sowenig verfiigen sie iiber einen
Mafistab, der es ermdoglicht, einen bestimmten Menschen-
typus allgemeingiiltig als besser oder edler auszuzeichnen.
Auch hier muf} es beim ranglosen Nebeneinander des
Verschiedenen bleiben. Das Recht auf eine besondere
Selbstachtung fiir den Tyrannen konnten die Theorien
nicht erweisen. Den Ideologiekritikern Kallikles und
Thrasymachos bezeichnet Platon im ,Gorgias‘ mit deren
eigenen Methoden die Grenze ihres Ansatzes. Schon
deshalb sollten die modernen Ideologiekritiker etwas
skeptischer sein, was die Anwendbarkeit ihrer Methode

94

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf Platon betrifft. Ihrem Anspruch nach ist die Platoni-
sche Theorie bereits eine Reaktion auf den Relativismus.
Ungeachtet der Kritik an der normativen Komponente
ihres Ansatzes konnen Thrasymachos ud Kallikles natiir-
lich immer noch versuchen, so zu leben, wie es ihren
Idealen entspricht. Es wiren dann aber nur noch private
Ideale, die moglicherweise ihrer Disposition entsprechen,
aber keinen Anspruch auf besondere Achtung und Selbst-
achtung mehr begriinden kénnen. Platons Programm,
einen allgemeingiiltigen Begriff vom guten Leben zu
entwickeln, steht deshalb vor dem Problem, wie die Kritik
dieser Ideale als privater méglich ist. Wo findet Platon ein
Allgemeines, das tiber die je subjektiven Dispositionen in
der Weise hinausgeht, dafl diese von ihm her objektiv
bewertet werden konnen? Dieses Allgemeine ist fir Pla-
ton gar kein Vorfindliches, sondern der Zielpunkt einer
konstruktiven Bewegung. Diese Bewegung leitet Platon
ein, indem er zur Betrachtung des Staates iibergeht. Er
folgt dabei dem einfachen Gedanken, daff die Lebenskon-
zeption und die seelische Disposition einer Person um so
konflikttrachtiger sein wird, je mehr sie zu den objektiven
Bedingungen ihres Existierens in Widerspruch steht. Pla-
tons Ziel ist daher die Minimalisierung der Widerspriiche
zischen der seelischen Disposition einer Person und deren
objektiven und unveranderbaren Lebensbedingungen. Zu
diesen Bedingungen zahlt vor allem die staatliche Existenz
des Menschen. Platons Hinwendung zur Betrachtung des
Staates ist der Versuch, iiber die je vorliegenden Disposi-
tionen hinauszugehen und einen Mafistab zu deren Beur-
teilung zu generieren. Was also folgt aus der notwendig
staatlichen Existenz des Menschen fiir den Begriff des
guten Lebens und fiir den Wert der Gerechtigkeit fiir
dasselbe?

95

Ittps://dol.org/10.5771/8783495893880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ EXm——


https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

