
II. Die Zuspitzung des Problems und 
die Grenze des Techne-Modells

Was Platon hindert, den Weg des Laches zu Ende zu 
gehen, muß sich in seiner Auseinandersetzung mit denje­
nigen zeigen, die ihn bis zu Ende gegangen sind. Ein 
Vertreter dieser Position findet sich in Thrasymachos im 
ersten Buch der ,Politeia‘. Er tritt dort als dritter Redner 
nach Kephalos und Polemarchos auf und reagiert mit 
seiner These auf seine Vorredner. Um den systematischen 
Ort des Thrasymachos erkennen zu können, ist daher eine 
Betrachtung seiner Vorgänger nötig.
Das Gespräch mit dem greisen Kephalos beginnt abseits 
der eigentlichen Thematik des Dialogs. Er wird von 
Sokrates aufgefordert, den Jüngeren doch etwas von 
seiner Lebenserfahrung mitzuteilen, damit diese daraus 
lernen, wie das Leben beschaffen ist (328 e). Darauf läßt 
sich Kephalos jedoch nicht ein. Das Leben habe an sich gar 
keine Beschaffenheit, sondern ob es beschwerlich oder 
leicht sei, hänge wesentlich vom Charakter des einzelnen 
ab (329d). Sich selbst schreibt er den richtigen Charakter 
zu, weshalb er auch keinen Grund habe, über das Alter zu 
klagen. Eine relative Bedeutung für seine Zufriedenheit 
erkennt Kephalos auf Nachfrage des Sokrates seinem 
Reichtum allerdings zu. Ein Garant für die Zufriedenheit 
könne dieser aber nie sein. Seltsamerweise fragt Sokrates 
nun nicht nach dem Wesen dieser so ausschlaggebenden 
seelischen Beschaffenheit, sondern nach dem größten 
Nutzen des dagegen zweitrangigen Reichtums. Um diesen 
Nutzen zeigen zu können, muß Kephalos zuerst die 

54

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zentrale Sorge seiner alten Tage darstellen. Diese Sorge 
ergibt sich daraus, daß er auf der Schwelle des Todes die 
Rede von der Unterwelt und der dort ausgleichend wal­
tenden göttlichen Gerechtigkeit nicht mehr so leichthin 
verlachen und abtun kann. Wer aber von dieser religiösen 
Vorstellung wieder beherrscht werde, der beginne nach­
zurechnen, wo er wohl Unrecht getan hat (330 d,e). 
Hierzu nun könne der Reichtum dem Vernünftigen vieles 
nutzen, daß er weder Götter noch Menschen wider Willen 
belügt oder übervorteilt. In der Ermöglichung der Ge­
rechtigkeit also liege der größte Wert des Reichtums, denn 
wem es gelungen sei, gerecht zu leben, der könne getrost 
dem Tod entgegengehen. Die These des Kephalos ist 
offenbar zweischneidig. Einerseits scheint er anzuneh­
men, daß zumindest alle Wohlwollenden wissen, was 
gerecht ist, und dies auch gerne tun wollen, andererseits 
aber doch durch Armut daran gehindert werden können. 
Wie aber kann dann den Armen ihre Ungerechtigkeit von 
Göttern oder Menschen zum Vorwurf gemacht werden? 
Eine genaue Analyse des Verhältnisses von Verantwort­
lichkeit und Bedingtheit wäre hier erforderlich. Äußerst 
aufschlußreich ist darum die Reaktion des Sokrates auf die 
nur angedeutete Freiheitsproblematik. Sie scheint ihn gar 
nicht zu interessieren. Er läßt es bei dem Einerseits- 
Andererseits bewenden und fragt statt dessen nach dem 
Wesen der Gerechtigkeit. Mit welchem Recht kann er die 
Frage nach der Freiheit als eine Fundamentalfrage der 
Ethischen Theorie überspringen? Die einfachste Antwort 
wäre, daß Platon das Problem an dieser Stelle nicht 
behandeln wollte. Aber es gibt auch nirgendwo sonst 
innerhalb des Platonischen Werkes eine systematische 
Erörterung der Freiheitsproblematik. So kann nur ver­
sucht werden, eine Antwort aus der Art der Widerlegung 
des Kephalos abzuleiten.

55

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weil dieser als die beiden Formen des zu vermeidenden 
Unrechts die Lüge und die Übervorteilung genannt hatte, 
verwendet Sokrates nun deren Gegenstücke versuchswei­
se zu einer Bestimmung der Gerechtigkeit. Gerechtigkeit 
sei Wahrheit und Wiedergeben (331c). Wie aber, wenn 
jemand seine deponierten Waffen in einem Anfall von Wut 
zurückfordert, muß man sie dann herausgeben, und wäre 
der, der dies täte, denn gerecht? Sokrates verneint dies 
sofort, und Kephalos schließt sich dem an. Damit ist seine 
Gerechtigkeitsvorstellung gescheitert. Das Gute, das Ke­
phalos als Gerechter den anderen erweisen wollte, ist in 
sich ambivalent und unzureichend. Der Einsicht in diesen 
Sachverhalt kann sich Kephalos nicht verschließen. Wenn 
Platon dennoch das Gespräch mit ihm an dieser Stelle 
abbricht, dann wohl deshalb, weil er zum Ausdruck 
bringen will, daß die alltäglich von Kephalos geübte 
Gerechtigkeit nicht von dieser Reflexion bestimmt gewe­
sen ist. Die von ihm lebenslang praktizierte Gerechtigkeit 
war sicherlich die der formalen bürgerlichen Anständig­
keit: Man übervorteilt niemanden, aber was der einzelne 
in diesem Rahmen mit seinen Gütern macht, ist seine 
Sache und wird allenfalls zum Gegenstand eines Strafpro­
zesses. Gerade die Wohlgesinntheit, der Kephalos im 
Umgang mit Jugend und Alter und den Begebenheiten des 
Lebens so großen Wert beigemessen hatte und von der er 
selbst behauptet hatte, daß keineswegs alle über sie verfü­
gen (329 a-d), wird in der bürgerlichen Austauschsphäre 
wieder als gegeben vorausgesetzt. Hebt man diese Voraus­
setzung einmal auf, wie Sokrates es in seinem Beispiel tut, 
so zeigt sich die Grenze dieser formalen Korrektheit. Sie 
begreift als das Geschuldete nur die jeweils anvertraute 
Sache und kümmert sich nicht um die Folgen. In den 
Augen des Sokrates wäre das Geschuldete aber das entge­
gengebrachte Vertrauen selbst, das hier als Verantwortung 

56

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für den anderen erwidert werden müßte. Was aber heißt 
es, für jemanden verantwortlich zu entscheiden? Was ist 
das Gute, das handelnd am anderen realisiert werden soll? 
Für Kephalos sind das neue Fragen. Er hat sein Leben 
gelebt, ohne sich ihnen zu stellen. Hier liegt ein Grund für 
Platons Behandlung oder besser Nichtbehandlung des 
Freiheitsproblems. Die Frage, ob jemand hätte gerecht 
handeln können, geht in ihrer modernen Version davon 
aus, daß der einzelne schon weiß, was gerecht ist, und 
fragt danach, ob dieses Wissen handlungsbestimmend 
hätte werden können. Sokrates dagegen geht hinter diese 
Ausgangslage zurück. Er fragt nach dem Wesen der 
Gerechtigkeit und entdeckt ihre Unbekanntheit. Wie aber 
soll jemand einem Wissen entsprechend handeln, das er 
gar nicht hat? Diese Entgegnung ist natürlich unzurei­
chend, denn selbst wenn niemand wissentlich fehlt, bleibt 
noch zu fragen, ob er für seine Unwissenheit nicht 
verantwortlich zu machen ist. Auch der Mythos von der 
vorgeburtlichen Wahl im zehnten Buch der ,Politeia‘ löst 
das Problem letztlich nicht. Zwar heißt es dort bei der 
Auswahl der Lebensweisen, der Wählende trage die 
Schuld für seine Wahl (617e), doch bedarf es für die rechte 
Wahl wiederum eines Wissens (618b,c). Wer dieses nicht 
hat, wird schon dort notwendig das Falsche wählen. Die 
Frage, inwieweit er für dieses Wissen oder Nichtwissen 
verantwortlich ist, kann also erneut gestellt werden. Das 
Problem ist durch den Mythos nur hinausgeschoben 
worden.
Kephalos jedenfalls setzt sich weder dieser Frage noch der 
nach der Gerechtigkeit weiterhin aus. Er, der eben noch 
(328 d) von seiner im Alter gewachsenen Freude am Reden 
gesprochen hatte, verläßt den Disputierplatz, um den 
heiligen Dingen Sorge zu tragen (331 d). An der von ihm 
verlassenen Stätte erhebt der neue, der weltliche Gott als 

57

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Logos sein Haupt. Um die Bedeutung des Kephalos für 
das Folgende erkennen zu können, ist es nötig, seine 
Antworten auf vier Fragen, die auch an seine Nachfolger 
zu stellen sein werden, zu rekapitulieren. Dies sind:
1) Was ist der Ursprung des Rechts und der Gerechtigkeit?
2) Welches ist das Motiv, gerecht zu handeln? 3) Was sind 
Wesen und Zweck der Gerechtigkeit? 4) Woran scheitert 
die jeweilige Bestimmung? Offenbar lassen sich die Fragen 
nicht völlig getrennt voneinander behandeln. Ad 1) Wer 
gegen das Gerechte verstößt, handelt gegen den Willen der 
Götter. Daß überhaupt so etwas wie Recht ist, folgt also 
aus dem Willen der Götter. Ad 2) Das Motiv ist die Furcht 
vor den göttlichen Sanktionen. Ad 3) Das Wesen der 
Gerechtigkeit ist eine formale Korrektheit, die sich auf 
den Waren- und Geldverkehr bezieht. Ad 4) Die Grenze 
dieser Gerechtigkeit liegt erstens darin, daß sie religiös 
motiviert ist und damit rational nicht letztgültig ausgewie­
sen werden kann. Das zeigt sich schon an Kephalos selbst, 
wenn er berichtet, daß ihm die Erzählungen von der 
Unterwelt erst im Alter wieder wichtig geworden sind. 
Auch das ideologiekritische Argument gegen eine solche 
Einstellung liefert er gleich mit: Es könne auch sein, daß 
seine Einstellung nur aus der Schwäche des Alters resultie­
re (330 d,c). Daran, daß Platon dies schon von Kephalos 
selbst vortragen läßt, wird deutlich, daß ihm dieses Argu­
ment nicht wichtig genug ist, um es explizit vorzutragen. 
Dies sollte immerhin Anlaß geben, den ideologiekriti­
schen Enthüllungsoptimismus Platon gegenüber im Zaum 
zu halten. Platon geht es, zweitens, vor allem darum, die 
inhaltlich-materiale Unzulänglichkeit dieser Gerechtig­
keit zu demonstrieren. Auch derjenige, der gerecht sein 
will, weil er dies als ein Gebot Gottes begreift, muß 
überzeugt sein, seinen Mitmenschen etwas Gutes zu tun, 
wenn er sich dementsprechend verhält. Dieses Gute war 

58

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für Kephalos die formale Korrektheit in den bürgerlichen 
Geschäften und als solches in sich ambivalent. Aber auch 
mit der von ihm immerhin anerkannten Notwendigkeit, 
die formale Austauschgerechtigkeit zu einer Verantwor­
tungsgerechtigkeit zu erweitern, ist vorerst nur ein neues 
Problem bezeichnet. Wie weit soll die Übernahme der 
Verantwortung für den anderen reichen? Wer kann einen 
anderen schon so weit kennen, daß er sich zutrauen darf 
zu beurteilen, was diesem nutzen oder schaden wird? 
Wollte jeder Brotverkäufer darüber nachdenken, ob er mit 
seinem Tun nicht jemanden ernährt, der in zwei Jahren 
seine Familie oder den Staat zugrunde richten wird, er 
wäre hoffnungslos überfordert und zur Handlungsunfä­
higkeit verdammt. Der alltäglich-geschäftliche Umgang 
kann sich mit solchen Problemen nicht aufhalten. Wer 
aber soll sie ihm abnehmen? In Platons Werk finden sich 
darauf zwei höchst verschiedene Antworten: Das erste, 
was diese Ambivalenz des zwischenmenschlichen Ver­
kehrs überwindet, ist das Sokratische Gespräch selbst. Es 
verwickelt den Teilnehmer in einen Problemhorizont, der 
ihn allererst in den Stand versetzt, seine Verantwortung 
für sich und andere adäquat wahrzunehmen, es macht ihn, 
wie Kuhn schreibt, „philosophischer“.1 Die zweite In­
stanz ist der Staat. Seine Aufgabe ist es, dafür zu sorgen, 
daß soweit irgend möglich jeder einzelne selbst in die 
richtige seelische Verfassung gebracht wird, um sich selbst 
beherrschen zu können, und, wo dies nicht möglich ist, 
von außen auf das Richtige hingeleitet wird (Politeia, 
590d). Worin diese Richtigkeit bestehen soll, ist aber 
immer noch ungeklärt. Ein wenig wird davon in dem von 
Sokrates konstruierten Beispiel sichtbar. Ziel und Zweck 
der Gerechtigkeit beständen hier darin, den Mitmenschen 

1 H. Kuhn: Sokrates, 77 f.

59

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor dem Erliegen vor den momentanen Affekten und 
Leidenschaften zu bewahren. Die Bestimmung des 
Zwecks und der Berechtigung dieser Bewahrung ist das 
Thema der ganzen ,Politeia‘.
Polemarchos, der hier die Rede seines Vaters erbt, wird 
eine mögliche Antwort darauf geben. Gerecht, so be­
stimmt er, sei es, Freunden Gutes zu tun und Feinden 
Böses (332 d). Erneut stellt sich die Frage, welches Gute 
der Gerechte denn bei seinem Tun vor Augen hat und 
handelnd an seinen Freunden verwirklicht. Nützlich sei 
der Gerechte zu Verträgen und zur Gemeinschaft in Krieg 
und Frieden (332 e - 333 a). An welchen gemeinschaftli­
chen Unternehmungen zeigt sich nun seine Nützlichkeit? 
Für jedes besondere Tun ist der jeweils Sachverständige 
nützlich. Als einzige Aufgabe des Gerechten erscheint die 
zuverlässige Behütung des Geldes (333 c), eine nicht eben 
großartige Nützlichkeit. Der Zweck dieser Ausgrenzung 
kann nur darin liegen, den Unterschied zwischen der 
Arete und den anderen Technai deutlich zu machen. Die 
Arete und stellvertretend hier die Gerechtigkeit hat kein 
einzelnes Werk und erzeugt kein besonderes Gut.2 
Gleichwohl kann sie in allen betrachteten Fällen (333 b,c) 
anwesend sein. Zu Recht hat Gigon darauf hingewiesen, 
daß Polemarchos über die Materie der Verträge die Form 
derselben vergißt. Seine Definitionen seien nicht sinnlos, 
denn sie meinten die Ordnung des wirtschaftlichen und 
sozialen Lebens.3 Dieses Vergessen muß gleichsam rück­
gängig gemacht werden, wenn dennoch sichtbar werden 
soll, worin der Zweck der Gerechtigkeit für Polemarchos 
besteht. Noch an der aufs Geldhüten reduzierten Gerech­
tigkeit wird erkennbar, was er eigentlich meint: Der 

2 Ebd. 21 und 70.
3 O. Gigon: Gegenwärtigkeit und Utopie, 37.

60

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gerechte ist ihm der Garant der Sicherheit. Er genießt das 
Vertrauen seiner Genossen, das gemeinschaftliche Geld 
nicht zu veruntreuen. Er kann seinen Egoismus den 
Gesamtinteressen der Genossenschaft unterordnen. Der 
Gerechte ist der, der die Interessen der anderen zu respek­
tieren vermag und damit die Gemeinschaft überhaupt 
möglich macht. Wäre der Egoismus universal, käme sie 
nicht zustande. Der Ursprung des Rechts ist diese gegen­
seitige Anerkennung der Genossen, sein Wesen die gleich­
berechtigte Partizipation aller an den erwirtschafteten 
Gütern. Die Gerechtigkeit ist für Polemarchos, wie Gigon 
richtig sieht, eine „Sozialtechnik“.4 Hierin liegt der wich­
tigste Unterschied zu Kephalos. Das Recht beruht nicht 
mehr auf dem Willen der Götter, sondern auf dem der 
Menschen, auf einem Vertrag zwischen ihnen. Das Motiv, 
gerecht zu sein, kann dementsprechend nicht mehr in der 
Furcht vor der Bestrafung durch die allwissenden und 
allmächtigen Götter liegen. An ihre Stelle muß ein neues 
treten. Dies wird in der Umkehrung der Geldhüter- 
Gerechtigkeit sichtbar. Das, was sich als der Nutzen der 
Gerechtigkeit für die anderen gezeigt hatte, die Sicherheit, 
ist natürlich auch der Nutzen, den sich der Gerechte selbst 
von den anderen erwartet. Der einzelne will seine elemen­
taren Lebensinteressen nicht mehr im ständigen Kampf 
aller gegen alle durchsetzen müssen, sondern durch die 
Sicherheit eines Vertrages garantiert bekommen. Das pri­
märe Interesse des Individuums am Vertrag ist also nicht, 
andere nicht mehr zu schädigen - darauf könnte es auch 
von sich aus verzichten -, sondern nicht mehr von anderen 
geschädigt zu werden. Hierin besteht das Gute, das durch 
die Gerechtigkeit gewährleistet werden soll. Die Gerech­
tigkeit ist nur das Mittel zu diesem Zweck.

4 Ebd.

61

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nur vor dem Hintergrund dieser Motivation wird der 
Sinn der folgenden Passage (333 e - 334 b) deutlich. In 
Analogie zu den Technai behauptet Sokrates den ambiva­
lenten Charakter dieser Gerechtigkeit: Wer gut Geld 
hüten könne, der könne es auch gut unterschlagen. Die 
Gerechtigkeit sei also eine Diebeskunst zum Nutzen der 
Freunde und zum Schaden der Feinde. Diese Parallelisie­
rung wirkt zunächst recht befremdlich. Sie reduziert die 
Gerechtigkeit und das Geldhüten auf eine bloß technische 
Geschicklichkeit, die ebensogut durch einen sicheren 
Tresor zu ersetzen wäre. Das Wesen der Gerechtigkeit 
war aber doch die Anerkennung der anderen als Träger 
von gleichen Rechten. Was hat das eine mit dem anderen 
zu tun? Das Tertium comparatonis zwischen dem Dieb 
und dem Gerechten liegt für Platon in den Begriffen 
Listigkeit und Verschlagenheit. Wer listig ist, gibt vor, 
eines zu wollen und verfolgt dabei doch ein anderes Ziel. 
Sein und Schein fallen bei ihm auseinander. Dies trifft in 
gewissem Sinn auch auf den Gerechten des Polemarchos 
zu. Er setzt sich zwar für die Gemeinschaft ein, aber doch 
deshalb, weil er dabei einen Vorteil für sich sieht, oder nur 
der Strafe zu entgehen versucht. Hier zeigt sich das 
grundsätzliche Problem der Gerechtigkeitskonzeption 
des Polemarchos. Wenn der Gerechte nicht mehr die 
Strafe der allwissenden Götter fürchtet, sondern nur noch 
das Verhalten der Menschen, was soll ihn dann hindern, 
dort, wo er durch seine besondere Geschicklichkeit die 
negativen Folgen für sich vermeiden zu können meint, 
ungerecht zu handeln? Für das Leben in der Gemeinschaft 
genügt der Schein der Gerechtigkeit, des Seins bedarf es 
nicht, denn die Gerechtigkeit ist nur das Mittel zu einem 
anderen Zweck. An sich jedenfalls ist das Ungerechtsein 
kein Schade. Diese Konsequenz, die explizit erst Thrasy- 
machos ziehen wird, ist also in der Theorie des Polemar- 

62

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chos schon angelegt. Er will ihr zwar ausweichen, kann 
aber, da ihm die Argumente dazu fehlen, nur seine 
Verwirrung vorschützen und seine ursprüngliche These 
wiederholen (334b). Das heißt aber, daß sich aus der 
Theorie des Polemarchos kein Argument gegen die Hal­
tung des Thrasymachos entwickeln läßt. Die Bedeutung 
dieser Passage liegt gerade in der Demonstration dieser 
Wehrlosigkeit und der darin verborgenen Gemeinsam­
keit.
Nach der Andeutung dieses Zusammenhangs entwickelt 
Sokrates aus der Theorie des Polemarchos noch eine 
Konsequenz, die einerseits dessen Modell berichtigen und 
gleichzeitig eine kontrastierende Folie für die Intervention 
des Thrasymachos abgeben wird. Nachdem wenigstens in 
der Interpretation deutlich geworden sein sollte, worin die 
Gerechtigkeit für Polemarchos besteht, fragt sich nun, 
wodurch er jemanden zu seinen Freunden oder Feinden 
zählt (334b - 335 a). Freund kann nicht der sein, der nur 
gutartig scheint, sondern nur der, der es auch ist. Seine 
Gutartigkeit zeigt sich aber daran, daß er selbst gerecht ist. 
Gerecht ist es also, dem, der selbst gerecht und also ein 
Freund ist, zu nutzen, dem Ungerechten aber zu schaden. 
Berücksichtigt man weiterhin, daß die wesentliche Lei­
stung der Gerechtigkeit gerade die war, den anderen als 
gleichberechtigt anzuerkennen und der Nutzen, den man 
ihm erwies, auch nur dieses Geltenlassen seiner Interessen 
war, dann muß die These des Polemarchos eigentlich 
lauten: Es ist gerecht, den Gerechten gerecht zu behan­
deln, d. h. ihn als gleichberechtigt anzuerkennen, und 
ebenso ist es gerecht, den Ungerechten ungerecht zu 
behandeln, d. h. ihn nicht als gleichberechtigt anzuerken­
nen. In welchem Sinn aber kann sowohl das gerechte wie 
das ungerechte Handeln ,gerecht* sein? Dazu wäre noch 
ein übergeordneter Gerechtigkeitsbegriff erforderlich. 

63

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegen die Möglichkeit eines solchen Begriffs wendet sich 
die folgende Überlegung des Sokrates (335 b-c). Sie be­
steht aus zwei Teilen. Im ersten Schritt behauptet Sokra­
tes, jedes Lebewesen werde durch ihm zugefügten Scha­
den schlechter in der ihm eigenen Tüchtigkeit. Also muß 
der Mensch, dem geschadet wird, ungerechter werden, 
denn in der Gerechtigkeit besteht die menschliche Tüch­
tigkeit. In dieser Allgemeinheit ist die These natürlich 
fragwürdig, denn sie würde die Fähigkeit zur Gerechtig­
keit zu einer Funktion der äußeren Einwirkungen herab­
setzen. Das kann kaum Platons Meinung gewesen sein. 
Sehr wohl paßt aber dieser Mechanismus zur Theorie des 
Polemarchos. Denn in ihr besteht die spezifisch menschli­
che Schlechtigkeit darin, den anderen nicht als Träger von 
Rechten anzuerkennen, sondern als rechtloses Objekt des 
eigenen Egoismus zu behandeln. Wer aber so mißachtet 
wird, wird kaum dazu motiviert werden, seinen Peiniger 
als Träger von Rechten zu achten. Darauf baut der zweite 
Schritt auf. In einfacher Analogie deduziert Sokrates, so 
wenig wie ein Künstler andere unkünstlerisch machen, 
oder eine Beschaffenheit ihr Gegenteil bewirken könne, so 
wenig könne der Gerechte andere ungerecht machen. Wer 
andere Menschen schädigt, macht sie aber, wie oben 
gezeigt, ungerechter. Also könne es nicht Sache des 
Gerechten sein, irgend jemandem zu schaden. Dies ist 
sicher in dem Sinn richtig, daß es nicht das Werk und die 
Wirkung dessen, der andere achtet, sein kann, diese zur 
Mißachtung anderer zu motivieren. Das gerechte Verhal­
ten bietet der Ungerechtigkeit anderer keinen Vorwand. 
Das Brisante dieser Konklusion liegt aber nicht in der 
quasi-analytischen Folgerung aus dem Gerechtigkeitsbe­
griff, sondern darin, daß hiermit die Anerkennung univer- 
salisiert wird. Wenn es gerecht ist, andere als gleichbe­
rechtigt anzuerkennen, dann kann es keinen übergeordne­

64

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Gerechtigkeitsbegriff mehr geben, der es gestattete, 
einigen diese Anerkennung zu verweigern. Selbst der 
Ungerechte muß dann in dieser Weise anerkannt werden. 
Er kann nicht zum rechtlosen Subjekt werden. Der hart­
näckige Widerstand des Polemarchos gegen die Universa- 
lisierung resultiert aber nicht eigentlich aus dem Problem 
der Anerkennung auch des Ungerechten, sondern muß 
von dem her verstanden werden, was er als den Zweck der 
Gerechtigkeit bestimmt hatte. Die Gerechtigkeit sollte 
danach das Mittel zur Gewährleistung des sozialen Frie­
dens sein. Dazu ist aber nicht unbedingt erforderlich, daß 
alle Mitglieder der Sozietät als gleichberechtigt anerkannt 
werden. Das Wesen der zu Ende gedachten Gerechtigkeit 
kehrt sich hier gegen ihren ursprünglichen Zweck. Denn 
aus diesem Zweck ist weder ableitbar, daß man auch 
unbeobachtet nicht ungerecht handeln soll, noch daß alle 
in gleicher Weise anerkannt werden sollen. Die Widerle­
gung des Sokrates konnte nur gelingen, weil Polemarchos 
über das Wesen der Gerechtigkeit ihren ursprünglichen 
Zweck vergessen hatte. So bleibt es Thrasymachos über­
lassen, an diesen zu erinnern. Er wird das, was sein 
Vorredner noch als Argument gelten ließ, zurückweisen. 
Mit ihm wird die Not der ethischen Argumentation 
vollends sichtbar werden.
Thrasymachos bestimmt das Gerechte als das dem Stärke­
ren Zuträgliche (338 c). Um zu erklären, was er damit 
meint, weist er auf die Verschiedenheit der existierenden 
Staatsformen und der in ihnen jeweils gültigen Gesetze 
hin. Ungeachtet der inhaltlichen Unterschiede, sei aber 
das Prinzip all dieser Gesetzgebungen identisch. Für 
gesetzlich und gerecht werde jeweils das der bestehenden 
Regierung Zuträgliche erklärt (339 a). Da die Regierungen 
aber die Macht in den Staaten innehaben, sei überall 
dasselbe gerecht, eben das den Mächtigen Zuträgliche. 

65

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Oder moderner gesprochen: Das herrschende Recht sei 
immer das Recht der Herrschenden. Die Stärke der Defi­
nition des Thrasymachos liegt gerade in ihrem formalen 
Charakter. Sie ist primär deskriptiv gemeint. Gerade weil 
er von jeder inhaltlichen Bestimmung absieht, kann er ein 
Prinzip formulieren, das alle Rechtssysteme umfassen 
soll. Zum Rechtsinhalt wird dann das, was die Herrschen­
den bzw. die von ihnen repräsentierte Gruppe für das 
ihnen Nützliche halten und darum für alle maßgeblich 
machen wollen. Diese allgemeine Verbindlichkeit der 
Gesetze beruhe aber nur auf Gewalt, und einsichtig seien 
die Gesetze nur für die, deren Interessen sie eben ausdrük- 
ken. Das Recht reicht gerade so weit wie die Macht der 
Herrschenden, es durchzusetzen. Eine darüber hinausge­
hende ,Pflicht* der Beherrschten, sich den Gesetzen zu 
unterwerfen, gibt es in seinem System nicht. Eine weiter­
gehende Verbindlichkeit, ein Gutes-an-sich, hat Thrasy­
machos bei seiner Analyse der ihn umgebenden Wirklich­
keit nicht entdecken können. Sein Ansatz setzt das abso­
lut, was im Laches-Dialog nur ein Moment der Antinomie 
war, eben jene Verständigkeit, die immer abhängig blieb 
von der je subjektiven Interessen- und Triebkonstellation. 
Das Brisante an der These des Thrasymachos ist nun nicht, 
daß er sagt, ,So wie ich es beschrieben habe, geht es 
meistens in der Welt zu* - wer wollte das bestreiten -, 
sondern daß er beansprucht, hiermit das Wesen jeder 
ethischen Reflexion erfaßt zu haben: Alles Reden von 
Gerechtigkeit sei nur Ausdruck von Interessen und jeder 
weitergehende Anspruch auf allgemeine Verbindlichkeit 
nur Ideologie. Die von Thrasymachos beanspruchte intel­
lektuelle Überlegenheit und Redlichkeit ist die des Ideolo­
giekritikers. Die Vernunft, die er anzuerkennen gewillt 
ist, muß, da sie sich immer auf schon vorgegebene Interes­
sen beziehen muß, ihrem Wesen nach instrumentell sein.

66

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In seiner Entgegnung nötigt Sokrates Thrasymachos zu­
nächst das Zugeständnis ab, daß die Herrschenden, um 
den Regierten das Richtige befehlen zu können, erst 
einmal wissen müssen, was ihnen wirklich nützt und was 
nur scheinbar (339c - 341a). Was dabei wahrhaft und 
scheinbar heißt, bleibt vollkommen unbestimmt, weil es 
für den anschließenden Widerlegungsversuch nur darauf 
ankommt, daß überhaupt zum Herrschenkönnen ein Wis­
sen gehört. Der wahre Regent kann nur der sein, der weiß, 
was ihm nützt. Weil es zum Herrschen einer Art Wissen­
schaft bedarf, untersucht Sokrates nun das Verhältnis von 
Herrschaft und Wissen in den herkömmlichen Wissen­
schaften oder Technai. Dabei zeigt sich erstens, daß jede 
Wissenschaft - einmal vorausgesetzt, daß sie selbst schon 
vollkommen ausgebildet ist - nicht das ihr selbst Zuträgli­
che besorgt, sondern das ihres Gegenstandes. Zweitens 
übt die Wissenschaft eine Art Herrschaft über ihren 
Gegenstand aus. Also bedenkt drittens die Wissenschaft 
als Herrschaftsprinzip nicht das ihr selbst Zuträgliche und 
ebenso sieht der Wissenschaftler, insofern er nur Wissen­
schaftler ist, nicht auf das ihm selbst Nützliche, sondern 
auf das Gutsein dessen, worüber er als Wissenschaftler 
herrscht. Kein Herrscher bedenke also das ihm selbst 
Zuträgliche, sondern das des von ihm Beherrschten - die 
Definition des Thrasymachos ist in ihr Gegenteil umge­
schlagen.
Das Resultat wirkt ebenso verblüffend wie gewaltsam. 
Auffällig ist schon die Struktur dieser Widerlegung. Sie 
unterscheidet sich völlig von den im ,Laches‘ vorkom­
menden Strukturen. Dort wurde immer eine Differenz 
zwischen Definiens und Definiendum gezeigt. Entweder 
war das Definierende zu eng (Standhalten) oder zu weit 
(Beharrlichkeit) gefaßt oder es entstand ein unüberwind­
barer Antagonismus zwischen dem zu Definierenden 

67

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Tapferkeit) und einem in der Definition verwendeten 
Begriff (Verständigkeit). Hier versucht Sokrates nicht 
mehr einen solchen Widerspruch zwischen den beiden 
Seiten der Definition zu zeigen, sondern behauptet 
schlechthin, daß es das, womit Thrasymachos die Gerech­
tigkeit erklären will, gar nicht gibt: Ein Herrscher, der das 
ihm selbst Nützliche bedenke, sei unmöglich. Der Wider­
spruch soll hier schon auf der einen Seite der Definition 
zwischen den definierenden Begriffen selbst bestehen. 
Auf den ,Laches‘ zurückgewendet, hätte Sokrates dort 
versuchen müssen, zu zeigen, daß es gar keine verständige 
Beharrlichkeit gibt. Daß es so etwas gibt, war aber ganz 
unstrittig. Was Sokrates zeigte, war, daß es keine verstän­
dige Beharrlichkeit gibt, die dem Vorverständnis des 
Laches von Tapferkeit hätte entsprechen können. Warum 
versucht Sokrates hier nicht analog zu zeigen, daß es zwar 
Formen von Herrschaft gibt, in denen der Herrschende 
seinen eigenen Nutzen verwirklicht, daß diese Herr­
schaftsformen aber eben nicht gerecht seien? Dies liegt an 
der formalen Universalität der These des Thrasymachos. 
Er hatte die möglichen Formen der Gerechtigkeit ja gar 
nicht voneinander geschieden, sondern nur behauptet, 
daß überall dort, wo eine Gruppe ihr Interesse als Regeln 
für alle verbindlich zu machen versucht, eben ein Rechts­
zustand existiert. Er wollte nur erklären, was es überhaupt 
heißt, von Rechten zu reden. Die Frage, ob einer dieser 
Rechtszustände nun ,gerechter* ist als ein anderer, ist für 
diesen Ansatz sinnlos, weil es ihm zufolge gar keine 
Gerechtigkeit-an-sich gibt, an der man die jeweiligen 
Staats- und Rechtssysteme messen könnte. Ein überge­
ordneter Begriff des Gerechten-an-sich wäre aber unver­
zichtbar für einen Versuch des Sokrates, der zeigen wollte, 
daß es solche Herrschaft zwar gibt, diese aber ungerecht 
sei. Gerade ein solcher Begriff steht aber im Gespräch mit 

68

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thrasymachos nicht mehr zur Verfügung. Thrasymachos 
steht nicht mehr im Bannkreis der Tradition. Er wird 
seinen Widerspruch zu ihr daher auch nicht mehr als 
Selbstwiderspruch erleben, wie noch Laches dies tat, 
sondern als offene Kampfansage formulieren. Sokrates 
muß daher versuchen, auf anderen Wegen weiterzu­
kommen.
Der von ihm eingeschlagene Weg ist aber logisch sicher­
lich verkehrt. Aus der Tatsache, daß es in den Technai 
Formen von Herrschaft gibt, die das Wohl des Beherrsch­
ten verfolgen, kann nicht gefolgert werden, daß es andere 
Arten von Herrschaft gar nicht gibt. Auch als Gegenbei­
spiel gegen die Allgemeingültigkeit der Rechtsthese des 
Thrasymachos sind die in den Technai beobachteten 
Herrschaftsstrukturen nicht tauglich, weil in ihnen gar 
kein Rechtsverhältnis zwischen Personen begründet wird. 
Ein solches muß vielmehr schon vorausgesetzt werden, 
damit die Technai unter den Bedingungen der Arbeitstei­
lung ihre Wirkung entfalten können. Aber auch innerhalb 
der zum Beleg herangezogenen Technai verschleift Sokra­
tes wichtige Unterschiede. Das überzeugendste Beispiel 
ist sicherlich die ärztliche Kunst (342 d). Schon bei der 
Reitkunst (342 c) liegen die Verhältnisse anders. Sie ist ja 
nicht etwa, wie Sokrates anscheinend behaupten will, 
dadurch definiert, daß sie das den Pferden Zuträgliche 
besorgt. Reitkundig ist vielmehr der, der sich eines Pfer­
des zur Überwindung einer Entfernung zu bedienen 
versteht. Das Wohl des Pferdes wird er also nur soweit 
beachten, als es zur Erreichung seines jeweiligen Zieles 
nötig ist. Im Notfall kann er sich sogar entschließen, das 
Pferd in einer Weise zu beanspruchen, bei der es geschä­
digt wird. Seiner Reitkunst tut dies keinen Abtrag. Wel­
chen Nutzen die Pferde überhaupt davon haben sollen, 
Menschen zu tragen, bleibt darüber hinaus vollends uner­

69

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


findlich. Schon in der Reitkunst durchdringen sich also 
das egoistische Interesse des Menschen an einem bestimm­
ten Nutzen und die Rücksichtnahme auf das Mittel zu 
diesem Zweck. Ebenso fragwürdig ist der Übergang von 
den Künsten zur Wissenschaft (342 c). Die Wissenschaft 
ist an sich überhaupt nicht dadurch charakterisiert, daß sie 
irgend etwas Zuträgliches besorgt, sondern dadurch, daß 
sie nach Gesetzen des Geschehenden sucht. Nicht einmal 
in sich sind die von Sokrates herangezogenen Strukturen 
also besonders hilfreich für das, was er beweisen möchte. 
Auch der ansonsten wohlwollende Friedländer kann nicht 
umhin anzuerkennen, daß Sokrates bei diesem Widerle­
gungsversuch „mit unvollständiger Induktion und einiger 
Spiegelfechterei“5 gearbeitet habe.
Aber auch inhaltlich wirkt der Gedankengang des Sokra­
tes befremdlich. Es ist zwar richtig, daß alles Wissen als 
Wissen von etwas auf ein Objekt bezogen ist. Aus diesem 
Sich-Beziehen-auf kann aber nicht gefolgert werden, daß 
kein Wissender das Wohl seiner selbst bedenken und 
verfolgen kann. Denn schließlich ist das von Platons Ethik 
gesuchte An-sich-Gute auch das Für-mich-Gute, und 
somit hat die so begriffene ethische Wissenschaft gerade 
die Struktur, die Sokrates als unmöglich zu zeigen ver­
sucht: Sie ist die Suche nach dem mir wahrhaft Zuträgli­
chen. Die an den Technai orientierte Widerlegung ist 
daher geradezu paradoxal, und darum muß es zumindest 
fraglich erscheinen, ob Platon von der Richtigkeit der 
radikalen Gegenthese des Sokrates überzeugt gewesen 
sein kann.
Auch Thrasymachos zeigt sich in seiner Replik 
(343 a - 344 c) von den dialektischen Künsten des Sokra­

5 P. Friedländer: a. a. O. Bd. II, 57. Ebenso O. Gigon: Gegenwärtigkeit 
und Utopie, 58.

70

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tes wenig beeindruckt. Er macht sich allerdings nicht die 
Mühe, die Argumente des Sokrates zu kritisieren, sondern 
rückt nun genauer ins Blickfeld, worum es ihm geht. Nach 
seiner Auffassung hat Sokrates mit seinen Analysen daran 
vorbeigeredet. Die These, daß kein Herrscher das ihm 
selbst Zuträgliche verfolge, bestreitet er mit dem Hinweis 
darauf, daß es doch wirklich Herrscher gebe, die ihre 
Macht zu ihrem eigenen Vorteil ausüben. Das, was diese 
als gerecht festsetzen, dient ihrem eigenen Nutzen, gilt 
aber andererseits für die Beherrschten zu deren Schaden 
und ist für sie ein fremdes Gut (343 c). Da er diese beiden 
Perspektiven nicht sorgfältig scheidet, verheddert er sich 
mehrfach zwischen ihnen. Am deutlichsten wird dies in 
der Zusammenfassung seiner Replik: Das dem Stärkeren 
Zuträgliche sei das Gerechte, das Ungerechte aber das 
jedem selbst Vorteilhafte (344 c). Da aber auch der Stärke­
re ein Jeder4 ist, wäre das diesem Zuträgliche gleichzeitig 
gerecht und ungerecht. Wichtiger als diese sprachliche 
Verwirrung ist die darin sich abzeichnende geistige. Kenn­
zeichnend ist schon, daß Thrasymachos es für nötig hält, 
der Globalthese des Sokrates eine ebenfalls universale 
These entgegenzusetzen. Er begnügt sich nicht damit zu 
zeigen, daß es die von Sokrates geleugneten Herrschafts­
verhältnisse wirklich gibt, sondern knüpft daran die wei­
tergehende These, daß der Gerechte überall weniger habe, 
der Ungerechte aber mehr (343 d). Er behauptet damit 
etwas, was er, nur um die These des Sokrates zu widerle­
gen, gar nicht behaupten müßte. Die weitergehende These 
des Thrasymachos steht zudem noch im Widerspruch zu 
seiner ersten. Am Beispiel einer Oligarchie kann man sich 
das einfach klarmachen: Dort sind sowohl die Oligarchen, 
die z. B. von der Arbeitskraft derer, die auf ,ihren4 
Ländereien arbeiten, profitieren, gerecht, wie auch dieje­
nigen, die einen bestimmten ,Mehrwert4 an sie abliefern 

71

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müssen. Das Rechtssystem der Oligarchie definiert ja 
gerade diese Praxis als gerecht. Zwar haben die Oligarchen 
mehr, aber welchen Sinn hat es zu sagen, sie seien 
ungerecht, wenn solche Urteile immer nur relativ zu 
einem gesetzten Rechtssystem gelten können? Umgekehrt 
muß aus der ersten These des Thrasymachos gar nicht 
unbedingt ein Mehrhaben folgen. In der Demokratie etwa 
werden alle ungefähr gleich viel haben und die für unge­
recht gelten, die mehr haben wollen. Wenn Thrasymachos 
die Begriffe gerecht und ungerecht hier wieder in einem 
absoluten Sinn verwendet, wird deutlich, daß sich in 
seinem Denken zwei Ansätze überlagern. Der erste ist 
deskriptiv-analytisch und behauptet einfach eine Korrela­
tion zwischen Recht und Interesse. Der zweite Ansatz ist 
dadurch erkennbar, daß Thrasymachos wiederum ein 
bestimmtes Wollen, das Mehrhabenwollen, für ungerecht 
erklärt, die Respektierung der Gleichberechtigung aller 
hingegen als gerecht. Nur darum kann er so schlechthin 
sagen, der Ungerechte habe überall mehr und nicht gege­
benenfalls, z. B. in der Oligarchie, auch der Gerechte - 
falls er zu den Oligarchen gehört. Diese Überlagerung ist 
der Grund, warum er sich schließlich auf die These 
festlegen lassen wird, die Ungerechtigkeit sei vorteilhafter 
(345 a), d. h. sie verschaffe ein Mehr an Gütern. Warum 
und woher Thrasymachos diesen zweiten Ansatz in sich 
trägt und diesem sogar seinen Sprachgebrauch anpaßt, 
bleibt unklar. Allenfalls zeigt sich darin, daß es ihm nicht 
eigentlich um eine allgemeine Theorie des Rechts geht. 
Weit mehr ist er an einer Aussage darüber interessiert, wie 
das glückselige Leben beschaffen ist. Dies soll nun darin 
bestehen, mehr zu haben und in der Lage zu sein, diesen 
Willen möglichst ungehindert durchsetzen zu können. 
Darum erscheint ihm der Tyrann als der Inbegriff des 
glücklichen Menschen (344a). An der akademischen Fra­

72

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge, ob und mit welchen Gründen man einen solchen nun 
gerecht oder ungerecht nennen kann, ist er im Grunde 
wenig interessiert. Ihn fasziniert das Phänomen ganz 
unabhängig davon. Daß die Frage nach der Gerechtigkeit 
gerade hier in die Frage nach dem guten Leben umschlägt, 
ist kein Zufall. Schon Polemarchos hatte das Recht in 
einem Gesellschaftsvertrag, der von den Ineressen der 
Teilnehmer an Sicherheit getragen war, begründet. Thra- 
symachos weitet diesen Ansatz zunächst aus. Jedes 
Rechtssystem gilt ihm als ein Ausdruck von Interessen. 
Gerade weil das Recht nur ein Ausdruck von Interessen 
ist, kann man auch vom Recht absehen und auf die 
Interessen zurückkommen. Die Frage nach dem Recht 
wird zur Frage nach dem guten Leben, weil dies der 
äußerste Horizont des Interesses ist. Einig können sich 
Thrasymachos und Polemarchos auch darin sein, daß das 
Unrechttun nicht um seiner selbst willen als ein Übel 
geschmäht wird, sondern nur aus der Furcht, Unrecht zu 
leiden (344c). Aus dieser Auffassung zieht Thrasymachos 
nur die radikal subjektive Konsequenz: Wer es erreichen 
kann, Unrecht zu tun, ohne fürchten zu müssen, Unrecht 
zu leiden, lebt dann wohl am glückseligsten. Die Rechts­
theorie sollte nur den Boden für diesen extremen Subjekti­
vismus bereiten. Der Tyrann lebe also am glückseligsten 
und werde dementsprechend auch von allen geachet und 
gepriesen (344 b,c). Er sei derjenige, der das erreicht habe, 
wozu auch jeder andere Lust hätte, aber nie die Kraft und 
den Mut gefunden habe. In diesem Sinn macht der Tyrann 
die Beherrschten auch intellektuell wehrlos. In allem Haß 
auf ihn liegt diese geheime Bewunderung. Auf gemäßig­
ten. Niveau werden analog die Oligarchen oder die Kapi­
taleigner als Ausbeuter beschimpft und fungieren dennoch 
und gleichzeitig binnengesellschaftlich als Leitbilder des 
sozialen Aufstiegs und als Erfüllung des Traums vom 

73

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


guten Leben. Anerkennung und Gleichheit gehören, wie 
die Psychologie des Thrasymachos zeigt, nicht notwendig 
zusammen. Aus dem bloßen Interesse, von anderen aner­
kannt zu werden, ist also kein Argument gegen das 
Existenzideal des Thrasymachos zu entwickeln. Dies ge­
lingt erst, wenn man, wie Platon später zeigen wird, ein 
Interesse an einer besonderen Form von Anerkennung 
zugrunde legt.
Sokrates konstatiert zuerst den von Thrasymachos wie 
beiläufig durchgeführten Themenwechsel: Er habe ja 
wohl über die zweckmäßigste Einrichtung des Lebens im 
Ganzen geredet (344 e). Für Sokrates ist dies, seinem 
Ansatz gemäß, natürlich gar kein Themawechsel, und so 
liegt im Vorgehen des Thrasymachos eine große formale 
Nähe zu Sokrates. Auch die Energie, mit der er die 
Alltagsüberzeugungen auf ihren Grund zurückführt, um 
von daher schließlich das, was ,man‘ so denkt, als bloße 
Faulheit und Feigheit zu bekämpfen, rückt ihn in die Nähe 
des Philosophen. In seiner Konsequenz nimmt Thrasyma­
chos das Leben ernster als dies im Alltag geschieht. Doch 
diese formale Nähe zu Sokrates geht einher mit der 
äußersten inhaltlichen Ferne. Um so spannender wird die 
Frage, wie es Sokrates gelingt, dieses Denken zu über­
winden.
In einem ersten Schritt greift er dazu noch einmal auf seine 
schon entwickelte These über das Verhältnis von Herr­
schaft und Eigennutz zurück (345 b - 346e). Er kehrt das 
von Thrasymachos beanspruchte Beispiel der Hirtenkunst 
(343 b) um und behauptet, der wahrhafte Hirte sehe nicht 
auf den Braten, sondern auf das Wohl der Tiere. Dabei 
vereinseitigt er wiederum die Durchdringung von Eigen­
interesse und Sachinteresse, denn was der Hirtenkunst als 
Ziel ihres Tuns angewiesen wird, wird auch davon abhän­
gen, welche Art von Fleisch zu welchen Kosten der 

74

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch gern auf seinem Tisch vorfinden möchte. Daß mit 
der Zielsetzung der Tierhaltung auch das Beste der Tiere 
realisiert wird, ist wohl eher die Ausnahme als die Regel. 
Sokrates bringt an dieser Stelle aber noch ein weiteres 
Argument, um den nichtegoistischen Charakter aller 
Herrschaft und Kunstausübung zu beweisen. Jede Kunst 
verschaffe einen besonderen Nutzen und sei als solche auf 
ihre Gegenstände bezogen. Der Lohn, den die Künstler 
für sich selbst davontragen, komme daher, daß sie neben­
bei noch die lohndienerische Kunst anwenden (346 d). Als 
Analyse einer arbeitsteiligen Wirtschaft mag das wohl 
zutreffen. Doch dadurch, daß Sokrates das gegenstands­
bezogene Moment der menschlichen Tätigkeit von dem 
darin liegenden selbstbezüglichen Moment nun völlig 
trennt, wird er erst recht genötigt, eine Kunst einzufüh­
ren, deren Vorhandensein er bestreiten wollte: Die lohn­
dienerische Kunst ist eine, die nichts anderes im Auge hat 
als den Nutzen des Kunstausübenden selbst.6 Die Analyse 
der Technai erweist das Gegenteil dessen, was sie erweisen 
sollte. Es fällt schwer zu gauben, daß Platon dieser 
eklatante Selbstwiderspruch nicht aufgefallen sein soll. 
Noch fraglicher wird dieses gewaltsame Bestehen auf der 
Techne-Analogie, wenn man bedenkt, daß es mittlerweile 
auch explizit um die Frage nach dem guten Leben geht. 
Mit welchem Recht kann die in den Technai liegende 
Selbstvergessenheit als Hingegebenheit an die Sache zum 
maßgeblichen Zustand für die Gestaltung des eigenen 
Lebens gemacht werden? In der Hingabe an welche Sache 
sollen die eigenen Interessen vergessen werden, und wie 
soll daraus das gute Leben folgen? Für Thrasymachos ist 
es gerade umgekehrt. Er will durch die maximale Konzen­

6 Das Gewaltsame und Paradoxe dieser Argumentation wurde schon 
von Gigon bemerkt; vgL Gegenwärtigkeit und Utopie, 75.

75

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tration auf die eigenen Interessen das gute Leben gewähr­
leisten. Darin liegt, daß er das Bündel dieser Interessen 
offenbar als sein Selbst begreift. Zugunsten von was sollte 
er von diesen Interessen absehen? Das Problem wird im 
Dialog nicht thematisiert, und so bleibt unklar, was diese 
Replik des Sokrates gegen das Existenzideal des Thrasy- 
machos und gegen die offenbare Tatsache, daß es doch 
Herrscher gibt, die zu ihrem eigenen Vorteil herrschen, 
eigentlich zeigen soll. Allenfalls könnte man sagen, daß 
Sokrates die Existenz solcher Herrscher hier zwar aner­
kennt, dagegen aber mit Hilfe der Techne-Analysen habe 
zeigen wollen, daß sie dann keine ,wahrhaften4 Herrscher 
seien (vgl. 345 e). Wahrhafte Herrscher sind danach nur 
die, die - wie in den Technai - auf das Beste der Beherrsch­
ten sehen. Aber damit wäre in der Sache wenig gewonnen. 
Sokrates müßte dazu, um aus seiner Analyse des Verhält­
nisses von Herrschaft und Nutzen in den Technai über­
haupt ein Argument gegen Thrasymachos entwickeln zu 
können, die Lebens-Techne nicht nur analog zu den 
sonstigen Technai setzen, sondern die in diesen Technai 
gegebenen Strukturen auch normativ verwerten. Die 
Herrschaft, die Thrasymachos meint, wäre dann deshalb 
keine ,wahrhafte4, weil sie von diesen Strukturen ab­
weicht, die Abweichung selbst schon ein Indikator ihrer 
Verkehrtheit. Fraglich bleibt bei alledem nur, warum 
Thrasymachos ein Interesse daran haben soll, der von ihm 
angestrebten Herrschaft das auf diese Weise von Sokrates 
definierte Prädikat ,wahrhaft4 anzuheften? Die Nichtap- 
plizierbarkeit dieses Prädikats wird ihn kaum dazu bewe­
gen, sein Machtstreben aufzugeben. So wenig wie die 
Frage nach dem guten Leben durch eine Definition ent­
schieden werden kann, so wenig kann die Argumentation 
des Sokrates als eine immanente Widerlegung des 
Existenzideals des Thrasymachos angesehen werden. Na­

76

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hezu analytisch kann Sokrates nun wenigstens folgern, 
daß der wahrhafte, d. h. der um das Wohl der Beherrsch­
ten bemühte Regent nicht freiwillig wird regieren wollen, 
denn dieser gewinne dabei nichts für sich (347a-d). Für 
Geld und Ehre sei ein solcher ebensowenig empfänglich, 
und daher werde ihn nur der Wunsch, nicht von Schlech­
teren beherrscht zu werden, zur Herrschaft treiben. Wo­
rin aber die Geringschätzung dieser sozialen Güter grün­
det und wodurch demzufolge der wahre Herrscher befä­
higt wird, seine Macht nicht zu mißbrauchen, bleibt hier 
ungesagt.
Nach dieser Rekapitulation schon bekannter Denkmuster 
macht sich Sokrates nun im zweiten Schritt daran, die 
These, daß der, der mehr hat, auch glücklicher lebt, zu 
widerlegen. Die Widerlegung zerfällt in zwei Teile. Der 
Beweisanspruch des ersten Teils (347d - 350 c) ist hoch 
angesetzt. Nicht soll der von Thrasymachos behauptete 
Nutzen der Ungerechtigkeit dadurch angezweifelt wer­
den, daß nun der mögliche Nutzen der Gerechtigkeit 
dagegengesetzt weird, denn dann bedürfte es noch eines 
übergeordneten Maßstabes und Schiedsrichters. Statt des­
sen wollen die Gesprächsteilnehmer einander zum Einge­
ständnis bringen (348 a,b). Sokrates beabsichtigt und be­
ansprucht also eine immanente Widerlegung des Thrasy­
machos. Gleichzeitig muß dies als Versuch gelesen wer­
den, die Gerechtigkeit nicht mit Bezug auf irgendwelche 
Güter als geeignetes Mittel anzupreisen, sondern als einen 
Wert in sich. Dazu wird Thrasymachos zunächst dahin 
gebracht, die von ihm empfohlene Ungerechtigkeit als 
Weisheit und Tugend zu bezeichnen (348 e). Vom Mehr­
habenwollen getrieben, will der Ungerechte sowohl vor 
anderen Ungerechten als auch vor den Gerechten etwas 
voraus haben, der Gerechte dagegen nur vor dem Unge­
rechten, vor seinesgleichen aber nicht (349b,c). In allen 

77

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen Künsten wollen aber die jeweils Kundigen und 
Weisen nichts voreinander voraushaben, sondern ledig­
lich vor den jeweils Unverständigen. Die Unkundigen und 
Törichten hingegen wollen sowohl einander als auch die 
Kundigen übertreffen (350 a,b). Also gleiche der Unge­
rechte den Unwissenden und Schlechten, der Gerechte 
aber den Wissenden und Guten. Wem aber ein jeder 
gleiche, ein solcher sei er auch. Also, so das Fazit, sei nicht 
der Ungerechte weise und gut, sondern der Gerechte. 
Dies wird zur Voraussetzung des zweiten Teils 
(352 d - 354 a). Alles, was ein Werk habe, bedürfe zur 
Verrichtung desselben einer spezifischen Tugend. Da die 
Seele ein besonderes Werk habe, nämlich besorgen und 
beherrschen und im weitesten Sinne leben, könne sie dies 
nur mit der ihr eigenen Tugend richtig vollbringen. Als 
diese Tugend hatte sich die Gerechtigkeit gezeigt, und also 
werde nur der Gerechte gut und glückselig leben.
Am Ende des ersten Teils war Thrasymachos errötet und 
fühlte sich offenbar getroffen, am Ende des zweiten ist er 
verärgert und empfindet sein Antworten nur noch als im 
Grunde entbehrliche Zutat eines sich selbst bewegenden 
syllogistischen Räderwerks, dessen Lauf jedenfalls mit 
dem, was er meint, nichts mehr zu tun hat. Zu fragen ist, 
ob er mit beiden Reaktionen recht hat und welche Bedeu­
tung der zwischen den beiden Teilen liegende und bisher 
übergangene Textabschnitt 350 d - 352 a hat.
Die Widerlegung erscheint zunächst äußerst abstrakt. 
Aufs Nötigste verkürzt besteht sie aus nur zwei Schritten 
und einer Konklusion: 1) Ungerechtigkeit ist keine Tu­
gend. 2) Nur mit der Tugend kann man gut leben. 3) Also 
kann der Ungerechte nicht gut leben. Formal ist das 
korrekt, nur schleicht sich der Verdacht ein, daß die im 
Syllogismus verwendeten Begriffe nichts mit der Auffas­
sung des Thrasymachos zu tun haben und darum auch 

78

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wenig gegen sie besagen können. Unerörtert bleibt schon, 
was dieser überhaupt meint, wenn er die Ungerechtigkeit 
als Tugend und Weisheit ausgibt. Dies läßt sich jedoch 
relativ sicher aus seinen bisherigen Äußerungen ergänzen: 
Weise ist der Ungerechte deshalb, weil er das Wesen der 
Wirklichkeit als Kampf erkannt und sich der bürgerlichen 
Illusionen über dasselbe entschlagen hat. Tugendhaft ist er 
nicht schon durch diese Erkenntnis, sondern erst dadurch, 
daß er diesem Kampf gewachsen ist und sich in ihm nicht 
nur zu erhalten weiß, sondern noch einen Vorteil über 
andere zu erringen vermag. Der Gerechte, der vor seines­
gleichen nichts voraushaben will, ist dagegen einfältig und 
dumm. Dem wird die Betrachtung der Künste entgegen­
gestellt. Dort wollen die Wissenden, Weisen und Guten 
(350 b) nichts voreinander voraushaben. Das ist zweifellos 
zutreffend. Besser als richtig kann niemand etwas machen 
oder wissen. Für Sokrates ist dies ein zentrales Motiv. 
Gerade im Wissen erblickte er die Chance zur Einigkeit 
der Menschen untereinander. Auf ein Wissen wollte So­
krates die neue Gemeinschaft nach der Zerstörung der 
Tradition aufbauen. Gerade hier zeigt sich aber die In- 
kommensurabilität zwischen diesem Wissensentwurf und 
dem Wissen des Thrasymachos. Auch nach ihm kann 
jeder wissen, daß das gute Leben im Mehrhaben besteht, 
und weiß es insgeheim auch immer schon. Gerade hier will 
Thrasymachos nichts vor den anderen voraushaben. 
Schließlich bemüht er sich, die anderen von der Weisheit 
seines ideologiekritischen Gerechtigkeitsbegriffes zu 
überzeugen. Eine Einigkeit im Praktischen in dem Sinn, 
daß diese Weisen nichts mehr voreinander werden voraus­
haben wollen, folgt daraus aber offenbar nicht. Der 
Schluß des Sokrates, die Ungerechtigkeit sei weder Weis­
heit noch Tugend, eben weil sie diese praktische Einheit 
nicht herbeiführe, hat darum keinen argumentativen 

79

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wert. Er macht hier wiederum eine den Technai abgelese­
ne Struktur zur Norm. Damit wird deutlich, daß er die 
Theorie des Thrasymachos eben nicht immanent wider­
legt, sondern sie an vorausgesetzten Maßstäben mißt und 
von daher verurteilt. Warum aber läßt sich Thrasymachos 
diesen Tugendbegriff plötzlich als Maßstab gefallen, wenn 
doch sein eigener Tugendbegriff ganz anders aussieht? Mit 
etwas mehr Aufmerksamkeit hätte er sein Erröten an 
dieser Stelle durchaus vermeiden können. Der zweite, auf 
der Voraussetzung, daß die Gerechtigkeit die Tugend der 
Seele sei, aufbauende Teil der Widerlegung hat daher mit 
dem, was Thrasymachos meint, nichts mehr zu tun und 
bringt für die Auseinandersetzung mit ihm kein neues 
Argument. Er soll darum hier nicht für sich problemati­
siert werden. Jedenfalls hat Thrasymachos recht, wenn er 
sein Antworten nur noch als eine Bewirtung und Ergöt­
zung (354 a 10) des Sokrates auffaßt.
Die These, daß ein Wissen vom Guten nur dann ein 
solches sein könne, wenn es Einigkeit und Freundschaft 
unter den Menschen stiftet, wird nur dann plausibel, wenn 
man die zusätzliche Prämisse macht, daß das gute Leben 
wenigstens nicht ohne eine solche Freundschaft möglich 
ist. Der Untermauerung dieser unausgesprochenen Prä­
misse dient der zwischen die beiden Teile der Widerlegung 
geschobene Exkurs über die Stärke der Ungerechtigkeit 
(350 d - 352 b). Er folgt deshalb auf den ersten Teil, 
obwohl er von dessen Resultat keinen Gebrauch macht. 
Thrasymachos hatte die Ungerechtigkeit stärker und eines 
Freien würdiger (344 c 5) genannt und darin seiner Bewun­
derung für den einen Gewaltherrscher, der kraft seines 
überlegenen Wesens über die vielen Furchtsamen und 
Schwachen gebietet, Ausdruck verleihen wollen. Sokrates 
stellt dem eine einfache psychologische Erwägung entge­
gen: Wenn eine Gruppe von Menschen, die ungerecht, 

80

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d. h. zu ihrem eigenen Vorteil, über andere herrscht, auch 
untereinander ungerecht ist, wird daraus notwendig 
Zwietracht und Haß entstehen und so die Gruppe unfähig 
machen, etwas gemeinsam miteinander auszurichten. Am 
Ende wird sie auf diese Weise selbst die Herrschaft 
verlieren. Rein für sich hebe sich die Ungerechtigkeit 
selbst auf. Ihr eigenes Seinkönnen verdanke sie immer 
einem Rest von Gerechtigkeit. Auch der Tyrann als 
Alleinherrscher kann dieser Notwendigkeit nicht entge­
hen, denn auch er kann nicht im wörtlichen Sinn allein 
herrschen, sondern braucht wiederum Verbündete gegen 
den Zorn der Unterdrückten. Diese Verbündeten kann er 
aber nicht so unterdrücken wie alle anderen. Damit wird 
aber auch die Grenze der Leistungsfähigkeit dieses Argu­
ments sichtbar. Zwar ist es unmöglich, das Mehrhaben­
wollen allein gegen alle durchzusetzen, sehr wohl aber 
erscheint es möglich, sich als Gruppe gegen andere zu 
behaupten, solange die Mitglieder der herrschenden 
Gruppe ihre Interessen gegenseitig anerkennen. Aus dem 
Einwand des Sokrates entsteht keine Notwendigkeit zur 
Ausdehnung der Anerkennung auf alle. Dementspre­
chend wird durch diesen Einwand auch die von Thrasy- 
machos behauptete Verkettung von Recht und Interesse 
nicht aufgehoben. Zwar kann der einzelne als Recht nicht 
schlechthin setzen, was er will, sondern muß die Interes­
sen anderer berücksichtigen. Aber noch diese Anerken­
nung der Interessen anderer folgt dem Eigeninteresse, 
denn die Interessen anderer werden dabei nur soweit 
anerkannt werden, wie dies für die Durchsetzung der 
eigenen Interessen unabdingbar ist. Auch in diesem Ver­
halten ist aber der andere nicht ein Träger von Rechten, die 
unbedingt zu respektieren wären, sondern bleibt ein 
Träger von Interessen und gegebenenfalls von Macht. 
Entscheidend bleibt, daß Thrasymachos auch diese Rest­

81

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gerechtigkeit nur als ein notwendiges Übel begreifen wird 
und nicht als etwas in sich Gutes und daher auch nicht 
bereit sein wird, sie auf alle auzudehnen. Allerdings wird 
in der Angewiesenheit auf die anderen die unüberschreit­
bare Grenze der von Thrasymachos erstrebten Autono­
mie sichtbar. Auch der in seinem Sinn starke einzelne wird 
nicht zum allesvermögenden Gott. SoweitLehält Sokrates 
zweifellos recht. Was ihm gelingt, ist lediglich eine Be­
grenzung des radikalen Egoismus, nicht aber dessen Auf­
hebung im Selbstwiderspruch.
Gerade weil aus dem Argument des Sokrates nicht not­
wendig die gleichberechtigte Anerkennung aller folgt, 
konnte sich Dahrendorf zu seinem „Lob des Thrasyma­
chos“7 ermutigt sehen. Er sieht dort Sokrates und Thrasy­
machos als Vertreter zweier grundsätzlicher Antwort­
möglichkeiten auf die Frage ,Wie ist Gesellschaft mög­
lich?4.8 Sokrates und in seiner Nachfolge Rousseau stehen 
dabei für den Gleichgewichtsansatz: Alle Mitglieder der 
Gesellschaft stimmen im Hinblick auf gewisse Werte 
überein. Thrasymachos und Hobbes verkörpern dagegen 
den Zwangsansatz: Die Gesellschaft wird durch Normen 
und Sanktionen, die die Interessen der Mächtigen aus­
drücken, zusammengehalten.9 Die Gesellschaft hat hier­
bei Bestand, obwohl nicht alle in gleicher Weise anerkannt 
werden. Genau wie Thrasymachos (vgl. 338 d - 339a) 
hält Dahrendorf den Zwangsansatz als Theorie zur Be­
schreibung von Wirklichkeit (z. B. Faschismus) für über­
legen.10 Leichtfertigerweise hält Dahrendorf den Zwangs­
ansatz aber nicht nur für das deskriptiv bessere Modell, 

7 R. Dahrendorf: Pfade aus Utopia, Kap. 13.
8 Ebd. 303.
’ Ebd. 304.
10 Ebd. 306-313.

82

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern auch für das wünschbarere. Dagegen sei der Staat 
des Sokrates, „in dem jeder tut, was er soll... offenkundig 
ein unseliger Zustand: eine Welt ohne Rebellen und 
Eremiten, ohne Wandel und ohne Freiheit“.11 Darin ist 
unterstellt, daß Rebellion und Wandel und die Freiheit zu 
beidem selbst schon Güter sind. Was kann dann noch 
gegen die Umwandlung der Weimarer Republik in eine 
Diktatur durch den ,Rebellen4 Hitler eingewendet wer­
den? Dahrendorfs Fazit - „Gerechtigkeit liegt daher eher 
im ständig sich wandelnden Resultat der Dialektik von 
Herrschaft und Widerstand als in einem allem Wandel 
entrückten Zustand unbewegter Institutionen“ (ebd.) - 
gibt darauf keine Antwort. In diesem Schuldigbleiben gibt 
Dahrendorf zu erkennen, daß er die Theorie des Thrasy- 
machos denn doch nicht so ernst nimmt, wie sie genom­
men zu werden verdient.
Vielleicht wäre eine Antwort in der Entwicklung jenes 
Gedankens zu finden gewesen, dem Thrasymachos in 
seiner schon bemerkten Unachtsamkeit leider nicht die 
Aufmerksamkeit zuteil werden läßt, die er seiner sachli­
chen Bedeutung nach durchaus verdient hätte. Sokrates 
behauptet an der soeben diskutierten Stelle nämlich nicht 
nur, daß die Ungerechtigkeit die Menschen untereinander 
entzweien wird, sondern darüber hinaus, daß sie auch den 
einzelnen mit sich selbst entzweien und ihn infolgedessen 
unfähig machen wird, etwas auszurichten (351 e - 352 a). 
Wie aber denkt Sokrates diesen Zwiespalt mit sich selbst, 
und inwiefern beeinträchtigt er die Handlungsfähigkeit 
des einzelnen? Wenn dies wirklich gezeigt werden könnte, 
ließe sich daraus ein Argument gegen das Lebensprojekt 
des Thrasymachos entwickeln und die Behauptung, es sei 
schlecht so zu leben, bekäme einen Sinn. Da sich Thrasy- 11 

11 Ebd. 313.

83

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


machos aber auch diese Übertragung einfach gefallen läßt, 
bleibt die Bedeutung dieses Gedankens hier unentfaltet 
und rätselhaft.
Was also bleibt als Resultat des Dialogs? Die Tendenz des 
Dialogs ist die Radikalisierung der Frage nach Wesen und 
Ursprung des Rechts. Kephalos sah den Menschen als 
Träger von gottgegebenen Rechten. Er beugte sich der 
dementsprechenden göttlichen Sanktionsdrohung. Die 
entscheidende Wendung vollzieht Polemarchos. Er sieht 
das Recht nicht mehr als eine gottgegebene Eigenschaft 
jedes Menschen an, sondern rekurriert auf die Interessen 
der einzelnen. Das Recht ist ihm Ausruck des wechselsei­
tigen Interesses an gewaltfreien Zuständen. Thrasyma- 
chos steht grundsätzlich auf diesem Boden, wenn er das 
Recht als Ausdruck von Interessen begreift. Er zieht 
daraus lediglich die radikal-egoistische Konsequenz, der 
freilich, wie das Räuberbandenbeispiel zeigte, gewisse 
Grenzen gesetzt sind. Platon führt diese Abfolge von 
Rechtstheorien in der Absicht vor, zu zeigen, daß zwi­
schen ihnen ein notwendiger Zusammenhang in dem Sinn 
besteht, daß von der jeweils vorangehenden her kein 
zwingendes Argument gegen die darauffolgende entwik- 
kelt werden kann.
Gerade am Übergang von Polemarchos zu Thrasymachos 
bestreitet Popper das Bestehen dieses Zusammenhangs. 
Ebenso wie Polemarchos begreift auch Popper das Ur­
anliegen der humanitären Staatskonstruktion als das Inter­
esse an gewaltfreien Zuständen: „Ich wünsche gegen die 
Angriffe anderer geschützt zu werden.“12 Dazu „muß ich 
meine ,Freiheit* anzugreifen aufgeben“ (ebd.). Darin be­
stehe „die protektionistische Theorie des Staates“ (ebd.). 
Gegen Platon will Popper nun geltend machen, daß diese 

12 K. R. Popper: a. a. O. 156.

84

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


protektionistische Theorie nicht notwendig aus Schwäche 
entspringen müsse. Ihre einzig notwendige Vorausset­
zung sei vielmehr der Wunsch, „daß Verbrechen oder 
Ungerechtigkeit unterdrückt werden sollen“.13 Darum sei 
es eine „Beleidigung... unseres Gefühls für Anständig­
keit“,14 wenn Platon in der ,Politeia* die protektionistische 
Theorie mit der „zynischen Selbstsucht des Thrasyma- 
chos“ (ebd.) identifiziere. Nun ist es sicher richtig, daß der 
Wunsch, daß die Ungerechtigkeit bekämpft werden soll, 
ein ausreichendes Motiv für die Konstitution eines protek­
tionistischen Staats ist. Dieser Wunsch ist aber erstens mit 
dem ursprünglichen Motiv, dem Wunsch geschützt zu 
werden, nicht identisch und kann zweitens nicht einfach 
vorausgesetzt werden. Poppers Appell an unser Gefühl 
für Anständigkeit ist zwar gut gemeint, es ist aber keines­
wegs selbstverständlich, daß alle seine Gefühle teilen. 
Platon ist daher radikaler und realistischer zugleich, wenn 
er Polemarchos nur von dem Interesse an Sicherheit 
beseelt sein läßt. Wenn aber die Gerechtigkeit nur das 
Mittel ist, um gegen die Angriffe anderer geschützt zu 
werden, dann ist auch die tyrannische Herrschaft ein 
mögliches Mittel zu diesem Zweck. Sokrates nimmt diese 
,Lösung* des Thrasymachos sehr ernst, wenn er mit 
großem Aufwand versucht, sie als falsch zu erweisen. Ein 
Appell an Gefühle kommt für ihn dabei nicht in Frage und 
könnte angesichts eines Widersachers wie Thrasymachos 
auch nur lächerlich wirken. Gleichwohl gelingt ihm auch 
,seine* Widerlegung nur, wie die Interpretation zu zeigen 
versuchte, indem auch er Thrasymachos an vorausgesetz­
ten Strukturen mißt.
Zu einer gerade entgegengesetzten Einschätzung dieser 

13 Ebd. 164.
14 Ebd. 167.

85

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Widerlegung kommt Krämer. Gerade die Heranziehung 
der Techne, die sich gegenstandsgebunden im Werk erfül­
le, „ohne sich auf sich selbst zurückzubeugen“,15 sei 
geeignet, die interessebestimmte Selbstbezüglichkeit des 
Thrasymachos zu durchbrechen. Andererseits gibt Krä­
mer zu, daß das Werk der hier in Rede stehenden Lebens- 
Techne das Leben selbst ist.16 Dennoch entgeht ihm, daß 
eben darum in der gesuchten Techne ein selbstbezügliches 
Moment stecken muß und sie insofern den anderen Tech- 
nai nicht vergleichbar sein kann.17 Darüber hinaus ver- 
schleift er ebenso wie Sokrates den Unterschied zwischen 
der Entzweiung mit anderen und der mit sich selbst und 
hält infolgedessen die selbstentfremdende Wirkung der 
Ungerechtigkeit vorschnell für erwiesen.18
Immerhin kann jetzt eine Antwort auf die anhand des 
,Laches‘ entwickelte Leitfrage, unter der der Thrasyma- 
chos-Dialog betrachtet wurde, gegeben werden: In der 
Gestalt des Laches hatte sich der Selbstwiderspruch als 
Antagonismus zweier Willensregungen gezeigt. Einerseits 
wollte Laches in der Rolle des tugendhaften Atheners den 
Ansprüchen des Allgemeinen, des Staates, genügen, ande­
rerseits schien ihm verständig doch nur die Berechnung 
des Nutzens für den je einzelnen. Am Phänomen des 
Opfertodes für die Gemeinschaft mußte daher dieser 
Widerspruch zutage treten. Sokrates brauchte keine äuße­
ren Maßstäbe auf Laches anzuwenden, sondern hatte nur 
dessen Antinomie zur Erscheinung zu bringen. Die daraus 
entstandene Frage war nun die, warum Laches seine 

15 H. J. Krämer: Arete bei Platon und Aristoteles, 47.
16 Ebd. 50.
17 Dies wäre auch Kuhn zu entgegnen, der in diesem Punkt ähnlich 
argumentiert. VgL H. Kuhn: a. a. O. 78.
18 H. J. Krämer: Arete bei Platon und Aristoteles, 52 und 54f. Anm. 28.

86

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antinomie nicht dadurch auflöst, daß er die Ansprüche 
des Staates zurückweist und sich ungebrochen zu seinen 
subjektiven Interessen bekennt. Oder richtiger: Was hin­
dert Platon, einen solchen Subjektivismus und einen 
dementsprechenden instrumentellen Vernunftbegriff zur 
Grundlage der praktischen Theorie zu machen? Die Frage 
kann jetzt dahingehend beantwortet werden, daß Platon 
in der Auseinandersetzung mit dieser Theorie einen ganz 
anders gearteten Widerspruchsbegriff zur Anwendung 
bringt. Das Wollen des Thrasymachos ist nicht in dem 
Sinn widersprüchlich, daß er gleichzeitig Entgegengesetz­
tes will - es kämpfen nicht, wie bei Laches, zwei Seelen in 
seiner Brust -, sondern in dem Sinn, daß sein Wollen in 
Widerspruch steht zu benachbarten Strukturen menschli­
chen Sich-Verhaltens, eben zu den in den Technai beob­
achteten. Der ursprünglich-strenge Begriff des Selbstwi­
derspruches ist damit preisgegeben. Diese Strukturen 
wurden aber zur Norm erhoben, so daß die Abweichung 
von ihnen zum Indikator der Verkehrtheit eines Denkmo- 
delles werden konnte. Diese am Techne-Modell orientier­
te Widerlegungsmethode wurde in der vorliegenden Inter­
pretation als unzureichend kritisiert.
Auch Sokrates ist überraschenderweise mit dem Resultat 
des Gesprächs nicht zufrieden. Er bezichtigt sich eines 
Denkfehlers: Uber den Tugendcharakter und die Nütz­
lichkeit der Gerechtigkeit könne erst geredet werden, 
wenn die Frage nach ihrem Wesen beantwortet sei (354 b). 
Dies wirkt befremdlich, weil - wie auch Gigon bemerkt19 
- Sokrates doch einiges mit Emphase und ohne daß eine 
innere Distanz erkennbar gewesen wäre, über das Wesen 
der Gerechtigkeit gesagt hat. So zum Beispiel, daß es 
niemals gerecht sein kann, jemandem zu schaden (335 e), 

19 O. Gigon: Gegenwärtigkeit und Utopie, 86.

87

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und daß der wahre Herrscher das Wohl der Beherrschten 
bedenkt (347d,e). Darüber hinaus wurde der Gerechte als 
derjenige bestimmt, der vor anderen nichts voraushaben 
will (349 b - 350 c). Darin zeigt sich als Wesen der Ge­
rechtigkeit die Anerkennung der Gleichberechtigung al­
ler. Wenn also vom Wesen der Gerechtigkeit durchaus 
einiges sichtbar geworden ist, welchen Sinn hat dann eine 
derartige Relativierung des Dialogs?
Gigon entdeckt ihn darin, daß Platon die Gerechtigkeit 
weniger als zwischenmenschliche, sondern als innerseeli­
sche Qualität habe bestimmen wollen.20 Das ist zwar 
richtig, wirkt aber als Begründung angesichts des Charak­
ters der folgenden Bücher der ,Politeia‘ sehr zweifelhaft. 
Warum sollte Platon ausgerechnet zur Etablierung eines 
solchen Gerechtigkeitsbegriffes den riesenhaften Umweg 
über den Staat einschlagen? Wenn aber der Weg durch den 
Staat zum bloßen Umweg wird, muß dies auch heißen, 
daß Platon aus der Betrachtung des Staates gar keine 
Argumente zur Beantwortung der Leitfrage, warum es gut 
ist, gerecht zu sein, entwickelt. Gerade wenn man mit der 
bisherigen Argumentation - wie auch Gigon - unzufrie­
den ist, sollte man der Staatsbegründung doch mehr 
Aufmerksamkeit schenken, als Platon selbst dies biswei­
len zu tun vorgibt (vor allem 368 c,d). Auch wenn Platon 
die Gerechtigkeit im vierten Buch der ,Politeia‘ als inner­
seelische Qualität bestimmt, ist auch dort wieder zu 
fragen, ob plausibel geworden ist, warum es gut ist, diese 
Qualität zu besitzen.
Eine andere Deutung der künstlich wirkenden Aporie 
wird möglich, wenn man bemerkt, daß auch im Platoni­
schen Text selbst eine deutliche Kritik an der Argumenta­
tion des Sokrates geübt wird. Im zweiten Buch der 

20 Ebd. 87.

88

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


,Politeia‘ behaupten Glaukon und Adeimantos, Sokrates 
habe Thrasymachos nicht zureichend widerlegt, denn er 
habe - wie alle anderen Lobredner der Gerechtigkeit auch 
- diese nicht an sich, sondern nur als Mittel zu anderen 
Zwecken gelobt (366 d,e). Dem Alltagsdenken gelte als 
Zweck entweder die Vermeidung des Unrechtleidens 
(359 a) oder die soziale Anerkennung (363 a). Beide Zwek- 
ke könne man aber auch als Ungerechter erreichen, wenn 
man nur stark genug sei (359 b) und darüber hinaus noch 
verstehe, sich mit dem Schein der Gerechtigkeit zu umge­
ben (362 b, 365 c). Thrasymachos habe sich daher zu früh 
geschlagen gegeben (358 b, 367a). Diese Begründung ihrer 
Skepsis und die darin sich abzeichnende Sichtweise auf das 
erste Buch sind überraschend. Die einzige Textpassage, 
auf die ihre Kritik sich beziehen kann, ist 350 d - 352 b. 
Sokrates weist dort darauf hin, daß die Ungerechtigkeit 
die menschlichen Bindungen zerrüttet, der Ungerechte 
sich seinen Mitmenschen und den Göttern verhaßt macht 
und deren Rache zu fürchten hat. Gerade diese Folgen 
halten Adeimantos und Glaukon aber durch Klugheit und 
Stärke für vermeidbar. Die ganzen anderen, nicht an den 
Folgen, sondern an der Techne-Analogie orientierten 
Widerlegungsversuche des Sokrates erwähnen sie mit 
keinem Wort und wollen damit wohl ausdrücken, daß sie 
sie auch nicht für überzeugend und erwähnenswert halten. 
Auch Sokrates läßt sich diese Mißachtung seiner kunstvol­
len Denkfiguren erstaunlich leicht gefallen (368 b). An­
scheinend macht sich Platon, indem er den Sokrates nicht 
energischer insistieren läßt, die nicht ausdrücklich vorge­
tragene, sondern in der bloßen Mißachtung liegende 
Kritik an der Tragfähigkeit der Techne-Analogien zu 
eigen. Dann muß man aber annehmen, daß sich mit dem 
Eintritt ins zweite Buch ein Übergang vom ,frühen4, noch 
ganz an Sokrates orientierten, zum ,späten4 Platon vollzo­

89

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen hat. Inhaltlich wäre dieser ,späte* Platon dadurch 
gekennzeichnet, daß er die Widerlegung des radikalen 
Subjektivismus mit Hilfe der Techne-Norm nicht mehr 
für befriedigend hält. In Adeimantos und Glaukon ver­
langt Platon nach einer neuen und besseren Widerlegung 
des Thrasymachos. Diese Kritik an seinem großen Lehr­
meister hat Platon freilich nicht offen artikuliert, sondern 
nur behutsam in Szene gesetzt, und als ein Schritt zu dieser 
Neuaufnahme der Problematik muß auch die sonst rätsel­
hafte Selbstrelativierung des Sokrates am Ende des ersten 
Buches gesehen werden. In der von Sokrates dort beteuer­
ten Unwissenheit über das Wesen der Gerechtigkeit ver­
birgt sich die Einsicht Platons in die Notwendigkeit einer 
Neubegründung der Gerechtigkeit als genuiner Bestand­
teil des guten Lebens. Inwieweit sich in dieser Neube­
gründung auch das Wesen der Gerechtigkeit als ein ande­
res zeigen wird, bleibt abzuwarten. Zu überprüfen ist, ob 
Platon den Beweisanspruch, den er von Adeimantos und 
Glaukon übernimmt - die Gerechtigkeit an sich zu vertei­
digen -, wirklich einlöst. Was bedeutet im Rahmen dieses 
Beweiszieles der Übergang zur Betrachtung des Staates? 
Wird durch diese Perspektive etwas für das noch ungelöste 
Problem der Universalisierung gewonnen?
Bevor aber die Leistungsfähigkeit von Platons neuer Ar­
gumentation erörtert wird, ist es ratsam, die Reichweite 
der Theorie seiner Gegner zu überprüfen, schon um zu 
sehen, was an ihnen der Widerlegung bedarf und was 
schon von ihrem eigenen Ansatz her nicht haltbar ist. Das 
ist um so sinnvoller, als im Anschluß an diese Überlegung 
der wesentliche Grund, der Platon bewogen hat, seine 
Theorie der Gerechtigkeit in Form einer Theorie der 
Staatsentwicklung vorzutragen, sichtbar werden wird. In 
der Argumentation des Thrasymachos klafft tatsächlich 
eine bedeutsame, wenn auch im Dialog nicht thematisierte 

90

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lücke. Dessen ursprünglicher Ansatz war rein deskriptiv 
und analytisch. Er bestand darin, all das, was in den 
verschiedenen Staatsformen je als gerecht gilt, auf die 
Interessen der jeweils Herrschenden zurückzuführen. Je­
des Recht galt ihm als der Versuch, eine besondere 
Interessenlage allgemeinverbindlich zu machen 
(338 e - 339a). Eine Aussage, welches dieser möglichen 
Rechtssysteme besser sei, war darin nicht enthalten. Dar­
über hinaus behauptet er aber in einem zweiten Schritt, 
der Tyrann lebe besser und seine Gerechtigkeit sei edler 
und vornehmer (343 d - 344 c). Nach welchem Maßstab 
aber kann Thrasymachos eine Rangordnung innerhalb der 
Gerechtigkeitstypen behaupten? Er gibt zwei Gründe an: 
1) Das Argument des materiellen Vorteils. Der Tyrann 
ziehe aus allem einen persönlichen Vorteil, habe also mehr 
und lebe daher besser (343 d - 344 a). 2) Das Argument 
der Selbstachtung. Eine direkte Furcht davor, ungerecht 
zu sein, gebe es nicht. Die Ungerechtigkeit werde gar 
nicht an sich, sondern nur aus der Furcht, sie zu erleiden, 
heraus getadelt. Dieser Tadel sei darum nur ein Ausdruck 
eigener Schwäche und - ließe sich ergänzen - von Verlo­
genheit. Damit verglichen sei die Ungerechtigkeit sowohl 
kräftiger als auch edler (344 b,c). Die Fähigkeit zum 
Unrechttun ist also auch Ausdruck eines Rangunterschie­
des der Personen. Derjenige, der zu tyrannischer Herr­
schaft gelangt ist, kann sich darin seiner eigenen Durchset­
zungsstärke versichern und wird nicht mehr zu jenem 
heuchlerischen Lob der Gerechtigkeit genötigt sein. Er 
kann offen aussprechen, was nach Meinung des Thrasy­
machos alle denken: Daß es Freude macht, ungerecht sein 
zu können. Darauf, daß ihm gelungen ist, was alle gern 
tun würden, basiert das gesteigerte Selbtwertgefühl des 
Tyrannen. Das zweite Argument ist mit dem ersten 
dadurch verknüpft, daß der wesentliche Inhalt der Unge­

91

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechtigkeit als allgemeine Sehnsucht gerade jenes Mehrha­
benwollen ist, das durch die materiellen Güter befriedigt 
werden soll. Damit wird deutlich, daß Thrasymachos aus 
seiner ursprünglich analytischen Theorie, die im Kern nur 
die Verkettung von Interesse und Moral behauptet, nur 
deshalb normative Aussagen ableiten kann, weil er zusätz­
lich ein bestimmtes Interesse - eben das am Mehrhaben - 
als universal und naturgegeben unterstellt. Die normative 
Komponente seiner Theorie ist deswegen zwei Einwän­
den ausgesetzt: 1) Jemand kann behaupten, er habe jenes 
Interesse am Mehrhaben überhaupt nicht und darum sehe 
er weder einen Grund, dem Thrasymachos nachzueifern, 
noch einen, ihn zu beneiden. 2) Jemand kann sogar 
zugeben, daß er die Verlockung, Unrecht zu tun, durch­
aus verspürt. Diese Verlockung sei aber nur eine seiner 
Interessen, und daneben habe er z. B. noch das starke 
Interesse, ruhig schlafen zu können. Insgesamt sei darum 
der Vertragszustand einer allgemeinen Gleichheitsgerech­
tigkeit der durchaus angemessene Ausdruck seiner Inter­
essenlage und das ihm Zuträgliche. Mit welchem Recht 
kann Thrasymachos nun beiden gegenüber noch behaup­
ten, sie lebten schlecht? Gegen den ersten Typus versagt 
seine Argumentation völlig, es sei denn, er wollte behaup­
ten, eine solche Disposition sei schlecht. Kriterien zur 
Beurteilung von Dispositionen enthält seine Theorie aber 
nicht, und darum wird er auch dem zweiten Typus nichts 
entgegnen können. Thrasymachos überschätzt also die 
Reichweite seiner analytisch-ideologiekritischen Metho­
de, wenn er glaubt, aus ihr normative Sätze ableiten zu 
können.
Daß auch Platon die Schwäche dieses Ansatzes nicht 
verborgen geblieben ist, zeigt sich im ,Gorgias‘ in seiner 
Diskussion mit Kallikles. Dieser geht von einem Gegen­
satz zwischen Natur und Gesetz aus (483 a - 484b). In 

92

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Natur habe der Stärkere mehr, und dies sei das Gesetz 
der Natur. Die Gesetze der Menschen seien dem aber 
gerade entgegengesetzt, denn hier gelte, daß jeder gleich 
viel haben solle. Wie selbstverständlich gilt ihm der Zu­
stand in der Natur als der bessere, und infolgedessen will 
er ihn auch in die menschliche Gemeinschaft einführen. 
Deren Satzungen sind für ihn schon deswegen diskredi­
tiert, weil sie von der Ordnung der Natur abweichen. In 
welchem Sinn es freilich besser oder richtiger sein soll, 
wenn es in der Gesellschaft zugeht wie in der Natur, sagt 
er nicht. Sokrates fragt ihn auch nicht danach, sondern 
dreht den Spieß einfach um, wenn er darauf hinweist, daß 
die vielen Schwachen doch ebenso von Natur stärker seien 
als der eine Starke und somit auch ihre Satzungen als Recht 
der Natur ausgeben können (488d,e). Der bloße Rekurs 
auf die Natur liefert also noch kein Kriterium, die eine 
Gerechtigkeitsauffassung der anderen vorzuziehen. Gera­
de dies ist es aber, was Kallikles beansprucht. Die Struktur 
dieser kurzen Widerlegung ist mit der der eben an Thrasy- 
machos geübten Kritik identisch. Sowohl Thrasymachos 
wie auch Kallikles wollen auf eine der alltäglichen Gerech­
tigkeitsvorstellung vorausliegende Wirklichkeit rekurrie­
ren und von dieser her den Wahrheitsanspruch jener 
Vorstellungen zurückweisen. Bei Thrasymachos ist diese 
Wirklichkeit das Interesse, bei Kallikles ist es die natürli­
che Stärke. Beide Theorien meinen im Grunde dasselbe. 
Ihr gemeinsames Dilemma besteht darin, daß der von 
ihnen geltend gemachte Grund nicht nur als Vehikel der 
Kritik dienen soll, sondern darüber hinaus auch den 
wahren Begriff der Gerechtigkeit und des guten Lebens in 
sich enthalten soll. Die Ableitung einer Norm erwies sich 
aber in beiden Fällen als unmöglich. Dies demonstriert 
Sokrates dem Kallikles nicht nur am Naturbegriff. Im 
Fortgang des Dialoges versucht Kallikles immer wieder, 

93

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die von ihm favorisierte Gewaltherrschaft des Starken als 
die beste Lebensform zu erweisen. Dies führt ihn schließ­
lich zu der Behauptung, die Glückseligkeit bestehe darin, 
seine Begierden befriedigen und sich Lust verschaffen zu 
können (494 c). Daß diese Bestimmung nicht ausreicht, 
sein Ideal zu verteidigen, demonstriert Sokrates mit dem 
Hinweis darauf, daß demnach ja jeder glückselig lebe, 
wenn er nur überhaupt Lust empfinde (494c-e).
Diese Art der Kritik ist aber von der im ersten Buch der 
,Politeia‘ geübten völlig verschieden. Sie bemüht sich gar 
nicht mehr darum zu zeigen, daß ein Gerechtigkeitsbe­
griff, den jemand seinen Interessen entsprechend entwik- 
keln mag, in sich widersprüchlich und verkehrt ist, son­
dern begnügt sich damit zu zeigen, daß man auf dem 
Boden dieser Theorie mehrere Gerechtigkeitsbegriffe for­
mulieren kann, die sich gleichwertig gegenüberstehen und 
von denen keiner mehr allgemeingültig als der wahre 
ausgewiesen werden kann. Ein Irrtum entsteht erst dann, 
wenn man für einen dieser Begriffe Allgemeingültigkeit 
beansprucht. Schon damit ist diesen Theorien aber der 
Stachel und ein Teil ihrer Faszinationskraft genommen. 
Denn sowenig sie über einen Maßstab verfügen, mit dem 
sie einen bestimmten Gerechtigkeitsbegriff allgemein als 
besser erweisen können, sowenig verfügen sie über einen 
Maßstab, der es ermöglicht, einen bestimmten Menschen­
typus allgemeingültig als besser oder edler auszuzeichnen. 
Auch hier muß es beim ranglosen Nebeneinander des 
Verschiedenen bleiben. Das Recht auf eine besondere 
Selbstachtung für den Tyrannen konnten die Theorien 
nicht erweisen. Den Ideologiekritikern Kallikles und 
Thrasymachos bezeichnet Platon im ,Gorgias‘ mit deren 
eigenen Methoden die Grenze ihres Ansatzes. Schon 
deshalb sollten die modernen Ideologiekritiker etwas 
skeptischer sein, was die Anwendbarkeit ihrer Methode 

94

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf Platon betrifft. Ihrem Anspruch nach ist die Platoni­
sche Theorie bereits eine Reaktion auf den Relativismus. 
Ungeachtet der Kritik an der normativen Komponente 
ihres Ansatzes können Thrasymachos ud Kallikles natür­
lich immer noch versuchen, so zu leben, wie es ihren 
Idealen entspricht. Es wären dann aber nur noch private 
Ideale, die möglicherweise ihrer Disposition entsprechen, 
aber keinen Anspruch auf besondere Achtung und Selbst­
achtung mehr begründen können. Platons Programm, 
einen allgemeingültigen Begriff vom guten Leben zu 
entwickeln, steht deshalb vor dem Problem, wie die Kritik 
dieser Ideale als privater möglich ist. Wo findet Platon ein 
Allgemeines, das über die je subjektiven Dispositionen in 
der Weise hinausgeht, daß diese von ihm her objektiv 
bewertet werden können? Dieses Allgemeine ist für Pla­
ton gar kein Vorfindliches, sondern der Zielpunkt einer 
konstruktiven Bewegung. Diese Bewegung leitet Platon 
ein, indem er zur Betrachtung des Staates übergeht. Er 
folgt dabei dem einfachen Gedanken, daß die Lebenskon­
zeption und die seelische Disposition einer Person um so 
konfliktträchtiger sein wird, je mehr sie zu den objektiven 
Bedingungen ihres Existierens in Widerspruch steht. Pla­
tons Ziel ist daher die Minimalisierung der Widersprüche 
zischen der seelischen Disposition einer Person und deren 
objektiven und unveränderbaren Lebensbedingungen. Zu 
diesen Bedingungen zählt vor allem die staatliche Existenz 
des Menschen. Platons Hinwendung zur Betrachtung des 
Staates ist der Versuch, über die je vorliegenden Disposi­
tionen hinauszugehen und einen Maßstab zu deren Beur­
teilung zu generieren. Was also folgt aus der notwendig 
staatlichen Existenz des Menschen für den Begriff des 
guten Lebens und für den Wert der Gerechtigkeit für 
dasselbe?

95

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54 - am 17.01.2026, 14:44:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993880-54
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

