
Epistemische Übersetzungen unter postkolonialen 

Bedingungen: Rezeptionen indigener Theorien im 

Feld der Erziehungwissenschaft 

Bettina Fritzsche 

Folgen wir der Perspektive dekolonialer Theorien – so wie ich es in meiner fol
genden Argumentation vorhabe – sind die verschiedenen globalen Krisen mit 
Fragen von Teilhabe bzw. Exklusion und Un-/Gerechtigkeit verbunden und die 
weltweit zu beobachtenden sozialen Probleme auch als Krise moderner Denk- 
und Wissenssysteme und ihres universalistischen Anspruches zu betrachten. 
Unter Bezug auf die in diesem Zusammenhang formulierte Forderung nach ei
ner Dekolonisierung auf der epistemischen Ebene (Spivak, 1988) möchte ich im 
Folgenden Möglichkeiten, Risiken und Grenzen eines Projekts der Rezeption 
indigener Theorien von Seiten der europäischen Erziehungswissenschaft dis
kutieren und mich hierbei auf übersetzungstheoretische Überlegungen stüt
zen. 

Zunächst werde ich im Folgenden zentrale dekoloniale Perspektiven skiz
zieren, deren Relevanz für die Erziehungswissenschaft reflektieren und dann 
das Vorhaben epistemischer Übersetzungen als potenziell gegen-kolonialisti
sches Projekt vorstellen. In einem nächsten Schritt gehe ich auf indigene Theo

rien ein, wobei ich mich insbesondere Kaupapa Māori, einer Theorie, die un
ter Bezug auf das traditionelle Wissen der Māori entwickelt wurde, zuwen
de. Die Rezeption indigener Theorien im europäischen Kontext ist mit spezi
fischen Herausforderungen und Problemen verbunden, die ich darauffolgend 
diskutiere. Schließlich werde ich Auseinandersetzungen mit indigenen Theo

rien in der deutschsprachigen Erziehungswissenschaft als Weisen epistemi
scher Übersetzungen theoretisieren, um mögliche Konsequenzen dieses Zu
gangs insbesondere auch in Bezug auf das Nachdenken über Bildung aufzu
zeigen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


154 Infragestellung von Vermittelbarkeit 

1 Forderungen nach einem epistemischen Wandel: dekoloniale 
Perspektiven und ihre Relevanz für die Erziehungswissenschaft 

Dekoloniale Theorien werden mit der Diskussionsgemeinschaft »Modernität/ 
Kolonialität« einiger lateinamerikanischer Intellektueller assoziiert, deren Pu
blikationen im deutschsprachigen Raum erst in den letzten Jahren zur Kennt
nis genommen wurden. Ein zentrales Projekt dekolonialer Ansätze ist die Kri
tik an der in Folge der europäischen Moderne erfolgten Theoriebildung. 

Wie Mignolo (2011) argumentiert, ist der Ursprung des modernen Denkens 
in der kolonialen Expansion Europas ab dem Ende des 16. Jahrhunderts zu 
verorten. Bereits damals, so das Argument, entwickelte sich ein auf das Kon
zept der Zivilisation bezogenes westliches Selbstverständnis. Eine Folge der 
kolonialistischen europäischen Expansion war weiterhin die Erfindung einer 
Bandbreite neuer Identitäten und »Rassen« als Form einer naturalisierten an
thropologischen bzw. biologischen Interpretation von Überlegenheit und Un
terlegenheit (Mignolo, 2002). 

Unter Bezug auf dekoloniale Ansätze verweist Castro Varela (2016) darauf, 
dass im Zuge von kolonialen und postkolonialen Prozessen und dem Sieges
zug moderner Wissenssysteme mit ihrem universalistischen Anspruch lokales 
Wissen nicht nur vernichtet und disqualifiziert, sondern auch modifiziert und 
annektiert wurde, wodurch Sprachen, Theorien und Praxen, die in koloniali
sierten Territorien über Jahrhunderte gesprochen, vertreten und praktiziert 
wurden, verschwanden (Castro Varela, 2016, S. 48f). 

Gayatri Spivak (1988) prägte in diesem Kontext die Diagnose, der Kolo
nialismus sei auch mit »epistemischer Gewalt« verbunden und Castro Varela 
spricht im Anschluss an Spivak von der Notwendigkeit eines »epistemischen 
Wandels«1 und damit nach einer radikalen Neuordnung von Wissen, auch von 
erziehungswissenschaftlichem und bildungstheoretischem Wissen. In diesem 
Sinne fordert auch Phillipp Knobloch (2020) eine »epistemic decolonization« 
im Feld der Erziehungswissenschaft. So hat etwa das Ideal der Zivilisation, 
das stets mit der Abgrenzung von der Konstruktion einer Barbarei verbunden 
war, den Aufbau des westlichen Schulsystems begleitet (Baker, 2012, S. 10). 
Zudem war der historische Kolonialismus stets mit dem Anspruch verbunden, 
ein groß angelegtes Bildungsprojekt zu sein (Osterhammel & Jansen 2009). 

Ebenfalls unter Bezug auf die Erziehungswissenschaft formuliert Michael 
Baker: 

1 Vgl. auch Mignolos (2019) Forderung nach einem »epistemischen Ungehorsam«. 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bettina Fritzsche: Epistemische Übersetzungen unter postkolonialen Bedingungen 155 

»Interpreting modern education from a planetary decolonial horizon is 
oriented by the ultimate goal of delinking educational practices from their 
containment within the western civilizational complex in order to include 
knowledge, understanding, and experience of the world subalternized 
within the cultural-epistemic hegemony of Eurocentric modernity.« (Baker, 
2012, S. 15) 

Mit der diagnostizierten »epistemic hegemony« ist hierbei mehr als nur eine 
Hegemonie auf der Ebene des Wissens gemeint. Der Begriff der Episteme, so 
wie Foucault ihn fasst, wendet sich auch den Entstehungsbedingungen und 
Möglichkeiten von Erkenntnis und Wissen zu. Foucault zufolge erlauben Epis
teme »es (…), nicht schon das Wahre vom Falschen, sondern vielmehr das wis
senschaftlich Qualifizierbare vom Nicht-Qualifizierbaren zu unterscheiden.« 
(Foucault, 1978, S. 124) 

Der eingeklagte epistemische Wandel müsste vor dem Hintergrund dieser 
Definition nicht nur neues Wissen ins Spiel bringen, sondern auch und vor 
allem ein Nachdenken darüber sein, wie legitimes Wissen entsteht und mit 
welchen Ausschlussmechanismen dieser Entstehungsprozess verbunden ist. 

Eine epistemische Dekolonisierung ist insofern nicht nur deshalb wichtig 
und interessant, weil sie bislang marginalisierten Wissensformen zu neuem 
Recht verhelfen könnte, sondern auch, weil sie darauf abzielt, die Limitatio
nen des modernen Denkens mit seinem universalistischen Anspruch aufzu
zeigen – Limitationen, die angesichts eskalierender globaler Krisen und an
haltender Ungleichheitsverhältnisse eklatant sichtbar werden. Und auch mit 
Blick auf die Bereiche Erziehung und Bildung lässt sich fragen, ob der Um
stand, dass bestimmte Probleme der Reproduktion sozialer Ungleichheiten im 
Bildungssystem und der Beschränkung von Teilhabe für bestimmte Gruppie
rungen nicht eben auch mit der Art und Weise, wie wir Erziehung und Bildung 
denken zentral verbunden sind. 

Von besonderem Interesse ist in diesem Zusammenhang aus meiner Sicht 
der Bildungsbegriff als erziehungswissenschaftlicher Grundbegriff, der sehr 
stark in der Moderne verwurzelt ist. In einem aktuellen Beitrag argumentiert 
Norbert Ricken (2023, S. 31ff.), Bildung verdanke sich einer spezifisch mo
dernen kategorialen Infrastruktur, wobei er die bisherigen Versuche, diese 
kategoriale Struktur aufzubrechen, als bislang noch nicht überzeugend fasst. 
Er problematisiert die dichotome Grundstruktur von Selbstbestimmung 
versus Fremdbestimmung und die individualtheoretische Logik des Bil
dungsbegriffs. Bemühungen, diesen relationaler zu denken, würden oft unter 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


156 Infragestellung von Vermittelbarkeit 

der Hand einer reformulierten, oder gar relativierten Autonomie Vorschub 
leisten. 

Noch schärfer formuliert Daniel Wrana in einer Publikation des Promo
tionskollegs »Vermittlung und Übersetzung im Wandel«, Bildung sei mit ei
ner Idealvorstellung verbunden »in der ein Bildungssubjekt im Zentrum steht, 
das sich als selbstbezügliche Einheit um seine Bildung durch Expansion seiner 
Selbst- und Weltverhältnisse sorgt.« (2023, S. 90). 

Unter Bezug auf dekoloniale Perspektiven lässt sich davon ausgehen, dass 
die von beiden Autoren aufgezeigte Problematik eines stark auf das Indivi
duum bezogenen Bildungsbegriffs tief in einer grundlegenden Problematik 
der auch von Kolonialismus geprägten modernen Wissenschaft verwurzelt ist, 
was auch der Grund für die von Ricken benannten Schwierigkeiten, dessen 
Grundstruktur aufzubrechen, sein mag: Unser wissenschaftliches Denken ist 
von der modernen kategorialen Infrastruktur so sehr geprägt, dass uns Schrit
te jenseits dieses vertrauten Rahmens kaum möglich sind. Auf diese Problema
tik werde ich zum Ende des Beitrags noch einmal zurückkommen und einige 
Ideen zu epistemischen Übersetzungen des Bildungsbegriffes vorstellen. 

In einem nächsten Schritt wende ich mich zunächst der Übersetzungsthe
matik zu und stelle eine Konzeption epistemischer Übersetzungen vor, der ein 
kolonialismuskritisches Potenzial innewohnt. 

2 Epistemische Übersetzungen als potenziell gegen- 
kolonialistisches Projekt 

Das Nachdenken über Übersetzung ist oftmals und so ja auch im Graduier
tenkolleg »Vermittlung und Übersetzung im Wandel« mit einem Nachdenken 
über die Bearbeitung von Differenzen, gesellschaftlichen Wandel und Fragen 
der Teilhabe ebenso wie auch mit ethischen Fragen verbunden. 

Die ethische Dimension des Übersetzens ist verstärkt in postkolonialen 
Theorien, unter anderem von Gayatri Spivak thematisiert worden. So stellt 
Spivak eine Konzeption von Übersetzung vor, die darauf ausgerichtet ist, 
Stimmen Geltung zu verschaffen, die ansonsten nicht gehört würden (Spivak, 
2000, S. 14f.). Spivaks übersetzungstheoretische Überlegungen sind zentrale 
Grundlage für Judith Butlers Ansatz, Übersetzung als Bewegung zwischen 
Universalität und Partikularität zu fassen. 

In ihrer kritischen Auseinandersetzung mit Universalität als Konzept 
allgemeingültiger und unveränderlicher Wissensbestände, Begriffe und 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bettina Fritzsche: Epistemische Übersetzungen unter postkolonialen Bedingungen 157 

Überzeugungen, merkt Butler an, dass dieses oftmals dazu diene, ein ko
lonialistisches und rassistisches Verständnis vom »zivilisierten Menschen« 
fortzuschreiben. Dennoch möchte Butler das Konzept der Universalität nicht 
endgültig verabschieden, sondern räumt ihm eine gewisse Legitimation ein, 
solange es immer wieder neu von Partikularitäten infrage gestellt wird. An 
dieser Stelle kommt nun das Konzept der Übersetzung ins Spiel. Übersetzung 
müsse nicht zwangsläufig, könne jedoch gegen-kolonialistisch wirken, in
dem sie die Grenzen dessen, was die dominante Sprache handhaben könne, 
aufzeige (Butler, 2000a, S. 35ff.). Übersetzung gehe mit der Chance einher, 
unvereinbare Positionen miteinander in Austausch zu bringen und ermögli
che eine wiederkehrende Infragestellung von Universalität durch das von ihr 
Ausgeschlossene (Butler, 2000b). 

Letztlich geht es hierbei darum, alternative Versionen von Universalität zu 
ermöglichen, die aus fortwährenden Übersetzungsprozessen gezimmert sind: 

»[…]a language between languages will have to be found. This will be no 
metalanguage, nor will it be the condition from which all languages hail. It 
will be the labour of transaction and translation which belongs to no single 
site, but is the movement between languages, and has its final destination in 
this movement itself. Indeed, the task will be not to assimilate the unspeak
able into the domain of speakability in order to house it there, within the 
existing norms of dominance, but to shatter the confidence of dominance, 
to show how equivocal its claims to universality are, and, from that equivo
cation, track the break-up of its regime, an opening towards alternative ver
sions of universality that are wrought from the work of translation itself.« 
(Butler, 2000b, S. 178f.) 

Butler fasst hier Übersetzung als Bewegung zwischen Sprachen, die weniger 
auf die Produktion oder Festlegung von Sinn, sondern auf diese Bewegung 
selbst ausgerichtet ist. In der von ihr vorgeschlagenen Übersetzung wird 
zudem nicht von einer Sprache in die andere übersetzt, vielmehr findet ei
ne Übersetzung zwischen verschiedenen Sprachen statt. Bei Prozessen der 
Übersetzung zwischen dominanten und marginalisierten Sprachen geht es 
ihr nicht darum, dass die dominanten Sprachen sich für die marginalisierten 
Positionen öffnen und diese in sich aufnehmen, sondern dass die Übersetzun
gen die dominanten Sprachen und ihren universalistischen Anspruch infrage 
stellen, ihre innere Ordnung aufbrechen und auf diese Weise immer wieder 
neue Universalität entstehen lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


158 Infragestellung von Vermittelbarkeit 

Butler nutzt hier zwar das Wort »language«, gleichzeitig wird jedoch deut
lich, dass es ihr um mehr geht als Sprache, dass »language« hier als Metapher 
steht für normativ geordnete Wissenssysteme oder vor dem Hintergrund der 
eingangs erläuterten Überlegungen um Episteme. 

Epistemische Übersetzungen im Sinne Butlers befassen sich insofern 
mit den Bedingungen von Wissensproduktionen und dem Verhältnis von 
marginalisierten und dominanten Wissenssystemen. Eine epistemische 
Übersetzung zielt darauf ab, das Verhältnis zwischen diesen Systemen in 
Bewegung zu versetzen mit dem Ziel, das jeweils dominante Wissenssystem, 
insbesondere auch in seinem universalistischen Anspruch, infrage zu stellen 
und zu verschieben. 

Die marginalisierte Wissensform, der ich mich im Besonderen zuwenden 
möchte, sind indigene Theorien. 

3 Indigene Theorien/Kaupapa Māori 

Mit dem Begriff »indigene Theorien« beziehe ich mich auf den Wissensbe
stand, der seit der Jahrtausendwende international unter Oberbegriffen wie 
»Indigenous Theories« (Moreton-Robinson, 2009), »Indigenous Studies« (Na
kata, 2006) oder »Indigenous Methodologies« (Denzin et al., 2008) diskutiert 
wird. Hintergrund für entscheidende Publikationen waren indigene Bewe
gungen, die besonders in ehemaligen Siedlerkolonien wie Kanada, Australien 
oder Aotearoa/Neuseeland seit den 1960er Jahren immer mehr an Bedeutung 
gewonnen haben. Im Bereich der indigenen Studien sind Disziplinen wie 
Gesundheit, Justiz, öffentliche Politik und auch Bildung besonders wichtig. In 
der Erziehungswissenschaft begann die Theoriebildung über indigenes Wis
sen international in wichtigen Bänden über »Indigenous Education« (Lambe, 
2003; McKinley & Smith, 2019), »Red Pedagogy« (Grande, 2004) oder auch »In
digenous Social Work« (Lynn, 2001). Diese Sammelbände befassen sich mit 
der Diskriminierung indigener Studierender in Bildungssystemen, mit der 
Einführung indigenen Wissens in den Lehrplan oder auch mit Diskussionen 
über die Nutzung lokalen Wissens in der Sozialarbeit. 

Angesichts dieser Entwicklung sind indigene Theorien in sich natürlich 
hochgradig heterogen. Beispielhaft möchte ich kurz auf Kaupapa Māori 
eingehen, eine komplexe indigene Theorie, die in Aotearoa/Neuseeland entwi
ckelt wurde. Als Theorie wurde Kaupapa Māori erstmals von Graham H. Smith 
(1997) konzeptualisiert. Smith ging es dabei darum, Kaupapa Māori-Wissen 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bettina Fritzsche: Epistemische Übersetzungen unter postkolonialen Bedingungen 159 

zu nutzen, um die Konstruiertheit und Selektiertheit von Wissen innerhalb 
der Akademie in Frage zu stellen. Von Beginn an war Kaupapa Māori auch als 
gegenhegemoniales Projekt im Bildungsbereich gedacht und darauf ausge
richtet, in Aotearoa ein Bildungssystem zu entwickeln, das dem Wissen und 
den kulturellen Bestrebungen der Māori gerecht wird (Smith, G.H., 2017). Wie 
Smith betont, wurde Kaupapa Māori immer als Verbindung zwischen Theorie 
und Praxis gedacht, als ein dynamischer Prozess der organischen Umsetzung 
und kritischen Reflexion (Smith, G.H., 2017, S. 79; siehe auch Durie, 2017). 

Auf politischer Ebene übt Kaupapa Māori seit langem einen signifikan
ten Einfluss aus und hatte eine wichtige Bedeutung etwa bei der staatlichen 
Entwicklung von Strategien zu Verbesserung der Situation von Māori-Schü
ler*innen im Bildungssystem. Darüber hinaus ist Kaupapa Māori im Wissen
schaftssystem Aotearoas etwa über Te Puna Wānanga/the School of Māori and 
Indigenous Education an der Uni Auckland verankert und hat im Bereich der 
Hochschulbildung Indigenisierungsprozesse angeregt. 

Als noch immer marginalisierte, bis zu einem gewissen Grad jedoch im 
akademischen Feld institutionalisierte indigene Theorie bewegt sich Kaupa
pa Māori, wie andere indigene Theorien auch, in einem ständigen Zwiespalt 
zwischen notwendigen Anpassungsbewegungen und dem Anspruch des Wi
derstands. 

In diesem Zusammenhang weist Linda Smith darauf hin, dass die lange 
Tradition der westlichen Wissenschaft in der Ausbeutung indigenen Wissens 
zu einem tiefen Misstrauen gegenüber der Forschung im Allgemeinen geführt 
hat: »The word itself, ›research‹, is probably one of the dirtiest words in the 
indigenous world’s vocabulary.« (Smith, 2012, S. xi) 

Wie das folgende Zitat von Martin Nakata zudem deutlich macht, müssen 
indigene Theorien in ihrem Vorhaben, im akademischen Feld für eine Aner
kennung indigenen Wissens zu kämpfen, immer auch einen deutlichen Tribut 
an die durch das westliche moderne Denken geprägten Episteme dieses Feldes 
leisten: 

»All knowledge that is produced about us and all knowledge that we produce 
ourselves is added to the Western corpus, and thereby gets reorganised and 
studied via the disciplines of Western knowledge. It is important to accept 
this reality.« (Nakata, 2006, S. 271) 

Indigenes Wissen in eine indigene Theorie zu überführen, ist somit auch als 
ein Übersetzungsakt zu verstehen, der nicht selten als Verrat am »Original« 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


160 Infragestellung von Vermittelbarkeit 

indigener Traditionen gesehen wird. Ist diese Übersetzung bereits heikel, so 
stellen Versuche von Seiten westlich geprägter Wissenschaftler*innen, sich in
digene Theorien in irgendeiner Weise für den eigenen Kontext zu Nutze zu ma
chen, eine umso größere ethische Herausforderung dar. 

4 Herausforderungen und Probleme bei der Rezeption 
indigener Theorien 

Wie Spivak bereits 1988 problematisierte, kann der Wunsch nach Zugänglich
keit zum Anderen an sich als kolonisierende Geste betrachtet werden (Spivak, 
1988). In diesem Sinne wird im Bereich von Kaupapa Māori (aber auch anderen 
indigenen Theorien) problematisiert, dass nicht-indigene Wissenschaftler*in
nen dazu neigen, indigene Theorien zu romantisieren und auszubeuten oder 
sie zur Überwindung ihrer eigenen Schuldgefühle einzusetzen (Jones & Jenk
ins, 2008; Bell, 2014; Stewart, 2020). 

Das Projekt einer Zuwendung zu indigenen Theorien »von außen« ist wei
terhin mit der Herausforderung konfrontiert, dass das Potenzial indigener 
Theorien als explizit und bewusst lokal verwurzeltes Wissen und Theoriebil

dung für ganz andere Kontexte nicht einfach zu erfassen ist – es handelt sich 
schließlich um Theorien, die vorrangig für indigene Menschen entwickelt 
wurden: »Kaupapa Māori research is research by Māori, for Māori and with 
Māori.« (Smith, 2015, S. 47). 

Diese verschiedenen Rezeptionshindernisse sind möglicherweise ein 
Grund dafür, dass es im Kontext der deutschen Erziehungswissenschaft 
bislang nur sehr vereinzelte Auseinandersetzungen mit indigenem Wissen 
gibt. Diese erfolgten zumeist im Bereich der sozialen Arbeit. Im Kontext der 
internationalen sozialen Arbeit gibt es schon länger Debatten über die Not
wendigkeit, im professionellen Handeln an lokales, nicht wissenschaftliches 
Wissen wie indigenes Wissen anzuknüpfen. Die IFSW-International Federa
tion of Social Workers hat vor diesem Hintergrund in ihrer globalen Definition 
des Berufs der sozialen Arbeit den folgenden Passus aufgenommen: 

»Untermauert von Theorien der Sozialarbeit, Sozialwissenschaften, Geistes
wissenschaften und indigenem Wissen, engagiert Sozialarbeit Menschen 
und Strukturen, um sich den Herausforderungen des Lebens zu stellen und 
das Wohlbefinden zu steigern.« (IFSW, 2014) 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bettina Fritzsche: Epistemische Übersetzungen unter postkolonialen Bedingungen 161 

In der deutschsprachigen Erziehungswissenschaft ist das Feld der sozialen Ar
beit auch dasjenige, das am frühesten begonnen hat, sich mit der Thematik in
digenen Wissens zu befassen. Am Beispiel eines Rezeptionsversuchs aus die
sem Bereich möchte ich im Folgenden die möglichen Probleme beim Versuch 
der Nutzbarmachung indigenen Wissens für westliche Debatten aufzeigen. 

In seinem 2021 publizierten Text »Indigenes Wissen – wissenschaftliches 
Wissen – Theorie – Praxis. Anmerkungen zur Vergleichbarkeit und Vereinbar
keit verschiedener Wissensformen« setzt sich Dieter Röh mit der Spezifik in
digenen Wissens auseinander, die es erschwert, dieses einfach in den Kontext 
einer westlichen Wissenschaft zu integrieren: Es sei lokal entstanden, münd
lich überliefert, aufs praktische Tun ausgerichtet und im Unterschied zu wis
senschaftlichem Wissen eben nicht überprüfbar oder falsifizierbar. Unter Be
zug auf Karl Mannheim beschreibt Röh indigenes Wissen als implizit-atheo
retisches Wissen im Unterschied zu einem kommunikativ-generalisierbaren 
wissenschaftlichen Wissen. Um für ein wissenschaftliches Nachdenken zu so
zialer Arbeit nutzbar zu sein, sei es unabdingbar, indigenes Wissen zu verwis
senschaftlichen. Röh argumentiert, es müsse die Frage erlaubt sein: 

»[…] ob und wie indigenes Wissen zu wissenschaftlichem Wissen und da
mit zu wissenschaftlich-theoretischem Wissen werden kann. Diese Frage 
kann selbstverständlich wiederum als kolonialistisch bezeichnet werden, 
aber diesem muss man sich aussetzen, da zu begründen sein wird, warum 
theoretisches Wissen unter spezifischen Bedingungen hochwertiger ist als 
implizites, atheoretisches oder kollektives indigenes Wissen, v.a. dann, 
wenn es auch moralisch aufgeklärt ist.« (Röh, 2021, S. 210) 

Anknüpfend an meine bisherige Argumentation lässt sich festhalten, dass 
Röh sich in seinem Nachdenken über die Widersprüche zwischen indigenem 
Wissen und wissenschaftlichen Wissen einem Spannungsverhältnis zuwen
det, das nicht nur ihm Kopfzerbrechen bereitet. Ein zentrales Problem bei 
seinem Versuch, diesen unauflösbaren Widersprüchen gerecht zu werden ist 
jedoch, dass er sich beherzt für die Privilegierung einer Seite entscheidet. In 
seiner Vermutung, diese Entscheidung könne als kolonialistischer Akt inter
pretiert werden, klingt zwar die Erkenntnis durch, dass wissenschaftliches 
Wissen untrennbar mit dem Kolonialismus verbunden ist. Mit seinem Ver
weis auf »moralisch aufgeklärtes« theoretisches Wissen versucht er jedoch, 
dieses zumindest in Teilen zu retten und (im Unterschied zu Mannheim, vgl. 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


162 Infragestellung von Vermittelbarkeit 

Mannheim, 1980) gleichzeitig gegenüber einem atheoretischen Wissen als 
höherwertig zu positionieren. 

Wie bereits erläutert, lassen sich epistemische Übersetzungen im An
schluss an Butler (2000b, S. 179) als Vorhaben verstehen, das das bisher 
Unsagbare eben nicht in die Domäne des Sagbaren und der dort dominanten 
Normen inkludiert, sondern es stattdessen als Ausgangspunkt für eine Infra
gestellung dieser Normen und ihres Anspruchs auf Universalität nutzt, dies 
mit dem Ziel, ein bisher als universell geltendes Regime aufzubrechen (»track 
the break-up of ist regime«, Butler, 2000b, S. 179). 

Insofern wird in Röhs Rezeptionsversuch die Chance einer epistemischen 
Übersetzung vertan und die Ordnung eines vermeintlich überlegenen moder
nen wissenschaftlichen Wissens wird letztlich bestätigt. (Zudem ignoriert er 
bestehende Vorhaben, indigenes Wissen in wissenschaftliche Diskurse einzu
schreiben.) 

Meines Erachtens müsste das herausfordernde Projekt einer epistemi
schen Übersetzung zwischen indigenen Theorien und westlich-modernem 
Wissen auf derartige Dichotomisierungen und Hierarchisierungen verzich
ten. Genauere Überlegungen zu einem solchen Vorhaben werden mich im 
folgenden Abschnitt beschäftigen. 

5 Auseinandersetzungen mit indigenen Theorien in 
der deutschsprachigen Erziehungswissenschaft als 
epistemische Übersetzungen 

Wie bereits angedeutet, hat das Begehren westlicher Wissenschaftler*innen, 
von indigenem Wissen oder indigenen Theorien etwas zu lernen, problema
tische Aspekte, gleichzeitig gibt es jedoch durchaus auch von indigener Seite 
aus das Interesse, im wissenschaftlichen Kontext ernst genommen zu werden. 
Gerade in Aotearoa, wo Kaupapa Māori sich einen Platz im Wissenschafts
system erkämpfen konnte, gibt es im Kontext indigener Theoriebildungen 
wichtige Auseinandersetzungen zu dem beschriebenen Spannungsfeld. 
Insbesondere die Problematik eines Interesses nicht-indigener Wissenschaft
ler*innen an indigenen Positionen ist intensiv diskutiert worden. In diesem 
Zusammenhang ist darauf hingewiesen worden, dass auf Seiten nicht-indi
gener Wissenschaftler*innen eine Reflexion der eigenen Position, des eigenen 
Verhältnisses zum Thema Indigenität und der eigenen Komplizenschaft mit 
den Versprechungen und den Annehmlichkeiten der Moderne und des mo

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bettina Fritzsche: Epistemische Übersetzungen unter postkolonialen Bedingungen 163 

dernen Denkens und die Bereitschaft, Spannungen und Infragestellungen 
auszuhalten notwendig ist (Hoskins et al., 2011; Jones, 2017). Ausgangspunkt 
der Beschäftigung mit indigenem Wissen bzw. indigenen Theorien sollte 
außerdem eine Akzeptanz der Möglichkeit des Nichtwissens, des Nicht-Kön
nens und der radikalen Ungewissheit sein (Jones & Jenkins, 2008, S. 482), 
dies gepaart mit der Bereitschaft, bisherige Überzeugungen infrage stellen 
zu lassen. Ergänzend sei darauf verwiesen, dass mittlerweile viele von indi
genen Theoretiker*innen vorgenommenen Auseinandersetzungen mit dem 
Spannungsverhältnis zwischen indigenem Wissen und wissenschaftlichem 
Wissen vorliegen, die im Kontext eines Interesses am Potenzial indigener Per
spektiven zu einer Erweiterung des modernen wissenschaftlichen Denkens 
hochgradig inspirierend sind und die bislang nicht nur im deutschsprachigen 
Kontext kaum zur Kenntnis genommen wurden 

In diesem Zusammenhang macht etwa Carl Mika (2017) deutlich, dass 
wichtige indigene Theoretiker*innen wie Vine Deloria in der Rezeption oft 
auf ihre indigene Herkunft reduziert und nicht als Kritiker*innen westlicher 
Systeme anerkannt würden. Mika schlussfolgert: »With these critiques, we 
see that dominant Western philosophy quite simply needs to branch out, not 
in a tokenistic way, but with a genuine dialogue in mind.« (Mika, 2017, S. 13) 

Eine solche Dialogbereitschaft bedeutet auch, sich auf Beziehungen mit 
indigenen Forschenden einzulassen – Te Kawehau Hoskins argumentiert 
unter Bezug auf die Kaupapa Māori eingeschriebene Ethik der relationalen 
Verantwortung für andere, dass es hierbei auch darum gehe, in Beziehungen 
zu verbleiben, selbst wenn diese durch anhaltende Spannungen und Konflik
te gekennzeichnet seien (Hoskins et al., 2011; Hoskins & Jones, 2017). Hier 
zeigt sich ein Verständnis wissenschaftlichen Arbeitens, das quer steht zu 
einer etablierten Wissenschaftspraxis, die auf die Weiterentwicklung der 
einzelnen wissenschaftlichen Subjekte in einem hierarchischen und wettbe
werbsorientierten Karrieresystem unter Bedingungen von Datengewinnung, 
Ergebnisproduktion, Outputorientierung und Autor*innenschaft ausgerich
tet ist. Statt um die individuelle Gewinnung, Verteidigung und Verbreitung 
gesicherter wissenschaftlicher Erkenntnisse geht es in der hier vorgestellten 
dialogischen Wissenschaftspraxis darum, sich in Begegnungen irritieren und 
infrage stellen zu lassen und im Kontext von Kooperationen, die durchaus 
von Spannungen gekennzeichnet sein können, gemeinsam neues kollektives 
Wissen zu generieren. 

An dieser Stelle wird klar, dass das Projekt epistemischer Übersetzungen 
unter postkolonialen Bedingungen kein rein theoretisches Projekt sein kann, 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


164 Infragestellung von Vermittelbarkeit 

sondern immer auch mit einer veränderten Praxis und d.h. eben auch mit ei
ner veränderten Wissenschaftspraxis verbunden ist. 

An dieser Stelle möchte ich zurückkehren zur eingangs erläuterten Kritik 
an einem auf eine individuelle Entwicklung ausgerichteten Bildungsbegriff 
und zur Frage nach den Potenzialen epistemischer Übersetzungen im erzie
hungswissenschaftlichen Kontext. Wie bereits erwähnt, liegen im Kontext 
indigener Theoriebildungen bereits Übersetzungen zwischen indigenen 
Perspektiven und Konzepten der westlichen Wissenschaft vor. 

Zunächst möchte ich kurz exemplarisch auf eine Publikation von Te Ka
wehau Hoskins und Alison Jones (2017) eingehen, in der diese sich mit dem 
Verhältnis einer relationalen Māori-Ontologie, die eine enge Beziehung zum 
nicht-menschlichen Anderen umfasst zu Ansätzen des »New Materialism« be
fassen. Die Autorinnen schlussfolgern: 

»As we mention above, indigenous (Māori) ontologies assume a profound 
sameness and therefore have a potential sense of recognition between the 
abilities and sensibilities of objects and those of humans. For indigenous 
scholars, the struggle is to find a way to enable those ontologies to be recog
nised and reproduced in their academic work and in the politics of their 
countries. For western researchers intrigued by new materialist arguments, 
the struggle is different. With western ontologies, it becomes necessary for 
western theorists to create a new vocabulary and to trouble the familiar lan
guage of empiricist or interpretivist social science to open up a space where 
objects can express their vitality and agency, or at least, where humans can 
experience their vitality.« (Hoskins & Jones, 2017, S. 56f.). 

Hoskins und Jones nehmen meines Erachtens eine epistemische Übersetzung 
par excellence vor: Wie von Butler vorgeschlagen, lassen sich ihre Reflexionen 
als Bewegung zwischen zwei Sprachen beschreiben, die in beide Richtun
gen wirkt. Aus dieser Bewegung resultieren Herausforderungen für beide 
Sprachen. Für nicht-indigenen Forschende skizzieren Sie dieselbe Heraus
forderung, auf die auch Norbert Ricken in Bezug auf Neukonzeptionen des 
Bildungsbegriffs verweist: Es ist schwer für sie, sich aus der kategorialen 
Struktur des westlichen Denkens zu befreien. Der New Materialism eröffnet 
zwar einen Weg, die Agency materieller Dinge zu theoretisieren, jedoch kann 
diese nur bedingt erfasst werden, solange Forschende in diesem Feld auf ein 
bestehendes Wissenschaftsvokabular zurückgreifen müssen. Zudem bedeu
tet die Einnahme dieser theoretischen Perspektive noch lange nicht, dass wir 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bettina Fritzsche: Epistemische Übersetzungen unter postkolonialen Bedingungen 165 

auch in der Lage sind, die Vitalität von Objekten zu erfahren. Auch hier zeigt 
sich wieder die Bedeutung von Erfahrung und Praxis im Zusammenhang mit 
epistemischen Übersetzungen. 

Eine Auseinandersetzung mit einem indigenen Konzept von Bildung fin
det sich im Kontext von Kaupapa Māori bei Carl Mika (2017), der das Māori- 
Konzept Ako erläutert, das sich grob auf das Zusammenspiel von Lehren und 
Lernen bezieht. Mika (2017, S. 60) beschreibt Ako mit den folgenden Worten: 

»through an interpretive reading of the world as an interrelating, diffuse 
phenomenon, learning and teaching are excercises that involve the self as 
constructed by, and constructive of things in the world. […] it is perhaps the 
aspect of ›connection‹ that contrasts Ako with general practice in schools 
[…]. Ako emphasises that the self and the other are one, and because of that 
collapse of the world with the learner or teacher, knowledge, thought and 
language are emphasised as relation.« (Mika, 2017, S. 60f.). 

Diese Vorstellung von Bildung ist nicht nur nicht individualistisch, sondern in 
jeder Hinsicht relational gedacht: Die bei Wilhelm von Humboldt angedachte 
Wechselwirkung von Ich und Welt kann im Kontext von Ako nicht funktionie
ren, da das Ich immer schon Welt ist und die Welt durch dieses konstruiert 
wird. Auch die Gegenüberstellung von Lehrenden und Lernenden, die in er
ziehungswissenschaftlichen Diskursen von so hoher Bedeutung ist, ist obso
let, da das Ich immer im Zusammenhang mit seiner Beziehung zum anderen 
gedacht wird: »In this practice of Ako, the teacher is said to be the learner and 
the learner is the teacher« und Lehren und Lernen findet simultan statt (ebd.). 

In ihrem Buch über Indigenisierungsprozesse an einer in Aotearoa gele
genen Schule beschreibt Ann Milne (2017), dass Wissen an ihrer Schule nicht 
als privates oder individuelles Wissen, sondern stets als kollektives Wissen ge
dacht wird. An diesem Wissen hat auch die erweiterte Familie (whanau) der 
Schüler*innen teil, die zugleich in eine kollektive Verantwortung für das Wohl
ergehen der Schüler*innen mit eingebunden wird (ebd., S. 102). 

An diesen Beispielen zeigt sich meines Erachtens, mit welcher Radikalität 
Bildung im Kontext von Kaupapa Māori relational gedacht wird. In meinem 
Fazit möchte ich nur kurz reflektieren, was es bedeutet, sich einer solche ande
ren Konzeption von Bildung mit dem Gestus der epistemischen Übersetzung 
zuzuwenden. 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


166 Infragestellung von Vermittelbarkeit 

6 Fazit 

Vor dem Hintergrund meiner bisherigen Überlegungen sollte deutlich gewor
den sein, dass eine Auseinandersetzung mit indigenen Perspektiven, die sich 
etwa in dem Konzept Ako niederschlagen, nicht darauf abzielen sollte, diese in 
romantisierender Weise zu erhöhen oder als neues relationales Prinzip in die 
deutschsprachige Erziehungswissenschaft aufzunehmen. Angesichts der im
mer deutlicher werdenden Limitation des westlichen Denkens und eben auch 
des modernen Bildungsbegriffs sei hiermit aber dafür plädiert, andere Per
spektiven auf Erziehung, die im Zuge der durch den Kolonialismus ausgege
benen epistemischen Gewalt in extremer Weise unterdrückt und marginali
siert wurden, zur Kenntnis zu nehmen. Und dies eben nicht vorrangig, um 
das eigene Verständnis von Erziehung und Bildung zu erweitern, sondern, um 
sich dessen Kontingenz und Partikularität bewusst zu machen und zu verste
hen, dass es ganz andere, und teilweise durchaus ältere und lange Zeit gewalt
sam verdrängte Perspektiven auf Pädagogik gibt. Die Anthropologin Nastassja 
Martin (2024) beschreibt als zentrales Ziel ihres wissenschaftlichen Arbeitens 
angesichts der aktuell zu beobachtenden durch die moderne Lebensweise aus
gelösten multiplen Krisen, sich den Antworten indigener Kollektive gegenüber 
der Herrschaft der Moderne zuzuwenden und somit also Seinsweisen 

»denen jahrhundertelang jeder Wert abgesprochen wurde, obwohl sie Jahr
tausende älter sind als wir. Ihre neue Erfindung ist die Chance, die es uns 
westlichen Forschenden erlaubt, ein Schritt beiseite zu treten, um neue Er
zählungen hervorzubringen, in Verbindung mit den fragilen Wegen der viel
fältigen Existierenden, Erzählungen, in denen diese endlich mit einbezogen 
sind.« (ebd., S. 80). 

Wenn es gelingt, über bestimmte Übersetzungen neue Erzählungen hervor
zubringen, die alte Ausgrenzungen überwinden, ist damit meines Erachtens 
schon sehr viel gewonnen. Das kann jedoch nur gelingen, wenn wir uns durch 
solche Übersetzungen selbst in Frage stellen lassen und zulassen, dass eta
blierte kategoriale Strukturen und bestehende Ideen von Universalität im Zuge 
der übersetzenden Konfrontation mit dem Anderen erschüttert und verändert 
werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Bettina Fritzsche: Epistemische Übersetzungen unter postkolonialen Bedingungen 167 

Literatur 

Baker, M. (2012). Modernity/Coloniality and Eurocentric Education: Towards a 
post-Occidental self-understanding of the present. Policy Futures in Educa
tion, 10(1), 4–22. 

Bell, A. (2014). Relating Indigenous and Settler Identities: Beyond Domination. Pal
grave Macmillan. 

Butler, J. (2000a). Restaging the universal: Hegemony and the limits of formal
ism. In J. Butler, E. Laclau & S. Žižek (Hg.), Contingency, hegemony, universal
ity: Contemporary dialogues on the left (S. 11–43). Verso. 

Butler, J. (2000b). Competing universalities. In J. Butler, E. Laclau & S. Žižek 
(Hg.), Contingency, hegemony, universality: Contemporary dialogues on the left 
(S. 136–183). Verso. 

Castro Varela, M. d. M. (2016). Von der Notwendigkeit eines epistemischen 
Wandels: Postkoloniale Betrachtungen auf Bildungsprozesse. In T. Geier & 
K. U. Zaborowski (Hg.), Migration: Auflösungen und Grenzziehungen. Perspek
tiven einer erziehungswissenschaftlichen Migrationsforschung (S. 43–59). Beltz 
Verlag. 

Denzin, N. K., Lincoln, Y. S., & Smith, L. T. (Hg.). (2008). Handbook of critical 
and Indigenous methodologies. SAGE. 

Durie, M. (2017). Kaupapa Māori: Indigenizing New Zealand. In T. K. Hoskins 
& A. Jones (Hg.), Critical conversations in Kaupapa Māori (S. 1–10). Huia Pu
blishers. 

Foucault, M. (1978). Dispositive der Macht: Über Sexualität, Wissen und Wahrheit. 
Merve Verlag. 

Grande, S. (2004). Red pedagogy: Native American social and political thought. Row
man & Littlefield Publishers. 

Hoskins, T. K., Martin, B., & Humphries, M. (2011). The power of relational re
sponsibility. EJBO, 16(2), 22–27. 

Hoskins, T. K., & Jones, A. (2017). Non-human others and Kaupapa Māori re
search. In T. K. Hoskins & A. Jones (Hg.), Critical conversations in Kaupapa 
Māori (S. 49–64). Huia Publishers. 

International Federation of Social Workers (IFSW). (2014). Global definition of so
cial work. https://www.ifsw.org/what-is-social-work/global-definition-of 
-social-work/ 

Jones, A. (2017). Dangerous liaisons: Pākehā, Kaupapa Māori, and educational 
research. In T. K. Hoskins & A. Jones (Hg.), Critical conversations in Kaupapa 
Māori (S. 179–195). Huia Publishers. 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ifsw.org/what-is-social-work/global-definition-of-social-work/
https://www.ifsw.org/what-is-social-work/global-definition-of-social-work/
https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.ifsw.org/what-is-social-work/global-definition-of-social-work/
https://www.ifsw.org/what-is-social-work/global-definition-of-social-work/


168 Infragestellung von Vermittelbarkeit 

Jones, A., & Jenkins, K. (2008). Rethinking collaboration: Working the indi
gene–colonizer hyphen. In N. K. Denzin, Y. S. Lincoln & L. T. Smith (Hg.), 
Handbook of critical and Indigenous methodologies (S. 471–486). SAGE. 

Knobloch, P. D. T. (2020). Epistemological decolonization and education: In
ternational perspectives. Foro de Educación, 18(1), 1–10. 

Lambe, J. (2003). Indigenous education, mainstream education, and Native 
studies: Some considerations when incorporating Indigenous pedagogy 
into Native studies. American Indian Quarterly, 27(1/2), 308–324. www.jsto 
r.org/stable/4138868 

Lynn, R. C. (2001). Learning from a ›Murri way‹. British Journal of Social Work, 
31(6), 903–916. 

Mannheim, K. (1980). Strukturen des Denkens (D. Kettler, V. Meja & N. Stehr, 
Hg.). Suhrkamp. 

McKinley, E. A., & Smith, L. T. (2019). Handbook of Indigenous education. Sprin
ger. 

Martin, N. (2024). Im Osten der Träume: Antworten der Even auf die systemischen Kri
sen. Matthes & Seitz. 

Mika, C. (2017). Indigenous education and the metaphysics of presence. Routledge. 
Mignolo, W. D. (2002). The geopolitics of knowledge and the colonial differ

ence. South Atlantic Quarterly, 101(1), 57–96. 
Mignolo, W. D. (2011). The darker side of Western modernity: Global futures, decolonial 

options. Duke University Press. 
Mignolo, W. D. (2019). Epistemischer Ungehorsam: Rhetorik der Moderne, Logik der 

Kolonialität und Grammatik der Dekolonialität. Turia + Kant. 
Milne, A. (2017). Colouring in the white spaces: Reclaiming cultural identity in 

whitestream schools. Peter Lang. 
Moreton-Robinson, A. (2009). Introduction: Critical Indigenous theory. Cul

tural Studies Review, 15(2), 11–12. 
Nakata, M. (2006). Australian Indigenous studies: A question of discipline. The 

Australian Journal of Anthropology, 17(3), 271–282. 
Osterhammel, J., & Jansen, J. (2009). Kolonialismus: Geschichte, Formen, Folgen. 

C. H. Beck. 
Ricken, N. (2023). ›Inklusion‹ und die Logik erziehungswissenschaftlicher 

Grundbegriffe – Ein Blick von der Seite. In T. Sturm, N. Balzer, J. Budde 
& A. Hackbarth (Hg.), Erziehungswissenschaftliche Grundbegriffe im Spiegel der 
Inklusionsforschung (S. 21–41). Barbara Budrich. 

Röh, D. (2021). Indigenes Wissen – wissenschaftliches Wissen – Theorie – Pra
xis: Anmerkungen zur Vergleichbarkeit und Vereinbarkeit verschiedener 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.jstor.org/stable/4138868
http://www.jstor.org/stable/4138868
https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://www.jstor.org/stable/4138868
http://www.jstor.org/stable/4138868


Bettina Fritzsche: Epistemische Übersetzungen unter postkolonialen Bedingungen 169 

Wissensformen. In S. Borrmann & C. Spatscheck (Hg.), Architekturen des 
Wissens: Wissenschaftstheoretische Grundpositionen im Theoriediskurs der Sozia
len Arbeit (S. 202–218). Beltz Juventa. 

Smith, G. H. (1997). The development of Kaupapa Māori: Theory and praxis [PhD- 
Dissertation, University of Auckland]. 

Smith, L. T. (2012). Decolonizing methodologies. Zed Books. 
Smith, L. T. (2015). Kaupapa Māori research – Some Kaupapa Māori principles. 

In L. Pihama & K. South (Hg.), Kaupapa Rangahau: A reader. A collection of 
readings from the Kaupapa Māori Research Workshop Series Led (S. 46–52). Te 
Kotahi Research Institute. 

Spivak, G. C. (1988). Can the subaltern speak? In C. Nelson & L. Grossberg 
(Hg.), Marxism and the interpretation of culture (S. 271–313). University of Illi
nois Press. 

Spivak, G. C. (2000). Translation as culture. Parallax, 6(1), 13–24. 
Stewart, G. T. (2020). A typology of Pākehā »whiteness«. Review of Education, 

Pedagogy, and Cultural Studies, 42(4), 296–310. 
Wrana, D. (2023). Der ethische Einsatz des Übersetzens. In J. Dinkelaker (Hg.), 

Differenz – Übersetzung – Teilhabe: Konzeptionelle und empirische Explorationen 
(S. 45–96). transcript. 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472262-006 - am 13.02.2026, 05:17:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

