Epistemische Ubersetzungen unter postkolonialen
Bedingungen: Rezeptionen indigener Theorien im
Feld der Erziehungwissenschaft

Bettina Fritzsche

Folgen wir der Perspektive dekolonialer Theorien — so wie ich es in meiner fol-
genden Argumentation vorhabe — sind die verschiedenen globalen Krisen mit
Fragen von Teilhabe bzw. Exklusion und Un-/Gerechtigkeit verbunden und die
weltweit zu beobachtenden sozialen Probleme auch als Krise moderner Denk-
und Wissenssysteme und ihres universalistischen Anspruches zu betrachten.
Unter Bezug auf die in diesem Zusammenhang formulierte Forderung nach ei-
ner Dekolonisierung auf der epistemischen Ebene (Spivak, 1988) mochteichim
Folgenden Moglichkeiten, Risiken und Grenzen eines Projekts der Rezeption
indigener Theorien von Seiten der europiischen Erziehungswissenschaft dis-
kutieren und mich hierbei auf iibersetzungstheoretische Uberlegungen stiit-
zen.

Zunichst werde ich im Folgenden zentrale dekoloniale Perspektiven skiz-
zieren, deren Relevanz fiir die Erziehungswissenschaft reflektieren und dann
das Vorhaben epistemischer Ubersetzungen als potenziell gegen-kolonialisti-
sches Projekt vorstellen. In einem nichsten Schritt gehe ich aufindigene Theo-
rien ein, wobei ich mich insbesondere Kaupapa Maori, einer Theorie, die un-
ter Bezug auf das traditionelle Wissen der Maori entwickelt wurde, zuwen-
de. Die Rezeption indigener Theorien im europiischen Kontext ist mit spezi-
fischen Herausforderungen und Problemen verbunden, die ich darauffolgend
diskutiere. Schliefilich werde ich Auseinandersetzungen mit indigenen Theo-
rien in der deutschsprachigen Erziehungswissenschaft als Weisen epistemi-
scher Ubersetzungen theoretisieren, um mégliche Konsequenzen dieses Zu-
gangs insbesondere auch in Bezug auf das Nachdenken @iber Bildung aufzu-
zeigen.



https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

154

Infragestellung von Vermittelbarkeit

1 Forderungen nach einem epistemischen Wandel: dekoloniale
Perspektiven und ihre Relevanz fiir die Erziehungswissenschaft

Dekoloniale Theorien werden mit der Diskussionsgemeinschaft »Modernitit/
Kolonialitit« einiger lateinamerikanischer Intellektueller assoziiert, deren Pu-
blikationen im deutschsprachigen Raum erst in den letzten Jahren zur Kennt-
nis genommen wurden. Ein zentrales Projekt dekolonialer Ansitze ist die Kri-
tik an der in Folge der europdischen Moderne erfolgten Theoriebildung.

Wie Mignolo (2011) argumentiert, ist der Ursprung des modernen Denkens
in der kolonialen Expansion Europas ab dem Ende des 16. Jahrhunderts zu
verorten. Bereits damals, so das Argument, entwickelte sich ein auf das Kon-
zept der Zivilisation bezogenes westliches Selbstverstindnis. Eine Folge der
kolonialistischen europiischen Expansion war weiterhin die Erfindung einer
Bandbreite neuer Identititen und »Rassen« als Form einer naturalisierten an-
thropologischen bzw. biologischen Interpretation von Uberlegenheit und Un-
terlegenheit (Mignolo, 2002).

Unter Bezug auf dekoloniale Ansitze verweist Castro Varela (2016) darauf,
dass im Zuge von kolonialen und postkolonialen Prozessen und dem Sieges-
zug moderner Wissenssysteme mit ihrem universalistischen Anspruch lokales
Wissen nicht nur vernichtet und disqualifiziert, sondern auch modifiziert und
annektiert wurde, wodurch Sprachen, Theorien und Praxen, die in koloniali-
sierten Territorien iiber Jahrhunderte gesprochen, vertreten und praktiziert
wurden, verschwanden (Castro Varela, 2016, S. 48f).

Gayatri Spivak (1988) prigte in diesem Kontext die Diagnose, der Kolo-
nialismus sei auch mit »epistemischer Gewalt« verbunden und Castro Varela
spricht im Anschluss an Spivak von der Notwendigkeit eines »epistemischen
Wandels«' und damit nach einer radikalen Neuordnung von Wissen, auch von
erziehungswissenschaftlichem und bildungstheoretischem Wissen. In diesem
Sinne fordert auch Phillipp Knobloch (2020) eine »epistemic decolonization«
im Feld der Erziehungswissenschaft. So hat etwa das Ideal der Zivilisation,
das stets mit der Abgrenzung von der Konstruktion einer Barbarei verbunden
war, den Aufbau des westlichen Schulsystems begleitet (Baker, 2012, S. 10).
Zudem war der historische Kolonialismus stets mit dem Anspruch verbunden,
ein grofd angelegtes Bildungsprojekt zu sein (Osterhammel & Jansen 2009).

Ebenfalls unter Bezug auf die Erziehungswissenschaft formuliert Michael
Baker:

1 Vgl. auch Mignolos (2019) Forderung nach einem »epistemischen Ungehorsam«.



https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Bettina Fritzsche: Epistemische Ubersetzungen unter postkolonialen Bedingungen

»Interpreting modern education from a planetary decolonial horizon is
oriented by the ultimate goal of delinking educational practices from their
containment within the western civilizational complex in order to include
knowledge, understanding, and experience of the world subalternized
within the cultural-epistemic hegemony of Eurocentric modernity.« (Baker,
2012, S.15)

Mit der diagnostizierten »epistemic hegemony« ist hierbei mehr als nur eine
Hegemonie auf der Ebene des Wissens gemeint. Der Begriff der Episteme, so
wie Foucault ihn fasst, wendet sich auch den Entstehungsbedingungen und
Moglichkeiten von Erkenntnis und Wissen zu. Foucault zufolge erlauben Epis-
teme »es (...), nicht schon das Wahre vom Falschen, sondern vielmehr das wis-
senschaftlich Qualifizierbare vom Nicht-Qualifizierbaren zu unterscheiden.«
(Foucault, 1978, S. 124)

Der eingeklagte epistemische Wandel miisste vor dem Hintergrund dieser
Definition nicht nur neues Wissen ins Spiel bringen, sondern auch und vor
allem ein Nachdenken dariiber sein, wie legitimes Wissen entsteht und mit
welchen Ausschlussmechanismen dieser Entstehungsprozess verbunden ist.

Eine epistemische Dekolonisierung ist insofern nicht nur deshalb wichtig
und interessant, weil sie bislang marginalisierten Wissensformen zu neuem
Recht verhelfen konnte, sondern auch, weil sie darauf abzielt, die Limitatio-
nen des modernen Denkens mit seinem universalistischen Anspruch aufzu-
zeigen — Limitationen, die angesichts eskalierender globaler Krisen und an-
haltender Ungleichheitsverhiltnisse eklatant sichtbar werden. Und auch mit
Blick auf die Bereiche Erziehung und Bildung lasst sich fragen, ob der Um-
stand, dass bestimmte Probleme der Reproduktion sozialer Ungleichheiten im
Bildungssystem und der Beschrinkung von Teilhabe fiir bestimmte Gruppie-
rungen nicht eben auch mit der Art und Weise, wie wir Erziehung und Bildung
denken zentral verbunden sind.

Von besonderem Interesse ist in diesem Zusammenhang aus meiner Sicht
der Bildungsbegriff als erziehungswissenschaftlicher Grundbegriff, der sehr
stark in der Moderne verwurzelt ist. In einem aktuellen Beitrag argumentiert
Norbert Ricken (2023, S.31ff.), Bildung verdanke sich einer spezifisch mo-
dernen kategorialen Infrastruktur, wobei er die bisherigen Versuche, diese
kategoriale Struktur aufzubrechen, als bislang noch nicht itberzeugend fasst.
Er problematisiert die dichotome Grundstruktur von Selbstbestimmung
versus Fremdbestimmung und die individualtheoretische Logik des Bil-
dungsbegriffs. Bemithungen, diesen relationaler zu denken, witrden oft unter

05:17:58.

155


https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

156

Infragestellung von Vermittelbarkeit

der Hand einer reformulierten, oder gar relativierten Autonomie Vorschub
leisten.

Noch schirfer formuliert Daniel Wrana in einer Publikation des Promo-
tionskollegs »Vermittlung und Ubersetzung im Wandel«, Bildung sei mit ei-
ner Idealvorstellung verbunden »in der ein Bildungssubjekt im Zentrum steht,
das sich als selbstbeziigliche Einheit um seine Bildung durch Expansion seiner
Selbst- und Weltverhiltnisse sorgt.« (2023, S. 90).

Unter Bezug auf dekoloniale Perspektiven lasst sich davon ausgehen, dass
die von beiden Autoren aufgezeigte Problematik eines stark auf das Indivi-
duum bezogenen Bildungsbegriffs tief in einer grundlegenden Problematik
der auch von Kolonialismus geprigten modernen Wissenschaft verwurzelt ist,
was auch der Grund fiir die von Ricken benannten Schwierigkeiten, dessen
Grundstruktur aufzubrechen, sein mag: Unser wissenschaftliches Denken ist
von der modernen kategorialen Infrastruktur so sehr geprigt, dass uns Schrit-
tejenseits dieses vertrauten Rahmens kaum méglich sind. Auf diese Problema-
tik werde ich zum Ende des Beitrags noch einmal zuriickkommen und einige
Ideen zu epistemischen Ubersetzungen des Bildungsbegriffes vorstellen.

In einem nichsten Schritt wende ich mich zunichst der Ubersetzungsthe-
matik zu und stelle eine Konzeption epistemischer Ubersetzungen vor, der ein
kolonialismuskritisches Potenzial innewohnt.

2 Epistemische Ubersetzungen als potenziell gegen-
kolonialistisches Projekt

Das Nachdenken iiber Ubersetzung ist oftmals und so ja auch im Graduier-
tenkolleg »Vermittlung und Ubersetzung im Wandel« mit einem Nachdenken
iber die Bearbeitung von Differenzen, gesellschaftlichen Wandel und Fragen
der Teilhabe ebenso wie auch mit ethischen Fragen verbunden.

Die ethische Dimension des Ubersetzens ist verstirkt in postkolonialen
Theorien, unter anderem von Gayatri Spivak thematisiert worden. So stellt
Spivak eine Konzeption von Ubersetzung vor, die darauf ausgerichtet ist,
Stimmen Geltung zu verschaffen, die ansonsten nicht gehort wiirden (Spivak,
2000, S. 14f.). Spivaks iibersetzungstheoretische Uberlegungen sind zentrale
Grundlage fiir Judith Butlers Ansatz, Ubersetzung als Bewegung zwischen
Universalitit und Partikularitit zu fassen.

In ihrer kritischen Auseinandersetzung mit Universalitit als Konzept
allgemeingiltiger und unverinderlicher Wissensbestinde, Begriffe und



https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Bettina Fritzsche: Epistemische Ubersetzungen unter postkolonialen Bedingungen

Uberzeugungen, merkt Butler an, dass dieses oftmals dazu diene, ein ko-
lonialistisches und rassistisches Verstindnis vom »zivilisierten Menschen«
fortzuschreiben. Dennoch méchte Butler das Konzept der Universalitit nicht
endgiiltig verabschieden, sondern raumt ihm eine gewisse Legitimation ein,
solange es immer wieder neu von Partikularititen infrage gestellt wird. An
dieser Stelle kommt nun das Konzept der Ubersetzung ins Spiel. Ubersetzung
milsse nicht zwangsliufig, konne jedoch gegen-kolonialistisch wirken, in-
dem sie die Grenzen dessen, was die dominante Sprache handhaben konne,
aufzeige (Butler, 2000a, S. 35ff.). Ubersetzung gehe mit der Chance einher,
unvereinbare Positionen miteinander in Austausch zu bringen und ermogli-
che eine wiederkehrende Infragestellung von Universalitit durch das von ihr
Ausgeschlossene (Butler, 2000b).

Letztlich geht es hierbei darum, alternative Versionen von Universalitit zu
ermdglichen, die aus fortwihrenden Ubersetzungsprozessen gezimmert sind:

»[..]a language between languages will have to be found. This will be no
metalanguage, nor will it be the condition from which all languages hail. It
will be the labour of transaction and translation which belongs to no single
site, butis the movement between languages, and has its final destination in
this movement itself. Indeed, the task will be not to assimilate the unspeak-
able into the domain of speakability in order to house it there, within the
existing norms of dominance, but to shatter the confidence of dominance,
to show how equivocal its claims to universality are, and, from that equivo-
cation, track the break-up of its regime, an opening towards alternative ver-
sions of universality that are wrought from the work of translation itself.«
(Butler, 2000b, S. 178f.)

Butler fasst hier Ubersetzung als Bewegung zwischen Sprachen, die weniger
auf die Produktion oder Festlegung von Sinn, sondern auf diese Bewegung
selbst ausgerichtet ist. In der von ihr vorgeschlagenen Ubersetzung wird
zudem nicht von einer Sprache in die andere iibersetzt, vielmehr findet ei-
ne Ubersetzung zwischen verschiedenen Sprachen statt. Bei Prozessen der
Ubersetzung zwischen dominanten und marginalisierten Sprachen geht es
ihr nicht darum, dass die dominanten Sprachen sich fiir die marginalisierten
Positionen 6ffnen und diese in sich aufnehmen, sondern dass die Ubersetzun-
gen die dominanten Sprachen und ihren universalistischen Anspruch infrage
stellen, ihre innere Ordnung aufbrechen und auf diese Weise immer wieder
neue Universalitit entstehen lassen.

05:17:58.

157


https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

158

Infragestellung von Vermittelbarkeit

Butler nutzt hier zwar das Wort »languagex, gleichzeitig wird jedoch deut-
lich, dass es ihr um mehr geht als Sprache, dass »language« hier als Metapher
steht fiir normativ geordnete Wissenssysteme oder vor dem Hintergrund der
eingangs erliuterten Uberlegungen um Episteme.

Epistemische Ubersetzungen im Sinne Butlers befassen sich insofern
mit den Bedingungen von Wissensproduktionen und dem Verhiltnis von
marginalisierten und dominanten Wissenssystemen. Eine epistemische
Ubersetzung zielt darauf ab, das Verhiltnis zwischen diesen Systemen in
Bewegung zu versetzen mit dem Ziel, das jeweils dominante Wissenssystem,
insbesondere auch in seinem universalistischen Anspruch, infrage zu stellen
und zu verschieben.

Die marginalisierte Wissensform, der ich mich im Besonderen zuwenden
mochte, sind indigene Theorien.

3 Indigene Theorien/Kaupapa Maori

Mit dem Begriff »indigene Theorien« beziehe ich mich auf den Wissensbe-
stand, der seit der Jahrtausendwende international unter Oberbegriffen wie
»Indigenous Theories« (Moreton-Robinson, 2009), »Indigenous Studies« (Na-
kata, 2006) oder »Indigenous Methodologies« (Denzin et al., 2008) diskutiert
wird. Hintergrund fir entscheidende Publikationen waren indigene Bewe-
gungen, die besonders in ehemaligen Siedlerkolonien wie Kanada, Australien
oder Aotearoa/Neuseeland seit den 1960er Jahren immer mehr an Bedeutung
gewonnen haben. Im Bereich der indigenen Studien sind Disziplinen wie
Gesundheit, Justiz, 6ffentliche Politik und auch Bildung besonders wichtig. In
der Erziehungswissenschaft begann die Theoriebildung iiber indigenes Wis-
sen international in wichtigen Binden iiber »Indigenous Education« (Lambe,
2003; McKinley & Smith, 2019), »Red Pedagogy« (Grande, 2004) oder auch »In-
digenous Social Work« (Lynn, 2001). Diese Sammelbinde befassen sich mit
der Diskriminierung indigener Studierender in Bildungssystemen, mit der
Einfithrung indigenen Wissens in den Lehrplan oder auch mit Diskussionen
tiber die Nutzung lokalen Wissens in der Sozialarbeit.

Angesichts dieser Entwicklung sind indigene Theorien in sich natiirlich
hochgradig heterogen. Beispielhaft moéchte ich kurz auf Kaupapa Maori
eingehen, eine komplexe indigene Theorie, die in Aotearoa/Neuseeland entwi-
ckelt wurde. Als Theorie wurde Kaupapa Maori erstmals von Graham H. Smith
(1997) konzeptualisiert. Smith ging es dabei darum, Kaupapa Maori-Wissen



https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Bettina Fritzsche: Epistemische Ubersetzungen unter postkolonialen Bedingungen

zu nutzen, um die Konstruiertheit und Selektiertheit von Wissen innerhalb
der Akademie in Frage zu stellen. Von Beginn an war Kaupapa Maori auch als
gegenhegemoniales Projekt im Bildungsbereich gedacht und darauf ausge-
richtet, in Aotearoa ein Bildungssystem zu entwickeln, das dem Wissen und
den kulturellen Bestrebungen der Maori gerecht wird (Smith, G.H., 2017). Wie
Smith betont, wurde Kaupapa Maori immer als Verbindung zwischen Theorie
und Praxis gedacht, als ein dynamischer Prozess der organischen Umsetzung
und kritischen Reflexion (Smith, G.H., 2017, S. 79; siehe auch Durie, 2017).

Auf politischer Ebene iibt Kaupapa Maori seit langem einen signifikan-
ten Einfluss aus und hatte eine wichtige Bedeutung etwa bei der staatlichen
Entwicklung von Strategien zu Verbesserung der Situation von Maori-Schii-
ler*innen im Bildungssystem. Dariiber hinaus ist Kaupapa Maori im Wissen-
schaftssystem Aotearoas etwa iiber Te Puna Wananga/the School of Maori and
Indigenous Education an der Uni Auckland verankert und hat im Bereich der
Hochschulbildung Indigenisierungsprozesse angeregt.

Als noch immer marginalisierte, bis zu einem gewissen Grad jedoch im
akademischen Feld institutionalisierte indigene Theorie bewegt sich Kaupa-
pa Maori, wie andere indigene Theorien auch, in einem stindigen Zwiespalt
zwischen notwendigen Anpassungsbewegungen und dem Anspruch des Wi-
derstands.

In diesem Zusammenhang weist Linda Smith darauf hin, dass die lange
Tradition der westlichen Wissenschaft in der Ausbeutung indigenen Wissens
zu einem tiefen Misstrauen gegeniiber der Forschung im Allgemeinen gefiihrt
hat: »The word itself, sresearchs, is probably one of the dirtiest words in the
indigenous world’s vocabulary.« (Smith, 2012, S. xi)

Wie das folgende Zitat von Martin Nakata zudem deutlich macht, miissen
indigene Theorien in ihrem Vorhaben, im akademischen Feld fiir eine Aner-
kennung indigenen Wissens zu kimpfen, immer auch einen deutlichen Tribut
an die durch das westliche moderne Denken gepragten Episteme dieses Feldes
leisten:

»All knowledge thatis produced about us and all knowledge that we produce
ourselves is added to the Western corpus, and thereby gets reorganised and
studied via the disciplines of Western knowledge. It is important to accept
this reality.« (Nakata, 2006, S. 271)

Indigenes Wissen in eine indigene Theorie zu iiberfithren, ist somit auch als
ein Ubersetzungsakt zu verstehen, der nicht selten als Verrat am »Original«

05:17:58.

159


https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

160

Infragestellung von Vermittelbarkeit

indigener Traditionen gesehen wird. Ist diese Ubersetzung bereits heikel, so
stellen Versuche von Seiten westlich geprigter Wissenschaftler*innen, sich in-
digene Theorieninirgendeiner Weise fiir den eigenen Kontext zu Nutze zu ma-
chen, eine umso grofRere ethische Herausforderung dar.

4 Herausforderungen und Probleme bei der Rezeption
indigener Theorien

Wie Spivak bereits 1988 problematisierte, kann der Wunsch nach Zuginglich-
keit zum Anderen an sich als kolonisierende Geste betrachtet werden (Spivak,
1988). In diesem Sinne wird im Bereich von Kaupapa Maori (aber auch anderen
indigenen Theorien) problematisiert, dass nicht-indigene Wissenschaftler*in-
nen dazu neigen, indigene Theorien zu romantisieren und auszubeuten oder
sie zur Uberwindung ihrer eigenen Schuldgefiihle einzusetzen (Jones & Jenk-
ins, 2008; Bell, 2014; Stewart, 2020).

Das Projekt einer Zuwendung zu indigenen Theorien »von auf3en« ist wei-
terhin mit der Herausforderung konfrontiert, dass das Potenzial indigener
Theorien als explizit und bewusst lokal verwurzeltes Wissen und Theoriebil-
dung fir ganz andere Kontexte nicht einfach zu erfassen ist — es handelt sich
schlieRlich um Theorien, die vorrangig fiir indigene Menschen entwickelt
wurden: »Kaupapa Maori research is research by Maori, for Maori and with
Maiori.« (Smith, 2015, S. 47).

Diese verschiedenen Rezeptionshindernisse sind moglicherweise ein
Grund dafir, dass es im Kontext der deutschen Erziehungswissenschaft
bislang nur sehr vereinzelte Auseinandersetzungen mit indigenem Wissen
gibt. Diese erfolgten zumeist im Bereich der sozialen Arbeit. Im Kontext der
internationalen sozialen Arbeit gibt es schon linger Debatten iiber die Not-
wendigkeit, im professionellen Handeln an lokales, nicht wissenschaftliches
Wissen wie indigenes Wissen anzukniipfen. Die IFSW-International Federa-
tion of Social Workers hat vor diesem Hintergrund in ihrer globalen Definition
des Berufs der sozialen Arbeit den folgenden Passus aufgenommen:

»Untermauert von Theorien der Sozialarbeit, Sozialwissenschaften, Geistes-
wissenschaften und indigenem Wissen, engagiert Sozialarbeit Menschen
und Strukturen, um sich den Herausforderungen des Lebens zu stellen und
das Wohlbefinden zu steigern.« (IFSW, 2014)

05:17:58.



https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Bettina Fritzsche: Epistemische Ubersetzungen unter postkolonialen Bedingungen

In der deutschsprachigen Erziehungswissenschaft ist das Feld der sozialen Ar-
beit auch dasjenige, das am frithesten begonnen hat, sich mit der Thematik in-
digenen Wissens zu befassen. Am Beispiel eines Rezeptionsversuchs aus die-
sem Bereich mochte ich im Folgenden die moglichen Probleme beim Versuch
der Nutzbarmachung indigenen Wissens fiir westliche Debatten aufzeigen.
In seinem 2021 publizierten Text »Indigenes Wissen — wissenschaftliches
Wissen — Theorie — Praxis. Anmerkungen zur Vergleichbarkeit und Vereinbar-
keit verschiedener Wissensformen« setzt sich Dieter Roh mit der Spezifik in-
digenen Wissens auseinander, die es erschwert, dieses einfach in den Kontext
einer westlichen Wissenschaft zu integrieren: Es sei lokal entstanden, miind-
lich tiberliefert, aufs praktische Tun ausgerichtet und im Unterschied zu wis-
senschaftlichem Wissen eben nicht iitberpriifbar oder falsifizierbar. Unter Be-
zug auf Karl Mannheim beschreibt R6h indigenes Wissen als implizit-atheo-
retisches Wissen im Unterschied zu einem kommunikativ-generalisierbaren
wissenschaftlichen Wissen. Um fiir ein wissenschaftliches Nachdenken zu so-
zialer Arbeit nutzbar zu sein, sei es unabdingbar, indigenes Wissen zu verwis-
senschaftlichen. R6h argumentiert, es miisse die Frage erlaubt sein:

»[..] ob und wie indigenes Wissen zu wissenschaftlichem Wissen und da-
mit zu wissenschaftlich-theoretischem Wissen werden kann. Diese Frage
kann selbstverstindlich wiederum als kolonialistisch bezeichnet werden,
aber diesem muss man sich aussetzen, da zu begriinden sein wird, warum
theoretisches Wissen unter spezifischen Bedingungen hochwertiger ist als
implizites, atheoretisches oder kollektives indigenes Wissen, v.a. dann,
wenn es auch moralisch aufgeklart ist.« (R6h, 2021, S. 210)

Ankniipfend an meine bisherige Argumentation lisst sich festhalten, dass
Roh sich in seinem Nachdenken iiber die Widerspriiche zwischen indigenem
Wissen und wissenschaftlichen Wissen einem Spannungsverhiltnis zuwen-
det, das nicht nur ihm Kopfzerbrechen bereitet. Ein zentrales Problem bei
seinem Versuch, diesen unauflgsbaren Widerspriichen gerecht zu werden ist
jedoch, dass er sich beherzt fiir die Privilegierung einer Seite entscheidet. In
seiner Vermutung, diese Entscheidung kénne als kolonialistischer Akt inter-
pretiert werden, klingt zwar die Erkenntnis durch, dass wissenschaftliches
Wissen untrennbar mit dem Kolonialismus verbunden ist. Mit seinem Ver-
weis auf »moralisch aufgeklirtes« theoretisches Wissen versucht er jedoch,
dieses zumindest in Teilen zu retten und (im Unterschied zu Mannheim, vgl.

05:17:58.

161


https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

162

Infragestellung von Vermittelbarkeit

Mannheim, 1980) gleichzeitig gegeniiber einem atheoretischen Wissen als
hoherwertig zu positionieren.

Wie bereits erliutert, lassen sich epistemische Ubersetzungen im An-
schluss an Butler (2000b, S.179) als Vorhaben verstehen, das das bisher
Unsagbare eben nicht in die Doméne des Sagbaren und der dort dominanten
Normen inkludiert, sondern es stattdessen als Ausgangspunket fiir eine Infra-
gestellung dieser Normen und ihres Anspruchs auf Universalitit nutzt, dies
mit dem Ziel, ein bisher als universell geltendes Regime aufzubrechen (»track
the break-up of ist regime«, Butler, 2000b, S. 179).

Insofern wird in Réhs Rezeptionsversuch die Chance einer epistemischen
Ubersetzung vertan und die Ordnung eines vermeintlich iiberlegenen moder-
nen wissenschaftlichen Wissens wird letztlich bestitigt. (Zudem ignoriert er
bestehende Vorhaben, indigenes Wissen in wissenschaftliche Diskurse einzu-
schreiben.)

Meines Erachtens miisste das herausfordernde Projekt einer epistemi-
schen Ubersetzung zwischen indigenen Theorien und westlich-modernem
Wissen auf derartige Dichotomisierungen und Hierarchisierungen verzich-
ten. Genauere Uberlegungen zu einem solchen Vorhaben werden mich im
folgenden Abschnitt beschiftigen.

5 Auseinandersetzungen mit indigenen Theorien in
der deutschsprachigen Erziehungswissenschaft als
epistemische Ubersetzungen

Wie bereits angedeutet, hat das Begehren westlicher Wissenschaftler*innen,
von indigenem Wissen oder indigenen Theorien etwas zu lernen, problema-
tische Aspekte, gleichzeitig gibt es jedoch durchaus auch von indigener Seite
aus das Interesse, im wissenschaftlichen Kontext ernst genommen zu werden.
Gerade in Aotearoa, wo Kaupapa Maori sich einen Platz im Wissenschafts-
system erkimpfen konnte, gibt es im Kontext indigener Theoriebildungen
wichtige Auseinandersetzungen zu dem beschriebenen Spannungsfeld.
Insbesondere die Problematik eines Interesses nicht-indigener Wissenschaft-
ler*innen an indigenen Positionen ist intensiv diskutiert worden. In diesem
Zusammenhang ist darauf hingewiesen worden, dass auf Seiten nicht-indi-
gener Wissenschaftler*innen eine Reflexion der eigenen Position, des eigenen
Verhiltnisses zum Thema Indigenitit und der eigenen Komplizenschaft mit
den Versprechungen und den Annehmlichkeiten der Moderne und des mo-



https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Bettina Fritzsche: Epistemische Ubersetzungen unter postkolonialen Bedingungen

dernen Denkens und die Bereitschaft, Spannungen und Infragestellungen
auszuhalten notwendig ist (Hoskins et al., 2011; Jones, 2017). Ausgangspunkt
der Beschiftigung mit indigenem Wissen bzw. indigenen Theorien sollte
auflerdem eine Akzeptanz der Moglichkeit des Nichtwissens, des Nicht-Kén-
nens und der radikalen Ungewissheit sein (Jones & Jenkins, 2008, S. 482),
dies gepaart mit der Bereitschaft, bisherige Uberzeugungen infrage stellen
zu lassen. Erginzend sei darauf verwiesen, dass mittlerweile viele von indi-
genen Theoretiker*innen vorgenommenen Auseinandersetzungen mit dem
Spannungsverhiltnis zwischen indigenem Wissen und wissenschaftlichem
Wissen vorliegen, die im Kontext eines Interesses am Potenzial indigener Per-
spektiven zu einer Erweiterung des modernen wissenschaftlichen Denkens
hochgradig inspirierend sind und die bislang nicht nur im deutschsprachigen
Kontext kaum zur Kenntnis genommen wurden

In diesem Zusammenhang macht etwa Carl Mika (2017) deutlich, dass
wichtige indigene Theoretiker innen wie Vine Deloria in der Rezeption oft
auf ihre indigene Herkunft reduziert und nicht als Kritiker*innen westlicher
Systeme anerkannt witrden. Mika schlussfolgert: »With these critiques, we
see that dominant Western philosophy quite simply needs to branch out, not
in a tokenistic way, but with a genuine dialogue in mind.« (Mika, 2017, S. 13)

Eine solche Dialogbereitschaft bedeutet auch, sich auf Beziehungen mit
indigenen Forschenden einzulassen — Te Kawehau Hoskins argumentiert
unter Bezug auf die Kaupapa Maori eingeschriebene Ethik der relationalen
Verantwortung fitr andere, dass es hierbei auch darum gehe, in Beziehungen
zu verbleiben, selbst wenn diese durch anhaltende Spannungen und Konflik-
te gekennzeichnet seien (Hoskins et al., 2011; Hoskins & Jones, 2017). Hier
zeigt sich ein Verstindnis wissenschaftlichen Arbeitens, das quer steht zu
einer etablierten Wissenschaftspraxis, die auf die Weiterentwicklung der
einzelnen wissenschaftlichen Subjekte in einem hierarchischen und wettbe-
werbsorientierten Karrieresystem unter Bedingungen von Datengewinnung,
Ergebnisproduktion, Outputorientierung und Autor*innenschaft ausgerich-
tet ist. Statt um die individuelle Gewinnung, Verteidigung und Verbreitung
gesicherter wissenschaftlicher Erkenntnisse geht es in der hier vorgestellten
dialogischen Wissenschaftspraxis darum, sich in Begegnungen irritieren und
infrage stellen zu lassen und im Kontext von Kooperationen, die durchaus
von Spannungen gekennzeichnet sein konnen, gemeinsam neues kollektives
Wissen zu generieren.

An dieser Stelle wird klar, dass das Projekt epistemischer Ubersetzungen
unter postkolonialen Bedingungen kein rein theoretisches Projekt sein kann,

05:17:58.

163


https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

164

Infragestellung von Vermittelbarkeit

sondern immer auch mit einer verinderten Praxis und d.h. eben auch mit ei-
ner verinderten Wissenschaftspraxis verbunden ist.

An dieser Stelle méchte ich zuriickkehren zur eingangs erliuterten Kritik
an einem auf eine individuelle Entwicklung ausgerichteten Bildungsbegriff
und zur Frage nach den Potenzialen epistemischer Ubersetzungen im erzie-
hungswissenschaftlichen Kontext. Wie bereits erwihnt, liegen im Kontext
indigener Theoriebildungen bereits Ubersetzungen zwischen indigenen
Perspektiven und Konzepten der westlichen Wissenschaft vor.

Zunichst mochte ich kurz exemplarisch auf eine Publikation von Te Ka-
wehau Hoskins und Alison Jones (2017) eingehen, in der diese sich mit dem
Verhaltnis einer relationalen Maori-Ontologie, die eine enge Beziehung zum
nicht-menschlichen Anderen umfasst zu Ansitzen des »New Materialism« be-
fassen. Die Autorinnen schlussfolgern:

»As we mention above, indigenous (Maori) ontologies assume a profound
sameness and therefore have a potential sense of recognition between the
abilities and sensibilities of objects and those of humans. For indigenous
scholars, the struggle is to find a way to enable those ontologies to be recog-
nised and reproduced in their academic work and in the politics of their
countries. For western researchers intrigued by new materialist arguments,
the struggle is different. With western ontologies, it becomes necessary for
western theorists to create a new vocabulary and to trouble the familiar lan-
guage of empiricist or interpretivist social science to open up a space where
objects can express their vitality and agency, or at least, where humans can
experience their vitality.« (Hoskins & Jones, 2017, S. 56f.).

Hoskins und Jones nehmen meines Erachtens eine epistemische Ubersetzung
par excellence vor: Wie von Butler vorgeschlagen, lassen sich ihre Reflexionen
als Bewegung zwischen zwei Sprachen beschreiben, die in beide Richtun-
gen wirkt. Aus dieser Bewegung resultieren Herausforderungen fiir beide
Sprachen. Fiir nicht-indigenen Forschende skizzieren Sie dieselbe Heraus-
forderung, auf die auch Norbert Ricken in Bezug auf Neukonzeptionen des
Bildungsbegriffs verweist: Es ist schwer fiir sie, sich aus der kategorialen
Struktur des westlichen Denkens zu befreien. Der New Materialism erdffnet
zwar einen Weg, die Agency materieller Dinge zu theoretisieren, jedoch kann
diese nur bedingt erfasst werden, solange Forschende in diesem Feld auf ein
bestehendes Wissenschaftsvokabular zuriickgreifen miissen. Zudem bedeu-
tet die Einnahme dieser theoretischen Perspektive noch lange nicht, dass wir

05:17:58.


https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Bettina Fritzsche: Epistemische Ubersetzungen unter postkolonialen Bedingungen

auch in der Lage sind, die Vitalitit von Objekten zu erfahren. Auch hier zeigt
sich wieder die Bedeutung von Erfahrung und Praxis im Zusammenhang mit
epistemischen Ubersetzungen.

Eine Auseinandersetzung mit einem indigenen Konzept von Bildung fin-
det sich im Kontext von Kaupapa Maori bei Carl Mika (2017), der das M3aori-
Konzept Ako erliutert, das sich grob auf das Zusammenspiel von Lehren und
Lernen bezieht. Mika (2017, S. 60) beschreibt Ako mit den folgenden Worten:

»through an interpretive reading of the world as an interrelating, diffuse
phenomenon, learning and teaching are excercises that involve the self as
constructed by, and constructive of things in the world. [...] it is perhaps the
aspect of >connection« that contrasts Ako with general practice in schools
[..]. Ako emphasises that the self and the other are one, and because of that
collapse of the world with the learner or teacher, knowledge, thought and
language are emphasised as relation.« (Mika, 2017, S. 60f.).

Diese Vorstellung von Bildung ist nicht nur nicht individualistisch, sondern in
jeder Hinsicht relational gedacht: Die bei Wilhelm von Humboldt angedachte
Wechselwirkung von Ich und Welt kann im Kontext von Ako nicht funktionie-
ren, da das Ich immer schon Welt ist und die Welt durch dieses konstruiert
wird. Auch die Gegeniiberstellung von Lehrenden und Lernenden, die in er-
ziehungswissenschaftlichen Diskursen von so hoher Bedeutung ist, ist obso-
let, da das Ich immer im Zusammenhang mit seiner Beziehung zum anderen
gedacht wird: »In this practice of Ako, the teacher is said to be the learner and
the learner is the teacher« und Lehren und Lernen findet simultan statt (ebd.).

In ihrem Buch tiber Indigenisierungsprozesse an einer in Aotearoa gele-
genen Schule beschreibt Ann Milne (2017), dass Wissen an ihrer Schule nicht
als privates oder individuelles Wissen, sondern stets als kollektives Wissen ge-
dacht wird. An diesem Wissen hat auch die erweiterte Familie (whanau) der
Schiiler*innen teil, die zugleich in eine kollektive Verantwortung fiir das Wohl-
ergehen der Schiiler*innen mit eingebunden wird (ebd., S. 102).

An diesen Beispielen zeigt sich meines Erachtens, mit welcher Radikalitit
Bildung im Kontext von Kaupapa Maori relational gedacht wird. In meinem
Fazit mochte ich nur kurz reflektieren, was es bedeutet, sich einer solche ande-
ren Konzeption von Bildung mit dem Gestus der epistemischen Ubersetzung
zuzuwenden.

05:17:58.

165


https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

166

Infragestellung von Vermittelbarkeit

6 Fazit

Vor dem Hintergrund meiner bisherigen Uberlegungen sollte deutlich gewor-
den sein, dass eine Auseinandersetzung mit indigenen Perspektiven, die sich
etwa in dem Konzept Ako niederschlagen, nicht darauf abzielen sollte, diese in
romantisierender Weise zu erh6hen oder als neues relationales Prinzip in die
deutschsprachige Erziehungswissenschaft aufzunehmen. Angesichts der im-
mer deutlicher werdenden Limitation des westlichen Denkens und eben auch
des modernen Bildungsbegriffs sei hiermit aber dafir plidiert, andere Per-
spektiven auf Erziehung, die im Zuge der durch den Kolonialismus ausgege-
benen epistemischen Gewalt in extremer Weise unterdriickt und marginali-
siert wurden, zur Kenntnis zu nehmen. Und dies eben nicht vorrangig, um
das eigene Verstindnis von Erziehung und Bildung zu erweitern, sondern, um
sich dessen Kontingenz und Partikularitit bewusst zu machen und zu verste-
hen, dass es ganz andere, und teilweise durchaus iltere und lange Zeit gewalt-
sam verdrangte Perspektiven auf Pidagogik gibt. Die Anthropologin Nastassja
Martin (2024) beschreibt als zentrales Ziel ihres wissenschaftlichen Arbeitens
angesichts der aktuell zu beobachtenden durch die moderne Lebensweise aus-
gelosten multiplen Krisen, sich den Antworten indigener Kollektive gegeniiber
der Herrschaft der Moderne zuzuwenden und somit also Seinsweisen

»denen jahrhundertelang jeder Wert abgesprochen wurde, obwohl sie Jahr-
tausende alter sind als wir. lhre neue Erfindung ist die Chance, die es uns
westlichen Forschenden erlaubt, ein Schritt beiseite zu treten, um neue Er-
zdhlungen hervorzubringen, in Verbindung mit den fragilen Wegen der viel-
faltigen Existierenden, Erzdhlungen, in denen diese endlich mit einbezogen
sind.« (ebd., S. 80).

Wenn es gelingt, iiber bestimmte Ubersetzungen neue Erzihlungen hervor-
zubringen, die alte Ausgrenzungen iiberwinden, ist damit meines Erachtens
schon sehr viel gewonnen. Das kann jedoch nur gelingen, wenn wir uns durch
solche Ubersetzungen selbst in Frage stellen lassen und zulassen, dass eta-
blierte kategoriale Strukturen und bestehende Ideen von Universalititim Zuge
der tibersetzenden Konfrontation mit dem Anderen erschiittert und verandert
werden.

05:17:58.


https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Bettina Fritzsche: Epistemische Ubersetzungen unter postkolonialen Bedingungen

Literatur

Baker, M. (2012). Modernity/Coloniality and Eurocentric Education: Towards a
post-Occidental self-understanding of the present. Policy Futures in Educa-
tion, 10(1), 4—22..

Bell, A. (2014). Relating Indigenous and Settler Identities: Beyond Domination. Pal-
grave Macmillan.

Butler, J. (2000a). Restaging the universal: Hegemony and the limits of formal-
ism. InJ. Butler, E. Laclau & S. Zizek (Hg.), Contingency, hegemony, universal-
ity: Contemporary dialogues on the left (S. 11-43). Verso.

Butler, J. (2000b). Competing universalities. In J. Butler, E. Laclau & S. Zizek
(Hg.), Contingency, hegemony, universality: Contemporary dialogues on the left
(S. 136-183). Verso.

Castro Varela, M. d. M. (2016). Von der Notwendigkeit eines epistemischen
Wandels: Postkoloniale Betrachtungen auf Bildungsprozesse. In T. Geier &
K. U. Zaborowski (Hg.), Migration: Auflosungen und Grenzziehungen. Perspek-
tiven einer erziehungswissenschaftlichen Migrationsforschung (S. 43—59). Beltz
Verlag.

Denzin, N. K., Lincoln, Y. S., & Smith, L. T. (Hg.). (2008). Handbook of critical
and Indigenous methodologies. SAGE.

Durie, M. (2017). Kaupapa Maori: Indigenizing New Zealand. In T. K. Hoskins
& A. Jones (Hg.), Critical conversations in Kaupapa Maori (S. 1-10). Huia Pu-
blishers.

Foucault, M. (1978). Dispositive der Macht: Uber Sexualitit, Wissen und Wahrheit.
Merve Verlag.

Grande, S. (2004). Red pedagogy: Native American social and political thought. Row-
man & Littlefield Publishers.

Hoskins, T. K., Martin, B., & Humphries, M. (2011). The power of relational re-
sponsibility. EJBO, 16(2), 22—27.

Hoskins, T. K., & Jones, A. (2017). Non-human others and Kaupapa Maori re-
search. In T. K. Hoskins & A. Jones (Hg.), Critical conversations in Kaupapa
Maori (S. 49—64). Huia Publishers.

International Federation of Social Workers (IFSW). (2014). Global definition of so-
cial work. https://www.ifsw.org/what-is-social-work/global-definition-of
-social-work/

Jones, A. (2017). Dangerous liaisons: Pakeha, Kaupapa Maori, and educational
research. In T. K. Hoskins & A. Jones (Hg.), Critical conversations in Kaupapa
Maori (S. 179-195). Huia Publishers.

167


https://www.ifsw.org/what-is-social-work/global-definition-of-social-work/
https://www.ifsw.org/what-is-social-work/global-definition-of-social-work/
https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.ifsw.org/what-is-social-work/global-definition-of-social-work/
https://www.ifsw.org/what-is-social-work/global-definition-of-social-work/

168

Infragestellung von Vermittelbarkeit

Jones, A., & Jenkins, K. (2008). Rethinking collaboration: Working the indi-
gene—colonizer hyphen. In N. K. Denzin, Y. S. Lincoln & L. T. Smith (Hg.),
Handbook of critical and Indigenous methodologies (S. 471-486). SAGE.

Knobloch, P. D. T. (2020). Epistemological decolonization and education: In-
ternational perspectives. Foro de Educacién, 18(1), 1-10.

Lambe, J. (2003). Indigenous education, mainstream education, and Native
studies: Some considerations when incorporating Indigenous pedagogy
into Native studies. American Indian Quarterly, 27(1/2), 308—324. WWW.jsto
r.org/stable/4138868

Lynn, R. C. (2001). Learning from a >Murri way. British Journal of Social Work,
31(6), 903-916.

Mannheim, K. (1980). Strukturen des Denkens (D. Kettler, V. Meja & N. Stehr,
Hg.). Suhrkamp.

McKinley, E. A., & Smith, L. T. (2019). Handbook of Indigenous education. Sprin-
ger.

Martin, N. (2024). Im Osten der Triume: Antworten der Even auf die systemischen Kri-
sen. Matthes & Seitz.

Mika, C. (2017). Indigenous education and the metaphysics of presence. Routledge.

Mignolo, W. D. (2002). The geopolitics of knowledge and the colonial differ-
ence. South Atlantic Quarterly, 101(1), 57-96.

Mignolo, W. D. (2011). The darker side of Western modernity: Global futures, decolonial
options. Duke University Press.

Mignolo, W. D. (2019). Epistemischer Ungehorsam: Rhetorik der Moderne, Logik der
Kolonialitit und Grammatik der Dekolonialitit. Turia + Kant.

Milne, A. (2017). Colouring in the white spaces: Reclaiming cultural identity in
whitestream schools. Peter Lang.

Moreton-Robinson, A. (2009). Introduction: Critical Indigenous theory. Cul-
tural Studies Review, 15(2), 11-12..

Nakata, M. (2006). Australian Indigenous studies: A question of discipline. The
Australian Journal of Anthropology, 17(3), 271-282.

Osterhammel, J., & Jansen, J. (2009). Kolonialismus: Geschichte, Formen, Folgen.
C. H. Beck.

Ricken, N. (2023). >Inklusion< und die Logik erziehungswissenschaftlicher
Grundbegriffe — Ein Blick von der Seite. In T. Sturm, N. Balzer, ]. Budde
& A. Hackbarth (Hg.), Erziehungswissenschaftliche Grundbegriffe im Spiegel der
Inklusionsforschung (S. 21-41). Barbara Budrich.

Roh, D. (2021). Indigenes Wissen — wissenschaftliches Wissen — Theorie — Pra-
xis: Anmerkungen zur Vergleichbarkeit und Vereinbarkeit verschiedener



http://www.jstor.org/stable/4138868
http://www.jstor.org/stable/4138868
https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
http://www.jstor.org/stable/4138868
http://www.jstor.org/stable/4138868

Bettina Fritzsche: Epistemische Ubersetzungen unter postkolonialen Bedingungen

Wissensformen. In S. Borrmann & C. Spatscheck (Hg.), Architekturen des
Wissens: Wissenschaftstheoretische Grundpositionen im Theoriediskurs der Sozia-
len Arbeit (S. 202—218). Beltz Juventa.

Smith, G. H. (1997). The development of Kaupapa Maori: Theory and praxis [PhD-
Dissertation, University of Auckland].

Smith, L. T. (2012). Decolonizing methodologies. Zed Books.

Smith, L. T. (2015). Kaupapa Maori research — Some Kaupapa Maori principles.
In L. Pihama & K. South (Hg.), Kaupapa Rangahau: A reader. A collection of
readings from the Kaupapa Maori Research Workshop Series Led (S. 46—52). Te
Kotahi Research Institute.

Spivak, G. C. (1988). Can the subaltern speak? In C. Nelson & L. Grossberg
(Hg.), Marxism and the interpretation of culture (S. 271-313). University of Illi-
nois Press.

Spivak, G. C. (2000). Translation as culture. Parallax, 6(1), 13—24.

Stewart, G. T. (2020). A typology of Pakeha »whiteness«. Review of Education,
Pedagogy, and Cultural Studies, 42(4), 296—310.

Wrana, D. (2023). Der ethische Einsatz des Ubersetzens. In J. Dinkelaker (Hg.),
Differenz — Ubersetzung — Teilhabe: Konzeptionelle und empirische Explorationen
(S. 45—-96). transcript.

169


https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

o

1174

8.


https://doi.org/10.14361/9783839472262-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

