Kapitel 6
Dis/abling Religion: Wirkungen und Ebenen

Soziale Phinomene sind komplexe Phinomene. Um sie zu erfassen, so konstatiert
Strauss, sind komplexe Theorien nétig. Er versteht darunter dichte Theorien, die ver-
schiedene empirische Aspekte beriicksichtigen und die Beziehungen dieser Aspekte
zueinander rekonstruieren.! Das Ziel der folgenden Ausfithrungen ist es, die im empi-
rischen Material beobachteten Aspekte des Verhiltnisses zwischen Religion und »geis-
tiger Behinderung« in Kategorien zusammenzufassen und zu interpretieren. Dies ist
Grundlage fiir eine Grounded Theory of Dis/abling Religion. Im Folgenden sollen zunichst
diese Kategorien klar umrissen und zu einander in Bezug gesetzt werden. Es geht in
diesem Teil der vorliegenden Arbeit also darum, Inhalt und Umfang der gebildeten Wir-
kungs- und Ebenenkategorien zu beschreiben. Die drei anschlief}enden Kapitel beinhal-
ten eine detaillierte Betrachtung der konkreten Konzepte und Phinomene innerhalb der
Kategorien. Dabei fokussieren die drei Kapitel jeweils auf eine der drei Wirkungskate-
gorien Enabling, Disabling, Releasing und jedes Kapitel behandelt eine dieser Wirkungen
in Bezug auf die gesellschaftliche, gemeinschaftliche und transzendenzbezogene Ebene.

Abbildung 4: Dis/abling Religion

Wirkungen und Ebenen von Dis/abling Religion; Aufbau Kap. 7,8 und 9.

1 Vgl. Strauss1991,S. 31.

14,02.2026, 17:00:12. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Religion und Disability
6.1 Wirkungskategorien: Enabling, Disabling und Releasing

Tatséchlich stellen sich die verschiedenen Wirkungen als miteinander verwoben dar:
Wenn von »Behinderung« die Rede ist, impliziert dies Zuschreibungen von Fahigkeit;
wo befihigt wird, wird von Unfihigkeit ausgegangen; wer nach Auflésung/Befreiung
strebt, erfihrt wahrscheinlich in irgendeiner Weise eine Einschrinkung. Um die
drei verschiedenen Wirkungen Befihigung, Behinderung und Befreiung/Auflésung
durch und in religiésen Kontexten systematisch und verstindlich rekonstruieren zu
konnen, werden diese Wirkungen von Religion zunichst kiinstlich voneinander ge-
trennt und weitgehend isoliert von den jeweils anderen Wirkungsweisen beschrieben.>
Am Schluss dieser Arbeit werden in einer Grounded Theory of Dis/abling Religion, die die
Untersuchungsergebnisse zusammenfasst, die Beziehungen zwischen den Kategorien
hervorgehoben.

Was also wird unter Befihigung, Behinderung und Befreiung/Auflésung in und
durch Religion bzw. unter Enabling, Disabling und Releasing Religion gefasst? Welche
Aussagen iiber Religion und »Behinderung« wurden diesen Kategorien zugeordnet?
Oder genauer formuliert: Welche Schilderungen wurden zusammengenommen zur
Grundlage fir die Bildung dieser drei Wirkungskategorien?

6.1.1 Enabling Religion

Bei der Kategorie Enabling Religion geht es im Allgemeinen darum, inwiefern religio-
se Zusammenhinge Fihigkeit herstellen oder die Herstellung von Fihigkeit beférdern
— inwiefern Religion also befiihigt. Im Speziellen wird darauf fokussiert, inwiefern Re-
ligion diejenigen fiir bestimmte Zusammenhinge befihigt, die (innerhalb und/oder
auflerhalb von religiosen Zusammenhingen) als unfihig beurteilt werden.

Fihigkeit und Unfihigkeit sind keine objektiv gegebenen Eigenschaften und ent-
sprechen nicht eindeutig bestimmten Eigenschaften. Fihigkeit und Unfihigkeit exis-
tieren, wie oben dargelegt, als solche immer nur in einem bestimmten Kontext und im
Verhiltnis zu bestimmten Erwartungen. Zudem werden Fihigkeit und Unfihigkeit
emisch meistens nicht direkt und explizit konstatiert, sondern kommen indirekt zum
Ausdruck. Die Konstruktion von Fihigkeit, so wird hier angenommen, spiegelt sich
in Darstellungen von Inklusion wider.> Mit dem Terminus Inklusion wird in der vorlie-
genden Arbeit nicht normativ auf Bildungs- oder gesellschaftspolitische Zusammen-
hinge Bezug genommen, sondern auf einen Begriff aus der Systemtheorie Luhmanns
rekurriert. Er meint hier die kommunikative Beriicksichtigung oder den kommuni-
kativen Einschluss einer Person (oder eines Phinomens, das emisch einer Person zu-
gerechnet wird).* Inklusion heif3t hier also sehr allgemein und werturteilsfrei »die Art
und Weise [..], in der im Kommunikationszusammenhang Menschen bezeichnet, also
fir relevant gehalten werden[;] [...] die Art und Weise, in der sie als >Personen< behan-

Dies fithrt dazu, dass auf ein und dasselbe Phinomen oder auf ein und dasselbe Interviewzitat an ver-

N

schiedenen Stellen eingegangen und aus jeweils unterschiedlichen Perspektiven besprochen werden
kann.

3 Siehe Kap.2.2.
4 Vgl. Biewer/Schiitz 2016, S. 123.

14,02.2026, 17:00:12. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 6 — Dis/abling Religion: Wirkungen und Ebenen

delt werden.«’ Dabei geht es nicht darum, dass Menschen physisch oder interaktional
in eine Gemeinschaft oder Gesellschaft eingebunden werden; einer systemtheoreti-
schen Denkweise folgend, sind Menschen, wie oben bereits angemerkt wurde, nie Teil
von Gesellschaft, sondern gehoren immer zur Umwelt von Gesellschaft.® Es geht bei
Inklusion demnach um die kommunikative Beriicksichtigung von Personen.

Darstellungen von Inklusion in und durch Religion — und damit davon, dass in
religiosen Zusammenhingen Fihigkeit konstruiert wird — sind z.B. Schilderungen, in
denen eine Person oder eine Personengruppe in einen religiésen Zusammenhang ein-
bezogen wird oder denen zufolge Religion dazu fithrt, dass Personen in einem oder
mehreren verschiedenen sozialen Systemen beriicksichtigt werden.” Als Verweise auf
Inklusion und Fihigkeitskonstruktionen werden des Weiteren Beschreibungen und
Erzihlungen aufgefasst, die davon handeln, dass eine Person oder ein bestimmter Per-
sonenkreis zu etwas fihig oder in der Lage ist, etwas kann, anwesend ist, mitmacht,
zu einer Gruppe dazugehort oder eine bestimmte Rolle bei einem Vorgang spielt, dass
(jemandem) etwas moglich oder etwas normal ist etc.

Die Art und Weise, auf die Personen gemif3 der untersuchten Schilderungen in
einen Zusammenhang einbezogen werden, kénnen sehr verschieden sein. Folglich
miissen verschiedene Varianten von Inklusion unterschieden werden. Eine Variante
von Inklusion soll hier mit Partizipation bezeichnet werden. Partizipation meint die
Teilhabe an einem Geschehen und seinen Effekten im Gegensatz zur (reinen) Anwe-
senheit oder Beobachtung eines Geschehens; eine Art und Weise der Beriicksichtigung,
die zu Effekten fithrt, wie sie emisch im Allgemeinen angenommen werden (z.B. wei-
terer Inklusion).® Bei der Rekonstruktion von Enabling Religion ist also von Interesse,
wie ein jeweiliger Einbezug erfolgt, d.h., wie eine Person adressiert wird, unter welcher
sozialen Adresse’ eine Person in einer Operation beriicksichtigt wird oder anders for-
muliert: welche Rolle einer Person in einem sozialen Zusammenhang zukommt. Die
Analyse zeigt, dass mit verschiedenen Adressierungen unterschiedliche Beriicksich-
tigungen einhergehen: Manche Adressierungen implizieren Partizipation und weitere
Inklusion, andere nicht. Adressierungen kommen, so die Annahme, in Benennungen
und Rollenbeschreibungen von Personen zum Ausdruck. Weiterhin wird unter dem
Schlagwort Enabling Religion geklart, welche religiosen Zusammenhinge (welche Ele-
mente von Religion) von den Befragten als inkludierend dargestellt werden, welche re-
ligiosen Mafinahmen, um Inklusion zu erreichen, geschildert werden und worauf sich
die jeweiligen Mafinahmen richten: auf einzelne Personen oder Personengruppen mit
bestimmten Eigenschaften, auf religiose oder religiés gebundene Vorstellungen oder
gemeinschaftliche Abliufe, Organisationen oder gesellschaftliche Strukturen o.A.

5 Luhmann 2005b, S. 229 (Hervorhebung im Original).

6 Gesellschaftwird dabeials Kommunikationsvorgang verstanden.
7 ZurUnterscheidung verschiedener sozialer Systeme siehe 5.2.2.
8 Vgl. Fuchs-Heinritz 2011, S. 500, und Schwab 2016, S. 128.

9 Vgl. Fuchs1997,S. 60-64.

14,02.2026, 17:00:12. -

133


https://doi.org/10.14361/9783839456217-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Disability
6.1.2 Disabling Religion

In der Kategorie Disabling Religion sind Darstellungen zusammengefasst, die darauf
verweisen, wie religiése Zusammenhinge Unfihigkeit konstruieren, reproduzieren
und tradieren. Bei Disabling Religion geht es folglich um behindernde Wirkungen bzw.
Behinderung in und durch Religion. Wie sich Befihigung in Inklusionsdarstellun-
gen widerspiegelt, so kommt Behinderung in Schilderungen von Exklusion und Ein-
schrinkung zum Ausdruck. Wie Inklusion werden auch Exklusion und Einschrinkung
in Anlehnung an das systemtheoretische Gesellschaftsmodell Luhmanns definiert.
Allerdings hat Luhmann Exklusion weder ausfithrlich noch eindeutig bestimmt. Die
Rehabilitationssoziologin Gudrun Wansing weist darauf hin, dass Luhmann den Be-
griff der »Exklusion« in zwei unterschiedlichen Bedeutungsvarianten verwendet, die
er in unterschiedlichen Zusammenhingen entwickelt hat und die sich theoretisch
kaum vereinbaren lassen: Im Kontext seiner Theorie definiert Luhmann Exklusion
wertneutral als »strukturelle Voraussetzung fir den Prozess, wie sich die moderne
Gesellschaft produziert und aufrechterhilt, und damit gleichsam fir Inklusion als
Normalfall einer modernen Gesellschaft.«® So gesehen setzt Inklusion Exklusion vo-
raus. Dabei bleibt Exklusion aber, so konstatiert Wansing, weitgehend unbestimmt.™
Exklusion wird von Luhmann lediglich als »logischer Schatten«'* von Inklusion »fir
das, was fehlt, wenn Inklusion nicht zustande kommt«, bezeichnet.” In der Beschrei-
bung empirischer Beobachtungen bezeichnet Luhmann mit Exklusion einen kumu-
lativen Ausschluss als eine problematische Folge einer funktional differenzierten Ge-
sellschaft.

Der in der vorliegenden Arbeit verwendete Begriff der »Exklusion« und damit mit-
telbar die Konzepte der Unfahigkeitskonstruktion und der Disabling Religion kniipfen
an den erstgenannten, theoretischen Exklusionsbegriff Luhmanns an. Exklusion be-
zeichnet demnach im Folgenden nichtgegebene Inklusion, eine bestimmte Art und
Weise der Inklusion oder eine Folge der nicht gegebenen oder spezifischen Inklusion.
Kommt ein soziales (Teil-)System zu dem Schluss, nicht zustindig zu sein, fithren die
Nichtbeachtung, der Ausschluss oder eine bestimmte Behandlungsweise innerhalb
eines Systems zu einer Inklusion in ein (anderes) System, wobei die Relevanz einer
Person fiir andere Systeme unwahrscheinlicher oder unméglich wird, wird dies als
Exklusion bezeichnet. Exklusion ist demnach

. einevollstindige Nichtbeachtung einer Person oder eines Phinomens,

. ein expliziter Ausschluss oder eine explizite Zuweisung einer Person oder eines
Phinomens in den Zustindigkeitsbereich eines jeweils anderen (Teil-)Systems
oder

- eine Inklusion, die nicht von Dauer ist und zu keiner weiteren polykontexturalen,*
sondern zu einer monokontexturalen, d.h. auf ein System oder eine Adresse be-
schrankte Inklusion fihrt.

10 Wansing 2007, S. 280.
11 Vgl.ebd.,S. 276-279.
12 Luhmann 2005b, S. 244.
13 Ebd,, S.227.

14 Siehe Kap. 6.2.1.

14,02.2026, 17:00:12. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 6 — Dis/abling Religion: Wirkungen und Ebenen

Vollstindige Exklusion oder eine Position auflerhalb der Gesellschaft gibt es in dieser
Logik nicht. Es ist vielmehr zu kliren, in Bezug auf welches System jeweils In- oder
Exklusion vorliegt. In der Folge wird, wie oben dargelegt, »Behinderung« nicht mehr
ausschlieRlich normativ mit Exklusion aus der Gesellschaft assoziiert. »Behinderung«
wird stattdessen als Bezeichnung verstanden, die emisch dann verwendet wird, wenn
eine bestimmte Form der Inklusion — die in Wechselwirkung mit Exklusion steht —
erfolgt. Diejenigen, die als »behindert« bezeichnet werden, werden so adressierbar,
d.h., als fiir diese Adressierung geeignet beurteilt und gelten als relevant fiir die Ope-
rationen derjenigen Organisationen, die speziell auf die Behandlung des Phinomens
»Behinderung« ausgerichtet sind, und werden deshalb von diesen inkludiert. Grund
dafiir kann eine vorausgegangene Exklusion sein und auch die Folgen dieser spezi-
fischen Inklusion kénnen Exklusionscharakter haben.

Entsprechend der Formulierungen, die als Verweise auf Inklusion und die Kons-
truktion von Fihigkeit gedeutet werden, werden Schilderungen als Darstellung von
Exklusion, Einschrinkung und der Konstruktion von Unfihigkeit in und durch Reli-
gion kategorisiert, in denen z.B. eine Person oder eine Personengruppe nicht thema-
tisiert wird oder explizit oder implizit von einem religiésen Zusammenhang teilweise
oder vollstindig ausgeschlossen wird oder denen zufolge Religion dazu fithrt, dass die
Relevanz oder Partizipation von Personen in einem sozialen System oder in mehre-
ren verschiedenen sozialen Systemen eingeschrinkt oder verhindert wird. Aufierdem
werden unter Disabling Religion Schilderungen zusammengefasst, die Personen oder
einen bestimmten Personenkreis als unfihig (nicht kénnen, nicht in der Lage sein),
abwesend, nicht oder eingeschrinkt berechtigt oder ausgeschlossen prisentieren so-
wie die davon handeln, dass etwas fehlt, beeintrichtigt oder gestort, nicht moglich,
nicht erwiinscht oder nicht normal ist.

Die Indetermination des Exklusionsbegriffs bei Luhmann haben verschiedene
SoziologInnen zum Anlass genommen, die Konzepte Inklusion und Exklusion wei-
ter auszuarbeiten und verschiedene Varianten und Dimensionen der Inklusion zu
unterscheiden.” Bei der Untersuchung des Phinomens, das in der emischen Katego-
risierung »Behinderung« zum Ausdruck kommt, ist der Begriff der »Hyperinklusion«
bedeutsam, der im Zusammenhang mit der Ausdifferenzierung von Inklusion und
Exklusion entwickelt worden ist. Mit Hyperinklusion wird in der vorliegenden Arbeitim
Anschluss an Markus Gobel und Johannes Schmidt eine extreme Form der monokon-
texturalen Inklusion bezeichnet, bei der die Beriicksichtigung einer Person in jeweils
andere soziale Bereiche weitgehend ausgeschlossen ist. Die von Erving Goffman be-
schriebene totale Institution” ist ein Beispiel fir eine hyperinklusive Organisation. Fir
die Zusammenfassung von Darstellungen, die auf Hyperinklusion verweisen, kom-
men solche Schilderungen in den Interviews infrage, in denen stark auf Begrifflich-
keiten und Konzepte rekurriert wird, die mit einem bestimmten System in Verbin-
dung stehen oder in denen dargestellt wird, dass ein Problem nur auf eine bestimmte
Art und Weise behandelt oder Personen nur auf eine Art und Weise adressiert werden
(kénnen). Obwohl Hyperinklusion vom Wort her eher der Kategorie Enabling Religion
zugeordnet werden konnte, wird sie im Folgenden in den Kapiteln diskutiert, die die

15 Vgl. Wansing 2005, S. 40-45.
16 Vgl. Gobel/Schmidt1998, S. 111f.
17 Vgl. Goffman1972.

14,02.2026, 17:00:12. -

135


https://doi.org/10.14361/9783839456217-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Religion und Disability

Disabling Religion behandeln. Diese Art und Weise der Inklusion wird deshalb der Be-
hinderung durch Religion zugeordnet, weil sie weitreichende Exklusionsfolgen hat,
also weiterfithrende Inklusion behindert.

6.1.3 Releasing Religion

Schilderungen in der Kategorie Releasing Religion beinhalten Vorstellungen und Erfah-
rungen von einer Auflosung von »Behinderung« und Behinderungsvorgingen (Aufls-
sung von Disability) in und durch Religion. Das heifit, dass es in diesen Schilderungen
um eine elementare Verinderung oder ein vollstindiges Verschwinden von individu-
ellen Eigenschaften, sozialen Umstinden und/oder Kategorisierungen, die mit »Be-
hinderung«/»geistiger Behinderung« assoziiert werden, geht.

Zwischen Releasing (Auflosung) und Enabling (Befihigung) besteht ein wesentlicher
Unterschied: Inklusion und Befihigung stellen nicht infrage, dass »Behinderung« (die
individuellen Eigenschaften, die als solche gelten) und/oder Exklusion bzw. Unfihig-
keitskonstruktionen bestehen. Die Auflosung hat zwar auch nur vor dem Hintergrund
Sinn, dass »Behinderung« als individuelle Eigenschaft oder soziale Kategorisierung
zu irgendeinem Zeitpunkt wahrgenommen wird — »Behinderung« hat fir die Aufls-
sung also mittelbare Bedeutung. Auflosung ist aber gerade dadurch gekennzeichnet,
dass individuelle Eigenschaften und/oder Kategorisierungen voriibergehend oder
endgiiltig fir den Zusammenhang, um den es in den entsprechenden Schilderungen
geht, keine unmittelbare Bedeutung haben.

Releasing Religion kommt einerseits als emisches Postulat vor. Dies ist dann der Fall,
wenn im Material implizit oder explizit geschildert wird, dass »Behinderung«/»geis-
tige Behinderung« als individuelle Eigenschaft oder soziale Kategorisierung sich in
oder durch religiése Zusammenhinge wesentlich verindert oder auflost, verschwin-
det, tiberwunden wird, keine Bedeutung (mehr) hat oder haben soll. Es lisst sich in
diesen Fillen beschreiben, wer Auflosung von »Behinderung«/»geistiger Behinderung«
in oder durch religiose Zusammenhinge wie, vor welchem Hintergrund und mit welcher
Konsequenz darstellt. Andererseits kann in etischer Perspektive dann Auflgsung fest-
gestellt werden, wenn Schilderungen anzeigen, dass Erwartungsverletzungen zu Er-
wartungsentsprechungen werden — ohne, dass dabei die Bezeichnung oder Katego-
risierung als »behindert« diese Entsprechung herstellt. Damit werden Vorginge der
Behinderung (Disability) ausgesetzt. Zum Ausdruck kommen kann diese Aussetzung
von Behinderungsvorgingen in einem Wechsel von Adressierungen, die sich wiede-
rum in Benennungen und Rollenbeschreibungen von Personen durch die Befragten
widerspiegeln kann. Mit soziologischem Blick auf solche Schilderungen lisst sich dis-
kutieren, wie es emisch zu Erfahrungen und Darstellungen der Auflésung (oder De-
konstruktion) von »Behinderung« im Zusammenhang mit Religion kommt. Damit ist
insbesondere die Kategorie der Releasing Religion dafiir geeignet, der Frage nach dem
Konstruktionscharakter von »Behinderung« nachzugehen.

14,02.2026, 17:00:12. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 6 — Dis/abling Religion: Wirkungen und Ebenen

6.2 Ebenenkategorien: Gesellschaft, Gemeinschaft
und transzendenzbezogene Vorstellungen

Die Feststellung, dass unterschiedliche Kategorien miteinander verwoben sind, gilt
nicht nur, wie oben konstatiert, fiir die Wirkungs-, sondern auch fiir Ebenenkate-
gorien: Ein- und Ausschliisse auf einer Ebene konnen Fihigkeit und Unfihigkeit auf
einer bestimmten anderen Ebene voraussetzen; Fihigkeit und Unfihigkeit auf einer
Ebene fithren zu unterschiedlichen Konsequenzen der In- und Exklusion auf anderen
Ebenen. So wie die Wirkungen werden aber auch die Ebenen im Folgenden zunichst
kiinstlich voneinander getrennt und einzeln besprochen. Was ist hier also jeweils ge-
meint, wenn von einer gesellschaftlichen, gemeinschaftlichen und transzendenzbe-
zogenen Ebene die Rede ist?

6.2.1 Gesellschaft

Gesellschaft im luhmannschen Sinne ist die Gesamtheit der sozialen Operationen,
also von Kommunikation in allen Codierungen, die verschiedene Systeme konstituie-
ren, und in allen unterschiedlichen Semantiken. Wenn es im Folgenden um Inklusion
in und Exklusion aus bzw. Befihigung und Behinderung in Bezug auf die Gesellschaft
geht, dann geht es um das Verhiltnis von Individuen und bestimmten Gruppen zu
verschiedenen kommunikativen Zusammenhingen. Es lieRe sich auch sagen: Es geht
um Sozialintegration.’®

Obwohl in diesem Sinne religiése Kommunikation in ihren unterschiedlichen
Semantiken Teil von Gesellschaft ist, wird hier, wenn Befihigung, Behinderung und
Auflosung durch Religion auf gesellschaftlicher Ebene (Socially Enabling/Disabling/Re-
leasing Religion) erortert wird, auf die Zusammenhinge der Gesellschaft eingegangen,
die nicht religiés codiert sind, sondern als Kommunikation der Systeme Bildung, Ge-
sundheit, Kunst, Massenmedien, Militir, Politik, Recht, soziale (Intim-)Beziehungen,
Sport, Wirtschaft und Wissenschaft (insofern diese vorliegen).” Fiir die Diskussion
der Frage, welche befihigenden, behindernden und »Behinderung« auflésenden Wir-
kungen religiése Kontexte gemifi den Darstellungen der InterviewpartnerInnen auf
der gesellschaftlichen Ebene haben, werden also Darstellungen religionsexterner oder
iiber den eigenen Bereich hinausreichende Wirkungen religiéser Zusammenhinge be-
trachtet. Mit den Begrifflichkeiten Luhmanns heiflt dies: Es wird auf die Wirkungen
fokussiert, die das Religionssystem und seine In-/Exklusion auf seine soziale Umwelt
hat. Dabei kann soziale Umwelt von Religion nicht nur auerhalb der anthroposophi-
schen, evangelischen und katholischen Einrichtungen, sondern auch in ihrem Inneren
verortet werden.?® Zu erdrtern ist dann, inwiefern ein System iiberhaupt ein anderes
oder die In- und Exklusion eines anderen Systems beeinflussen kann, da nach dem
Modell Luhmanns Systeme nicht miteinander, sondern immer nur in ihrer jeweils
eigenen, spezifischen Codierung kommunizieren.

18 Vgl. Wansing 2005, S. 37ff.
19 Vgl.ebd,, S. 42, und siehe Kap.5.2.1.

20 Wie der Uberblick tiber die historische Entwicklung gezeigt hat, ist nicht mehr davon auszugehen,
dass es sich bei den religios gebundenen Einrichtungen um religiose Mikromilieus handelt (siehe
Kap.1.3.2). Dies zeigt sich auch im analysierten Material.

14,02.2026, 17:00:12. -

187


https://doi.org/10.14361/9783839456217-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Religion und Disability

Die Beziehungen, die Menschen zur Gesellschaft haben, lassen sich nach ver-
schiedenen Kriterien unterscheiden. Es lisst sich z.B. die Qualitit der Beziehungen
analysieren: Unter welchen Adressen, d.h. in welchen Rollen werden Personen in ein
soziales Geschehen eingebunden? Auflerdem kann nach der Quantitit von Beziehun-
gen gefragt werden: Ist eine Person unter einer einzigen Adresse bzw. in einem ein-
zigen System fiir soziale Zusammenhinge relevant oder wird sie von verschiedenen
Systemen in unterschiedlicher Weise adressiert, nimmt sie also mehrere Rollen ein?
Bei einer einfachen Beriicksichtigung liegt, wie oben festgehalten, Hyperinklusion
vor; der Umstand, dass eine Person Inklusion in mehrere Systeme und verschiedene
Adressierungen erfihrt, wird hier als Polykontexturalitit bezeichnet.?

6.2.2 Gemeinschaft

In den Arbeiten Luhmanns ist Gemeinschaft kein zentraler Begriff. Er kommt bei
Luhmann nur am Rande, im Zusammenhang mit seinen Ausfithrungen zum sozia-
len System Familie, vor.?> Grundlegend fiir das systemtheoretische Denken ist, dass
Gemeinschaft nicht als eine Gruppe aus Menschen oder ihren Beziehungen zuein-
ander verstanden werden kann, da dort Gesellschaft insgesamt nicht aus Menschen
besteht.”? Was wird dann in der vorliegenden Arbeit als Gemeinschaft bzw. gemein-
schaftlich (im Sinne von gemeindlich oder religios-gemeinschaftlich, congregational)
bezeichnet?

Gemeinschaft bezeichnet hier kommunikative Akte, die systemisch eindeutig
und semantisch einheitlich konnotiert sind sowie Einheitssemantiken aufweisen. In
dieser Sichtweise konstituiert sich Gemeinschaft also, wie bereits festgehalten, nicht
aus bestimmten Personen oder aus deren Beziehungen zueinander (also auch nicht
aus der Gleichheit derer, die in die Gemeinschaft einbezogen werden),** sondern iiber
eine einheitliche Semantik und das Konstatieren einer Einheit innerhalb einer Vielheit
und gegeniiber einer Andersheit.” Eine religiose Gemeinschaft ist demnach religiose
Kommunikation mit einer bestimmten religiosen Semantik,? in der Personen unter
verschiedenen Adressen inkludiert und exkludiert werden sowie in der Einheit (z.T.
auch Gleichheit) im Inneren - in Abgrenzung zu etwas anderem, Aufierem — behauptet
wird.

Bei der Erorterung von Enabling, Disabling und Releasing Religion auf gemeinschaft-
licher Ebene geht es dementsprechend um Schilderungen davon, wie Personen in
religiosen Zusammenhingen beriicksichtigt werden. Dabei geht es nicht unbedingt
um physische Anwesenheit, sondern um jede Form der Beriicksichtigung, die geschil-

21 Vgl. Wansing 2005, S. 40-46, und Fuchs 1997, S. 70f.

22 Vgl.Opielka 2006, S. 353 und 377ff.

23 Vgl. Luhmann 2005a, S.189-206. Vgl. auch Fuchs 1992, S. 185f.

24 Die Inklusion in die Gemeinschaft erfolgt weder aufgrund einer Gleichheit von Personen, noch stellt
sich eine solche mit oder nach der Adressierung durch die Gemeinschaft ein, sondern es bildet sich
eineinterne soziale Ordnung.

25 Vgl. Walthert 2010, S. 263, und Liiddeckens/Walthert 2018, S. 469. Die Unterscheidungen werden an
der Zugehorigkeit von Personen festgemacht (vgl. Luhmann 2005a, S.190-203).

26 Religios gebundene Semantiken sind jedoch nicht gleichzusetzen mit Religion (siehe Kap. 2.2.1). Sie
kénnen aber als Verweis auf Religion gedeutet werden.

14,02.2026, 17:00:12. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 6 — Dis/abling Religion: Wirkungen und Ebenen

dert wird. Diskutiert werden (interne und externe) Bedingungen und Mechanismen
verschiedener Varianten der religiosen Adressierung, der religiésen In- und Exklu-
sion und damit die religionsinternen Un-/Fihigkeitskonstruktionen, wie sie aus dem
untersuchten Material abgeleitet werden kénnen. Es geht also um Aussagen dariiber,
wer aus welchen Griinden innerhalb religiéser Zusammenhéinge wie bezeichnet wird,
welche Rolle einer Person (auch im Verhiltnis zu anderen Personen) zugeschrieben
wird und darum, wer aus welchen Griinden (implizit oder explizit) von religidsen bzw.
gemeinschaftlichen Zusammenhingen ausgeschlossen wird — ohne normative Postu-
late zu formulieren. Wer wird von wem wann als fihig erachtet, an welchen religiosen
Zusammenhingen auf welche Weise zu partizipieren und wer nicht? Es lassen sich so
Konstruktionen von Unfihigkeit und Fihigkeit innerhalb religioser Zusammenhinge
sowie ihre interne soziale Ordnung erschlieRen.

Die Bedingungen der Adressierungen, In- und Exklusionen sowie der Un-/Fihig-
keitskonstruktionen, die damit verbunden sind, konnen auch auflerhalb des Bereichs
von Religion liegen. Dies fithrt erneut zu der Frage, inwiefern sich verschiedene Sys-
teme gegenseitig beeinflussen kénnen. Religiése Zusammenhinge werden in Einrich-
tungen,” Vorstellungen®® und Praktiken® unterschieden. Von Bedeutung ist, dass die
Einrichtungen, Vorstellungen und Praktiken einen direkten oder indirekten Bezug
zur Transzendenz-Immanenz-Unterscheidung oder zumindest eine Zuordnung zu
Anthroposophie, Katholizismus oder Protestantismus aufweisen. Eine Zuordnung
zu Anthroposophie, Katholizismus oder Protestantismus allein ist streng genommen
zwar nicht Religion im luhmannsch-systemtheoretischen Sinne,* sie wird dennoch
ebenfalls als mit Religion assoziiert betrachtet, weil anthroposophische, katholische
und protestantische Konnotationen als Verweis auf einen (moglichen) indirekten Be-
zug zur Transzendenz-Immanenz-Unterscheidung interpretiert werden kann.

6.2.3 Transzendenzbezogene Vorstellungen

Bei transzendenzbezogener Befihigung, Behinderung und Auflésung geht es darum,
wie die Befragten »geistige Behinderung« beschreiben, wenn sie diese in Bezug zu
Transzendentem bzw. in Bezug zu Transzendenzreprisentationen, d.h. zu transzen-
denzbezogenen Vorstellungen setzen. Damit geht es aus systemtheoretischer Sicht in
gewisser Weise um den Kern von Religion. Denn wie oben im Kapitel zur Termino-
logie erliautert wurde, ist nach luhmannscher Definition das Kennzeichen von Reli-
gion, dass sie in Unbestimmbares (Transzendentes) und Bestimmbares (Immanentes)
unterscheidet und durch Kontingenzformeln wie Gott oder Karma das Unbestimm-
bare in Bestimmbares iiberfithrt. Gott, Karma und Ahnliches reprisentieren das Un-
bestimmbare (das Transzendente), machen es sozusagen ein Stiick weit greifbarer
und l6sen somit die Kontingenz des Bestimmbaren auf: Gott, Karma usw. werden in
letzter Instanz fiir das beobachtbare Geschehen verantwortlich gemacht.

27 Hier: anthroposophische, evangelische und katholische Einrichtungen der Behindertenhilfe und So-
zialtherapie.

28 Rekurse auf Motive religionsspezifischer autoritativer religiéser Texte, religionsspezifische Theolo-
gien, Anthropologien, Kosmologien.

29 Handlungen mit unmittelbaren oder mittelbaren religiosen Beziigen, z.B. Rituale.

30 Siehe Kap.2.1.1.

14,02.2026, 17:00:12. -

139


https://doi.org/10.14361/9783839456217-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Religion und Disability

Unter transzendenzbezogener Befihigung werden hier Darstellungen gefasst, die
Menschen als transzendenzbezogen fihig prisentieren. Das sind z.B. Schilderungen
davon, dass sich Menschen erfolgreich in Gebeten an Gott oder andere transzendenz-
reprisentierende Wesen wenden, oder davon, dass Menschen Wissen von oder Er-
fahrungen mit transzendenzreprisentierenden Michten oder Kriften haben oder
potenziell haben kénnten. Transzendenzbezogene Behinderung liegt vor, wenn die
Befragten Menschen absprechen, solche Fihigkeiten, Moglichkeiten, Wissensbestin-
de oder Erfahrungen haben zu konnen. Als Transcendence Related Releasing Religion wer-
den Schilderungen kategorisiert, die auf eine Auflésung von »geistiger Behinderung«
oder von Behinderungsvorgingen im Zusammenhang mit Beziigen auf Transzenden-
tes verweisen.

Davon ausgehend wird in den Kapiteln zur Transcendence related Enabling, Disabling
und Releasing Religion z.B. nachgezeichnet, welche Bedeutung einer »geistigen Behin-
derung« fur die Beziehung zwischen Gott und einem Menschen aus Sicht der Befrag-
ten zukommt und welche karmischen Konsequenzen eine »geistige Behinderung« hat.
Auflerdem werden Aussagen dariiber analysiert, was mit einer »geistigen Behinde-
rung« nach dem Tod, im ewigen oder in einem nichsten Leben eines Menschen nach
der Wiederverkorperung seines Geists passiert; und es wird beschrieben, welche Ef-
fekte von einer »geistigen Behinderung, die im diesseitigen, aktuellem Leben vorliegt,
auf Geschehnisse nach dem Tod oder auf nichste Leben emisch erwartet werden.

14,02.2026, 17:00:12. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

