3. Philosophia mechanica

was wie zielgerichtetem Handeln fihig ist.% Ein Punkt, den Boyle nicht mit
seiner theologischen Sicht in Einklang bringen kann.”® Wenn die Ursache fiir
Bewegung in der Substanz liegt (wie in der Scholastik angenommen), dann
kollidiert das mit einer theologischen Sichtweise, weil Boyle auch den Dingen
eine Intuition, schlimmer noch, einen Willen zum eigenen Handeln zugeste-
hen miisste.

Man sieht, wie einfach es ist, durch die Etablierung einer plausiblen Di-
chotomie Evidenzeffekte zu erzeugen, die verschleiern, wie schwach die tat-
sichliche Begriindung ist.

3.5 Mechanik als Erklarungssystem des Menschen

Im 17. Jahrhundert beginnt also das, was man die Verwissenschaftlichung des
Menschen nennen kénnte. Der Mensch als Gegenstand der Erkenntnis soll
aus einem fiir spekulativ gehaltenen Bereich in einen tiberfiithrt werden, der
auf sicherem Grund steht, d.h., dem propagierten wissenschaftlichen Ideal
entspricht. Dass sich eine so junge Wissenschaft wie die neuzeitliche Natur-
wissenschaft nicht allein auf ihre metaphysische Uberzeugungskraft verlisst,
ist wenig verwunderlich, bedenkt man, dass hier vor allem gegen normativen
Widerstand argumentiert werden muss. Denn im blinden Vertrauen auf die
Scholastik, Gott oder sonst eine tradierte Instanz, steht man dem Gegenbe-
weis durch die Empirie oftmals gleichgiiltig gegeniiber.”” Gleichzeitig, und
das ist das eigentlich Paradoxe, wird ein empirisches Erkenntnisideal einem
mechanizistischen Monismus untergeordnet.

Gegen die tradierte Lehre der aristotelischen Scholastik anschreibend, in-
strumentalisieren die Vertreter einer neuzeitlichen Wissenschaft die Mensch-
Maschine-Analogie, um die nétigen Evidenzeffekte zu schaffen, wenn der
mechanizistische Monismus der Empirie zu erliegen droht. Denn zwischen
dem scholastischen und dem neuzeitlichen Paradigma existiert eine Kluft, die
ideologisch und normativ gefestigt ist. Es »muf3te ein vollig neuer Standpunkt

69  Dass Materie bzw. Dinge zu zielgerichtetem (moralischen) Handeln fahig sind, wird
sich bei den Vertretern der Akteur-Netzwerk-Theorie wiederfinden.

70 Cook 2001, S.143.

71 Wie bereits erwdhnt, zeigt sich diese Ignoranz z.B. an der Annahme iiber die Fallge-
schwindigkeit von Korpern. Entgegen allen Beobachtungen ging man davon aus, dass
ein Gegenstand proportional schnell zu seinem Gewicht fallt.

https://dol.org/10:14361/9783839466315-011 - am 14.02.2026, 18:53:40, - Open A

83


https://doi.org/10.14361/9783839466315-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Riskantes Denken

der Natur gegeniiber erobert werden: das substantielle Denken, das nach dem
Wesen der Dinge fragte, mufite gegen das funktionelle ausgetauscht werden,
welches das Benehmen der Dinge in ihrer gegenseitigen Abhingigkeit fest-
stellen will.«”*

Tiefgreifende wissenschaftliche Umbriiche passieren selten tiber Nacht.
Indem Boyle etwa auf dem aristotelischen Fundament einer Natiirlich-
Kinstlich-Dichotomie aufbaut, versichert er sich einem bereits akzeptierten
argumentativen Grund und entfernt sich von diesem lediglich durch eine
Neuordnung der Entititen in die jeweilige ontische Menge. Weil die Argu-
mentation strukturhomolog zu der aristotelischen ist, argumentiert Boyle
damit strenggenommen mit den aristotelischen Primissen gegen die aristo-
telische Physik. Und obwohl Boyle Gott als den Hervorbringer der Maschine
Mensch annimmt, um seine Theorie in Einklang mit der Theologie zu halten,
spielt dieser als Erklarungsentitit fiir das mechanistische Erklirungssystem
in Wirklichkeit schon gar keine Rolle mehr. Eine Tatsache, die sich schon
bei Descartes beobachten lisst. D.h., man setzt Gott zwar als Schépfer, als
groflen Weltmaschine-Ingenieur in die argumentative Gleichung ein, fur
das Erklirungsmodell selbst ist dieses Element aber vollig iberfliissig. Die
transzendentale Grofie Gott ist damit zwar noch Teil der Argumentation, sie
ist aber kein wesentlicher Faktor fiir das Erklirungsmodell mehr.

Blickt man auf die grofien Systementwiirfe, dann lisst sich feststellen,
dass die Analogie zwischen Mensch und Maschine fiir die Theoriebildung
selbst oftmals eigentlich tiberfliissig ist. Das gilt fiir alle materialistischen An-
sitze, die argumentieren, dass alle Ursachen fiir die Eigenschaften und Er-
eignisse der materiellen Welt in den primiren Ursachen zu suchen sind bzw.
dass sich alle Ereignisse der Dingwelt aus den primidren Qualititen ableiten
lassen. Das erklirt ja auch, warum der Materialismus ein mechanistisches
Erklirungssystem postuliert; denn weil sich alle sekundiren Qualititen aus
den primiren Qualititen ableiten lassen miissen und diese geometrisch-me-
chanisch sind, eben auch alle anderen Qualititen vollstindig mechanischer
Art sein miissen.

Fir einen metaphysisch fundierten Materialismus hat eine Mensch-
Maschine-Analogie damit eigentlich keine Funktion. Denn eine Ausweitung
des mechanistischen Erklirungssystems auf organische Prozesse ist meta-
physisch immer schon mitbegriindet.

72 Dijksterhuis 1950, S. 557.

https://dol.org/10:14361/9783839466315-011 - am 14.02.2026, 18:53:40, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839466315-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Philosophia mechanica

Das massenhafte Auftauchen der Analogie im 17. Jahrhundert legt des-
wegen einen anderen Schluss nahe, namlich dass es der theoretischen
Grundlegung der jungen Naturwissenschaft schlicht an Uberzeugungskraft
fehlt, weil ein mechanizistischer Monismus an empirische Erklirungsgren-
zen stoft. Nicht an der unbelebten Natur, sondern am Lebendigen wird
die Unzulinglichkeit des mechanistischen Erklirungssystem sichtbar. Wenn
Descartes die vitalistische Kraft mit einer Analogie zwischen organischen
Funktionen und hydraulischen Prozessen wegargumentiert, dann hat die Ana-
logie keine heuristische, illustrierende oder erkenntniserweiternde Funktion,
sondern soll die Grenzen des Erklirungssystems kaschieren.

Denn es lassen sich eben nur die Ereignisse und Eigenschaften vollstin-
dig mechanisch auflésen, die sich auf die primiren Prinzipien zuriickfithren
lassen. Strenggenommen entfernt man sich damit aber bereits von dem wis-
senschaftlichen Ideal, weil die a priori Annahme, dass der Mensch analog zu
einer Maschine beschrieben werden kann, die Sicht auf die organischen Pro-
zesse stark einschrankt. Das Erklirungssystem ist fiir den Menschen schlicht
nicht ausreichend, weil es verschiedene Phinomene nicht befriedigend erkli-
ren kann.

Es ist kein Wunder, dass sich auf dem hohen Abstraktionsniveau, auf
dem die primiren Qualititen angesiedelt sind, leicht fiir ein monistisches
und mechanistisches Erklirungssystem argumentieren lisst. Es ist aber ge-
nauso kein Wunder, dass das Erklirungsmodell aus den gleichen Griinden
zu unterkomplex ist, um die mannigfaltigen Phinomene der Natur vollstin-
dig zu erkliren. »Der Materialismusc, beginnt Franz Kutschera seinen Text
Die falsche Objektivitit (1993), »ist eine reduktionistische These. [..] Die bei-
den Hauptprobleme des Materialismus sind die Reduktion biologischer und
die seelisch-geistiger Phinomene.«”® Die Analogie von Mensch und Maschine
mag zwar in einzelnen Fillen heuristisch erfolgreich sein, wie es etwa fir die
Bewegung des Herzens bis zu einem gewissen Grad der Fall ist, sie stof3t aber
auch genauso an Erklirungsgrenzen. Diese Grenzen unsichtbar werden zu
lassen, ist die herausragende Leistung der Analogie. Wo ein mechanistisches
Erklirungssystem inadidquat zu werden droht, werden mithilfe von Analogien
Evidenzeffekte generiert, die das Erklirungspotenzial kiinstlich verlingern.

Wenn aber das Maschinengleichnis tatsichlich einen wesentlichen Zug
des Denkens der klassischen Naturwissenschaft wiedergabe, so diirfte man

73 Franz von Kutschera [1993]. Die falsche Objektivitit. Berlin/New York 1993, S. 1.

https://dol.org/10:14361/9783839466315-011 - am 14.02.2026, 18:53:40, - Open A

85


https://doi.org/10.14361/9783839466315-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Riskantes Denken

doch erwarten, daf® darin wenigstens partielle finalistische Betrachtungen
einen wichtigen Platz einnehmen wiirden. Denn wer sich beim Studium
einer Maschine nur die Frage vorlegt, durch welche Ursache ein bestimmter
Teil bewegt wird, sich aber nicht in den damit beabsichtigten unmittel-
baren Zweck vertieft, der sieht sie nicht in ihrer Eigenschaft als Maschine,
sondern betrachtet sie als ein willkiirliches mechanisches System.”#

3.6 Die Analogie als ideologische Figur

»Kulturkritik«, liest man bei Georg Bollenbeck, »steht zwar immer auch in
einem theoriegeschichtlichen Traditionsbezug, aber sie bietet keine imma-
nente Entfaltung einer Theorie.«”> Wissenschaftliche Theorie unterscheidet
sich von ideologischer Schrift mindestens durch das Fehlen normativer Ex-
oder Implikationen. Die Analogie zwischen Mensch und Maschine, die bereits
im Kontext eines neuzeitlichen Paradigmenwechsels ein normatives Surplus
mit sich fithrt, wird im franzdsischen Materialismus, im Zeitalter der Auf-
klirung, vollstindig iiberstrapaziert und in eine normative Argumentations-
figur Giberformt. Denn der spite franzdsische Materialismus greift mit der
Mensch-Maschine-Analogie auf eine bereits etablierte Denkfigur zuriick, de-
ren heuristisches Potenzial zu diesem Zeitpunkt bereits vollstindig erschépft
ist, auf der sich als tradierter Figur aber aufbauen lisst.

Es gibt vermutlich niemanden in den Annalen der Mensch-Maschine-
Analogie, der symbolisch so fiir diese steht wie der franzésische Arzt und
Philosoph La Mettrie. Seine Schrift IHomme machine, in deren Titel er den
Menschen schon mit einer »herausfordernden Absichtlichkeit«”® als Maschi-
ne bezeichnet, wird gerne als das Werk des franzosischen Materialismus her-
vorgehoben, weil in diesem Text die Vorstellungen eines mechanistischen Ma-
terialismus in seiner konsequentesten Form kulminieren.

»Am meisten hat La Mettrie seiner Sache durch seinen Tod geschadet«”7,
schreibt Friedrich Albert Lange 1866 in seiner Geschichte des Materialismus.

74  Dijksterhuis 1950, S. 551.

75  Georg Bollenbeck [2007]. Eine Geschichte der Kulturkritik. Von ]. ]. Rousseau bis G. Anders.
Miinchen 2007, S. 8.

76  Friedrich Albert Lange [1866]. Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in
der Gegenwart. Erstes Buch. Geschichte des Materialismus bis auf Kant. 1serlohn 18763, S. 329.

77 Ebd., S.358.

https://dol.org/10:14361/9783839466315-011 - am 14.02.2026, 18:53:40, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839466315-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

