
3. Philosophia mechanica 83

was wie zielgerichtetem Handeln fähig ist.69 Ein Punkt, den Boyle nicht mit

seiner theologischen Sicht in Einklang bringen kann.70Wenn die Ursache für

Bewegung in der Substanz liegt (wie in der Scholastik angenommen), dann

kollidiert das mit einer theologischen Sichtweise, weil Boyle auch den Dingen

eine Intuition, schlimmer noch, einen Willen zum eigenen Handeln zugeste-

hen müsste.

Man sieht, wie einfach es ist, durch die Etablierung einer plausiblen Di-

chotomie Evidenzeffekte zu erzeugen, die verschleiern, wie schwach die tat-

sächliche Begründung ist.

3.5 Mechanik als Erklärungssystem des Menschen

Im 17. Jahrhundert beginnt also das, was man die Verwissenschaftlichung des

Menschen nennen könnte. Der Mensch als Gegenstand der Erkenntnis soll

aus einem für spekulativ gehaltenen Bereich in einen überführt werden, der

auf sicherem Grund steht, d.h., dem propagierten wissenschaftlichen Ideal

entspricht. Dass sich eine so junge Wissenschaft wie die neuzeitliche Natur-

wissenschaft nicht allein auf ihre metaphysische Überzeugungskraft verlässt,

ist wenig verwunderlich, bedenkt man, dass hier vor allem gegen normativen

Widerstand argumentiert werden muss. Denn im blinden Vertrauen auf die

Scholastik, Gott oder sonst eine tradierte Instanz, steht man dem Gegenbe-

weis durch die Empirie oftmals gleichgültig gegenüber.71 Gleichzeitig, und

das ist das eigentlich Paradoxe, wird ein empirisches Erkenntnisideal einem

mechanizistischen Monismus untergeordnet.

Gegen die tradierte Lehre der aristotelischen Scholastik anschreibend, in-

strumentalisieren die Vertreter einer neuzeitlichenWissenschaft dieMensch-

Maschine-Analogie, um die nötigen Evidenzeffekte zu schaffen, wenn der

mechanizistische Monismus der Empirie zu erliegen droht. Denn zwischen

dem scholastischen und demneuzeitlichen Paradigma existiert eine Kluft, die

ideologisch und normativ gefestigt ist. Es »mußte ein völlig neuer Standpunkt

69 Dass Materie bzw. Dinge zu zielgerichtetem (moralischen) Handeln fähig sind, wird

sich bei den Vertretern der Akteur-Netzwerk-Theorie wiederfinden.

70 Cook 2001, S. 143.

71 Wie bereits erwähnt, zeigt sich diese Ignoranz z.B. an der Annahme über die Fallge-

schwindigkeit von Körpern. Entgegen allen Beobachtungen ging man davon aus, dass

ein Gegenstand proportional schnell zu seinem Gewicht fällt.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-011 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Riskantes Denken

der Natur gegenüber erobert werden: das substantielle Denken, das nach dem

Wesen der Dinge fragte, mußte gegen das funktionelle ausgetauscht werden,

welches das Benehmen der Dinge in ihrer gegenseitigen Abhängigkeit fest-

stellen will.«72

Tiefgreifende wissenschaftliche Umbrüche passieren selten über Nacht.

Indem Boyle etwa auf dem aristotelischen Fundament einer Natürlich-

Künstlich-Dichotomie aufbaut, versichert er sich einem bereits akzeptierten

argumentativen Grund und entfernt sich von diesem lediglich durch eine

Neuordnung der Entitäten in die jeweilige ontische Menge. Weil die Argu-

mentation strukturhomolog zu der aristotelischen ist, argumentiert Boyle

damit strenggenommen mit den aristotelischen Prämissen gegen die aristo-

telische Physik. Und obwohl Boyle Gott als den Hervorbringer der Maschine

Mensch annimmt, um seine Theorie in Einklang mit der Theologie zu halten,

spielt dieser als Erklärungsentität für das mechanistische Erklärungssystem

in Wirklichkeit schon gar keine Rolle mehr. Eine Tatsache, die sich schon

bei Descartes beobachten lässt. D.h., man setzt Gott zwar als Schöpfer, als

großen Weltmaschine-Ingenieur in die argumentative Gleichung ein, für

das Erklärungsmodell selbst ist dieses Element aber völlig überflüssig. Die

transzendentale Größe Gott ist damit zwar noch Teil der Argumentation, sie

ist aber kein wesentlicher Faktor für das Erklärungsmodell mehr.

Blickt man auf die großen Systementwürfe, dann lässt sich feststellen,

dass die Analogie zwischen Mensch und Maschine für die Theoriebildung

selbst oftmals eigentlich überflüssig ist. Das gilt für alle materialistischen An-

sätze, die argumentieren, dass alle Ursachen für die Eigenschaften und Er-

eignisse der materiellen Welt in den primären Ursachen zu suchen sind bzw.

dass sich alle Ereignisse der Dingwelt aus den primären Qualitäten ableiten

lassen. Das erklärt ja auch, warum der Materialismus ein mechanistisches

Erklärungssystem postuliert; denn weil sich alle sekundären Qualitäten aus

den primären Qualitäten ableiten lassen müssen und diese geometrisch-me-

chanisch sind, eben auch alle anderen Qualitäten vollständig mechanischer

Art sein müssen.

Für einen metaphysisch fundierten Materialismus hat eine Mensch-

Maschine-Analogie damit eigentlich keine Funktion. Denn eine Ausweitung

des mechanistischen Erklärungssystems auf organische Prozesse ist meta-

physisch immer schon mitbegründet.

72 Dijksterhuis 1950, S. 557.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-011 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Philosophia mechanica 85

Das massenhafte Auftauchen der Analogie im 17. Jahrhundert legt des-

wegen einen anderen Schluss nahe, nämlich dass es der theoretischen

Grundlegung der jungen Naturwissenschaft schlicht an Überzeugungskraft

fehlt, weil ein mechanizistischer Monismus an empirische Erklärungsgren-

zen stößt. Nicht an der unbelebten Natur, sondern am Lebendigen wird

die Unzulänglichkeit des mechanistischen Erklärungssystem sichtbar. Wenn

Descartes die vitalistische Kraft mit einer Analogie zwischen organischen

Funktionen und hydraulischen Prozessen wegargumentiert, dann hat die Ana-

logie keine heuristische, illustrierende oder erkenntniserweiternde Funktion,

sondern soll die Grenzen des Erklärungssystems kaschieren.

Denn es lassen sich eben nur die Ereignisse und Eigenschaften vollstän-

dig mechanisch auflösen, die sich auf die primären Prinzipien zurückführen

lassen. Strenggenommen entfernt man sich damit aber bereits von dem wis-

senschaftlichen Ideal, weil die a priori Annahme, dass der Mensch analog zu

einer Maschine beschrieben werden kann, die Sicht auf die organischen Pro-

zesse stark einschränkt. Das Erklärungssystem ist für den Menschen schlicht

nicht ausreichend, weil es verschiedene Phänomene nicht befriedigend erklä-

ren kann.

Es ist kein Wunder, dass sich auf dem hohen Abstraktionsniveau, auf

dem die primären Qualitäten angesiedelt sind, leicht für ein monistisches

und mechanistisches Erklärungssystem argumentieren lässt. Es ist aber ge-

nauso kein Wunder, dass das Erklärungsmodell aus den gleichen Gründen

zu unterkomplex ist, um die mannigfaltigen Phänomene der Natur vollstän-

dig zu erklären. »Der Materialismus«, beginnt Franz Kutschera seinen Text

Die falsche Objektivität (1993), »ist eine reduktionistische These. […] Die bei-

den Hauptprobleme des Materialismus sind die Reduktion biologischer und

die seelisch-geistiger Phänomene.«73 Die Analogie vonMensch undMaschine

mag zwar in einzelnen Fällen heuristisch erfolgreich sein, wie es etwa für die

Bewegung des Herzens bis zu einem gewissen Grad der Fall ist, sie stößt aber

auch genauso an Erklärungsgrenzen. Diese Grenzen unsichtbar werden zu

lassen, ist die herausragende Leistung der Analogie. Wo ein mechanistisches

Erklärungssystem inadäquat zuwerden droht,werdenmithilfe von Analogien

Evidenzeffekte generiert, die das Erklärungspotenzial künstlich verlängern.

Wenn aber das Maschinengleichnis tatsächlich einen wesentlichen Zug

des Denkens der klassischen Naturwissenschaft wiedergäbe, so dürfte man

73 Franz von Kutschera [1993]. Die falsche Objektivität. Berlin/New York 1993, S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-011 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Riskantes Denken

doch erwarten, daß darin wenigstens partielle finalistische Betrachtungen

einen wichtigen Platz einnehmen würden. Denn wer sich beim Studium

einer Maschine nur die Frage vorlegt, durch welche Ursache ein bestimmter

Teil bewegt wird, sich aber nicht in den damit beabsichtigten unmittel-

baren Zweck vertieft, der sieht sie nicht in ihrer Eigenschaft als Maschine,

sondern betrachtet sie als ein willkürliches mechanisches System.74

3.6 Die Analogie als ideologische Figur

»Kulturkritik«, liest man bei Georg Bollenbeck, »steht zwar immer auch in

einem theoriegeschichtlichen Traditionsbezug, aber sie bietet keine imma-

nente Entfaltung einer Theorie.«75 Wissenschaftliche Theorie unterscheidet

sich von ideologischer Schrift mindestens durch das Fehlen normativer Ex-

oder Implikationen.Die Analogie zwischenMensch undMaschine, die bereits

im Kontext eines neuzeitlichen Paradigmenwechsels ein normatives Surplus

mit sich führt, wird im französischen Materialismus, im Zeitalter der Auf-

klärung, vollständig überstrapaziert und in eine normative Argumentations-

figur überformt. Denn der späte französische Materialismus greift mit der

Mensch-Maschine-Analogie auf eine bereits etablierte Denkfigur zurück, de-

ren heuristisches Potenzial zu diesem Zeitpunkt bereits vollständig erschöpft

ist, auf der sich als tradierter Figur aber aufbauen lässt.

Es gibt vermutlich niemanden in den Annalen der Mensch-Maschine-

Analogie, der symbolisch so für diese steht wie der französische Arzt und

Philosoph La Mettrie. Seine Schrift L’Homme machine, in deren Titel er den

Menschen schon mit einer »herausfordernden Absichtlichkeit«76 als Maschi-

ne bezeichnet, wird gerne als dasWerk des französischen Materialismus her-

vorgehoben,weil in diesemText die Vorstellungen einesmechanistischenMa-

terialismus in seiner konsequentesten Form kulminieren.

»Am meisten hat La Mettrie seiner Sache durch seinen Tod geschadet«77,

schreibt Friedrich Albert Lange 1866 in seiner Geschichte des Materialismus.

74 Dijksterhuis 1950, S. 551.

75 Georg Bollenbeck [2007]. Eine Geschichte der Kulturkritik. Von J. J. Rousseau bis G. Anders.

München 2007, S. 8.

76 Friedrich Albert Lange [1866]. Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in

derGegenwart.Erstes Buch.Geschichte desMaterialismus bis aufKant. Iserlohn 18763, S. 329.

77 Ebd., S. 358.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-011 - am 14.02.2026, 18:53:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

