
I. »Zeltlos auch in diesem bisher ungeahnten Sinne ...«1

Eine Annäherung

Hell aber soll mir dein Auge künden: frei

wozu?!

Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra

»Ich bin in der Tat heute der Meinung, dass das Böse immer nur extrem ist, aber nie-

mals radikal, es hat keine Tiefe, keine Dämonie. Es kann die ganze Welt verwüsten,

gerade weil es wie ein Pilz an der Oberfläche weiterwuchert. Tief aber, und radikal ist

immer nur das Gute«2, schreibt Hannah Arendt Anfang der 60er Jahre in einem Brief.

Die Frage nach dem Guten begleitet die Menschen seit jeher – mag es auch scheinen,

als habe sich unsere Gegenwart der Frage durch zwei Definitionen entledigt: Entweder

wird das Gute für selbstverständlich erklärt, indem es vollkommen individualisiert und

so als Indiskutables verstanden wird, oder aber wird es zu einer Selbstverständlichkeit

erklärt, indem es gerade als feststehendes Allgemeines verstanden wird, das aus diesem

Grund außer Frage stehen muss. Beide Antworten wenden sich vom Guten ab, leugnen

dessen Fraglichkeit oder gar Existenz. Sich vom Guten als dem gerade Diskutierbaren

und zu Diskutierenden abzuwenden, muss aber mit Arendt heißen, sich gleichsam von

den Menschen und ihrer absoluten Verschiedenheit abzuwenden. Die Frage nach dem

1 Vgl. Paul Celan [1958]: Ansprache anlässlich der Entgegennahme des Literaturpreises der freien Hanse-

stadt Bremen. In: ders.: GesammelteWerke in sieben Bänden. Dritter Band: Gedichte, Prosa, Reden.

Berlin 2000, S. 186.

2 Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem. In: dies.: Hannah Arendt und Gershom Scholem. Der

Briefwechsel. Hg. v. Marie Luise Knott. Berlin 2010, S. 444. (Im Folgenden zitiert als: Hannah

Arendt: Arendt an Scholem.)

Ich habe allen Texten das Datum ihrer Erstveröffentlichung angefügt. Bei Übersetzungenwird das

Erstveröffentlichungsdatum des Originaltextes angegeben. Sollte der Zeitpunkt bekannt sein, an

dem der jeweilige Text geschrieben oder als Vorlesung gehalten wurde, wird grundsätzlich die-

se Angabe bevorzugt. Auch im Falle von Arendts Texten bin ich dementsprechend vorgegangen,

wenngleich vielfach darauf hingewiesen worden ist, dass Arendts eigene Übersetzungen oftmals

völlig neue Passagen enthalten und so fast als neue Texte zu verstehen sind. Da es mir an dieser

Stelle jedoch lediglich darum geht, eine ungefähre Vorstellung von dem jeweiligen Entstehungs-

zeitraum zu vermitteln und zwischen den Daten grundsätzlich nur wenige Jahre liegen, scheinen

mir die Angaben in dieser Weise ergiebig.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Vom Schweigen des Guten

Guten ist in diesem Sinne eine drängende – vielleicht ist sie auch die Frage unserer Zeit.

Zugleich wimmelt es in der gesamten Philosophiegeschichte von Versuchen, einer Ant-

wort näherzukommen, wobei Hannah Arendts Denken des Guten in diese Geschichte

keinesfalls einfach eingereiht werden kann. Als sie 1963 in Jerusalem den Prozess ge-

gen Adolf Eichmann verfolgt, ist sie sicher: Das Böse, das sich ihr dort zeigt, ist mit

unserem gewöhnlichen Begriff nicht zu fassen, wir müssen es grundlegend neu denken.

Dieses Böse ist nicht nur anders, es zeigt sich hier als etwas Nie-Dagewesenes. In die-

sem Moment, in dem das Böse als schlechterdings Neues auftaucht, betritt auch die

Frage nach dem Guten als neue den Raum.

Arendt zufolge fällt den Menschen das Anerkennen eines so grundlegend und al-

so unvergleichbaren Neuen deshalb so schwer, weil sie sich um der Erkenntnis willen

dazu getrieben sehen, dieses entweder einfach zu übergehen oder es an bereits Be-

kanntes anzugleichen. Bei Arendt heißt es: »Die Überzeugung, daß alles, was auf der

Erde geschieht, für den Menschen verstehbar sein muß, kann dazu führen, daß Ge-

schichte unter Verwendung von Allgemeinplätzen interpretiert wird. Verstehen heißt

aber nicht, das Empörende leugnen, das Noch-nie-Dagewesene aus dem Dagewesenen

ableiten oder Erscheinungen durch Analogien und Verallgemeinerungen so erklären,

daß der Aufprall der Wirklichkeit und der Schock der Erfahrung nicht mehr fühlbar

sind. Verstehen heißt vielmehr, die Last, die unser Jahrhundert uns auferlegt hat, un-

tersuchen und bewußt tragen – und zwar in einer Weise, die weder deren Existenz

leugnet noch sich unter deren Gewicht duckt. Kurz gesagt: Verstehen heißt unvorein-

genommen und aufmerksam derWirklichkeit,wie immer sie ausschauenmag, ins Gesicht

sehen und ihr widerstehen.«3

Arendt schaute diesem Bösen ins Gesicht und leugnete es nicht, erkannte es als

Nie-Dagewesenes, ertrug Aufprall wie Schock und widerstand. Dieses unbekannte Bö-

se hatte nichts gemein mit demjenigen, das in Goethes Faust als »dunkler Drang«4 be-

gegnet, das Medea wie auch Macbeth verführt. Solchem Bösen ist mit Kant entgegenzu-

halten: »Es ist überall nichts in der Welt, ja überhaupt auch außer derselben zu denken

möglich, was ohne Einschränkung für gut könnte gehalten werden, als allein ein guter

Wille.«5 Einem bösenWillen könnenwir uns allein verwehren, indemwir ihm einen guten

Willen entgegenstellen, indem wir Gebote anerkennen und wollen, dass das Gute, nicht

das Böse ist. Dieses gewöhnliche Böse – von dem Arendt sich gerade abgrenzt und das

sie Schlechtigkeit nennt6 – ist durch Motive geleitet und so kann ihm einzig ein Gu-

3 Hannah Arendt [1951]: Vorwort zur ersten Auflage von The Origins of Totalitarianism. In: Über den To-

talitarismus. Texte Hannah Arendts aus den Jahren 1951 und 1953. Hg. v. Hannah-Arendt-Institut

für Totalitarismusforschung. Übers. v. Ursula Ludz. Dresden 1998, S. 12f. (Im Folgenden zitiert als:

Hannah Arendt: Über den Totalitarismus.) [Hervorhebung der Autorin.]

4 JohannWolfgang von Goethe [1808]: Faust. In: GoethesWerke. Hamburger Ausgabe in 14 Bänden,

Dritter Band: Dramatische Dichtungen I. Hg. v. Erich Trunz. München 1986, S. 18. (Im Folgenden

zitiert als: Johann Wolfgang von Goethe: Faust.)

5 Immanuel Kant [1785]:Grundlegung zurMetaphysik der Sitten. In: ders.:Werke in sechs Bänden, Vier-

ter Band: Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie. Hg. v. Wilhelm Weischedel. Wiesbaden

1956, S. 19/BA I,2. (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.)

6 »Die Schlechtigkeit ist einWillensphänomen.Das Böse ist ein PhänomenmangelnderUrteilskraft.

Da die Urteilskraft auf andere reflektiert, ist nur der ›böse‹ Mensch, der nicht urteilt, den Unter-

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 11

tes gegenübertreten, das diesen Motiven entgegenzuwirken imstande ist: mithilfe von

lehr- und lernbaren Tugenden oder Regeln. Dem willenlosen Bösen aber können solche

Normen kaum etwas sagen, vielmehr muss diesem Vereinheitlichenden, diesem Allge-

meinen das Einzelne entgegengehalten werden, das für Arendt im Denken und Urteilen

ermöglicht und verwirklicht wird. Hannah Arendts Theorie des Guten, die dieses Buch

rekonstruiert und von der es erzählt, steht also durchaus in einer Geschichte, deren

Bruchstücke sie weiterdenkt und aktualisiert – steht aber gleichzeitig auch gerade au-

ßerhalb: bricht mit ihr und zeigt sie als Gebrochene. Schaut man in die philosophischen

Antworten auf die Frage nach dem Guten, findet manmannigfaltige Versuche, das Gute

zu denken – Arendts Denken des Guten zeigt dieses als eines, das niemals unter einem

Begriff des Guten zusammengefasst und festgesetzt werden kann, das gerade in der

vielstimmigen und unabgeschlossenen Frage danach besteht, was dieses Gute sei.

Als erste Antwort auf die Frage nach dem Guten versteht die griechische Antike es – sie

nennt dies höchste Gut die eudaimonia7 – als Ziel eines gelungenen Lebens. Das Gute

liegt für Platon, wie vor ihm schon für Sokrates, in einem Leben im Einklang mit den

Kardinaltugenden. Das Gute wird hier also als etwas begriffen, das auf der vernünfti-

gen Einhaltung allgemeiner Regeln beruht. Arendt bezieht sich in ihrer Vorlesung Über

das Böse auf Platons Vorstellung, »Gerechtigkeit, Güte etc.« bestünden in gewisser Wei-

se »von Natur aus« und folgert, für diesen sei die Frage nach moralischen Handlungen

»letztlich durch die Art der ›Seele‹, die ein Mensch besitzt, entschieden«, wenn diese

auch »durch Bestrafung besser gemacht werden kann«8. Auch die Stoiker hielten das

Gute durch die Einhaltung bestimmter Regeln für erreichbar; in ihrem Fall durch den

Verzicht auf alles nicht unbedingt Notwendige: »Das wahre und einzige Glück wird

nämlich in der Tugend gesucht. Tugend aber ist Gesetzestreue, Pflichtbewusstsein,

Überwindung und Entsagung, ständige Strenge und Härte gegen sich selbst.«9

Aristoteles hielt das Gute ebenfalls für das Ergebnis eines tugendvollen Handelns,

wenn er auch eine allgemeine Idee des Guten ablehnte. Vielmehr ging er davon aus, dass

das »Gute […] sowenig wie das Sein auf einen gemeinsamen Nenner gebracht werden

schied nicht kennt, zu allem fähig.« (HannahArendt [1970]:Denktagebuch, Zweiter Band, S. 767f.; im

Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Denktagebuch, Zweiter Band.) Ich komme an späterer Stelle

darauf zurück.

7 Die ›eudaimonia‹ wird meist mit ›Glückseligkeit‹ übersetzt. Ursula Wolf spricht sich gegen diese

gängigeÜbersetzung aus, da sie zumeinen offenlasse, »ob diesesWort im äußeren Sinn des glück-

lichen Zufalls oder im inneren Sinn der glücklichen persönlichen Verfassung verwendet wird« und

zudem »in der heutigen Umgangssprache eine ziemlich blasse Bedeutung [habe], die ihn hedo-

nistisch auf ein positives Gefühl oder utilitaristisch aufmaximaleWunscherfüllung reduziert.« Sie

schlägt daher vor, »Formulierungen [zu] wählen, die der Bedeutung des griechischenWorts eudai-

monia nahekommen.Daimon bedeutet etwa ›Leben‹, ›Lebensgeist‹, und eu ist das Adverb von ›gut‹,

eudaimonia demnach ›gute Weise des Lebens‹.« (Ursula Wolf [1999]: Die Philosophie und die Frage

nach dem guten Leben. Hamburg 1999, S. 67 f; im Folgenden zitiert als: Ursula Wolf: Die Philosophie

und die Frage nach dem guten Leben.)

8 Ebenda, S. 66.

9 JohannesHirschberger [1980]:Geschichte der Philosophie, Erster Band,AltertumundMittelalter. Frank-

furt a.M. 1980, S. 265. (Im Folgenden zitiert als: Johannes Hirschberger: Geschichte der Philosophie,

Erster Band.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Vom Schweigen des Guten

[könne]; es sei vielgestaltig und darum analog zu verstehen, sei etwas Eigentümliches

in jedem Fall, aber nicht ein gemeinsamer Gattungsbegriff wie die platonische Idee«10.

Thomas Gutschker sagt dementsprechend, Aristoteles wende sich »in der Nikomachi-

schen Ethik gegen die platonische Ideenlehre. Seine Argumentation läuft darauf hinaus,

daß es in Untersuchungen zu ethischen und politischen Problemen nie um ein abge-

trennt vom Menschen existierendes Gut-an-sich gehen kann, sondern immer nur um

ein Gut-für-uns.«11

Aristoteles schlägt zwei Richtungen vor, das Gute zu erreichen: Die des Philoso-

phen, der sich mit den Fragen nach »dem dauernden und vollkommenen Seienden«

befasst und die des Politikers, der ein »Leben in der Polis« führe und dort »das ethische

Gutsein«12 ausübe. Allerdings wird die Auseinandersetzung mit den ewigen Fragen hö-

her bewertet und so sieht Gutschker hier – im Vergleich von Arendts und Aristoteles’

Konzeptionen – die »wesentliche Differenz […] in der Bewertung des politischen Han-

delns. […] Nur im theōrein, so die Vorstellung, kann der einzelne voll und ganz er selbst

sein.«13 Aristoteles schließt sich zu Beginn seiner Nikomachischen Ethik der »verbreite-

tenMeinung« an, das Gute sei dasjenige, »wonach alles strebt«14; tugendhaft sei solches

Wollen dann, wenn es »in einer Mitte liegt, und zwar der Mitte in Bezug auf uns, die

bestimmt wird durch die Überlegung (logos), das heißt so, wie der Kluge (phronimos)

sie bestimmen würde. Sie ist die Mitte zwischen zwei Lastern, von denen das eine auf

Übermaß, das andere aufMangel beruht.«15 Dieses Streben aber ist niemals bloßesMittel

zur Erreichung eines Zwecks; UrsulaWolf weist darauf hin, dass sich dies in Aristoteles’

Unterscheidung zwischen dem Ziel und dem Zielpunkt zeige: »Während telos allgemein

für jede Art von Ziel steht, ist skopos der Zielpunkt etwa beim Bogenschießen, und Aris-

toteles sagt häufig, dass wir ähnlich auch beim Handeln einen Zielpunkt brauchen.

[…] Wie ein Punkt keinen Inhalt hat, sondern nur einen Ort markiert und damit eine

Richtung angibt, so wäre die eudaimonia nicht etwas, wovon wir eine fertige inhaltliche

Konzeption haben. Sie muß getroffen werden, aber so, daß sich erst in diesem Treffen

konkretisiert, welche Handlung jeweils zu ihr beiträgt und welche nicht.«16

Augustinus bestimmt etwa sieben Jahrhunderte später im christlichen Mittelalter Gott

als »das letzte Prinzip des sittlich Guten« und geht davon aus, dass alles »Gute […] nur

gut [ist] durch ihn, wie alles Wahre nur durch ihn wahr ist und alles Seiende nur durch

ihn Sein hat. Er ist das bonum omnis boni im Sinne der platonischen Methexis.«17 In

seiner SchriftDe libero arbitrio heißt es dementsprechend: »Wie […] schon vor der Erlan-

gung der Glückseligkeit unserem Geiste der Begriff der Glückseligkeit eingeprägt ist –

10 Johannes Hirschberger [1980]: Geschichte der Philosophie, Erster Band, S. 230.

11 Thomas Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S. 168. (Im Folgenden zitiert als: Thomas Gutsch-

ker: Aristotelische Diskurse.)

12 Ursula Wolf [1999]: Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben, S. 47.

13 Thomas Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S. 163.

14 Aristoteles [ca. 334 v. Chr.]: Nikomachische Ethik. Übers. und hg. v. Ursula Wolf. Hamburg 2006.

S. 43/1094 a. (Im Folgenden zitiert als: Aristoteles: Nikomachische Ethik.)

15 Ebenda, S. 85/1106 bf.

16 Ursula Wolf [1999]: Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben, S. 49.

17 Johannes Hirschberger [1980]: Geschichte der Philosophie, Erster Band, S. 368.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 13

denn nur dadurch können wir wissen und zuversichtlich und zweifelsfrei erklären, daß

wir glückselig sein wollen –, tragen wir auch, ehe wir weise sind, den Begriff der Weis-

heit eingeprägt in unserem Geiste.«18 Augustinus betont zwar entschieden »die Be-

deutung des Willens für das Wesen des konkreten sittlichen Handelns und Lebens«19,

wobei diesem Willen aber »die Gesetze des Guten unauslöschlich eingeschrieben«20

seien. Diese Wende bedeutet eine Absage an den freien menschlichenWillen wie der an-

gesprochenen menschlichen Spontaneität, denn ein Wollen ist nun nur noch möglich

im Rahmen des göttlichenWillens, der jedes Leben vorherbestimmt, was grundlegende

– in Arendts Sinne muss man sagen: verheerende – Folgen für die europäische Geis-

tesgeschichte mit sich brachte.

Augustinus trennt inDe civitate dei das irdische vom himmlischen Reich und legt da-

mit die Fundamente der christlichenWeltvorstellung. Der Erdenstaat bleibt demMate-

riellen unterworfen, die Menschen des Gottesstaates hingegen »liefern sich nicht äuße-

ren Dingen aus, um sie oder sich selbst zu genießen, sondern leben in und aus Gott eine

ideale Ordnung, durch die die Welt und der Mensch zum Frieden findet«21. Die Glück-

seligkeit ist ihm –wie zuvor den Griechen – einWert an sich, allerdings ist sie nur noch

im Gottesstaat erreichbar.22 Arendt sagt in diesem Sinne: »Jedes bonum oder malum

steht bevor. Das an der letzten Grenze Bevorstehende, dem das Leben dauernd zulebt, ist

der Tod. Jede Gegenwart des Menschen ist von diesem Bevorstehenden her bestimmt

als ständiges Noch-nicht. Jedes Haben ist beherrscht von der Furcht und jedes Nicht-

haben von der Begierde.« So wird der Mensch zu einem Fremden in der Welt, da das

»absolute bonum […] die Ewigkeit«23 ist und somit auf Erden nicht zu erreichen: »In der

caritas lebend wird die Welt zur Wüste, statt zur Heimat, sie ist leer und fremd dem,

was der Mensch sucht.«24 Das Gute wird »hinausprojiziert in die absolut desiderierte

Zukunft«25 und somüssen dieMenschen auch sich selbst – alsGegenwärtige–vergessen:

»Das Vergessen der Gegenwart, das gleichzusetzen ist mit der Umwandlung des gegen-

wärtigen Lebens in ein Erwarten des zukünftigen, ist das Vergessen seiner selbst. […]

18 Augustinus [ca. 390]:De libero arbitrio/Vom freienWillen. In: ders.: Theologische Frühschriften. Vom

freien Willen. Von der wahren Religion. Übers. v. Wilhelm Thimme. Zürich 1962, S. 159/II, IX, 26.

19 Johannes Hirschberger [1980]: Geschichte der Philosophie, Erster Band, S. 369.

20 Ebenda, S. 370.

21 Ebenda, S. 374.

22 Vgl. ebenda, S. 372.

23 Hannah Arendt [1929]: Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer philosophischen Interpretation.

Hg. v. Frauke A. Kurbacher. Hamburg 2018, S. 15. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Der

Liebesbegriff bei Augustin.)

24 Ebenda, S. 18.

25 Ebenda, S. 23.

Bei Augustinus heißt es: »Diesseitiger Besitz […] ohne Hoffnung auf das Jenseits ist falsches Glück

und großes Elend, denn da macht man von den wahren Gütern der Seele keinen Gebrauch. Das

aber ist keine wahre Weisheit, die ihr Auge bei dem, was sie klug unterscheidet, tapfer ausführt,

maßvoll beschränkt und gerecht verteilt, nicht auf jenes Ziel richtet, wo Gott alles in allem sein

wird in unwandelbarer Ewigkeit und vollkommenem Frieden.« (Augustinus [413-26 v. Chr.]:De civi-

tate dei/Vom Gottesstaat. Übers. v. Wilhelm Thimme. In: Celikates/Gosepath (Hg.): Philosophie der

Moral, S. 90/IX, 20; im Folgenden zitiert als: Augustinus: De civitate dei.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Vom Schweigen des Guten

Der in der caritas Liebende ist nur noch in der zukünftigen Ewigkeit. In diesem Verges-

sen hört er auf, er selbst zu sein, ein Einzelner.«26 Die Menschen werden durch ihren

Glauben vereint und leben so auf ihre Zukunft hin: »In der Gemeinschaft mit Christus,

die als corpus verstanden alle Einzelnen als Glieder in sich enthält, leidet jedes Gliedmit

dem anderen mit. Hier findet sich die äußerste Überspitzung des Gedankens von dem

allen gemeinsamen Sein. Über dieser Gemeinschaft ist der Einzelne völlig vergessen, er

ist nur noch Glied und hat sein Sein nur in dem Zusammenhang aller Glieder in Chris-

tus.«27 In gewisser Weise entspricht der Mensch selbst nun einer Idee, da er zu einem

– wenn auch stets verbesserungswürdigen – Ebenbild Gottes erklärt wird: »Und auch

in uns selbst finden wir ein Abbild Gottes, das ist jener höchsten Dreieinigkeit, zwar

ihm nicht gleich, vielmehr weit von ihm abstehend, weil nichts gleich ewig, nichts –

um in Kürze alles zu sagen – desselben Wesens ist wie Gott, gleichwohl Gott von Natur

näher als alle anderen von ihm geschaffenen Dinge; ein Abbild, das durch Erneuerung

noch vervollkommnet werden soll, um ihm dann ganz ähnlich zu werden.«28

Nach der Reformation und den großen Religionskriegen im 16. und 17. Jahrhundert gab

es kein einheitliches, autoritativ durchsetzbares christliches Weltbild mehr und so ver-

änderten sich auch die Vorstellungen von der weltlichen, der staatlichen Gewalt. Der

Zweck ist jetzt nicht mehr die Annäherung an ein Gottesreich, sondern der Erhalt des

diesseitigen Staates. Dieser wird von nun an als Ergebnis eines im Naturzustand ge-

troffenen Vertrages zwischen den Einzelnen verstanden: Das Gute liegt wieder in Men-

schenhand und ist ein Herstellbares, Menschenwelt wird zumWerkstück erklärt. Hob-

bes geht in seiner Vertragstheorie von einem egoistischen Menschen aus, den es nicht

natürlicherweise zum guten Handeln treibe, der vielmehr durch bestimmte Techniken

dazu gezwungen werden müsse. Er geht davon aus, dass der Mensch natürlicherwei-

se immer aus Eigeninteresse und gegen die Anderen handelt – homo homini lupus. Den

Naturzustand, in dem sich die Menschen ohne gesellschaftliche Ordnung – vor dem

Gesetz – befinden, beschreibt er als »Zustand des Krieges aller gegen alle«29. Die Men-

26 Hannah Arendt [1929]: Der Liebesbegriff bei Augustin, S. 24.

27 Ebenda, S. 106.

28 Augustinus [413-26 v. Chr.]: De civitate dei, S. 42/XI, 26.

Auch Arendt weist auf diese Ähnlichkeit zwischen »Platos Ideenlehre« und der »christlichen Tra-

dition« – »der platonischen ›Idee‹ und dem im Ebenbilde Gottes Geschaffensein« – hin. Dieses

komme »am deutlichsten in Augustin zum Ausdruck: […] Kurz, Gott ist Person und Realität ge-

wordene ewige Idee der Menschen. Und die Gleichheit aller Menschen vor Gott verliert nie die

identische Vervielfachung, in der alle Betten ›gleich‹ sind vor der Idee des einen Bettes, in dessen

Ebenbilds sie hergestellt wurden und die ihnen allen innewohnt als das, was sie überhaupt erst

zu Betten macht.« (Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band. Hg. v. Ursula Ludz/Ingeborg

Nordmann.München/Berlin 2002, S. 340; im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt:Denktagebuch,

Erster Band.)

29 Thomas Hobbes [1651]: Leviathan oder der kirchliche und bürgerliche Staat.Halle 1794, S. 127. (Im Fol-

genden zitiert als: Thomas Hobbes: Leviathan.)

Arendt widerspricht dieser Einschätzung entschieden, wenn sie sagt: »Je zivilisierter die mensch-

liche Welt wird, d.h. je besser sie sich in der Natur einrichten, sich gegen sie behaupten kann und

vor ihren Elementargewalten sichern kann, desto entscheidender erfährt der Einzelne das Phä-

nomen der Macht und Übermacht als ein menschlich-gesellschaftliches Phänomen. Dass Natur

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 15

schen halten sich nun Hobbes zufolge nur dann an die geltenden Regeln der Moral,

wenn diese ihnen selbst nützlich sind. »Das Naturgesetz […] ist eine Vorschrift oder

allgemeine Regel, welche die Vernunft lehret, nach welcher keiner dasjenige unterneh-

men darf, welches er als schädlich für ihn selbst anerkennt.«30 Der Gesellschaftsvertrag

beruht darauf, dass die Einzelnen, um ihr eigenes Leben geschützt zu wissen, auch den

anderen das ihrige garantieren. Vor demHintergrund der frühneuzeitlichenMonarchi-

en in Westeuropa, die in ihrer spezifisch modernen Funktionsweise auf den Methoden

und Erkenntnissen der Rationalisierung fußten und so die Grundlagen für die späteren

Republiken bildeten, entwickelte Hobbes im Rahmen seines Gesellschaftsvertrags die

Theorie der Notwendigkeit einer starken, Schrecken verbreitenden öffentlichen Gewalt

und wird somit zum Mitbegründer eines nur scheinbar paradoxen aufgeklärten Abso-

lutismus. Der Grundgedanke der Hobbesʼschen Theorie klingt zunächst demokratisch,

da die Einzelnen im ersten Schritt aus freien Vernunftgründen heraus ihre Macht auf

den Staat übertragen. Nach dieser Wahl jedoch haben sie keinerlei Rechte mehr und

sind dem Souverän schutzlos ausgeliefert, gerechtfertigt dadurch, dass dieser fortan

kraft seiner Macht den »Krieg aller gegen alle«31 verhindert, indem er – wie Martin

Saar schreibt – die Macht der Einzelnen neutralisiert32.

John Rawls greift 1971 in seiner Theorie der Gerechtigkeit erneut auf die Hobbes’sche

Staatstheorie zurück, indem er von einer ähnlichen Prämisse ausgeht: »Wir wollen

uns also vorstellen, daß diejenigen, die sich zu gesellschaftlicher Zusammenarbeit

vereinigen wollen, in einem gemeinsamen Akt die Grundsätze wählen, nach denen

Grundrechte und -pflichten und die Verteilung der gesellschaftlichen Güter bestimmt

werden. Die Menschen sollen im Voraus entscheiden, wie sie ihre Ansprüche gegen-

einander regeln wollen und wie die Gründungsurkunde ihrer Gesellschaft aussehen

soll. Ganz wie jeder Mensch durch vernünftige Überlegung entscheiden muß, was für

ihn das Gute ist, d.h. das System der Ziele, die zu verfolgen für ihn vernünftig ist, so

muß eine Gruppe von Menschen ein für allemal entscheiden, was ihnen als gerecht

und ungerecht gelten soll. Die Entscheidung, die vernünftige Menschen in dieser

theoretischen Situation der Freiheit und Gleichheit treffen würden, bestimmt die

Grundsätze der Gerechtigkeit.«33 Rawls hat in seiner Moraltheorie das Gute zwar auf

dem Boden eines Diskurses errichtet, dieser vollzieht sich allerdings nicht zwischen

Menschen, sondern zwischen solchen, die all ihrer natürlichen Eigenschaften entledigt

sind. Er spricht davon, das ein rechtfertigender Diskurs »unter vernünftigen, freien

und gleichen Personen« stattfinden müsse. Um die »Gerechtigkeit als Fairness«, von

primär Macht ist, nämlich für und gegen den Menschen, wird schliesslich überhaupt nicht mehr

oder nur als sekundär, gleichsam theoretisch erfahren. Erst wenn esWölfe nichtmehr gibt, kommt

es zu dem ›homo homini lupus‹. Dies gerade ist nicht der Naturzustand.« (Hannah Arendt [1954]:

Denktagebuch, Erster Band, S. 495.)

30 Thomas Hobbes [1651]: Leviathan, S. 127.

31 Ebenda.

32 Vgl. Martin Saar [2009]:Macht und Kritik. In: ders. et al. (Hg.): Sozialphilosophie und Kritik. Frank-

furt a.M. 2009, S. 572.

33 John Rawls [1971]: Eine Theorie der Gerechtigkeit.Übers. v. Hermann Vetter. Frankfurt a.M. 1975, S. 28.

(Im Folgenden zitiert als: John Rawls: Eine Theorie der Gerechtigkeit.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Vom Schweigen des Guten

der er spricht, zu erreichen, müssten die Menschen über die moralischen Prinzipien

unter einem »Schleier des Nichtwissens«34 entscheiden. Sie dürften nicht wissen,

welche Vermögen, welchen sozialen Status, welche natürlichen Gaben sie besitzen.

Nur unter diesen Bedingungen würde jeder Mensch die Normen wählen, die al-

len die gleichen Möglichkeiten böten: »[N]iemand [kennt] seinen Platz in der Gesell-

schaft, seine Klasse oder seinen Status; ebensowenig seine natürlichen Gaben, seine

Intelligenz, Körperkraft usw. Ferner kennt niemand seine Vorstellung vom Guten, die

Einzelheiten seines vernünftigen Lebensplanes, ja nicht einmal die Besonderheiten sei-

ner Psyche wie seine Einstellung zum Risiko oder seine Neigung zu Optimismus oder

Pessimismus. Darüber hinaus setze ich noch voraus, daß die Parteien die besonderen

Verhältnisse in ihrer eigenen Gesellschaft nicht kennen, d.h. ihre wirtschaftliche und

politische Lage, den Entwicklungsstand ihrer Zivilisation und Kultur. Die Menschen

im Urzustand wissen auch nicht, zu welcher Generation sie gehören.«35 Rawls geht es

nicht um einfachen Gehorsam, vielmehr muss das Gute durch rechtfertigende Diskur-

se erst herausgestellt werden. Rawls verlässt sich allerdings nicht auf die Vernunft der

Menschen, sondern geht davon aus, dass diese im Wissen um ihre eigene Lage nicht

gerecht – im Sinne der grundlegenden Tugenden – entscheiden würden: Nur, wenn die

Menschen nicht wüssten,wer sie sind, könnte eine faire Gesellschaftsordnung entstehen.

Das Gute kann hier also gerade nur dann verwirklicht werden, wenn es die Menschen

nicht mehr gibt, sondern nur noch das eine Gute, dem sich die Einzelnen unterordnen.

Dem Denken eines allgemeinen Guten, dem die Menschen gemeinsam zustreben,

wird durch die Aufklärung der einzelne, denkende Mensch entgegenstellt, der durch

seine eigene Vernunft in der Lage ist, das Gute zu verfolgen. John Locke kann als Weg-

bereiter für ein aufgeklärtes Denken gelten, das eine Verallgemeinerung verhindern

will. In seinem Versuch über den menschlichen Verstand ist zu lesen: »Der Geschmack des

Geistes ist wie der des Gaumens verschieden und es wäre ein ebenso vergebliches Be-

mühen, alle Menschen durch Käse und Hummern stillen zu wollen; beides kann wohl

diesen und jenen eine sehr bekömmliche Kost sein, andern aber kann es höchst zuwi-

der und unzuträglich sein. […] Das dürfte auch der Grund sein, warum die Philosophen

des Altertums vergeblich danach forschten, ob das summum bonum im Reichtum, im

sinnlichen Genuß, in der Tugend oder in der Kontemplation bestehe […].«36

David Hume geht 1690 davon aus, dass die Einzelnen nicht durch die Vernunft, son-

dern allein durch ihre Gefühle zum Guten gebracht werden könnten: Die Moral Sense

Philosophy, die vor allem von Shaftesbury im Großbritannien des 17. und 18. Jahrhun-

derts ausgearbeitet worden ist, sowie die darauf folgenden auf Emotionen basierenden

Moraltheorien gehen davon aus, dass rationale Überlegungen keine Wirkkraft haben,

dass vielmehr – wie Hume sagt – die »Vernunft […] nur der Sklave der Affekte«37 sei:

34 John Rawls [1971]: Eine Theorie der Gerechtigkeit, S. 29.

35 Ebenda, S. 160.

36 John Locke [1690]: Versuch über den menschlichen Verstand. In vier Büchern: Erster Band (I & II). Übers.

v. Carl Winckler. Hamburg 2006, S. 322f.

37 David Hume [1739-40]: Traktat über die menschliche Natur. Übers. v. Theodor Lipps. In: Celikates/

Gosepath (Hg.): Philosophie derMoral, S. 162. (Im Folgenden zitiert als: David Hume: Traktat über die

menschliche Natur.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 17

»[D]a die Vernunft niemals eine Handlung erzeugen oder ein Wollen auslösen kann,

so schließe ich, daß dieses Vermögen auch niemals imstande ist, das Wollen zu hin-

dern oder mit irgendeinem Affekt oder einem Gefühl um die Herrschaft zu streiten.

[…] Nichts […] kann den Impuls eines Affektes unterdrücken oder verzögern, als ein

entgegengesetzter Impuls.«38

In diesem Sinne geht auch Schopenhauer 1841 davon aus, dass emotionale Motive

ausschlaggebend für das Gute sind, nicht Überlegungen oder Vernunft, allerdings geht

er jetzt im Gegensatz dazu nur noch von einemmotivierenden Gefühl aus: demMitleid.

JedeHandlung sei von »drei Grundtriebfedern« geleitet: »demEgoismus, der das eigene

Wohl will«, der »Bosheit, die das fremde Wehe will« und dem »Mitleid, das das fremde

Wohl will«39. Folglich ist das einzige Gefühl, das zu einemmoralischen Verhalten führt,

das Mitleid, denn wenn eine Handlung egoistisch ist, sei sie »ohne moralischen Wert«40.

Der Annahme, dass eine Moraltheorie immer auf Gefühlen gegründet sein müsse,

folgt auchMarthaNussbaum ein Jahrhundert darauf: Gutes tut derMensch folglich nur,

wenn er Mitleid hat, seine Gefühle müssen erregt werden, ebenso wie bei Platon die Tu-

genden gelehrt werden müssen. Um dieses Gefühl als eines beschreiben zu können, das

jedem Menschen zukommt, muss sie zugleich einen Essentialismus vertreten. Diesen

definiert sie als »die Auffassung […], daß das menschliche Leben bestimmte zentrale

und universale Eigenschaften besitzt, die für es kennzeichnend sind« und unternimmt

so den Versuch, »eine historisch sensible Darlegung der meisten elementaren mensch-

lichen Bedürfnisse und menschlichen Tätigkeiten« vorzulegen. Eine solche Darlegung

bilde die nötige Grundlage, um von sozialer Gerechtigkeit sprechen und die »Ziele der

gesellschaftlichen Verteilung benennen zu können«. Dementsprechend geht sie von der

Annahme aus, »menschliche Wesen [seien] Geschöpfe, die zur Ausübung der mensch-

lichen Hauptfunktionen befähigt werden können, wenn sie die richtige materielle und

erzieherische Unterstützung erhalten«41. Nur – fährt sie fort – wenn wir von einer Es-

senz des Menschen ausgehen, können wir Gutes bewirken, und dies nur aufgrund der

uns allen gemeinsamen Fähigkeit, Empathie zu empfinden: »Zur inneren Struktur [des

Mitleids] gehört […] das Gebot, gemeinsame menschliche Grenzen und Verletzbarkei-

ten anzuerkennen; und die plausible Behauptung lautet nun, daß eine Person, die sich

nicht selbst als eine erkennt, die mit dem Leidenden eine gemeinsame Menschlichkeit

teilt,mit anmaßenderHärte stattMitleid auf das Leiden reagierenwird.«DerGrund für

dies Mitleid ist also im Kern egoistisch: »Wie fern diese Menschen uns an Vermögen,

Arendt nennt dies eine »recht naiveUmkehrungder PlatonischenVorstellung vonder unangefoch-

tenen Herrschaft der Vernunft über die Seele.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes,

S. 76.)

38 David Hume [1739-40]:Traktat über die menschliche Natur, S. 161.

39 Arthur Schopenhauer [1841]: Preisschrift über die Grundlage der Moral. In: Celikates/Gosepath (Hg.):

Philosophie der Moral, S. 254. (Im Folgenden zitiert als: Arthur Schopenhauer: Preisschrift über die

Grundlage der Moral.)

40 Ebenda, S. 252.

41 Martha C. Nussbaum [1992]: Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit. Zur Verteidigung des aristo-

telischen Essentialismus. Übers. v. Max Looser. In: Holmer Steinfath (Hg.): Was ist ein gutes Leben?

Philosophische Reflexionen. Frankfurt a.M. 1998, S. 220. (Im Folgenden zitiert als: Martha Nuss-

baum:Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Vom Schweigen des Guten

an gesellschaftlichem Rang oder an Geschlecht auch sein mögen, diese Unterschiede

sind moralisch beliebig und hätten uns ebenso treffen können«42, nichtsdestoweniger

führt es aber zu ›guten‹ Ergebnissen.

Immanuel Kant geht – Ende des 18. Jahrhunderts – im Gegensatz zu diesem auf Ge-

fühlen basierenden Verständnis des Guten davon aus, eine innere Pflicht brächte die

Menschen dazu, in Einvernehmen mit dem Sittengesetz zu handeln; man spricht aus

diesemGrund von einer deontologischenMoraltheorie: Das Pflichtgefühl ist zur grund-

legenden Tugend ernannt. Es geht hier aber nicht mehr darum, dass die Einzelnen sich

den allgemeinen und guten Tugenden unterwerfen, vielmehr um eine Handlung, die

ihrem Willen entspreche. Zuvor aber müsse der Mensch ins Denken erzogen werden,

denn sobald einem Charakter das Gute gelehrt worden und er zur Vernunft gekommen

sei, handele er auch nach den logisch sich ergebenden Maximen. Kant erhebt in sei-

nem Kategorischen Imperativ – »Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du

zugleich wollen kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz werde«43 – die Frage nach der

Verallgemeinerbarkeit einer Handlung zum Moralkriterium.

Gut ist hier niemals der Nutzen, sondern »allein ein guter Wille«44. Kant steht im

Geist der Aufklärung, die – so definiert er selbst – einen »Ausgang des Menschen aus

seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit« sucht und daran appelliert, »sich seines Ver-

standes ohne Anleitung eines anderen zu bedienen«45. In seiner Schrift Über Pädagogik

heißt es: »Der Mensch kann entweder bloß dressiert, abgerichtet, mechanisch unter-

wiesen, oder würklich aufgeklärt werden. Man dressiert Hunde, Pferde, und man kann

auch Menschen dressieren. […] Mit dem Dressieren aber ist es noch nicht ausgerichtet,

sondern es kommt vorzüglich darauf an, daßKinder denken lernen.«46 So gilt es ihm als

die »erste Bemühung bei der moralischen Erziehung […], einen Charakter zu gründen.

Der Charakter besteht in der Fertigkeit, nach Maximen zu handeln.«47 Diese Maximen

stehen im Gegensatz zu bloßer Disziplin, denn sie »müssen aus dem Menschen selbst

entstehen«48. So sei er vor der Gefahr gefeit, dass von der »Disziplin […] nur eine Ange-

42 Martha C. Nussbaum [1992]:Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit, S. 231.

43 Immanuel Kant [1785]: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, S. 51/BA 52.

44 Ebenda, S. 18/BA 1,2.

Die Formel als Ganze heißt: »Es ist überall nichts in der Welt, ja überhaupt auch außer derselben

zu denken möglich, was ohne Einschränkung für gut könnte gehalten werden, als allein ein guter

Wille.« (Ebenda.) Und später: »Der gute Wille ist nicht durch das, was er bewirkt, oder ausrichtet,

nicht durch seine Tauglichkeit zu Erreichung irgend eines vorgesetzten Zweckes, sondern allein

durch das Wollen, d.i. an sich, gut, und, für sich selbst betrachtet, ohne Vergleich weit höher zu

schätzen, als alles, was durch ihn zu Gunsten irgend einer Neigung, ja, wennmanwill, der Summe

aller Neigungen, nur immer zu Stande gebracht werden könnte.« (Ebenda, S. 19/BA 3,4.)

45 Immanuel Kant [1783]: Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?. In: ders.: Werke in sechs Bän-

den, Sechster Band: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik.

Hg. v. WilhelmWeischedel. Wiesbaden 1956, S. 53/A 481, 482.

46 Immanuel Kant [1803]: Über Pädagogik. In: ders.: Werke in sechs Bänden, Sechster Band: Schrif-

ten zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik. Hg. v. WilhelmWeischedel.

Wiesbaden 1956, S. 707/A 24, 25. (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Über Pädagogik.)

47 Ebenda, S. 740/A 97, 98, 99, 100.

48 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 19

wohnheit übrig [bleibe], die mit den Jahren verlöscht«; eine Maxime hingegen bedeute

immer zugleich, »deren Billigkeit [einzusehen]«49.

Jeder Mensch kann also das Gute in sich ausbilden, solche Bildung aber ist zugleich

auch die Voraussetzung: »Der Mensch soll seine Anlagen zum Guten erst entwickeln;

die Vorsehung hat sie nicht schon fertig in ihn gelegt; es sind bloße Anlagen […].«50 Der

Mensch sei das einzige Wesen, das sich durch die ihm eigene Vernunft auszeichne und

die Verantwortung für sein Handeln trage, wenn er denn Gut und Böse scheiden gelernt

habe: »Der Mensch kann nur Mensch werden durch Erziehung. Er ist nichts, als was

die Erziehung aus ihm macht.«51 Einer jeden Handlung geht in diesem Sinne ein Wille

voraus. Kant zeigt den Menschen demnach nicht als egoistisches Wesen, das durch

starre Regeln im Guten gehalten wird, sondern als eines, das kraft seiner Vernunft das

Gute zu tun imstande ist; es geht nun um das Individuum und seine freie Wahl.

Holger Steinfath bestimmt den Grund für die Veränderungen, die »die Vorstellung von

einem guten Leben« im 18. Jahrhundert erfährt, in der »einschneidenden Subjektivie-

rung, die sie von ihren antiken Ursprüngen entfernt und einer sich wissenschaftlich

verstehenden Philosophie mehr und mehr als ungeeignet für jede theoretische Erörte-

rung erscheinen läßt. Die wachsende Skepsis gegenüber allen Versuchen, verallgemei-

nerbare Aussagen über ein gutes Leben aus einer sei es anthropologisch, sei es kosmo-

logisch oder theologisch begründeten Wesensbestimmung des Menschen abzuleiten,

wird dabei durch die normative Forderung verstärkt, Fragen der individuellen Lebens-

führung ganz der Autonomie der einzelnen zu überlassen.«52 Arendt hebt in Bezug auf

diese Entwicklungen, in denen die Möglichkeit der autonomen Handlung liegt, eben-

so die Gefahr der Vereinzelung hervor – mit der immer auch die Suche nach einem

neuen Halt einhergehen kann: Nun war »mit einem Schlage das absolute, von Men-

schen durch Vernunft erfaßbare Reich der Ideen und allgemeinen Werten geleugnet

und der Mensch in die Mitte einer Welt gestellt, in welcher er sich an nichts mehr

halten konnte […].«53 Die Moderne wird in diesem Jahrhundert eingeleitet, indem die

Menschen sowohl in industriellen Prozessen herstellen lernen, wie auch ihre Vernunft

immer stärken mathematisieren und so kontrollieren zu können glauben: Das Zeitalter

der Industrialisierung und Rationalisierung beginnt. Für Hannah Arendt ist entschei-

dend, dass sich durch diese Veränderungen auch das Bild der Menschen von sich und

ihrer Umwelt wandelt: Das Denken in Kategorien und logischen Schlüssen sollte die

Welt ordnen, verständlich machen und zugleich sollte sie auf diese Weise in die Hand

genommen und verbessert werden können. Erkenntnis wurde übertragbar,Wissen ver-

allgemeinerbar und also anwendbar und sollte den Menschen zum Hersteller erheben,

49 Immanuel Kant [1803]: Über Pädagogik., S. 740/A 97, 98, 99, 100.

50 Ebenda, S. 702/A 13, 14.

51 Ebenda, S. 699/A 6, 7, 8.

52 Holger Steinfath [2008]: Einführung: Die Thematik des guten Lebens in der gegenwärtigen philosophi-

schen Diskussion. In: ders. (Hg.): Was ist ein gutes Leben? Philosophische Reflexionen. Frankfurt

a.M. 1998, S. 7.

53 Hannah Arendt [1948]: Was ist Existenz-Philosophie? In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter

Band: Sechs Essays/Die verborgene Tradition. Hg. v. Barbara Hahn. Göttingen 2019, S. 47. (Im Fol-

genden zitiert als: Hannah Arendt:Was ist Existenz-Philosophie?.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Vom Schweigen des Guten

der Gott, Umwelt und Schicksal nicht mehr einfach ausgeliefert war, sondern der kraft

seiner Vernunft und seines Erkenntnisvermögens das Gute nun selbst erkennen, be-

stimmen und vermitteln konnte.

Mit seiner moralphilosophischen Theorie zur Zeit der radikalen Aufklärung nimmt

Bentham mit seinem »hedonistischen Kalkül«54 an, objektiv die gute Handlung berech-

nen zu können. Es »sollen zunächst Freude und Leid gemäß den Kategorien Intensität,

Dauer, Gewißheit, Nähe, Folgenträchtigkeit, Reinheit und Ausmaß quantifiziert wer-

den«55. Sein »Prinzip der Nützlichkeit« beruhe auf der »natürlichen Beschaffenheit der

menschlichen Verfaßtheit«, die Menschen machten es sich »in den meisten Augenbli-

cken ihres Lebens zu eigen, ohne darüber nachzudenken«56. Der Utilitarismus fragt

nicht mehr nach Motiven, Tugenden oder der einzelnen Handlung, hier geht es aus-

schließlich um Resultate. Hannah Arendt beschreibt die »utilitaristische Mentalität« als

die »Unfähigkeit, ein Ding abseits seiner Funktion oder Nützlichkeit zu denken und zu

beurteilen«57.Wenn die Einzelnen nichtmehr einzeln durch ihre eigene Eigenheit, son-

dern nur noch einzeln im Sinne einer Zahl sind, geht es nicht mehr um eine Frage nach

dem Guten, sondern nur noch um ein Errechnen von Nützlichkeit. Es gehe – so Ben-

tham – einzig darum, Lust zu vermehren und Leid zu vermeiden, da alles menschliche

Handeln durch sie motiviert sei: »Die Natur hat die Menschheit unter die Herrschaft

zweier souveräner Gebieter – Leid und Freude – gestellt. Es ist an ihnen allein aufzu-

zeigen, was wir tun sollen, wie auch zu bestimmen, was wir tun werden. Sowohl der

Maßstab für Richtig und Falsch als auch die Kette der Ursachen und Wirkungen sind

an ihremThron festgemacht. Sie beherrschen uns in allem, was wir tun, was wir sagen,

was wir denken«58. Wenn alles menschliche Handeln durch diese zwei Motive geleitet

ist, geht es in der Frage nach dem Guten hier gerade und nur um das Allgemeine. Ben-

tham definiert dementsprechend die menschliche Gemeinschaft als »fiktiven Körper, der

sich aus Einzelpersonen zusammensetzt, von denen man annimmt, daß sie sozusagen

seine Glieder bilden«59.

John Stuart Mill verändert in der Folge das »zentrale konsequentialistische Bewer-

tungskriterium«: Er nennt Glück, was Bentham zuvor mit Lust benannte.60 Hatte Ben-

tham noch ausschließlich mit quantitativemMaß bewertet, lässt Mill nun auch qualita-

54 Celikates/Gosepath [2009] (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Berlin

2019, S. 224. (Im Folgenden zitiert als: Celikates/Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral.)

55 Ebenda.

56 Jeremy Bentham [1789]: Eine Einführung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung. Übers. v.

Annemarie Pieper. In: Celikates/Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral, S. 227. (Im Folgenden zitiert

als: Jeremy Bentham: Eine Einführung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung.)

57 Diese Stelle ist nur in der erweiterten amerikanischen Fassung enthalten; dort heißt es: »The

Greeks […] had a word for philistinism, and this word, curiously enough, derives from a word for

artists and artisans, βάναυσος; to be a philistine, a man of banausic spirit, indicated, then as to-

day, an exclusively utilitarian mentality, an inability to think and to judge a thing apart from its

function or utility.« (Hannah Arendt [1960]: The Crisis in Culture. Its Social and its Political Significance.

In: dies.: Between Past and Future. Eight Exercises in Political Thought. New York 19692, S. 215.)

[Übersetzung der Autorin.]

58 Jeremy Bentham [1789]: Eine Einführung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung, S. 224.

59 Ebenda, S. 227.

60 Celikates/Gosepath [2009] (Hg.): Philosophie der Moral, S. 259.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 21

tive Gründe gelten.61 In diesem Sinne sagt er, es sei »besser, ein unzufriedener Mensch

zu sein als ein zufriedenes Schwein; besser ein unzufriedener Sokrates als ein zufrie-

dener Narr«62. Doch auch diese Wandlung ändert kaum etwas an der Grundhaltung:

Der Überzeugung nämlich, dass der Mensch nach dem Glück streben und es berechnen

kann. Dies ist dann das Streben nach einemGut, nicht aber demGuten. Arendt vergleicht

dieses erstrebte Gefühl mit dem »Segen, den das Arbeiten über ein ganzes Leben brei-

ten kann […], die immer kurzen Augenblicke der Erleichterung und Freude, die sich

einstellen, wenn eine Leistung vollendet ist. Der Segen der Arbeit ist, daß Mühsal und

Lohn einander in dem gleichen regelmäßigen Rhythmus folgenwie Arbeiten und Essen,

die Zubereitung der Lebensmittel und ihr Verzehr, so daß ein Lustgefühl den gesamten

Vorgang begleitet, nicht anders als das Funktionieren eines gesunden Körpers. Diese

Lust, mit der das irdische Leben immer gesegnet war, hat die Neuzeit in das ›Glück der

größten Anzahl‹ verallgemeinert und vulgarisiert, aber sie hat damit nur zu einem Ideal

erhoben, was die selbstverständliche Wirklichkeit des arbeitenden Menschen ist.«63

Peter Singer führt diese Position in unsere Gegenwart und nimmt in der von ihm

mitbegründeten Bewegung eines »effektiven Altruismus« an, es könne eine »Anleitung

zum ethischen Leben« geben. In seinem hierzu verfassten Buch definiert er: »Ein auch

nur minimal akzeptables ethisches Leben zu führen beinhaltet, einen wesentlichen Teil

dieser überschüssigen Ressourcen zur Weltverbesserung einzusetzen. Ein im vollen

Sinne ethisches Leben zu führen beinhaltet, so viel Gutes zu tun, wie wir können.«64

Hier rechnet er unter anderem aus, dass »drei Leben mehr wert sind als eines«. Die

effektiven Altruisten lassen sich »nicht von ihren Gefühlen leiten, sondern setzen sich

für diejenige gute Sache ein, bei der ihre Fähigkeiten sowie ihre Zeit- und Geldres-

sourcen das Beste bewirken«65: »Sie achten sehr genau darauf, zu welchem Preis wie

viele Menschen gerettet oder wie viele Jahre des Leids verhindert werden können.«66

Singer argumentiert, dass wir »angesichts des gewaltigen Leids, das Hungersnöte und

ähnliche Katastrophen hervorrufen, einen Großteil unseres Einkommens für die Ka-

tastrophenhilfe spenden sollten«67. Er schlägt unter anderem vor, einen »progressiven

Spendensatz« einzuführen, »der zusammenmit dem Einkommen ansteigt«68. Das Gu-

te ist für die Utilitaristen auf Zahlen und Fakten reduzierbar und von den einzelnen

Menschen vollständig abgelöst; zugleich bietet er eine pragmatische und umsetzbare

Methode, die Welt für die Allgemeinheit zu verbessern. Wenn wir das Gute so denken,

ist es im Arendtʼschen Sinne mit dem Guten aus; als Berechenbares und Zielführendes

61 Vgl. John St. Mill [1861]: Der Utilitarismus.Übers. v. Dieter Birnbacher. In: Celikates/Gosepath (Hg.):

Philosophie der Moral, S. 261f.

62 Ebenda, S. 263.

63 Hannah Arendt [1958]: Vita activa oder Vom tätigen Leben. München 20109, S. 126. (Im Folgenden

zitiert als: Hannah Arendt: Vita activa.)

64 Peter Singer [2015]: Effektiver Altruismus. Eine Anleitung zum ethischen Leben.Übers. v. Jan-Erik Stras-

ser. Berlin 2016, S. 11.

65 Ebenda, S. 22.

66 Ebenda, S. 104.

67 Ebenda, S. 28.

68 Ebenda, S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Vom Schweigen des Guten

kann es nur noch umVerbesserung gehen, wird das Gute zurWare gemacht, ist es nicht

mehr gut, sondern nützlich.

In diesem Verständnis zeigt sich, dass Rationalisierung wie Prozessdenken bis in den

letzten Winkel vorgedrungen sind: Selbst die Moral ist mathematisch darstellbar und

auf kein einzelnes Denkenmehr angewiesen. Es sind deshalb gerade diese historischen

Entwicklungen, denen Arendt in Bezug auf die Frage nach dem Bösen besondere Auf-

merksamkeit schenkt. DieModerne zeigt denMenschen und seineMaschinen als Herr-

scher der Welt: Die Naturwissenschaften beginnen, alles und jedes zu kategorisieren

und zu benennen, alles als etwas zu erkennen und es also zu verallgemeinern. New-

ton beschreibt in seiner Philosophiae Naturalis Principia Mathematica die universellen Re-

geln der Gravitation und formuliert die Bewegungsgesetze. Fast zeitgleich mit Leibniz

entwickelt er die Infinitesimalrechnung, die es ermöglicht, eine Funktion auf beliebig

kleinen Abschnitten widerspruchsfrei zu beschreiben. Seit Linné können Pflanzen und

Tiere nach Gattung, Art und Ordnung bestimmt, nach mannigfaltigen Eigenschaften

und Zugehörigkeiten sortiert und untergeordnet werden. Humboldt wiederum bereist

noch unbekannte Länder, erkundet, vermisst, bestimmt und ordnet ein. Alles scheint

greifbar und veränderbar für den Menschen, der sich immer mehr als Hersteller und

Macher begreift. Im Zuge dieser Entwicklungen emanzipieren die Menschen sich zuse-

hends und es entwickelt sich eine allgemeine Überzeugung davon, dass sie kraft ihrer

eigenen Vernunft alles erkennen und unabhängig beurteilen können: Die Aufklärung

bricht sich Bahn, und die Ratio soll nun dazu verhelfen, auch in Bezug auf die Fra-

ge nach dem Guten eine allgemeine Antwort zu finden, die das Richtige vorgibt und

anstrebt.

Auch im Prozessdenken der industriellen Fertigung steckt eine Vorstellung vomGu-

ten: Ziel ist das vergleichbare Produkt, die Ware, die es der Besitzerin des Produktions-

mittels ermöglicht, den Mehrwert der Arbeit privat anzueignen. Die Industrialisierung

führt zu einer Gerichtetheit auf einen berechenbar ablaufenden Prozess, an dessen En-

de das fertige Produkt steht und das einem kausalen Ablauf gehorcht. Diese Prozesse

sind immer auf den einen Zweck gerichtet und versprechen außerdem stetige Verbesse-

rung, die etwa Hegels und Marxʼ Denken beeinflusste. Darwin entwickelt in dieser Zeit

seine Evolutionstheorie und somit eine eindeutige und in kausalen Zusammenhängen

ablaufende Darstellung der Entwicklungsprozesse aller Lebewesen der Erde. Dieses lo-

gische Prozessdenken sollte Abläufe genauestens berechnen und ein visionäres Denken

fernab der Utopie ermöglichen, das auf Basis vermeintlicher Fakten kalkulieren und

Geschichte zu steuern imstande sein sollte: allgemeine Menschenvernunft, Weltgeist

und klassenlose Gesellschaft schienen greif- und herstellbar. Hannah Arendt hielt ein

solches Denken in Prozessen, das Entwicklungen für selbstverständlich und berechen-

bar erklärt, deshalb für enorm gefährlich, weil es die menschliche Spontaneität, die für

sie in jedemmenschlichenHandeln liegt, einfach ausradiert und für überflüssig erklärt.

Auf diesem Weg eines Denkens in Prozessen wurde also nicht nur ein Ziel gewonnen,

sondern zugleich der Sinn verloren, da alles Jetzt nur noch einem Später zu dienen hat.

Einem solchenWeltbild kann ein Denken, ein Kritisieren und Hinterfragen, das immer

das Unkalkulierbare und Unvorhersehbare mit sich führt, nur im Wege stehen.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 23

Arendt war keinesfalls eine Gegnerin des Glaubens an den Fortschritt, schon gar

keine Konservative. Ihre Philosophie strebt ganz im Gegenteil gerade immer dem un-

absehbaren, zukünftigen Neuanfang zu, einemDenken, das keiner Geländer bedarf; sie

handelt von unserer Gebürtlichkeit, nicht einem Sein zum Tode.Worum es ihr in ihren

Überlegungen zur Technisierung und Mathematisierung vielmehr ging, war die Frage,

was diese Entwicklungen mit der Sicht der Menschen auf sich selbst macht. Kann der

moderne Mensch inmitten immer schneller sich vollziehender Prozesse und inmitten

unendlicher Kategorisierungs- und Berechnungsmethoden noch erkennen, dass es das

Einzelne gibt, dass er nicht einfach Teil dieser Prozesse ist, die er da in Gang gebracht

hat, sondern diese ebenso anhalten, umdrehen, anders denken kann? Diese Fragen, die

Arendt in der Mitte des 20. Jahrhunderts stellte, haben an Aktualität kaum eingebüßt,

vielmehr will es oftmals scheinen, als spräche sie genau von heute, als meine sie gerade

uns.69 Das Prozessdenken zeigt sich heute zunächst durch die Selbstverständlichkeit

unseres politischen Systems: Eine Politik der freien, sich stetig verbessernden, heißt

wachsenden Märkte scheint alternativlos geworden zu sein. Zudem hat der unaufhalt-

same Drang nach Verbesserung – der durch die Mathematisierung, heute Algorithmi-

sierung, vermeintlich objektiv begründbar wird – von den Menschen selbst in ungekannter

Weise Besitz ergriffen: Wir sprechen heute von »Selbstoptimierung«, »Besonderung«,

einem »höheren Selbst«. Nicht nur sind heute menschliche Körper durch Maschinen

ersetzbar, auch menschliche Nähe soll durch Roboter herstellbar sein; menschlicher In-

telligenz steht künstliche entgegen; selbst Gefühle scheinen mathematisch darstellbar

und also berechen- und abrufbar. Empathie, verstanden als Handlungsmotor für die

gute Tat, ist durch schlaue Algorithmen – etwa durch auf Virtual-Reality-Technologie

basierende »Empathiemaschinen« – herstellbar und kontrollierbar geworden.

69 Natürlich ist Arendts Blick nicht universell: Als deutsche Jüdin flieht sie im Zweiten Weltkrieg

nach Frankreich, 1940 dann – nach der Flucht aus dem Internierungslager Gurs – über Lissabon

nach New York, wo sie zeitlebens bleiben wird. Sie studiert bei Heidegger, Jaspers und Husserl.

Die Reflexion des Standpunkts der je Sprechenden im historischen wie kulturellen Kontext ist ein

entscheidender Bestandteil von Arendts Denken. Zudem betrachtet sie gerade die hier behandel-

te Frage nach dem Bösen wie dem Guten als eine, die sich gerade erst nach dem Traditionsbruch

durch den Totalitarismus stellt. Mein Blick heute, etwa ein halbes Jahrhundert später, ist von den

Folgen dieses Bruchs weiterhin geprägt. Meines Erachtens haben sich die systemischen Wirkun-

gen, die diesen Bruch hervorriefen, heute verschärft und so drängt es, sie mithilfe von Arendts

Gedanken zu betrachten. Arendts Kritik an der Technik und ihre Wirkung auf die Selbstwahrneh-

mung der Menschen muss sich heute der Digitalisierung fast aller Lebensbereiche gegenüber-

sehen, das kapitalistische System mit seinen Konkurrenz- und Produktionsgesetzen hat sich flä-

chendeckend ausgebreitet, die Individualisierungwie Kategorisierung hat in den SozialenMedien

einen neuen Höhepunkt erreicht.

Ebensowichtigwie eine solche Reflexion aber ist es, nicht zu vergessen, dass für Arendt ein solcher

Standpunkt nicht übertragbar ist, so als mache die Sozialisation – eine Ansammlung von Katego-

rien – den Menschen. Es ist eben nicht so, als würden zwei Menschen von einem Standpunkt aus

zwingend zu denselben Schlüssen gelangen. Die Gefahr, den eigenen Standpunkt »zu verabsolu-

tieren und zu universalisieren« (Stefania Maffeis: Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und die

Zirkulation des Politischen. Frankfurt/New York 2019, S. 16; für eine tiefere Auseinandersetzung mit

dieser Frage sei dies genaue und aufschlussreiche Buch als Ganzes empfohlen.) muss also ebenso

abgewendet werden wie jene, die in der Annahme liegt, der Standpunkt wäre die absolute Ver-

schiedenheit, die für Arendts Denken von Freiheit und Neuanfang so entscheidend ist.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Vom Schweigen des Guten

Die Grundrichtung, in die all diese Veränderungen führen, ist im Arendt’schen Sin-

ne als Verlust von Pluralität und absoluter Herrschaft der Zwecke über das Zweckfreie

zu fassen. Für Arendt bereiteten Prozessdenken wie Kategorisierungswahn dem Tota-

litarismus den Weg, indem sie eine Hingabe an das Selbstverständliche, das Kausale

und Berechenbare förderten, die letztlich selbst das Totale ermöglichten. Das logische

Folgern hört mit dem Denken ganz auf, denn die Frage bedeutet Gefahr, entreißt sie

doch dem Selbstverständlichen den Boden. Der Totalitarismus und der aus ihm resul-

tierende Traditionsbruch hat – so Arendts These – die Menschen so entsetzt, so ratlos

zurückgelassen, dass sie nach einfachen und kontrollierbaren Antworten suchten. Sie

erinnert an das Wort »Wer A sagt, muss auch B sagen«, das der Angst, sich in Wi-

dersprüche zu verwickeln, abhelfen soll: Wir fürchten uns vor einem Widerspruch mit

uns selbst und verbleiben im zwangsläufigen Schlussfolgern. Sowohl der vermeintlich

selbstverständliche Prozess, der immer den gleichen kausalen Abläufen folgt, wie das

Denken in Kategorien, das das Einzelne, nicht zu Erklärende, nicht Unterzuordnende,

einfach verdeckt und für nichtig erklärt, sollen die Gefahr des Neuen bannen, sollen

der menschlichen Spontaneität, der Fähigkeit, »eine Reihe von vorne anzufangen«, den

Weg versperren.

Dies lässt sich gut an dem gegenwärtigen Drang verdeutlichen, jeden Agonismus

sogleich zu einem Antagonismus zu erklären: In Diskussionen zeigt sich, dass das Den-

ken in Kategorien wie auch das Prozessdenken zu einer Unfähigkeit führt, das Andere

zu denken, in einen Austausch zu treten, meist gar es nur zu tolerieren. Egal welche

politische Fragestellung man derzeit betrachtet, etwa wenn es um die Frage danach

geht, ob die Politik der Freiheit oder der Sicherheit zu dienen habe, oder ob die Poli-

tik ausschließlich den Vielen oder um der Gerechtigkeit willen zeitweise nur einzelnen

Identitäten zu dienen habe: Klar ist, es gibt zwei Lager, und einem davon gehören wir

zu, ob wir wollen oder nicht.Wir stellen uns Gemeinschaft, stellen uns die Anderen wie

auch uns selbst nur noch als A oder Nicht-A vor.Mit Arendts Denken der Pluralität lässt

sich gerade hier ansetzen: Denn eben dort, zwischen diesen beiden Polen, zwischen die-

sen Meinungslagern und Selbstverständlichkeiten, gerade dort befindet sich der Raum

der politischen Gemeinschaft.

Die Negierung des Zwischenraums ist ebenso das Resultat des Zwangs, Aussagen

im politischen Raum könnten immer nur ›rechts‹ oder ›linksliberal‹ sein. In diesem

Sinne muss jede Kritik an einer vermeintlich ›linksliberalen‹ Haltung, sei sie nun voll-

kommen unsinnig oder durchdacht, als ›rechts‹ bezeichnet werden – oder zumindest

als eine, die dem ›rechten Lager‹ zwangsläufig in die Hände spielt. Arendt antwortet,

danach befragt, welchem politischen Lager sie sich zugehörig fühle, sie glaube nicht,

»daß auf diese Weise die wirklichen Fragen dieses Jahrhunderts eine wie auch immer

geartete Erhellung erfahren«70. Vielmehr – so ließe sich weiterdenken – wird so ge-

rade der Zwischenraum verdunkelt, den Arendt für eine gute politische Gemeinschaft

für unablässig hält, in dem »die wirklichen Fragen dieses Jahrhunderts« gemeinsam

70 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprächmit Günter Gaus. In: dies.: Ich will verstehen: Selbstauskünf-

te zu LebenundWerk.Hg. v. Ursula Ludz.München 2006², S. 109. (Im Folgenden zitiert als: Hannah

Arendt: Fernsehgespräch mit Günter Gaus.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Eine Annäherung 25

diskutiert, reflektiert und beurteilt werden, der die Menschen als Gleiche zusammen-

kommen lässt, ihnen aber ihre absolute Verschiedenheit nicht nimmt, sondern diese

gerade als Voraussetzung für ein wirkliches Gespräch erachtet. Innerhalb eines selbst-

verständlichen Denkens in ›A‹ und ›Nicht-A‹ muss jedoch jede Frage Gefahr bedeuten,

denn sie heißt, dass möglicherweise Menschen aus dem vermeintlich ›Guten‹ zum ›Bö-

sen‹ überlaufen, was es entschieden zu verhindern gilt. Eine Gesellschaft, die so denkt,

muss jeden Dialog, jede Kritik, jeden Einwand im Keim ersticken. Wenn sie den ›guten‹

Prozess fortsetzen will, muss sie stetig daran arbeiten, das Selbstverständliche zu be-

stärken.

Was aber bedeutet es für eine Gesellschaft, die Frage als gefährlich zu verstehen? Was

bedeutet es, eine andere Position für unverantwortlich zu halten, weil sie auf ›die fal-

schen Gedanken‹ bringe? Ich halte diese Haltung für deutlich gefährlicher: zu glauben,

eine Gesellschaft halte es nicht aus, sich über eine Frage zu streiten, dieMenschen seien

nicht in der Lage, einen eigenen Gedanken zu fassen und müssten deshalb vor Kritik

gar bewahrt werden.Und ist es nicht so, dass die reflektierende Überlegung, der Versuch

der Argumentation gerade unterbrochen und für unnötig erklärt werden, wenn jedes

nicht ›Nicht-A‹ immer gleich ›A‹ bedeutet? Führt es nicht gerade dazu, sich schneller

in eine Identität drängen zu lassen, und eben nicht mehr nachdenken und argumen-

tieren zu müssen, um die eigene Position zu verteidigen? Mit Arendt muss unablässig

die Gefahr betont bleiben, die darin liegt, die Menschen in ein »grotesk-gigantisches

Einzelwesen« zusammenzuschweißen – ganz egal zu welchem Zweck. Denn auch wenn

dieseMasse etwa für das Gerechtere, das Gleichere kämpft,muss sie imKampf doch die

Einzelheit der Menschen, die allein sie handlungsfähig – frei – sein lässt, übergehen. Es

sind doch gerade solche Ver-allgemeinerungen, die zu Rassismen, zu Ausgrenzungen

und Ideologien führen. Ein Verständnis des Guten, das in dieser Weise in Kategorien

denkt, steht Arendts Verständnis gerade entgegen, denn es setzt das Gute als ›A‹, als

Selbstverständliches, und sagt, es könne und müsse erlernt und gelehrt werden – gerade

dies aber schließt für Arendt mit dem Guten ab.

Der Traditionsbruch, der durch das moderne rationalisierte und industrialisierte

Denken seinen Anfang nahm und der im Totalitarismus seinen grausamen Höhepunkt

fand, ruft die Frage nach dem Guten in dem Sinne als Neue auf, als die allgemeinen Tu-

gendlehren und anderen Berechnungen eines verallgemeinerbaren Guten diesem mo-

tivlosen, weil selbstverständlichen und scheinbar kausalen Prozess nichts mehr entge-

gensetzen können. Eine in diesem Sinne selbstverständliche Festsetzbarkeit des Guten

muss für Arendt sogar im Gegenteil gerade die Gefahr mit sich bringen, den Boden

für neue Selbstverständlichkeiten zu bereiten; denn es hatte sich gezeigt, dass verallge-

meinerbare Regeln einfach ausgetauscht werden können »wie Tischsitten«71. Hannah

Arendts Theorie des Guten ist also keinesfalls einfach innerhalb der Tradition von Aris-

toteles, von Kant oder Heidegger zu verstehen, sondern bildet ebendiesen Bruch auch

71 Hannah Arendt [1964-65]:Was heißt persönliche Verantwortung in einer Diktatur? Hg. v. Marie Luise

Knott. Übers. v. Eike Geisel. München 2018, S. 44. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Was

heißt persönliche Verantwortung in einer Diktatur?.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Vom Schweigen des Guten

in der Geschichte der Moralphilosophie ab: Was das Gute sei, muss absolut neu gefragt,

bedacht, beurteilt, erzählt werden.

Arendt fragt nach dem Guten ganz ohne die festen Gründe der Tradition – sie hat

die Last, vor allem aber auch die Freiheit, eine neue, noch nicht beantwortete Frage zu

stellen. Die Frage nach dem Guten, der sich dieses Buch widmet, zeigt Arendts Denken

als wirklichen Neuanfang: ein Denken des Guten, das nicht den Halt eines Geländers

sucht. Im Bruch mit der selbstverständlich machenden Tradition kann die Möglichkeit

des Neuen liegen. Im gewöhnlichen Verständnis von Moral könnte man freilich sagen,

dass Arendts Verständnis keinen Platz innerhalb der Moralphilosophie hätte; fragt sie

doch gerade nicht nach dem verallgemeinerbaren Guten, sondern hält dieses gerade nur

dort für möglich, wo es in der Frage der Vielen steht. Mir scheint das genaue Gegenteil

zuzutreffen: Gerade diese Weise, das Gute zu denken – vielleicht nur sie – ist unse-

rem Heute angemessen. So könnte man sagen, dass der Traditionsbruch wie auch der

Bruch, den der Totalitarismus hinterließ, mit all solchen Moraltheorien gebrochen hat,

die Moral als etwas begreifen, das die Einzelnen in ihrer Vereinzelung betrifft: Hier hat

sich gezeigt, dass jede Frage angewiesen ist auf Pluralität und gefährdet durch starre

Regeln, Einseitigkeit und Gedankenlosigkeit. Arendt spricht von einer »zerstückelten

Vergangenheit, die ihre Bewertungsgewißheit verloren hat«72 und die den Menschen

nun gerade deshalb in seine Fähigkeit, »Dinge an sich selbst zu beurteilen«73, zurück-

führen kann. Der Bruch würde so zunächst eine Befreiung aus allem Selbstverständ-

lichen bedeuten, das das Menschliche eingrenzt oder gar übergeht. Befreit aber von

diesen Fesseln gilt es dann, nicht Abschluss, sondern Auf-schluss und Anfang zu denken.

72 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das Wollen. Hg. v. Mary McCarthy.

Übers. v.HermannVetter.München/Berlin 20158, S. 207f. (ImFolgenden zitiert als:HannahArendt:

Vom Leben des Geistes.)

73 Hannah Arendt [1956-57]:Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaß.Hg. v. Ursula Ludz. München

20104, S. 22f. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt:Was ist Politik?.)

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

