|. »Zeltlos auch in diesem bisher ungeahnten Sinne...«
Eine Annaherung

Hell aber soll mir dein Auge kiinden: frei
wozu?!
Friedrich Nietzsche: Also sprach Zarathustra

»Ich bin in der Tat heute der Meinung, dass das Bdse immer nur extrem ist, aber nie-
mals radikal, es hat keine Tiefe, keine Dimonie. Es kann die ganze Welt verwiisten,
gerade weil es wie ein Pilz an der Oberfliche weiterwuchert. Tief aber, und radikal ist
immer nur das Gute«*, schreibt Hannah Arendt Anfang der 60er Jahre in einem Brief.
Die Frage nach dem Guten begleitet die Menschen seit jeher — mag es auch scheinen,
als habe sich unsere Gegenwart der Frage durch zwei Definitionen entledigt: Entweder
wird das Gute fiir selbstverstindlich erklirt, indem es vollkommen individualisiert und
so als Indiskutables verstanden wird, oder aber wird es zu einer Selbstverstindlichkeit
erklirt, indem es gerade als feststehendes Allgemeines verstanden wird, das aus diesem
Grund aufler Frage stehen muss. Beide Antworten wenden sich vom Guten ab, leugnen
dessen Fraglichkeit oder gar Existenz. Sich vom Guten als dem gerade Diskutierbaren
und zu Diskutierenden abzuwenden, muss aber mit Arendt heifden, sich gleichsam von
den Menschen und ihrer absoluten Verschiedenheit abzuwenden. Die Frage nach dem

1 Vgl. Paul Celan [1958]: Ansprache anldsslich der Entgegennahme des Literaturpreises der freien Hanse-
stadt Bremen. In: ders.: Gesammelte Werke in sieben Banden. Dritter Band: Gedichte, Prosa, Reden.
Berlin 2000, S.186.

2 Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem. In: dies.: Hannah Arendt und Gershom Scholem. Der

Briefwechsel. Hg.v. Marie Luise Knott. Berlin 2010, S.444. (Im Folgenden zitiert als: Hannah
Arendt: Arendt an Scholem.)
Ich habe allen Texten das Datum ihrer Erstverdffentlichung angefiigt. Bei Ubersetzungen wird das
Erstveroffentlichungsdatum des Originaltextes angegeben. Sollte der Zeitpunkt bekannt sein, an
dem der jeweilige Text geschrieben oder als Vorlesung gehalten wurde, wird grundsitzlich die-
se Angabe bevorzugt. Auch im Falle von Arendts Texten bin ich dementsprechend vorgegangen,
wenngleich vielfach darauf hingewiesen worden ist, dass Arendts eigene Ubersetzungen oftmals
vollig neue Passagen enthalten und so fast als neue Texte zu verstehen sind. Da es mir an dieser
Stelle jedoch lediglich darum geht, eine ungefihre Vorstellung von dem jeweiligen Entstehungs-
zeitraum zu vermitteln und zwischen den Daten grundsatzlich nur wenige Jahre liegen, scheinen
mir die Angaben in dieser Weise ergiebig.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Schweigen des Guten

Guten ist in diesem Sinne eine dringende — vielleicht ist sie auch die Frage unserer Zeit.
Zugleich wimmelt es in der gesamten Philosophiegeschichte von Versuchen, einer Ant-
wort niherzukommen, wobei Hannah Arendts Denken des Guten in diese Geschichte
keinesfalls einfach eingereiht werden kann. Als sie 1963 in Jerusalem den Prozess ge-
gen Adolf Eichmann verfolgt, ist sie sicher: Das Bose, das sich ihr dort zeigt, ist mit
unserem gewdhnlichen Begriff nicht zu fassen, wir miissen es grundlegend neu denken.
Dieses Bose ist nicht nur anders, es zeigt sich hier als etwas Nie-Dagewesenes. In die-
sem Moment, in dem das Bose als schlechterdings Neues auftaucht, betritt auch die
Frage nach dem Guten als neue den Raum.

Arendt zufolge fillt den Menschen das Anerkennen eines so grundlegend und al-
so unvergleichbaren Neuen deshalb so schwer, weil sie sich um der Erkenntnis willen
dazu getrieben sehen, dieses entweder einfach zu iibergehen oder es an bereits Be-
kanntes anzugleichen. Bei Arendt heif’t es: »Die Uberzeugung, daB alles, was auf der
Erde geschieht, fiir den Menschen verstehbar sein muf3, kann dazu fithren, daf} Ge-
schichte unter Verwendung von Allgemeinplitzen interpretiert wird. Verstehen heif3t
aber nicht, das Empoérende leugnen, das Noch-nie-Dagewesene aus dem Dagewesenen
ableiten oder Erscheinungen durch Analogien und Verallgemeinerungen so erkliren,
daR der Aufprall der Wirklichkeit und der Schock der Erfahrung nicht mehr fithlbar
sind. Verstehen heif3t vielmehr, die Last, die unser Jahrhundert uns auferlegt hat, un-
tersuchen und bewuf3t tragen — und zwar in einer Weise, die weder deren Existenz
leugnet noch sich unter deren Gewicht duckt. Kurz gesagt: Verstehen heif’t unvorein-
genommen und aufmerksam der Wirklichkeit, wie immer sie ausschauen mag, ins Gesicht
sehen und ihr widerstehen.«

Arendt schaute diesem Bosen ins Gesicht und leugnete es nicht, erkannte es als
Nie-Dagewesenes, ertrug Aufprall wie Schock und widerstand. Dieses unbekannte Bo-
se hatte nichts gemein mit demjenigen, das in Goethes Faust als »dunkler Drang«* be-
gegnet, das Medea wie auch Macbeth verfithrt. Solchem Bésen ist mit Kant entgegenzu-
halten: »Es ist iiberall nichts in der Welt, ja itberhaupt auch aufier derselben zu denken
moglich, was ohne Einschrinkung fiir gut kdnnte gehalten werden, als allein ein guter
Wille.«® Einem bosen Willen konnen wir uns allein verwehren, indem wir ihm einen guten
Willen entgegenstellen, indem wir Gebote anerkennen und wollen, dass das Gute, nicht
das Bose ist. Dieses gewohnliche Bose — von dem Arendt sich gerade abgrenzt und das
sie Schlechtigkeit nennt® — ist durch Motive geleitet und so kann ihm einzig ein Gu-

3 Hannah Arendt [1951]: Vorwort zur ersten Auflage von The Origins of Totalitarianism. In: Uber den To-
talitarismus. Texte Hannah Arendts aus den Jahren 1951 und 1953. Hg. v. Hannah-Arendt-Institut
fiir Totalitarismusforschung. Ubers. v. Ursula Ludz. Dresden 1998, S.12f. (Im Folgenden zitiert als:
Hannah Arendt: Uber den Totalitarismus.) [Hervorhebung der Autorin.]

4 Johann Wolfgang von Goethe [1808]: Faust. In: Goethes Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Binden,
Dritter Band: Dramatische Dichtungen I. Hg. v. Erich Trunz. Miinchen 1986, S.18. (Im Folgenden
zitiert als: Johann Wolfgang von Coethe: Faust.)

5 Immanuel Kant [1785]: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: ders.: Werke in sechs Banden, Vier-
ter Band: Schriften zur Ethik und Religionsphilosophie. Hg. v. Wilhelm Weischedel. Wiesbaden
1956, S.19/BA 1,2. (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten.)

6 »Die Schlechtigkeitist ein Willensphdnomen. Das Bose ist ein Phanomen mangelnder Urteilskraft.
Da die Urteilskraft auf andere reflektiert, ist nur der »b6se« Mensch, der nicht urteilt, den Unter-

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

tes gegeniibertreten, das diesen Motiven entgegenzuwirken imstande ist: mithilfe von
lehr- und lernbaren Tugenden oder Regeln. Dem willenlosen Bésen aber konnen solche
Normen kaum etwas sagen, vielmehr muss diesem Vereinheitlichenden, diesem Allge-
meinen das Einzelne entgegengehalten werden, das fiir Arendt im Denken und Urteilen
ermoglicht und verwirklicht wird. Hannah Arendts Theorie des Guten, die dieses Buch
rekonstruiert und von der es erzihlt, steht also durchaus in einer Geschichte, deren
Bruchstiicke sie weiterdenkt und aktualisiert — steht aber gleichzeitig auch gerade au-
Rerhalb: bricht mit ihr und zeigt sie als Gebrochene. Schaut man in die philosophischen
Antworten auf die Frage nach dem Guten, findet man mannigfaltige Versuche, das Gute
zu denken — Arendts Denken des Guten zeigt dieses als eines, das niemals unter einem
Begriff des Guten zusammengefasst und festgesetzt werden kann, das gerade in der
vielstimmigen und unabgeschlossenen Frage danach besteht, was dieses Gute sei.

Als erste Antwort auf die Frage nach dem Guten versteht die griechische Antike es - sie
nennt dies héchste Gut die eudaimonia’ - als Ziel eines gelungenen Lebens. Das Gute
liegt fiir Platon, wie vor ihm schon fiir Sokrates, in einem Leben im Einklang mit den
Kardinaltugenden. Das Gute wird hier also als etwas begriffen, das auf der verninfti-
gen Einhaltung allgemeiner Regeln beruht. Arendt bezieht sich in ihrer Vorlesung Uber
das Bose auf Platons Vorstellung, »Gerechtigkeit, Giite etc.« bestiinden in gewisser Wei-
se »von Natur aus« und folgert, fiir diesen sei die Frage nach moralischen Handlungen
»letztlich durch die Art der >Seele¢, die ein Mensch besitzt, entschieden«, wenn diese
auch »durch Bestrafung besser gemacht werden kann«®. Auch die Stoiker hielten das
Gute durch die Einhaltung bestimmter Regeln fiir erreichbar; in ihrem Fall durch den
Verzicht auf alles nicht unbedingt Notwendige: »Das wahre und einzige Gliick wird
nimlich in der Tugend gesucht. Tugend aber ist Gesetzestreue, Pflichtbewusstsein,
Uberwindung und Entsagung, stindige Strenge und Hirte gegen sich selbst.«’
Aristoteles hielt das Gute ebenfalls fiir das Ergebnis eines tugendvollen Handelns,
wenn er auch eine allgemeine Idee des Guten ablehnte. Vielmehr ging er davon aus, dass
das »Gute [..] sowenig wie das Sein auf einen gemeinsamen Nenner gebracht werden

schied nicht kennt, zu allem fahig.« (Hannah Arendt [1970]: Denktagebuch, Zweiter Band, S. 767f.; im
Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Denktagebuch, Zweiter Band.) Ich komme an spaterer Stelle
darauf zurick.

7 Die >eudaimonia< wird meist mit >Gliickseligkeit< iibersetzt. Ursula Wolf spricht sich gegen diese
gingige Ubersetzung aus, da sie zum einen offenlasse, »ob dieses Wort im dufieren Sinn des gliick-
lichen Zufalls oderim inneren Sinn der gliicklichen persénlichen Verfassung verwendet wird«und
zudem »in der heutigen Umgangssprache eine ziemlich blasse Bedeutung [habe], die ihn hedo-
nistisch auf ein positives Gefiithl oder utilitaristisch auf maximale Wunscherfiillung reduziert.« Sie
schlagt daher vor, »Formulierungen [zu] wihlen, die der Bedeutung des griechischen Worts eudai-
monia nahekommen. Daimon bedeutet etwa>Leben,>Lebensgeistc, und eu ist das Adverb von»gut,
eudaimonia demnach >gute Weise des Lebens«« (Ursula Wolf [1999]: Die Philosophie und die Frage
nach dem guten Leben. Hamburg 1999, S. 67 f; im Folgenden zitiert als: Ursula Wolf: Die Philosophie
und die Frage nach dem guten Leben.)

8 Ebenda, S. 66.

9 Johannes Hirschberger [1980]: Geschichte der Philosophie, Erster Band, Altertum und Mittelalter. Frank-
furt a.M. 1980, S. 265. (Im Folgenden zitiert als: Johannes Hirschberger: Geschichte der Philosophie,
Erster Band.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Schweigen des Guten

[kénne]; es sei vielgestaltig und darum analog zu verstehen, sei etwas Eigentiimliches
in jedem Fall, aber nicht ein gemeinsamer Gattungsbegriff wie die platonische Idee«*°.
Thomas Gutschker sagt dementsprechend, Aristoteles wende sich »in der Nikomachi-
schen Ethik gegen die platonische Ideenlehre. Seine Argumentation liuft darauf hinaus,
daf} es in Untersuchungen zu ethischen und politischen Problemen nie um ein abge-
trennt vom Menschen existierendes Gut-an-sich gehen kann, sondern immer nur um
ein Gut-fiir-uns.«*!

Aristoteles schligt zwei Richtungen vor, das Gute zu erreichen: Die des Philoso-
phen, der sich mit den Fragen nach »dem dauernden und vollkommenen Seiendenc
befasst und die des Politikers, der ein »Leben in der Polis« fithre und dort »das ethische
Gutsein«'* ausiibe. Allerdings wird die Auseinandersetzung mit den ewigen Fragen ho-
her bewertet und so sieht Gutschker hier — im Vergleich von Arendts und Aristoteles’
Konzeptionen - die »wesentliche Differenz [...] in der Bewertung des politischen Han-
delns. [...] Nur im theorein, so die Vorstellung, kann der einzelne voll und ganz er selbst
sein.«'? Aristoteles schlief3t sich zu Beginn seiner Nikomachischen Ethik der »verbreite-
ten Meinung« an, das Gute sei dasjenige, »wonach alles strebt«*#; tugendhaft sei solches
Wollen dann, wenn es »in einer Mitte liegt, und zwar der Mitte in Bezug auf uns, die
bestimmt wird durch die Uberlegung (logos), das heifit so, wie der Kluge (phronimos)
sie bestimmen wiirde. Sie ist die Mitte zwischen zwei Lastern, von denen das eine auf
Ubermaf, das andere auf Mangel beruht.«!* Dieses Streben aber ist niemals blofSes Mittel
zur Erreichung eines Zwecks; Ursula Wolf weist darauf hin, dass sich dies in Aristoteles’
Unterscheidung zwischen dem Ziel und dem Zielpunkt zeige: »Wihrend telos allgemein
fiir jede Art von Ziel steht, ist skopos der Zielpunkt etwa beim Bogenschiefden, und Aris-
toteles sagt hiufig, dass wir dhnlich auch beim Handeln einen Zielpunkt brauchen.
[...] Wie ein Punkt keinen Inhalt hat, sondern nur einen Ort markiert und damit eine
Richtung angibt, so wire die eudaimonia nicht etwas, wovon wir eine fertige inhaltliche
Konzeption haben. Sie muf} getroffen werden, aber so, daf3 sich erst in diesem Treffen
konkretisiert, welche Handlung jeweils zu ihr beitrigt und welche nicht.«*®

Augustinus bestimmt etwa sieben Jahrhunderte spater im christlichen Mittelalter Gott
als »das letzte Prinzip des sittlich Guten« und geht davon aus, dass alles »Gute [...] nur
gut [ist] durch ihn, wie alles Wahre nur durch ihn wahr ist und alles Seiende nur durch
ihn Sein hat. Er ist das bonum omnis boni im Sinne der platonischen Methexis.«!” In
seiner Schrift De libero arbitrio heiflt es dementsprechend: »Wie [...] schon vor der Erlan-
gung der Gliickseligkeit unserem Geiste der Begriff der Gliickseligkeit eingepragt ist —

10 Johannes Hirschberger [1980]: Geschichte der Philosophie, Erster Band, S. 230.

1 Thomas Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S.168. (Im Folgenden zitiert als: Thomas Gutsch-
ker: Aristotelische Diskurse.)

12 Ursula Wolf [1999]: Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben, S. 47.

13 Thomas Gutschker [2002]: Aristotelische Diskurse, S.163.

14  Aristoteles [ca. 334 v. Chr.]: Nikomachische Ethik. Ubers. und hg.v. Ursula Wolf. Hamburg 2006.
S. 43/1094 a. (Im Folgenden zitiert als: Aristoteles: Nikomachische Ethik.)

15 Ebenda, S. 85/1106 bf.

16 Ursula Wolf [1999]: Die Philosophie und die Frage nach dem guten Leben, S. 49.

17 Johannes Hirschberger [1980]: Ceschichte der Philosophie, Erster Band, S. 368.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

denn nur dadurch kénnen wir wissen und zuversichtlich und zweifelsfrei erkliren, dafd
wir gliickselig sein wollen —, tragen wir auch, ehe wir weise sind, den Begriff der Weis-
heit eingeprigt in unserem Geiste.<!® Augustinus betont zwar entschieden »die Be-
deutung des Willens fiir das Wesen des konkreten sittlichen Handelns und Lebens«*?,
wobei diesem Willen aber »die Gesetze des Guten unausloschlich eingeschrieben«*®
seien. Diese Wende bedeutet eine Absage an den freien menschlichen Willen wie der an-
gesprochenen menschlichen Spontaneitit, denn ein Wollen ist nun nur noch méglich
im Rahmen des gottlichen Willens, der jedes Leben vorherbestimmt, was grundlegende
- in Arendts Sinne muss man sagen: verheerende — Folgen fiir die europiische Geis-
tesgeschichte mit sich brachte.

Augustinus trennt in De civitate dei das irdische vom himmlischen Reich und legt da-
mit die Fundamente der christlichen Weltvorstellung. Der Erdenstaat bleibt dem Mate-
riellen unterworfen, die Menschen des Gottesstaates hingegen »liefern sich nicht dufe-
ren Dingen aus, um sie oder sich selbst zu geniefien, sondern leben in und aus Gott eine
ideale Ordnung, durch die die Welt und der Mensch zum Frieden findet«*'. Die Gliick-
seligkeit ist thm — wie zuvor den Griechen - ein Wert an sich, allerdings ist sie nur noch
im Gottesstaat erreichbar.?* Arendt sagt in diesem Sinne: »Jedes bonum oder malum
steht bevor. Das an der letzten Grenze Bevorstehende, dem das Leben dauernd zulebt, ist
der Tod. Jede Gegenwart des Menschen ist von diesem Bevorstehenden her bestimmt
als stindiges Noch-nicht. Jedes Haben ist beherrscht von der Furcht und jedes Nicht-
haben von der Begierde.« So wird der Mensch zu einem Fremden in der Welt, da das
»absolute bonum [...] die Ewigkeit«* ist und somit auf Erden nicht zu erreichen: »In der
caritas lebend wird die Welt zur Wiiste, statt zur Heimat, sie ist leer und fremd dem,
was der Mensch sucht.«** Das Gute wird »hinausprojiziert in die absolut desiderierte
Zukunft«*® und so miissen die Menschen auch sich selbst — als Gegenwirtige — vergessen:
»Das Vergessen der Gegenwart, das gleichzusetzen ist mit der Umwandlung des gegen-
wartigen Lebens in ein Erwarten des zukiinftigen, ist das Vergessen seiner selbst. [..]

18 Augustinus [ca. 390]: De libero arbitrio/Vom freien Willen. In: ders.: Theologische Frithschriften. Vom
freien Willen. Von der wahren Religion. Ubers. v. Wilhelm Thimme. Ziirich 1962, S. 159/11, 1X, 26.

19 Johannes Hirschberger [1980]: Ceschichte der Philosophie, Erster Band, S. 369.

20 Ebenda, S.370.

21 Ebenda, S.374.

22 Vgl. ebenda, S.372.

23 Hannah Arendt [1929]: Der Liebesbegriff bei Augustin. Versuch einer philosophischen Interpretation.
Hg.v. Frauke A. Kurbacher. Hamburg 2018, S.15. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Der
Liebesbegriff bei Augustin.)

24  Ebenda, S.18.

25 Ebenda,S.23.

Bei Augustinus heifst es: »Diesseitiger Besitz [...] ohne Hoffnung auf das Jenseits ist falsches Gliick
und grofies Elend, denn da macht man von den wahren Giitern der Seele keinen Gebrauch. Das
aber ist keine wahre Weisheit, die ihr Auge bei dem, was sie klug unterscheidet, tapfer ausfiihrt,
mafRvoll beschrankt und gerecht verteilt, nicht auf jenes Ziel richtet, wo Gott alles in allem sein
wird in unwandelbarer Ewigkeit und vollkommenem Frieden.« (Augustinus [413-26 v. Chr.]: De civi-
tate dei/Vom Gottesstaat. Ubers. v. Wilhelm Thimme. In: Celikates/Gosepath (Hg.): Philosophie der
Moral, S. 90/1X, 20; im Folgenden zitiert als: Augustinus: De civitate dei.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Schweigen des Guten

Der in der caritas Liebende ist nur noch in der zukiinfrigen Ewigkeit. In diesem Verges-
sen hort er auf, er selbst zu sein, ein Einzelner.«*® Die Menschen werden durch ihren
Glauben vereint und leben so auf ihre Zukunft hin: »In der Gemeinschaft mit Christus,
die als corpus verstanden alle Einzelnen als Glieder in sich enthilt, leidet jedes Glied mit
dem anderen mit. Hier findet sich die duflerste Uberspitzung des Gedankens von dem
allen gemeinsamen Sein. Uber dieser Gemeinschaft ist der Einzelne véllig vergessen, er
ist nur noch Glied und hat sein Sein nur in dem Zusammenhang aller Glieder in Chris-
tus.«*7 In gewisser Weise entspricht der Mensch selbst nun einer Idee, da er zu einem
- wenn auch stets verbesserungswiirdigen — Ebenbild Gottes erklart wird: »Und auch
in uns selbst finden wir ein Abbild Gottes, das ist jener hchsten Dreieinigkeit, zwar
ihm nicht gleich, vielmehr weit von ihm abstehend, weil nichts gleich ewig, nichts —
um in Kiirze alles zu sagen — desselben Wesens ist wie Gott, gleichwohl Gott von Natur
niher als alle anderen von ihm geschaffenen Dinge; ein Abbild, das durch Erneuerung
noch vervollkommnet werden soll, um ihm dann ganz dhnlich zu werden.«?8

Nach der Reformation und den grofien Religionskriegen im 16. und 17. Jahrhundert gab
es kein einheitliches, autoritativ durchsetzbares christliches Weltbild mehr und so ver-
anderten sich auch die Vorstellungen von der weltlichen, der staatlichen Gewalt. Der
Zweck ist jetzt nicht mehr die Anniherung an ein Gottesreich, sondern der Erhalt des
diesseitigen Staates. Dieser wird von nun an als Ergebnis eines im Naturzustand ge-
troffenen Vertrages zwischen den Einzelnen verstanden: Das Gute liegt wieder in Men-
schenhand und ist ein Herstellbares, Menschenwelt wird zum Werkstiick erklirt. Hob-
bes geht in seiner Vertragstheorie von einem egoistischen Menschen aus, den es nicht
natiirlicherweise zum guten Handeln treibe, der vielmehr durch bestimmte Techniken
dazu gezwungen werden miisse. Er geht davon aus, dass der Mensch natiirlicherwei-
se immer aus Eigeninteresse und gegen die Anderen handelt — homo homini lupus. Den
Naturzustand, in dem sich die Menschen ohne gesellschaftliche Ordnung - vor dem
Gesetz — befinden, beschreibt er als »Zustand des Krieges aller gegen alle«*®. Die Men-

26  Hannah Arendt [1929]: Der Liebesbegriff bei Augustin, S. 24.

27 Ebenda, S.106.

28  Augustinus [413-26 v. Chr.]: De civitate dei, S. 42/XI, 26.
Auch Arendt weist auf diese Ahnlichkeit zwischen »Platos Ideenlehre« und der »christlichen Tra-
dition« — »der platonischen >ldee< und dem im Ebenbilde Gottes Geschaffensein« — hin. Dieses
komme »am deutlichsten in Augustin zum Ausdruck: [..] Kurz, Gott ist Person und Realitit ge-
wordene ewige Idee der Menschen. Und die Cleichheit aller Menschen vor Cott verliert nie die
identische Vervielfachung, in der alle Betten >gleich<sind vor der Idee des einen Bettes, in dessen
Ebenbilds sie hergestellt wurden und die ihnen allen innewohnt als das, was sie iiberhaupt erst
zu Betten macht.« (Hannah Arendt [1953]: Denktagebuch, Erster Band. Hg. v. Ursula Ludz/Ingeborg
Nordmann. Miinchen/Berlin 2002, S. 340; im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Denktagebuch,
Erster Band.)

29 Thomas Hobbes [1651]: Leviathan oder der kirchliche und biirgerliche Staat. Halle 1794, S.127. (Im Fol-
genden zitiert als: Thomas Hobbes: Leviathan.)
Arendt widerspricht dieser Einschiatzung entschieden, wenn sie sagt: »)e zivilisierter die mensch-
liche Welt wird, d.h. je besser sie sich in der Natur einrichten, sich gegen sie behaupten kann und
vor ihren Elementargewalten sichern kann, desto entscheidender erfihrt der Einzelne das Pha-
nomen der Macht und Ubermacht als ein menschlich-gesellschaftliches Phanomen. Dass Natur

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

schen halten sich nun Hobbes zufolge nur dann an die geltenden Regeln der Moral,
wenn diese ihnen selbst niitzlich sind. »Das Naturgesetz [...] ist eine Vorschrift oder
allgemeine Regel, welche die Vernunft lehret, nach welcher keiner dasjenige unterneh-
men darf, welches er als schidlich fiir ihn selbst anerkennt.«*° Der Gesellschaftsvertrag
beruht darauf, dass die Einzelnen, um ihr eigenes Leben geschiitzt zu wissen, auch den
anderen das ihrige garantieren. Vor dem Hintergrund der frithneuzeitlichen Monarchi-
en in Westeuropa, die in ihrer spezifisch modernen Funktionsweise auf den Methoden
und Erkenntnissen der Rationalisierung fufiten und so die Grundlagen fiir die spiteren
Republiken bildeten, entwickelte Hobbes im Rahmen seines Gesellschaftsvertrags die
Theorie der Notwendigkeit einer starken, Schrecken verbreitenden 6ffentlichen Gewalt
und wird somit zum Mitbegriinder eines nur scheinbar paradoxen aufgeklirten Abso-
lutismus. Der Grundgedanke der Hobbes’schen Theorie klingt zunichst demokratisch,
da die Einzelnen im ersten Schritt aus freien Vernunftgriinden heraus ihre Macht auf
den Staat tibertragen. Nach dieser Wahl jedoch haben sie keinerlei Rechte mehr und
sind dem Souverin schutzlos ausgeliefert, gerechtfertigt dadurch, dass dieser fortan
kraft seiner Macht den »Krieg aller gegen alle<®* verhindert, indem er — wie Martin
Saar schreibt — die Macht der Einzelnen neutralisiert®>.

John Rawls greift 1971 in seiner Theorie der Gerechtigkeit erneut auf die Hobbes’sche
Staatstheorie zuriick, indem er von einer ihnlichen Primisse ausgeht: »Wir wollen
uns also vorstellen, daf’ diejenigen, die sich zu gesellschaftlicher Zusammenarbeit
vereinigen wollen, in einem gemeinsamen Akt die Grundsitze wihlen, nach denen
Grundrechte und -pflichten und die Verteilung der gesellschaftlichen Giiter bestimmt
werden. Die Menschen sollen im Voraus entscheiden, wie sie ihre Anspriiche gegen-
einander regeln wollen und wie die Griindungsurkunde ihrer Gesellschaft aussehen
soll. Ganz wie jeder Mensch durch verniinftige Uberlegung entscheiden muf3, was fiir
ihn das Gute ist, d.h. das System der Ziele, die zu verfolgen fiir ihn verniinftig ist, so
mufd eine Gruppe von Menschen ein fiir allemal entscheiden, was ihnen als gerecht
und ungerecht gelten soll. Die Entscheidung, die verniinftige Menschen in dieser
theoretischen Situation der Freiheit und Gleichheit treffen wiirden, bestimmt die
Grundsitze der Gerechtigkeit.«*> Rawls hat in seiner Moraltheorie das Gute zwar auf
dem Boden eines Diskurses errichtet, dieser vollzieht sich allerdings nicht zwischen
Menschen, sondern zwischen solchen, die all ihrer natiirlichen Eigenschaften entledigt
sind. Er spricht davon, das ein rechtfertigender Diskurs »unter verniinftigen, freien
und gleichen Personen« stattfinden miisse. Um die »Gerechtigkeit als Fairness«, von

primar Macht ist, namlich fiir und gegen den Menschen, wird schliesslich (iberhaupt nicht mehr
oder nur als sekundar, gleichsam theoretisch erfahren. Erst wenn es Wélfe nicht mehr gibt, kommt
es zu dem >homo homini lupus«. Dies gerade ist nicht der Naturzustand.« (Hannah Arendt [1954]:
Denktagebuch, Erster Band, S. 495.)

30 Thomas Hobbes [1651]: Leviathan, S.127.

31 Ebenda.

32 Vgl. Martin Saar [2009]: Macht und Kritik. In: ders. et al. (Hg.): Sozialphilosophie und Kritik. Frank-
furta.M. 2009, S. 572.

33 John Rawls [1971]: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Ubers. v. Hermann Vetter. Frankfurta.M. 1975, S. 28.
(Im Folgenden zitiert als: John Rawls: Eine Theorie der Gerechtigkeit.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [

15


https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Schweigen des Guten

der er spricht, zu erreichen, miissten die Menschen wiber die moralischen Prinzipien
unter einem »Schleier des Nichtwissens«®* entscheiden. Sie diirften nicht wissen,
welche Vermogen, welchen sozialen Status, welche natiirlichen Gaben sie besitzen.
Nur unter diesen Bedingungen wiirde jeder Mensch die Normen wihlen, die al-
len die gleichen Moglichkeiten boten: »[N]iemand [kennt] seinen Platz in der Gesell-
schaft, seine Klasse oder seinen Status; ebensowenig seine natiirlichen Gaben, seine
Intelligenz, Korperkraft usw. Ferner kennt niemand seine Vorstellung vom Guten, die
Einzelheiten seines verniinftigen Lebensplanes, ja nicht einmal die Besonderheiten sei-
ner Psyche wie seine Einstellung zum Risiko oder seine Neigung zu Optimismus oder
Pessimismus. Dariiber hinaus setze ich noch voraus, da die Parteien die besonderen
Verhiltnisse in ihrer eigenen Gesellschaft nicht kennen, d.h. ihre wirtschaftliche und
politische Lage, den Entwicklungsstand ihrer Zivilisation und Kultur. Die Menschen
im Urzustand wissen auch nicht, zu welcher Generation sie gehéren.«>> Rawls geht es
nicht um einfachen Gehorsam, vielmehr muss das Gute durch rechtfertigende Diskur-
se erst herausgestellt werden. Rawls verlasst sich allerdings nicht auf die Vernunft der
Menschen, sondern geht davon aus, dass diese im Wissen um ihre eigene Lage nicht
gerecht — im Sinne der grundlegenden Tugenden — entscheiden wiirden: Nur, wenn die
Menschen nicht wiissten, wer sie sind, konnte eine faire Gesellschaftsordnung entstehen.
Das Gute kann hier also gerade nur dann verwirklicht werden, wenn es die Menschen
nicht mehr gibt, sondern nur noch das eine Gute, dem sich die Einzelnen unterordnen.
Dem Denken eines allgemeinen Guten, dem die Menschen gemeinsam zustreben,
wird durch die Aufklirung der einzelne, denkende Mensch entgegenstellt, der durch
seine eigene Vernunft in der Lage ist, das Gute zu verfolgen. John Locke kann als Weg-
bereiter fiir ein aufgeklirtes Denken gelten, das eine Verallgemeinerung verhindern
will. In seinem Versuch iiber den menschlichen Verstand ist zu lesen: »Der Geschmack des
Geistes ist wie der des Gaumens verschieden und es wire ein ebenso vergebliches Be-
miihen, alle Menschen durch Kise und Hummern stillen zu wollen; beides kann wohl
diesen und jenen eine sehr bekommliche Kost sein, andern aber kann es héchst zuwi-
der und unzutriglich sein. [...] Das diirfte auch der Grund sein, warum die Philosophen
des Altertums vergeblich danach forschten, ob das summum bonum im Reichtum, im
sinnlichen Genuf3, in der Tugend oder in der Kontemplation bestehe [..].<3¢

David Hume geht 1690 davon aus, dass die Einzelnen nicht durch die Vernunft, son-
dern allein durch ihre Gefithle zum Guten gebracht werden kénnten: Die Moral Sense
Philosophy, die vor allem von Shaftesbury im Grof3britannien des 17. und 18. Jahrhun-
derts ausgearbeitet worden ist, sowie die darauf folgenden auf Emotionen basierenden
Moraltheorien gehen davon aus, dass rationale Uberlegungen keine Wirkkraft haben,
dass vielmehr — wie Hume sagt — die »Vernunft [...] nur der Sklave der Affekte<®” sei:

34  John Rawls [1971]: Eine Theorie der Gerechtigkeit, S. 29.

35 Ebenda, S.160.

36  John Locke [1690]: Versuch iiber den menschlichen Verstand. In vier Biichern: Erster Band (1 & 11). Ubers.
v. Carl Winckler. Hamburg 2006, S. 322f.

37 David Hume [1739-40]: Traktat iiber die menschliche Natur. Ubers. v. Theodor Lipps. In: Celikates/
Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral, S.162. (Im Folgenden zitiert als: David Hume: Traktat iiber die
menschliche Natur.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

»[D]a die Vernunft niemals eine Handlung erzeugen oder ein Wollen auslésen kann,
so schliefRe ich, daf} dieses Vermdgen auch niemals imstande ist, das Wollen zu hin-
dern oder mit irgendeinem Affekt oder einem Gefithl um die Herrschaft zu streiten.
[...] Nichts [..] kann den Impuls eines Affektes unterdriicken oder verzogern, als ein
entgegengesetzter Impuls.«3®

In diesem Sinne geht auch Schopenhauer 1841 davon aus, dass emotionale Motive
ausschlaggebend fiir das Gute sind, nicht Uberlegungen oder Vernunft, allerdings geht
er jetzt im Gegensatz dazu nur noch von einem motivierenden Gefiithl aus: dem Mitleid.
Jede Handlung sei von »drei Grundtriebfedern« geleitet: »dem Egoismus, der das eigene
Wohl will«, der »Bosheit, die das fremde Wehe will« und dem »Mitleid, das das fremde
Wohl will<®. Folglich ist das einzige Gefiihl, das zu einem moralischen Verhalten fiihrt,
das Mitleid, denn wenn eine Handlung egoistisch ist, sei sie »ohne moralischen Wert«*°.

Der Annahme, dass eine Moraltheorie immer auf Gefiithlen gegriindet sein miisse,
folgt auch Martha Nussbaum ein Jahrhundert darauf: Gutes tut der Mensch folglich nur,
wenn er Mitleid hat, seine Gefiihle miissen erregt werden, ebenso wie bei Platon die Tu-
genden gelehrt werden miissen. Um dieses Gefiihl als eines beschreiben zu kénnen, das
jedem Menschen zukommt, muss sie zugleich einen Essentialismus vertreten. Diesen
definiert sie als »die Auffassung [..], daf3 das menschliche Leben bestimmte zentrale
und universale Eigenschaften besitzt, die fiir es kennzeichnend sind« und unternimmt
so den Versuch, »eine historisch sensible Darlegung der meisten elementaren mensch-
lichen Bediirfnisse und menschlichen Titigkeiten« vorzulegen. Eine solche Darlegung
bilde die nétige Grundlage, um von sozialer Gerechtigkeit sprechen und die »Ziele der
gesellschaftlichen Verteilung benennen zu konnen«. Dementsprechend geht sie von der
Annahme aus, »menschliche Wesen [seien] Geschépfe, die zur Ausiibung der mensch-
lichen Hauptfunktionen befihigt werden kénnen, wenn sie die richtige materielle und
erzieherische Unterstiitzung erhalten«*'. Nur - fihrt sie fort — wenn wir von einer Es-
senz des Menschen ausgehen, konnen wir Gutes bewirken, und dies nur aufgrund der
uns allen gemeinsamen Fihigkeit, Empathie zu empfinden: »Zur inneren Struktur [des
Mitleids] gehort [...] das Gebot, gemeinsame menschliche Grenzen und Verletzbarkei-
ten anzuerkennen; und die plausible Behauptung lautet nun, daf eine Person, die sich
nicht selbst als eine erkennt, die mit dem Leidenden eine gemeinsame Menschlichkeit
teilt, mit anmafRender Hérte statt Mitleid auf das Leiden reagieren wird.« Der Grund fir
dies Mitleid ist also im Kern egoistisch: »Wie fern diese Menschen uns an Vermdgen,

Arendt nenntdies eine»recht naive Umkehrung der Platonischen Vorstellung von der unangefoch-
tenen Herrschaft der Vernunft ber die Seele.« (Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes,
S.76)

38  David Hume [1739-40]:Traktat iiber die menschliche Natur, S.161.

39  Arthur Schopenhauer [1841]: Preisschrift iiber die Grundlage der Moral. In: Celikates/Gosepath (Hg.):
Philosophie der Moral, S. 254. (Im Folgenden zitiert als: Arthur Schopenhauer: Preisschrift iiber die
Grundlage der Moral.)

40 Ebenda, S. 252.

41 Martha C. Nussbaum [1992]: Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit. Zur Verteidigung des aristo-
telischen Essentialismus. Ubers. v. Max Looser. In: Holmer Steinfath (Hg.): Was ist ein gutes Leben?
Philosophische Reflexionen. Frankfurt a.M. 1998, S. 220. (Im Folgenden zitiert als: Martha Nuss-
baum: Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom Schweigen des Guten

an gesellschaftlichem Rang oder an Geschlecht auch sein mégen, diese Unterschiede

42

sind moralisch beliebig und hitten uns ebenso treffen kénnen«**, nichtsdestoweniger

fithrt es aber zu >guten< Ergebnissen.

Immanuel Kant geht — Ende des 18. Jahrhunderts — im Gegensatz zu diesem auf Ge-
fithlen basierenden Verstindnis des Guten davon aus, eine innere Pflicht brichte die
Menschen dazu, in Einvernehmen mit dem Sittengesetz zu handeln; man spricht aus
diesem Grund von einer deontologischen Moraltheorie: Das Pflichtgefiihl ist zur grund-
legenden Tugend ernannt. Es geht hier aber nicht mehr darum, dass die Einzelnen sich
den allgemeinen und guten Tugenden unterwerfen, vielmehr um eine Handlung, die
ihrem Willen entspreche. Zuvor aber miisse der Mensch ins Denken erzogen werden,
denn sobald einem Charakter das Gute gelehrt worden und er zur Vernunft gekommen
sei, handele er auch nach den logisch sich ergebenden Maximen. Kant erhebt in sei-
nem Kategorischen Imperativ — »Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du
zugleich wollen kannst, daf sie ein allgemeines Gesetz werde«** — die Frage nach der
Verallgemeinerbarkeit einer Handlung zum Moralkriterium.

Gut ist hier niemals der Nutzen, sondern »allein ein guter Wille«*#. Kant steht im
Geist der Aufklirung, die — so definiert er selbst — einen »Ausgang des Menschen aus
seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit« sucht und daran appelliert, »sich seines Ver-
standes ohne Anleitung eines anderen zu bedienen«**. In seiner Schrift Uber Pidagogik
heifit es: »Der Mensch kann entweder blof} dressiert, abgerichtet, mechanisch unter-
wiesen, oder wiirklich aufgeklirt werden. Man dressiert Hunde, Pferde, und man kann
auch Menschen dressieren. [...] Mit dem Dressieren aber ist es noch nicht ausgerichtet,
sondern es kommt vorziiglich darauf an, dal Kinder denken lernen.«*¢ So gilt es ihm als
die »erste Bemithung bei der moralischen Erziehung [...], einen Charakter zu griinden.
Der Charakter besteht in der Fertigkeit, nach Maximen zu handeln.«*’ Diese Maximen
stehen im Gegensatz zu blofRer Disziplin, denn sie »miissen aus dem Menschen selbst
entstehen«*®. So sei er vor der Gefahr gefeit, dass von der »Disziplin [...] nur eine Ange-

42 Martha C. Nussbaum [1992]: Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit, S. 231.

43 Immanuel Kant [1785]: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, S. 51/BA 52.

44  Ebenda, S.18/BA1,2.

Die Formel als Ganze heif3t: »Es ist (iberall nichts in der Welt, ja (iberhaupt auch aufier derselben
zu denken moglich, was ohne Einschrinkung fiir gut konnte gehalten werden, als allein ein guter
Wille.« (Ebenda.) Und spater: »Der gute Wille ist nicht durch das, was er bewirkt, oder ausrichtet,
nicht durch seine Tauglichkeit zu Erreichung irgend eines vorgesetzten Zweckes, sondern allein
durch das Wollen, d.i. an sich, gut, und, fiir sich selbst betrachtet, ohne Vergleich weit héher zu
schitzen, als alles, was durch ihn zu Gunsten irgend einer Neigung, ja, wenn man will, der Summe
aller Neigungen, nur immer zu Stande gebracht werden kénnte.« (Ebenda, S.19/BA 3,4.)

45  Immanuel Kant [1783]: Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung?. In: ders.: Werke in sechs Bin-
den, Sechster Band: Schriften zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pidagogik.
Hg. v. Wilhelm Weischedel. Wiesbaden 1956, S. 53/A 481, 482.

46  Immanuel Kant [1803]: Uber Pidagogik. In: ders.: Werke in sechs Bianden, Sechster Band: Schrif-
ten zur Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Padagogik. Hg. v. Wilhelm Weischedel.
Wiesbaden 1956, S. 707/A 24, 25. (Im Folgenden zitiert als: Immanuel Kant: Uber Pidagogik.)

47  Ebenda, S.740/A 97, 98, 99, 100.

48 Ebenda.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

wohnheit iibrig [bleibe], die mit den Jahren verloscht«; eine Maxime hingegen bedeute
immer zugleich, »deren Billigkeit [einzusehen]«*°.

Jeder Mensch kann also das Gute in sich ausbilden, solche Bildung aber ist zugleich
auch die Voraussetzung: »Der Mensch soll seine Anlagen zum Guten erst entwickeln;
die Vorsehung hat sie nicht schon fertig in ihn gelegt; es sind blofie Anlagen [..].<*° Der
Mensch sei das einzige Wesen, das sich durch die ihm eigene Vernunft auszeichne und
die Verantwortung fiir sein Handeln trage, wenn er denn Gut und Bose scheiden gelernt
habe: »Der Mensch kann nur Mensch werden durch Erziehung. Er ist nichts, als was
die Erziehung aus ihm macht.«** Einer jeden Handlung geht in diesem Sinne ein Wille
voraus. Kant zeigt den Menschen demnach nicht als egoistisches Wesen, das durch
starre Regeln im Guten gehalten wird, sondern als eines, das kraft seiner Vernunft das
Gute zu tun imstande ist; es geht nun um das Individuum und seine freie Wahl.

Holger Steinfath bestimmt den Grund fiir die Verinderungen, die »die Vorstellung von
einem guten Leben« im 18. Jahrhundert erfihrt, in der »einschneidenden Subjektivie-
rung, die sie von ihren antiken Urspriingen entfernt und einer sich wissenschaftlich
verstehenden Philosophie mehr und mehr als ungeeignet fiir jede theoretische Erorte-
rung erscheinen lifdt. Die wachsende Skepsis gegeniiber allen Versuchen, verallgemei-
nerbare Aussagen iiber ein gutes Leben aus einer sei es anthropologisch, sei es kosmo-
logisch oder theologisch begriindeten Wesensbestimmung des Menschen abzuleiten,
wird dabei durch die normative Forderung verstirkt, Fragen der individuellen Lebens-
fithrung ganz der Autonomie der einzelnen zu iiberlassen.«** Arendt hebt in Bezug auf
diese Entwicklungen, in denen die Moglichkeit der autonomen Handlung liegt, eben-
so die Gefahr der Vereinzelung hervor — mit der immer auch die Suche nach einem
neuen Halt einhergehen kann: Nun war »mit einem Schlage das absolute, von Men-
schen durch Vernunft erfafibare Reich der Ideen und allgemeinen Werten geleugnet
und der Mensch in die Mitte einer Welt gestellt, in welcher er sich an nichts mehr
halten konnte [...].<>> Die Moderne wird in diesem Jahrhundert eingeleitet, indem die
Menschen sowohl in industriellen Prozessen herstellen lernen, wie auch ihre Vernunft
immer stirken mathematisieren und so kontrollieren zu kénnen glauben: Das Zeitalter
der Industrialisierung und Rationalisierung beginnt. Fiir Hannah Arendt ist entschei-
dend, dass sich durch diese Verinderungen auch das Bild der Menschen von sich und
ihrer Umwelt wandelt: Das Denken in Kategorien und logischen Schliissen sollte die
Welt ordnen, verstindlich machen und zugleich sollte sie auf diese Weise in die Hand
genommen und verbessert werden konnen. Erkenntnis wurde iibertragbar, Wissen ver-
allgemeinerbar und also anwendbar und sollte den Menschen zum Hersteller erheben,

49  Immanuel Kant [1803]: Uber Pidagogik., S. 740/A 97, 98, 99, 100.

50 Ebenda, S.702/A13,14.

51 Ebenda, S.699/A 6,7, 8.

52 Holger Steinfath [2008]: Einfiihrung: Die Thematik des guten Lebens in der gegenwirtigen philosophi-
schen Diskussion. In: ders. (Hg.): Was ist ein gutes Leben? Philosophische Reflexionen. Frankfurt
a.M.1998,S.7.

53  Hannah Arendt [1948]: Was ist Existenz-Philosophie? In: dies.: Kritische Gesamtausgabe, Dritter
Band: Sechs Essays/Die verborgene Tradition. Hg. v. Barbara Hahn. Géttingen 2019, S. 47. (Im Fol-
genden zitiert als: Hannah Arendt: Was ist Existenz-Philosophie?.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Vom Schweigen des Guten

der Gott, Umwelt und Schicksal nicht mehr einfach ausgeliefert war, sondern der kraft
seiner Vernunft und seines Erkenntnisvermogens das Gute nun selbst erkennen, be-
stimmen und vermitteln konnte.

Mit seiner moralphilosophischen Theorie zur Zeit der radikalen Aufklirung nimmt
Bentham mit seinem »hedonistischen Kalkiil«®* an, objektiv die gute Handlung berech-
nen zu konnen. Es »sollen zunichst Freude und Leid gemifd den Kategorien Intensitit,
Dauer, GewifRheit, Nihe, Folgentrichtigkeit, Reinheit und Ausmaf} quantifiziert wer-
den«®®. Sein »Prinzip der Niitzlichkeit« beruhe auf der »natiirlichen Beschaffenheit der
menschlichen VerfaRtheit«, die Menschen machten es sich »in den meisten Augenbli-
cken ihres Lebens zu eigen, ohne daritber nachzudenken«®®. Der Utilitarismus fragt
nicht mehr nach Motiven, Tugenden oder der einzelnen Handlung, hier geht es aus-
schlieRlich um Resultate. Hannah Arendt beschreibt die »utilitaristische Mentalitit« als
die »Unfihigkeit, ein Ding abseits seiner Funktion oder Niitzlichkeit zu denken und zu
beurteilen«®’. Wenn die Einzelnen nicht mehr einzeln durch ihre eigene Eigenheit, son-
dern nur noch einzeln im Sinne einer Zahl sind, geht es nicht mehr um eine Frage nach
dem Guten, sondern nur noch um ein Errechnen von Niitzlichkeit. Es gehe — so Ben-
tham - einzig darum, Lust zu vermehren und Leid zu vermeiden, da alles menschliche
Handeln durch sie motiviert sei: »Die Natur hat die Menschheit unter die Herrschaft
zweier souveriner Gebieter — Leid und Freude — gestellt. Es ist an ihnen allein aufzu-
zeigen, was wir tun sollen, wie auch zu bestimmen, was wir tun werden. Sowohl der
Maf3stab fir Richtig und Falsch als auch die Kette der Ursachen und Wirkungen sind
an ihrem Thron festgemacht. Sie beherrschen uns in allem, was wir tun, was wir sagen,
was wir denken«®. Wenn alles menschliche Handeln durch diese zwei Motive geleitet
ist, geht es in der Frage nach dem Guten hier gerade und nur um das Allgemeine. Ben-
tham definiert dementsprechend die menschliche Gemeinschaft als »fiktiven Karper, der
sich aus Einzelpersonen zusammensetzt, von denen man annimmt, dafd sie sozusagen
seine Glieder bilden«®.

John Stuart Mill verindert in der Folge das »zentrale konsequentialistische Bewer-
tungskriterium«: Er nennt Gliick, was Bentham zuvor mit Lust benannte.®© Hatte Ben-
tham noch ausschliellich mit quantitativem Maf$ bewertet, 1isst Mill nun auch qualita-

54  Celikates/Gosepath [2009] (Hg.): Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Berlin
2019, S. 224. (Im Folgenden zitiert als: Celikates/Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral.)

55 Ebenda.

56 Jeremy Bentham [1789]: Eine Einfiihrung in die Prinzipien der Moral und der Gesetzgebung. Ubers. v.
Annemarie Pieper. In: Celikates/Gosepath (Hg.): Philosophie der Moral, S. 227. (Im Folgenden zitiert
als: Jeremy Bentham: Eine Einfiihrung in die Prinzipien der Moral und der Cesetzgebung.)

57  Diese Stelle ist nur in der erweiterten amerikanischen Fassung enthalten; dort heiflt es: »The
Greeks [..] had a word for philistinism, and this word, curiously enough, derives from a word for
artists and artisans, Bavauaoog; to be a philistine, a man of banausic spirit, indicated, then as to-
day, an exclusively utilitarian mentality, an inability to think and to judge a thing apart from its
function or utility.« (Hannah Arendt [1960]: The Crisis in Culture. Its Social and its Political Significance.
In: dies.: Between Past and Future. Eight Exercises in Political Thought. New York 19692, S. 215.)
[Ubersetzung der Autorin.]

58 Jeremy Bentham [1789]: Eine Einfiihrung in die Prinzipien der Moral und der Cesetzgebung, S. 224.

59 Ebenda,S. 227.

60 Celikates/Gosepath [2009] (Hg.): Philosophie der Moral, S. 259.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

tive Griinde gelten.®! In diesem Sinne sagt er, es sei »besser, ein unzufriedener Mensch
zu sein als ein zufriedenes Schwein; besser ein unzufriedener Sokrates als ein zufrie-
dener Narr«®2, Doch auch diese Wandlung indert kaum etwas an der Grundhaltung:
Der Uberzeugung nimlich, dass der Mensch nach dem Gliick streben und es berechnen
kann. Dies ist dann das Streben nach einem Gut, nicht aber dem Guten. Arendt vergleicht
dieses erstrebte Gefithl mit dem »Segen, den das Arbeiten iiber ein ganzes Leben brei-
ten kann [..], die immer kurzen Augenblicke der Erleichterung und Freude, die sich
einstellen, wenn eine Leistung vollendet ist. Der Segen der Arbeit ist, dafl Mithsal und
Lohn einander in dem gleichen regelmifiigen Rhythmus folgen wie Arbeiten und Essen,
die Zubereitung der Lebensmittel und ihr Verzehr, so daf ein Lustgefiihl den gesamten
Vorgang begleitet, nicht anders als das Funktionieren eines gesunden Korpers. Diese
Lust, mit der das irdische Leben immer gesegnet war, hat die Neuzeit in das >Gliick der
grofiten Anzahlcverallgemeinert und vulgarisiert, aber sie hat damit nur zu einem Ideal
erhoben, was die selbstverstindliche Wirklichkeit des arbeitenden Menschen ist.«%?
Peter Singer fiihrt diese Position in unsere Gegenwart und nimmt in der von ihm
mitbegriindeten Bewegung eines »effektiven Altruismus« an, es kénne eine »Anleitung
zum ethischen Leben« geben. In seinem hierzu verfassten Buch definiert er: »Ein auch
nur minimal akzeptables ethisches Leben zu fithren beinhaltet, einen wesentlichen Teil
dieser iiberschiissigen Ressourcen zur Weltverbesserung einzusetzen. Ein im vollen
Sinne ethisches Leben zu fithren beinhaltet, so viel Gutes zu tun, wie wir kénnen.«%
Hier rechnet er unter anderem aus, dass »drei Leben mehr wert sind als eines«. Die
effektiven Altruisten lassen sich »nicht von ihren Gefiihlen leiten, sondern setzen sich
fir diejenige gute Sache ein, bei der ihre Fihigkeiten sowie ihre Zeit- und Geldres-
sourcen das Beste bewirken«®: »Sie achten sehr genau darauf, zu welchem Preis wie
viele Menschen gerettet oder wie viele Jahre des Leids verhindert werden kénnen.«%°
Singer argumentiert, dass wir »angesichts des gewaltigen Leids, das Hungersndte und
dhnliche Katastrophen hervorrufen, einen Grof3teil unseres Einkommens fiir die Ka-
tastrophenhilfe spenden sollten«®’. Er schligt unter anderem vor, einen »progressiven
Spendensatz« einzufiihren, »der zusammen mit dem Einkommen ansteigt«®®. Das Gu-
te ist fur die Utilitaristen auf Zahlen und Fakten reduzierbar und von den einzelnen
Menschen vollstindig abgeldst; zugleich bietet er eine pragmatische und umsetzbare
Methode, die Welt fiir die Allgemeinheit zu verbessern. Wenn wir das Gute so denken,
ist es im Arendt’schen Sinne mit dem Guten aus; als Berechenbares und Zielfithrendes

61 Vgl.John St. Mill [1861]: Der Utilitarismus. Ubers. v. Dieter Birnbacher. In: Celikates/Gosepath (Hg.):
Philosophie der Moral, S. 261f.

62 Ebenda,S. 263.

63 Hannah Arendt [1958]: Vita activa oder Vom titigen Leben. Miinchen 20102, S.126. (Im Folgenden
zitiert als: Hannah Arendt: Vita activa.)

64  Peter Singer [2015]: Effektiver Altruismus. Eine Anleitung zum ethischen Leben. Ubers. v. Jan-Erik Stras-
ser. Berlin 2016, S. 11.

65 Ebenda,S. 22.

66 Ebenda, S.104.

67 Ebenda,S. 28.

68 Ebenda,S.3s.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [

2


https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Vom Schweigen des Guten

kann es nur noch um Verbesserung gehen, wird das Gute zur Ware gemacht, ist es nicht
mehr gut, sondern niitzlich.

In diesem Verstindnis zeigt sich, dass Rationalisierung wie Prozessdenken bis in den
letzten Winkel vorgedrungen sind: Selbst die Moral ist mathematisch darstellbar und
auf kein einzelnes Denken mehr angewiesen. Es sind deshalb gerade diese historischen
Entwicklungen, denen Arendt in Bezug auf die Frage nach dem Bdsen besondere Auf-
merksambkeit schenkt. Die Moderne zeigt den Menschen und seine Maschinen als Herr-
scher der Welt: Die Naturwissenschaften beginnen, alles und jedes zu kategorisieren
und zu benennen, alles als etwas zu erkennen und es also zu verallgemeinern. New-
ton beschreibt in seiner Philosophiae Naturalis Principia Mathematica die universellen Re-
geln der Gravitation und formuliert die Bewegungsgesetze. Fast zeitgleich mit Leibniz
entwickelt er die Infinitesimalrechnung, die es ermoglicht, eine Funktion auf beliebig
kleinen Abschnitten widerspruchsfrei zu beschreiben. Seit Linné konnen Pflanzen und
Tiere nach Gattung, Art und Ordnung bestimmt, nach mannigfaltigen Eigenschaften
und Zugehorigkeiten sortiert und untergeordnet werden. Humboldt wiederum bereist
noch unbekannte Linder, erkundet, vermisst, bestimmt und ordnet ein. Alles scheint
greifbar und verinderbar fir den Menschen, der sich immer mehr als Hersteller und
Macher begreift. Im Zuge dieser Entwicklungen emanzipieren die Menschen sich zuse-
hends und es entwickelt sich eine allgemeine Uberzeugung davon, dass sie kraft ihrer
eigenen Vernunft alles erkennen und unabhingig beurteilen kénnen: Die Aufklirung
bricht sich Bahn, und die Ratio soll nun dazu verhelfen, auch in Bezug auf die Fra-
ge nach dem Guten eine allgemeine Antwort zu finden, die das Richtige vorgibt und
anstrebt.

Auch im Prozessdenken der industriellen Fertigung steckt eine Vorstellung vom Gu-
ten: Ziel ist das vergleichbare Produkt, die Ware, die es der Besitzerin des Produktions-
mittels ermdglicht, den Mehrwert der Arbeit privat anzueignen. Die Industrialisierung
fithrt zu einer Gerichtetheit auf einen berechenbar ablaufenden Prozess, an dessen En-
de das fertige Produkt steht und das einem kausalen Ablauf gehorcht. Diese Prozesse
sind immer auf den einen Zweck gerichtet und versprechen auflerdem stetige Verbesse-
rung, die etwa Hegels und Marx’ Denken beeinflusste. Darwin entwickelt in dieser Zeit
seine Evolutionstheorie und somit eine eindeutige und in kausalen Zusammenhingen
ablaufende Darstellung der Entwicklungsprozesse aller Lebewesen der Erde. Dieses lo-
gische Prozessdenken sollte Abliufe genauestens berechnen und ein visionires Denken
fernab der Utopie ermdglichen, das auf Basis vermeintlicher Fakten kalkulieren und
Geschichte zu steuern imstande sein sollte: allgemeine Menschenvernunft, Weltgeist
und klassenlose Gesellschaft schienen greif- und herstellbar. Hannah Arendt hielt ein
solches Denken in Prozessen, das Entwicklungen fiir selbstverstindlich und berechen-
bar erklirt, deshalb fir enorm gefihrlich, weil es die menschliche Spontaneitit, die fir
sie in jedem menschlichen Handeln liegt, einfach ausradiert und fiir itberfliissig erklart.
Auf diesem Weg eines Denkens in Prozessen wurde also nicht nur ein Ziel gewonnen,
sondern zugleich der Sinn verloren, da alles Jetzt nur noch einem Spiter zu dienen hat.
Einem solchen Weltbild kann ein Denken, ein Kritisieren und Hinterfragen, das immer
das Unkalkulierbare und Unvorhersehbare mit sich fithrt, nur im Wege stehen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

Arendt war keinesfalls eine Gegnerin des Glaubens an den Fortschritt, schon gar
keine Konservative. Ihre Philosophie strebt ganz im Gegenteil gerade immer dem un-
absehbaren, zukiinftigen Neuanfang zu, einem Denken, das keiner Gelinder bedarf; sie
handelt von unserer Gebiirtlichkeit, nicht einem Sein zum Tode. Worum es ihr in ihren
Uberlegungen zur Technisierung und Mathematisierung vielmehr ging, war die Frage,
was diese Entwicklungen mit der Sicht der Menschen auf sich selbst macht. Kann der
moderne Mensch inmitten immer schneller sich vollziehender Prozesse und inmitten
unendlicher Kategorisierungs- und Berechnungsmethoden noch erkennen, dass es das
Einzelne gibt, dass er nicht einfach Teil dieser Prozesse ist, die er da in Gang gebracht
hat, sondern diese ebenso anhalten, umdrehen, anders denken kann? Diese Fragen, die
Arendt in der Mitte des 20. Jahrhunderts stellte, haben an Aktualitit kaum eingebifit,
vielmehr will es oftmals scheinen, als spriche sie genau von heute, als meine sie gerade
uns.®® Das Prozessdenken zeigt sich heute zunichst durch die Selbstverstindlichkeit
unseres politischen Systems: Eine Politik der freien, sich stetig verbessernden, heif3t
wachsenden Mirkte scheint alternativlos geworden zu sein. Zudem hat der unaufhalt-
same Drang nach Verbesserung — der durch die Mathematisierung, heute Algorithmi-
sierung, vermeintlich objektiv begriindbar wird — von den Menschen selbst in ungekannter
Weise Besitz ergriffen: Wir sprechen heute von »Selbstoptimierung«, »Besonderungx,
einem »hoheren Selbst«. Nicht nur sind heute menschliche Kérper durch Maschinen
ersetzbar, auch menschliche Nihe soll durch Roboter herstellbar sein; menschlicher In-
telligenz steht kiinstliche entgegen; selbst Gefiihle scheinen mathematisch darstellbar
und also berechen- und abrufbar. Empathie, verstanden als Handlungsmotor fiir die
gute Tat, ist durch schlaue Algorithmen - etwa durch auf Virtual-Reality-Technologie
basierende »Empathiemaschinen« — herstellbar und kontrollierbar geworden.

69  Natirlich ist Arendts Blick nicht universell: Als deutsche Judin flieht sie im Zweiten Weltkrieg

nach Frankreich, 1940 dann — nach der Flucht aus dem Internierungslager Gurs — (iber Lissabon
nach New York, wo sie zeitlebens bleiben wird. Sie studiert bei Heidegger, Jaspers und Husserl.
Die Reflexion des Standpunkts der je Sprechenden im historischen wie kulturellen Kontext ist ein
entscheidender Bestandteil von Arendts Denken. Zudem betrachtet sie gerade die hier behandel-
te Frage nach dem Bosen wie dem Cuten als eine, die sich gerade erst nach dem Traditionsbruch
durch den Totalitarismus stellt. Mein Blick heute, etwa ein halbes Jahrhundert spater, ist von den
Folgen dieses Bruchs weiterhin gepragt. Meines Erachtens haben sich die systemischen Wirkun-
gen, die diesen Bruch hervorriefen, heute verschirft und so drangt es, sie mithilfe von Arendts
Cedanken zu betrachten. Arendts Kritik an der Technik und ihre Wirkung auf die Selbstwahrneh-
mung der Menschen muss sich heute der Digitalisierung fast aller Lebensbereiche gegeniiber-
sehen, das kapitalistische System mit seinen Konkurrenz- und Produktionsgesetzen hat sich fla-
chendeckend ausgebreitet, die Individualisierung wie Kategorisierung hatin den Sozialen Medien
einen neuen Hohepunkt erreicht.
Ebenso wichtig wie eine solche Reflexion aber ist es, nicht zu vergessen, dass fiir Arendt ein solcher
Standpunkt nicht Gbertragbar ist, so als mache die Sozialisation — eine Ansammlung von Katego-
rien —den Menschen. Es ist eben nicht so, als wiirden zwei Menschen von einem Standpunkt aus
zwingend zu denselben Schliissen gelangen. Die Gefahr, den eigenen Standpunkt »zu verabsolu-
tieren und zu universalisieren« (Stefania Maffeis: Transnationale Philosophie. Hannah Arendt und die
Zirkulation des Politischen. Frankfurt/New York 2019, S. 16; fiir eine tiefere Auseinandersetzung mit
dieser Frage sei dies genaue und aufschlussreiche Buch als Ganzes empfohlen.) muss also ebenso
abgewendet werden wie jene, die in der Annahme liegt, der Standpunkt wire die absolute Ver-
schiedenheit, die fiir Arendts Denken von Freiheit und Neuanfang so entscheidend ist.

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [

23


https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Vom Schweigen des Guten

Die Grundrichtung, in die all diese Verinderungen fiihren, ist im Arendt’schen Sin-
ne als Verlust von Pluralitit und absoluter Herrschaft der Zwecke itber das Zweckfreie
zu fassen. Fiir Arendt bereiteten Prozessdenken wie Kategorisierungswahn dem Tota-
litarismus den Weg, indem sie eine Hingabe an das Selbstverstindliche, das Kausale
und Berechenbare forderten, die letztlich selbst das Totale erméglichten. Das logische
Folgern hort mit dem Denken ganz auf, denn die Frage bedeutet Gefahr, entreifit sie
doch dem Selbstverstindlichen den Boden. Der Totalitarismus und der aus ihm resul-
tierende Traditionsbruch hat — so Arendts These — die Menschen so entsetzt, so ratlos
zuriickgelassen, dass sie nach einfachen und kontrollierbaren Antworten suchten. Sie
erinnert an das Wort »Wer A sagt, muss auch B sagen«, das der Angst, sich in Wi-
derspriiche zu verwickeln, abhelfen soll: Wir fiirchten uns vor einem Widerspruch mit
uns selbst und verbleiben im zwangsliufigen Schlussfolgern. Sowohl der vermeintlich
selbstverstindliche Prozess, der immer den gleichen kausalen Abliufen folgt, wie das
Denken in Kategorien, das das Einzelne, nicht zu Erklirende, nicht Unterzuordnende,
einfach verdeckt und fiir nichtig erklirt, sollen die Gefahr des Neuen bannen, sollen
der menschlichen Spontaneitit, der Fihigkeit, »eine Reihe von vorne anzufangen«, den
Weg versperren.

Dies ldsst sich gut an dem gegenwirtigen Drang verdeutlichen, jeden Agonismus
sogleich zu einem Antagonismus zu erkliren: In Diskussionen zeigt sich, dass das Den-
ken in Kategorien wie auch das Prozessdenken zu einer Unfihigkeit fithrt, das Andere
zu denken, in einen Austausch zu treten, meist gar es nur zu tolerieren. Egal welche
politische Fragestellung man derzeit betrachtet, etwa wenn es um die Frage danach
geht, ob die Politik der Freiheit oder der Sicherheit zu dienen habe, oder ob die Poli-
tik ausschliefilich den Vielen oder um der Gerechtigkeit willen zeitweise nur einzelnen
Identititen zu dienen habe: Klar ist, es gibt zwei Lager, und einem davon gehéren wir
zu, ob wir wollen oder nicht. Wir stellen uns Gemeinschaft, stellen uns die Anderen wie
auch uns selbst nur noch als A oder Nicht-A vor. Mit Arendts Denken der Pluralitit lisst
sich gerade hier ansetzen: Denn eben dort, zwischen diesen beiden Polen, zwischen die-
sen Meinungslagern und Selbstverstindlichkeiten, gerade dort befindet sich der Raum
der politischen Gemeinschaft.

Die Negierung des Zwischenraums ist ebenso das Resultat des Zwangs, Aussagen
im politischen Raum kénnten immer nur >rechts< oder slinksliberal< sein. In diesem
Sinne muss jede Kritik an einer vermeintlich >linksliberalen< Haltung, sei sie nun voll-
kommen unsinnig oder durchdacht, als >rechts< bezeichnet werden — oder zumindest
als eine, die dem srechten Lager< zwangsliufig in die Hinde spielt. Arendt antwortet,
danach befragt, welchem politischen Lager sie sich zugehorig fiihle, sie glaube nicht,
»daf auf diese Weise die wirklichen Fragen dieses Jahrhunderts eine wie auch immer
geartete Erhellung erfahren«<’®. Vielmehr - so liefe sich weiterdenken — wird so ge-
rade der Zwischenraum verdunkelt, den Arendt fiir eine gute politische Gemeinschaft
fiir unablissig hilt, in dem »die wirklichen Fragen dieses Jahrhunderts« gemeinsam

70 Hannah Arendt [1964]: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus. In: dies.: Ich will verstehen: Selbstauskinf-
te zu Leben und Werk. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen 20062, S. 109. (Im Folgenden zitiert als: Hannah
Arendt: Fernsehgesprich mit Giinter Gaus.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Eine Anndherung

diskutiert, reflektiert und beurteilt werden, der die Menschen als Gleiche zusammen-
kommen lisst, ithnen aber ihre absolute Verschiedenheit nicht nimmt, sondern diese
gerade als Voraussetzung fur ein wirkliches Gesprach erachtet. Innerhalb eines selbst-
verstindlichen Denkens in >A« und >Nicht-A< muss jedoch jede Frage Gefahr bedeuten,
denn sie heiflt, dass moglicherweise Menschen aus dem vermeintlich >Guten< zum >B6-
sen« iiberlaufen, was es entschieden zu verhindern gilt. Eine Gesellschaft, die so denkt,
muss jeden Dialog, jede Kritik, jeden Einwand im Keim ersticken. Wenn sie den >gutenc
Prozess fortsetzen will, muss sie stetig daran arbeiten, das Selbstverstindliche zu be-
stirken.

Was aber bedeutet es fiir eine Gesellschaft, die Frage als gefihrlich zu verstehen? Was
bedeutet es, eine andere Position fiir unverantwortlich zu halten, weil sie auf »die fal-
schen Gedanken« bringe? Ich halte diese Haltung fiir deutlich gefihrlicher: zu glauben,
eine Gesellschaft halte es nicht aus, sich iiber eine Frage zu streiten, die Menschen seien
nicht in der Lage, einen eigenen Gedanken zu fassen und miissten deshalb vor Kritik
gar bewahrt werden. Und ist es nicht so, dass die reflektierende Uberlegung, der Versuch
der Argumentation gerade unterbrochen und fiir unnétig erklart werden, wenn jedes
nicht >Nicht-A< immer gleich >A< bedeutet? Fithrt es nicht gerade dazu, sich schneller
in eine Identitit dringen zu lassen, und eben nicht mehr nachdenken und argumen-
tieren zu miissen, um die eigene Position zu verteidigen? Mit Arendt muss unablissig
die Gefahr betont bleiben, die darin liegt, die Menschen in ein »grotesk-gigantisches
Einzelwesen« zusammenzuschweifien — ganz egal zu welchem Zweck. Denn auch wenn
diese Masse etwa fiir das Gerechtere, das Gleichere kimpft, muss sie im Kampf doch die
Einzelheit der Menschen, die allein sie handlungsfihig — frei - sein lisst, ibergehen. Es
sind doch gerade solche Ver-allgemeinerungen, die zu Rassismen, zu Ausgrenzungen
und Ideologien fithren. Ein Verstindnis des Guten, das in dieser Weise in Kategorien
denkt, steht Arendts Verstindnis gerade entgegen, denn es setzt das Gute als >A¢, als
Selbstverstindliches, und sagt, es konne und miisse erlernt und gelehrt werden — gerade
dies aber schliefit fiir Arendt mit dem Guten ab.

Der Traditionsbruch, der durch das moderne rationalisierte und industrialisierte
Denken seinen Anfang nahm und der im Totalitarismus seinen grausamen Hohepunkt
fand, ruft die Frage nach dem Guten in dem Sinne als Neue auf, als die allgemeinen Tu-
gendlehren und anderen Berechnungen eines verallgemeinerbaren Guten diesem mo-
tivlosen, weil selbstverstindlichen und scheinbar kausalen Prozess nichts mehr entge-
gensetzen konnen. Eine in diesem Sinne selbstverstindliche Festsetzbarkeit des Guten
muss fiir Arendt sogar im Gegenteil gerade die Gefahr mit sich bringen, den Boden
fiir neue Selbstverstindlichkeiten zu bereiten; denn es hatte sich gezeigt, dass verallge-
meinerbare Regeln einfach ausgetauscht werden kénnen »wie Tischsitten<”*. Hannah
Arendts Theorie des Guten ist also keinesfalls einfach innerhalb der Tradition von Aris-
toteles, von Kant oder Heidegger zu verstehen, sondern bildet ebendiesen Bruch auch

71 Hannah Arendt [1964-65]: Was heif3t personliche Verantwortung in einer Diktatur? Hg. v. Marie Luise
Knott. Ubers. v. Eike Geisel. Miinchen 2018, S. 44. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Was
heif3t personliche Verantwortung in einer Diktatur?.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [

25


https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Vom Schweigen des Guten

in der Geschichte der Moralphilosophie ab: Was das Gute sei, muss absolut neu gefragt,
bedacht, beurteilt, erzihlt werden.

Arendt fragt nach dem Guten ganz ohne die festen Griinde der Tradition - sie hat
die Last, vor allem aber auch die Freiheit, eine neue, noch nicht beantwortete Frage zu
stellen. Die Frage nach dem Guten, der sich dieses Buch widmet, zeigt Arendts Denken
als wirklichen Neuanfang: ein Denken des Guten, das nicht den Halt eines Gelinders
sucht. Im Bruch mit der selbstverstindlich machenden Tradition kann die Méglichkeit
des Neuen liegen. Im gewdhnlichen Verstindnis von Moral konnte man freilich sagen,
dass Arendts Verstindnis keinen Platz innerhalb der Moralphilosophie hitte; fragt sie
doch gerade nicht nach dem verallgemeinerbaren Guten, sondern hilt dieses gerade nur
dort fur moglich, wo es in der Frage der Vielen steht. Mir scheint das genaue Gegenteil
zuzutreffen: Gerade diese Weise, das Gute zu denken — vielleicht nur sie — ist unse-
rem Heute angemessen. So konnte man sagen, dass der Traditionsbruch wie auch der
Bruch, den der Totalitarismus hinterlie3, mit all solchen Moraltheorien gebrochen hat,
die Moral als etwas begreifen, das die Einzelnen in ihrer Vereinzelung betrifft: Hier hat
sich gezeigt, dass jede Frage angewiesen ist auf Pluralitit und gefihrdet durch starre
Regeln, Einseitigkeit und Gedankenlosigkeit. Arendt spricht von einer »zerstiickelten
Vergangenheit, die ihre BewertungsgewifRheit verloren hat«”* und die den Menschen
nun gerade deshalb in seine Fihigkeit, »Dinge an sich selbst zu beurteilen«”, zuriick-
fithren kann. Der Bruch wiirde so zunichst eine Befreiung aus allem Selbstverstind-
lichen bedeuten, das das Menschliche eingrenzt oder gar iibergeht. Befreit aber von
diesen Fesseln gilt es dann, nicht Abschluss, sondern Auf-schluss und Anfang zu denken.

72 Hannah Arendt [1973-75]: Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das Wollen. Hg.v. Mary McCarthy.
Ubers. v. Hermann Vetter. Miinchen/Berlin 20158, S. 207f. (Im Folgendenzitiertals: Hannah Arendt:
Vom Leben des Geistes.)

73 Hannah Arendt [1956-57]: Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlaf. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen
20104, S. 22f. (Im Folgenden zitiert als: Hannah Arendt: Was ist Politik?.)

hittps://dol.org/10.14361/9783839465622-001 - am 14.02.2026, 07:54:39. - [


https://doi.org/10.14361/9783839465622-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

