
242 Rezensionen

jis kommt zu dem Schluss, dass die Tätigkeit als Heiler
homosexuellen Männern die Möglichkeit bietet, eine so-
zial hoch geachtete Stellung einzunehmen, ohne sich den
gesellschaftlichen Zwängen von Ehe und Reproduktion
unterwerfen zu müssen.

In ihrem autobiografischen Bericht “Learning to Be
an Acupuncturist, and Not Becoming One” schildert Eli-
sabeth Hsu mit großer Offenheit ihren Versuch, als Eth-
nologin über die übliche “teilnehmende Beobachtung”
hinauszugehen: Um die “teilnehmende Erfahrung” (101)
zu praktizieren, beschloss sie, die chinesische Akupunk-
tur zu erlernen. Detailliert und engagiert beschreibt Hsu
ihre Akupunkturausbildung in China in den 1980er Jah-
ren, ihre Erfolge und Misserfolge bei der Behandlung
von Patienten und ihre Zweifel an der “Wissenschaftlich-
keit” der Methode.

Es folgt eine einfühlsame Untersuchung über das Rol-
lenverständnis und den sozialen Status von Hilfskräften
in einem Alten- und Pflegeheim im englischen Oxford-
shire, “Necessary In-Betweens: Auxiliary Workers in a
Nursing-Home Hierarchy” von Janette Davies. Die meis-
ten dieser Hilfskräfte sind schlecht bezahlte Frauen oh-
ne medizinische oder pflegerische Ausbildung. Davies
stellt jedoch fest, dass diese Frauen, die ihre Tätigkeit
als eine Art erweiterte Mutterrolle ausüben, sich trotz
ungünstiger Arbeitsbedingungen und geringer Anerken-
nung durch das restliche Personal des Wertes ihrer Arbeit
durchaus bewusst sind. So gelingt es ihnen, auch unter
schwierigen Umständen die eigene Würde und die der
Patienten weitgehend zu bewahren.

Ein ähnliches Thema hat auch der letzte Beitrag des
Bandes, “Midwives’ Identity in a British Hospital: The
Cost of a Normal Birth”, in dem sich Jenny Littlewood
intensiv mit der Arbeit und der sozialen Stellung von
Hebammen in einem britischen Krankenhaus auseinan-
dersetzt. Die Hebammen sind die wichtigsten Ansprech-
partner für werdende Mütter und begleiten den gesam-
ten Geburtsvorgang. Im Zuge der wachsenden Techni-
sierung und lückenlosen medizinischen Überwachung
von Schwangerschaften wird das Tätigkeitsspektrum von
Hebammen aber zunehmend eingeschränkt: sie dürfen
lediglich “normale”, unkomplizierte Geburten betreu-
en. Bei Komplikationen übernehmen sofort die entspre-
chenden Fachärzte die Weiterbehandlung. Abtreibungen,
Fehl- oder Totgeburten werden in andere Abteilungen
des Krankenhauses verlagert. Obwohl Hebammen eine
große Verantwortung tragen und über gute Fachkennt-
nisse verfügen, werden sie immer noch lediglich als die
Handlanger der Ärzte angesehen, “sie bleiben das sym-
bolische Eigentum des Arztes” (148).

Trotz des auf den ersten Blick breit gefächert erschei-
nenden Themenspektrums wirken die Beiträge in “Medi-
cal Identities” sehr einheitlich. Alle Beiträge sind gut ge-
schrieben und bestechen durch sorgfältige und fundierte
Recherchen und interessantes, authentisches ethnografi-
sches Material.

Der Leser sollte sich aber vor Augen halten, dass
die Ziele des Bandes bewusst niedrig gesteckt sind: Es
geht lediglich darum, eine willkürliche, zufällige Aus-
wahl von Heilerpersönlichkeiten in ihrem entsprechen-

den Umfeld vorzustellen – und dies ist zweifellos gelun-
gen. Durch die neutrale, von wissenschaftlicher Distanz
geprägte Haltung und die eher deskriptive Ausrichtung
der meisten Beiträge erübrigt sich für die Autoren die
Notwendigkeit einer tiefer gehenden Kritik an den zum
Teil erschreckenden gesellschaftlichen Missständen, die
in den Beiträgen dokumentiert werden.

Dennoch ist der Band sehr lesenwert und vermittelt
gute Einblicke in die Lebensumstände der vorgestellten
Heiler; daher bietet er sich an als Grundlage für weiter-
führende oder vertiefende Forschungen.

Friederike Schneider

Muller, Jean-Claude : Les chefferies dìì de l’Ada-
maoua (Nord-Cameroun). Paris : Éditions CNRS ; Édi-
tions de la maison des Sciences de l’Homme, 2006.
210 pp. ISBN 978-2-271-06404-X; ISBN 978-2-7351-
1094-0. Prix: € 26.00

Jean-Claude Muller gehört zu den fast “altmodisch”
zu nennenden Ethnographen, die sich über lange Zeit
und intensiv dem Gegenstand ihrer Arbeit zuwenden.
Seine Ethnographien über die Rukuba in Nigeria und
später über die Dìì im Norden Kameruns legen Zeugnis
ab von einer genauen Beobachtungsgabe und einer dich-
ten Teilnahme am Leben der Menschen. Das mag heu-
te angesichts einer sich rasch globalisierenden Welt, der
immer stärker international verflochtenen Gesellschaften
Afrikas und der damit einhergehenden Forderungen nach
multi-sited ethnography schon anachronistisch klingen.
Mullers Fokus geht in diesem Buch wie in seinen frü-
heren Veröffentlichungen immer von einer lokalen Per-
spektive aus. Er sucht die Menschen aus den Zusammen-
hängen zu verstehen, die er dort beobachten kann, wo
sie leben. Muller formuliert seinen Ansatz nicht immer
deutlich, aber dieses Buch ist durch und durch aus einer
solchen lokalen Sicht geschrieben – auch wenn die wei-
tere Welt erwähnt wird. Sie erscheint als ein im Wesent-
lichen äußerer Einfluss, der zwar Veränderungen mit sich
bringt, aber kaum je die Grenzen zwischen den Dìì, dem
ethnographischen Objekt Mullers, und ihrer Umgebung
in Frage zu stellen in der Lage ist.

Das mag aus der Sicht einer Ethnologie, die sich et-
wa auf die Gegenwart des urbanen Afrika bezieht, oder
sich mit der Entstehung von transnationalen Räumen be-
schäftigt, an der Wirklichkeit hier und heute vorbeigehen.
Dabei bedarf es aber nur eines kurzen Aufenthaltes in Re-
gionen wie der, die Muller beschreibt, um zu erkennen,
dass es neben Städten wie Lagos oder Douala auch Land-
striche gibt, deren Verflechtung mit der weiteren Welt
eher indirekter Natur ist. Das soll keineswegs heißen,
dass diese von blasierten Städtern oft als “abgeschieden”
beschriebenen Dörfer unberührt geblieben seien. Viel-
mehr soll es heißen, dass die Menschen dort ihr Handeln
überwiegend an direkten Begegnungen mit Anderen ori-
entieren, dass zum Beispiel ihre Lebenswelt weniger von
Medien kolonisiert wurde, als dies in den großen Städ-
ten der jeweiligen Länder der Fall ist. Genau diesen di-
rekten und unmittelbar handlungsrelevanten lebenswelt-
lichen Zusammenhängen wendet sich Muller zu.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-242 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-242


Rezensionen 243

Nicht nur vom Ansatz her, auch vom Thema her
knüpft Jean-Claude Muller an seine früheren Veröffent-
lichungen an. Die Dìì, eine relativ kleine Gruppe von
etwa 50 000 Menschen, sind von ihm schon eingehend
im Hinblick auf ihre Religion und soziale Organisation
beschrieben worden (unter anderem: Les rites initiatiques
des Dìì de l’Adamaoua (Cameroun). Nanterre, 2002).
Nun geht es ihm mehr um die politische Organisation.
Auch diese wird zu großen Teilen aus dem Blickwinkel
der religiösen Grundüberzeugungen erschlossen, insbe-
sondere in Bezug auf die Zirkumzision, die Anlass für
den wichtigsten kollektiven Ritus ist. Er begleitet auch
die Einführung eines neuen Häuptlings in sein Amt –
selbst wenn dieser bereits in der Kindheit beschnitten
wurde. Muller verwendet durchgehend die französische
Bezeichnung chef, bzw. chefferie, was man angesichts
der kolonialen Konnotationen bedauern kann, aber auch
auf ebendiese Geschichte verweist.

Ähnlich detailliert geht Muller auch auf die Passage-
riten ein, die den Tod eines chefs begleiten bzw. ihm
folgen. Auch das “Double” des chefs – eine Maske, die
ihm als weiblich entgegensteht – wird in aller Ausführ-
lichkeit beschrieben und mit ähnlichen Masken unter den
Nachbarn der Dìì verglichen. Sie alle stellen eine Art
Gegengewicht zur politischen Macht des chefs dar. Mul-
ler bestätigt damit viele entsprechende Studien, wie sie
vor allem in der politischen Anthropologie britischer Prä-
gung seit den 1940er Jahren geschrieben wurden. Bezug
nimmt er darauf aber kaum. Vielmehr setzt er Bezüge
zu dem, was bei ihm als Mythen erscheint, also die be-
stehende politische Ordnung legitimierende Erzählungen
und Wissensbestände, die den Charakter von nicht hin-
terfragbaren Weltbildern haben. Hierin ist er deutlich Luc
de Heusch verpflichtet, der auch das Vorwort zu diesem
Buch geschrieben hat.

Man kann zu diesem Ansatz stehen wie man will, pro-
blematisch muss aber die Vernachlässigung aller neueren
Deutungsansätze und Konzepte in der politischen An-
thropologie des Kontinentes erscheinen. Zwar beschreibt
Muller durchaus, dass die lokalen chefs den Unterprä-
fekten als autorité civile aufsuchen um sich im Amt
bestätigen zu lassen, aber wer etwas mit Kamerun oder
überhaupt mit der Verfasstheit afrikanischer Staaten ver-
traut ist, der hätte nicht erwartet, dass dies als eine blo-
ße Präsenz fremder, der “eigentlichen” Gesellschaft äu-
ßerer Einflüsse interpretiert wird. Hier hätte man eine
Auseinandersetzung mit Konzepten wie dem des Neo-
Patrimonialismus oder an anderen Stellen auch nur dem
der politique du ventre erwarten dürfen – zumal Jean-
François Bayart das Letztere auch noch am Beispiel Ka-
meruns entwickelt hatte. Das sind nur zwei Beispiele
unter vielen konzeptionellen Lücken, die die Darstellung
aufweist.

Dabei ist klar, dass es sich teilweise um kleine und
kleinste politische Einheiten handelt und dass die ganz
überwiegende Mehrheit der Dìì sich dem Ackerbau wid-
met und wenig Interesse an einem politischen Engage-
ment hat. Es ist eine politische Organisationsform, die
weitgehend in die segmentären Strukturen der Gesell-
schaft eingebettet ist. Vielfach tritt im Text die Darstel-

lung solcher Bereiche stark in den Vordergrund. So wer-
den viele Details der Wirtschaft der Dìì geliefert, ohne
dass der Leser immer erschließen kann, warum er dies
wissen muss, um die politische Organisation zu verste-
hen. Meist erschließen sich die Zusammenhänge dann im
Weiterlesen, aber das macht die Lektüre hin und wieder
etwas langatmig.

Diese Art zu schreiben hängt damit zusammen, dass
Muller seine Darstellung an keiner präzisen Forschungs-
frage orientiert. Zwar stellt er im Laufe des Textes immer
wieder einzelne Fragen, die sich aus ethnographischen
Problemen ergeben, aber es gibt im Grunde keine über-
geordnete Frage, die Muller zu beantworten sich vor-
genommen hätte. Wer den konzisen Stil britischer Eth-
nographien gewohnt ist, mag dies als Mangel an Klar-
heit empfinden. Wer stattdessen eher mit der strukturalen
Anthropologie französischer Prägung vertraut ist, wird
dies als empirische Offenheit sehen. Dennoch bildet der
Strukturalismus einen fernen Hintergrund, der die eth-
nographische Darstellung manchmal durchdringt. Muller
greift aber immer nur einzelne Thesen und Bemerkun-
gen auf, die nicht zum eigentlichen Thema des Buches
werden. Ein Beispiel ist etwa die Ambivalenz, mit der in
vielen Gesellschaften die Technik des Schmiedes beäugt
wird und die Muller auch bei den Dìì wieder findet. Eines
Verweises auf den Strukturalismus hätte es dazu freilich
nicht bedurft.

Das Buch liefert eine große Fülle an ethnographi-
schen Darstellungen und sehr detaillierten Informatio-
nen. Als solches ist es eine hervorragende Quelle, die ein-
mal mehr beweist, welche Qualitäten Jean-Claude Muller
als Ethnograph besitzt. Aber das Buch geht schlussend-
lich von einem begrenzten Verständnis von Politik und
Gesellschaft aus, welches noch dem geschlossenen Bild
anderer Gesellschaften verpflichtet ist, das die Ethno-
logie prägte, bis sie begann, sich mit Globalisierungs-
prozessen auseinanderzusetzen. Eine solche Darstellung
mag in diesem Fall berechtigt sein, wenngleich sich das
aus dem Buch nicht immer eindeutig schließen lässt. Als
Analyse der aktuellen politischen Situation einer Regi-
on oder einer kleinen Gruppe von Häuptlingstümern im
heutigen Kamerun sollte man es nicht lesen. Wer mit der
aktuellen politischen Ethnologie vertraut ist, wird wenig
Interessantes in dem Buch finden. Till Förster

Orosz, Kenneth J.: Religious Conflict and the Evo-
lution of Language Policy in German and French
Cameroon, 1885–1939. New York: Peter Lang, 2008.
345 pp. ISBN 978-0-8204-7909-5. (American University
Studies, series IX: History, 203) Price: € 68.30

Es gibt mehr Gemeinsamkeiten als zu vermuten wäre
zwischen der Sprachpolitik der deutschen und der fran-
zösischen Kolonialzeit in Kamerun. Der britische Histo-
riker Kenneth J. Orosz analysiert die Durchsetzung kolo-
nialer Interessen anhand der Frage, welcher Art der Bil-
dungsstand der einheimischen Bevölkerung sein sollte.
Davon hing ab, ob und welche Schulen gefördert wurden.

Der Beginn der Kolonialisierung Kameruns stand
noch im Schatten der Konsolidierung des soeben verein-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-242 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-242

