
58

war blanker Hohn, im Munde von Kantorowicz, der denn auch dage-
genhielt: »Ein einseitiges Bild von der Stellungnahme der Gegenwart zu 
Grundfragen unserer Wissenschaft könnte entstehen, wenn nicht auch 
eine kritische Stimme laut würde, der Savignys Lebenswerk überwiegend 
in ungünstigem Licht erscheint.«29 Kantorowicz wollte diese eine Stim-
me sein, gegen den Rest der juristischen Welt. 

In der Rechtswissenschaft war und ist ein stets höflich-sachlicher Kom-
munikationsstil angezeigt, gerade auch in Pro-und-Contra-Diskursen. Die 
Kampf-Schrift aber stach durch das Pathos ihrer Sprache hervor und ver-
stieß damit gegen den moderaten Ton innerjuristischer Debatten. Freilich 
nicht zuletzt dadurch wurde sie diskursleitend. Die Freirechtsidee vermit-
telte auch eine emotionale Anmutung: Die Rechtsfindung solle aus dem 
Anschein des kühl Rationalen heraustreten und sich in die Regelvorstel-
lungen der Prozessbeteiligten hineinversetzen; damit war auch eine Empa-
thie für die Akteure einer Konfliktsituation gefordert. Der bei Gnaeus Fla-
vius angeschlagene kämpferische Ton versetzte den Leser in ein gewisses 
Aufgeregtsein, das zu allerlei wütenden Reaktionen animierte. 

Heute glaubt man solche ›Entgleisungen‹ entschuldigen zu müssen; 
die Kampf-Schrift wurde als »Jugendsünde« abgetan, und man wollte 
lieber »von der endgültigen, reifen Fassung seiner Lehre« ausgehen.30 
Zum einen war eben der Kampf wirkmächtig wie keine spätere Schrift, 
auch wie keine der fremdsprachigen Publikationen von Kantorowicz. 
Zum anderen hat die ›reife Fassung‹ eine Metamorphose durchlaufen, 
die man heute ›weichspülen‹ nennen würde: Zum Zwecke höherer Ak-
zeptanz werden die Kanten abgeschliffen, und die innovativen Grund-
ideen verstecken sich hinter vielen Verbeugungen vor der Tradition. 
Strategisches Formulieren löst die pointierte Aussage ab; das ursprüng-
lich Neue und Weiterweisende muss erst wieder hervorgeholt werden. 
Die Wunden, welche die Zunft dem Aufrührer zugefügt hat, und die aus 
der Gehirnwäsche stammenden Verleugnungen sollten aber nicht her-
untergespielt werden. Denn es waren durchaus die ungehobelten For-
mulierungen der Kampf-Schrift, die das ruhige Dahinfließen rechtsthe-
oretischer Meinungsbildung durcheinanderbrachten. 

Hinzu kam ein spezieller Stein des Anstoßes, der fast nie offen ange-
sprochen wurde: der Einfluss deutsch-jüdischer Intelligenz im freirecht-
lichen Kreis. Zeitgenössisch hatte Kantorowicz durchaus mit antisemi-
tischen Restriktionen zu tun. Die Tatsache, dass die Hauptvertreter des 
Freirechtsdenkens mehrheitlich aus dem Judentum stammten, erlaubt es 
heute, die damalige harsche Zurückweisung und die bleibende Randstel-
lung der Schule ein Stück weit in den Zeitgeist einzuordnen. 

29	 	Kantorowicz 1911 b: 47. 
30	 	Das tut Raiser 2011: 50, viele andere ähnlich.

2. DIE REBELLION DES GNAEUS FLAVIUS

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


59

So ist zu lesen, dass das jüdische Recht das Paradigma einer transnatio-
nalen Rechtsordnung enthalte. Kantorowicz’ Lehre begründe die »The-
orie eines interpretativen Rechtspluralismus«. Diese »geradezu bahnbe-
chende Modernität« sei bisher kaum verstanden worden; der Schlüssel 
dazu sei das jüdische Recht. Auer spricht von »Kantorowicz’ kulturel-
ler Prägung durch das Judentum« und sucht das biographisch zu un-
termauern.31 Nun hatte sich Kantorowicz von der jüdischen Religion 
entfernt; er kann also kaum so interpretiert werden, und seine Texte 
enthalten keine diesbezüglichen Hinweise. Ganz anders denn auch die 
Lesart von Ino Augsberg: »Die ganze Schrift durchzieht ein areligiöser, 
um nicht zu sagen häretischer Geist.«32 

Darüber hinaus gibt es noch etwas anderes, das die Koinzidenz von Frei-
recht und jüdischer Herkunft nicht allein dem Zufall überlässt. Die drei 
Hauptvertreter der Freirechtslehre operierten, wissenschaftsbetrieblich 
gesehen, von Randpositionen aus (Ehrlich aus dem entlegenen Czerno-
witz, Kantorowicz ohne Professur, Fuchs als freiberuflicher Rechtsan-
walt). Sie beackerten ein Neuland, das sich noch nicht in festen Händen 
befand. Sie stellten sich nicht in das Herkommen der Institutionen, in die 
sich bruchlos fortsetzenden Denklinien. Sie propagierten das Diskonti-
nuierliche, die Kontingenz juristischer Entscheidungen. Sie agierten als 
Einzelkämpfer. Indem sie ihren Platz im Hauptstrom suchten, verzichte-
ten sie darauf, sich zu einer Gruppe zu formieren. In der Summe dürfte 
das dem entsprochen haben, was andere als ›zersetzend‹ wahrnehmen. 
Die Freirechtslehre war intellektuell anregend, wirkte aber unsympa-
thisch. Die Ablehnung in der Jurisprudenz, die Nichtrezeption der So-
ziologie erklärte sich vor allem affektuell: Damit wollte man nichts zu 
tun haben. Zur Begründung stürzte man sich auf gewisse Schwächen, um 
über die Stärken hinwegzusehen. Die Ausgrenzung ist damals gelungen. 

Im Hintergrund der Auseinandersetzung um das Freirecht standen 
gesellschaftspolitische Differenzen. Im ideologischen Herkommen wur-
zelten die Neuerer in der Moderne, die Verteidiger in der Tradition des 
19. Jahrhunderts. Im Staatsverständnis propagierten die einen Republik 
und Demokratie, während die anderen den kaiserzeitlichen Verhältnis-
sen nachtrauerten. Entsprechend wurde die Natur des Rechts gesehen: 
bei den einen als Aushandlung, bei den anderen als Befehl (diese Gegen-
überstellung zuspitzend und idealtypisierend gemeint). Die Idee des Sozi-
alen in die verschiedenen Abteilungen des juristischen Betriebs einfließen 
zu lassen war offensichtlich immer auch eine politische Richtungsfrage. 

Aus heutiger Sicht erfahren die Freirechtler eine demokratietheore-
tisch begründete Abfuhr: Es bewege sie »ein diffus bevormundend 

31	 	Auer 2015: 789 f., 797; kritisch dazu Röhl 2017.
32	 	Augsberg 2018: 212.

DIE FREIRECHTLER

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60

›sozialer‹, nicht freiheitlich emanzipierender sozialer Antrieb – und da-
mit ein stark elitärer, unklar antiparlamentarischer und klar antilibera-
ler Antrieb. […] Die Freirechtsbewegung hat die mühsam errungenen 
Sicherheiten der freiheitlich-idealistischen Prinzipienjurisprudenz zer-
stört.« Von da aus könnte ein Pfad zur nationalsozialistischen Zerstö-
rung des Rechtsstaats geführt haben: »Die Freirechtsbewegung setzte 
parlamentskritisch und recht blauäugig auf nichtstaatliches Recht in 
den Händen der Juristen.«33 Ein weiterer Rechtshistoriker meint sogar, 
Kantorowicz habe die Rolle des Richters nicht anders definiert als Carl 
Schmitt und Roland Freisler.34 Die politische Wertung, über die man 
den Kopf schütteln könnte, ist virulent geblieben. 

Gnaeus Flavius hatte verlangt, es müsse endlich Ernst gemacht werden 
mit der alten Idee »der Wissenschaft als Rechtsquelle, […] und wie das 
Recht selbst muss sie Wille sein«.35 Wenn die Jurisprudenz ihren eigenen 
schöpferischen Beitrag erkannte, dann war die Vorstellung von der Ge-
schlossenheit des staatlichen Rechts und der Alleinkompetenz des Ge-
setzgebers bereits abgeräumt. Mit dem alten Freirechtsdiskurs wurde das 
jedoch nie in Verbindung gebracht. 

Rezeptionsumfang und Einordnung der Freirechtsschule blieben 
wechselhaft und widersprüchlich. Das Bild, verbunden mit den Prota-
gonisten, schwankt in der Geschichte. Eugen Ehrlich ist mit allen sei-
nen Erfindungen zu einer Weltfigur aufgestiegen. Hermann Kantoro-
wicz wird von seiner früheren Fakultät in Kiel verehrungsvoll gepflegt, 
von rechtshistorischer Seite aber eingetrübt. Die Einschätzungen än-
derten sich mit den Diskurskonjunkturen, vor allem zur Frage, ob die 
Freirechtler etwas Neues gebracht oder ob sie bloß das Wohlbekannte 
neu verkündet haben. Heute gelten sie als hellsichtig, nur unsauber in 
den Formulierungen. Vor fünfzig Jahren galten sie als abstruses Neben-
gleis, sofern überhaupt von ihnen gesprochen wurde. Noch zu Beginn 
der 1980er Jahre hieß es, »dass sich die Freirechtsschule nicht durch-
setzen, sondern nur ein Seitentrieb der Rechtsevolution bleiben wür-
de«. Eine Ursache dafür sei gewesen, »dass die Protagonisten jener Be-
wegung […] im Sendungsbewusstsein ihrer Idee zu Formulierungen 
gegriffen haben, die Revolution zu verkünden schienen, wo es sich in 
Wahrheit nur um die Fortentwicklung altvertrauter Argumente han-
delte«.36 Die Neuentdeckung brachte seit den 1970er Jahren verschie-
dene Darstellungen der Freirechtslehre hervor, überwiegend als Disser-
tation verfasst und ohne in den fachjuristischen Diskurs einzugehen, 
außer partiell als Fußnote. 

33	 	Alle Zitate aus Rückert 2008: 219, 255 bzw. 263.
34	 	Behrends 1989: 70.
35	 	Kantorowicz 1906: 20, H.i.O.
36	 	Ogorek 1986: 273.

2. DIE REBELLION DES GNAEUS FLAVIUS

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


61

Auch dann noch wurde die Freirechtslehre meist darauf gelesen, ob 
sie etwas Verbotenes fordere – eine ›freie‹, vom Gesetzeswortlaut losge-
löste und eventuell sogar abweichende Urteilsbildung. Damit wurde sie 
einem engen ›juristischen‹ Test unterworfen, im Sinne von: Darf man 
das? Dass es auch, ja eigentlich um etwas ganz anderes ging, nämlich um 
die Modernisierung des Rechts, um die Kenntnisnahme neuer (sozial
wissenschaftlicher) Erkenntnis, um die Abkehr von Hierarchieorientie-
rungen im staatlichen Handeln, das befand sich nicht im Gesichtskreis. 
Hier standen auch eine jüngere und die ältere Generation der Rechts-
theorie gegeneinander. 

Im heutigen Diskurs zum Freirecht kam die gewichtigste Stimme von Joa-
chim Rückert, der die umfänglichste Detailkenntnis mit einem entschiede-
nen Willen zur Würdigung verband. Er wollte mit zahlreichen Legenden 
aufräumen und sparte dabei nicht mit kritisch-abfälligen Einschätzungen. 
»Ein tragfähiges neues Methodenkonzept hat die Freirechtsbewegung 
nicht gebracht«, lautete wiederholt die abschätzige Einordnung.37 Ma-
rietta Auer bezweifelte, es habe einen festumrissenen inhaltlichen Kern 
der Freirechtslehre gegeben.38 Nach alldem scheint von den vollmundi-
gen Problematisierungen des Rechts nicht viel übriggeblieben zu sein. 
Nur fragt es sich, warum dann sich der Sturm der Ablehnungen erhob. 

Bei der Frage, wieviel an Soziologie in der Freirechtslehre stecke, konnte 
man geteilter Meinung sein. Wer das ›freie Recht‹ allzu wörtlich nahm 
und ein Los-vom-Gesetz anstrebte, brauchte keine Sozialwissenschaft; 
das indes waren nur wenige. Richtigerweise ging es in dieser Spielart da-
rum, die Stellung des Richters zum Gesetz neu zu bestimmen. Es war vor 
allem Ernst Fuchs, der eine »gesellschaftskundige (soziologische) Rechts-
wissenschaft« beschwor, die er als Bezeichnung dem missverständlichen 
Namen ›Freirechtsschule‹ vorzog.39 Hermann Kantorowicz argumentier-
te weniger pauschal, propagierte eher eine Soziologie des Rechts und be-
jahte die soziologische Orientierung vor allem für die Rechtsgeschichte. 
Doch auch für ihn legte die »andere Auffassung von der Rechtswissen-
schaft«, die er freirechtlich nannte und der er selber sich zurechnete, 
»den realen Tatsachen des Lebens und unter diesen (neben den individu-
alpsychologischen) den soziologischen eine weit größere Bedeutung für 
die Rechtswissenschaft bei«. Als vornehmste Hilfswissenschaft müsse die 
Soziologie die Arbeit der Rechtsdogmatik Punkt für Punkt vorbereiten 
und ergänzen, und zwar – im Strafrecht – nicht nur für die Tatfrage, son-
dern auch für die Rechtsfrage.40 Aus diesen Stimmen sprach immer die 

37	 	Rückert 2015: 342.
38	 	Auer 2015: 780 f.
39	 	Fuchs 1918: 21.
40	 	Kantorowicz 1911 a: 284 f., 287, 289 f.

DIE FREIRECHTLER

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62

Zuversicht, mit der Soziologie eine andere Art der Rechtswissenschaft 
und -praxis erlangen zu können. Offen blieb, an welche Soziologie man 
dabei dachte; so viel davon war kurz nach 1900 noch gar nicht vorhan-
den – nur skizzenhafte Großhypothesen und begriffliche Klassifikations-
schemata, aber keine ›Theorien mittlerer Reichweite‹, keine Resultate 
empirischer Sozialforschung im heutigen Sinne, die sich auf Rechtsfigu-
ren hätten anwenden lassen. Wieviel Soziologie wurde nun in der Frei-
rechtslehre aufgerufen? So viel, wie es damals bereits gab. Eine abschlie-
ßende Einschätzung zu alldem ist nicht Gegenstand der hier angestellten 
Diskursanalyse. Außer Zweifel steht, dass die Freirechtslehre die Theo-
rieidee zum Sozialen nachdrücklich annoncierte und dass sie als Schau-
platz einer soziologischen Rechtslehre angesehen wurde. 

Zu den möglichen Effekten der Freirechtsschule in der Rechtswissen-
schaft hat sich immer noch keine einheitliche Meinung gebildet. Einiges 
ist stillschweigend akzeptiert worden, aber ohne die methodengeschicht-
liche Herkunft zu nennen: dass das vorhandene positive Recht niemals 
lückenlos sein kann und dass richterliche Urteile weitere und andersar-
tige motivationale Ursachen haben, als sie in den Urteilsgründen ausge-
wiesen sind. Die Exkommunikation der freirechtlichen Ideen erklärte 
sich vor 1914 mit der offiziellen Methodologie sowie »mit einer Rechts-
kultur, die im Gesetzesrecht entweder das Produkt historischer Evolu-
tion oder die Emanation des Weltgeists erblickte und den politischen 
Charakter maßgeblicher Rechtsentscheidungen verdrängte«.41 So konnte 
von heute her sarkastisch kommentiert werden, ohne dass feststünde, ob 
die genannte Rechtskultur, abgesehen von ihrer Wortwahl, sich grundle-
gend geändert hat. Diskursdynamisch könnte man von einer self defea-
ting prophecy sprechen: Die Innovativität rief in der Rechtswissenschaft 
so viel Widerstand hervor, dass an eine solide Weiterentwicklung nicht 
zu denken war. Hinzukamen die politischen Wenden 1919 und 1933, die 
für die Methodendebatte andere Akzente setzten. 

41	 	Raiser 2011: 43.

2. DIE REBELLION DES GNAEUS FLAVIUS

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


63

Kap. 3 

Die Anfänge einer  
›soziologischen Jurisprudenz‹

Die Ideen über das Soziale im Rechtsdenken waren schon vor ›Gnaeus 
Flavius‹ zu lesen gewesen; mit der Freirechtslehre entfalteten sie sich 
in einem Schmelztiegel vergleichbarer Suchoperationen. Es erhob sich 
ein lebhafter, die Fachmedien überschreitender Diskurs zum Topos So-
ziologische Jurisprudenz. Gemeint war eine Rechtsfindung anhand des 
geltenden Rechts unter Hinzuziehung sozialwissenschaftlicher Erkennt-
nisse und damit eine Rechtsfindung, die sich vom bisherigen Stil einer 
Fixierung auf Wortauslegung, Begrifflichkeit und Systembildung lösen 
würde. Versucht wurde, über die Kritik am Überkommenen hinauszu-
gelangen und neue Wissensgrundlagen für das juristische Entscheiden 
zu finden. Die individuelle Intuition konnte das nicht bieten, denn als 
begründendes Argument war sie verpönt (als ›Willkür‹› ›Voluntarismus‹ 
oder ›Kadijustiz‹). Im wissenschaftlich-technischen Zeitalter mussten es 
wirklichkeitsbezogene, akademisch erforschte Gedanklichkeiten sein 
(›Szientismus‹). 

Unter mehreren Gesichtspunkten richtete sich der Blick auf die damals 
neue Soziologie. Sie eignete sich schon von ihrem Gegenstand her für ei-
nen Austausch, sahen sich doch alle noch arglos vereint im Kreise der 
Gesellschaftswissenschaften. Auch war das soziologische Räsonnement 
vielfach bei Phänomenen des Rechts gestartet (Kap. 1). Das Recht regelt 
die Verhältnisse zwischen Individuen bzw. Gruppen sowie zum Staat; 
der prinzipiell relationale Charakter machte den Einsatz der Soziologie 
plausibel. Neben ihr kamen weitere Disziplinen für eine kognitive Auf-
rüstung in Betracht und wurden auch genannt. Wo affektive Konflikte 
beteiligt waren, trat die Psychologie hinzu;1 bei Konflikten um Arbeit, 
Einkommen, Vermögen und sonstige materielle Güter war es die Öko-
nomie; bei Konflikten um immaterielle Güter andere dazu passende Ein-
zelwissenschaften. Weil jeder Lebensvollzug zum Gegenstand juristischer 
Auseinandersetzungen werden kann, berührt sich das Rechtsdenken un-
ausweichlich mit jeder vorhandenen Forschungsdisziplin. Nachdem ge-
gen Ende des 19. Jahrhunderts das Verhältnis der Wissenschaften zuein-
ander zu einem großen Thema geworden war und die Jurisprudenz sich 

1	  	Sandra Schnädelbach kontrastiert das »Narrativ juristischer Rationalität« 
gegen das »Narrativ juristischer Emotionalität« und skizziert die juristische 
Reformbewegung um 1900 mit dem Einbezug von Gefühlen in die juristi-
sche Methode; 2020: 9, 33 u.ö.

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64

plötzlich zwischen den beiden Stühlen Natur und Kultur wiederfand, 
musste sie ihren Ort neu bestimmen; die klassische Konstellation der uni-
versitären Fakultäten gab hierauf keine Antwort – ein weiterer Grund 
für die damalige Suchbewegung. 

Der Topos Soziologische Jurisprudenz wirkte auf die einen anregend, 
auf andere bedrohlich, kalt ließ er niemand. Eigentlich klärte sich bereits 
im Nebeneinander von Haupt- und Eigenschaftswort, wer hier als Koch 
und wer als Kellner tätig war. Danach konnte die neue Spielart weder 
Rechtssoziologie noch überhaupt Soziologie sein, sondern es ging um 
eine juristische Methode. Die Figur verdankte sich drei Autoren, die mit 
unterschiedlichen Akzenten etwas Neues ankündigten. Von Eugen Ehr-
lich stammte die Idee, das Recht in der gesellschaftlichen Wirklichkeit 
statt in den Büchern zu suchen; Hermann Kantorowicz hatte mit seiner 
Streitschrift die Aufmerksamkeit des juristischen Publikums geweckt, 
und Ernst Fuchs hielt mit pointiert formulierten Schriften das Thema 
auf der Tagesordnung. 

Drei Protagonisten

Eugen Ehrlich wird herkömmlich als Vater der ›soziologischen Jurispru-
denz‹ gesehen. Die Bezeichnung hat er nicht geprägt, schrieb aber 1911 
an Kantorowicz, er habe sich bereits um 1882/1883 mit der »Anwen-
dung der soziologischen Methode auf die Rechtswissenschaft« beschäf-
tigt.2 Seine eigenwillig-originären Thesen zu Recht und Gesellschaft hatte 
Ehrlich, wie im ersten Kapitel dargelegt, längst vorgelegt. Das staatliche 
Recht stand für ihn am Ende einer Normgenese, die in den lebenden Ver-
bänden beginnt und sich durch Anerkennung zu einer Ordnung befes-
tigt. Wenn er sich über eine soziologische Jurisprudenz nur implizit ge-
äußert hat, muss die Zuschreibung begründet werden. 

Das hat Alfons Bora getan. In der Selbstbeschreibung der rechtswis-
senschaftlichen Aufgabenstellung modelliere Ehrlich ein Einheitsmo-
dell von Recht und Gesellschaft, in welchem das Recht die Grund-
struktur gesellschaftlicher Ordnung ist. Damit wird es zum Gegenstand 
erfahrungswissenschaftlicher Beobachtung, seine Geltung wird empi-
risch begründet. Ehrlich denke im Modell der soziologischen Jurispru-
denz reflexionstheoretisch stark von einem Praxis-Diskurs des Rechts 
her, das als ›lebendes Recht‹ aus der Ordnung menschlicher Verbände 
heraus zu verstehen sei.3 

2	  	Vgl. Vogl 2003: 158 f., wonach der damals entstandene Aufsatz nicht mehr 
vorhanden ist.

3	  	Bora 2023: 86 f.

3. DIE ANFÄNGE EINER ›SOZIOLOGISCHEN JURISPRUDENZ‹

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


65

Auch Hermann Kantorowicz sprach nicht von ›soziologischer Juris-
prudenz‹, forderte aber den Einsatz der Rechtssoziologie in juristischen 
Aussagen. Die Soziologie sei die »vornehmste Hilfswissenschaft der 
dogmatischen Jurisprudenz« und müsse »deren Arbeit Punkt für Punkt 
vorbereiten und ergänzen«. Die begriffsjuristische Denkweise sollte 
durch die Wissenschaft vom Recht aufgebrochen werden. Aus deren 
Historisierung wäre zu lernen, dass der aktuelle Stand nicht der Weis-
heit letzter Schluss sein müsse, nicht die einzig mögliche Vorgehenswei-
se, sondern eine unter vielen möglichen Methodologien. Im Jurastudi-
um aber, so rügte Kantorowicz, gebe es keine Gelegenheit, einen Kurs 
über die Geschichte der Rechtswissenschaft zu hören.4 Kantorowicz 
gelangte außerhalb der Kampf-Schrift stets zu sorgfältig abgegrenzten 
Einsatzweisen soziologischer Erkenntnisse in rechtswissenschaftlichen 
Zusammenhängen. Eine allgemeine Methodologie dafür hat er nicht 
entwickelt. 

Kantorowicz, der keine Referendarausbildung abgeschlossen hatte 
und ohne Dissertation promoviert worden war,5 ließ sich nicht restlos 
auf eine Juristenidentität festlegen. Er betätigte sich immer schon in mul-
tiplen Feldern und fühlte sich auf jedem sowohl zuhause wie auch in-
tellektuell distanziert. Alle seine Kommentare zu den Fächern waren, da 
sie das Erkenntnistheoretische betonen, als Fremdbeschreibungen an-
zusehen. Auf die Soziologie blickte er kenntnisreich, informiert durch 
die persönliche Nähe zu mehreren Fachvertretern: als Student bei Franz 
Oppenheimer (der dann die Deutsche Gesellschaft für Soziologie mitbe-
gründete und ab 1919 den ersten deutschen Lehrstuhl für Soziologie be-
kleidete), durch den Kontakt zu Georg Simmel und Max Weber sowie 
später zum Schwager Eugen Rosenstock-Huessy. 

Nur kurz kann er erwogen haben, ob das Juristische durch Soziologi-
sches ersetzt werden könne. Mochten anfangs einige seiner kämpferisch 
gemeinten Äußerungen danach geklungen haben, so bezeichnete Kan-
torowicz auf dem Soziologentag 1910 die Meinung als »völlig verfehlt 
[…], die Jurisprudenz könne je durch Soziologie ersetzt werden«.6 Für 
das Verhältnis von Rechtswissenschaft und Soziologie nannte Kantoro-
wicz viele Berührungspunkte, die mit ausdrucksvollen Begriffen verse-
hen wurden, sodass eine ›feindliche Übernahme‹ der Rechtswissenschaft 
durch die Soziologie völlig unterblieb. Beklagt wurde nur, dass sich die 
Dogmatiker einfach nicht dafür interessieren wollen, welche Rechts-
formen in den einzelnen Bevölkerungsschichten bevorzugt werden, in 
welchen Streitsachen Berufungen eingelegt werden usw. Nur die Krimi-
nalsoziologie habe die Strafrechtler davon überzeugt, dass Strafe nicht 

4	  	Kantorowicz 1911 a: 287 bzw. 298.
5	  	Beides war damals nicht ganz unüblich, wäre heute indessen unmöglich.
6	  	Kantorowicz 1911 a: 297, H.i.O. Zu dem Vortrag vgl. a. Lautmann 2024.

DREI PROTAGONISTEN

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66

Vergeltung sei, sondern Prävention gegen künftiges Unrecht usw.7 Übri-
gens traf dies alles cum grano salis auch ein Jahrhundert später noch zu. 
– Soziologisch empfänglich war für Kantorowicz die Rechtsgeschichte, 
und dort unternahm er auch Schritte zu einer Methodologie. Als »Sozi-
algeschichte des Rechts« galt ihm »das Studium der Entwicklung des so-
zialen Lebens in Rücksicht auf sein Verhältnis zu den Rechtsnormen«.8 
Das war zweifelsfrei Soziologie und bereits weit entfernt vom üblichen 
Geschäft einer bloßen Beschreibung früher geltenden Rechts.

Als Dritter gesellte sich der scharfzüngige und bildkräftig schreiben-
de Ernst Fuchs (1859–1929) aus Karlsruhe hinzu. Der Rechtsanwalt 
brauchte keine Rücksicht auf die antisemitische Verweigerung in den 
Ministerien zu nehmen, die jene beiden Wissenschaftler unüblich lan-
ge auf ihre Professur hatten warten lassen. In Vorträgen, Aufsätzen und 
Büchern propagierte er die soziologische Jurisprudenz als Gegenentwurf 
zur Begriffsjurisprudenz. 

»Der Soziolog geht – umgekehrt wie der Begriffsjurist – von einer ein-
gehenden Ergründung der Tatsachenwelt aus, dann gewinnt er sein Er-
gebnis durch sachliche wirtschaftlich-ethische Erwägungen und erst 
dann sieht er zu, ob das Gesetz ihn daran hindere und ob eine bewähr-
te Judikatur oder Überlieferung wirklich einen so gelagerten Fall treffe. 
Der Begriffsjurist hingegen stürzt sich mit einem kurzen Tatbestands-
gerippe auf die Bibliothek. Er behält sich nicht, wie der Soziolog, sein 
Rechtsgefühl bis zu einer eindringlichen Durchforstung der tatsächli-
chen und soziologischen Grundlage des Falles vor, sondern bis er mit 
seinem fleischlosen Tatbeständchen alle Kommentare, Spruchsammlun-
gen und Jahrbücher durchmustert hat. Und dann ist all sein Bestreben 
darauf aus, für seinen Fall das Massenquartier einer herrschenden Mei-
nung oder die Uniform eines Präjudizes zu entdecken.«9 

Einmal abgesehen vom abfälligen Tonfall gegenüber dem ›Begriffsju-
risten‹ beschrieb Fuchs hier schon recht zutreffend das juristische All-
tagshandeln in vielen Routinesituationen. Zugleich stellte er den tat-
sächlichen Verlauf einer juristischen Meinungsbildung als die offiziöse 
Methode dar, was nicht stimmte. Fuchs bemerkte 1910, und da sprach 
er ungewohnt eindeutig: »Das Wort ›soziologisch‹ ist […] nicht im Sinn 
der im Entstehen begriffenen Wissenschaft der Soziologie i.e.S. zu verste-
hen.«10 Wenn also nicht Soziologie im Selbstverständnis des neuen Fachs 
– in welchem Verständnis dann? Das Fach stritt ja selber über den eige-
nen Kern und seine Reichweite. 

7	  	Kantorowicz 1923: Nr. 15–18.
8	  	Kantorowicz 1911 a: 308.
9	  	Fuchs 1912: 117 f.
10	 	 In: Juristische Wochenschrift; zit. bei Moench 1971: 99.

3. DIE ANFÄNGE EINER ›SOZIOLOGISCHEN JURISPRUDENZ‹

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


67

Unter ›soziologisch‹ verstand Fuchs nicht das methodische Vorgehen 
und Theorieinventar aus dem Fach Soziologie, sondern alle wirtschaft-
lichen, sozialen und ethischen Gesichtspunkte, denen er den Vorrang 
einräumte. Die juristische Arbeit sollte sich induktiv auf die Lebens-
wirklichkeit des zu verhandelnden Konflikts beziehen, wie es im Judiz, 
der intuitiven Entscheidungsvorbereitung – Fuchs nannte es ›Krypto-
soziologie‹ – ohnehin geschieht und erst in der Phase der Begründung 
eines gefundenen Urteils ausgeblendet wird. Seine soziologische Rechts-
lehre zielte auf eine Verwissenschaftlichung der (praktischen) Jurispru-
denz, die im Stil einer Erfahrungswissenschaft vorgehen sollte. Auch 
damit rückte er die Jurisprudenz in eine Nähe zur Soziologie, die Max 
Weber kurz vorher als Wirklichkeitswissenschaft konzipiert hatte. Da-
rin mochten ihm aber andere Freirechtler nicht folgen. Kantorowicz 
hielt ihm einen »Mangel wissenschaftstheoretischer Einsicht« vor, 
wenn er eine ›soziologische‹ Jurisprudenz zu der dogmatischen in einen 
Gegensatz bringe; Bedeutung könne sie »nur dann gewinnen, wenn sie 
an den Zwecken des positiven Rechts orientiert wäre, und diese kön-
nen nicht ohne Dogmatik erfasst werden«.11 Dies war wiederum eher 
ein strategisches als ein philosophisches Argument. 

Fuchs überbrückte den damals so virulenten neukantianischen Hiatus 
zwischen Sein und Sollen, indem er erklärte, »dass wir die Jurisprudenz 
von einer bloßen Normen- und Wortwissenschaft in eine Sach- und Wert-
wissenschaft, in eine moderne Beobachtungs-Rechtswissenschaft verwan-
deln müssen«.12 Um das zu konkretisieren, hätten damals schon eini-
ge Wege offen gestanden, beispielsweise die Interpretation quantitativer 
Fakten (›Moralstatistik‹, später: Rechtstatsachenforschung), die lebens-
philosophische Wende des späten Georg Simmel;13 phänomenologische 
Initiativen (Edmund Husserl). Doch so weit wagte man sich nicht vor.

Der Titel Freie Rechtsfindung und Freie Rechtswissenschaft über dem 
programmatischen Aufsatz von Eugen Ehrlich hatte freudige und bange 
Erwartungen geweckt. Frei – wovon? Frei – wozu? Darüber konnte man 
sich den Kopf zerbrechen. Kurz geantwortet: frei von den Zwängen der 
Begriffsjurisprudenz, frei zum Denken unter Gesichtspunkten des Sozia
len. Löste das nicht Angstreflexe aus? In vielen deutschen Gemütern, da-
mals wie heute auf Sicherheit bedacht, erschienen Bilder eines Chaos. 
Das Regime zweier ziemlich inkompetenter Wilhelm-Kaiser hatte man 
widerspruchslos hingenommen; Freiheit rangierte nicht oben im Werte-
kanon. Ein dogmatischer Rahmen des juristischen Handelns versprach 
mehr Gewissheit als eine an vagen Konzepten wie ›Leben‹ und ›Gesell-
schaft‹ orientierte Rechtsfindung. 

11	 	Kantorowicz 1911 a: 299 f.
12	 	Fuchs 1912: 8.
13	 	Lebensanschauung (1918), GSG 16; vgl. dazu Werner Fuchs-Heinritz 2018.

DREI PROTAGONISTEN

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68

Das Freirecht betrieb eine Art von Entzauberung des Arkanums 
Rechtsfindung. Den meisten Laien blieben (damals wie heute) juristi-
sche Denkvorgänge verschlossen, was vor allem daran lag, dass diese 
die außerjuristischen Prämissen in die innerjuristische Nomenklatur ver-
packten. Die Freirechtsmethodik wollte alle Entscheidungsgrundlagen, 
die nicht wirklich auf positivem Gesetzesbefehl beruhen, benennen und 
nachprüfbar machen. Der rechtswissenschaftliche Blick richtete sich pri-
mär stets auf den Normenbestand; dahinter konnte nach Belieben auch 
noch die soziale Realität hinzugezogen werden – etwa bei dogmatischen 
Streitfragen. Unausweichlich mit der empirischen Wirklichkeit konfron-
tiert war erst das Praktischwerden, also die ›Rechtsanwendung‹ in der zu 
entscheidenden Konfliktsituation, jetzt aber nicht generalisierend, son-
dern einzelfallbezogen. Von der rechtsmethodologischen Debatte gingen 
hierzu zündende Funken und kraftvolle Impulse aus. 

Die Figur ›soziologisch‹ verblieb bei den Freirechtlern im Vagen. Man-
che Autoren, die ›das Soziale‹ berücksichtigt wissen wollten, meinten da-
mit, dort die Suche nach dem richtigen Rechtssatz beginnen zu lassen; 
sie plädierten damit für ein induktives Vorgehen. 

Deutlich wurde das bei Ehrlich, wenn er fragte: »Woher schöpfen die 
Gerichte ihre Entscheidungsnormen? Einen Streit entscheiden, heißt, 
die streitigen Gebiete voneinander abgrenzen, und zwar so abgrenzen, 
wie sie vor dem Streit abgegrenzt waren. Diese Grenzen gibt zunächst 
die innere Ordnung in den Verbänden an, wie sie bis zum Streite bestan-
den hat. Jede Entscheidungsnorm beruht daher in erster Linie auf der 
inneren Ordnung in den Verbänden, also auf den Tatsachen des Rechts, 
durch die diese Ordnung geschaffen wird«.14 Auszugehen war danach 
von den vorgefundenen Verhältnissen, nicht von einer Rechtsnorm. Das 
vorsichtige Verfahren würde vorschnelle Subsumtionen verhindern. 

Man glaubte, schon so zu denken, wenn man nach dem Zweck einer 
Norm fragte. Nur, wie viel Soziologie mochte eine Teleologie mit sich 
bringen? In diesem Zusammenhang wurde oft von einer ›Rechtswirk-
lichkeit‹ und nicht von sozialer Wirklichkeit gesprochen – verräterisch 
dafür, dass empirische Tatsachen nicht mit der ihnen zukommenden Me-
thode, sondern in einem vom juristischen Blick abgesteckten Rahmen 
wahrgenommen wurden, das Heft also nicht aus der Hand gegeben wur-
de. Das hielt sich ein ganzes Stück entfernt von dem, was sich als ›sozio-
logische Jurisprudenz‹ bezeichnen ließe. Auch der Hinweis auf bei der 
Normauslegung zu berücksichtigende ›Interessen‹ mochte genügen, von 
einer soziologischen Jurisprudenz zu sprechen, womit dann auch die 
bald vorherrschende Methode einer Interessenjurisprudenz hier einen 
Platz fand – mit wenig Bezug auf das Soziale. 

14	 	Ehrlich 1913: 98.

3. DIE ANFÄNGE EINER ›SOZIOLOGISCHEN JURISPRUDENZ‹

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


69

In der Analysefigur ›Freies Recht‹ versammelten sich die normativen 
Stoffe, die in der offiziellen Lehre von der Rechtswissenschaft vernach-
lässigt wurden. Für Kantorowicz bedeutete Freies Recht alles, was au-
ßerhalb der staatlichen Gesetze und des förmlichen Gewohnheitsrechts 
normativ eine Entscheidung prägt; er nannte das ›Rechtsformen‹ und 
zählte entstehende Gesetze, Billigkeitsregeln, wissenschaftliches Recht 
(wie das meiste im Internationalen Privatrecht) und »noch sehr viele an-
dere Formen« dazu.15 Es waren die Faktoren im Juristenhandeln, die un-
ter der Oberfläche liegen und für eine soziologische Analyse zugänglich 
sind. Genau hier trafen die Selbstbeschreibung der Jurisprudenz und ihre 
Fremdbeschreibung durch andere Perspektiven aufeinander. Die Außen-
sicht kann der Innensicht widersprechen, und diese kann sich gegen sol-
che Interpretationen wehren. Die Freirechtsschule erzeugte einen solchen 
Widerspruch, indem Juristen sich als Psychologen oder Soziologen ge-
rierten und so einen hypothetischen Außenblick auf ihre Fachgenossen 
warfen. Soziologie war das nicht, soziologische Jurisprudenz als hybride 
Methode vielleicht. Restlos ineinander auflösen ließen sich die Perspekti-
ven nicht, da ihre Erkenntnisziele grundverschieden waren. 

Wider die Normativität des Rechts: Ignatz Kornfeld

Am weitesten wagte sich die Soziologisierung dort vor, wo die Geltungs-
qualität des Rechts an dessen Faktizität gebunden wurde. Das unter-
nahm damals Ignatz Kornfeld (1846–1921), ein etablierter und bereits 
älterer Rechtsanwalt in Wien. Er veröffentlichte 1911 und 1920 zwei 
Monographien zur Lehre vom positiven Recht auf soziologischer Grund-
lage. Darin bezeichnete er »die Rechtsregeln als ein System von Regeln 
tatsächlichen sozialen Verhaltens und die Rechtsverhältnisse als durch 
Wohlfahrtszwecke bestimmte soziale Machtverhältnisse«.16 In dieser 
Sicht durchdrangen Normativität und Sozialität einander unentwirrbar. 
Die These von der Machtgebundenheit allen Rechts stammte von Gum-
plowicz.17 Eine Konfliktsoziologie konnte hier unmittelbar anknüpfen. 

Kornfeld beabsichtigte, das »Dogma vom normativen Wesen des po-
sitiven Rechts zu bekämpfen und darzulegen, dass positives Recht als 
ein System tatsächlicher Regeln des gesellschaftlichen Lebens begriffen 

15	 	Vgl. Muscheler 1984 a: 104.
16	 	Kornfeld 1911: 18, vgl. auch den Titel des Buchs.
17	 	Den Kornfeld allerdings ablehnte, vgl. 1911: 329. Auch gegenüber anderen 

Autoren und Diskursen wahrte Kornfeld Distanz. Er wollte seine »auf so-
ziologischer Grundlage auszuführende allgemeine Rechtslehre« nicht mit 
der ›soziologischen Jurisprudenz‹ verwechselt wissen; auch unterscheide er 
sich von Ehrlichs ›Soziologie des Rechts‹; vgl. Kornfeld 1920: 63–65.

WIDER DIE NORMATIVITÄT DES RECHTS: IGNATZ KORNFELD

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70

werden muss, denen eine normative Funktion nur infolge dieser ihrer 
tatsächlichen Geltung zukommt«.18 Damit übertraf er noch die Vorga-
ben von Ehrlich und Kantorowicz, indem er darauf bestand, nicht mehr 
zwischen Jurisprudenz als Normenlehre einerseits und der Soziologie zu 
trennen, sondern diese »in die Rechtswissenschaft selbst behufs der Wah-
rung ihres Charakters als Erfahrungswissenschaft einzuführen«. 

Kornfeld begriff das positive Recht als nicht aus der Vernunft abge-
leitet, sondern in der Erfahrung bestehend. Das war eine ontologische 
und zugleich geltungstheoretische Konzeption, die den laufenden Dis-
kurs oder doch die fast allgemein bestehenden Auffassungen ignorier-
te bzw. verwarf. Rechtsregeln waren für ihn »Voraussagen des Inhalts, 
dass die Rechtsgenossen unter bestimmten Voraussetzungen bestimmte 
Verhaltensweisen beachten werden«.19 Die epistemologische Trennung 
zwischen Normativität und Faktizität überwand er mit seinem Kon-
zept vom »Rechtsleben«, worin er Rechtsverhältnisse als »Verhältnis-
se des sozialen Zusammenlebens« erfasste. ›Gesellschaft‹ definierte er 
nach Simmel, und ›Macht‹ verstand er relational, d.h. als das Verhält-
nis zwischen Willensträger und Mindermächtigen.20 

Indem Kornfeld a priori eine normativistische Rechtstheorie ausschloss, 
handelte er sich die sofortige Ablehnung der bestehenden Rechtswissen-
schaft ein, etwa von Hans Kelsen, der monierte, von einem ›Rechtsle-
ben‹ könne Kornfeld nicht sprechen, ohne einen Begriff von ›Recht‹ zu 
haben.21 Gegen eine solche Kritik hatte sich der amerikanische Rechts-
realist Oliver Wendell Holmes Jr. besser abgesichert, als er – lange vor 
Kornfeld und ähnlich klingend – geschrieben hatte: »The prophecies of 
what the courts will do in fact, and nothing more pretentious, are what 
I mean by the law.«22 Den Begriff des Rechts an das prognostizierte Ver-
halten der Gerichte zu knüpfen, vereinbarte sich mit Kornfelds Sicht, 
ohne das Kelsen’sche Argument hervorzurufen. 

In seiner zweiten Monographie bekräftigte Kornfeld, »dass die sozio-
logische Betrachtungsweise nicht eine der Rechtswissenschaft fremde, 
sondern die durch die Natur des Rechts gebotene, dass die Rechtswis-
senschaft selbst eine, und zwar die erste und bedeutungsvollste, soziolo-
gische Wissenschaft ist«.23 Außerhalb des akademischen Kollegiums und 
ohne das publizistische Geschick eines Ernst Fuchs konnte er damit nicht 
durchdringen; das heißt, seine beiden umfangreichen Bücher verharrten 
am Diskursrand. Dazu trug bei, dass der Autor seine Auseinandersetzung 

18	 	Kornfeld 1911: III–IV.
19	 	Kornfeld 1920: 30 bzw. 32.
20	 	Vgl. Kornfeld 1911: 246, 326 bzw. 328 f.
21	 	Kelsen 1912: 609.
22	 	Zu Holmes und zum Rechtsrealismus siehe weiter unten.
23	 	Kornfeld 1920: 62 f.

3. DIE ANFÄNGE EINER ›SOZIOLOGISCHEN JURISPRUDENZ‹

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


71

mit der reichen Literatur – die zu kennen er durchaus demonstrierte – 
ans Buchende in ein knappes Anmerkungskorpus verbannte. Die aus der 
Anwaltsperspektive geschriebenen Abhandlungen versuchten einen an-
deren Blick als die auf die Richterentscheidung fixierten Studien aus der 
universitären Rechtswissenschaft.

Bis hierher hatte sich mit dem Wort von einer ›soziologischen Juris-
prudenz‹ noch keine Methode verbunden; es gab nur wenige Konkreti-
onen, die explizit so operierten, also keine Gerichtsurteile und nur we-
nige rechtswissenschaftliche Texte. Für die meisten blieb es bei einem 
orientierenden Konzept, das – wie stets in der Jurisprudenz – durch Pra-
xis auszufüllen und weiterzuentwickeln gewesen wäre, um Statur zu ge-
winnen. 

Die soziologische Rechtsfindungsmethode  
von Hans Wüstendörfer

So stellten sich unangenehme Fragen. Haben die Initiativen zu einer Me-
thodenreform um 1910 sich in Kritik und Abwehr erschöpft? Wurden 
bloß die Mängel einer begriffsjuristisch verfahrenden Rechtsdogmatik 
aufgezeigt? Und hatte man sie dort anschließend stillschweigend akzep-
tiert, ohne positiv unter Einbezug soziologischer Denkweisen die Alter-
nativen auszuarbeiten? Das wurde damals mehrfach so behauptet, ent-
sprach aber nicht der keineswegs so einfachen Wahrheit. 

Der Privatrechtler Hans Wüstendörfer (1875–1951), später gerühmt 
als Nestor der Seerechtsforschung, veröffentlichte einige Jahre nach der 
hitzigen Debatte um Gnaeus Flavius mehrere Abhandlungen mit detail-
lierten methodologischen Ideen, wie in einer soziologischen Jurisprudenz 
vorzugehen sei. Schon seine Dissertation von 1897 war in ihrer »Sprache 
soziologisch ausgerichtet«, d.h. diskutierte die wirtschaftlichen Grund-
lagen der erörterten Figur aus dem Schuldrecht des BGB.24 Wüstendör-
fer hatte die Entstehung der Freirechtsschule und die Auseinandersetzun-
gen auf den beiden ersten Soziologentagen mitverfolgt, wo er in einem 
Diskussionsbeitrag darlegte, wie das Reichsgericht in einer Rechtsfra-
ge (Anwendung des § 826 BGB auf einen Boykottaufruf) mit »der so-
zialen Interessenabwägung« eine »soziologische Methode« praktizier-
te; maßgebend sei »nur das jeweilige soziale Empfinden des Richters«.25 
Allerdings mochte da noch unklar geblieben sein, was daran denn nun 
›soziologisch‹ sei. Bald darauf, 1913, jetzt Ordinarius für Privatrecht, 
publizierte Wüstendörfer sein ausführlich begründetes Konzept für eine 
»soziologische Methode der Rechtsfindung«. 

24	 	So Schmidt-Rimpler 1951: 487.
25	 	Wüstendörfer 1910: 316.

DIE SOZIOLOGISCHE RECHTSFINDUNGSMETHODE VON H. WÜSTENDÖRFER

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72

»Die soziale Interessenlage des konkreten Falles wird mit der sozialen 
Interessenlage anderer, im Gesetz ausdrücklich geregelter Tatbestands-
typen verglichen, und aus ihrer Gleichartigkeit dann der Schluss ge-
zogen, dass auch die normative Interessenregulierung die gleiche sein 
müsse.« Wüstendörfer sah hierin das »Produkt einer freien Rechts-
schöpfung« und geißelte es mit Ernst Fuchs als ›kryptosoziologisch‹, 
wenn »allgemeine Rechtssätze von materiell-soziologischem Inhalt auf-
gestellt« und als logische Folgerung aus einem angeblichen Willen des 
Gesetzgebers ausgegeben werden. Das Wort ›soziologisch‹ gehe über 
›teleologisch‹ hinaus, denn es informiere »über die Richtung der Ziel-
strebigkeit und über die Mittel, deren sie sich bedient«.26 

Als das Neue gilt ihm »das sozialwissenschaftlich geklärte Rechts-
gefühl des Richters«. Soziologische Rechtsprechung sei »diejenige 
Rechtsfindungsmethode, welche basiert auf dem durch sozialwissen-
schaftliche Erkenntnis geläuterten Rechtsgefühl des Richters«. In der 
soziologischen Rechtsfindung soll »eine bewusste und offen auszuspre-
chende Interessenabwägung an die Stelle von Materialienkultus, For-
malismus, Konstruktionistik treten«. Zu der heute befremdlich wir-
kenden Anrufung des Rechtsgefühls kam es an dieser Stelle wohl, weil 
eine empirische Sozialforschung damals nicht existierte und soziale 
Wirklichkeit nur subjektiv erfasst werden konnte. Die Soziologie, ver-
standen als eine »auf Kulturwerte sich beziehende ›soziologische‹ Be-
trachtung […,] als Sondermethode im Rahmen der Einzelwissenschaf-
ten« könne dem Rechtsgefühl eine kontrollierbare Grundlage geben. 
Das subjektive Element in dieser Wertung erkannte Wüstendörfer als 
unvermeidlich an.27 

Für Wüstendörfer bestand das Soziologische darin, einen Rechtsfall als 
Interessenkonflikt zu sehen. Juristisch zu analysieren waren für ihn der 
private »Interessenzweck der Parteien« sowie der soziale Zweck des Ge-
setzes. 

Der soziale Zweck solle nicht historisch bestimmt werden, sondern be-
stehe in einem »den heutigen Lebensverhältnissen und Kulturanschau-
ungen angepassten brauchbaren sozialen Zweck«. »Aufgabe soziologi-
scher Rechtsfindung aus dem Gesetz ist es, einen brauchbaren sozialen 
Zweck der Gesetzesnorm zu ermitteln und aus ihm Rückschlüsse zu 
ziehen auf den Inhalt der gesuchten Norm.« Das bedinge eine »Interes-
senabwägung zu dem Zweck und mit dem Ergebnis, dasjenige Interes-
se zu schützen, welches für den Kulturfortschritt, für das soziale Gan-
ze als das wichtigere erscheint«.28 

26	 	Wüstendörfer 1913: 243f., 248.
27	 	Zitate bei Wüstendörfer 1913: 223, 249, 432 bzw. 323–327.
28	 	Wüstendörfer 1913: 264, 272 bzw. 250, H.i.O.

3. DIE ANFÄNGE EINER ›SOZIOLOGISCHEN JURISPRUDENZ‹

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


73

Was zunächst wie die bekannte Interessenjurisprudenz anmutete, erhielt 
bei Wüstendörfer einen Dreh ins Sozialwissenschaftliche, wenn er für 
eine Konfliktlösung den kulturellen Fortschritt und das gesellschaftliche 
Ganze in die Waagschale legte. Indem er die Soziologie als Bezugswis-
senschaft benannte, unterschied sich Wüstendörfer von Philipp Heck, 
dem Theoretiker der anderen Seite. Mit einer Fülle rechtsdogmatischer 
Topoi war es Wüstendörfer gelungen, aus dem Nebel unkonkreter Pos-
tulate herauszukommen und seine Thesen zu plausibilisieren. Er konn-
te zeigen, dass seine ›soziologische Rechtsfindung‹ andere Resultate her-
vorbrachte als die überkommene Methodik. Aus seiner langen und mit 
zahlreichen Fallbeispielen gespickten Abhandlung von 1913 ging hervor, 
dass nicht richterliches Rechtsgefühl oder persönliche Zweckabwägung 
die Orientierung vermitteln sollten, sondern vom »jeweiligen Werturteil 
der führenden Kulturschicht des Volkes« auszugehen sei.29 Das verwies, 
wenngleich mit einem Klassenbias, auf einen objektivierten Maßstab. 
Mochte Wüstendörfer auch weniger radikal auftreten als die stimmfüh-
renden Freirechtler, so war er doch einer ›soziologischen Rechtsschule‹ 
zuzurechnen, in ihrem damaligen Verstande. 

Nach seinem Besuch der beiden ersten deutschen Soziologentage von 
1910 und 1912 schrieb er einen ausführlichen Rückblick auf die Debat-
ten. Zwar äußerte er manche Kritik an Hermann Kantorowicz, während 
er Philipp Heck zustimmte. Auch von einer ›reinen Rechtssoziologie‹ im 
Sinne Eugen Ehrlichs grenzte er sich ab.30 Doch am Nutzen der Sozio-
logie hielt er umso nachdrücklicher fest. Trotz aller Unklarheiten »über 
Wesen, Gegenstand und Methode« der Soziologie, meinte er, »dass selbst 
der begriffsstrengste Jurist ihr den Einlass in Privatrechtswissenschaft 
nicht länger verwehren sollte«.31 

Die Rechtssoziologie »durchdringt und beeinflusst zugleich auch den 
Inhalt der Dogmatik selber. Die soziologischen Ermittlungen entwi-
ckeln und ergeben einen richtunggebenden Einfluss auch auf die Ge-
setzesauslegung in Verbindung mit der konkreten Tatbestandskon
struktion (abstrakte und konkrete Interessenabwägung) [...]: Neue 
Tatbestandsbegriffe, neue Normbegriffe tauchen auf.« Er meinte, mög-
licherweise werde »das gedankliche System der Rechtsordnung [...] sich 
von Grund auf ändern und von soziologischen Funktionsbegriffen, als 
den maßgeblichen Rechtsbegriffen beherrscht sein«. »Rechtssoziologie 
und Dogmatik durchdringen sich also gegenseitig auf das innigste, es 
gibt eine spezielle soziologische Dogmatik, [...] die dazu berufen ist, die 
Erbschaft der rein formalistischen Dogmatik anzutreten.«32 

29	 	Wüstendörfer 1913: 323, im Original kursiv.
30	 	Vgl. Wüstendörfer 1915: 423–430.
31	 	Wüstendörfer 1915: 399 f.
32	 	Zitate bei Wüstendörfer 1915: 424–427, H.i.O.

DIE SOZIOLOGISCHE RECHTSFINDUNGSMETHODE VON H. WÜSTENDÖRFER

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74

In einer weiteren, mehrteiligen Abhandlung untersuchte Wüstendörfer 
die »Hermeneutik der soziologischen Rechtsfindungstheorie«, also das 
Vorgehen bei der Gesetzesauslegung im Einzelnen, wobei er sich immer 
mehr der Interessenjurisprudenz annäherte, ohne den Bezug auf »die 
Tatsachen und die gesellschaftlichen Triebkräfte« sowie seine Präferenz 
für die Bezeichnung als »Soziologische Rechtsfindungsmethode« auf-
zugeben. 

Das Soziologische liege in der »Interessenforschung, Zweckforschung, 
Wirkungsforschung und Rechtswirklichkeitsforschung«. Herangezo-
gen werde die Soziologie »nicht als ›Sonderwissenschaft‹, sondern als 
Sondermethode im Rahmen der Einzelwissenschaften«. »Es sind die ge-
sellschaftlichen Bedingtheiten als Ursachen und die gesellschaftlichen 
Leistungen als Wirkungen des Rechts die Tatsachen, die den Gegen-
stand soziologischer Rechtsbetrachtung ausmachen.«33 

Es fällt auf, wie ausführlich Wüstendörfer die erkenntnistheoretische 
Einordnung seiner Methodenideen erörterte, wofür ihm Vorbilder und 
Bezugsautoren weitgehend fehlten. Seine Konzeption wurde in diesen 
langen Texten hin- und hergewendet, in stets neuen Anläufen vorgeführt 
und begründet. Immer wieder fügte er ›die Soziologie‹ als Referenzwis-
senschaft mit der Jurisprudenz zusammen. 

»Die Soziologie leistet nicht lediglich vorbereitende und für sich ge-
trennt dastehende Tatsachenforschung, sie durchdringt und beeinflusst 
mittelbar auch die ganze Dogmatik: Die soziologischen Ermittelungen 
erlangen einen richtunggebenden Einfluss wie auf die einzelne Norm-
findung so auf die ganze Systematik der Rechtssatzkonstruktion und 
der Prinzipienkonstruktion.«34 

Die juristischen Zeitgenossen, so sie Wüstendörfers Abhandlungen rezi-
pierten – zu lesen in den führenden Fachzeitschriften –, scheint das nicht 
überzeugt zu haben. Auch absorbierte der sich zuspitzende Weltkrieg jede 
Empfänglichkeit für Innovationen. Die späte und aufwändige Anstren-
gung, eine Soziologische Jurisprudenz wohlbegründet zu etablieren, war 
ins Leere gelaufen. – Wüstendörfer warf auch einen Blick auf die Diskurs-
strukturen der laufenden Auseinandersetzungen. Er rügte, Namen nen-
nend, die Anpassungsbemühungen der alten Schule – man habe das angeb-
lich Neue stets schon selber praktiziert – als »Kompromiss-Eklektik«, als 
»Halbheiten, Widersprüche und Missverständnisse«.35 Er sah, dass es in 
einer praktischen Disziplin wie der Jurisprudenz mit ausgedehntem Hand-
lungsfeld nicht genügen konnte, interessante Thesen in die Welt zu setzen. 

33	 	Wüstendörfer 1916: 431 f., H.i.O.
34	 	Wüstendörfer 1916: 433 f.
35	 	Wüstendörfer 1913: 219 f.

3. DIE ANFÄNGE EINER ›SOZIOLOGISCHEN JURISPRUDENZ‹

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63 - am 25.01.2026, 21:48:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Drei Protagonisten
	Wider die Normativität des Rechts: Ignatz Kornfeld
	Die soziologische Rechtsfindungsmethode von Hans Wüstendörfer
	Sociological Jurisprudence
	Soziologische Jurisprudenz – ein unvollendetes Projekt

