2. DIE REBELLION DES GNAEUS FLAVIUS

war blanker Hohn, im Munde von Kantorowicz, der denn auch dage-
genhielt: »Ein einseitiges Bild von der Stellungnahme der Gegenwart zu
Grundfragen unserer Wissenschaft konnte entstehen, wenn nicht auch
eine kritische Stimme laut wiirde, der Savignys Lebenswerk {iberwiegend
in ungtnstigem Licht erscheint.«* Kantorowicz wollte diese eine Stim-
me sein, gegen den Rest der juristischen Welt.

In der Rechtswissenschaft war und ist ein stets hoflich-sachlicher Kom-
munikationsstil angezeigt, gerade auch in Pro-und-Contra-Diskursen. Die
Kampf-Schrift aber stach durch das Pathos ihrer Sprache hervor und ver-
stiefS damit gegen den moderaten Ton innerjuristischer Debatten. Freilich
nicht zuletzt dadurch wurde sie diskursleitend. Die Freirechtsidee vermit-
telte auch eine emotionale Anmutung: Die Rechtsfindung solle aus dem
Anschein des kithl Rationalen heraustreten und sich in die Regelvorstel-
lungen der Prozessbeteiligten hineinversetzen; damit war auch eine Empa-
thie fiir die Akteure einer Konfliktsituation gefordert. Der bei Gnaeus Fla-
vius angeschlagene kampferische Ton versetzte den Leser in ein gewisses
Aufgeregtsein, das zu allerlei wiitenden Reaktionen animierte.

Heute glaubt man solche >Entgleisungen< entschuldigen zu miissen;
die Kampf-Schrift wurde als » Jugendsiinde« abgetan, und man wollte
lieber »von der endgtiltigen, reifen Fassung seiner Lehre« ausgehen.3°
Zum einen war eben der Kampf wirkmachtig wie keine spatere Schrift,
auch wie keine der fremdsprachigen Publikationen von Kantorowicz.
Zum anderen hat die >reife Fassung« eine Metamorphose durchlaufen,
die man heute >weichspiilen< nennen wiirde: Zum Zwecke hoherer Ak-
zeptanz werden die Kanten abgeschliffen, und die innovativen Grund-
ideen verstecken sich hinter vielen Verbeugungen vor der Tradition.
Strategisches Formulieren 16st die pointierte Aussage ab; das urspriing-
lich Neue und Weiterweisende muss erst wieder hervorgeholt werden.
Die Wunden, welche die Zunft dem Aufriihrer zugefiigt hat, und die aus
der Gehirnwische stammenden Verleugnungen sollten aber nicht her-
untergespielt werden. Denn es waren durchaus die ungehobelten For-
mulierungen der Kampf-Schrift, die das ruhige DahinflieSen rechtsthe-
oretischer Meinungsbildung durcheinanderbrachten.

Hinzu kam ein spezieller Stein des Anstofses, der fast nie offen ange-
sprochen wurde: der Einfluss deutsch-jiidischer Intelligenz im freirecht-
lichen Kreis. Zeitgenossisch hatte Kantorowicz durchaus mit antisemi-
tischen Restriktionen zu tun. Die Tatsache, dass die Hauptvertreter des
Freirechtsdenkens mehrheitlich aus dem Judentum stammten, erlaubt es
heute, die damalige harsche Zuriickweisung und die bleibende Randstel-
lung der Schule ein Stiick weit in den Zeitgeist einzuordnen.

29 Kantorowicz 1911 b: 47.
30 Das tut Raiser 2011: 50, viele andere ahnlich.

58

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE FREIRECHTLER

So ist zu lesen, dass das jiidische Recht das Paradigma einer transnatio-
nalen Rechtsordnung enthalte. Kantorowicz’ Lehre begriinde die » The-
orie eines interpretativen Rechtspluralismus«. Diese »geradezu bahnbe-
chende Modernitit« sei bisher kaum verstanden worden; der Schliissel
dazu sei das judische Recht. Auer spricht von »Kantorowicz’ kulturel-
ler Pragung durch das Judentum« und sucht das biographisch zu un-
termauern.’* Nun hatte sich Kantorowicz von der jiidischen Religion
entfernt; er kann also kaum so interpretiert werden, und seine Texte
enthalten keine diesbeziiglichen Hinweise. Ganz anders denn auch die
Lesart von Ino Augsberg: »Die ganze Schrift durchzieht ein areligioser,
um nicht zu sagen hiretischer Geist. «3*

Dartiber hinaus gibt es noch etwas anderes, das die Koinzidenz von Frei-
recht und jidischer Herkunft nicht allein dem Zufall tiberlisst. Die drei
Hauptvertreter der Freirechtslehre operierten, wissenschaftsbetrieblich
gesehen, von Randpositionen aus (Ehrlich aus dem entlegenen Czerno-
witz, Kantorowicz ohne Professur, Fuchs als freiberuflicher Rechtsan-
walt). Sie beackerten ein Neuland, das sich noch nicht in festen Hinden
befand. Sie stellten sich nicht in das Herkommen der Institutionen, in die
sich bruchlos fortsetzenden Denklinien. Sie propagierten das Diskonti-
nuierliche, die Kontingenz juristischer Entscheidungen. Sie agierten als
Einzelkidmpfer. Indem sie ihren Platz im Hauptstrom suchten, verzichte-
ten sie darauf, sich zu einer Gruppe zu formieren. In der Summe diirfte
das dem entsprochen haben, was andere als >zersetzend< wahrnehmen.
Die Freirechtslehre war intellektuell anregend, wirkte aber unsympa-
thisch. Die Ablehnung in der Jurisprudenz, die Nichtrezeption der So-
ziologie erklarte sich vor allem affektuell: Damit wollte man nichts zu
tun haben. Zur Begriindung stiirzte man sich auf gewisse Schwiachen, um
uber die Starken hinwegzusehen. Die Ausgrenzung ist damals gelungen.

Im Hintergrund der Auseinandersetzung um das Freirecht standen
gesellschaftspolitische Differenzen. Im ideologischen Herkommen wur-
zelten die Neuerer in der Moderne, die Verteidiger in der Tradition des
19. Jahrhunderts. Im Staatsverstandnis propagierten die einen Republik
und Demokratie, wihrend die anderen den kaiserzeitlichen Verhiltnis-
sen nachtrauerten. Entsprechend wurde die Natur des Rechts gesehen:
bei den einen als Aushandlung, bei den anderen als Befehl (diese Gegen-
uberstellung zuspitzend und idealtypisierend gemeint). Die Idee des Sozi-
alen in die verschiedenen Abteilungen des juristischen Betriebs einfliefSen
zu lassen war offensichtlich immer auch eine politische Richtungsfrage.

Aus heutiger Sicht erfahren die Freirechtler eine demokratietheore-
tisch begriindete Abfuhr: Es bewege sie »ein diffus bevormundend

31 Auer 2015: 789 f., 797; kritisch dazu Rohl 2017.
32 Augsberg 2018: 212.

59

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. DIE REBELLION DES GNAEUS FLAVIUS

»sozialer, nicht freiheitlich emanzipierender sozialer Antrieb — und da-
mit ein stark elitdrer, unklar antiparlamentarischer und klar antilibera-
ler Antrieb. [...] Die Freirechtsbewegung hat die miithsam errungenen
Sicherheiten der freiheitlich-idealistischen Prinzipienjurisprudenz zer-
stort.« Von da aus konnte ein Pfad zur nationalsozialistischen Zersto-
rung des Rechtsstaats gefilhrt haben: »Die Freirechtsbewegung setzte
parlamentskritisch und recht blauiugig auf nichtstaatliches Recht in
den Hinden der Juristen.«33 Ein weiterer Rechtshistoriker meint sogar,
Kantorowicz habe die Rolle des Richters nicht anders definiert als Carl
Schmitt und Roland Freisler.3+ Die politische Wertung, tiber die man
den Kopf schiitteln konnte, ist virulent geblieben.

Gnaeus Flavius hatte verlangt, es miisse endlich Ernst gemacht werden
mit der alten Idee »der Wissenschaft als Rechtsquelle, [...] und wie das
Recht selbst muss sie Wille sein«.3s Wenn die Jurisprudenz ihren eigenen
schopferischen Beitrag erkannte, dann war die Vorstellung von der Ge-
schlossenheit des staatlichen Rechts und der Alleinkompetenz des Ge-
setzgebers bereits abgeraumt. Mit dem alten Freirechtsdiskurs wurde das
jedoch nie in Verbindung gebracht.

Rezeptionsumfang und Einordnung der Freirechtsschule blieben
wechselhaft und widerspriichlich. Das Bild, verbunden mit den Prota-
gonisten, schwankt in der Geschichte. Eugen Ehrlich ist mit allen sei-
nen Erfindungen zu einer Weltfigur aufgestiegen. Hermann Kantoro-
wicz wird von seiner fritheren Fakultit in Kiel verehrungsvoll gepflegt,
von rechtshistorischer Seite aber eingetriibt. Die Einschidtzungen dn-
derten sich mit den Diskurskonjunkturen, vor allem zur Frage, ob die
Freirechtler etwas Neues gebracht oder ob sie blof§ das Wohlbekannte
neu verkiindet haben. Heute gelten sie als hellsichtig, nur unsauber in
den Formulierungen. Vor fiinfzig Jahren galten sie als abstruses Neben-
gleis, sofern tiberhaupt von ihnen gesprochen wurde. Noch zu Beginn
der 198cer Jahre hief§ es, »dass sich die Freirechtsschule nicht durch-
setzen, sondern nur ein Seitentrieb der Rechtsevolution bleiben wiir-
de«. Eine Ursache dafiir sei gewesen, »dass die Protagonisten jener Be-
wegung [...] im Sendungsbewusstsein ihrer Idee zu Formulierungen
gegriffen haben, die Revolution zu verkiinden schienen, wo es sich in
Wahrheit nur um die Fortentwicklung altvertrauter Argumente han-
delte«.3¢ Die Neuentdeckung brachte seit den 1970er Jahren verschie-
dene Darstellungen der Freirechtslehre hervor, tiberwiegend als Disser-
tation verfasst und ohne in den fachjuristischen Diskurs einzugehen,
aufser partiell als FuSnote.

33 Alle Zitate aus Riickert 2008: 219, 255 bzw. 263.
34 Behrends 1989: 70.
35 Kantorowicz 1906: 20, H.i.O.

36 Ogorek 1986: 273.

60

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE FREIRECHTLER

Auch dann noch wurde die Freirechtslehre meist darauf gelesen, ob
sie etwas Verbotenes fordere — eine >freie«, vom Gesetzeswortlaut losge-
l6ste und eventuell sogar abweichende Urteilsbildung. Damit wurde sie
einem engen >juristischen« Test unterworfen, im Sinne von: Darf man
das? Dass es auch, ja eigentlich um etwas ganz anderes ging, namlich um
die Modernisierung des Rechts, um die Kenntnisnahme neuer (sozial-
wissenschaftlicher) Erkenntnis, um die Abkehr von Hierarchieorientie-
rungen im staatlichen Handeln, das befand sich nicht im Gesichtskreis.
Hier standen auch eine jungere und die dltere Generation der Rechts-
theorie gegeneinander.

Im heutigen Diskurs zum Freirecht kam die gewichtigste Stimme von Joa-
chim Riickert, der die umfinglichste Detailkenntnis mit einem entschiede-
nen Willen zur Wiirdigung verband. Er wollte mit zahlreichen Legenden
aufrdumen und sparte dabei nicht mit kritisch-abfilligen Einschitzungen.
»Ein tragfihiges neues Methodenkonzept hat die Freirechtsbewegung
nicht gebracht«, lautete wiederholt die abschitzige Einordnung.’” Ma-
rietta Auer bezweifelte, es habe einen festumrissenen inhaltlichen Kern
der Freirechtslehre gegeben.’® Nach alldem scheint von den vollmundi-
gen Problematisierungen des Rechts nicht viel tibriggeblieben zu sein.
Nur fragt es sich, warum dann sich der Sturm der Ablehnungen erhob.

Bei der Frage, wieviel an Soziologie in der Freirechtslehre stecke, konnte
man geteilter Meinung sein. Wer das >freie Recht« allzu wortlich nahm
und ein Los-vom-Gesetz anstrebte, brauchte keine Sozialwissenschaft;
das indes waren nur wenige. Richtigerweise ging es in dieser Spielart da-
rum, die Stellung des Richters zum Gesetz neu zu bestimmen. Es war vor
allem Ernst Fuchs, der eine »gesellschaftskundige (soziologische) Rechts-
wissenschaft« beschwor, die er als Bezeichnung dem missverstandlichen
Namen >Freirechtsschule« vorzog.?* Hermann Kantorowicz argumentier-
te weniger pauschal, propagierte eher eine Soziologie des Rechts und be-
jahte die soziologische Orientierung vor allem fiir die Rechtsgeschichte.
Doch auch fiir ihn legte die »andere Auffassung von der Rechtswissen-
schaft«, die er freirechtlich nannte und der er selber sich zurechnete,
»den realen Tatsachen des Lebens und unter diesen (neben den individu-
alpsychologischen) den soziologischen eine weit grofSere Bedeutung fiir
die Rechtswissenschaft bei«. Als vornehmste Hilfswissenschaft miisse die
Soziologie die Arbeit der Rechtsdogmatik Punkt fir Punkt vorbereiten
und erginzen, und zwar — im Strafrecht — nicht nur fiir die Tatfrage, son-
dern auch fir die Rechtsfrage.> Aus diesen Stimmen sprach immer die

37 Riickert 2015: 342.

38 Auer 2015: 780 f.

39 Fuchs 1918: 21.

40 Kantorowicz 1911 a: 284 f., 287, 289 f.

61

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. DIE REBELLION DES GNAEUS FLAVIUS

Zuversicht, mit der Soziologie eine andere Art der Rechtswissenschaft
und -praxis erlangen zu konnen. Offen blieb, an welche Soziologie man
dabei dachte; so viel davon war kurz nach 1900 noch gar nicht vorhan-
den - nur skizzenhafte GrofShypothesen und begriffliche Klassifikations-
schemata, aber keine >Theorien mittlerer Reichweite<, keine Resultate
empirischer Sozialforschung im heutigen Sinne, die sich auf Rechtsfigu-
ren hitten anwenden lassen. Wieviel Soziologie wurde nun in der Frei-
rechtslehre aufgerufen? So viel, wie es damals bereits gab. Eine abschlie-
Bende Einschatzung zu alldem ist nicht Gegenstand der hier angestellten
Diskursanalyse. Aufler Zweifel steht, dass die Freirechtslehre die Theo-
rieidee zum Sozialen nachdrucklich annoncierte und dass sie als Schau-
platz einer soziologischen Rechtslehre angesehen wurde.

Zu den moglichen Effekten der Freirechtsschule in der Rechtswissen-
schaft hat sich immer noch keine einheitliche Meinung gebildet. Einiges
ist stillschweigend akzeptiert worden, aber ohne die methodengeschicht-
liche Herkunft zu nennen: dass das vorhandene positive Recht niemals
liickenlos sein kann und dass richterliche Urteile weitere und andersar-
tige motivationale Ursachen haben, als sie in den Urteilsgriinden ausge-
wiesen sind. Die Exkommunikation der freirechtlichen Ideen erklirte
sich vor 1914 mit der offiziellen Methodologie sowie »mit einer Rechts-
kultur, die im Gesetzesrecht entweder das Produkt historischer Evolu-
tion oder die Emanation des Weltgeists erblickte und den politischen
Charakter mafsgeblicher Rechtsentscheidungen verdrangte«.#* So konnte
von heute her sarkastisch kommentiert werden, ohne dass feststiinde, ob
die genannte Rechtskultur, abgesehen von ihrer Wortwahl, sich grundle-
gend gedndert hat. Diskursdynamisch konnte man von einer self defea-
ting prophecy sprechen: Die Innovativitit rief in der Rechtswissenschaft
so viel Widerstand hervor, dass an eine solide Weiterentwicklung nicht
zu denken war. Hinzukamen die politischen Wenden 1919 und 1933, die
fiir die Methodendebatte andere Akzente setzten.

41 Raiser 2011: 43.

62

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kap. 3

Die Anfange einer
>soziologischen Jurisprudenz«

Die Ideen iiber das Soziale im Rechtsdenken waren schon vor >Gnaeus
Flavius< zu lesen gewesen; mit der Freirechtslehre entfalteten sie sich
in einem Schmelztiegel vergleichbarer Suchoperationen. Es erhob sich
ein lebhafter, die Fachmedien tberschreitender Diskurs zum Topos So-
ziologische Jurisprudenz. Gemeint war eine Rechtsfindung anhand des
geltenden Rechts unter Hinzuziehung sozialwissenschaftlicher Erkennt-
nisse und damit eine Rechtsfindung, die sich vom bisherigen Stil einer
Fixierung auf Wortauslegung, Begrifflichkeit und Systembildung 16sen
wiirde. Versucht wurde, iiber die Kritik am Uberkommenen hinauszu-
gelangen und neue Wissensgrundlagen fuir das juristische Entscheiden
zu finden. Die individuelle Intuition konnte das nicht bieten, denn als
begrindendes Argument war sie verpont (als >Willkiiro >Voluntarismus«
oder >Kadijustiz<). Im wissenschaftlich-technischen Zeitalter mussten es
wirklichkeitsbezogene, akademisch erforschte Gedanklichkeiten sein
(>Szientismusc).

Unter mehreren Gesichtspunkten richtete sich der Blick auf die damals
neue Soziologie. Sie eignete sich schon von ihrem Gegenstand her fiir ei-
nen Austausch, sahen sich doch alle noch arglos vereint im Kreise der
Gesellschaftswissenschaften. Auch war das soziologische Rasonnement
vielfach bei Phinomenen des Rechts gestartet (Kap. 1). Das Recht regelt
die Verhiltnisse zwischen Individuen bzw. Gruppen sowie zum Staat;
der prinzipiell relationale Charakter machte den Einsatz der Soziologie
plausibel. Neben ihr kamen weitere Disziplinen fur eine kognitive Auf-
rustung in Betracht und wurden auch genannt. Wo affektive Konflikte
beteiligt waren, trat die Psychologie hinzu;* bei Konflikten um Arbeit,
Einkommen, Vermédgen und sonstige materielle Giiter war es die Oko-
nomie; bei Konflikten um immaterielle Giiter andere dazu passende Ein-
zelwissenschaften. Weil jeder Lebensvollzug zum Gegenstand juristischer
Auseinandersetzungen werden kann, beriihrt sich das Rechtsdenken un-
ausweichlich mit jeder vorhandenen Forschungsdisziplin. Nachdem ge-
gen Ende des 19. Jahrhunderts das Verhiltnis der Wissenschaften zuein-
ander zu einem groflen Thema geworden war und die Jurisprudenz sich

1 Sandra Schnidelbach kontrastiert das »Narrativ juristischer Rationalitat«
gegen das »Narrativ juristischer Emotionalitit« und skizziert die juristische
Reformbewegung um 1900 mit dem Einbezug von Gefiihlen in die juristi-

sche Methode; 2020: 9, 33 u.6.

63

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE ANFANGE EINER >SOZIOLOGISCHEN JURISPRUDENZ«

plotzlich zwischen den beiden Stihlen Natur und Kultur wiederfand,
musste sie ithren Ort neu bestimmen; die klassische Konstellation der uni-
versitaren Fakultiten gab hierauf keine Antwort — ein weiterer Grund
fiir die damalige Suchbewegung.

Der Topos Soziologische Jurisprudenz wirkte auf die einen anregend,
auf andere bedrohlich, kalt lief§ er niemand. Eigentlich klarte sich bereits
im Nebeneinander von Haupt- und Eigenschaftswort, wer hier als Koch
und wer als Kellner tdtig war. Danach konnte die neue Spielart weder
Rechtssoziologie noch tiberhaupt Soziologie sein, sondern es ging um
eine juristische Methode. Die Figur verdankte sich drei Autoren, die mit
unterschiedlichen Akzenten etwas Neues ankiindigten. Von Eugen Ehr-
lich stammte die Idee, das Recht in der gesellschaftlichen Wirklichkeit
statt in den Biichern zu suchen; Hermann Kantorowicz hatte mit seiner
Streitschrift die Aufmerksamkeit des juristischen Publikums geweckt,
und Ernst Fuchs hielt mit pointiert formulierten Schriften das Thema
auf der Tagesordnung.

Drei Protagonisten

Eugen Ehrlich wird herkommlich als Vater der >soziologischen Jurispru-
denz< gesehen. Die Bezeichnung hat er nicht gepragt, schrieb aber 1911
an Kantorowicz, er habe sich bereits um 1882/1883 mit der » Anwen-
dung der soziologischen Methode auf die Rechtswissenschaft« beschaf-
tigt.> Seine eigenwillig-originaren Thesen zu Recht und Gesellschaft hatte
Ehrlich, wie im ersten Kapitel dargelegt, lingst vorgelegt. Das staatliche
Recht stand fiir ihn am Ende einer Normgenese, die in den lebenden Ver-
bianden beginnt und sich durch Anerkennung zu einer Ordnung befes-
tigt. Wenn er sich uber eine soziologische Jurisprudenz nur implizit ge-
dufSert hat, muss die Zuschreibung begrundet werden.

Das hat Alfons Bora getan. In der Selbstbeschreibung der rechtswis-
senschaftlichen Aufgabenstellung modelliere Ehrlich ein Einheitsmo-
dell von Recht und Gesellschaft, in welchem das Recht die Grund-
struktur gesellschaftlicher Ordnung ist. Damit wird es zum Gegenstand
erfahrungswissenschaftlicher Beobachtung, seine Geltung wird empi-
risch begriindet. Ehrlich denke im Modell der soziologischen Jurispru-
denz reflexionstheoretisch stark von einem Praxis-Diskurs des Rechts
her, das als >lebendes Recht< aus der Ordnung menschlicher Verbiande
heraus zu verstehen sei.?

2 Vgl. Vogl 2003: 158 f., wonach der damals entstandene Aufsatz nicht mehr
vorhanden ist.
3  Bora2023:86f.

64

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DREI PROTAGONISTEN

Auch Hermann Kantorowicz sprach nicht von ssoziologischer Juris-
prudenzs, forderte aber den Einsatz der Rechtssoziologie in juristischen
Aussagen. Die Soziologie sei die »vornehmste Hilfswissenschaft der
dogmatischen Jurisprudenz« und miisse »deren Arbeit Punkt fiir Punkt
vorbereiten und erginzen«. Die begriffsjuristische Denkweise sollte
durch die Wissenschaft vom Recht aufgebrochen werden. Aus deren
Historisierung wire zu lernen, dass der aktuelle Stand nicht der Weis-
heit letzter Schluss sein miisse, nicht die einzig mogliche Vorgehenswei-
se, sondern eine unter vielen moglichen Methodologien. Im Jurastudi-
um aber, so riigte Kantorowicz, gebe es keine Gelegenheit, einen Kurs
uber die Geschichte der Rechtswissenschaft zu horen.+ Kantorowicz
gelangte aufSerhalb der Kampf-Schrift stets zu sorgfiltig abgegrenzten
Einsatzweisen soziologischer Erkenntnisse in rechtswissenschaftlichen
Zusammenhingen. Eine allgemeine Methodologie dafiir hat er nicht
entwickelt.

Kantorowicz, der keine Referendarausbildung abgeschlossen hatte
und ohne Dissertation promoviert worden war,’ lief§ sich nicht restlos
auf eine Juristenidentitit festlegen. Er betatigte sich immer schon in mul-
tiplen Feldern und fiihlte sich auf jedem sowohl zuhause wie auch in-
tellektuell distanziert. Alle seine Kommentare zu den Fichern waren, da
sie das Erkenntnistheoretische betonen, als Fremdbeschreibungen an-
zusehen. Auf die Soziologie blickte er kenntnisreich, informiert durch
die personliche Nihe zu mehreren Fachvertretern: als Student bei Franz
Oppenheimer (der dann die Deutsche Gesellschaft fiir Soziologie mitbe-
grundete und ab 1919 den ersten deutschen Lehrstuhl fiir Soziologie be-
kleidete), durch den Kontakt zu Georg Simmel und Max Weber sowie
spater zum Schwager Eugen Rosenstock-Huessy.

Nur kurz kann er erwogen haben, ob das Juristische durch Soziologi-
sches ersetzt werden konne. Mochten anfangs einige seiner kampferisch
gemeinten Auflerungen danach geklungen haben, so bezeichnete Kan-
torowicz auf dem Soziologentag 1910 die Meinung als »vollig verfehlt
[...], die Jurisprudenz koénne je durch Soziologie ersetzt werden«.® Fiir
das Verhiltnis von Rechtswissenschaft und Soziologie nannte Kantoro-
wicz viele Berithrungspunkte, die mit ausdrucksvollen Begriffen verse-
hen wurden, sodass eine >feindliche Ubernahme« der Rechtswissenschaft
durch die Soziologie vollig unterblieb. Beklagt wurde nur, dass sich die
Dogmatiker einfach nicht dafiir interessieren wollen, welche Rechts-
formen in den einzelnen Bevolkerungsschichten bevorzugt werden, in
welchen Streitsachen Berufungen eingelegt werden usw. Nur die Krimi-
nalsoziologie habe die Strafrechtler davon tiberzeugt, dass Strafe nicht

4 Kantorowicz 1911 a: 287 bzw. 298.
Beides war damals nicht ganz uniiblich, wire heute indessen unmaoglich.
6 Kantorowicz 1911 a: 297, H.i.O. Zu dem Vortrag vgl. a. Lautmann 2024.

“

65

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE ANFANGE EINER >SOZIOLOGISCHEN JURISPRUDENZ«

Vergeltung sei, sondern Privention gegen kiinftiges Unrecht usw.” Ubri-
gens traf dies alles cum grano salis auch ein Jahrhundert spiter noch zu.
- Soziologisch empfanglich war fiir Kantorowicz die Rechtsgeschichte,
und dort unternahm er auch Schritte zu einer Methodologie. Als »Sozi-
algeschichte des Rechts« galt ihm »das Studium der Entwicklung des so-
zialen Lebens in Riicksicht auf sein Verhiltnis zu den Rechtsnormen«.®
Das war zweifelsfrei Soziologie und bereits weit entfernt vom iiblichen
Geschift einer blofSen Beschreibung frither geltenden Rechts.

Als Dritter gesellte sich der scharfziingige und bildkraftig schreiben-
de Ernst Fuchs (1859-1929) aus Karlsruhe hinzu. Der Rechtsanwalt
brauchte keine Riicksicht auf die antisemitische Verweigerung in den
Ministerien zu nehmen, die jene beiden Wissenschaftler uniiblich lan-
ge auf ihre Professur hatten warten lassen. In Vortriagen, Aufsitzen und
Biichern propagierte er die soziologische Jurisprudenz als Gegenentwurf
zur Begriffsjurisprudenz.

»Der Soziolog geht — umgekehrt wie der Begriffsjurist — von einer ein-
gehenden Ergriindung der Tatsachenwelt aus, dann gewinnt er sein Er-
gebnis durch sachliche wirtschaftlich-ethische Erwdgungen und erst
dann sieht er zu, ob das Gesetz ihn daran hindere und ob eine bewihr-
te Judikatur oder Uberlieferung wirklich einen so gelagerten Fall treffe.
Der Begriffsjurist hingegen stiirzt sich mit einem kurzen Tatbestands-
gerippe auf die Bibliothek. Er behilt sich nicht, wie der Soziolog, sein
Rechtsgefiihl bis zu einer eindringlichen Durchforstung der tatsachli-
chen und soziologischen Grundlage des Falles vor, sondern bis er mit
seinem fleischlosen Tatbestindchen alle Kommentare, Spruchsammlun-
gen und Jahrbiicher durchmustert hat. Und dann ist all sein Bestreben
darauf aus, fiir seinen Fall das Massenquartier einer herrschenden Mei-
nung oder die Uniform eines Prijudizes zu entdecken.«?

Einmal abgesehen vom abfilligen Tonfall gegeniiber dem >Begriffsju-
risten< beschrieb Fuchs hier schon recht zutreffend das juristische All-
tagshandeln in vielen Routinesituationen. Zugleich stellte er den tat-
sachlichen Verlauf einer juristischen Meinungsbildung als die offiziose
Methode dar, was nicht stimmte. Fuchs bemerkte 1910, und da sprach
er ungewohnt eindeutig: »Das Wort >soziologisch« ist [...] nicht im Sinn
der im Entstehen begriffenen Wissenschaft der Soziologie i.e.S. zu verste-
hen. «** Wenn also nicht Soziologie im Selbstverstandnis des neuen Fachs
— in welchem Verstiandnis dann? Das Fach stritt ja selber iiber den eige-
nen Kern und seine Reichweite.

Kantorowicz 1923: Nr. 15-18.

Kantorowicz 1911 a: 308.

Fuchs 1912: 117 f.

1o In: Juristische Wochenschrift; zit. bei Moench 1971: 99.

o oo

66

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DREI PROTAGONISTEN

Unter >soziologisch« verstand Fuchs nicht das methodische Vorgehen
und Theorieinventar aus dem Fach Soziologie, sondern alle wirtschaft-
lichen, sozialen und ethischen Gesichtspunkte, denen er den Vorrang
einrdumte. Die juristische Arbeit sollte sich induktiv auf die Lebens-
wirklichkeit des zu verhandelnden Konflikts beziehen, wie es im Judiz,
der intuitiven Entscheidungsvorbereitung — Fuchs nannte es >Krypto-
soziologie< — ohnehin geschieht und erst in der Phase der Begriindung
eines gefundenen Urteils ausgeblendet wird. Seine soziologische Rechts-
lehre zielte auf eine Verwissenschaftlichung der (praktischen) Jurispru-
denz, die im Stil einer Erfahrungswissenschaft vorgehen sollte. Auch
damit riickte er die Jurisprudenz in eine Nihe zur Soziologie, die Max
Weber kurz vorher als Wirklichkeitswissenschaft konzipiert hatte. Da-
rin mochten ihm aber andere Freirechtler nicht folgen. Kantorowicz
hielt ihm einen »Mangel wissenschaftstheoretischer Einsicht« vor,
wenn er eine >soziologische« Jurisprudenz zu der dogmatischen in einen
Gegensatz bringe; Bedeutung konne sie »nur dann gewinnen, wenn sie
an den Zwecken des positiven Rechts orientiert wire, und diese kon-
nen nicht ohne Dogmatik erfasst werden«.’* Dies war wiederum eher
ein strategisches als ein philosophisches Argument.

Fuchs uberbriickte den damals so virulenten neukantianischen Hiatus
zwischen Sein und Sollen, indem er erklarte, »dass wir die Jurisprudenz
von einer blofsen Normen- und Wortwissenschaft in eine Sach- und Wert-
wissenschaft, in eine moderne Beobachtungs-Rechtswissenschaft verwan-
deln mussen«.'> Um das zu konkretisieren, hatten damals schon eini-
ge Wege offen gestanden, beispielsweise die Interpretation quantitativer
Fakten (»Moralstatistik, spater: Rechtstatsachenforschung), die lebens-
philosophische Wende des spaten Georg Simmel;*3 phinomenologische
Initiativen (Edmund Husserl). Doch so weit wagte man sich nicht vor.

Der Titel Freie Rechtsfindung und Freie Rechtswissenschaft iber dem
programmatischen Aufsatz von Eugen Ehrlich hatte freudige und bange
Erwartungen geweckt. Frei — wovon? Frei — wozu? Dartiber konnte man
sich den Kopf zerbrechen. Kurz geantwortet: frei von den Zwingen der
Begriffsjurisprudenz, frei zum Denken unter Gesichtspunkten des Sozia-
len. Loste das nicht Angstreflexe aus? In vielen deutschen Gemiitern, da-
mals wie heute auf Sicherheit bedacht, erschienen Bilder eines Chaos.
Das Regime zweier ziemlich inkompetenter Wilhelm-Kaiser hatte man
widerspruchslos hingenommen; Freiheit rangierte nicht oben im Werte-
kanon. Ein dogmatischer Rahmen des juristischen Handelns versprach
mehr Gewissheit als eine an vagen Konzepten wie >Leben< und >Gesell-
schaft< orientierte Rechtsfindung.

11 Kantorowicz 1911 a: 299 f.
12 Fuchs 1912: 8.
13 Lebensanschauung (1918), GSG 16; vgl. dazu Werner Fuchs-Heinritz 2018.

67

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE ANFANGE EINER >SOZIOLOGISCHEN JURISPRUDENZ«

Das Freirecht betrieb eine Art von Entzauberung des Arkanums
Rechtsfindung. Den meisten Laien blieben (damals wie heute) juristi-
sche Denkvorginge verschlossen, was vor allem daran lag, dass diese
die auflerjuristischen Pramissen in die innerjuristische Nomenklatur ver-
packten. Die Freirechtsmethodik wollte alle Entscheidungsgrundlagen,
die nicht wirklich auf positivem Gesetzesbefehl beruhen, benennen und
nachpriifbar machen. Der rechtswissenschaftliche Blick richtete sich pri-
mair stets auf den Normenbestand; dahinter konnte nach Belieben auch
noch die soziale Realitdt hinzugezogen werden — etwa bei dogmatischen
Streitfragen. Unausweichlich mit der empirischen Wirklichkeit konfron-
tiert war erst das Praktischwerden, also die >Rechtsanwendung« in der zu
entscheidenden Konfliktsituation, jetzt aber nicht generalisierend, son-
dern einzelfallbezogen. Von der rechtsmethodologischen Debatte gingen
hierzu ziindende Funken und kraftvolle Impulse aus.

Die Figur >soziologisch« verblieb bei den Freirechtlern im Vagen. Man-
che Autoren, die »das Soziale« beriicksichtigt wissen wollten, meinten da-
mit, dort die Suche nach dem richtigen Rechtssatz beginnen zu lassen;
sie pladierten damit fur ein induktives Vorgehen.

Deutlich wurde das bei Ehrlich, wenn er fragte: »Woher schopfen die
Gerichte ihre Entscheidungsnormen? Einen Streit entscheiden, heifSt,
die streitigen Gebiete voneinander abgrenzen, und zwar so abgrenzen,
wie sie vor dem Streit abgegrenzt waren. Diese Grenzen gibt zunichst
die innere Ordnung in den Verbdnden an, wie sie bis zum Streite bestan-
den hat. Jede Entscheidungsnorm beruht daher in erster Linie auf der
inneren Ordnung in den Verbinden, also auf den Tatsachen des Rechts,
durch die diese Ordnung geschaffen wird«.'+ Auszugehen war danach
von den vorgefundenen Verhiltnissen, nicht von einer Rechtsnorm. Das
vorsichtige Verfahren wiirde vorschnelle Subsumtionen verhindern.

Man glaubte, schon so zu denken, wenn man nach dem Zweck einer
Norm fragte. Nur, wie viel Soziologie mochte eine Teleologie mit sich
bringen? In diesem Zusammenhang wurde oft von einer >Rechtswirk-
lichkeit< und nicht von sozialer Wirklichkeit gesprochen — verraterisch
dafiir, dass empirische Tatsachen nicht mit der ihnen zukommenden Me-
thode, sondern in einem vom juristischen Blick abgesteckten Rahmen
wahrgenommen wurden, das Heft also nicht aus der Hand gegeben wur-
de. Das hielt sich ein ganzes Stiick entfernt von dem, was sich als >sozio-
logische Jurisprudenz« bezeichnen liefSe. Auch der Hinweis auf bei der
Normauslegung zu beriicksichtigende >Interessen< mochte gentigen, von
einer soziologischen Jurisprudenz zu sprechen, womit dann auch die
bald vorherrschende Methode einer Interessenjurisprudenz hier einen
Platz fand — mit wenig Bezug auf das Soziale.

14 Ehrlich 1913: 98.

68

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIDER DIE NORMATIVITAT DES RECHTS: IGNATZ KORNFELD

In der Analysefigur >Freies Recht« versammelten sich die normativen
Stoffe, die in der offiziellen Lehre von der Rechtswissenschaft vernach-
lassigt wurden. Fir Kantorowicz bedeutete Freies Recht alles, was au-
Berhalb der staatlichen Gesetze und des formlichen Gewohnheitsrechts
normativ eine Entscheidung pragt; er nannte das >Rechtsformen«< und
zdhlte entstehende Gesetze, Billigkeitsregeln, wissenschaftliches Recht
(wie das meiste im Internationalen Privatrecht) und »noch sehr viele an-
dere Formen« dazu.'s Es waren die Faktoren im Juristenhandeln, die un-
ter der Oberflache liegen und fiir eine soziologische Analyse zuginglich
sind. Genau hier trafen die Selbstbeschreibung der Jurisprudenz und ihre
Fremdbeschreibung durch andere Perspektiven aufeinander. Die Auflen-
sicht kann der Innensicht widersprechen, und diese kann sich gegen sol-
che Interpretationen wehren. Die Freirechtsschule erzeugte einen solchen
Widerspruch, indem Juristen sich als Psychologen oder Soziologen ge-
rierten und so einen hypothetischen AufSenblick auf ihre Fachgenossen
warfen. Soziologie war das nicht, soziologische Jurisprudenz als hybride
Methode vielleicht. Restlos ineinander auflosen liefSen sich die Perspeketi-
ven nicht, da ihre Erkenntnisziele grundverschieden waren.

Wider die Normativitit des Rechts: Ignatz Kornfeld

Am weitesten wagte sich die Soziologisierung dort vor, wo die Geltungs-
qualitdt des Rechts an dessen Faktizitit gebunden wurde. Das unter-
nahm damals Ignatz Kornfeld (1846-1921), ein etablierter und bereits
alterer Rechtsanwalt in Wien. Er veroffentlichte 1911 und 1920 zwei
Monographien zur Lehre vom positiven Recht auf soziologischer Grund-
lage. Darin bezeichnete er »die Rechtsregeln als ein System von Regeln
tatsdchlichen sozialen Verhaltens und die Rechtsverhaltnisse als durch
Wohlfahrtszwecke bestimmte soziale Machtverhiltnisse«.™ In dieser
Sicht durchdrangen Normativitat und Sozialitit einander unentwirrbar.
Die These von der Machtgebundenheit allen Rechts stammte von Gum-
plowicz.7 Eine Konfliktsoziologie konnte hier unmittelbar anknupfen.
Kornfeld beabsichtigte, das » Dogma vom normativen Wesen des po-
sitiven Rechts zu bekampfen und darzulegen, dass positives Recht als
ein System tatsdchlicher Regeln des gesellschaftlichen Lebens begriffen

15 Vgl. Muscheler 1984 a: 104.

16 Kornfeld r911: 18, vgl. auch den Titel des Buchs.

17 Den Kornfeld allerdings ablehnte, vgl. 1911: 329. Auch gegentiber anderen
Autoren und Diskursen wahrte Kornfeld Distanz. Er wollte seine »auf so-
ziologischer Grundlage auszufiihrende allgemeine Rechtslehre« nicht mit
der >soziologischen Jurisprudenz< verwechselt wissen; auch unterscheide er
sich von Ehrlichs >Soziologie des Rechts<; vgl. Kornfeld 1920: 63-65.

69

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE ANFANGE EINER >SOZIOLOGISCHEN JURISPRUDENZ«

werden muss, denen eine normative Funktion nur infolge dieser ihrer
tatsachlichen Geltung zukommt«.™ Damit Gbertraf er noch die Vorga-
ben von Ehrlich und Kantorowicz, indem er darauf bestand, nicht mehr
zwischen Jurisprudenz als Normenlehre einerseits und der Soziologie zu
trennen, sondern diese »in die Rechtswissenschaft selbst behufs der Wah-
rung ihres Charakters als Erfahrungswissenschaft einzufithren«.

Kornfeld begriff das positive Recht als nicht aus der Vernunft abge-
leitet, sondern in der Erfahrung bestehend. Das war eine ontologische
und zugleich geltungstheoretische Konzeption, die den laufenden Dis-
kurs oder doch die fast allgemein bestehenden Auffassungen ignorier-
te bzw. verwarf. Rechtsregeln waren fiir ihn » Voraussagen des Inhalts,
dass die Rechtsgenossen unter bestimmten Voraussetzungen bestimmte
Verhaltensweisen beachten werden«.™ Die epistemologische Trennung
zwischen Normativitdt und Faktizitdt iberwand er mit seinem Kon-
zept vom »Rechtsleben«, worin er Rechtsverhaltnisse als » Verhiltnis-
se des sozialen Zusammenlebens« erfasste. »Gesellschaft« definierte er
nach Simmel, und >Macht« verstand er relational, d.h. als das Verhalt-
nis zwischen Willenstrager und Mindermachtigen.>

Indem Kornfeld a priori eine normativistische Rechtstheorie ausschloss,
handelte er sich die sofortige Ablehnung der bestehenden Rechtswissen-
schaft ein, etwa von Hans Kelsen, der monierte, von einem >Rechtsle-
ben« kénne Kornfeld nicht sprechen, ohne einen Begriff von >Recht< zu
haben.>* Gegen eine solche Kritik hatte sich der amerikanische Rechts-
realist Oliver Wendell Holmes Jr. besser abgesichert, als er — lange vor
Kornfeld und dhnlich klingend — geschrieben hatte: » The prophecies of
what the courts will do in fact, and nothing more pretentious, are what
I mean by the law.«>* Den Begriff des Rechts an das prognostizierte Ver-
halten der Gerichte zu kniipfen, vereinbarte sich mit Kornfelds Sicht,
ohne das Kelsen’sche Argument hervorzurufen.

In seiner zweiten Monographie bekriftigte Kornfeld, »dass die sozio-
logische Betrachtungsweise nicht eine der Rechtswissenschaft fremde,
sondern die durch die Natur des Rechts gebotene, dass die Rechtswis-
senschaft selbst eine, und zwar die erste und bedeutungsvollste, soziolo-
gische Wissenschaft ist«.*> AufSerhalb des akademischen Kollegiums und
ohne das publizistische Geschick eines Ernst Fuchs konnte er damit nicht
durchdringen; das heif3t, seine beiden umfangreichen Biicher verharrten
am Diskursrand. Dazu trug bei, dass der Autor seine Auseinandersetzung

18 Kornfeld r9r1: III-IV.

19 Kornfeld 1920: 30 bzw. 32.

20 Vgl. Kornfeld 1911: 246, 326 bzw. 328 f.

21 Kelsen 1912: 609.

22 Zu Holmes und zum Rechtsrealismus siehe weiter unten.
23 Kornfeld 1920: 62 f.

70

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGISCHE RECHTSFINDUNGSMETHODE VON H. WUSTENDORFER

mit der reichen Literatur — die zu kennen er durchaus demonstrierte —
ans Buchende in ein knappes Anmerkungskorpus verbannte. Die aus der
Anwaltsperspektive geschriebenen Abhandlungen versuchten einen an-
deren Blick als die auf die Richterentscheidung fixierten Studien aus der
universitaren Rechtswissenschaft.

Bis hierher hatte sich mit dem Wort von einer >soziologischen Juris-
prudenz< noch keine Methode verbunden; es gab nur wenige Konkreti-
onen, die explizit so operierten, also keine Gerichtsurteile und nur we-
nige rechtswissenschaftliche Texte. Fiir die meisten blieb es bei einem
orientierenden Konzept, das — wie stets in der Jurisprudenz — durch Pra-
xis auszufillen und weiterzuentwickeln gewesen wire, um Statur zu ge-
winnen.

Die soziologische Rechtsfindungsmethode
von Hans Wiistendorfer

So stellten sich unangenehme Fragen. Haben die Initiativen zu einer Me-
thodenreform um 19710 sich in Kritik und Abwehr erschopft? Wurden
blof§ die Mingel einer begriffsjuristisch verfahrenden Rechtsdogmatik
aufgezeigt? Und hatte man sie dort anschliefSend stillschweigend akzep-
tiert, ohne positiv unter Einbezug soziologischer Denkweisen die Alter-
nativen auszuarbeiten? Das wurde damals mehrfach so behauptet, ent-
sprach aber nicht der keineswegs so einfachen Wahrheit.

Der Privatrechtler Hans Wiistendorfer (1875-1951), spater geruhmt
als Nestor der Seerechtsforschung, veroffentlichte einige Jahre nach der
hitzigen Debatte um Gnaeus Flavius mehrere Abhandlungen mit detail-
lierten methodologischen Ideen, wie in einer soziologischen Jurisprudenz
vorzugehen sei. Schon seine Dissertation von 1897 war in ihrer »Sprache
soziologisch ausgerichtet«, d.h. diskutierte die wirtschaftlichen Grund-
lagen der erorterten Figur aus dem Schuldrecht des BGB.>* Wiistendor-
fer hatte die Entstehung der Freirechtsschule und die Auseinandersetzun-
gen auf den beiden ersten Soziologentagen mitverfolgt, wo er in einem
Diskussionsbeitrag darlegte, wie das Reichsgericht in einer Rechtsfra-
ge (Anwendung des § 826 BGB auf einen Boykottaufruf) mit »der so-
zialen Interessenabwigung« eine »soziologische Methode« praktizier-
te; mafSgebend sei »nur das jeweilige soziale Empfinden des Richters«.>s
Allerdings mochte da noch unklar geblieben sein, was daran denn nun
ssoziologisch« sei. Bald darauf, 1913, jetzt Ordinarius fiir Privatrecht,
publizierte Wustendorfer sein ausfiithrlich begrindetes Konzept fiir eine
»soziologische Methode der Rechtsfindung«.

24 So Schmidt-Rimpler 1951: 487.
25 Wistendorfer r9r1o: 316.

71

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE ANFANGE EINER >SOZIOLOGISCHEN JURISPRUDENZ«

»Die soziale Interessenlage des konkreten Falles wird mit der sozialen
Interessenlage anderer, im Gesetz ausdriicklich geregelter Tatbestands-
typen verglichen, und aus ihrer Gleichartigkeit dann der Schluss ge-
zogen, dass auch die normative Interessenregulierung die gleiche sein
miisse.« Wiistendorfer sah hierin das »Produkt einer freien Rechts-
schopfung« und geifselte es mit Ernst Fuchs als >kryptosoziologischs,
wenn »allgemeine Rechtssitze von materiell-soziologischem Inhalt auf-
gestellt« und als logische Folgerung aus einem angeblichen Willen des
Gesetzgebers ausgegeben werden. Das Wort >soziologisch« gehe tiber
steleologisch« hinaus, denn es informiere »uber die Richtung der Ziel-
strebigkeit und tiber die Mittel, deren sie sich bedient«.>¢

Als das Neue gilt ihm »das sozialwissenschaftlich geklarte Rechts-
gefithl des Richters«. Soziologische Rechtsprechung sei »diejenige
Rechtsfindungsmethode, welche basiert auf dem durch sozialwissen-
schaftliche Erkenntnis gelauterten Rechtsgefiihl des Richters«. In der
soziologischen Rechtsfindung soll »eine bewusste und offen auszuspre-
chende Interessenabwigung an die Stelle von Materialienkultus, For-
malismus, Konstruktionistik treten«. Zu der heute befremdlich wir-
kenden Anrufung des Rechtsgefiihls kam es an dieser Stelle wohl, weil
eine empirische Sozialforschung damals nicht existierte und soziale
Wirklichkeit nur subjektiv erfasst werden konnte. Die Soziologie, ver-
standen als eine »auf Kulturwerte sich beziehende >soziologische« Be-
trachtung [...,] als Sondermethode im Rahmen der Einzelwissenschaf-
ten« konne dem Rechtsgefiihl eine kontrollierbare Grundlage geben.
Das subjektive Element in dieser Wertung erkannte Wiistendorfer als
unvermeidlich an.>”

Fur Wustendorfer bestand das Soziologische darin, einen Rechtsfall als
Interessenkonflikt zu sehen. Juristisch zu analysieren waren fur ihn der
private »Interessenzweck der Parteien« sowie der soziale Zweck des Ge-
setzes.

Der soziale Zweck solle nicht historisch bestimmt werden, sondern be-
stehe in einem »den heutigen Lebensverhiltnissen und Kulturanschau-
ungen angepassten brauchbaren sozialen Zweck «. » Aufgabe soziologi-
scher Rechtsfindung aus dem Gesetz ist es, einen brauchbaren sozialen
Zweck der Gesetzesnorm zu ermitteln und aus ihm Riickschlisse zu
ziehen auf den Inhalt der gesuchten Norm.« Das bedinge eine »Interes-
senabwigung zu dem Zweck und mit dem Ergebnis, dasjenige Interes-
se zu schiitzen, welches fiir den Kulturfortschritt, fiir das soziale Gan-
ze als das wichtigere erscheint«.®

26 Wistendorfer 1913: 243f., 248.
27 Zitate bei Wiistendorfer 1913: 223, 249, 432 bzw. 323-327.
28 Wistendorfer 1913: 264, 272 bzw. 250, H.i.O.

72

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE SOZIOLOGISCHE RECHTSFINDUNGSMETHODE VON H. WUSTENDORFER

Was zunichst wie die bekannte Interessenjurisprudenz anmutete, erhielt
bei Wiistendorfer einen Dreh ins Sozialwissenschaftliche, wenn er fir
eine Konfliktlosung den kulturellen Fortschritt und das gesellschaftliche
Ganze in die Waagschale legte. Indem er die Soziologie als Bezugswis-
senschaft benannte, unterschied sich Wiistendorfer von Philipp Heck,
dem Theoretiker der anderen Seite. Mit einer Fiille rechtsdogmatischer
Topoi war es Wiistendorfer gelungen, aus dem Nebel unkonkreter Pos-
tulate herauszukommen und seine Thesen zu plausibilisieren. Er konn-
te zeigen, dass seine >soziologische Rechtsfindung« andere Resultate her-
vorbrachte als die iberkommene Methodik. Aus seiner langen und mit
zahlreichen Fallbeispielen gespickten Abhandlung von 1913 ging hervor,
dass nicht richterliches Rechtsgefiihl oder personliche Zweckabwigung
die Orientierung vermitteln sollten, sondern vom »jeweiligen Werturteil
der fuhrenden Kulturschicht des Volkes« auszugehen sei.> Das verwies,
wenngleich mit einem Klassenbias, auf einen objektivierten Maf3stab.
Mochte Wistendorfer auch weniger radikal auftreten als die stimmfiih-
renden Freirechtler, so war er doch einer >soziologischen Rechtsschule«
zuzurechnen, in ihrem damaligen Verstande.

Nach seinem Besuch der beiden ersten deutschen Soziologentage von
1910 und 1912 schrieb er einen ausfiihrlichen Riickblick auf die Debat-
ten. Zwar dufSerte er manche Kritik an Hermann Kantorowicz, wihrend
er Philipp Heck zustimmte. Auch von einer >reinen Rechtssoziologie« im
Sinne Eugen Ehrlichs grenzte er sich ab.>°> Doch am Nutzen der Sozio-
logie hielt er umso nachdriicklicher fest. Trotz aller Unklarheiten »tiber
Wesen, Gegenstand und Methode« der Soziologie, meinte er, »dass selbst
der begriffsstrengste Jurist ihr den Einlass in Privatrechtswissenschaft
nicht linger verwehren sollte«.3!

Die Rechtssoziologie »durchdringt und beeinflusst zugleich auch den
Inbalt der Dogmatik selber. Die soziologischen Ermittlungen entwi-
ckeln und ergeben einen richtunggebenden Einfluss auch auf die Ge-
setzesauslegung in Verbindung mit der konkreten Tatbestandskon-
struktion (abstrakte und konkrete Interessenabwigung) [...]: Neue
Tatbestandsbegriffe, neue Normbegriffe tauchen auf.« Er meinte, mog-
licherweise werde »das gedankliche System der Rechtsordnung [...] sich
von Grund auf dndern und von soziologischen Funktionsbegriffen, als
den mafSgeblichen Rechtsbegriffen beherrscht sein«. »Rechtssoziologie
und Dogmatik durchdringen sich also gegenseitig auf das innigste, es
gibt eine spezielle soziologische Dogmatik, [...] die dazu berufen ist, die
Erbschaft der rein formalistischen Dogmatik anzutreten. «3*

29 Wistendorfer 1913: 323, im Original kursiv.
30 Vgl. Wiistendorfer 1915: 423—430.

31 Wistendorfer 1915: 399 f.

32 Zitate bei Wiistendorfer 1915: 424—427, H.i.O.

73

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. DIE ANFANGE EINER >SOZIOLOGISCHEN JURISPRUDENZ«

In einer weiteren, mehrteiligen Abhandlung untersuchte Wiistendorfer
die »Hermeneutik der soziologischen Rechtsfindungstheorie«, also das
Vorgehen bei der Gesetzesauslegung im Einzelnen, wobei er sich immer
mehr der Interessenjurisprudenz anniherte, ohne den Bezug auf »die
Tatsachen und die gesellschaftlichen Triebkrifte« sowie seine Priferenz
fur die Bezeichnung als »Soziologische Rechtsfindungsmethode« auf-
zugeben.

Das Soziologische liege in der »Interessenforschung, Zweckforschung,
Wirkungsforschung und Rechtswirklichkeitsforschung«. Herangezo-
gen werde die Soziologie »nicht als >Sonderwissenschaft, sondern als
Sondermethode im Rabmen der Einzelwissenschaften«. »Es sind die ge-
sellschaftlichen Bedingtheiten als Ursachen und die gesellschaftlichen
Leistungen als Wirkungen des Rechts die Tatsachen, die den Gegen-
stand soziologischer Rechtsbetrachtung ausmachen.«33

Es fallt auf, wie ausfiihrlich Wiistendorfer die erkenntnistheoretische
Einordnung seiner Methodenideen erorterte, wofur ihm Vorbilder und
Bezugsautoren weitgehend fehlten. Seine Konzeption wurde in diesen
langen Texten hin- und hergewendet, in stets neuen Anldufen vorgefiihrt
und begriindet. Immer wieder fiigte er >die Soziologie« als Referenzwis-
senschaft mit der Jurisprudenz zusammen.

»Die Soziologie leistet nicht lediglich vorbereitende und fiir sich ge-
trennt dastehende Tatsachenforschung, sie durchdringt und beeinflusst
mittelbar auch die ganze Dogmatik: Die soziologischen Ermittelungen
erlangen einen richtunggebenden Einfluss wie auf die einzelne Norm-
findung so auf die ganze Systematik der Rechtssatzkonstruktion und
der Prinzipienkonstruktion. «34

Die juristischen Zeitgenossen, so sie Wiistendorfers Abhandlungen rezi-
pierten — zu lesen in den fithrenden Fachzeitschriften —, scheint das nicht
tiberzeugt zu haben. Auch absorbierte der sich zuspitzende Weltkrieg jede
Empfinglichkeit fiir Innovationen. Die spite und aufwindige Anstren-
gung, eine Soziologische Jurisprudenz wohlbegriindet zu etablieren, war
ins Leere gelaufen. — Wiistendorfer warf auch einen Blick auf die Diskurs-
strukturen der laufenden Auseinandersetzungen. Er riigte, Namen nen-
nend, die Anpassungsbemiihungen der alten Schule — man habe das angeb-
lich Neue stets schon selber praktiziert — als »Kompromiss-Eklektik«, als
»Halbheiten, Widerspriiche und Missverstandnisse«.3s Er sah, dass es in
einer praktischen Disziplin wie der Jurisprudenz mit ausgedehntem Hand-
lungsfeld nicht gentigen konnte, interessante Thesen in die Welt zu setzen.

33 Wistendorfer 1916: 431 f., H.i.O.

34 Wistendorfer 1916: 433 f.
35 Wistendorfer 1913: 219 f.

74

hitps://dol.org/10.5771/9783748053265-63 - am 25.01.2026, 21:48:50. A [



https://doi.org/10.5771/9783748953265-63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Drei Protagonisten
	Wider die Normativität des Rechts: Ignatz Kornfeld
	Die soziologische Rechtsfindungsmethode von Hans Wüstendörfer
	Sociological Jurisprudence
	Soziologische Jurisprudenz – ein unvollendetes Projekt

