
1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: 

Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 

Ask the colonial ghosts if they live in 
your bones. Ask the colonial ghosts if 
they live in your bones. Ask the colonial 
ghost what they took and they’ll tell 
you that…You’re dancing on it. You’re 
dancing on it. 
—— Rae Spoon, Come On Forrest Fire Burn 
the Disco Down, 2008 

To write stories concerning exclusions 
and invisibilities is to write ghost sto
ries. 
—— Avery Gordon, Ghostly Matters, 2008 

Die Matte, auf der ich liege, ist unangenehm kalt. Während das über mir mon
tierte Gerät langsam und surrend meinen Körper entlangfährt, stellen sich die 
Haare an meinen Armen auf. Das Gerät wirkt schwer und klobig und mit je
der Minute, die ich still liegen muss, wächst meine Angst, dass es abbrechen 
und auf mich herabfallen wird. Doch dann ist es plötzlich still. Das Surren hat 
aufgehört und die Ärztin, die zuvor das Zimmer verlassen hatte, betritt den 
Raum. Das Zimmer befindet sich auf einem der zahlreichen düsteren und ver
winkelten Korridore des Wiener Allgemeinen Krankenhauses, dessen dunkel
grün und orange gestrichenen Wände schon lange aus der Mode gekommen 
sind. Die riesigen Betontürme am Währinger Gürtel, die heute das Allgemeine 
Krankenhaus beherbergen, wurden in den 1960er Jahren auf dem Gelände der 
ehemaligen Landesirrenanstalt errichtet. Die Schreie und das Stöhnen derje
nigen, die dort eingesperrt und misshandelt wurden, spuken noch heute durch 
die Gänge des Krankenhauses. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne 

Aber es ist nicht nur die Architektur, die von den Geistern vermeintlich ver
gangener Tage heimgesucht wird. Nach wenigen Minuten halte ich ein Rönt
genbild von meinem Skelett in den Händen, daneben Tabellen und Grafiken, 
die die Ergebnisse der Knochendichtemessung im Verhältnis zu Normwerten 
einordnen und verbildlichen. Im Versuch, dem Befund schon irgendetwas ab
zugewinnen, bevor ich ihn einige Stockwerke höher meiner Endokrinologin 
zur Interpretation überreichen werde, wandert mein Blick zwischen den Ta
bellen, Grafiken und der Röntgenaufnahme hin und her, nur um immer wieder 
auf dem Bild meines Skeletts zu verweilen. Es zieht meinen Blick magisch an, 
aber je länger ich es betrachte, desto unwohler fühle ich mich; von den Zehen 
bis zur Spitze des Kopfes bloßgestellt, das Innerste nach außen gekehrt, sicht
bar gemacht und vermessen. Gleichzeitig hat es etwas Gespenstisches, mich 
selbst so zu sehen, als hätten meine Knochen ein Eigenleben, das mir ansons
ten verborgen bleibt. 

Erst im Hinausgehen fällt mir die obere Zeile des Befundes auf, in der mei
ne Daten festgehalten wurden: Links ein Name, den ich schon lange nicht mehr 
als meinen erkenne, die Patient_innenziffer und mein Geburtsdatum, rechts 
Angaben zu Größe, Gewicht und Alter und in der Mitte: Sex: Female, Ethnicity: 
White. 

Stutzend über die Markierung von Geschlecht und »Ethnizität« auf dem 
Befund drehe ich noch einmal um und frage die Ärztin, was es mit diesen An
gaben auf sich hat. Sie erklärt mir schulterzuckend, das Gerät sei aus den USA 
und dort seien diese Angaben relevant; im Gegensatz zu Österreich, denn hier 
gäbe es schließlich kaum nicht-weiße Menschen. Ich bin zu perplex, um darauf 
zu reagieren. Stattdessen denke ich über alle möglichen Erwiderungen nach, 
während ich mit dem Dokument in der Hand zwei Stockwerke hinaufgehe, 
um mir endlich die chefärztliche Bewilligung zum Beginn der Hormonthera
pie abzuholen, auf die ich schon so lange wartete. 

Das vorliegende Buch ist gewissermaßen eine längst überfällige Antwort 
auf diese gewaltvollen Kategorisierungen und ihre Verschränkungen, auf die 
kolonialen Geister, die sie auch in Österreich wachrufen, und die verdräng
ten Geschichten, die ihnen zugrunde liegen. Es ist das Ergebnis von jahrelan
ger »Knochenarbeit«, sowohl im herkömmlichen Sinne einer anstrengenden 
und komplexen Arbeit als auch im Sinne der Wortherkunft, die auf die Arbeit 
in Beinhäusern – den Aufbewahrungsorten von Gebeinen – verweist. Dieses 
Buch wendet sich jenen vergessenen Knochen und Gebeinen zu, auf denen wir 
unsere Häuser errichtet haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 13 

Von Skeletten und Archiven 

Dieses Buch beginnt nicht zufällig mit dem Bild eines gespenstischen Ske
letts; mit Hormonen und Knochen, ihrer Vermessung und Klassifizierung ent
lang von Geschlecht und »Ethnizität«1 sowie den Geistern, die diese wachrie
fen. Trans* Personen, die wie ich in Österreich Zugang zu einer geschlechts
angleichenden Hormontherapie erhalten wollen, müssen neben zahlreichen 
psychopathologisierenden Begutachtungsprozessen auch ein sogenanntes Ri
siko-Screening über sich ergehen lassen, das feststellen soll, ob eine Hormon
behandlung gesundheitliche Risiken bergen könnte. Zu diesem Risiko-Scree
ning zählt auch die oben beschriebene Knochendichtemessung. Diese beruht 
auf der Annahme, dass Geschlecht und »Ethnizität« beziehungsweise »Rasse« 
entscheidende Variablen seien, die die Dichte der Knochen und somit das Ri
siko von Brüchen oder Osteoporose beeinflussen. 

In einer zweiteilig angelegten Studie, »The Bare Bones of Sex« (2005) und 
»The Bare Bones of Race« (2008), analysiert die Biologin und Geschlechter
forscherin Anne Fausto-Sterling zeitgenössische medizinische Fallstudien 
hinsichtlich der Bedeutung von Knochendichte als Differenzmerkmal. Sie 
kommt zu dem Schluss, dass medizinische Studien, die ein Korrelieren von 
Geschlecht (codiert durch vermeintlich geschlechtsspezifische Hormone), 
»Rasse« und Knochendichte behaupten, nicht nur theoretisch wie empirisch 
inkohärent sind, sondern auch Knochen und Knochendichte fälschlicherweise 
als permanentes Merkmal individueller Körper konstruieren (Fausto-Sterling 
2008: 670). Die Entwicklung von Knochen, ihr Wachstum und ihre Dichte 
seien jedoch nicht durch Geschlecht und »Rasse« determiniert, also vermeint
lich natürlich, sondern vielmehr Ausdruck und Ergebnis sozialer Verhältnisse 
und individueller Lebensgeschichten, die Knochen formen, zum Beispiel 
körperliche Belastung durch unterschiedliche Arbeitsformen, Aktivitäten wie 
Sport und Kinderspiele, Ernährung und Vitaminzufuhr. Knochendichte als 

1 »Ethnizität« bezieht sich hier auf die Vorstellung, es gäbe biologische Unterschiede 
zwischen Menschen, die als bestimmten »ethnischen Gruppen« zugehörig definiert 
werden. Ich bin ich der Meinung, dass es sich hierbei um eine sprachliche Beschöni
gung und Verschleierung rassistischer Denkmuster handelt. Um demgegenüber die 
andauernde Kontinuität und Wirksamkeit kolonialrassistischer und nationalsozialis
tischer Diskurse sichtbar zu machen, spreche ich im Folgenden stattdessen von »Ras
se«. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne 

messbare biologische Einheit ist demnach nichts Essenzielles, also einem in
dividuellen Körper inhärent und vorbestimmt, sondern sie wird durch soziale, 
kulturelle, ökonomische und geopolitische Faktoren hervorgebracht. »Cul
ture shapes bones« – Kultur formt Knochen, wie Fausto-Sterling (2005: 1491) 
überzeugend darlegt. Angesichts dieser biologisch fundierten Erkenntnisse 
stellt sich die Frage, warum sich der Glaube an die essenzielle Verbindung von 
Geschlecht, »Rasse« und Knochen(dichte) dennoch hartnäckig hält und auf 
welche historischen Diskurse und Praktiken dies zurückgeht. 

Die Vermessung und Klassifizierung von Knochen haben eine lange Ge
schichte in Europa und auch in Österreich, die aufs Engste mit der kolonia
len Expansion und der wissenschaftlichen Konstruktion von »Rasse« und Ge
schlecht verbunden ist. Die Vermessung von Körpern, Skeletten und insbeson
dere Schädeln war im 18. und 19. Jahrhundert eine verbreitete Praxis, mithil
fe derer vermeintlich biologische Unterschiede und damit verbundene Eigen
schaften zwischen Menschengruppen konstruiert wurden, die wiederum ei
ne pseudowissenschaftliche Legitimation der Ausbeutung, Unterwerfung und 
Versklavung lieferten. Die Vorstellung, dass bestimmte Körper aufgrund ihres 
Geschlechts und der ihnen zugeschriebenen »Rasse« stärkere Knochen hätten, 
korreliert somit auch auf komplexe und unbequeme Art und Weise mit koloni
alrassistischen Diskursen über die extreme körperliche Belastbarkeit Schwar
zer Menschen, welche sie als prädestiniert für die Konditionen der Verskla
vung erschienen ließ. 

Eine besondere Rolle nahm dabei ab dem späten 18. Jahrhundert die in der 
vergleichenden Anatomie und physischen Anthropologie angewandte Vermes
sung von Schädeln ein. Mithilfe dieser empirischen und damit vermeintlich 
objektiven Untersuchungsmethode, die auf der Idee basierte, dass eine Rela
tion zwischen Schädel- und Gehirngröße bestehe und sich anhand von Grö
ße und Form menschlicher Schädel Geschlecht und »Rasse« bestimmen ließe, 
wurde behauptet, Intelligenzunterschiede zwischen weißen und Schwarzen 
Personen, aber auch zwischen weißen Männern und weißen Frauen nachwei
sen zu können. Die Konstruktion von »Rasse« und Geschlecht stützen sich ge
genseitig. Auf diese Weise konnte behauptet werden, das hierarchische Welt
bild, an deren Spitze der weiße Mann steht, sei wissenschaftlich nachweisbar 
und »natürlich«. Ebenso dienten diese Vermessungs- und Klassifizierungs
praktiken dazu, Evolutionstheorien zu untermauern, die Schwarze Personen 
als das fehlende Glied – den missing link – zwischen Menschen und Affen dar
stellten und diese damit in ein hierarchisches Verhältnis einordnete, das sie in 
der Nähe von Tieren positionierte. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 15 

Das entsprechende »Material« für die diesen Theorie zugrunde liegenden 
Klassifizierungspraktiken – also Vermessungen an lebenden »Objekten« aber 
auch menschlichen Überresten wie Skelette und Schädel – wurde häufig im 
Zuge kolonialer Forschungsreisen »gesammelt«.2 Diese »Sammel-Tätigkeit« 
war in strukturelle Gewaltverhältnisse eingebunden, da sie einerseits auf der 
Plünderung von Grabstätten beruhte, anderseits aber auch durch den fehlen
den Konsens der Nachfahr_innen und Gemeinschaften in Bezug auf den Um
gang mit den menschlichen Überresten der Verstorbenen geprägt war. Diese 
Gewaltverhältnisse wirken bis heute durch die zum großen Teil noch immer 
ausstehenden Restitutionen der menschlichen Überreste fort (vgl. Legassick/ 
Rasool 2000). 

Gleichzeitig wird in der einleitenden Vignette »Rasse« selbst zum Ge
spenst, das direkt nach seinem Erscheinen in Österreich mit dem Verweis der 
Ärztin, dass die Messgeräte in den USA produziert werden, erneut verdrängt 
und in ein nicht-europäisches Außen verlagert wird. Die durch die Ärztin 
geäußerte Vorstellung, dass die Kategorie »Rasse« für den österreichischen 
(oder gar europäischen) Kontext keine Relevanz (mehr) besitze, und die Aus
lagerung der Kategorie »Rasse« (und damit verbunden auch die gleichsame 
Externalisierung von Rassismus) in die USA bezeichnet Fatima El-Tayeb (2011: 
xvii) als Ausdruck einer europäischen »ideology of racelessness«. Während 
das Konzept der »Rasse« und dessen (pseudo-)wissenschaftliche Begründung 
zwar im Europa der Aufklärung seinen historischen Ursprung hat, herrscht 
hier nicht zuletzt seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges und dem im Kontext 
der postnazistischen Vergangenheitsbewältigung 1950 verfassten UNESCO 
Statement of Race, welches Theorien zur Existenz biologischer »Rassen« dis
kreditiert, die Vorstellung vor, dass »Rasse« in Europa keine Bedeutung habe. 
Diese Ideologie macht die fortwährende und alltägliche Präsenz von »Rasse« 
sowie die Effekte rassifizierter Macht und rassistischer Strukturen in Europa 
unsichtbar und damit häufig auch un(be)sprechbar (vgl. El-Tayeb 2011; dies. 
2016; Wekker 2016). Das Sprechen über »Rasse« und Rassifizierung erscheint 
somit als unzeitgemäß und nicht in die europäische Gegenwart gehörend. 

Dieses Buch nimmt die in dieser Vignette sichtbar werdende fortwirkende 
Bedeutung pseudo-wissenschaftlicher und kolonial-rassistischer Theorien zur 

2 Der Begriff »sammeln« suggeriert das Zusammentragen gefundener und frei verfüg
barer Objekte, auf die es keinerlei (konkurrierende) Besitzansprüche gibt. Von anthro
pologischen »Sammlungen« menschlicher Überreste zu sprechen, verschleiert dem

nach den gewaltvollen und bisweilen auch illegalen Kontext ihres Zustandekommens. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne 

Verbindung von »Rasse«, Geschlecht und Menschlichkeit zum Anlass, um da
nach zu fragen, welche Verbindungslinien zwischen Kolonialgeschichten und 
trans* Geschichten bestehen. Was passiert mit unserer Perspektive auf trans* 
Geschichtsschreibung, deren Inhalte und Subjekte, wenn Kolonialgeschichte 
und die von ihr produzierten Geister in den Mittelpunkt gestellt werden? Wie 
verändert eine solche Verschiebung nicht nur unseren Blick darauf, was trans* 
Geschichte umfasst, sondern auch auf die kolonialen Geister, von denen ihre 
Erzählung noch heute heimgesucht wird? 

Es mag zu vereinfacht erscheinen, eine direkte Verbindung zwischen 
(m)einer Knochendichtemessung im Rahmen einer sogenannten geschlechts
angleichenden Hormontherapie im 21. Jahrhundert und den Knochen- und 
Körpervermessungspraktiken des 18. und 19. Jahrhunderts sowie den damit 
verwobenen Geschichten, kulturellen Bildern und kolonialen Wissenssyste
men vorzuschlagen. Die Persistenz von »Rasse« in den medizinischen Normen 
und Praktiken, die heute »Transsexualität« als Diagnose konstituieren und 
deren »Behandlung« bestimmen, weist jedoch darauf hin, dass trans* Ge
schichte und Kolonialgeschichte zusammengedacht werden müssen. Der 
Aufgabe, diese im ersten Moment unwahrscheinlich erscheinenden Verbin
dungen herauszuarbeiten, der Verflechtungsgeschichte weitere Fluchtlinien 
hinzuzufügen und dabei den gewaltsam verdrängten Geistern und ihren 
Geschichten Raum zu geben, widmet sich die vorliegende Studie aus einer 
postkolonialen, intersektionalen und trans*feministischen Perspektive. Mein Blick 
richtet sich dabei vor allem auf Österreich im späten 19. und frühen 20. 
Jahrhundert, um nachzuvollziehen, wie diese Geschichten sich gegenseitig 
konstituierten und wie Verflechtungen in die Gegenwart hineinwirken. Damit 
reagiere ich auch auf ein dringendes Forschungsdesiderat, denn die Aufarbei
tung von trans* Geschichte in Österreich ist bislang vor allem auf die zweite 
Hälfte des 20. Jahrhunderts beschränkt. »Die Geschichte von Trans*Personen 
und Trans*Bewegungen in Österreich ist eine (fast) ungeschriebene, eine ver
schwiegene, eine ›vergessene‹ Geschichte«, hält Persson Perry Baumgartinger 
(2013: 151) fest.3 Ein weit verbreitetes und oft wiederholtes Sentiment bezüg

3 Tatsächlich leisten Baumgartingers eigene Arbeiten einen zentralen Beitrag zur Aufar
beitung dieser Geschichte. So hat er mit Trans Studies. Historische, begriffliche und aktivis
tische Aspekte (2017) nicht nur die erste deutschsprachige Einführung in die Trans Stu
dies verfasst, die auch wichtige Einblicke in die Entwicklung der Trans*Bewegung in Ös
terreich gibt, sondern mit seiner Abhandlung Die staatliche Regulierung von Trans (2019) 
auch die bislang einzige Monografie vorgelegt, die sich aus einer kritischen Perspekti
ve mit dem österreichischen »Transsexuellen-Erlass« und den spezifischen Formen der 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 17 

lich der Frage nach dem Inhalt und den Subjekten von trans* Geschichte in 
Österreich im späten 19. und frühen 20. Jahrhundert ist, dass es sie schlicht
weg nicht gegeben hätte. Die Reaktionen diverser österreichischer Archive 
auf mein Forschungsinteresse scheinen diese Beobachtung zu bestätigen, 
denn immer wieder endeten Rechercheanfragen mit der Antwort, dass sie 
keine Materialien beherbergen, die trans* Leben im späten 19. und frühen 
20. Jahrhundert bezeugen könnten. Die Suche nach trans* Geschichte(n) in 
Österreich gestaltet sich, in den Worten der trans* Aktivistin Gloria G., nicht 
selten als eine Suche nach etwas, »das es offiziell gar nicht gibt« (G. 2001: 271). 

In diesem Sinne widerspreche ich mit dieser Studie gleich zwei sich im öf
fentlichen Diskurs aber auch in der Wissenschaft hartnäckig haltenden Nar
rativen: Erstens, dass Österreich keine nennenswerte Kolonialgeschichte und 
zweitens, dass Österreich keine trans* Geschichte vor dem späten 20. Jahrhun
dert habe. Demgegenüber schlage ich vor, trans* Geschichten in Österreich als 
Kolonialgeschichten zu denken und vice versa. Geschichten im Plural verweist 
darauf, dass es hierbei nicht um die eine trans* und Kolonialgeschichte geht, die 
die Gesamtheit aller Ereignisse, Phänomene und Erfahrungen abdecken wür
de, sondern darum, dass diese historischen Narrative multipel, überlappend 
und zugleich fragmentiert sind. Ich begründe dies, indem ich zwei insbeson
dere im deutschsprachigen Raum kaum verknüpfte Forschungsfelder mitein
ander verbinde: Trans Studies und postkoloniale Forschung. 

Trans oder Transgender Studies sind ein relativ junges, transdisziplinäres 
und heterogenes Forschungsfeld, das sich in den USA ab den 1990er Jahren 
zu formieren begann. In der deutschsprachigen Forschungslandschaft ist 
es nach wie vor unterrepräsentiert, auch wenn sich in den letzten Jahren 
ein deutlicher Anstieg an Forschungsarbeiten, die sich dem Feld zuordnen, 
feststellen lässt. Eigene dem Feld gewidmete Lehrstühle gibt es bislang jedoch 
nicht. Kernanliegen der Trans Studies ist es, die »normativen sozialen, kul
turellen und politischen Regime, die bestimmte Körper und Identitäten als 
›normal‹ und ›natürlich‹ darstellen und andere als pathologisch verwerfen« 
(Garde/Nay 2023: 45f.), zu untersuchen. Sie zielen darauf ab, die Dichotomie 

Regulation von Geschlecht und Geschlechtertransgression in Österreich auseinander
setzt. Jedoch fokussiert Baumgartinger mit dem Ziel, die Geschichte einer sozialen Be
wegung aufzuzeichnen und diese hinsichtlich ihrer Beziehung zum Staat und dessen 
Regierungsformen zu kontextualisieren, vornehmlich auf die 1980er und 1990er Jahre. 
Seine Arbeiten geben daher nur wenig Aufschluss über trans* Leben in Österreich zur 
langen Wende des 19. Jahrhunderts. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne 

zwischen dem Überschreiten und dem Fixieren von Geschlechtergrenzen zu 
hinterfragen. Wie Baumgartinger (2017) in seiner deutschsprachigen Einfüh
rung in die Trans Studies schreibt, sind diese demnach weder auf der Suche 
»nach dem subversiven Geschlecht« (ebd.: 32) noch der »Wahrheit« über trans* 
Personen. Vielmehr sind Trans Studies an der Analyse ineinandergreifender 
Unterdrückungsregime von Geschlecht und Geschlechternormen sowie de
ren Reibungen und Widersprüchen interessiert (vgl. ebd.: 28). Trans Studies 
verstehen sich als ein erkenntnistheoretisches Projekt, das in ein diskursives 
Feld interveniert, in welchem trans* Leben und trans* Identitäten objekti
viert werden (vgl. Stone 1991, Stryker 2006). Aufbauend auf Michel Foucaults 
Verständnis von Kritik als Praxis der Entunterwerfung (vgl. Foucault 1992 
[1990]), ist Susan Strykers (2006: 12f.) Definition von Trans Studies als »(de)sub
jugated knowledges«, also (ent-)unterworfenes Wissen, zu einer kanonischen 
Referenz geworden. Die Auseinandersetzung mit der Historizität von trans* 
Leben ist ein zentrales Feld der Trans Studies, um das Paradigma der hete
ronormativen Zweigeschlechtlichkeit als ein westliches Konzept, das eng mit 
der europäischen Moderne verbunden ist, zu entlarven. 

Postkoloniale Forschung verfolgt ebenfalls das Interesse, das gegenwär
tige Fortwirken kolonialer Gewalt als Kehrseite der europäischen Moderne 
in den Fokus der Auseinandersetzung zu rücken. Postkoloniale Theorien er
klären, dass und wie nicht nur die ehemals kolonisierten Länder durch die 
Geschichte kolonialer Herrschaft und anti-kolonialen Widerstands geprägt 
wurden, sondern diese auch die kolonialen Metropolen zutiefst geformt ha
ben. Wie Andreas Eckert und Shalini Randeria treffend formulieren: »Wir 
leben alle in einer postkolonialen Welt, nicht nur jene Menschen in und aus 
ehemals kolonisierten Gebieten« (Eckert/Randeria 2009: 11). Eine zentrale Prä
misse postkolonialer Forschung lautet, dass die Moderne keine europäische 
Errungenschaft ist, sondern vielmehr auf den durch den transatlantischen 
Sklavenhandel und den europäischen Kolonialismus etablierten Ausbeutungs
systemen beruht. In anderen Worten versteht postkoloniale Forschung die 
Moderne als Ergebnis globaler Interaktionen und asymmetrischer Machtver
hältnisse. Diese lassen sich nicht auf aktive Subjekte im globalen Norden und 
passive Objekte im globalen Süden reduzieren. Vor allem wird die Geschich
te des Kolonialismus nicht als abgeschlossen verstanden. Vielmehr wirken 
koloniale Diskurse in der Gegenwart fort. 

Auseinandersetzungen mit Historizität, Geschichtsschreibung, Archiven 
und Erinnerungspolitiken sind demnach zentrale Aushandlungsfelder sowohl 
der postkolonialen Forschung als auch der Trans Studies. Dabei sind beide For

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 19 

schungsansätze damit konfrontiert, dass die Geschichten derjenigen, die sie in 
den Vordergrund rücken möchten – trans* und geschlechtsnonkonforme Per
sonen sowie kolonisierte und rassifizierte Subjekte – in hegemonialen Archi
ven nur schwer auffindbar sind. Allzu häufig wurde Geschichte aus der Per
spektive jener verfasst, die von außen auf sie blickten: Weiße Kolonisator_in
nen und europäische Reisende etwa, oder (überwiegend männliche) Ärzte, Se
xualwissenschaftler und Gerichtsmediziner. Eine Ursache dieser Abwesenheit 
ist die gewaltsame Konstituierung der Archive selbst. Sie sind keine neutralen 
Speicherorte, in denen historische Schriftstücke, Akten, Briefe, Urkunden und 
weitere Archivgüter aufbewahrt werden, sondern zutiefst verbunden mit For
men staatlicher und gesellschaftlicher Macht und schon immer durch Gewalt 
konstituiert. Abgeleitet vom griechischen arkhe bezeichnet das Archiv gleich
zeitig den Ort des Ursprungs und der Kontrolle, was auf die enge Verschrän
kung von Macht und Archiv hinweist. So gibt es Derrida zufolge keine poli
tische Macht ohne die Kontrolle über das Archiv (vgl. Derrida 1996: 4). Durch 
die Sammlung von Aussagen und Artefakten etabliert das Archiv diese als his
torische Ereignisse und produziert so Bedeutung. Dabei verschleiert das Ar
chiv seine eigene Wahrheitsproduktion, indem es die in ihm gesammelten Er
eignisse als historische Fakten präsentiert und somit die machtvolle Narrati
on der Geschichte im Singular als einzige, wahre und faktische naturalisiert. 
So formt die Entscheidung darüber, was in ein Archiv aufgenommen, gesam
melt und dort für kommende Generationen bewahrt wird, das hegemonia
le Gedächtnis und die dominante Geschichtserzählung. In diesem Sinne be
stimmt das Archiv »das Gesetz dessen, was gesagt werden kann« (Foucault 1973 
[1969]: 186). Diese machtförmige Konstitution des Archivs produziert notwen
digerweise Abwesenheiten, Schweigen und Gewalt. Die Geschichten jener ge
sellschaftlichen Gruppen, die historisch marginalisiert wurden, die struktu
rell keine Kontrolle über das Archiv hatten oder deren historische Traditionen 
im Rahmen der privilegierten Schriftkultur des Archivs nicht intelligibel wa
ren, sind im Archiv oft unauffindbar oder treten nur durch Gewalt verzerrt 
in Erscheinung. Insbesondere für Forschende, die sich mit minoritären Ge
schichten befassen – also den Geschichten von deprivilegierten, enteigneten 
oder entrechteten Personen – ist das Archiv in Stephen Bests Worten zu einem 
»repository of absence« (2011: 155) – einem Speicherort der Abwesenheit – ge
worden. 

Dieses Problem wird in der Einleitung vertieft, um den theoretischen 
und methodischen Rahmen der Studie abzustecken. Dabei diskutiere ich 
zunächst, was es bedeutet, trans* Geschichte zu schreiben, was Geschich

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne 

te »trans*« macht und wie innerhalb der Trans Studies mit der Frage nach 
historischer Evidenz und den Vorwürfen der Asynchronität und »Geschichts
losigkeit« von trans* Leben umgegangen wird. In einem zweiten Schritt stelle 
ich dominante Erzählungen von trans* Geschichte vor und prüfe diese auf 
ihre kolonialen Leerstellen. Schließlich wird das Denken mit dem Asterisk als 
Analyse, Methode und Kritik eingeführt. Diese Art des Denkens ermöglicht es, 
die verwobenen und verdrängten Geschichten, die im Zentrum dieses Buches 
stehen, zu analysieren. Kapitel 2 nutzt diesen Ansatz, um herauszuarbeiten, 
was der Begriff »Kolonialismus« für Österreich bedeutet, einen Staat, der sich 
unter dem Paradigma der »Neutralität« bis heute als frei von kolonialer Ge
schichte und Verantwortung inszeniert. Anhand verschiedener Schlaglichter 
österreichischer Kolonialgeschichte zeige ich, welche Rolle Geschlechter
binarität, Heteronormativität und Rassifizierung für koloniale Diskurse in 
Österreich gespielt haben und frage, was es bedeutet, Kolonialgeschichte 
aus einer trans*analytischen Perspektive zu betrachten. Anhand des bislang 
kaum bekannten Wiener Instituts für Sexualforschung und seinem verlorenen 
Archiv widmet sich Kapitel 3 der Geschichte der Sexualwissenschaften und 
ihrer globalen und kolonialen Verstrickungen. Kapitel 4 vertieft dies im Hin
blick auf die Forschungsarbeit des österreichischen Endokrinologen Eugen 
Steinach, der in seinem biologisch-experimentellem Institut im Wiener Pra
ter die Grundlagen für das legte, was wir heute als geschlechtsangleichende 
Hormontherapie bezeichnen. Das Kapitel zeigt auf, wie das im Tierversuch 
mit Ratten und Meerschweinchen produzierte Wissen zu Hormonen und 
der Wandel- und Formbarkeit von Geschlecht durch koloniale Diskurse über 
»Klima« und »Rasse« geprägt wurde. Zugleich arbeite ich heraus, dass dieses 
Wissen stets an der Schnittstelle von Wissenschaft und Spektakel artiku
liert wurde. Dadurch wird nicht nur die Rolle des Labors als Ort kolonialer 
Wissensproduktion deutlich, sondern auch die verwobenen Geschichten, 
die Österreich als Teil des kolonialen Projekts begreifbar machen. In Kapitel 
5 untersuche ich das kulturelle Archiv der »Geschlechtsumwandlung« und 
analysiere, welches Wissen über Geschlecht und dessen Wandelbarkeit in der 
medial vermittelten Öffentlichkeit durch Tageszeitungen und populärwissen
schaftliche Magazine produziert wurde. Zugleich nimmt dieses Kapitel die 
Kritik am Anthropozentrismus von trans* Geschichte zum Anlass, danach zu 
fragen, wie dieses Wissen durch die Körper nicht-menschlicher Tiere, ver
meintlicher Monster und rassifizierter »Anderer« unterfüttert wurde. Denn 
wie Onni Gust kritisch feststellt: »In the small but rapidly growing body of 
transgender history, humans sit at centre stage as both the manufacturers and 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 21 

transgressors of gender« (Gust 2024: 113). Kapitel 6 führt diese Untersuchung 
des kulturellen Archivs der »Geschlechtsumwandlung« anhand von filmischen 
Darstellungen weiter und diskutiert wie das Anfang des 20. Jahrhunderts 
relativ junge Massenmedium Film neue »trans* Horizonte« auf der Leinwand 
produzierte. 

Zusammengenommen verschaffen diese Kapitel anhand kolonialer, wis
senschaftlicher und kultureller Archive einen Überblick über die multiplen, di
vergierenden und verwobenen Vorstellungen von Geschlecht und dessen Wan
delbarkeit im späten 19. und vor allem im frühen 20. Jahrhundert in Öster
reich. In der Conclusio fasse ich die wichtigsten Ergebnisse der Studie zu
sammen und komme zu der Frage zurück, wie trans* Geschichte und die da
mit verbundene Formierung eines modernen transgeschlechtlichen Subjekts 
in Europa mit den Paradoxien der Moderne verwoben und durch diese be
dingt ist: ihren Versprechen von Gleichheit und Freiheit und den gewaltsamen 
Projekten der transatlantischen Versklavung und des europäischen Kolonialis
mus. Ich argumentiere abschließend, dass einer Auseinandersetzung mit Ko
lonialgeschichte das Potential innewohnt, trans* Geschichte(n) und Trans Stu
dies neu zu denken und vice versa. 

Trans* Geschichte(n) und ihre Spannungsfelder 

Kaum ein anderes historisches Feld erhält derzeit so viel mediale Aufmerk
samkeit und ist so heiß umkämpft wie trans* Geschichte. In den aktuellen 
im globalen Norden geführten Kulturkämpfen spielt die Frage nach der His
torizität von trans* Leben eine einzigartige Rolle. Auf der einen Seite stellen 
transantagonistische Akteur_innen infrage, dass trans* Personen – insbeson
dere Kinder und Jugendliche – eine Vergangenheit und eine Geschichte haben 
und stellen diese als einen »Trend« oder »neues« Phänomen dar, das wie kein 
anderes einen vermeintlichen Zerfall der Zivilisation und einen drohenden 
kulturellen Kollaps symbolisiere. Auf der anderen Seite wenden sich trans* 
Aktivist_innen und ihre Verbündeten der Geschichte zu, um eine longue du
rée von trans* Existenzweisen zu dokumentieren (vgl. LaFleur/Raskolnikov/ 
Kłosowskal 2021: 13).4 Angetrieben von einem Hunger nach historischer Re

4 Im deutschsprachigen Raum erhielt diese Diskussion in den letzten Jahren hinsicht
lich der Frage, ob trans* Personen im Nationalsozialismus verfolgt wurden, besondere 
Brisanz. Zu den damit verbundenen Diskussionen um eine angemessene Erinnerungs

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne 

präsentation suchen sie nach historischen Darstellungen, die Anleitungen 
zum (Über-)Leben in der Gegenwart bereitstellen (vgl. Malatino 2020: 51). 
»Knowing one’s history is essential to having a clearly formed identity. […] 
Trans* people need to know their past«, schreiben Aaron Devor und Lara 
Wilson (2015: 255). Doch um wessen Geschichte und um wessen Vergangenheit 
geht es hier? Was und wer wird erinnert? Und wie kommen wir überhaupt an 
diese Geschichten heran? 

Nehmen wir als Beispiel die Geschichte von Sándor Vay (1859–1918), eine 
Person, deren historische Spuren aufgrund ihrer Geschlechtertransgression 
vielfach aufgegriffen wurden. Vays Geschichte taucht erstmals 1889 im Zuge 
eines Prozesses wegen Betruges und Urkundenfälschung im Archiv auf. Vays 
Schwiegervater hatte Anzeige erstattet, da sich Vay nicht nur unter Angabe 
falscher Tatsachen Geld von ihm erschwindelt, sondern auch den Trauschein 
mit seiner Tochter, Marie Engelhardt, gefälscht habe. Als Sarolta Vay in Gyón 
südlich von Budapest in eine adelige und angesehene Familie geboren, wurde 
Vay vom Vater als Sohn erzogen und lernte bereits als Kind allerlei männlich 
konnotierte Fertigkeiten wie Fechten, Reiten und Fischen. Im jungen Erwach
senenalter präsentierte Vay sich als Mann, nannte sich Graf Sándor Vay und 
arbeitete als Journalist und Schriftsteller.5 Vay reiste durch Europa und hatte 
diverse Liebschaften mit Frauen. Im Sommer 1887 lernte Vay während eines 
Aufenthalts in einem Badeort in Kärnten Marie Engelhardt kennen. Die bei
den heirateten zwei Jahre später in Ungarn und lebten bis zu Vays Verhaftung 
gemeinsam als Ehepaar in Klagenfurt im Haus der Schwiegereltern. Nach
dem Vay sich unter Angabe falscher Tatsachen vom Schwiegervater Geld ge
liehen hatte, begann dieser an der Identität des Grafen zu zweifeln, stellte ei
gene Nachforschungen in Budapest an und zeigte Vay schlussendlich wegen 
Betruges und Urkundenfälschung an. 

Ausschlaggebend für den Ausgang des Verfahrens war der Bericht des 
k.u.k. Landesgerichtsarzt C. Birnbacher, welcher anhand der Gerichtspro
tokolle, Zeugenaussagen, gesammelten Akten und medizinischen Untersu

politik siehe die Forschungsarbeiten von Zavier Nunn (2022; 2024), Laurie Marhoefer 
(2023) und Bodie A. Ashton (2024). 

5 Vay publizierte Kurzgeschichten und Gedichte zunächst unter dem Namen Sarolta, 
später Sandor sowie unter verschiedenen Pseudonymen. Ein von Ferenc Valentyik 
2009 herausgegebener Sammelband von Vays Gedichten mit dem Titel Virág Borul 
Minden Rögre: Versek (Blumen fallen auf jeden Strauch: Gedichte) wurde bislang nicht 
aus dem Ungarischen übersetzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 23 

chungen Vays Fall begutachtete. In Birnbachers Bericht, welcher nach Ende 
des Verfahrens publiziert wurde, heißt es, »dass dieser angebliche Graf S. nur 
ein in Männerkleider herumgehendes Weib sei und Charlotte (S.) Gräfin V. heisse« 
(Birnbacher 1891: 2; Hervorh. J.G.). Durch diverse Körpermodifikationstech
niken und Attrappen sei es Vay jedoch gelungen, selbst Engelhardt über sein 
»wahres Geschlecht« zu täuschen, welche laut ihrem Verhörprotokoll »weder 
damals noch bis zu seiner Verhaftung den geringsten Verdacht gehabt [hatte], 
dass er kein Mann sei« (ebd.: 10). Im Zuge der Verhaftung wurde Vay jedoch 
vermessen und einer körperlichen Untersuchung unterworfen, welche ein
deutig festgestellt hätten, dass Vay »das weibliche Geschlecht« (ebd.: 7) habe. 
Aufgrund dieser Untersuchung und nach ausführlicher Darlegung von Vays 
Biografie sowie der Diskussion sämtlicher Protokolle und Gutachten kam 
Birnbacher schließlich zu dem Schluss, dass sich bei Vay um einen Fall der 
»angeborenen konträren Sexualempfindung« handeln müsse, welcher sich 
»am passendsten in der Gruppe der Androgynen subsummiren [lasse], welche 
bereits eine besonders hohe Stufe cerebraler Entartung [sic!] entspricht« 
(ebd.: 32). Aufgrund dieser von Birnbacher kontestierten »Geistesschwäche«, 
die sich sowohl auf sexualpathologische als auch eugenische Diskurse berief, 
wurde Vay für unzurechnungsfähig erklärt und schlussendlich freigespro
chen. Nach Beendigung des Verfahrens kehrte Vay nach Budapest zurück, um 
bis zu seinem Tod 1918 in Lugano erneut als Schriftsteller zu arbeiten. 

Das Verfahren erhielt sowohl in Österreich und Ungarn als auch interna
tional große Aufmerksamkeit.6 Die Pressemitteilungen fokussierten dabei 
vorwiegend auf die sensationelle Täuschung, die der »Gräfin in Männerklei
dung« gelungen sei und konstruierten Vay vorwiegend als »Hochstaplerin«, 
die im Zuge des Gerichtsverfahrens enttarnt wurde (vgl. Spector 2016: 129).7 
Die Anklage gegen Vay bezog sich zwar nicht unmittelbar auf Vays Geschlecht 
und Sexualität, diese wurden jedoch zu zentralen Aushandlungsorten des 
Prozesses. Das Verhältnis von Sexualität und Geschlecht beziehungswei
se Geschlechtsidentität wurde dabei beständig neu bestimmt, mal gehen 
Geschlecht und Sexualität diskursiv ineinander auf und lassen sich kaum 

6 So findet sich zum Beispiel im Digital Transgender Archive zu Vays Geschichte eine 
Sammlung historischer Zeitungsartikel, die sich von New York bis nach San Francisco 
erstreckt. 

7 Siehe z.B. »Die Gräfin in Männerkleidern« (1889); »Eine Gräfin als Mann« (1889); »Eine 
Hochstaplerin« (1889); »Die entlarvte Gräfin« (1889). 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne 

voneinander unterscheiden, mal erscheinen sie als komplementär zueinander 
oder wurden in ein kausales Verhältnis gesetzt. 

Bemerkenswert ist, dass nur kurz nach Ende des Prozesses auch der 
deutsch-österreichische Sexualwissenschaftler Richard von Krafft-Ebing die 
Geschichte Vays aufgriff. Als »Beobachtung 131« erscheint sie in der neunten 
überarbeiteten und erweiterten Auflage seines einflussreichen Werks Psycho
pathia sexualis (1894 [1886]). Für Krafft-Ebing (ebd.: 300) stellt Vays Geschichte 
einen Fall der Gynandrie, der »angeborenen konträren Sexualempfindung 
beim Weibe«, dar. Aufbauend auf Birnbachers Bericht beginnt Krafft-Ebings 
Deutung von Vays Leben mit der Familiengeschichte und Kindheit – eine für 
die Sexualwissenschaften des 19. und frühen 20. Jahrhunderts typische Her
angehensweise, welche geschlechtliche und sexuelle Pathologien als familiär 
bedingt und erblich determiniert verstand. In Krafft-Ebings Text verschiebt 
sich die Perspektive auf Vays Biografie von einem rechtlichen Problem hin 
zu einer sexualwissenschaftlichen Pathologie. War Birnbacher noch stär
ker damit beschäftigt, zu klären, ob Vay im Rahmen des Strafverfahrens 
schuldfähig sei, geht es im sexualwissenschaftlichen Diskurs Krafft-Ebings 
vielmehr um die Bestimmung der Ursachen und die genaue Klassifikation 
von Vays geschlechtlicher und sexueller Devianz (vgl. Borgos 2011: 225). So 
unterscheidet sich auch die Autorität der beiden Texte. Während bei Birnba
cher die unterschiedlichen Zeug_innenaussagen und Gutachten wie in einem 
Gerichtsverfahren noch nebeneinander existieren und der Autor erst zum 
Schluss, ähnlich wie ein Richter, sein Urteil fällt, ist Krafft-Ebings Text durch 
den analytischen Blick einer medizinischen Fallgeschichte geprägt, der Vay 
von Beginn an pathologisiert (vgl. Mak 2004: 55). Jeder Satz, jede dokumen
tierte Handlung wird als Beweis von Vays Devianz interpretiert und auch der 
vermessene Körper, der schon bei Birnbacher in Erscheinung tritt, wird zum 
Ausdruck dieser Anomalie erklärt (vgl. Krafft-Ebing 1894 [1886]: 301). 

Durch diese sexualwissenschaftliche Rezeption findet Vay auch Eingang in 
die queere Geschichtsschreibung, in welcher Vays Identität unterschiedliche 
Interpretationen erfährt. So stellt Sándor Vay für Hanna Hacker in Frauen und 
Freundinnen (1987), einer der umfassendsten Studien zur Geschichte lesbischer 
Frauen in Österreich, einen zentralen Umbruch in der Systematisierungsge
schichte weiblicher Homosexualität dar. Demgemäß sei »jede Frau zu einer 
potenziellen Zwischenstufe geworden« (Hacker 2015 [1987]: 121; vgl. ebd.: 113). 
Für Hacker ist Vay emblematisch für die der Sexualwissenschaft zugrunde
liegende männerbündische Konstruktion weiblicher Homosexualität, in der 
die Figur der Lesbe erst dann intelligibel wird, wenn sie möglichst männlich 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 25 

ist. In der 2015 erschienen kritischen Relektüre, die unter dem Titel Frauen* 
und Freund_innen erschienen ist, deutet Hacker Vay als »(lesbische) Transves
titin« (ebd.: 95). Zugleich weist sie auf die Unabgeschlossenheit der Deutung 
von Vays Fall aus queer-feministischer Sicht hin. Damit unterscheidet sich 
Hackers Lesart von früheren Deutungen, die Vay eindeutig als Lesbe einord
nen. Hier ließe sich zum Beispiel Simone de Beauvoirs Schlüsselwerk der 
feministischen Philosophie, Le Deuxième Sexe (1949), anführen, indem Vays 
Männlichkeit als Ausdrucksform eines lesbischen Begehrens erscheint: »Sie 
war sich ihrer Männlichkeit so sicher, daß sie gegenüber Frauen keinerlei Am
bivalenz zeigte: sie liebte sie wie ein Mann« (Beauvoir 2018 [1949]: 488, Hervorh. 
J.G.). Als Lesbe verhalte sich Vay zwar wie ein Mann, ist jedoch keiner.8 Ähnlich 
wie Hacker macht auch Anna Borgos auf die umkämpften Deutungen von Vays 
Identität aufmerksam und merkt an, dass Vay mit heutigen Terminologien 
als »transgender« bezeichnet werden könne (vgl. Borgos 2011: 228). Dennoch 
bleibt Borgos der Suche nach einer Erklärung von Vays Geschlechtsidentität 
und damit schlussendlich der sexualwissenschaftlichen Suche nach dem »Ur
sprung« verhaftet. Ähnlich wie Krafft-Ebing spannt Borgos einen Bogen von 
Vays Erziehung als Junge durch den Vater, seiner Arbeit als Schriftsteller hin 
zu Vays Liebesbeziehungen mit Frauen. Im Unterschied zu den Lesarten, die 
Vays Männlichkeit als Ausdruck inhärenten sexuellen Begehrens interpretie
ren – eine Interpretation die auch Borgos reproduziert, wenn sie schreibt, 
dass »the most important and visible manifestations of Vay’s masculinity were 
his sexual orientation and affairs with women« (ebd.: 223) – liest die Autorin 
Vays Geschlechtertransgression aber auch als ein soziales Aufbegehren gegen 
heteropatriarchale Normen. Vays Geschlechtertransgression wird von Borgos 
als Strategie verstanden, sich insbesondere in der Arbeitswelt Zugang zu 
männlichen Privilegien zu verschaffen (vgl. ebd.: 221f.) und Raum für roman
tische und sexuelle Beziehungen mit Frauen zu öffnen, »which she could not 
have done as a lesbian woman« (Borgos 2011: 228). Vays öffentliches Auftreten 
als Mann und Anpassung an heterosexuelle Normen habe demnach »the best 

8 Im Gegensatz zu Krafft-Ebings sexualwissenschaftlicher Ätiologie, welche von einer 
angeborenen sexuellen Konstitution Vays ausgeht, sucht Beauvoir in psychoanalyti
schen Theorien nach Erklärungsansätzen für Vays Geschlechtertransgression. In Beau
voirs Lesart geht Vays sexuelle und geschlechtliche Identität auf einen »männlichen 
Ödipuskomplex« zurück: Ein Mangel mütterlicher Zuneigung und die Erziehung durch 
den Vater habe in Vay das Bedürfnis ausgelöst, die fehlende Liebe der Mutter in (an
deren) Frauen zu suchen (vgl. Beauvoir 2018 [1949]: 488). 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne 

route of survival« (ebd.: 228f.) dargestellt. In Borgos Interpretation ist Vays 
Geschlecht eine Strategie, um eine zugrundeliegende authentische lesbische 
Sexualität zu leben. 

Im Gegensatz zu dieser auf Sexualität fokussierten Interpretation schlägt 
die Geschlechterhistorikerin Geertje Mak (2004) eine Lesart von Sándor/ 
Sarolta Vay als emblematische Figur einer »maskulinen Frau« vor und fokus
siert dabei stärker auf die Kategorie Geschlecht. Ausgehend von Birnbachs 
forensischem Bericht argumentiert Mak, dass der wesentliche Unterschied 
zu früheren Gerichtsverfahren des 19. Jahrhunderts, in denen Frauen da
für angeklagt wurden, sich als Männer auszugeben, sei, dass im Zuge des 
Verfahrens das »wahre Geschlecht« Sándor/Sarolta Vays nicht vereindeu
tigt wurde. Während frühere Verfahren »maskuline Frauen« als Angriff auf 
eine metaphysische oder moralische Zweigeschlechterordnung auslegten, 
welche durch Entlarvung des »wahren Geschlechts« der Angeklagten und 
deren Bestrafung wiederhergestellt wurde, erscheint Vays Fall vielmehr als 
Übertretung einer »natürlichen Ordnung«. Dieser Übertretung konnte nicht 
durch Entlarvung oder Bestrafung beigekommen werden, sondern sie bedarf 
(pseudo)wissenschaftlicher Erklärungen. Sowohl die Zeug_innenaussagen als 
auch die diversen ärztlichen Gutachten des forensischen Berichts markieren 
Vay abwechselnd weiblich oder männlich, ohne diesen scheinbaren Wider
spruch je aufzulösen, wie Mak aufzeigt (vgl. ebd.: 61ff.; 70). So ist bereits in 
Birnbachers Bericht eine Passage erhalten, welche später von Krafft-Ebing 
rezitiert wurde. Die Passage verdeutlicht, dass die rechtliche, medizinische 
und sexualwissenschaftliche Konstruktion von Vay als Frau immer schon 
brüchig war: 

Die erste Begegnung, welche die Gerichtsärzte mit S. hatten, war einiger
massen eine Verlegenheit für beide Theile, für die ersteren, weil S.’s vielleicht 
etwas grell forcirte männliche Tournüre imponirte, für sie, weil sie der Mei

nung war, mit dem Stigma der moral insanity [sic!] bemakelt zu werden. Ein 
nicht unschönes, intelligentes Gesicht, das trotz einer gewissen Zartheit der 
Züge und Kleinheit aller Partien ein ganz entschieden männliches Geprä
ge hatte, wenn nicht der schwer entbehrte Schnurrbart fehlen würde! Fiel es 
doch selbst den Gerichtsärzten schwer, trotz Damenkleidung immer gegenwärtig 
zu haben, dass es sich um eine Dame handelt, während der Verkehr mit dem Manne 
Sandor viel ungezwungener, natürlicher, scheinbar correcter von Statten geht. Dies 
empfindet auch die Angeschuldigte. Sie wird sofort offener, mittheilsamer, 
freier, sobald man sie wie einen Mann behandelt. (Krafft-Ebing 1894: 300, 
Herv. J.G.) 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 27 

Dieser Widerspruch kulminiert in den beigefügten Bildern, die den Birnba
chers Bericht abschließen. Die Bildunterschrift der Porträts von Vay lautet: 
»Gräfin Sandor Vay« (Birnbacher 1891: 42). 

Ist Vays Geschichte nun Teil von trans* Geschichte, lesbischer Geschich
te oder keines der beiden? Vays eigenes Zeugnis könnte hier ausschlaggebend 
sein, doch wie Scott Spector (2016: 132) feststellt, wird unser Zugang zu Vays 
Selbstverständnis nicht nur dadurch verunmöglicht, dass Vays eigene Stim
me durch die vielen Expert_innen übertönt wird, sondern auch durch den ge
waltsamen Kontext des Gerichtsverfahrens, in dem diese angeregt und doku
mentiert wurden. In diesem Zusammenhang seien Vays Aussagen weniger als 
subjektive Selbstzeugnisse zu werten denn als Formulierungen, die auf Frei
heit abzielten. Es bleibt also eine offene Frage, wie Vays Aussagen vor diesem 
Hintergrund zu verstehen sind. 

Fragen nach der Bedeutung von Selbstzeugnissen lassen sich anhand ei
nes anderen Falles, der ebenfalls durch Kriminal- und Zeitungsarchive über
liefert wurde, noch weiter verkomplizieren: Adele.9 Adele wurde im Sommer 
1926 zum Angelpunkt einer beinahe ein Jahr lang andauernden hetzerischen 
Berichterstattung der Wiener Nacht-Presse. Diese nahm mit dem Artikel »Wie
der ein ›Anderer‹« ihren Ausgangspunkt, welcher Adele als »abnormal veran
lagte[n] jungen Mann« konstruierte, »der in seinen Kreisen den Spitznamen 
›Adele‹ führt« und welcher von der Zeitung beschuldigt wurde, sich mit Vorlie
be Sonntagsabends in der Nähe des Riesenrades im Wiener Prater herumzu
treiben und dort nach sexuellen Kontakten zu »jungen, hübschen Burschen« 
zu suchen (»Wieder ein Anderer« 1926 zit. in Sulzenbacher 1999: 161). Die Zei
tung offenbarte, Adele lebe gemeinsam mit der Mutter, welche als Luftballon
händlerin arbeite, in der Sechshauserstraße im 14. Wiener Gemeindebezirk. 
Wenige Wochen später erschien erneut ein Artikel in der Wiener Nacht-Presse, 
in welchem die Zeitung eine Abschrift des an die Redaktion gerichteten Briefes 
von Karl K.10 reproduzierte, welcher um die Widerrufung des zuvor erschie

9 Die umfangreiche Quellenmontage, die der Historiker Hannes Sulzenbacher (1999) zu 
Adele angelegt hat, dient mir im Folgenden als Grundlage. Sulzenbacher selbst nimmt 
in seiner Montage der Quellen keine explizite identitäre Verortung vor. Adele spiegelt 
für ihn vielmehr »die Vorgangsweisen und Folgen sozialer Kontrolltechnologie« wider, 
durch die Prozesse der Kategorisierung und Typisierung in Gang gesetzt wurden, die 
soziales Verhalten in den Körper einschreiben (Sulzenbacher 1999: 161). Seine Verwen
dung männlicher Personalpronomen lässt jedoch den Schluss zu, dass Sulzenbacher 
Adele als »Mann in Frauenkleidern« oder als »Homosexuellen« liest. 

10 Die Wiener Nacht-Presse publizierte den Namen unredigiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne 

nen Artikels bat: Karl K., welcher gemeinsam mit seiner Mutter, der Luftbal
lonhändlerin Marie K. in der Sechshauserstraße wohne, sei mit Adele »weder 
Identisch noch sonst in irgend welcher tat verbunden [sic!]« (»Wieder ein An
derer« 1926 zit. in Sulzenbacher 1999: 161). Dieser Brief schien die Redaktion 
der Zeitung aber erst recht angespornt zu haben, ihre journalistische Hetze 
fortzusetzen. So mokiert sie sich nicht nur über den eigentümlichen Brief, den 
sie in einem Artikel als nicht »besonders geschickten Schachzug« bezeichnet, 
sondern publiziert darüber hinaus auch »zwei Bilder des Homosexuellen ›Ade
le‹ in Damenkleidern« (ebd.). Die erste Aufnahme zeigt Adele in Mantel, Schal 
und Hut gekleidet. Ein in den 1920er Jahren bei Frauen beliebter Bob-Haar
schnitt rahmt ihr Gesicht, in welchem besonders die dunkel geschminkten Au
gen und Lippen hervorstechen. Die linke Hand auf der Hüfte abgestützt blickt 
sie direkt in die Kamera. Die zweite Fotografie zeigt Adele in einer Totalauf
nahme, leicht seitlich von der Kamera abgewandt, in einem luftigen dunklen 
Kleid. In ihrer linken Hand hält sie einen kleinen Spiegel und mit der rechten 
Hand scheint sie die blonde Perücke auf ihrem Kopf zu richten (vgl. Abb. 1). 

Bei beiden Fotografien dürfte es sich um Studioaufnahmen handeln, die 
vermutlich zu Privatzwecken angefertigt wurden. Eine Erklärung darüber, wie 
die Aufnahmen in den Besitz der Wiener Nacht-Presse gelangt sind, wird nicht 
geliefert. Wer die abgebildete Person ist, lässt sich nicht nachvollziehen. Ob 
es sich um Adele und/oder Karl K. handelt, lässt sich nicht beantworten. Die 
Fotografien sind ein spekulatives Objekt, dessen Provenienz ungeklärt bleibt. 
Der Artikel selbst endet mit der höhnischen Frage: »Was sagt die holde ›Ade
le‹ nun?« (ebd.). Tatsächlich schien Adele oder zumindest Karl K. daraufhin 
erstmal nichts mehr zu sagen, was jedoch nicht zu einem Ende der journa
listischen Hetze führte. Stattdessen verdichteten sich die diffamierenden An
schuldigungen gegen Adele im Verlauf des kommenden Jahres. Dabei wurden 
unterschiedliche Facetten von Adeles Femininität – ihre »wiegenden Hüften«, 
ihr »hohes Falsette« und ihr »süßer Augenaufschlag« – in der heteronormati
ven Imagination der Zeitung nicht als Ausdruck einer weiblichen Geschlechts
identität, sondern vielmehr als sicheres Zeichen der Homosexualität und »Ent
artung« herbeizitiert (vgl. Sulzenbacher 1999: 162f.), was emblematisch sowohl 
für die Verschmelzung von Geschlecht und Sexualität als auch für die Femini
sierung von Sexarbeit ist. Die Möglichkeit, dass Adele innerhalb einer patriar
chalen Gesellschaftsordnung, in welcher Frausein mit einem eingeschränkten 
Zugang zu Rechten und Ressourcen verbunden ist, als Frau leben will, scheint 
im Rahmen dieses Diskurses undenkbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 29

Abb. 1: Die Konstruktion von Adele
als »Andere_r«

Quelle: Die Wiener Nachtpresse, 14. August
1926, Österreichische Nationalbibliothek

Die journalistische Hetze der Wiener Nacht-Presse, im Laufe derer Adele/
Karl K. nicht nur als »Andere_r« sondern in Anschluss an die pathologisieren
den Diskurse der Sexualwissenschaft und in Vorwegnahme der sich zuneh
mend in Österreich etablierenden nationalsozialistischen Ideologie auch als
»entartet« konstruiert wurde (vgl. Sulzenbacher 1999: 163), mündete schließ
lich einige Jahre später in staatlicher Verfolgung durch die Gestapo. Karl K.
wurde im Juli 1939 »wegen homosexueller Betätigung« von der Gestapo inhaf
tiert und einen Monat später aufgrund »Unzucht wider die Natur mit Perso
nen desselben Geschlechts« nach § 129 und § 130 zu acht Monaten schweren
Kerkers verurteilt. Karl K. selbst beteuerte, weder homosexuell zu sein, noch
jemals gleichgeschlechtlichen Sex gehabt zu haben. Ein an das Landesgericht
Wien gerichtetes Gnadengesuch wurde 1940 abgelehnt. Karl K. überlebte Haft
und NS-Herrschaft und heiratete nach Ende des Zweiten Weltkrieges, wie die
Recherchen von Sulzenbacher (1999) aufzeigen konnten.

Die zu Adele überlieferten Quellen werfen zentrale Fragen in Bezug auf
trans* Historizität auf: Wie können wir Sorge tragen für ein Subjekt, dessen
einzige im Archiv überlieferte Selbstaussage eine Leugnung ist? In anderen

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Worten, wie können wir über Adele nachdenken, wenn die Person, die mit die
sem Namen identifiziert wurde, behauptet, nicht mit dieser identisch zu sein,
ja womöglich, dass diese niemals existiert habe? Welche Pronomen sollen wir
verwenden, wenn wir über Adele schreiben? Welche, wenn wir über Karl K.
nachdenken? Wo verlaufen die Grenzen zwischen schwuler Geschichte, trans*
Geschichte und Drag? Gibt es diese Grenzen überhaupt und muss nicht jeder
Versuch, Adeles Identität im Archiv aufzuspüren, zwangsläufig scheitern? Pa
radoxerweise ist der einzige Moment, in dem Adele selbst zu sprechen scheint,
der Moment, in dem Karl K. Adeles Existenz bestreitet. Was hieße es, hier nicht
nur gegen das Archiv und dessen Wahrheitseffekte, sondern auch mit ihm zu
lesen (vgl. Stoler 2009), und gleichzeitig der Weigerung von Karl K., als Adele
identifiziert zu werden, Rechnung zu tragen? Oder zeigt möglicherweise gera
de die Weigerung, identifiziert zu werden, Adeles widerständige Subjektivität
auf? Entzieht sich Adele in diesem Moment der gewaltsamen Sichtbarkeit im
Archiv und macht stattdessen ihr »Recht auf Opazität« (Glissant 1997: 190, vgl.
auch Bettivia 2016, Stanley 2017) geltend? Wie sollen wir mit der Möglichkeit
umgehen, dass Adele womöglich lediglich in der Imagination der Wiener Nacht-
Presse gelebt hat? Wie können wir dem Paradox begegnen, dass wir Adele in den
publizierten Fotografien gleichzeitig sehen und nicht sehen, wenn wir die Bil
der betrachten? Schlussendlich bleibt Adele ein Gespenst, dessen kurzlebiges
Aufflackern lediglich die Unsicherheit zurücklässt, ob wir sie jemals wirklich
gesehen haben, ja überhaupt sehen können. Dem gegenüber steht jedoch die
sehr reale Gewalt, die Karl K. aufgrund seiner Assoziation mit Adele durch die
journalistische Hetze in der Ersten Republik und anschließend durch den na
tionalsozialistischen Staat erlebt hat.

Adeles und Vays Geschichten, ihre Überlieferungen und Leerstellen wer
fen wichtige Fragen auf. Sie geben einen Einblick in die Spannungsfelder, die
das Arbeiten mit und zu trans* Geschichte(n) prägen. Es geht um Fragen der
Identität, der Benennung und Kategorisierung, ebenso wie um den Zugang zu
und die Struktur von Archiven, Gewalt, Sichtbarkeit, Evidenz und Ethik sowie
um unser eigenes Begehren nach Geschichtlichkeit. Trans* Geschichte als wis
senschaftliches Feld widmet sich diesen Fragen und formuliert verschiedene
Methoden und Konzepte, um sich diesen Themen anzunähern.

Trans* Historizität und Asynchronität

Sowohl Adeles als auch Vays Geschichte sowie deren Rezeption innerhalb der
queeren Geschichtsschreibung machen deutlich, wie komplex das Arbeiten

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 31 

mit historischen Figuren ist, die ihre Identität nicht mit heute intelligiblen 
Kategorien beschrieben haben bzw. beschreiben konnten. Perry Persson 
Baumgartinger bemerkt nicht zu Unrecht, dass »Trans* zwar oft in der 
queeren Geschichtsschreibung im Titel mitgenannt wird, Trans*Aktivismus 
und Trans*Aktivist_innen darüber hinaus aber unter schwul-lesbisch subsum
miert und damit vergessen bzw. unsichtbar gemacht werden« (Baumgartinger 
2013: 161). Auch Aaron Devor und Nicholas Matte (2004: 180) teilen diese Ein
schätzung und kritisieren Projekte queerer Geschichtsschreibung, welche 
regelmäßig historische und zeitgenössische trans* Personen als lesbisch 
oder schwul beanspruchen. Jamey Jesperson und Chris Pilhak halten in ihrer 
Einleitung zur Graduate History Review Sondernummer »Trans Histories by 
Trans Historians« pointiert fest: »For decades, non-trans historians regularly 
occluded or outright missed articulations of trans femininity and masculin
ity under facile labels like ›effeminate men,‹ ›masculine women,‹ or ›third 
gender.‹« (Jesperson/Pilhak 2023: iii) Was in dieser Kritik identitätsbasier
ter Geschichtsschreibung, die historische Subjekte ausschließlich aus einer 
auf Sexualität fokussierten Perspektive betrachtet, jedoch verloren geht, ist 
die Komplexität, mit der diese Subjekte ihr Leben entlang multipler, teils 
widersprüchlicher und meist aus heutiger Perspektive unerkenntlicher Iden
titätskonstruktionen navigierten, welche eine Entweder-oder-Dichotomie 
von Sexualitäts- und Geschlechtergeschichte, queerer und trans* Geschichte 
wenig sinnhaft erscheinen lässt. 

Vay oder Adele als trans* Subjekt zu fixieren, ignoriert nicht nur die in den 
Überlieferungen enthaltenen Widersprüche, sondern unterscheidet sich dar
über hinaus auch nur marginal von den historischen Bestrebungen des Staates 
und der Presse, sie als sexuelle und geschlechtliche Abweichung zu konstruie
ren, in dem ihre Körper und die Biografien nach »Indizien« für ihre »wahre« 
Identität durchleuchtet werden. Ihre Geschichten zeigen die Grenzen des Pro
jekts der Wiederherstellung historischer Figuren im Archiv auf. So hält Jack 
Halberstam fest: »recuperation is always also violent and complicit« (2018: 75). 
Sie als historische trans* Subjekte zu rekonstruieren, erlaubt kein »wahreres« 
Porträt ihrer Geschichten, noch rettet es sie nachträglich vor der Gewalt, die 
sie im Archiv konstituiert hat. Stattdessen wiederholt eine solche Konstrukti
on die gewaltvolle Logik der Identifikation, die der sexualwissenschaftlichen 
Diagnose und Klassifikation zugrunde liegt. Sie eindeutig als trans* Subjekte 
zu beanspruchen, löst sie nicht aus den Fängen der Gewalt, die sie konstituiert 
hat, sondern setzt sie lediglich einer neuen Ordnung der Gewalt aus. Ultimativ 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

fordern ihre Geschichten uns also dazu auf, uns von einer (trans*) identitären
Lesart im Archiv abzuwenden.

Denn anstelle ihrer Identität gibt das Archiv nur jene flüchtigen Momente
der geschlechtlichen Unsicherheit, die sich dem Versuch der Eingrenzung und
Kontrolle durch die Presse, den Staat und seine Kontrollmittel entziehen, so
wie die in diesem Moment entstehenden Reibungen und Konflikte preis. Es ist
unmöglich, Vay und Adele in diesem Diskursgeflecht als eindeutig trans* Sub
jekte zu lesen – zumindest wäre dies ein ebenso gewaltvoller Akt, wie sie als
definitiv nicht trans* zu lesen. Und dies ist der entscheidende Punkt. Denn es
geht darum, wie die Mittelalter-Historikerin Gabrielle M. Bychowski (2021) ar
gumentiert, die zwanghafte und unhinterfragte cisgeschlechtliche Zuordnung
von Geschichte und historischen Figuren herauszufordern, indem wir einer
seits anerkennen, dass auch die modernen Kategorien »Mann« und »Frau« his
torisch gewachsen und keineswegs über Zeit und Raum konstant sind und an
dererseits Raum für trans* Möglichkeiten schaffen, ohne diese zu der einen
Wahrheit zu erklären. In diesem Sinne ist »trans possibility« (Heyam 2022: 20)
als historiographische Haltung nicht weniger objektiv als andere Arten der Ge
schichtsschreibung, wie Kit Heyam in Before We Were Trans (2022) überzeugend
darstellt. Heyams und Bychowskis Ansätze reihen sich dabei in eine breitere
Diskussion zu trans* Geschichte ein, in der die Frage, ob ein historisches Sub
jekt trans* war, nicht länger im Zentrum steht.

Ausgehend von diesen Überlegungen hat sich – vor allem in der US-ame
rikanischen Forschung – das Feld der Trans History formiert. Im angloame
rikanischen Wissenschaftsraum wächst dieses Feld beständig und umfasst
mittlerweile Monografien, Sammelbände und Sondernummern einschlägiger
geschichtswissenschaftlicher Fachzeitschriften zu trans* Geschichte in ver
schiedenen Epochen sowie zu spezifischen intersektionalen Figurationen von
trans* Leben in der Vergangenheit (vgl. Meyerowitz 2002, Boag 2011, Snorton
2017, Skidmore 2017, Gill-Peterson 2018, DeVun 2020, Manion 2020, Chiang
2021, LaFleur/Raskolnikov/Klosowska 2021, Dame-Griff 2023). Hingegen ist
die spärliche deutschsprachige Forschung zu trans* Geschichte(n) bislang vor
allem durch einen Fokus auf staatliche Regulierung von Geschlecht ab den
1980er Jahren (vgl. de Silva 2018, Baumgartinger 2019) und die Erforschung
der Geschichte der Sexualwissenschaften (Herrn 2005) geprägt. Eine wich
tige Ergänzung bildet der aktivistisch-historische Sammelband tin* stories
(Reißner/Meier-Brix 2022), der zum Ziel hat, trans*, inter* und nichtbinäre
Geschichte in Deutschland seit 1900 sichtbar zu machen. Allerdings scheut er

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 33 

diesem Anliegen folgend vor klaren und bisweilen asynchronen Identitätszu
schreibungen nicht zurück. 

Der Vorwurf der Asynchronität begleitet Projekte der trans* Geschichts
schreibung auf Schritt und Tritt, was häufig damit begründet wird, dass 
solche Projekte etwas in die Vergangenheit hineinlesen, was es damals nicht 
gab, um politische Kämpfe um Anerkennung und Sichtbarkeit in der Ge
genwart zu stärken (vgl. LaFleur/Raskolnikov/Klosowska 2021: 17). Trans* 
Historiografien müssen sich den Vorwurf gefallen lassen, von gegenwärtigen 
Identitätspolitiken getragen zu sein und gelten daher als weniger »wissen
schaftlich« und »objektiv« als andere Formen der Geschichtsschreibung. Ein 
solcher Vorwurf ignoriert jedoch, dass jede Form der Geschichtsschreibung 
eine Neu-Schreibung und Interpretation ist. Trans* Geschichtsschreibung ist 
demnach vielmehr der Versuch, eine neue Perspektive einzunehmen, mit der 
auf die Vergangenheit geblickt wird. Ein diesbezüglicher Vorschlag von trans* 
Geschichte findet sich bereits in Strykers umfangreichen Werk Transgender 
History (2008). Dort verwendet die Autorin »transgender« nicht als Identität, 
die historisch wiedergefunden werden kann, sondern als Beschreibung ei
ner Bewegung »across a socially imposed boundary away from an unchosen 
starting place—rather than any particular destination or mode of transition« 
(Stryker 2008: 1). 

Das Problem des Erkennens und Auffindens dieser Transgression bleibt 
jedoch bestehen, zumal die historischen Subjekte, die im Mittelpunkt eines 
solches Forschungsinteresses stehen, oft nur durch Gewalt verzerrt und durch 
Fremdbezeichnungen markiert im Archiv erscheinen. Um dem zu begeg
nen, fokussieren Projekte (westlicher) trans* Geschichtsschreibung häufig 
auf Kriminal- und Medizinarchive sowie Archive der Sexualwissenschaft als 
primäre Orte der Gewalt gegen Personen, die binäre Geschlechternormen 
überschritten haben. Geleitet von einer Hermeneutik der Wiederherstellung, 
werden diese Archive gegen den Strich gelesen, um Subjekte aufzuspüren, die 
durch unterschiedliche Lesepraxen der Gewalt und Fremdbestimmung des 
Archivs geborgen und zurückgewonnen werden sollen. Dem Verlust und der 
Auslöschung des Archivs wird so mit einer gegen das Archiv gerichtet Lesart 
als Korrektiv begegnet. 

Solche Unternehmungen sind allerdings immer wieder mit dem Parado
xon der gewaltsamen Sichtbarkeit im Archiv konfrontiert. Denn die gesuch
ten Subjekte werden nur dann im Archiv sicht- und erkennbar, wenn sie die 
Geschlechterordnung stören, also dann, wenn das Archiv sie als störend kon
struiert hat – sei es durch Kriminalisierung, Pathologisierung oder die Logik 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

der »Enttarnung«, welche häufig posthum im Zuge sensationalistischer Be
richte über das vermeintlich »wahre« Geschlecht einer Person zum Tragen ka
men. Gewalt bedingt die Sichtbarkeit im Archiv, die selbst wiederum gewalt
sam ist, schreibt sie die Devianz der Subjekte doch immer wieder von Neu
em fort. So wird eine Person, deren Geschlecht nach dem Tode »festgestellt«
wurde, durch das Archiv in einem unendlichen Kreislauf von Sichtbarkeit und
Gewalt gefangen gehalten (vgl. Rawson 2014: 25). Die Kehrseite dieser gewalt
samen Sichtbarkeit ist, dass Personen, die es geschafft haben, unter dem Ra
dar der staatlichen Gewalt zu leben, die nicht mit dessen Institutionen in Be
rührungen gekommen sind und die sich dem klinischen Blick entzogen ha
ben, innerhalb dieser Archive gänzlich unsichtbar bleiben. Sich dennoch den
Archiven der Kriminalisierung und Pathologisierung zuzuwenden, heißt not
wendigerweise also, sich nicht nur mit deren Gewalt, sondern auch den durch
diese produzierten An- und Abwesenheiten auseinanderzusetzen.

Ein weiterer Grund für die Unauffindbarkeit von trans* Leben in histo
rischen Archiven liegt an der Historizität der Kategorie selbst. Denn heute
geläufige Bezeichnungen wie trans (mit und ohne Asterisk), transgender,
transgeschlechtlich oder transidentitär sind relativ junge Begriffe, die erst im
späten 20. Jahrhundert und in einem spezifischen kulturellen und geopoli
tischen Machtgefüge geprägt wurden. Historische Subjekte und die zumeist
männlichen Mediziner, Richter und Kriminalbeamten, durch deren Berichte
sie heute im Archiv auffindbar sind, hatten keinen Zugriff auf dieses Vo
kabular. Dies stellt Forscher_innen, die sich mit trans* Geschichte vor dem
Aufkommen dieses Begriffes befassen, also einerseits vor die Aufgabe, sich mit
den historischen Begriffen und Bezeichnungen vertraut zu machen und deren
Bedeutungsverschiebungen aufmerksam zu verfolgen. Andererseits fordert
eine solche Arbeit auch dazu auf, die Anachronismen der eigenen Analyse zu
hinterfragen; wie K. J. Rawson bemerkt: »to learn to speak the language of the
archives […] means unlearning ›transgender‹ as a category« (Rawson 2009:
134). Geschlecht, Geschlechtersysteme und deren Bedeutungen waren immer
schon der historischen Wandelbarkeit unterworfen. Insbesondere das 19.
Jahrhundert war geprägt von einem explosionsartigen Aufkommen zahlrei
cher neuer Kategorien geschlechtlicher und sexueller Devianz, welche im Zuge
der europäischen Sexualwissenschaften entworfen, diskutiert und verhandelt
wurden: Sexuelle Inversion, konträrsexuelle Empfindung, psychischer Herm
aphroditismus, Urnismus, Metaphorismus, Geschlechtsumwandlungswahn,
Transvestitismus, Transsexualismus sind nur einige der parallel zueinander
existierenden Beispiele des »lebhaften Chaos« (Baumgartinger 2017: 43), wel

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 35 

ches eine Begriffsgenealogie von »transgender« zu Tage fördert. Jeder dieser 
Begriffe war verbunden mit einem spezifischen Verständnis von Körper, 
Geschlecht, Sexualität, Verhalten und Identität. 

Ein weiterer Zugang zur Frage der Wiedererkennung historischer Sub
jekte im Archiv findet sich in der seit Anfang der 2000er Jahre unter dem 
Schlagwort der Queer Temporalities geführten Debatte, welche Anachronis
mus – das Importieren von Begriffen und Identitäten in historische Kontexte, 
die diese nicht gekannt haben – weniger als Gefahr und »Kapitalsünde gegen 
die Methode« (Loraux, zit. in Arni 2007: 59) versteht, sondern vielmehr als 
Potential für trans*historische Verbindungen. Eine solche Perspektivierung 
stellt dominante lineare Chronologien und Periodisierungen in Frage und 
fordert dazu auf, unser Verhältnis zu Zeit und Vergangenheit neu zu fassen. 
Ausgehend von der Annahme, dass die heteronormative Gewalt dominanter 
Geschichtsnarrationen und hegemonialer Archive zu einem Fehlen queerer 
Geschichten führe, verstehen die Ansätze der Queer Temporalities Negation, 
Verlust und Abwesenheit sowohl als konstitutiv für queere Subjekte in der 
Vergangenheit als auch als Kernelemente eines Projekts minoritärer Ge
schichtsschreibung (vgl. Love 2007). Gemeinsam ist den unterschiedlichen 
Ansätzen, dass sie Affekte in den Mittelpunkt des historischen Denkens stel
len – sei es in Form von Berührungen oder »touches across time« (Dinshaw 
1999), negativen Gefühlen (Love 2007) oder erotischen Affekten (Freeman 
2010). Die eigene Positionierung, das eigene Begehren nach Verbundenheit 
über die Grenzen zeitlicher Periodisierung hinweg und das Affiziertwerden 
von historischen Artefakten wird somit zur epistemologischen Grundlage 
queerer Gegengeschichten. Gleichzeitig wird dieses Begehren, ein Spiegel
bild seiner selbst in der Vergangenheit zu finden, zum Ausgangspunkt einer 
kritischen methodologischen Reflexion. Denn im Gegensatz zu dem ro
mantisierenden und universalisierenden Gestus des »Ahnenessentialismus« 
(LeVun/Tortorici 2018), welcher im Namen von trans* Geschichte Figuren aus 
unterschiedlichen Epochen, soziokulturellen Kontexten und geopolitischen 
Orten als Vorfahr_innen einer vermeintlich geteilten Identität beansprucht, 
sind die Ansätze der Queer und Trans Temporalities nicht der Auffassung, dass 
eine solche Identifikation tatsächlich möglich ist. Im Gegenteil gehen sie 
davon aus, dass sich historische Subjekte zu einem gewissen Grad immer 
unserem Wissen entziehen, nie vollständig erkannt werden können und wir 
sie nie als mit uns identisch identifizieren können. Trotz eines Bewusstseins 
für historische Kontingenz von Identität stellen sie aber die Möglichkeit 
partieller affektiver Verbindungen in den Vordergrund. Ihr Blick richtet sich 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

dementsprechend nicht so sehr auf wiedererkennbare – und somit gleichzei
tig apriori bekannte – Identitäten, sondern vielmehr auf relationale Positionen
und Beziehungen zu (historischen) Normen. So schreibt Carolyn Dinshaw in
Getting Medieval (1999) ausgehend von der Etymologie des Begriffes Kontingenz
[lat. contingere, berühren]: »queers can make new relations, new identifica
tions, new communities with past figures who elude resemblance to us but
with whom we can be connected partially by virtue of shared marginality, queer
positionality« (ebd.: 39, Hervorh. J.G.).

Durch die Perspektivierung der Queer Temporalities werden Archive nicht
mehr nur als Ort des Verlustes queerer Geschichten begriffen, sondern auch
zum Ort der affektiven Verbindung und der Wiederherstellung, welcher der
Genesung historischer Wunden dient. Denn queere Geschichte ist, wie Hea
ther Love in Anlehnung an Wendy Brown (1995)11 bemerkt, »nothing but woun
ded attachments« (2007: 42). In diesem Sinne ließen sich Vay und Adele durch
aus als Teil von trans* Geschichte verstehen, ohne die beiden jedoch als histo
risches trans* Subjekte zu fixieren. Adeles und Vays Geschichten und die Fra
gen, die sie aufwerfen, weisen uns aber nicht nur auf die Grenzen reparativer
Lesepraxen hin, sondern sie machen auch die Grenzen der gegen das Archiv
gerichteten Lesarten sichtbar. Denn so sehr wir auch bemüht sein mögen, den
Blick der hegemonialen Archive zu verweigern oder andere Lesarten zu ent
wickeln, die gegen den Strich lesen und Archive auf ihre Leerstellen hin be
fragen, wird auch der Blick der Forschenden immer wieder in die Gewalt des
Archives impliziert. Ein »longing for community across time« (Love 2007: 37)
ist niemals unschuldig. Die weißen Baumwollhandschuhe, die ich unter dem
kritischen Blick der Archivar_innen überstreife, schützen die Bilder und Doku
mente zwar vor ihrem Verfall, jedoch nicht vor dem klinischen Blick, den das
Archiv unablöslich reproduziert.

Trans* Modernität und ihr kolonialer Unterbau

Projekte der trans* Geschichtsschreibung setzen häufig bei den europäischen
Sexualwissenschaften des 19. und frühen 20. Jahrhunderts an. Deren Archive

11 Brown (1995) verwendet den Ausdruck »wounded attachment«, um Politiken zu be
schreiben, welche Identität konstitutiv an deren Verletzungen koppeln und in Folge
vom Recht und vom Staat Schutz vor solchen Verletzungen erwarten, statt staatliche
Instanzen selbst als verletzende Institutionen zu verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 37 

bilden einen prominenten Ausgangspunkt für die Historisierung von als de
viant markierten geschlechtlichen und sexuellen Subjektivitäten. Ausgehend 
von den Archiven der europäischen Sexualwissenschaften werden so nicht nur 
die Geschichten von als geschlechtlich deviant markierten Personen erzählt, 
sondern auch die Erfindung moderner Kategorien geschlechtlicher Abwei
chung selbst wird historisiert. Die Genealogie moderner trans* Subjektivität 
wird hierbei entlang der in den Archiven vorherrschende Gewalt in Form 
von Kriminalisierung, Psychiatrisierung, Pathologisierung und Kontrolle von 
sogenannten sexuell Invertierten, Transvestiten, Hermaphroditen und später 
Transsexuellen verortet (vgl. Sutton 2014, Herrn 2005, Stryker 2006, Stryker 
2008, Baumgartinger 2017). 

Sowohl Susan Strykers Transgender History (2008), Rainer Herrns Schnitt
muster des Geschlechts (2005) als auch Persson Perry Baumgartingers Trans 
Studies: Historische, begriffliche und aktivistische Aspekte (2017), möchte ich hier 
exemplarisch als drei Monografien heranziehen, die eine zentrale aber zu
gleich auch dominante Erzählweise von trans* Geschichte abbilden, Sie 
befassen sich mit der Rolle der europäischen Sexualwissenschaften als histo
rischen Ausgangspunkt für moderne trans* Subjektivierungsweisen – seien 
es die frühen Schriften zu »männerliebenden Männern« mit einer »weibli
chen Seele im männlichen Körper« von Karl Heinrich Ulrichs, die durch Carl 
Westphal und Richard von Krafft-Ebing geprägte moderne Sexualpathologie 
mit ihren Konzepten der »Inversion« und »konträren Sexualempfindung« 
oder die Archive von Magnus Hirschfeld, der den Begriff »Transvestitismus« 
prägte. In einer fast analogen Bewegung zu Foucaults Geschichte der Sexua
lität12 beschreiben sowohl Stryker, Herrn als auch Baumgartinger, wie sich 
erst um die Jahrhundertwende vom 19. zum 20. Jahrhundert das Verständnis 

12 Im ersten Band von Foucaults Sexualität und Wahrheit (1983 [1976]) unterscheidet der 
Autor zwischen Sodomie als sexueller Praktik und Homosexualität als sexueller Iden
tität. Während Sodomie als Praxis verboten und der Sodomit »ein Gestrauchelter« – 
war, der durch seine Handlung von Rechtsnorm abwich, wurde der Homosexuelle im 
späten 19. Jahrhundert zu einer »Spezies«, dessen sexuelle Normabweichung seinem 
Körper eingeschrieben war. Diese »Einkörperung der Perversion« fand laut Foucault im 
machtvollen Gefüge der Sexualwissenschaften, Medizin, Psychiatrie und Psychologie 
statt, welche die Figur »des Homosexuellen« zu einer Persönlichkeit formten, die »über 
eine Vergangenheit und eine Kindheit verfügt, einen Charakter, eine Lebensform, und 
die schließlich eine Morphologie mit indiskreter Anatomie und möglicherweise rät
selhafter Physiologie besitzt (ebd.: 47). 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

von nicht-normativen Geschlechtsausdrücken als eigenständiges Charakter
merkmal aus sexualwissenschaftlichen Theorien der Sexualität herauszulösen
begann. Während die Sexualwissenschaft des späten 19. Jahrhunderts gleich
geschlechtliches Begehren und das Tragen gegengeschlechtlicher Kleidung in
Theorien der sexuellen Inversion verdichtete, die dies entweder als Ausdruck
einer Umkehrung von Geschlechterrollen verstand oder sogar zu eigenstän
digen Varianten von Geschlecht erklärte, wandelte sich dieses Verständnis zu
Beginn des 20. Jahrhunderts. Schien zunächst eine trennscharfe Unterschei
dung zwischen Geschlecht und Sexualität – und somit auch Geschlechter- und
Sexualitätsgeschichte – unmöglich, verschob sich der sexualwissenschaftli
che Diskurs nicht zuletzt durch den immer stärker werdenden Einfluss der
Psychoanalyse, welche Homosexualität nicht länger als geschlechtliche Inver
sion verstand, sondern sie zunehmend über die Wahl des sexuellen Objekts
definierte. Da dieses neue Verständnis von Homosexualität jedoch jene »Fälle«
nicht mehr beschreiben konnte, in denen geschlechtsuntypische Merkmale
das primäre »Symptom« darstellten, entwickelten Sexualwissenschaftler eine
eigenständige Kategorie, die diese als abnormal konstruierten Geschlechts
ausdrücke umfassen sollte: »Consequently, in the early 20th century the
›transvestite‹ was born into medical language«, wie Katie Sutton (2014: 183)
festhält.

Magnus Hirschfeld und Die Transvestiten

Die Trennung von Sexualität und Geschlecht sowie der Begriff des Transvesti
tismus gehen auf den deutschen, jüdischen und schwulen Sexualwissenschaft
ler Magnus Hirschfeld zurück. In seinem Buch Die Transvestiten: Untersuchung
über den Erotischen Verkleidungstrieb (1910) unterscheidet Hirschfeld »Transves
titismus« dezidiert von gleichgeschlechtlichem Begehren. Er geht davon aus,
dass Homosexualität hauptsächlich durch die Ausrichtung des Begehrens auf
eine Person des gleichen Geschlechts bestimmt ist, wovon bei den von ihm
vorgestellten Fällen »von angeborener echter Homosexualität […] nicht die Re
de sein kann« (Hirschfeld 1910: 187f.). Vielmehr sei den vom ihm beschriebe
nen Personen gemeinsam, dass sie einen »heftigen Drang« verspüren, »in der
Kleidung desjenigen Geschlechts zu leben, dem die Betreffenden ihrem Kör
perbau nach nicht angehören« (ebd.: 159). Dieser Drang ließe sich bis in die
Kindheit dieser Personen zurückverfolgen und bleibe unverändert bestehen.
Statt dieses Phänomen als Ausdruck von Homosexualität oder sexueller Inver
sion zu deuten, entwirft Hirschfeld Transvestitismus als eigenständige »Aus

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 39 

drucksform der inneren Persönlichkeit, als Zeichen ihrer Sinnesart« (ebd: 159). 
Hierbei ist es wichtig festzuhalten, dass sich Hirschfelds Typisierung fast aus
schließlich auf trans* feminine Personen bezieht, die er – aus heutiger Sicht 
verwirrenderweise – als »Transvestiten« bezeichnet, während »Transvestitin
nen« – also trans* maskuline Personen – eine untergeordnete Rolle in Hirsch
felds Beschreibungen einnehmen.13 

Hirschfelds Trennung von Homosexualität und Transvestitismus kon
struiert somit zwei voneinander unterscheidbare »Typen« von Mensch: 
Homosexuelle und Tranvestiten.14 Diese durch die Sexualwissenschaft neu 
geschaffenen Kategorien und Klassifikationen existierten dabei durchaus par
allel zu früheren Verständnissen sexueller Inversion, welche Geschlecht und 
Sexualität nicht voneinander trennten. Die Begriffe Transvestitismus sowie 
später Transsexualismus sowie ab den 1960er Jahren auch Transgender reihen 
sich so in eine Genealogie unterschiedlicher Bezeichnungs- und Bedeutungs
praktiken geschlechtlicher Identität ein. Diese können als begriffliche und 
konzeptuelle Vorgänger des heutigen Trans* oder Transgender konzipiert 
werden. So schreibt Stryker nicht nur über »transgender«, sondern inklu
diert in ihrer Geschichtsnarration darüber hinaus »Urninge«, »Invertierte« 
und »Cross-Dresser« als Selbst- und Fremdbezeichnungen geschlechtlicher 
Identität (vgl. Stryker 2008: 31ff.). Das Konzept des Tranvestitismus entstand 
also, wie Baumgartinger treffend bemerkt, »nicht im luftleeren Raum« (2017: 
67), sondern hat einen sozialen, historischen und linguistischen Kontext, 
welcher das Konzept mit anderen Bezeichnungen und Begriffen in oftmals 
widersprüchliche Relation setzt. Zentral an Hirschfelds Konzeption von 
Transvestitismus war, dass er diesen als eine angeborene und natürliche 
Variation verstand, die dementsprechend nicht kriminalisiert werden sollte. 

Die von Hirschfeld genutzte Klassifikation Transvestitismus entstand in 
einem – wenn auch nicht hierarchiefreien – Austauschverhältnis mit denjeni
gen, die sich dadurch eine wissenschaftliche Legitimation ihrer eigenen Exis
tenz versprachen. So zeigt Herrn (2005) auf, dass sich »Cross-Dresser«, die 
sich selbst nicht als »Homosexuelle« verstanden, ab der Jahrhundertwende zu
nehmend eigenständig an Sexualwissenschaftler wandten, um ihre Selbstver

13 Geertje Mak (1998) und Darryl B. Hill (2005) haben herausgearbeitet, dass Hirschfeld 
trans* Männlichkeit als in erster Linie ökonomisch und sexuell motiviert deutet, wäh
rend er trans* Weiblichkeit als Identität entwirft. 

14 Diese Trennung legte auch den Grundstein dafür, dass die Existenz »homosexueller 
Transvestiten« aus medizinischer Perspektive lange Zeit undenkbar war. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

ständnisse in hegemoniale Wissensformen und Bedeutungssysteme zu über
führen. Sie stimmten einer Pathologisierung zu, von der sie sich Anerkennung
erwarteten. Die Definitionsmacht über trans* Phänomene lag also nicht aus
schließlich bei der Sexualwissenschaft, vielmehr kann von »Prozesse[n] der
Gleichzeitigkeit von identitäts- und sexualwissenschaftlichen Theorien- und
Kategorienbildung« (Herrn 2005: 37) ausgegangen werden.

Das Aufkommen der sexualwissenschaftlichen Klassifikation des »Trans
vestitismus« ist aber insofern zentral, da erst die diskursive Unterscheidung
und Abkopplung von Begehren, Geschlechterrolle und Geschlechtsausdruck
die epistemologische Bedingung dafür schafft, den Wunsch, im »anderen« Ge
schlecht zu leben – sei es durch Kleidung, Beschäftigung und später auch me
dizinische Technologien – als einen fundamentalen Bestandteil des Selbst zu
verstehen und zu artikulieren (vgl. Sutton 2014: 182). Es gab denjenigen, die
sich unter dem Begriff versammelten, eine Sprache, um ihre Identität zu arti
kulieren und Rechte und Anerkennung einzufordern.

Dies ist wohl der ausschlaggebende Grund, warum Projekte westlicher
trans* Geschichtsschreibung häufig bei Hirschfeld ansetzen und die Meis
ter_innenerzählung von trans* Geschichte – sofern sich dieser Begriff auf eine
im dominanten Geschichtsdiskurs nach wie vor marginalisierte Geschichte
anwenden lässt – hier ihren Ausgangspunkt nimmt. Dabei wird Hirschfeld
zu einer Art »Vaterfigur« hochstilisiert: Der gutmütige Doktor, der sich frei
von Eigeninteressen für die Rechte von Transvestiten einsetzte und, statt
diese »heilen« zu wollen, nach progressiven Wegen suchte, ihren medizini
schen Bedürfnissen durch experimentelle Chirurgie gerecht zu werden, so
die weitverbreitete Erzählung. In Strykers mittlerweile kanonischem Werk
Transgender History repräsentiert die Autorin Hirschfeld als »pivotal figure«,
»linchpin« und »pioneering advocate for transgender people« (Stryker 2008:
38f.).

Letzteres hängt auch damit zusammen, dass Hirschfeld sich in der Weima
rer Republik nicht nur für die Aufhebung des § 175, sondern auch für die Aus
stellung von sogenannten Transvestitenscheinen einsetzte.15 Diese Dokumente,
die wahrscheinlich 1909 zum ersten Mal ausgestellt wurden, bescheinigten den
Besitzer_innen, klinisch als »Transvestit« oder »Transvestitin« diagnostiziert
zu sein und gestatteten ihnen, in der Öffentlichkeit, »gegengeschlechtliche«

15 § 175 des deutschen Strafgesetzbuches wurde 1871 im Deutschen Kaiserreich einge
führt und kriminalisierte die »widernatürliche Unzucht« zwischen Männern. Er wurde
erst 1994 vollständig gestrichen.

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 41 

Kleidung zu tragen. Zwar war das Tragen der Kleidung des vermeintlich an
deren Geschlechts nicht dezidiert verboten, aber es konnte zu Verurteilungen 
aufgrund von »grobem Unfug« und »Erregung öffentlichen Ärgernisses« füh
ren und Gefängnisstrafen von bis zu sechs Wochen nach sich ziehen (vgl. Sut
ton 2012: 337; Nunn 2022: 130). Dies hing oft von der Willkür der Polizei und Ge
richte ab. Transvestitenscheine sollten ihre Besitzer_innen vor dieser Willkür 
und Gefahr der Verfolgung schützen. Gleichzeitig implementierten Transves
titenscheine ein »doppeltes Abhängigkeitssystem« (Nunn 2022: 131) von Recht 
und Medizin, denn sie wurden nur an Personen ausgestellt, die sich einer me
dizinischen Untersuchung unterwarfen, was bei weitem nicht allen Personen 
offenstand. Es setzte sowohl ein gewisses Vorwissen über die Diagnose und 
ihre narrativen Erfordernisse als auch eine Performance bürgerlicher Respek
tabilität und Abgrenzung vom Vorwurf der Sexarbeit (vgl. Ashton 2024: 86) vor
aus. 

Wie John O’Hara bemerkt, impliziert eine an Foucault orientierte Form der 
trans* Geschichtsschreibung, die insistiert, dass die sexualwissenschaftlich- 
medizinische Kategorisierung und das mit ihr einhergehende neugeschaffe
ne Vokabular der Beginn von trans* Historizität ist, die Vorstellung, dass »a 
(presumably cisgender) physician deigned to write about us, allowing trans 
life to spring into existence« (O’Hara 2024: 2). Eine solche Perspektivierung 
ignoriert nicht nur, die vielfältigen Erfahrungen derjenigen, die diese Kate
gorien beschreiben sollen und deren Leben sich vornehmlich außerhalb des 
sexualwissenschaftlichen Untersuchungszimmers abgespielt haben, sie privi
legiert auch Erzählungen über medizinische Transitionen, die für viele Perso
nen – damals wie heute – nicht im Zentrum ihres Selbstverständnisses stan
den, nicht gewollt wurden oder schlicht und einfach nicht zugänglich waren. 

Darüber hinaus – und für den Kontext dieser Studie besonderes rele
vant – tendieren solche Formen der Geschichtsschreibung in ihrem Fokus auf 
die Archive der Sexualwissenschaft dazu, Foucaults Ausblendung kolonialer 
Herrschaft für die Formation von Geschlecht und Sexualität in Europa zu 
wiederholen. In seiner Historisierung der sexuellen Ordnung richtet Foucault 
(1983 [1976]) seinen Blick ausschließlich auf die kolonialen Metropolen und 
übersieht dabei die konstitutive Rolle, die die Kolonien für die Durchsetzung 
der bürgerlichen Geschlechterordnung in Europa gespielt haben. Damit ver
nachlässigt er zentrale Aushandlungsorte der Produktion der bürgerlichen 
Sexualität in Europa (vgl. Stoler 1995). Projekte der trans* Geschichtsschrei
bung, die die Pathologisierung und Medikalisierung von Geschlechtertrans
gressionen durch die europäische Sexualwissenschaften des späten 19. und 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

frühen 20. Jahrhunderts sowie die damit verbundene Kriminalisierung zum
zentralen Ausgangpunkt von modernen trans* Subjektivierungsweisen und
gleichermaßen von trans* Geschichte erklären, wiederholen diese syste
matische Aussparung, wenn sie die koloniale Produktion der europäischen
Sexualitäts- und Geschlechterordnung nicht ebenso als konstitutives Mo
ment dieser Geschichte erfassen. Dagegen haben feministische post- und
dekoloniale Theorien überzeugend dargelegt, dass die Durchsetzung der
Zweigeschlechterordnung auf der Verwerfung von als geschlechtlich und
sexuell »deviant« und »monströs« konstruierten kolonisierten Körpern be
ruht (vgl. McClintock 1995; Lugones 2007; Purtschert 2019). Wenn wir davon
ausgehen, dass »[m]it der Moderne […] ein Verständnis von Geschlecht und
Sexualität [entstand], das untrennbar mit der kolonialen Matrix verwoben ist
und diese gleichzeitig mit begründet« (Purtschert 2019: 35), dann gilt dies auch
für moderne Verständnisse von trans* Subjektivität und Identität. Dies lässt
sich auch in Hirschfelds Konzeptualisierung von »Transvestitismus« deutlich
erkennen.

Universalismus und Primitivismus in Hirschfelds Sexualethnologie

Hirschfeld verstand »Transvestiten« und »Transvestitinnen« als »nicht um […]
Ort und Zeit beschränkte Vorkommnisse und Persönlichkeiten« (Hirschfeld
1910: 305), sondern vielmehr als ein universales Phänomen, das sich quer durch
die Geschichte der Menschheit zieht. So enthält der umfassende ethnologisch- 
historische Teil seines Buches Die Transvestiten (1910)16 nicht nur einen kurzen
Abriss über historische Persönlichkeiten, die Hirschfeld avant la lettre, also
vor dem Aufkommen des Begriffes, als »Transvestiten auf Thronen« deutete,
sondern sein Quellenkorpus umfasst neben Passagen des Alten Testaments
und Figuren der griechischen Mythologie auch ethnographische Studien und
koloniale Reiseberichte des 16. und 17. Jahrhunderts. Insbesondere letzteren
widmete er große Aufmerksamkeit. Er reinterpretiert koloniale Berichte und
anthropologische Abhandlungen über Indigene in den Amerikas, die seiner

16 Es ist an dieser Stelle bemerkenswert, dass Die Transvestiten innerhalb der dominan

ten Geschichtserzählung der Trans Studies als so bedeutsam gilt, dass der Text sogar
in Auszügen im ersten Transgender Studies Reader (Stryker/Whittle 2006) reproduziert
wurde – bezeichnenderweise jedoch ohne den ethnologisch-historischen Teil.

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 43 

Meinung nach fälschlicherweise als »Hermaphroditen« verstanden wurden,17 
bei denen es sich laut dem Autor bei genauerer Betrachtung aber wahrschein
lich um »Transvestiten« gehandelt habe (vgl. Hirschfeld 1910: 318ff.). Sie dienen 
ihm als Beweis, dass Transvestitismus ein historisch wie kulturell universa
les Phänomen ist, dass »nicht an Ort, Zeit, Race [sic!], Stamm und Religion 
gebunden ist, eine Erscheinung, die […] stets vorhanden gewesen ist« (ebd.: 
329) und welche sich »überall selbstständig, von innen heraus, entwickelt hat« 
(ebd.: 330). Dieses Argument für einen zeit- und raumübergreifenden Uni
versalismus unterstützte Hirschfelds politisches und ideologisches Projekt, 
vielfältige Sexualitäten und Geschlechtsidentitäten zu naturalisieren, um sie 
schlussendlich zu entkriminalisieren (vgl. Funke 2015: 116). 

Der von Hirschfeld propagierte historische und kulturelle Universalismus 
findet in dem letzten vor seinem Tod publizierten Werk Weltreise eines Sexual
forschers (1933) seinen Höhepunkt. In Form eines Reiseberichtes richtet Hirsch
feld seinen Blick auf sexuelle und geschlechtliche »Sitten« und Identitäten 
außereuropäischer Kulturen und erfasst diese in seiner bereits vorgefertigten 
sexualtypischen Systematisierung, so dass er sowohl in Japan, in Malaysia 
als auch in Indien »Transvestiten« vorfindet (vgl. Hirschfeld 2006 [1933]: 71ff., 
227, 306f.). Die rhetorische Einverleibung und die damit einhergehende De
kontextualisierung historisch und kulturell spezifischer Konzeptionen von 
Geschlecht, Identität und Körper diente in Hirschfelds Argumentation dazu, 
Transvestitismus entgegen der hegemonialen pathologischen Konzeptionen 
des europäischen Sexualwissenschaften als eine natürliche Variation mensch
licher Vielfalt darzustellen und eine Vergangenheit des Transvestitismus zu 
konstruieren, der diesen gleichsam in Gegenwart und Zukunft absichert. 

Leah DeVun und Zeb Tortorici (2018) bezeichnen diesen erkenntnistheore
tischen Zugang zu trans* Geschichte, der sich auch in zeitgenössischen trans* 
aktivistischen Diskursen unter Slogans wie »Uns hat es schon immer gege
ben« wiederfindet, als Ahnenessentialismus. Im Namen von trans* Geschichte 
beansprucht ein solcher Zugang Figuren aus unterschiedlichen Epochen, so
ziokulturellen Kontexten und geopolitischen Orten als Vorfahr_innen einer 
vermeintlich geteilten Identität. Eine solche Perspektivierung riskiert nicht 
nur einen Verlust an Komplexität, sondern läuft auch Gefahr, historische und 
kulturelle Differenzen zugunsten einer Essentialisierung und Romantisie
rung von Identität aufzugeben. Der romantisierte Blick auf vermeintliche 

17 Zur kolonialen Konstruktion von »Hermaphroditismus« siehe Lugones (2007) und 
Eckert (2016). 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Gemeinsamkeiten und die Fantasie einer imaginierten Abstammungslinie
qua Geschlecht bzw. dessen Transgression verstellt nicht nur den Blick auf
historische Differenzen, sondern blendet auch die Frage nach der historischen
Verantwortung für Genozide, Enteignungen und Vertreibungen sowie deren
Fortwirken in der Gegenwart aus.

Dies lässt sich in auch bei Hirschfeld feststellen. Zwar ist Hirschfelds
Reisebericht durchaus von antikolonialen und antirassistischen Fragmen
ten durchsetzt ist – so zweifelt er nicht nur die Rechtmäßigkeit kolonialer
Besitzansprüche Europas und rassentheoretische Differenzbehauptungen
an, sondern sieht auch anti-koloniale Kriege als durch »den Menschen und
Völkern naturgesetzlich innewohnende[n] Freiheitsdrang« (2006 [1933]: 160)
vorbestimmt. Entsprechend hofft er nach seiner Begegnung mit Jawaharlal
Nehru in vorausschauender Weise, dass dieser »der erste Präsident der indi
schen Republik sein wird« (ebd.: 290). Nichtsdestotrotz bleibt Hirschfeld in
einem teleologischen Aufklärungsparadigma gefangen. Indem er kolonisierte
Gesellschaften unter anderem als statische »prähistorische Stämme« imagi
niert (und romantisiert) und seine eigene Reise, auf der er zahlreiche Vorträge
über die (europäische) Sexualwissenschaft hielt, als Bestandteil eines auf
klärerischen Projekts deklariert, das durch eine »objektive wissenschaftliche
Menschen- und Geschlechtskunde« die Verwirklichung und Durchsetzung der
Menschenrechte vorantreibt (vgl. ebd.: 36), reproduziert er zentrale Elemente
des kolonialen Diskurses. Im Gegensatz zu seinen kritischen Anmerkungen
zur Kolonialpolitik der Niederlande, Großbritanniens und Frankreichs stellt
Hirschfeld Deutschlands koloniale Bestrebungen als nur von geringem Aus
maß und zum Zeitpunkt seiner Weltreise ohnehin beendet dar (vgl. ebd.:
159f.). Der deutschen kolonialen Vergangenheit misst er geringe Bedeutung
bei, ungeachtet dessen, dass er während seiner Reise wiederholt ehemaligen
deutschen Kolonialisten, Missionaren und Forschern begegnet und von die
sen beherbergt wird (vgl. Bauer 2017). Die Arbeiten von Heike Bauer (2017)
und Laurie Marhoefer (2022) bieten ein dringendes Korrektiv der roman
tisierenden Narrativen, die Hirschfeld als Begründer der ersten schwulen
Emanzipationsbewegung und als gutmütigen Doktor der »Tranvestiten« fei
ern, indem sie die rassistischen und kolonialen Verstrickungen in Hirschfelds
Werk aufzeigen. »Hirschfeld’s theory was steeped in the politics of empire«,
wie Marhoefer (2022: 40) deutlich herausarbeitet.

Auch in Die Transvestiten bettet Hirschfeld seine Argumente für den uni
versellen Charakter des von ihm beschriebenen Phänomens dezidiert in ein
koloniales Fortschrittsnarrativ ein, in denen die kolonisierten und indigenen

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 45 

»Anderen« als Europas Vergangenheit und Europa beziehungsweise der Wes
ten als deren Zukunft konstruiert werden. So argumentiert Hirschfeld, »dass 
der Verkleidungstrieb älter ist, als – die Kleidung selbst« (Hirschfeld 1910: 
306). Während die westliche Norm vergeschlechtlichter Kleidung zwar ein 
entscheidendes Merkmal der sogenannten »Kulturvölker« sei, gäbe es auch 
»dort, wo Mann und Frau nackt gehen« (ebd.: 307) geschlechtlich konnotierte 
Praxen der Körpermodifikation und -verzierung. Schon bei diesen »Vorläufern 
der Bekleidung« habe es »der erotischen Verkleidung entsprechende Gebräu
che« (ebd.: 307) gegeben. Das Tragen westlicher Kleidung als Marker von 
Geschlechterdifferenz wird in Hirschfelds Schriften so zum entscheidenden 
Differenzmerkmal von »Natur-« und »Kulturvölkern«. Er entwirft so ein Bild 
indigener »Primitivität«, das ihm erlaubt, die durch europäische Reisende 
und Anthropolog_innen beschriebenen und interpretierten Bekleidungs- und 
Körperpraxen jener »Naturvölker« als evolutionäre Vorstufe geschlechtlich 
differenzierter Bekleidungspraxen der vermeintlich zivilisierten »Kultur
völker« zu verstehen. Indem Hirschfeld indigene Geschlechtsausdrücke als 
»primitiv« und »vormodern« entwirft, reproduziert er die zentrale zeitliche 
Struktur des kolonialen Diskurses, welche Johannes Fabian in Time and the 
Other (1983) als »denial of coevalness« bezeichnet. Damit verweist Fabian auf 
die grundlegende Weigerung, die »Anderen« des kolonialen Diskurses als 
Teil einer geteilten Gegenwart zu begreifen. Auch Anne McClintock (1995) be
schäftigt sich in ihrer Untersuchung kolonialer Diskurse mit dieser Trope der 
Verzeitlichung rassifizierter Differenz und bezeichnet diese als »anachronistic 
space« (ebd.: 30). Dieser Logik zufolge leben die Kolonisierten nicht innerhalb 
der modernen Geschichte. Gemäß dem kolonialen Meister_innennarrativ 
(»history proper«, ebd.: 11) werden sie trotz ihrer offensichtlichen Anwe
senheit innerhalb der geteilten Gegenwart permanent als Verkörperungen 
einer vorgeschichtlichen Zeit gerahmt. So erscheinen auch die von Hirschfeld 
evozierten »Naturvölker« und ihre Praktiken des Geschlechts als »Vorläufer« 
europäischer Formen des Transvestitismus. Als solche versinnbildlichen sie 
die Vergangenheit und haben keinen Platz in der Zukunft.18 Während der 
europäische Transvestismus für Hirschfeld also ein modernes Phänomen mit 
einer langen Geschichte darstellte, konstruierte Hirschfeld außereuropäische 

18 Unter Bezugnahme auf Weltreise eines Sexualforschers macht Jana Funke (2015) ein 
ähnliches Argument, wobei sie die ambivalente Gleichzeitigkeit von Hirschfelds Affir
mation und Dekonstruktion kolonialer Denkmuster betont. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

trans* Verkörperungen und Praxen als »primitiv«, »anachronistisch« und
nicht der Moderne zugehörig.

Hirschfelds Konstruktion von »Transvestitismus« als universales Phäno
men und sein Rückgriff auf koloniale Diskurse über »Primitivität« zeigen, dass
die seit dem frühen 20. Jahrhundert entstandenen trans* Begrifflichkeiten
nicht nur, wie B Camminga (2019) festhält, »a site of travel, accruing baggage
and meaning through its traversing of countries, cultures, and varied insti
tutional frameworks« (ebd.: 2) sind, welche nachträglich mobilisiert werden
und im Zuge dessen Bedeutungen anhäufen. Vielmehr zeigt sich, dass die
Bedeutungsgenerierung im »Westen« immer schon mit dem »Rest der Welt«
verbunden war (vgl. Hall 1992), Imaginationen über die Geschlechterpraktiken
und -transgressionen an anderen Orten und zu anderen Zeiten sogar ein
elementarer Bestandteil dieser Geschichte und Wissensproduktion sind (vgl.
Hirschauer 1992: 86). Es ist demnach unmöglich, die Geschichte der modernen
Sexualitäts- und Geschlechterordnung ohne die Geschichte des Kolonialis
mus und des transatlantischen Sklavenhandels zu erzählen, genauso wie es
unmöglich ist, die Geschichte moderner trans* Subjektivierung ohne die ver
wobenen und transnationalen Geschichten des Imperialismus zu erzählen.
Eine solche Auslassung läuft Gefahr, eine »›first in Europe, then elsewhere‹
structure of global historical time« (Chakrabarty 2000: 7) zu reproduzieren,
die Europa erneut im Zentrum der Geschichte platziert, wodurch die globalen
Verflechtungen, die »Europa« überhaupt erst möglich machen, undenkbar
werden.

Trans* Geschichte(n) im Schatten sexualwissenschaftlicher Archive

Angesichts dieser Verstrickungen lässt sich fragen, wie trans* Geschichte
anders erzählt werden kann und was mit den Geschichten derjenigen pas
siert, die sich der klassifizierenden Gewalt von Medizin, Sexualwissenschaft
und Kriminalistik entziehen konnten. Wie umgehen mit den Geschichten
derjenigen, die für den Blick des Archives weitgehend unsichtbar blieben,
und jenen, die im Unterbauch der Archive leben, jenen rassifizierten durch
koloniale Gewalt markierten Anderen, die namenlos bleiben und von deren
Subjektivität und Handlungsmacht das Archiv jegliche Spur getilgt zu haben
scheint?

Einen solchen Ansatz legt C. Riley Snorton mit seiner Arbeit Black on Both
Sides: A Racial History of Trans Identity (2017) vor. Snortons Studie zeigt auf, dass
die Wissensproduktion über Geschlecht und Sexualität in den USA zutiefst

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 47 

mit den materiellen und verkörperten Dimensionen von Versklavung und Ko
lonialismus verbunden war. Doch statt sich den Archiven der Sexualwissen
schaft zuzuwenden, richtet Snorton den Blick auf die Archive Schwarzen Le
bens während der Versklavung, von der Jim-Crow-Ära hin zu den Bedingun
gen zeitgenössischer anti-Schwarzer Gewalt. 

Anhand des Archivs des US-amerikanischen Arztes James Marion Sims, 
der bis heute als der »Vater der modernen Gynäkologie« und der Erfinder des 
Spekulums gilt, verdeutlicht Snorton, dass dessen medizinischen »Erfolge« 
in ganz grundlegender Weise auf Versklavung und der Degradierung, Dehu
manisierung und Verdinglichung von Schwarzen Frauen zu »austauschbaren 
Waren« und »Fleisch« beruht. Damit bezieht sich Snorton auf eine lange 
Tradition Schwarzer feministischer Theoriebildung zum Zusammenhang von 
Schwarzsein, Geschlecht und Körper unter Bedingungen der Unfreiheit. Zen
tral sind hier die Überlegungen von Hortense Spillers (1987), die aufzeigen, 
dass Schwarze Körper im Zuge der Verdinglichung, die Schwarze Subjekte zu 
handel- und austauschbaren Waren gemacht hat, grundlegend rekonfiguriert 
wurden. Spillers bezeichnet diesen Prozess als ungendering. Prozesse moder
ner Vergeschlechtlichung fanden entlang der Trennung der öffentlichen und 
privaten Sphäre statt, im Haushalt und der damit verbundenen geschlecht
lichen Arbeitsteilung sowie entlang patrilinearer Genealogien, durch welche 
der Name und der Besitz des Vaters weitergegeben wurden. Die Middle Passage 
und die Plantage stehen jedoch außerhalb dieser Sphären und der patrilinear 
organisierten Familie. Indem Menschen zu Schiffsfracht gemacht wurden, 
wurden sie ihrer Geschichten, ihrer Familien und Abstammungslinien, ih
rer Namen und Besitztümer beraubt. Die Bedingungen der Unfreiheit und 
Versklavung verhinderten den abgesicherten Aufbau neuer familiärer Bezie
hungen und verunmöglichten die Logik der väterlichen Abstammung, die laut 
Spillers zentral für die Herstellung der Geschlechterordnung war. Patrilineari
tät war im Kontext der Versklavung insofern unmöglich, als dass in Unfreiheit 
geborene Kinder nicht (zu) der Familie der Eltern bzw. des Vaters gehörten, 
sondern vielmehr, den Rechtsstatus ihrer Mütter erbend, als Eigentum in die 
Besitztümer des Sklavenhalters übergingen. Selbst wenn dieser der leibliche 
Vater der Kinder war, erkannte er diese nicht als seine Nachkommen an. 
Schwarze Körper fielen laut Spillers daher aus der »american grammar« (Spil
lers 1987: 67), der sozialen Konfigurationen weißer Dominanzkultur und der 
sie hervorbringenden modernen Geschlechterordnung heraus. Auf »Fleisch« 
reduziert nahmen sie einen (Nicht-)Ort ein, der noch vor der geschlechtli
chen Körper- und Subjektwerdung angesiedelt war. Spillers formuliert, dass 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne 

Schwarze Körper mit »zero degree of social conceptualization« (ebd.) zugleich 
das Fundament jeder sich davon abgrenzenden sozialen Ordnung bildeten. In 
diesem Sinne fungiert »Fleisch« als Desartikulation des Menschen: Es beraubt 
jene, die auf »Fleisch« reduziert werden, ihrer Möglichkeiten, innerhalb der 
dominanten Gesellschaftsordnung als Menschen anerkannt zu werden. 

Wie Snorton darlegt, fanden Sims operative Experimente zur Behandlung 
vesikovaginaler Fisteln, mit denen er berühmt geworden ist, an den auf Fleisch 
reduzierten Körpern versklavter Frauen statt: Anarcha, Lucy, Betsey und zahl
reiche weitere unbenannte versklavte Frauen waren Teil seiner »medizinischen 
Plantage« und seines »living laboratory« (Snorton 2017: 18).19 Die an ihnen wie
derholt durchgeführten gewaltsamen Untersuchungen und Experimente – oft 
ohne Anästhesie und unter den voyeuristischen Blicken weißer Ärzte – dien
ten dazu, zu »beweisen«, dass Schwarze Frauen besonders unfruchtbar, inver
tiert und unweiblich seien (vgl. Snorton 2017: 20). Im Gegensatz zu der ange
nommenen und gewaltsam hergestellten Verfügbarkeit Schwarzer Frauen als 
Fleisch, welches die Grundlage für die Herstellung gynäkologischen Wissens 
über Geschlecht bildete, wurde weiße Weiblichkeit gerade in Abgrenzung zu 
diesem Status definiert: »white femininity is conferred in relation to an un
willingness to view white female genitalia, to look upon white women as fle
sh« (ebd.: 33). So waren die Körper Schwarzer Frauen in ihrer Reduktion auf 
Fleisch und ihrer beliebigen Austauschbarkeit nicht nur die materielle Bedin
gung der Erfindung des Spekulums und der damit einhergehenden gynäko
logischen Wissensproduktion, sondern vielmehr die Voraussetzung für mo
derne Konzeptionen von Geschlecht per se (vgl. ebd.: 17–53, s.a. Spillers 1987; 
Hartman 1997). 

Dem entgegen zeigt Snorton allerdings auch auf, dass Versklavte Mitte des 
19. Jahrhunderts diese Zuschreibung geschlechtlicher Unbestimmtheit strate
gisch umdeuteten, indem sie Praktiken des Cross-Dressings nutzten, um zu 
fliehen. Sie konnten sich die Logik der Austauschbarkeit Schwarzer Körper auf 
der Plantage und die damit verbundene geschlechtliche Indifferenz oder Aus
tauschbarkeit von Geschlecht aneignen und im Zuge der Flucht als Grundlage 

19 Der Begriff der »medizinischen Plantage« (engl.: medical plantation) geht auf die Disa
bility Studies und Performance Theoretikerin Petra Kuppers und das kollaborative An
archa Project (2007) zurück. Er bezeichnet einen Ort abseits der Anbaufelder der Plan
tage, der spezifisch für medizinische Experimente, die ohne Anästhesie an versklavten 
Frauen durchgeführt wurden, errichtet wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 49 

für ihr widerständiges Handeln heranziehen. Daher versteht Snorton Verskla
vung als einen kritischen Bestandteil der Genealogie moderner trans* Subjek
tivität, »as chattel persons gave rise to an understanding of gender as mutable 
and as an amendable form of being« (Snorton 2017: 57). 

Es sind insbesondere diese Verflechtungen, die bei der Suche nach wie
derherzustellenden Subjekten in den europäischen Archiven der Sexualwis
senschaft, der Medizin und der Kriminalistik kaum zu erfassen sind. Vielmehr 
reproduziert der Fokus auf Subjekte, die unter Bedingungen der Gewalt im Ar
chiv sichtbar werden, die dieser Sichtbarkeit zugrunde liegenden rassifizier
ten und kolonialen Logiken, wie Gill-Peterson beschreibt: 

Transgender studies has to an important extent magnified the whiteness of 
transsexuality by its reliance on its medical archive, for that archive is an ar
tifact of the science of transsexuality, which is to say that it pretends to speak 
for and grant total access to trans life while obscuring the racial conditions 
of subjection under which it produces that knowledge as universal. (Gill-Pe
terson 2018b: 615) 

Ungeachtet eines kritischen Verständnisses, das Archive als zutiefst von 
Macht und Gewalt durchzogen ansieht, bleiben die zuvor diskutierten Ansät
ze der Queer und Trans Temporalities dem Glauben verhaftet, dass es möglich 
sei, Gegenstrategien zu entwickeln, die in der Lage sind, die verborgensten 
Geheimnisse des Archives zu lüften und so die verschütteten Geschichten und 
ihre Subjekte nach und nach an die Oberfläche zu bringen. In den Worten 
von Abram Lewis: »there remains a conviction that whatever it is that we 
hope to find can, in fact, be known […] if only we can develop more capa
cious and oppositional ways to look« (Lewis 2014: 17; s.a. Steedman 2002: 
76). Es stellt sich also die Frage, wie mit diesen epistemologischen Grenzen 
umzugehen ist, wenn das Archiv nicht vollständig als Ausgangspunkt der 
Geschichtsschreibung verworfen werden soll, aber zugleich seinen trügeri
schen Versprechen widerstanden und seiner Gewalt begegnet werden will. 
Was könnte es heißen, Verlust und Abwesenheit nicht länger nur als Mar
ker von Gewalt zu verstehen, gegen welche es anzuschreiben gilt, sondern 
diese gleichzeitig auch als Widerstand gegen die Logiken des Archivs selbst 
zu begreifen? Denn, wie Alexis Pauline Gumbs nahelegt, »[a] fugitive you 
cannot find a record for is the most successful fugitive of all« (Gumbs 2020: 
110). Trotz Anerkennung der gewaltvollen Konstitution des Archives, kehren 
Projekte der gegen das Archiv gerichteten trans* und queeren Geschichts

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

schreibung immer wieder zu dessen restaurativen Versprechen zurück (vgl.
Arondekar 2009: 1). Snortons Studie lädt im Gegensatz dazu ein zu fragen,
welche Verbindungslinien zwischen der Gewalt der Medizin- und Kriminal
archive, die dennoch als privilegierte Orte der Wiederherstellung der trans*
und queeren Gegengeschichtsschreibung gelten, und der »grammar of vio
lence« (Hartman 2008: 4) der Archive des europäischen Kolonialismus und
der transatlantischen Versklavung bestehen. Snorton selbst weigert sich, die
fragmentarischen Geschichten und geisterhaften Silhouetten, die das Archiv
preisgibt, zu vervollständigen.

Jenseits der Binaritäten des Archivs: Denken mit dem Asterisk

Ähnlich wie Snortons Arbeit ist auch die vorliegende Studie durchzogen von
»Geistergeschichten«. Hiermit meine ich Geschichten von Personen und
manchmal auch Tieren, die ausgehend von den Spuren, die sie hinterlassen
haben, kaum erzählt werden können. Sie flackern nur kurz auf, ohne einen
klaren Anfang oder ein klares Ende. Diese Geschichten bleiben fragmenta
risch, opak und mitunter zweifelhaft. Dennoch lohnt es sich, sie zu erzählen.
Wie Kassandra Spooner-Lockyer und Katie Kilroy-Marac (2021) in »Ten Things

about Ghosts and Haunting« feststellen, müssen wir, um mit Geistern zu
denken, die evidenzbasierte Logik westlicher Wissenschaftssysteme mit samt
ihrer strikten Trennung von Faktischem und Fantastischem, Realität und Fik
tion, Objektivität und Subjektivität hinterfragen: »To think with and through
ghosts, we must think beyond binary oppositions (like visibility/invisibility,
absence/presence, now/then) to the excesses produced between and around
them« (vgl. Spooner-Lockyer/Kilroy-Marac 2021). Zugleich ist dieses »wir« ei
ne Fiktion, unsere soziale Positionierung, unsere Erfahrungen in der Welt und
die Art und Weise, wie diese durch die Vergangenheit geformt sind, bestim
men die Art und Weise, wie und mit welchen Geistern wir uns in Verbindung
setzen können und ob diese Verbindungen ausschließlich als unheimlich
wahrgenommen werden oder auch Fragmente von Lust und Vergnügen be
inhalten. Das Arbeiten mit Geistern erfordert daher sowohl ein positioniertes
als auch ein transdisziplinäres bisweilen vielleicht sogar antidisziplinäres
Arbeiten. Es stellt sich die Frage, wie wir den kolonialen Geistern, die durch
die Archive der trans* Geschichte spuken, gerecht werden können.

In popkulturellen Darstellungen können Geister meistens durch Wände
gehen, ihre Form verändern, sich entscheiden, ob sie unsichtbar sein wollen

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 51 

oder sich zu zeigen geben. Sie spuken, erschrecken, spielen Streiche, bringen 
Dinge durcheinander, aber sie mahnen auch, fordern Erinnerung ein und ge
ben so lange keine Ruhe, bis der Zustand, der sie an das Hier und Jetzt bin
det hat, verändert wird. Ähnlich wie diese Geister ignorieren auch die Geister, 
die durch dieses Buch spuken, die künstlich aufgezogenen Trennwände akade
mischer Schreibkonventionen, nehmen unterschiedliche Formen an, sind mal 
menschlich, mal tierisch, mal beides und mal keines von alledem. Dabei sind 
sie weder rein metaphorisch noch dienen sie lediglich der Verzierung oder Il
lustration. Sie sind nicht unwissenschaftlich, sondern im Sinne Hershini Bha
na Youngs »informed critical conjurings« (Young 2017: 3), durch historische 
Forschung kritisch informierte Imaginationen, von dem, was war, was hät
te sein können und was kommen kann. Mit diesem Ansatz geht es mir nicht 
darum, jenen eine Stimme zu verleihen, die von der Geschichte und ihrer he
gemonialen Narration verschluckt wurden. Vielmehr befasse ich mich damit, 
welche anderen Geschichtsnarrationen möglich werden, welche Perspektiven 
auf Geschichte, Gegenwart und Zukunft erfahrbar werden, wenn diese Geis
ter und ihr Wirken nicht länger verdrängt werden, sondern Raum bekommen 
sich zu entfalten (vgl. Young 2017: 23). Die Geister zeigen Verbindungslinien 
auf, schimmern zwischen Sichtbarkeit und Opazität, wollen stören und rufen 
zugleich dazu auf, sich mit ihnen in Beziehung zu setzen. Sie zwingen uns da
zu, unsere eigene Position und Positioniertheit wahrzunehmen und laden da
zu ein, unterschiedliche Formen des Denkens mit ihnen – nicht über sie – zu 
erkunden. 

Wenngleich diese Geister weder singulär noch ihre Geschichten in der ih
nen inhärenten Gewalt außergewöhnlich sind, geht es mir doch darum, ih
rer spezifischen Lokalität Rechnung zu tragen; nicht zuletzt, um unsere Be
ziehungen zu diesen Orten und ihrer Vergangenheit zu transformieren, denn, 
wie Avery F. Gordon schreibt: »Following the ghosts is about making a cont
act that changes you and refashions the social relations in which you are loca
ted« (Gordon 2008: 21). In diesem Sinne ist die hier vorgeschlagene Praxis nicht 
nur auf die lokale Verortung des Schreibens bedacht, sondern ist immer auch 
ein »situiertes Spekulieren« (Gramlich 2020: 16), das den schreibenden Körper 
und dessen Erfahrungen miteinbezieht, ohne diese zu einem universellen All
gemeinplatz zu verklären. Ich knüpfe damit an die lange Tradition feministi
scher Wissenschaftskritik an, die Wissen nicht nur als partikular und situiert 
begreifen, sondern darüber hinaus die eigene Positionierung in der Welt als 
erkenntnisstrukturierend und -produzierend fassen. So werden eigene Erfah
rungen des In-der-Welt-Seins zum Ausgangspunkt theoretischer Überlegun

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

gen genommen und Wissenschaft in den Worten Donna Haraways als »view
from a body« (Haraway 1988: 589) verstanden. Entgegen der andro- und euro
zentrischen Vorstellung eines entkörperten Subjekts der Wissensproduktion,
dessen Position unmarkiert bleibt und dessen Blick von nirgendwo die Macht
hat, zu sehen, ohne gesehen zu werden, geht dieser Ansatz davon aus, dass je
des Wissen bedingt und damit situiert ist. Trans*feministische post- und de
koloniale Praktiken des Spekulierens schließen hier an und wenden sich gegen
den »Gottes-Trick« (ebd.: 582) historischer Meister_innenerzählungen:

Auf Distanz zu Narrationen von Subjekt und Geschichte, die ihre Historizität
und Lokalität als Universalismus tarnen, reagiert feministisches Spekulieren
auf historische Auslassungen, diskursive Festschreibungen und gewaltvolle
Unterscheidungen, was als (menschliches) Leben gilt und was als nicht-le
benswert ex negativo zu dessen Konstitution beiträgt. (Gramlich 2020: 10)

Feministisches Spekulieren ist hier also nicht bloße Mutmaßung, fantastische
Imagination und hochstaplerische Erfindung. Sie ist nicht das Gegenteil von
faktengetreuem historischen Arbeiten, sondern eine Praxis des Re-Narrativie
rens, die auf Lücken, Tilgungen und gewaltsame Verzerrungen historischer
Meister_innen-erzählungen reagiert. Sie lässt die Brüchigkeit und das Speku
lative jeder Geschichtsnarration sichtbar werden.

Dabei besteht, wie Saidiya Hartman (2008) deutlich macht, immer auch
die Gefahr, die Lücke zu schließen. Mit ihrem Konzept der kritischen Fabulation
entwickelt Hartman eine Praxis des Schreibens gegen die Grenzen des histori
schen Archivs. Hierbei versucht sie, zwischen der Gewalt des Archivs und der
Sprache, die diese wiederholt, Raum zu schaffen, so dass ein Leben jenseits von
Gewalt und Tod vorstellbar wird. Angesichts der Unmöglichkeit, die Geschich
ten Schwarzer Frauen aus den Archiven des transatlantischen Sklavenhandels
zu rekonstruieren, wird Imagination von Hartman als produktives Mittel ge
nutzt, um die Vergangenheit neu zu denken und mit der Lücke zu ringen, ohne
dabei den Anspruch zu erheben, den Toten eine Stimme zu verleihen oder sie
zu repräsentieren (vgl. ebd.: 12). Imagination wird zum fürsorglichen und ver
antwortlichen Akt den durch Gewalt zum Schweigen gebrachten gegenüber.
Sie refiguriert auf poetische Art und Weise das Verhältnis von Fakt und Fik
tion und stellt ein Gegengewicht zu den machtvollen Wahrheitseffekten des
Archivs dar (vgl. Bychowski et al. 2018: 674). Gleichzeitig, so Hartman, ist kri
tisches Fabulieren immer von der eigenen Unmöglichkeit begleitet. Es ist ein
beständiges Ringen mit Archiv und Sprache; es ist der Versuch, »to tell an im

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 53 

possible story and to amplify the impossibility of its telling« (Hartman 2008: 
11). Diesen Unmöglichkeiten und der Frage, welche Geschichten uns lücken
hafte, gewaltvolle oder vermeintlich »leere« Archive dennoch erzählen, wid
men sich die folgenden Kapitel. Die »Geistergeschichten« beschäftigen sich in 
diesem Sinne mit dem, was gewesen sein könnte, mit den Möglichkeiten einer 
Vergangenheit jenseits der Gewalt der dominanten Erzählung, ohne jedoch zu 
versuchen, diese trans*feministischen Fabulationen als historische Wahrheit 
festzuschreiben. Gemeinsam kreisen die folgenden Kapitel um die Leerstellen, 
exponieren sie, verschieben sie, zeigen die Fülle, die ihnen zugrunde liegt und 
suchen nach anderen Wegen, trans* Geschichte(n) zu erzählen. 

Trans* (mit Asterisk) ist ein relativ junger und gleichsam umstrittener 
Begriff geschlechtlicher Identifizierung. Der Asterisk wird dabei (angelehnt 
an dessen Wildcard-Funktion in Programmiersprachen) als symbolischer 
Platzhalter verstanden, der Raum für möglichst viele transgeschlechtliche 
Identifikationen anbieten soll. Ein Asterisk nach trans bedeutet demgemäß, 
dass der Vorsilbe trans- eine Kombination beliebig vieler (oder auch null) 
Zeichen folgt, zum Beispiel transgender, transident, transsexuell. Als Schlagwort 
im Kontext historischer Archivrecherche ist trans* auf Grund genau dieser 
Platzhalterfunktion jedoch denkbar ungeeignet, da die Suche nach »trans*« 
einerseits ein zu weites Netz spannen und zu unpassenden Ergebnissen 
führen würde und andererseits viele jener Identitäten, die der Begriff be
schreiben will, die aber nicht mit dem Präfix trans- beginnen, nicht erfasst 
werden können (vgl. Rawson 2015: 545; Tompkins 2014: 27).20 

Trotz (oder gerade wegen) dieser Unzulänglichkeiten birgt trans* meiner 
Ansicht nach kritisches Potenzial, welches über die anti-identitäre Verwen
dung von transgender (vgl. Stryker 2008) hinausgeht. Damit schließe ich un
ter anderem auch an aktuelle Auseinandersetzungen innerhalb der Trans Stu
dies rund um den analytischen Gehalt von trans/trans-/trans* und die Praktiken 
des Transings (Stryker/Currah/2008), der Transversalität und der Transitivität 

20 Eine Suche nach »trans*« im digitalisierten Archiv der historischen Zeitungen und Zeit
schriften der Österreichischen Nationalbibliothek verdeutlicht dies: Die Suche führt 
für den Zeitraum 1848 bis 1945 zu weit mehr als 800.000 Treffern, wobei nicht nur 
die Zeitschrift Transilvania – eine im 19. Jahrhundert erschienene Monatsschrift für sie
benbürgische Landeskunde, Literatur und Landeskultur – als relevant gelistet wird, 
sondern auch sämtliche Artikel, die die Wörter Transport, Transformation, Translation 
oder Transaktion enthalten, aufscheinen. Zum Vergleich: Eine Suche nach dem Begriff 
Transvestit bringt für den gleichen Zeitraum gerade einmal sechsunddreißig Treffer. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne 

(Snorton 2017), welche diese Begriffe kennzeichnen, an. So haben bereits Su
san Stryker, Paisley Currah und Lisa Jean Moore (2008) auf den relationalen 
und offenen Charakter von trans- hingewiesen, der eine Vielzahl von Endungen 
erlaubt. Diese Relationalität ermöglicht nicht nur »categorical crossings, le
akages, and slips of all sorts« (Stryker/Currah/Moore 2008: 11), sondern desta
bilisiert zugleich auch die Vorstellung, dass spezifische Kategorien von Men
schen, Dingen oder Phänomenen »trans« seien, während sich andere durch 
Abgeschlossenheit und Fixiertheit auszeichnen würden. Statt als auf eine ab
geschlossene geschlechtliche Identität hinzuweisen, verweise trans- vielmehr 
auf eine Praxis des Transing, des Überschreitens kategorialer Fixiertheit und 
der Ko-Artikulation von Geschlecht mit anderen verkörperten Eigenschaften 
(vgl. ebd.: 13). 

Eva Hayward und Jami Weinstein (2015) schließen an die Diskussion über 
die Relationalität von trans- an und betonen, dass insbesondere der Asterisk 
als Suffix, der sich an das Präfix trans- anhängt diese Relationalität noch ver
stärkt. Symbolisiert durch den Stern, dessen Strahlen in alle Richtungen zei
gen, trans* »both points and touches« (ebd.: 198). Als Präfix und Suffix zu
gleich braucht trans* immer ein Objekt als Bezugspunkt, um intelligibel zu 
werden. Diese Relationalität eröffnet laut Hayward und Weinstein die Mög
lichkeit, über Prozesse des In-Beziehungs-Seins und gemeinsamen Werdens 
nachzudenken, denn trans* ist zugleich präpositional und präontologisch: »[It] 
is not a thing or being, it is rather the processes through which thingness and 
beingness are constituted« (ebd.: 196). Der Asterisk markiert jenen Prozess, der 
dem Präfix trans- Bedeutung verleiht. 

Marquis Bey führt diese Argumentation in »The Trans*-ness of Black
ness, the Blackness of Trans*-ness« (2017) weiter aus. Bey argumentiert, dass 
trans* Präfix und Suffix zugleich ist, jedoch keinen Wortstamm besitzt und 
dadurch seine eigene Flüchtigkeit und fundamentale Instabilität markiert. 
Auf diese Weise markiert trans* die Weigerung, gewusst zu werden; wie Bey 
schreibt, »[t]rans* is that refusal to be itself, to be sure of itself, to be sure 
that it is where it’s at« (Bey 2017: 286). So eröffnet trans* die Möglichkeit, über 
eine Vielzahl transitiver und transgressiver Bewegungen nachzudenken, die 
nicht auf ein Ziel ausgerichtet sind oder auf ein bestimmtes Verständnis von 
Geschlecht und dessen inhärente weiß-westlich-bürgerliche Prägung. Auch 
Snorton folgt in Black on Both Sides (2017) einer solchen grammatologischen 
Auslegung, welche den Fokus auf Transitivität legt und Trans-Sein ebenso wie 
Schwarzsein als grundlegende Voraussetzungen für Ontologien der Differenz 
und des Menschlichen versteht. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 55 

Aus diesen Überlegungen ergibt sich, dass trans* Geschichte also weniger 
die Geschichte von trans* Subjekten ist, sondern vielmehr die Geschichte von 
trans* selbst und jenen Objekten, die »Transsexualität« als moderne Kategorie 
des Wissens hervorgebracht haben. Damit will diese Studie auch einen Beitrag 
zu dem Projekt der Critical Trans Studies leisten, dessen Aufgabe Yv E. Nay und 
Eliza Steinbock folgendermaßen zusammenfassen: »tracing histories of colo
nialism and white supremacy that underwrites dominant concepts of gender 
and sexuality which have accompanied the formation of our field [Anm. J.G.: 
gemeint sind Trans Studies]« (Nay/Steinbock 2021: 150). In anderen Worten 
stellt sich in einer solchen Perspektivierung weniger die Frage, ob eine histo
rische Figur trans* gewesen ist, als vielmehr, unter welchen Bedingungen und 
in welchen Beziehungen spezifische Subjektformationen und die damit ver
bundenen Bezeichnungspraktiken entstehen konnten. So lassen sich auch vie
le der in der vorliegenden Studie beschriebenen Personen nicht eindeutig oder 
einfach als »trans*« beschreiben – entweder, weil ihnen das Vokabular nicht 
zur Verfügung stand, weil sie ihren Körper und ihr Geschlecht auf eine Art 
und Weise erlebt haben, die uns in der Gegenwart verschlossen bleibt, oder 
weil sie ein anderes geschlechtliches Selbstverständnis hatten, das sich nicht 
in heutige binäre Verständnisse von cis und trans* einfügen lässt. Was sie je
doch zeigen, ist die lange Geschichte der Wandelbarkeit von Geschlecht sowie 
die Geschichte jener Strukturen und Ideen, die die Geschlechterbinarität als 
natürlich erscheinen lassen. Diese beginnt nicht erst mit dem späten 19. Jahr
hundert, wo dieses Buch ansetzt, erfährt hier aber im Zusammenspiel von ko
lonialer Wissensproduktion, erstarkender Bedeutung der Medizin und Biolo
gie und technischen Neuerfindungen im Labor und im öffentlichen Leben eine 
Bedeutungsaufladung, die bis heute anhält. Um diese trans* Geschichten geht 
es im vorliegenden Buch. 

Der Asterisk, der sich trans- anhängt, hat dabei nicht nur das Potential auf 
die Relationalitäten und Unabgeschlossenheit geschlechtlicher Kategorien 
hinzuweisen, sondern kann in Anschluss an dessen Verwendung in Schwar
zen feministischen Theorien und innerhalb radikaler Schwarzer Kritiken auch 
auf die Position des Unausgesprochenen und Unaussprechbaren hinweisen 
(vgl. Garde 2021: 223). So findet sich in den Arbeiten von Saidiya Hartman 
(2008), Christina Sharpe (2016) und Katherine McKittrick (2014) eine weniger 
an Semantik und Symbolik orientierte Konzeption des Asterisks. 

Als Asterisk in der Geschichte der Moderne weist er auf jene Erzählungen 
hin, deren Rekonstruktion unmöglich ist, wie Hartman in »Venus in Two 
Acts« (2008) eindrücklich aufzeigt. Konfrontiert mit der Unmöglichkeit, die 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Geschichte von Schwarzen Frauen außerhalb der Grammatiken der Gewalt,
die sie als bezifferte und austauschbare Waren konstruiert hat, zu erzählen,
beschreibt Hartman die Archive des transatlantischen Handels als »death
sentence, a tomb, a display of the violated body, an inventory of property, a
medical treatise on gonorrhea, a few lines about a whore’s life, an asterisk in
the grand narrative of history« (Hartman 2008: 2, Hervorh. J.G.). Als »asterisked
archives« (McKittrick 2014) sind die Logbücher der Schiffe gefüllt mit Ge
schichten der Gewalt, der Verdinglichung und Entmenschlichung, in denen
Schwarzes Leben und Schwarze Subjektivität unsagbar und unaussprechbar
bleiben. Schwarzes Leben wird zum »asterisked human« (Sharpe 2016), zur
undenkbaren Position, welche gleichzeitig über- als auch unterdeterminiert
ist. Schwarzsein und Schwarze Körper wurden im Zuge der Versklavung einer
seits einer beständigen Transformation und Umdeutung unterworfen, welche
sie zu austauschbaren Waren machte, und gleichzeitig stürzten sie durch die
Unmöglichkeit, innerhalb ihrer Raster erfasst zu werden, die eurozentrischen
und westlichen Wissensordnungen von Geschlecht und Sexualität in die Krise.
Der Atlantik, so Sharpe, ist daher immer schon auch der Trans*Atlantic (ebd.:
30), insofern, als dass trans* auf den Exzess und die Refiguration Schwarzer
Körper im Zuge der Middle Passage hinweist. Im Trans*Atlantic beschreibt
trans* also die Geschlechterkonfigurationen und -transgressionen, die das
konstitutive Außen der modernen Geschlechterordnung bilden. Dergemäß
wird kolonisierten und versklavten Körpern im selben Moment eine exzessive
und monströse Geschlechtlichkeit und Sexualität zugeschrieben wie sie als
zu wenig geschlechtlich differenziert und gänzlich außerhalb der Kategorien
»Mann« und »Frau« verortet werden. Ohne sich auf transgeschlechtliche
Körper zu beziehen, weist trans* so analytisch auf die zentrale Rolle hin, die
die binäre Geschlechterordnung in der modernen Konzeption des Menschen
versus dem Schwarzen versklavten Körper als Nicht-Mensch einnimmt.

Die theoretischen Arbeiten von Hartman, Sharpe und McKittrick ermög
lichen es, mit und in den zum Schweigen gebrachten Klängen des Asterisks
zu denken und so nach dem Ungesagten, den Lücken, dem »black noise – the
shrieks, the moans, the non-sense, and the opacity« (Hartman 2008: 12) zu fra
gen, ohne diese jedoch einer zweiten Ordnung der Gewalt (vgl. ebd.: 5) auszu
setzen, in dem sie in den unmöglichen Klang einer rekonstruierten Erzählung
gezwungen werden. Denken mit dem Asterisk ruft in diesem Fall dazu auf,
gleichzeitig mit und gegen die Stille des Archivs zu arbeiten, sich mit dessen
Anwesenheiten und gewaltvollen Abwesenheiten auseinanderzusetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte 57 

Dabei unterscheiden sich die von Hartman, Sharpe und McKittrick be
schrieben Archive der transatlantischen Versklavung und deren Lücken und 
Auslassungen auf fundamentale Art und Weise von den Archiven der Sexu
alwissenschaft, der Medizin und der Endokrinologie, die im Zentrum der 
vorliegenden Studie stehen. Letztere sind bei weitem keine Inventarlisten, 
kein Todesurteil, keine mathematische Abhandlung über den Wert verding
lichter Körper. Dennoch sind sie verbunden und die Konzeption von trans* 
respektive des Asterisks, welche Hartman, Sharpe und McKittrick anbieten, 
lädt dazu ein zu fragen, was denkbar wird, wenn diese Perspektive auf die 
innerhalb der Trans Studies privilegierten Archive gerichtet wird. Die Strahlen 
des Asterisks, der sich an die Präposition trans- anhängt, reichen nicht nur 
über die Grenzen einer klar gekennzeichneten Identität, sondern auch über 
die Grenzen des Archivs hinaus. Trans* als Analysewerkzeug fragt dann nicht 
mehr nur nach kategorialen Überschreitungen und Bewegungen sowie rela
tionalen Prozessen, sondern ist auch aufmerksam für das, was nicht gesagt 
wird, was nicht gesagt werden kann. Denn phonetisch markiert der Asterisk 
das Stimmlose, das wofür »die dominante Kultur keine Sprache bereitstellt« 
(Garde/Harder 2021: 212). Beim Versuch ihn zu sprechen, schließen sich die 
Stimmlippen und verhindern, dass lautsprachlicher Klang entweicht. Ausge
sprochen wird trans* also zu trænz, der Asterisk verschluckt von seiner eigenen 
Unsprechbarkeit.21 Auf diese Weise wird das Asterisk, der trans- folgt, zu 
einer ständigen Erinnerung an die gewaltsam zum Schweigen gebrachten 
und doch grundlegend konstitutiven Geschichten des Kolonialismus und der 
transatlantischen Versklavung, als jenes relationales Objekt, das die Präposi
tion trans- mit Bedeutung auflädt, »calling attention to the fact that we cannot 
theorize the multitude of trans* phenomena without taking into account 
how race is a technology that reifies and disrupts gender along colonial lines« 
(cárdenas 2021: 12). 

Queere und feministische linguistische Interventionen haben aber auch 
gezeigt, dass es möglich ist, die Schließung der Stimmritze zu hören, das ent
stehende Schweigen des Asterisks wahrzunehmen und ihn als Signifikant ei
ner nicht erzählten Geschichte und einer unmöglichen Subjektposition inner
halb der dominanten Sprache zu verstehen, ohne dabei dem falschen Glauben 

21 Dies gilt im Kontext dieser Arbeit v.a. für die deutsche lautsprachliche Aussprache und 
ist keinesfalls universal, so vokalisieren z.B. einige Sprachausgabeprogramme compu

tergestützter Kommunikation den Asterisk. 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

aufzusitzen, den Asterisk selbst zum Sprechen bringen zu können. Das Hö
ren des Asterisks in den Archiven erfordert demnach eine Form des Zuhörens,
die anerkennt, dass die Leben, die durch den Asterisk (nicht) bezeichnet wer
den, außerhalb der Zonen des Intelligiblen des Archivs stehen und notwendi
gerweise opak bleiben müssen. Es ist in den Worten von Dylan Robinson »a
listening practice that does not – seeks not to – know what it hears« (Robinson
2020: 64), selbst dann, wenn das Gehörte Stille ist.

Ähnlich wie Kai Green verstehe ich trans* in einer solche Perspektivierung
als Methode im, Kritik am und Orientierung zum Archiv und zu Geschichte glei
chermaßen, »as a decolonial demand; a question of how, when, and where one
sees and knows; a reading practice that might help readers gain a reorientati
on to orientation« (Green 2016: 67). Eine solche Operationalisierung von trans*
als Analysewerkzeug ist aufmerksam für die Fülle, die sich in den Lücken der
Archive aufspannt, die flüchtigen Momente, die sich der Benennbarkeit und
Klassifikation entziehen oder ihr vorausgehen, die anwesenden Abwesenhei
ten und die gespenstischen Spuren, die an den Rändern der Archive aufschei
nen (vgl. ebd.: 80).

Trans* Geschichte(n) mit und durch den Asterisk zu denken, bedeutet dem
nach, diese immer wieder auf ihre gewaltsamen Ausschlüsse, Widersprüche
und Verflechtungen hin zu befragen, die in Erfolgserzählung der europäischen
Moderne verdrängt werden und jene, die in der Stille des Archivs kaum denk
bar sind. Gleichzeitig geht es nicht darum, auf festen Zuschreibungen zu be
harren, Eindeutigkeiten dort herzustellen, wo sie nicht zu finden sind oder Ge
schichten »wiederherzustellen«. Vielmehr lädt der Asterisk dazu ein, temporä
re und fragile Beziehungen und Verflechtungen in den Vordergrund zu rücken
und Geschichte und Geschichten in ihrer Unabgeschlossenheit offen zu halten.
Eine solche Herangehensweise folgt auch dem Aufruf von Jules Gill-Peterson,
die Archive der europäischen Sexualwissenschaft und ihre verwandten Felder
nicht aufgrund ihrer Auslassungen und Gewalt zu verwerfen, sondern statt
dessen Lesepraxen zu entwickeln, die aufmerksam für die »unanticipated si
gnificance of historical desubjectification« (Gill-Peterson 2018b: 617) sind. An
statt also mit oder gegen das Archiv zu lesen, dieses als entweder voll oder leer zu
begreifen, in ihm nach Anwesenheiten oder Abwesenheiten zu suchen, sucht ein
trans*-analytischer Ansatz danach, diese Dualismen zu überschreiten (trans-)
und stattdessen die Gleich- und Unzeitigkeiten historischer Verstrickungen
und flüchtiger Verbindungen (*) herauszustellen. Dies sind diese trans* Ge
schichten der Moderne, denen ich in dieser Forschungsarbeit nachgehe.

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002 - am 13.02.2026, 16:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

