1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen:
Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

Ask the colonial ghosts if they live in
your bones. Ask the colonial ghosts if
they live in your bones. Ask the colonial
ghost what they took and they’ll tell
you that..You're dancing on it. You're
dancingoniit.

——Rae Spoon, Come On Forrest Fire Burn
the Disco Down, 2008

To write stories concerning exclusions
and invisibilities is to write ghost sto-
ries.

——Avery Gordon, Ghostly Matters, 2008

Die Matte, auf der ich liege, ist unangenehm kalt. Wahrend das tiber mir mon-
tierte Gerdt langsam und surrend meinen Korper entlangfihrt, stellen sich die
Haare an meinen Armen auf. Das Gerit wirkt schwer und klobig und mit je-
der Minute, die ich still liegen muss, wichst meine Angst, dass es abbrechen
und auf mich herabfallen wird. Doch dann ist es pl6tzlich still. Das Surren hat
aufgehort und die Arztin, die zuvor das Zimmer verlassen hatte, betritt den
Raum. Das Zimmer befindet sich auf einem der zahlreichen diisteren und ver-
winkelten Korridore des Wiener Allgemeinen Krankenhauses, dessen dunkel-
griin und orange gestrichenen Winde schon lange aus der Mode gekommen
sind. Die riesigen Betontiirme am Wahringer Giirtel, die heute das Allgemeine
Krankenhaus beherbergen, wurden in den 1960er Jahren auf dem Gelinde der
ehemaligen Landesirrenanstalt errichtet. Die Schreie und das Stohnen derje-
nigen, die dort eingesperrt und misshandelt wurden, spuken noch heute durch
die Ginge des Krankenhauses.

- am 13.02.2026, 16:23:08.



https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Aber es ist nicht nur die Architektur, die von den Geistern vermeintlich ver-
gangener Tage heimgesucht wird. Nach wenigen Minuten halte ich ein Rént-
genbild von meinem Skelett in den Hinden, daneben Tabellen und Grafiken,
die die Ergebnisse der Knochendichtemessung im Verhiltnis zu Normwerten
einordnen und verbildlichen. Im Versuch, dem Befund schon irgendetwas ab-
zugewinnen, bevor ich ihn einige Stockwerke héher meiner Endokrinologin
zur Interpretation tiberreichen werde, wandert mein Blick zwischen den Ta-
bellen, Grafiken und der Réntgenaufnahme hin und her, nur um immer wieder
auf dem Bild meines Skeletts zu verweilen. Es zieht meinen Blick magisch an,
aber je linger ich es betrachte, desto unwohler fithle ich mich; von den Zehen
bis zur Spitze des Kopfes blofgestellt, das Innerste nach auf3en gekehrt, sicht-
bar gemacht und vermessen. Gleichzeitig hat es etwas Gespenstisches, mich
selbst so zu sehen, als hitten meine Knochen ein Eigenleben, das mir ansons-
ten verborgen bleibt.

Erstim Hinausgehen fillt mir die obere Zeile des Befundes auf, in der mei-
ne Daten festgehalten wurden: Links ein Name, den ich schon lange nicht mehr
als meinen erkenne, die Patient_innenziffer und mein Geburtsdatum, rechts
Angaben zu GréfRe, Gewicht und Alter und in der Mitte: Sex: Female, Ethnicity:
White.

Stutzend tiber die Markierung von Geschlecht und »Ethnizitit« auf dem
Befund drehe ich noch einmal um und frage die Arztin, was es mit diesen An-
gaben auf sich hat. Sie erklirt mir schulterzuckend, das Gerit sei aus den USA
und dort seien diese Angaben relevant; im Gegensatz zu Osterreich, denn hier
gibe es schliefllich kaum nicht-weifle Menschen. Ich bin zu perplex, um darauf
zu reagieren. Stattdessen denke ich iiber alle méglichen Erwiderungen nach,
wihrend ich mit dem Dokument in der Hand zwei Stockwerke hinaufgehe,
um mir endlich die chefirztliche Bewilligung zum Beginn der Hormonthera-
pie abzuholen, auf die ich schon so lange wartete.

Das vorliegende Buch ist gewissermaflen eine lingst iiberfillige Antwort
auf diese gewaltvollen Kategorisierungen und ihre Verschrinkungen, auf die
kolonialen Geister, die sie auch in Osterreich wachrufen, und die verdring-
ten Geschichten, die ihnen zugrunde liegen. Es ist das Ergebnis von jahrelan-
ger »Knochenarbeit«, sowohl im herkémmlichen Sinne einer anstrengenden
und komplexen Arbeit als auch im Sinne der Wortherkunft, die auf die Arbeit
in Beinhdusern — den Aufbewahrungsorten von Gebeinen - verweist. Dieses
Buch wendet sich jenen vergessenen Knochen und Gebeinen zu, auf denen wir
unsere Hiuser errichtet haben.

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

Von Skeletten und Archiven

Dieses Buch beginnt nicht zufillig mit dem Bild eines gespenstischen Ske-
letts; mit Hormonen und Knochen, ihrer Vermessung und Klassifizierung ent-
lang von Geschlecht und »Ethnizitit«' sowie den Geistern, die diese wachrie-
fen. Trans* Personen, die wie ich in Osterreich Zugang zu einer geschlechts-
angleichenden Hormontherapie erhalten wollen, miissen neben zahlreichen
psychopathologisierenden Begutachtungsprozessen auch ein sogenanntes Ri-
siko-Screening iiber sich ergehen lassen, das feststellen soll, ob eine Hormon-
behandlung gesundheitliche Risiken bergen kénnte. Zu diesem Risiko-Scree-
ning zihlt auch die oben beschriebene Knochendichtemessung. Diese beruht
auf der Annahme, dass Geschlecht und »Ethnizitit« beziehungsweise »Rasse«
entscheidende Variablen seien, die die Dichte der Knochen und somit das Ri-
siko von Briichen oder Osteoporose beeinflussen.

In einer zweiteilig angelegten Studie, »The Bare Bones of Sex« (2005) und
»The Bare Bones of Race« (2008), analysiert die Biologin und Geschlechter-
forscherin Anne Fausto-Sterling zeitgendssische medizinische Fallstudien
hinsichtlich der Bedeutung von Knochendichte als Differenzmerkmal. Sie
kommt zu dem Schluss, dass medizinische Studien, die ein Korrelieren von
Geschlecht (codiert durch vermeintlich geschlechtsspezifische Hormone),
»Rasse« und Knochendichte behaupten, nicht nur theoretisch wie empirisch
inkohirent sind, sondern auch Knochen und Knochendichte filschlicherweise
als permanentes Merkmal individueller Kdrper konstruieren (Fausto-Sterling
2008: 670). Die Entwicklung von Knochen, ihr Wachstum und ihre Dichte
seien jedoch nicht durch Geschlecht und »Rasse« determiniert, also vermeint-
lich natiirlich, sondern vielmehr Ausdruck und Ergebnis sozialer Verhiltnisse
und individueller Lebensgeschichten, die Knochen formen, zum Beispiel
korperliche Belastung durch unterschiedliche Arbeitsformen, Aktivititen wie
Sport und Kinderspiele, Erndhrung und Vitaminzufuhr. Knochendichte als

1 »Ethnizitat« bezieht sich hier auf die Vorstellung, es giabe biologische Unterschiede
zwischen Menschen, die als bestimmten »ethnischen Gruppen« zugehoérig definiert
werden. Ich bin ich der Meinung, dass es sich hierbei um eine sprachliche Beschoni-
gung und Verschleierung rassistischer Denkmuster handelt. Um demgegeniiber die
andauernde Kontinuitat und Wirksamkeit kolonialrassistischer und nationalsozialis-
tischer Diskurse sichtbar zu machen, spreche ich im Folgenden stattdessen von »Ras-
se«.

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

messbare biologische Einheit ist demnach nichts Essenzielles, also einem in-
dividuellen Kérper inhirent und vorbestimmt, sondern sie wird durch soziale,
kulturelle, 6konomische und geopolitische Faktoren hervorgebracht. »Cul-
ture shapes bones« — Kultur formt Knochen, wie Fausto-Sterling (2005: 1491)
iiberzeugend darlegt. Angesichts dieser biologisch fundierten Erkenntnisse
stellt sich die Frage, warum sich der Glaube an die essenzielle Verbindung von
Geschlecht, »Rasse« und Knochen(dichte) dennoch hartnickig hilt und auf
welche historischen Diskurse und Praktiken dies zuriickgeht.

Die Vermessung und Klassifizierung von Knochen haben eine lange Ge-
schichte in Europa und auch in Osterreich, die aufs Engste mit der kolonia-
len Expansion und der wissenschaftlichen Konstruktion von »Rasse« und Ge-
schlecht verbunden ist. Die Vermessung von Kérpern, Skeletten und insbeson-
dere Schideln war im 18. und 19. Jahrhundert eine verbreitete Praxis, mithil-
fe derer vermeintlich biologische Unterschiede und damit verbundene Eigen-
schaften zwischen Menschengruppen konstruiert wurden, die wiederum ei-
ne pseudowissenschaftliche Legitimation der Ausbeutung, Unterwerfung und
Versklavung lieferten. Die Vorstellung, dass bestimmte Kérper aufgrund ihres
Geschlechts und der ihnen zugeschriebenen »Rasse« stirkere Knochen hitten,
korreliert somit auch auf komplexe und unbequeme Art und Weise mit koloni-
alrassistischen Diskursen iiber die extreme korperliche Belastbarkeit Schwar-
zer Menschen, welche sie als pridestiniert fiir die Konditionen der Verskla-
vung erschienen lie.

Eine besondere Rolle nahm dabei ab dem spiten 18. Jahrhundert die in der
vergleichenden Anatomie und physischen Anthropologie angewandte Vermes-
sung von Schideln ein. Mithilfe dieser empirischen und damit vermeintlich
objektiven Untersuchungsmethode, die auf der Idee basierte, dass eine Rela-
tion zwischen Schidel- und GehirngréfRe bestehe und sich anhand von Gré-
e und Form menschlicher Schidel Geschlecht und »Rasse« bestimmen lief3e,
wurde behauptet, Intelligenzunterschiede zwischen weiflen und Schwarzen
Personen, aber auch zwischen weifSen Mannern und weiflen Frauen nachwei-
sen zu kénnen. Die Konstruktion von »Rasse« und Geschlecht stiitzen sich ge-
genseitig. Auf diese Weise konnte behauptet werden, das hierarchische Welt-
bild, an deren Spitze der weifle Mann steht, sei wissenschaftlich nachweisbar
und »natiirlich«. Ebenso dienten diese Vermessungs- und Klassifizierungs-
praktiken dazu, Evolutionstheorien zu untermauern, die Schwarze Personen
als das fehlende Glied — den missing link — zwischen Menschen und Affen dar-
stellten und diese damit in ein hierarchisches Verhiltnis einordnete, das sie in
der Nihe von Tieren positionierte.

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

Das entsprechende »Material« fiir die diesen Theorie zugrunde liegenden
Klassifizierungspraktiken - also Vermessungen an lebenden »Objekten« aber
auch menschlichen Uberresten wie Skelette und Schidel — wurde hiufig im
Zuge kolonialer Forschungsreisen »gesammelt«.” Diese »Sammel-Titigkeit«
war in strukturelle Gewaltverhiltnisse eingebunden, da sie einerseits auf der
Plinderung von Grabstitten beruhte, anderseits aber auch durch den fehlen-
den Konsens der Nachfahr_innen und Gemeinschaften in Bezug auf den Um-
gang mit den menschlichen Uberresten der Verstorbenen geprigt war. Diese
Gewaltverhiltnisse wirken bis heute durch die zum groflen Teil noch immer
ausstehenden Restitutionen der menschlichen Uberreste fort (vgl. Legassick/
Rasool 2000).

Gleichzeitig wird in der einleitenden Vignette »Rasse« selbst zum Ge-
spenst, das direkt nach seinem Erscheinen in Osterreich mit dem Verweis der
Arztin, dass die Messgerite in den USA produziert werden, erneut verdringt
und in ein nicht-europiisches Auflen verlagert wird. Die durch die Arztin
geduflerte Vorstellung, dass die Kategorie »Rasse« fiir den 6sterreichischen
(oder gar europiischen) Kontext keine Relevanz (mehr) besitze, und die Aus-
lagerung der Kategorie »Rasse« (und damit verbunden auch die gleichsame
Externalisierung von Rassismus) in die USA bezeichnet Fatima El-Tayeb (2011:
xvii) als Ausdruck einer europiischen »ideology of racelessness«. Wihrend
das Konzept der »Rasse« und dessen (pseudo-)wissenschaftliche Begriitndung
zwar im Europa der Aufklirung seinen historischen Ursprung hat, herrscht
hier nicht zuletzt seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges und dem im Kontext
der postnazistischen Vergangenheitsbewiltigung 1950 verfassten UNESCO
Statement of Race, welches Theorien zur Existenz biologischer »Rassen« dis-
kreditiert, die Vorstellung vor, dass »Rasse« in Europa keine Bedeutung habe.
Diese Ideologie macht die fortwihrende und alltigliche Prisenz von »Rasse«
sowie die Effekte rassifizierter Macht und rassistischer Strukturen in Europa
unsichtbar und damit hiufig auch un(be)sprechbar (vgl. El-Tayeb 2011; dies.
2016; Wekker 2016). Das Sprechen iiber »Rasse« und Rassifizierung erscheint
somit als unzeitgemafd und nicht in die europiische Gegenwart gehérend.

Dieses Buch nimmt die in dieser Vignette sichtbar werdende fortwirkende
Bedeutung pseudo-wissenschaftlicher und kolonial-rassistischer Theorien zur

2 Der Begriff »sammeln« suggeriert das Zusammentragen gefundener und frei verfiig-
barer Objekte, auf die es keinerlei (konkurrierende) Besitzanspriiche gibt. Von anthro-
pologischen »Sammlungen« menschlicher Uberreste zu sprechen, verschleiert dem-
nach den gewaltvollen und bisweilen auch illegalen Kontext ihres Zustandekommens.

- am 13.02.2026, 16:23:08.

15


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Verbindung von »Rasse«, Geschlecht und Menschlichkeit zum Anlass, um da-
nach zu fragen, welche Verbindungslinien zwischen Kolonialgeschichten und
trans” Geschichten bestehen. Was passiert mit unserer Perspektive auf trans®
Geschichtsschreibung, deren Inhalte und Subjekte, wenn Kolonialgeschichte
und die von ihr produzierten Geister in den Mittelpunkt gestellt werden? Wie
verindert eine solche Verschiebung nicht nur unseren Blick darauf, was trans®
Geschichte umfasst, sondern auch auf die kolonialen Geister, von denen ihre
Erzihlung noch heute heimgesucht wird?

Es mag zu vereinfacht erscheinen, eine direkte Verbindung zwischen
(m)einer Knochendichtemessung im Rahmen einer sogenannten geschlechts-
angleichenden Hormontherapie im 21. Jahrhundert und den Knochen- und
Korpervermessungspraktiken des 18. und 19. Jahrhunderts sowie den damit
verwobenen Geschichten, kulturellen Bildern und kolonialen Wissenssyste-
men vorzuschlagen. Die Persistenz von »Rasse«in den medizinischen Normen
und Praktiken, die heute »Transsexualitit« als Diagnose konstituieren und
deren »Behandlung« bestimmen, weist jedoch darauf hin, dass trans* Ge-
schichte und Kolonialgeschichte zusammengedacht werden miissen. Der
Aufgabe, diese im ersten Moment unwahrscheinlich erscheinenden Verbin-
dungen herauszuarbeiten, der Verflechtungsgeschichte weitere Fluchtlinien
hinzuzufiigen und dabei den gewaltsam verdringten Geistern und ihren
Geschichten Raum zu geben, widmet sich die vorliegende Studie aus einer
postkolonialen, intersektionalen und trans*feministischen Perspektive. Mein Blick
richtet sich dabei vor allem auf Osterreich im spiten 19. und frithen 20.
Jahrhundert, um nachzuvollziehen, wie diese Geschichten sich gegenseitig
konstituierten und wie Verflechtungen in die Gegenwart hineinwirken. Damit
reagiere ich auch auf ein dringendes Forschungsdesiderat, denn die Aufarbei-
tung von trans* Geschichte in Osterreich ist bislang vor allem auf die zweite
Hilfte des 20. Jahrhunderts beschrinkt. »Die Geschichte von Trans*Personen
und Trans*Bewegungen in Osterreich ist eine (fast) ungeschriebene, eine ver-
schwiegene, eine >vergessene« Geschichtex, hilt Persson Perry Baumgartinger
(2013: 151) fest.> Ein weit verbreitetes und oft wiederholtes Sentiment beziig-

3 Tatsdchlich leisten Baumgartingers eigene Arbeiten einen zentralen Beitrag zur Aufar-
beitung dieser Geschichte. So hat er mit Trans Studies. Historische, begriffliche und aktivis-
tische Aspekte (2017) nicht nur die erste deutschsprachige Einfithrung in die Trans Stu-
dies verfasst, die auch wichtige Einblicke in die Entwicklung der Trans*Bewegung in Os-
terreich gibt, sondern mit seiner Abhandlung Die staatliche Regulierung von Trans (2019)
auch die bislang einzige Monografie vorgelegt, die sich aus einer kritischen Perspekti-
ve mit dem Gsterreichischen»Transsexuellen-Erlass«und den spezifischen Formen der

- am 13.02.2026, 16:23:08.



https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

lich der Frage nach dem Inhalt und den Subjekten von trans* Geschichte in
Osterreich im spiten 19. und frithen 20. Jahrhundert ist, dass es sie schlicht-
weg nicht gegeben hitte. Die Reaktionen diverser osterreichischer Archive
auf mein Forschungsinteresse scheinen diese Beobachtung zu bestitigen,
denn immer wieder endeten Rechercheanfragen mit der Antwort, dass sie
keine Materialien beherbergen, die trans® Leben im spiten 19. und frithen
20. Jahrhundert bezeugen konnten. Die Suche nach trans® Geschichte(n) in
Osterreich gestaltet sich, in den Worten der trans* Aktivistin Gloria G., nicht
selten als eine Suche nach etwas, »das es offiziell gar nicht gibt« (G. 2001: 271).

In diesem Sinne widerspreche ich mit dieser Studie gleich zwei sich im 6f-
fentlichen Diskurs aber auch in der Wissenschaft hartnickig haltenden Nar-
rativen: Erstens, dass Osterreich keine nennenswerte Kolonialgeschichte und
zweitens, dass Osterreich keine trans* Geschichte vor dem spiten 20. Jahrhun-
dert habe. Demgegeniiber schlage ich vor, trans* Geschichten in Osterreich als
Kolonialgeschichten zu denken und vice versa. Geschichten im Plural verweist
darauf, dass es hierbei nicht um dieeine trans* und Kolonialgeschichte geht, die
die Gesamtheit aller Ereignisse, Phinomene und Erfahrungen abdecken wiir-
de, sondern darum, dass diese historischen Narrative multipel, iiberlappend
und zugleich fragmentiert sind. Ich begriinde dies, indem ich zwei insbeson-
dere im deutschsprachigen Raum kaum verkniipfte Forschungsfelder mitein-
ander verbinde: Trans Studies und postkoloniale Forschung.

Trans oder Transgender Studies sind ein relativ junges, transdisziplinires
und heterogenes Forschungsfeld, das sich in den USA ab den 1990er Jahren
zu formieren begann. In der deutschsprachigen Forschungslandschaft ist
es nach wie vor unterreprisentiert, auch wenn sich in den letzten Jahren
ein deutlicher Anstieg an Forschungsarbeiten, die sich dem Feld zuordnen,
feststellen l4sst. Eigene dem Feld gewidmete Lehrstiihle gibt es bislang jedoch
nicht. Kernanliegen der Trans Studies ist es, die »normativen sozialen, kul-
turellen und politischen Regime, die bestimmte Kérper und Identititen als
snormal« und snatirlich< darstellen und andere als pathologisch verwerfen«
(Garde/Nay 2023: 45f.), zu untersuchen. Sie zielen darauf ab, die Dichotomie

Regulation von Geschlecht und Geschlechtertransgression in Osterreich auseinander-
setzt. Jedoch fokussiert Baumgartinger mit dem Ziel, die Geschichte einer sozialen Be-
wegung aufzuzeichnen und diese hinsichtlich ihrer Beziehung zum Staat und dessen
Regierungsformen zu kontextualisieren, vornehmlich auf die 1980er und 1990er Jahre.
Seine Arbeiten geben daher nur wenig Aufschluss iiber trans* Leben in Osterreich zur
langen Wende des 19. Jahrhunderts.

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

zwischen dem Uberschreiten und dem Fixieren von Geschlechtergrenzen zu
hinterfragen. Wie Baumgartinger (2017) in seiner deutschsprachigen Einfiih-
rung in die Trans Studies schreibt, sind diese demnach weder auf der Suche
»nach dem subversiven Geschlecht« (ebd.:32) noch der »Wahrheit« iiber trans*
Personen. Vielmehr sind Trans Studies an der Analyse ineinandergreifender
Unterdriickungsregime von Geschlecht und Geschlechternormen sowie de-
ren Reibungen und Widerspriichen interessiert (vgl. ebd.: 28). Trans Studies
verstehen sich als ein erkenntnistheoretisches Projekt, das in ein diskursives
Feld interveniert, in welchem trans® Leben und trans® Identititen objekti-
viert werden (vgl. Stone 1991, Stryker 2006). Aufbauend auf Michel Foucaults
Verstindnis von Kritik als Praxis der Entunterwerfung (vgl. Foucault 1992
[1990]), ist Susan Strykers (2006: 12f.) Definition von Trans Studies als »(de)sub-
jugated knowledges«, also (ent-)unterworfenes Wissen, zu einer kanonischen
Referenz geworden. Die Auseinandersetzung mit der Historizitit von trans®
Leben ist ein zentrales Feld der Trans Studies, um das Paradigma der hete-
ronormativen Zweigeschlechtlichkeit als ein westliches Konzept, das eng mit
der europiischen Moderne verbunden ist, zu entlarven.

Postkoloniale Forschung verfolgt ebenfalls das Interesse, das gegenwir-
tige Fortwirken kolonialer Gewalt als Kehrseite der europdischen Moderne
in den Fokus der Auseinandersetzung zu riicken. Postkoloniale Theorien er-
kliren, dass und wie nicht nur die ehemals kolonisierten Linder durch die
Geschichte kolonialer Herrschaft und anti-kolonialen Widerstands gepragt
wurden, sondern diese auch die kolonialen Metropolen zutiefst geformt ha-
ben. Wie Andreas Eckert und Shalini Randeria treffend formulieren: »Wir
leben alle in einer postkolonialen Welt, nicht nur jene Menschen in und aus
ehemals kolonisierten Gebieten« (Eckert/Randeria 2009:11). Eine zentrale Pri-
misse postkolonialer Forschung lautet, dass die Moderne keine europiische
Errungenschaft ist, sondern vielmehr auf den durch den transatlantischen
Sklavenhandel und den europiischen Kolonialismus etablierten Ausbeutungs-
systemen beruht. In anderen Worten versteht postkoloniale Forschung die
Moderne als Ergebnis globaler Interaktionen und asymmetrischer Machtver-
hiltnisse. Diese lassen sich nicht auf aktive Subjekte im globalen Norden und
passive Objekte im globalen Siiden reduzieren. Vor allem wird die Geschich-
te des Kolonialismus nicht als abgeschlossen verstanden. Vielmehr wirken
koloniale Diskurse in der Gegenwart fort.

Auseinandersetzungen mit Historizitit, Geschichtsschreibung, Archiven
und Erinnerungspolitiken sind demnach zentrale Aushandlungsfelder sowohl
der postkolonialen Forschung als auch der Trans Studies. Dabei sind beide For-

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

schungsansitze damit konfrontiert, dass die Geschichten derjenigen, die sie in
den Vordergrund riicken méchten — trans® und geschlechtsnonkonforme Per-
sonen sowie kolonisierte und rassifizierte Subjekte — in hegemonialen Archi-
ven nur schwer auffindbar sind. Allzu hiufig wurde Geschichte aus der Per-
spektive jener verfasst, die von aufden auf sie blickten: Weifde Kolonisator_in-
nen und europiische Reisende etwa, oder (itberwiegend minnliche) Arzte, Se-
xualwissenschaftler und Gerichtsmediziner. Eine Ursache dieser Abwesenheit
ist die gewaltsame Konstituierung der Archive selbst. Sie sind keine neutralen
Speicherorte, in denen historische Schriftstiicke, Akten, Briefe, Urkunden und
weitere Archivgiiter aufbewahrt werden, sondern zutiefst verbunden mit For-
men staatlicher und gesellschaftlicher Macht und schon immer durch Gewalt
konstituiert. Abgeleitet vom griechischen arkhe bezeichnet das Archiv gleich-
zeitig den Ort des Ursprungs und der Kontrolle, was auf die enge Verschrin-
kung von Macht und Archiv hinweist. So gibt es Derrida zufolge keine poli-
tische Macht ohne die Kontrolle iiber das Archiv (vgl. Derrida 1996: 4). Durch
die Sammlung von Aussagen und Artefakten etabliert das Archiv diese als his-
torische Ereignisse und produziert so Bedeutung. Dabei verschleiert das Ar-
chiv seine eigene Wahrheitsproduktion, indem es die in ihm gesammelten Er-
eignisse als historische Fakten prasentiert und somit die machtvolle Narrati-
on der Geschichte im Singular als einzige, wahre und faktische naturalisiert.
So formt die Entscheidung dariiber, was in ein Archiv aufgenommen, gesam-
melt und dort fir kommende Generationen bewahrt wird, das hegemonia-
le Gedachtnis und die dominante Geschichtserzihlung. In diesem Sinne be-
stimmt das Archiv »das Gesetz dessen, was gesagt werden kann« (Foucault 1973
[1969]:186). Diese machtférmige Konstitution des Archivs produziert notwen-
digerweise Abwesenheiten, Schweigen und Gewalt. Die Geschichten jener ge-
sellschaftlichen Gruppen, die historisch marginalisiert wurden, die struktu-
rell keine Kontrolle iiber das Archiv hatten oder deren historische Traditionen
im Rahmen der privilegierten Schriftkultur des Archivs nicht intelligibel wa-
ren, sind im Archiv oft unauffindbar oder treten nur durch Gewalt verzerrt
in Erscheinung. Insbesondere fiir Forschende, die sich mit minoritiren Ge-
schichten befassen — also den Geschichten von deprivilegierten, enteigneten
oder entrechteten Personen — ist das Archiv in Stephen Bests Worten zu einem
»repository of absence« (2011: 155) — einem Speicherort der Abwesenheit — ge-
worden.

Dieses Problem wird in der Einleitung vertieft, um den theoretischen
und methodischen Rahmen der Studie abzustecken. Dabei diskutiere ich
zunichst, was es bedeutet, trans* Geschichte zu schreiben, was Geschich-

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

te »trans*« macht und wie innerhalb der Trans Studies mit der Frage nach
historischer Evidenz und den Vorwiirfen der Asynchronitit und »Geschichts-
losigkeit« von trans® Leben umgegangen wird. In einem zweiten Schritt stelle
ich dominante Erzihlungen von trans® Geschichte vor und priife diese auf
ihre kolonialen Leerstellen. Schliefilich wird das Denken mit dem Asterisk als
Analyse, Methode und Kritik eingefithrt. Diese Art des Denkens erméglichtes,
die verwobenen und verdringten Geschichten, die im Zentrum dieses Buches
stehen, zu analysieren. Kapitel 2 nutzt diesen Ansatz, um herauszuarbeiten,
was der Begriff »Kolonialismus« fiir Osterreich bedeutet, einen Staat, der sich
unter dem Paradigma der »Neutralitit« bis heute als frei von kolonialer Ge-
schichte und Verantwortung inszeniert. Anhand verschiedener Schlaglichter
oOsterreichischer Kolonialgeschichte zeige ich, welche Rolle Geschlechter-
binaritit, Heteronormativitit und Rassifizierung fiir koloniale Diskurse in
Osterreich gespielt haben und frage, was es bedeutet, Kolonialgeschichte
aus einer trans*analytischen Perspektive zu betrachten. Anhand des bislang
kaum bekannten Wiener Instituts fiir Sexualforschung und seinem verlorenen
Archiv widmet sich Kapitel 3 der Geschichte der Sexualwissenschaften und
ihrer globalen und kolonialen Verstrickungen. Kapitel 4 vertieft dies im Hin-
blick auf die Forschungsarbeit des osterreichischen Endokrinologen Eugen
Steinach, der in seinem biologisch-experimentellem Institut im Wiener Pra-
ter die Grundlagen fir das legte, was wir heute als geschlechtsangleichende
Hormontherapie bezeichnen. Das Kapitel zeigt auf, wie das im Tierversuch
mit Ratten und Meerschweinchen produzierte Wissen zu Hormonen und
der Wandel- und Formbarkeit von Geschlecht durch koloniale Diskurse iiber
»Klima« und »Rasse« gepragt wurde. Zugleich arbeite ich heraus, dass dieses
Wissen stets an der Schnittstelle von Wissenschaft und Spektakel artiku-
liert wurde. Dadurch wird nicht nur die Rolle des Labors als Ort kolonialer
Wissensproduktion deutlich, sondern auch die verwobenen Geschichten,
die Osterreich als Teil des kolonialen Projekts begreifbar machen. In Kapitel
5 untersuche ich das kulturelle Archiv der »Geschlechtsumwandlung« und
analysiere, welches Wissen iiber Geschlecht und dessen Wandelbarkeit in der
medial vermittelten Offentlichkeit durch Tageszeitungen und populirwissen-
schaftliche Magazine produziert wurde. Zugleich nimmt dieses Kapitel die
Kritik am Anthropozentrismus von trans* Geschichte zum Anlass, danach zu
fragen, wie dieses Wissen durch die Kérper nicht-menschlicher Tiere, ver-
meintlicher Monster und rassifizierter »Anderer« unterfiittert wurde. Denn
wie Onni Gust kritisch feststellt: »In the small but rapidly growing body of
transgender history, humans sit at centre stage as both the manufacturers and

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

transgressors of gender« (Gust 2024: 113). Kapitel 6 fihrt diese Untersuchung
des kulturellen Archivs der »Geschlechtsumwandlung« anhand von filmischen
Darstellungen weiter und diskutiert wie das Anfang des 20. Jahrhunderts
relativ junge Massenmedium Film neue »trans* Horizonte« auf der Leinwand
produzierte.

Zusammengenommen verschaffen diese Kapitel anhand kolonialer, wis-
senschaftlicher und kultureller Archive einen Uberblick iiber die multiplen, di-
vergierenden und verwobenen Vorstellungen von Geschlecht und dessen Wan-
delbarkeit im spiten 19. und vor allem im frithen 20. Jahrhundert in Oster-
reich. In der Conclusio fasse ich die wichtigsten Ergebnisse der Studie zu-
sammen und komme zu der Frage zuriick, wie trans* Geschichte und die da-
mit verbundene Formierung eines modernen transgeschlechtlichen Subjekts
in Europa mit den Paradoxien der Moderne verwoben und durch diese be-
dingtist: ihren Versprechen von Gleichheit und Freiheit und den gewaltsamen
Projekten der transatlantischen Versklavung und des europiischen Kolonialis-
mus. Ich argumentiere abschliefend, dass einer Auseinandersetzung mit Ko-
lonialgeschichte das Potential innewohnt, trans* Geschichte(n) und Trans Stu-
dies neu zu denken und vice versa.

Trans™ Geschichte(n) und ihre Spannungsfelder

Kaum ein anderes historisches Feld erhilt derzeit so viel mediale Aufmerk-
samkeit und ist so heifl umkimpft wie trans* Geschichte. In den aktuellen
im globalen Norden gefithrten Kulturkimpfen spielt die Frage nach der His-
torizitit von trans® Leben eine einzigartige Rolle. Auf der einen Seite stellen
transantagonistische Akteur_innen infrage, dass trans* Personen — insbeson-
dere Kinder und Jugendliche - eine Vergangenheit und eine Geschichte haben
und stellen diese als einen »Trend« oder »neues« Phinomen dar, das wie kein
anderes einen vermeintlichen Zerfall der Zivilisation und einen drohenden
kulturellen Kollaps symbolisiere. Auf der anderen Seite wenden sich trans®
Aktivist_innen und ihre Verbiindeten der Geschichte zu, um eine longue du-
rée von trans® Existenzweisen zu dokumentieren (vgl. LaFleur/Raskolnikov/
Klosowskal 2021: 13).* Angetrieben von einem Hunger nach historischer Re-

4 Im deutschsprachigen Raum erhielt diese Diskussion in den letzten Jahren hinsicht-
lich der Frage, ob trans* Personen im Nationalsozialismus verfolgt wurden, besondere
Brisanz. Zu den damitverbundenen Diskussionen um eine angemessene Erinnerungs-

- am 13.02.2026, 16:23:08.

21


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

prasentation suchen sie nach historischen Darstellungen, die Anleitungen
zum (Uber-)Leben in der Gegenwart bereitstellen (vgl. Malatino 2020: 51).
»Knowing one’s history is essential to having a clearly formed identity. [...]
Trans™ people need to know their past«, schreiben Aaron Devor und Lara
Wilson (2015: 255). Doch um wessen Geschichte und um wessen Vergangenheit
geht es hier? Was und wer wird erinnert? Und wie kommen wir iberhaupt an
diese Geschichten heran?

Nehmen wir als Beispiel die Geschichte von Sindor Vay (1859-1918), eine
Person, deren historische Spuren aufgrund ihrer Geschlechtertransgression
vielfach aufgegriffen wurden. Vays Geschichte taucht erstmals 1889 im Zuge
eines Prozesses wegen Betruges und Urkundenfilschung im Archiv auf. Vays
Schwiegervater hatte Anzeige erstattet, da sich Vay nicht nur unter Angabe
falscher Tatsachen Geld von ihm erschwindelt, sondern auch den Trauschein
mit seiner Tochter, Marie Engelhardt, gefilscht habe. Als Sarolta Vay in Gyon
stidlich von Budapest in eine adelige und angesehene Familie geboren, wurde
Vay vom Vater als Sohn erzogen und lernte bereits als Kind allerlei mannlich
konnotierte Fertigkeiten wie Fechten, Reiten und Fischen. Im jungen Erwach-
senenalter prisentierte Vay sich als Mann, nannte sich Graf Sindor Vay und
arbeitete als Journalist und Schriftsteller.” Vay reiste durch Europa und hatte
diverse Liebschaften mit Frauen. Im Sommer 1887 lernte Vay wihrend eines
Aufenthalts in einem Badeort in Kirnten Marie Engelhardt kennen. Die bei-
den heirateten zwei Jahre spiter in Ungarn und lebten bis zu Vays Verhaftung
gemeinsam als Ehepaar in Klagenfurt im Haus der Schwiegereltern. Nach-
dem Vay sich unter Angabe falscher Tatsachen vom Schwiegervater Geld ge-
liehen hatte, begann dieser an der Identitit des Grafen zu zweifeln, stellte ei-
gene Nachforschungen in Budapest an und zeigte Vay schlussendlich wegen
Betruges und Urkundenfilschung an.

Ausschlaggebend fiir den Ausgang des Verfahrens war der Bericht des
k.u.k. Landesgerichtsarzt C. Birnbacher, welcher anhand der Gerichtspro-
tokolle, Zeugenaussagen, gesammelten Akten und medizinischen Untersu-

politik siehe die Forschungsarbeiten von Zavier Nunn (2022; 2024), Laurie Marhoefer
(2023) und Bodie A. Ashton (2024).

5 Vay publizierte Kurzgeschichten und Gedichte zunichst unter dem Namen Sarolta,
spater Sandor sowie unter verschiedenen Pseudonymen. Ein von Ferenc Valentyik
2009 herausgegebener Sammelband von Vays Gedichten mit dem Titel Virdg Borul
Minden Rdgre: Versek (Blumen fallen auf jeden Strauch: Gedichte) wurde bislang nicht
aus dem Ungarischen ibersetzt.

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

chungen Vays Fall begutachtete. In Birnbachers Bericht, welcher nach Ende
des Verfahrens publiziert wurde, heif3t es, »dass dieser angebliche Graf S. nur
ein in Mdnnerkleider herumgehendes Weib sei und Charlotte (S.) Grifin V. heisse«
(Birnbacher 1891: 2; Hervorh. J.G.). Durch diverse Kérpermodifikationstech-
niken und Attrappen sei es Vay jedoch gelungen, selbst Engelhardt tiber sein
»wahres Geschlecht« zu tiuschen, welche laut ihrem Verhorprotokoll »weder
damals noch bis zu seiner Verhaftung den geringsten Verdacht gehabt [hatte],
dass er kein Mann sei« (ebd.: 10). Im Zuge der Verhaftung wurde Vay jedoch
vermessen und einer korperlichen Untersuchung unterworfen, welche ein-
deutig festgestellt hitten, dass Vay »das weibliche Geschlecht« (ebd.: 7) habe.
Aufgrund dieser Untersuchung und nach ausfihrlicher Darlegung von Vays
Biografie sowie der Diskussion simtlicher Protokolle und Gutachten kam
Birnbacher schliefilich zu dem Schluss, dass sich bei Vay um einen Fall der
»angeborenen kontriren Sexualempfindung« handeln miisse, welcher sich
»am passendsten in der Gruppe der Androgynen subsummiren [lasse], welche
bereits eine besonders hohe Stufe cerebraler Entartung [sic!] entspricht«
(ebd.: 32). Aufgrund dieser von Birnbacher kontestierten »Geistesschwichex,
die sich sowohl auf sexualpathologische als auch eugenische Diskurse berief,
wurde Vay fiur unzurechnungsfihig erklirt und schlussendlich freigespro-
chen. Nach Beendigung des Verfahrens kehrte Vay nach Budapest zuriick, um
bis zu seinem Tod 1918 in Lugano erneut als Schriftsteller zu arbeiten.

Das Verfahren erhielt sowohl in Osterreich und Ungarn als auch interna-
tional grofle Aufmerksambkeit.® Die Pressemitteilungen fokussierten dabei
vorwiegend auf die sensationelle Tiuschung, die der »Grifin in Mannerklei-
dung« gelungen sei und konstruierten Vay vorwiegend als »Hochstaplerin,
die im Zuge des Gerichtsverfahrens enttarnt wurde (vgl. Spector 2016: 129).”
Die Anklage gegen Vay bezog sich zwar nicht unmittelbar auf Vays Geschlecht
und Sexualitit, diese wurden jedoch zu zentralen Aushandlungsorten des
Prozesses. Das Verhiltnis von Sexualitit und Geschlecht beziehungswei-
se Geschlechtsidentitit wurde dabei bestindig neu bestimmt, mal gehen
Geschlecht und Sexualitit diskursiv ineinander auf und lassen sich kaum

6 So findet sich zum Beispiel im Digital Transgender Archive zu Vays Geschichte eine
Sammlung historischer Zeitungsartikel, die sich von New York bis nach San Francisco
erstreckt.

7 Siehe z.B. »Die Grafin in Mannerkleidern« (1889); »Eine Grifin als Mann« (1889); »Eine
Hochstaplerin« (1889); »Die entlarvte Grafin« (1889).

- am 13.02.2026, 16:23:08.

23


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

voneinander unterscheiden, mal erscheinen sie als komplementir zueinander
oder wurden in ein kausales Verhiltnis gesetzt.

Bemerkenswert ist, dass nur kurz nach Ende des Prozesses auch der
deutsch-gsterreichische Sexualwissenschaftler Richard von Krafft-Ebing die
Geschichte Vays aufgriff. Als »Beobachtung 131« erscheint sie in der neunten
iberarbeiteten und erweiterten Auflage seines einflussreichen Werks Psycho-
pathia sexualis (1894 [1886]). Fiir Krafft-Ebing (ebd.: 300) stellt Vays Geschichte
einen Fall der Gynandrie, der »angeborenen kontriren Sexualempfindung
beim Weibe«, dar. Aufbauend auf Birnbachers Bericht beginnt Krafft-Ebings
Deutung von Vays Leben mit der Familiengeschichte und Kindheit — eine fiir
die Sexualwissenschaften des 19. und frithen 20. Jahrhunderts typische Her-
angehensweise, welche geschlechtliche und sexuelle Pathologien als familiar
bedingt und erblich determiniert verstand. In Krafft-Ebings Text verschiebt
sich die Perspektive auf Vays Biografie von einem rechtlichen Problem hin
zu einer sexualwissenschaftlichen Pathologie. War Birnbacher noch stir-
ker damit beschiftigt, zu kliren, ob Vay im Rahmen des Strafverfahrens
schuldfihig sei, geht es im sexualwissenschaftlichen Diskurs Krafft-Ebings
vielmehr um die Bestimmung der Ursachen und die genaue Klassifikation
von Vays geschlechtlicher und sexueller Devianz (vgl. Borgos 2011: 225). So
unterscheidet sich auch die Autoritit der beiden Texte. Wahrend bei Birnba-
cher die unterschiedlichen Zeug_innenaussagen und Gutachten wie in einem
Gerichtsverfahren noch nebeneinander existieren und der Autor erst zum
Schluss, dhnlich wie ein Richter, sein Urteil fillt, ist Krafft-Ebings Text durch
den analytischen Blick einer medizinischen Fallgeschichte geprigt, der Vay
von Beginn an pathologisiert (vgl. Mak 2004: 55). Jeder Satz, jede dokumen-
tierte Handlung wird als Beweis von Vays Devianz interpretiert und auch der
vermessene Korper, der schon bei Birnbacher in Erscheinung tritt, wird zum
Ausdruck dieser Anomalie erklirt (vgl. Krafft-Ebing 1894 [1886]: 301).

Durch diese sexualwissenschaftliche Rezeption findet Vay auch Eingang in
die queere Geschichtsschreibung, in welcher Vays Identitit unterschiedliche
Interpretationen erfihrt. So stellt Sindor Vay fiir Hanna Hacker in Frauen und
Freundinnen (1987), einer der umfassendsten Studien zur Geschichte lesbischer
Frauen in Osterreich, einen zentralen Umbruch in der Systematisierungsge-
schichte weiblicher Homosexualitit dar. Demgemif sei »jede Frau zu einer
potenziellen Zwischenstufe geworden« (Hacker 2015 [1987]: 121; vgl. ebd.: 113).
Fir Hacker ist Vay emblematisch fir die der Sexualwissenschaft zugrunde-
liegende minnerbiindische Konstruktion weiblicher Homosexualitit, in der
die Figur der Lesbe erst dann intelligibel wird, wenn sie maéglichst mannlich

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

ist. In der 2015 erschienen kritischen Relektiire, die unter dem Titel Frauen®
und Freund_innen erschienen ist, deutet Hacker Vay als »(lesbische) Transves-
titin« (ebd.: 95). Zugleich weist sie auf die Unabgeschlossenheit der Deutung
von Vays Fall aus queer-feministischer Sicht hin. Damit unterscheidet sich
Hackers Lesart von fritheren Deutungen, die Vay eindeutig als Lesbe einord-
nen. Hier liefRe sich zum Beispiel Simone de Beauvoirs Schliisselwerk der
feministischen Philosophie, Le Deuxiéme Sexe (1949), anfiithren, indem Vays
Minnlichkeit als Ausdrucksform eines lesbischen Begehrens erscheint: »Sie
war sich threr Mannlichkeit so sicher, daf sie gegeniiber Frauen keinerlei Am-
bivalenz zeigte: sie liebte sie wie ein Mann« (Beauvoir 2018 [1949]: 488, Hervorh.
].G.). Als Lesbe verhalte sich Vay zwar wie ein Mann, ist jedoch keiner.® Ahnlich
wie Hacker macht auch Anna Borgos auf die umkimpften Deutungen von Vays
Identitit aufmerksam und merkt an, dass Vay mit heutigen Terminologien
als »transgender« bezeichnet werden kénne (vgl. Borgos 2011: 228). Dennoch
bleibt Borgos der Suche nach einer Erklirung von Vays Geschlechtsidentitit
und damit schlussendlich der sexualwissenschaftlichen Suche nach dem »Ur-
sprung« verhaftet. Ahnlich wie Krafft-Ebing spannt Borgos einen Bogen von
Vays Erziehung als Junge durch den Vater, seiner Arbeit als Schriftsteller hin
zu Vays Liebesbeziehungen mit Frauen. Im Unterschied zu den Lesarten, die
Vays Minnlichkeit als Ausdruck inhirenten sexuellen Begehrens interpretie-
ren — eine Interpretation die auch Borgos reproduziert, wenn sie schreibt,
dass »the most important and visible manifestations of Vay’s masculinity were
his sexual orientation and affairs with women« (ebd.: 223) — liest die Autorin
Vays Geschlechtertransgression aber auch als ein soziales Aufbegehren gegen
heteropatriarchale Normen. Vays Geschlechtertransgression wird von Borgos
als Strategie verstanden, sich insbesondere in der Arbeitswelt Zugang zu
mannlichen Privilegien zu verschaffen (vgl. ebd.: 221f.) und Raum fir roman-
tische und sexuelle Beziehungen mit Frauen zu 6ffnen, »which she could not
have done as a lesbian woman« (Borgos 2011: 228). Vays oftentliches Auftreten
als Mann und Anpassung an heterosexuelle Normen habe demnach »the best

8 Im Gegensatz zu Krafft-Ebings sexualwissenschaftlicher Atiologie, welche von einer
angeborenen sexuellen Konstitution Vays ausgeht, sucht Beauvoir in psychoanalyti-
schen Theorien nach Erklarungsansatzen fiir Vays Geschlechtertransgression. In Beau-
voirs Lesart geht Vays sexuelle und geschlechtliche Identitat auf einen »méannlichen
Odipuskomplex«zuriick: Ein Mangel miitterlicher Zuneigung und die Erziehung durch
den Vater habe in Vay das Bediirfnis ausgeldst, die fehlende Liebe der Mutter in (an-
deren) Frauen zu suchen (vgl. Beauvoir 2018 [1949]: 488).

- am 13.02.2026, 16:23:08.

25


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

route of survival« (ebd.: 228f.) dargestellt. In Borgos Interpretation ist Vays
Geschlecht eine Strategie, um eine zugrundeliegende authentische lesbische
Sexualitit zu leben.

Im Gegensatz zu dieser auf Sexualitit fokussierten Interpretation schligt
die Geschlechterhistorikerin Geertje Mak (2004) eine Lesart von Sindor/
Sarolta Vay als emblematische Figur einer »maskulinen Frau« vor und fokus-
siert dabei stirker auf die Kategorie Geschlecht. Ausgehend von Birnbachs
forensischem Bericht argumentiert Mak, dass der wesentliche Unterschied
zu fritheren Gerichtsverfahren des 19. Jahrhunderts, in denen Frauen da-
fir angeklagt wurden, sich als Madnner auszugeben, sei, dass im Zuge des
Verfahrens das »wahre Geschlecht« Siandor/Sarolta Vays nicht vereindeu-
tigt wurde. Wahrend frithere Verfahren »maskuline Frauen« als Angriff auf
eine metaphysische oder moralische Zweigeschlechterordnung auslegten,
welche durch Entlarvung des »wahren Geschlechts« der Angeklagten und
deren Bestrafung wiederhergestellt wurde, erscheint Vays Fall vielmehr als
Ubertretung einer »natiirlichen Ordnung«. Dieser Ubertretung konnte nicht
durch Entlarvung oder Bestrafung beigekommen werden, sondern sie bedarf
(pseudo)wissenschaftlicher Erklirungen. Sowohl die Zeug_innenaussagen als
auch die diversen drztlichen Gutachten des forensischen Berichts markieren
Vay abwechselnd weiblich oder minnlich, ohne diesen scheinbaren Wider-
spruch je aufzuldsen, wie Mak aufzeigt (vgl. ebd.: 61ff.; 70). So ist bereits in
Birnbachers Bericht eine Passage erhalten, welche spiter von Krafft-Ebing
rezitiert wurde. Die Passage verdeutlicht, dass die rechtliche, medizinische
und sexualwissenschaftliche Konstruktion von Vay als Frau immer schon
briichig war:

Die erste Begegnung, welche die Gerichtsidrzte mit S. hatten, war einiger-
massen eine Verlegenheit fiir beide Theile, fiir die ersteren, weil S’s vielleicht
etwas grell forcirte mannliche Tourniire imponirte, fiir sie, weil sie der Mei-
nung war, mit dem Stigma der moral insanity [sic!] bemakelt zu werden. Ein
nicht unschénes, intelligentes Gesicht, das trotz einer gewissen Zartheit der
Ziige und Kleinheit aller Partien ein ganz entschieden mannliches Gepra-
ge hatte, wenn nicht der schwer entbehrte Schnurrbart fehlen wiirde! Fiel es
doch selbst den Gerichtsirzten schwer, trotz Damenkleidung immer gegenwirtig
zu haben, dass es sich um eine Dame handelt, wihrend der Verkehr mit dem Manne
Sandor viel ungezwungener, natiirlicher, scheinbar correcter von Statten geht. Dies
empfindet auch die Angeschuldigte. Sie wird sofort offener, mittheilsamer,
freier, sobald man sie wie einen Mann behandelt. (Krafft-Ebing 1894: 300,
Herv.].G.)

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

Dieser Widerspruch kulminiert in den beigefiigten Bildern, die den Birnba-
chers Bericht abschliefRen. Die Bildunterschrift der Portrits von Vay lautet:
»Grifin Sandor Vay« (Birnbacher 1891: 42).

Ist Vays Geschichte nun Teil von trans® Geschichte, lesbischer Geschich-
te oder keines der beiden? Vays eigenes Zeugnis konnte hier ausschlaggebend
sein, doch wie Scott Spector (2016: 132) feststellt, wird unser Zugang zu Vays
Selbstverstandnis nicht nur dadurch verunméglicht, dass Vays eigene Stim-
me durch die vielen Expert_innen tibertént wird, sondern auch durch den ge-
waltsamen Kontext des Gerichtsverfahrens, in dem diese angeregt und doku-
mentiert wurden. In diesem Zusammenhang seien Vays Aussagen weniger als
subjektive Selbstzeugnisse zu werten denn als Formulierungen, die auf Frei-
heit abzielten. Es bleibt also eine offene Frage, wie Vays Aussagen vor diesem
Hintergrund zu verstehen sind.

Fragen nach der Bedeutung von Selbstzeugnissen lassen sich anhand ei-
nes anderen Falles, der ebenfalls durch Kriminal- und Zeitungsarchive tiber-
liefert wurde, noch weiter verkomplizieren: Adele.” Adele wurde im Sommer
1926 zum Angelpunkt einer beinahe ein Jahr lang andauernden hetzerischen
Berichterstattung der Wiener Nacht-Presse. Diese nahm mit dem Artikel »Wie-
der ein »Anderer« ihren Ausgangspunkt, welcher Adele als »abnormal veran-
lagte[n] jungen Mann« konstruierte, »der in seinen Kreisen den Spitznamen
»Adele« fithrt« und welcher von der Zeitung beschuldigt wurde, sich mit Vorlie-
be Sonntagsabends in der Nihe des Riesenrades im Wiener Prater herumzu-
treiben und dort nach sexuellen Kontakten zu »jungen, hitbschen Burschen«
zu suchen (»Wieder ein Anderer« 1926 zit. in Sulzenbacher 1999: 161). Die Zei-
tung offenbarte, Adele lebe gemeinsam mit der Mutter, welche als Luftballon-
hindlerin arbeite, in der Sechshauserstrafle im 14. Wiener Gemeindebezirk.
Wenige Wochen spiter erschien erneut ein Artikel in der Wiener Nacht-Presse,
in welchem die Zeitung eine Abschrift des an die Redaktion gerichteten Briefes
von Karl K.*° reproduzierte, welcher um die Widerrufung des zuvor erschie-

9 Die umfangreiche Quellenmontage, die der Historiker Hannes Sulzenbacher (1999) zu
Adele angelegt hat, dient mirim Folgenden als Grundlage. Sulzenbacher selbst nimmt
in seiner Montage der Quellen keine explizite identitdre Verortung vor. Adele spiegelt
furihn vielmehr»die Vorgangsweisen und Folgen sozialer Kontrolltechnologie«wider,
durch die Prozesse der Kategorisierung und Typisierung in Gang gesetzt wurden, die
soziales Verhalten in den Korper einschreiben (Sulzenbacher1999:161). Seine Verwen-
dung méannlicher Personalpronomen lasst jedoch den Schluss zu, dass Sulzenbacher
Adele als »Mann in Frauenkleidern« oder als »Homosexuellen« liest.

10 Die Wiener Nacht-Presse publizierte den Namen unredigiert.

- am 13.02.2026, 16:23:08.

27


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

nen Artikels bat: Karl K., welcher gemeinsam mit seiner Mutter, der Luftbal-
lonhindlerin Marie K. in der Sechshauserstrafle wohne, sei mit Adele »weder
Identisch noch sonst in irgend welcher tat verbunden [sic!]« (>Wieder ein An-
derer« 1926 zit. in Sulzenbacher 1999: 161). Dieser Brief schien die Redaktion
der Zeitung aber erst recht angespornt zu haben, ihre journalistische Hetze
fortzusetzen. So mokiert sie sich nicht nur iiber den eigentiimlichen Brief, den
sie in einem Artikel als nicht »besonders geschickten Schachzug« bezeichnet,
sondern publiziert dariiber hinaus auch »zwei Bilder des Homosexuellen >Ade-
le<in Damenkleidern« (ebd.). Die erste Aufnahme zeigt Adele in Mantel, Schal
und Hut gekleidet. Ein in den 1920er Jahren bei Frauen beliebter Bob-Haar-
schnitt rahmt ihr Gesicht, in welchem besonders die dunkel geschminkten Au-
gen und Lippen hervorstechen. Die linke Hand auf der Hiifte abgestiitzt blickt
sie direkt in die Kamera. Die zweite Fotografie zeigt Adele in einer Totalauf-
nahme, leicht seitlich von der Kamera abgewandyt, in einem luftigen dunklen
Kleid. In ihrer linken Hand hilt sie einen kleinen Spiegel und mit der rechten
Hand scheint sie die blonde Periicke auf ihrem Kopf zu richten (vgl. Abb. 1).

Bei beiden Fotografien diirfte es sich um Studioaufnahmen handeln, die
vermutlich zu Privatzwecken angefertigt wurden. Eine Erklirung dariiber, wie
die Aufnahmen in den Besitz der Wiener Nacht-Presse gelangt sind, wird nicht
geliefert. Wer die abgebildete Person ist, lisst sich nicht nachvollziehen. Ob
es sich um Adele und/oder Karl K. handel, lisst sich nicht beantworten. Die
Fotografien sind ein spekulatives Objekt, dessen Provenienz ungeklirt bleibt.
Der Artikel selbst endet mit der hohnischen Frage: »Was sagt die holde >Ade-
le< nun?« (ebd.). Tatsichlich schien Adele oder zumindest Karl K. daraufhin
erstmal nichts mehr zu sagen, was jedoch nicht zu einem Ende der journa-
listischen Hetze fithrte. Stattdessen verdichteten sich die diffamierenden An-
schuldigungen gegen Adele im Verlauf des kommenden Jahres. Dabei wurden
unterschiedliche Facetten von Adeles Femininitit — ihre »wiegenden Hiiftenx,
ihr »hohes Falsette« und ihr »siifier Augenaufschlag« — in der heteronormati-
ven Imagination der Zeitung nicht als Ausdruck einer weiblichen Geschlechts-
identitit, sondernvielmehr als sicheres Zeichen der Homosexualitit und »Ent-
artung« herbeizitiert (vgl. Sulzenbacher 1999:162f.), was emblematisch sowohl
fiir die Verschmelzung von Geschlecht und Sexualitit als auch fiir die Femini-
sierung von Sexarbeit ist. Die Moglichkeit, dass Adele innerhalb einer patriar-
chalen Gesellschaftsordnung, in welcher Frausein mit einem eingeschrankten
Zugang zu Rechten und Ressourcen verbunden ist, als Frau leben will, scheint
im Rahmen dieses Diskurses undenkbar.

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

Abb. 1: Die Konstruktion von Adele
als »Andere_r«

Quelle: Die Wiener Nachtpresse, 14. August
1926, Osterreichische Nationalbibliothek

Die journalistische Hetze der Wiener Nacht-Presse, im Laufe derer Adele/
Karl K. nicht nur als »Andere_r« sondern in Anschluss an die pathologisieren-
den Diskurse der Sexualwissenschaft und in Vorwegnahme der sich zuneh-
mend in Osterreich etablierenden nationalsozialistischen Ideologie auch als
»entartet« konstruiert wurde (vgl. Sulzenbacher 1999: 163), miindete schlief3-
lich einige Jahre spiter in staatlicher Verfolgung durch die Gestapo. Karl K.
wurde im Juli 1939 »wegen homosexueller Betitigung« von der Gestapo inhaf-
tiert und einen Monat spiter aufgrund »Unzucht wider die Natur mit Perso-
nen desselben Geschlechts« nach § 129 und § 130 zu acht Monaten schweren
Kerkers verurteilt. Karl K. selbst beteuerte, weder homosexuell zu sein, noch
jemals gleichgeschlechtlichen Sex gehabt zu haben. Ein an das Landesgericht
Wien gerichtetes Gnadengesuch wurde 1940 abgelehnt. Karl K. iiberlebte Haft
und NS-Herrschaft und heiratete nach Ende des Zweiten Weltkrieges, wie die
Recherchen von Sulzenbacher (1999) aufzeigen konnten.

Die zu Adele tiberlieferten Quellen werfen zentrale Fragen in Bezug auf
trans™ Historizitit auf: Wie kénnen wir Sorge tragen fiir ein Subjekt, dessen
einzige im Archiv iiberlieferte Selbstaussage eine Leugnung ist? In anderen

- am 13.02.2026, 16:23:08.

29


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Worten, wie kdnnen wir iiber Adele nachdenken, wenn die Person, die mit die-
sem Namen identifiziert wurde, behauptet, nicht mit dieser identisch zu sein,
ja woméglich, dass diese niemals existiert habe? Welche Pronomen sollen wir
verwenden, wenn wir iiber Adele schreiben? Welche, wenn wir iiber Karl K.
nachdenken? Wo verlaufen die Grenzen zwischen schwuler Geschichte, trans™
Geschichte und Drag? Gibt es diese Grenzen tiberhaupt und muss nicht jeder
Versuch, Adeles Identitit im Archiv aufzuspiiren, zwangsliufig scheitern? Pa-
radoxerweise ist der einzige Moment, in dem Adele selbst zu sprechen scheint,
der Moment, in dem Karl K. Adeles Existenz bestreitet. Was hief3e es, hier nicht
nur gegen das Archiv und dessen Wahrheitseffekte, sondern auch mit ihm zu
lesen (vgl. Stoler 2009), und gleichzeitig der Weigerung von Karl K., als Adele
identifiziert zu werden, Rechnung zu tragen? Oder zeigt moglicherweise gera-
de die Weigerung, identifiziert zu werden, Adeles widerstindige Subjektivitit
auf? Entzieht sich Adele in diesem Moment der gewaltsamen Sichtbarkeit im
Archiv und macht stattdessen ihr »Recht auf Opazitit« (Glissant 1997: 190, vgl.
auch Bettivia 2016, Stanley 2017) geltend? Wie sollen wir mit der Moglichkeit
umgehen, dass Adele womdoglich lediglich in der Imagination der Wiener Nacht-
Presse gelebt hat? Wie kénnen wir dem Paradox begegnen, dass wir Adele in den
publizierten Fotografien gleichzeitig sehen und nicht sehen, wenn wir die Bil-
der betrachten? Schlussendlich bleibt Adele ein Gespenst, dessen kurzlebiges
Aufflackern lediglich die Unsicherheit zuriicklisst, ob wir sie jemals wirklich
gesehen haben, ja iiberhaupt sehen kénnen. Dem gegeniiber steht jedoch die
sehr reale Gewalt, die Karl K. aufgrund seiner Assoziation mit Adele durch die
journalistische Hetze in der Ersten Republik und anschlief}end durch den na-
tionalsozialistischen Staat erlebt hat.

Adeles und Vays Geschichten, ihre Uberlieferungen und Leerstellen wer-
fen wichtige Fragen auf. Sie geben einen Einblick in die Spannungsfelder, die
das Arbeiten mit und zu trans® Geschichte(n) prigen. Es geht um Fragen der
Identitit, der Benennung und Kategorisierung, ebenso wie um den Zugang zu
und die Struktur von Archiven, Gewalt, Sichtbarkeit, Evidenz und Ethik sowie
um unser eigenes Begehren nach Geschichtlichkeit. Trans* Geschichte als wis-
senschaftliches Feld widmet sich diesen Fragen und formuliert verschiedene
Methoden und Konzepte, um sich diesen Themen anzunihern.

Trans* Historizitat und Asynchronitat

Sowohl Adeles als auch Vays Geschichte sowie deren Rezeption innerhalb der
queeren Geschichtsschreibung machen deutlich, wie komplex das Arbeiten

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

mit historischen Figuren ist, die ihre Identitit nicht mit heute intelligiblen
Kategorien beschrieben haben bzw. beschreiben konnten. Perry Persson
Baumgartinger bemerkt nicht zu Unrecht, dass »Trans® zwar oft in der
queeren Geschichtsschreibung im Titel mitgenannt wird, Trans*Aktivismus
und Trans*Aktivist_innen dariiber hinaus aber unter schwul-lesbisch subsum-
miert und damit vergessen bzw. unsichtbar gemacht werden« (Baumgartinger
2013: 161). Auch Aaron Devor und Nicholas Matte (2004: 180) teilen diese Ein-
schitzung und kritisieren Projekte queerer Geschichtsschreibung, welche
regelmifig historische und zeitgendssische trans® Personen als lesbisch
oder schwul beanspruchen. Jamey Jesperson und Chris Pilhak halten in ihrer
Einleitung zur Graduate History Review Sondernummer »Trans Histories by
Trans Historians« pointiert fest: »For decades, non-trans historians regularly
occluded or outright missed articulations of trans femininity and masculin-
ity under facile labels like >effeminate men,< masculine women,« or >third
gender.« (Jesperson/Pilhak 2023: iii) Was in dieser Kritik identititsbasier-
ter Geschichtsschreibung, die historische Subjekte ausschlieflich aus einer
auf Sexualitit fokussierten Perspektive betrachtet, jedoch verloren geht, ist
die Komplexitit, mit der diese Subjekte ihr Leben entlang multipler, teils
widerspriichlicher und meist aus heutiger Perspektive unerkenntlicher Iden-
titdtskonstruktionen navigierten, welche eine Entweder-oder-Dichotomie
von Sexualitits- und Geschlechtergeschichte, queerer und trans* Geschichte
wenig sinnhaft erscheinen l3sst.

Vay oder Adele als trans™ Subjekt zu fixieren, ignoriert nicht nur die in den
Uberlieferungen enthaltenen Widerspriiche, sondern unterscheidet sich dar-
tiber hinaus auch nur marginal von den historischen Bestrebungen des Staates
und der Presse, sie als sexuelle und geschlechtliche Abweichung zu konstruie-
ren, in dem ihre Korper und die Biografien nach »Indizien« fiir ihre »wahre«
Identitit durchleuchtet werden. Ihre Geschichten zeigen die Grenzen des Pro-
jekts der Wiederherstellung historischer Figuren im Archiv auf. So hilt Jack
Halberstam fest: »recuperation is always also violent and complicit« (2018: 75).
Sie als historische trans® Subjekte zu rekonstruieren, erlaubt kein »wahreres«
Portrit ihrer Geschichten, noch rettet es sie nachtriglich vor der Gewalt, die
sie im Archiv konstituiert hat. Stattdessen wiederholt eine solche Konstrukti-
on die gewaltvolle Logik der Identifikation, die der sexualwissenschaftlichen
Diagnose und Klassifikation zugrunde liegt. Sie eindeutig als trans® Subjekte
zu beanspruchen, 16st sie nicht aus den Fingen der Gewalt, die sie konstituiert
hat, sondern setzt sie lediglich einer neuen Ordnung der Gewalt aus. Ultimativ

- am 13.02.2026, 16:23:08.

3


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

fordern ihre Geschichten uns also dazu auf, uns von einer (trans*) identitiren
Lesart im Archiv abzuwenden.

Denn anstelle ihrer Identitit gibt das Archiv nur jene fliichtigen Momente
der geschlechtlichen Unsicherheit, die sich dem Versuch der Eingrenzung und
Kontrolle durch die Presse, den Staat und seine Kontrollmittel entziehen, so-
wie die in diesem Moment entstehenden Reibungen und Konflikte preis. Es ist
unmoglich, Vay und Adele in diesem Diskursgeflecht als eindeutig trans™ Sub-
jekte zu lesen — zumindest wire dies ein ebenso gewaltvoller Akt, wie sie als
definitiv nicht trans® zu lesen. Und dies ist der entscheidende Punkt. Denn es
gehtdarum, wie die Mittelalter-Historikerin Gabrielle M. Bychowski (2021) ar-
gumentiert, die zwanghafte und unhinterfragte cisgeschlechtliche Zuordnung
von Geschichte und historischen Figuren herauszufordern, indem wir einer-
seits anerkennen, dass auch die modernen Kategorien »Mann«und »Frau«his-
torisch gewachsen und keineswegs tiber Zeit und Raum konstant sind und an-
dererseits Raum fir trans* Moéglichkeiten schaffen, ohne diese zu der einen
Wahrheit zu erkldren. In diesem Sinne ist »trans possibility« (Heyam 2022: 20)
als historiographische Haltung nicht weniger objektiv als andere Arten der Ge-
schichtsschreibung, wie Kit Heyam in Before We Were Trans (2022) iiberzeugend
darstellt. Heyams und Bychowskis Ansaitze reihen sich dabei in eine breitere
Diskussion zu trans™ Geschichte ein, in der die Frage, ob ein historisches Sub-
jekt trans™ war, nicht linger im Zentrum steht.

Ausgehend von diesen Uberlegungen hat sich - vor allem in der US-ame-
rikanischen Forschung - das Feld der Trans History formiert. Im angloame-
rikanischen Wissenschaftsraum wichst dieses Feld bestindig und umfasst
mittlerweile Monografien, Sammelbinde und Sondernummern einschligiger
geschichtswissenschaftlicher Fachzeitschriften zu trans® Geschichte in ver-
schiedenen Epochen sowie zu spezifischen intersektionalen Figurationen von
trans® Leben in der Vergangenheit (vgl. Meyerowitz 2002, Boag 2011, Snorton
2017, Skidmore 2017, Gill-Peterson 2018, DeVun 2020, Manion 2020, Chiang
2021, LaFleur/Raskolnikov/Klosowska 2021, Dame-Griff 2023). Hingegen ist
die spirliche deutschsprachige Forschung zu trans® Geschichte(n) bislang vor
allem durch einen Fokus auf staatliche Regulierung von Geschlecht ab den
1980er Jahren (vgl. de Silva 2018, Baumgartinger 2019) und die Erforschung
der Geschichte der Sexualwissenschaften (Herrn 2005) geprigt. Eine wich-
tige Erginzung bildet der aktivistisch-historische Sammelband tin* stories
(Reifdner/Meier-Brix 2022), der zum Ziel hat, trans®, inter* und nichtbinire
Geschichte in Deutschland seit 1900 sichtbar zu machen. Allerdings scheut er

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

diesem Anliegen folgend vor klaren und bisweilen asynchronen Identititszu-
schreibungen nicht zuriick.

Der Vorwurf der Asynchronitit begleitet Projekte der trans* Geschichts-
schreibung auf Schritt und Tritt, was hiufig damit begriindet wird, dass
solche Projekte etwas in die Vergangenheit hineinlesen, was es damals nicht
gab, um politische Kimpfe um Anerkennung und Sichtbarkeit in der Ge-
genwart zu stirken (vgl. LaFleur/Raskolnikov/Klosowska 2021: 17). Trans®
Historiografien miissen sich den Vorwurf gefallen lassen, von gegenwirtigen
Identititspolitiken getragen zu sein und gelten daher als weniger »wissen-
schaftlich« und »objektiv« als andere Formen der Geschichtsschreibung. Ein
solcher Vorwurf ignoriert jedoch, dass jede Form der Geschichtsschreibung
eine Neu-Schreibung und Interpretation ist. Trans* Geschichtsschreibung ist
demnach vielmehr der Versuch, eine neue Perspektive einzunehmen, mit der
auf die Vergangenheit geblickt wird. Ein diesbeziiglicher Vorschlag von trans®
Geschichte findet sich bereits in Strykers umfangreichen Werk Transgender
History (2008). Dort verwendet die Autorin »transgender« nicht als Identitit,
die historisch wiedergefunden werden kann, sondern als Beschreibung ei-
ner Bewegung »across a socially imposed boundary away from an unchosen
starting place—rather than any particular destination or mode of transition«
(Stryker 2008:1).

Das Problem des Erkennens und Auffindens dieser Transgression bleibt
jedoch bestehen, zumal die historischen Subjekte, die im Mittelpunkt eines
solches Forschungsinteresses stehen, oft nur durch Gewalt verzerrt und durch
Fremdbezeichnungen markiert im Archiv erscheinen. Um dem zu begeg-
nen, fokussieren Projekte (westlicher) trans® Geschichtsschreibung hiufig
auf Kriminal- und Medizinarchive sowie Archive der Sexualwissenschaft als
primire Orte der Gewalt gegen Personen, die binire Geschlechternormen
tiberschritten haben. Geleitet von einer Hermeneutik der Wiederherstellung,
werden diese Archive gegen den Strich gelesen, um Subjekte aufzuspiiren, die
durch unterschiedliche Lesepraxen der Gewalt und Fremdbestimmung des
Archivs geborgen und zuriickgewonnen werden sollen. Dem Verlust und der
Ausléschung des Archivs wird so mit einer gegen das Archiv gerichtet Lesart
als Korrektiv begegnet.

Solche Unternehmungen sind allerdings immer wieder mit dem Parado-
xon der gewaltsamen Sichtbarkeit im Archiv konfrontiert. Denn die gesuch-
ten Subjekte werden nur dann im Archiv sicht- und erkennbar, wenn sie die
Geschlechterordnung storen, also dann, wenn das Archiv sie als storend kon-
struiert hat — sei es durch Kriminalisierung, Pathologisierung oder die Logik

- am 13.02.2026, 16:23:08.

33


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

der »Enttarnung«, welche hiufig posthum im Zuge sensationalistischer Be-
richte tiber das vermeintlich »wahre« Geschlecht einer Person zum Tragen ka-
men. Gewalt bedingt die Sichtbarkeit im Archiv, die selbst wiederum gewalt-
sam ist, schreibt sie die Devianz der Subjekte doch immer wieder von Neu-
em fort. So wird eine Person, deren Geschlecht nach dem Tode »festgestellt«
wurde, durch das Archiv in einem unendlichen Kreislauf von Sichtbarkeit und
Gewalt gefangen gehalten (vgl. Rawson 2014: 25). Die Kehrseite dieser gewalt-
samen Sichtbarkeit ist, dass Personen, die es geschafft haben, unter dem Ra-
dar der staatlichen Gewalt zu leben, die nicht mit dessen Institutionen in Be-
rithrungen gekommen sind und die sich dem klinischen Blick entzogen ha-
ben, innerhalb dieser Archive ginzlich unsichtbar bleiben. Sich dennoch den
Archiven der Kriminalisierung und Pathologisierung zuzuwenden, heif3t not-
wendigerweise also, sich nicht nur mit deren Gewalt, sondern auch den durch
diese produzierten An- und Abwesenheiten auseinanderzusetzen.

Ein weiterer Grund fir die Unauffindbarkeit von trans* Leben in histo-
rischen Archiven liegt an der Historizitit der Kategorie selbst. Denn heute
geliufige Bezeichnungen wie trans (mit und ohne Asterisk), transgender,
transgeschlechtlich oder transidentitir sind relativ junge Begriffe, die erst im
spaten 20. Jahrhundert und in einem spezifischen kulturellen und geopoli-
tischen Machtgefiige gepragt wurden. Historische Subjekte und die zumeist
minnlichen Mediziner, Richter und Kriminalbeamten, durch deren Berichte
sie heute im Archiv auffindbar sind, hatten keinen Zugriff auf dieses Vo-
kabular. Dies stellt Forscher_innen, die sich mit trans* Geschichte vor dem
Aufkommen dieses Begriffes befassen, also einerseits vor die Aufgabe, sich mit
den historischen Begriffen und Bezeichnungen vertraut zu machen und deren
Bedeutungsverschiebungen aufmerksam zu verfolgen. Andererseits fordert
eine solche Arbeit auch dazu auf, die Anachronismen der eigenen Analyse zu
hinterfragen; wie K. J. Rawson bemerkt: »to learn to speak the language of the
archives [..] means unlearning >transgender< as a category« (Rawson 2009:
134). Geschlecht, Geschlechtersysteme und deren Bedeutungen waren immer
schon der historischen Wandelbarkeit unterworfen. Insbesondere das 19.
Jahrhundert war gepragt von einem explosionsartigen Aufkommen zahlrei-
cher neuer Kategorien geschlechtlicher und sexueller Devianz, welche im Zuge
der europiischen Sexualwissenschaften entworfen, diskutiert und verhandelt
wurden: Sexuelle Inversion, kontrirsexuelle Empfindung, psychischer Herm-
aphroditismus, Urnismus, Metaphorismus, Geschlechtsumwandlungswahn,
Transvestitismus, Transsexualismus sind nur einige der parallel zueinander
existierenden Beispiele des »lebhaften Chaos« (Baumgartinger 2017: 43), wel-

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

ches eine Begriffsgenealogie von »transgender« zu Tage fordert. Jeder dieser
Begriffe war verbunden mit einem spezifischen Verstindnis von Korper,
Geschlecht, Sexualitit, Verhalten und Identitit.

Ein weiterer Zugang zur Frage der Wiedererkennung historischer Sub-
jekte im Archiv findet sich in der seit Anfang der 2000er Jahre unter dem
Schlagwort der Queer Temporalities gefithrten Debatte, welche Anachronis-
mus — das Importieren von Begriffen und Identititen in historische Kontexte,
die diese nicht gekannt haben — weniger als Gefahr und »Kapitalsiinde gegen
die Methode« (Loraux, zit. in Arni 2007: 59) versteht, sondern vielmehr als
Potential fiir trans*historische Verbindungen. Eine solche Perspektivierung
stellt dominante lineare Chronologien und Periodisierungen in Frage und
fordert dazu auf, unser Verhiltnis zu Zeit und Vergangenheit neu zu fassen.
Ausgehend von der Annahme, dass die heteronormative Gewalt dominanter
Geschichtsnarrationen und hegemonialer Archive zu einem Fehlen queerer
Geschichten fithre, verstehen die Ansitze der Queer Temporalities Negation,
Verlust und Abwesenheit sowohl als konstitutiv fiir queere Subjekte in der
Vergangenheit als auch als Kernelemente eines Projekts minoritirer Ge-
schichtsschreibung (vgl. Love 2007). Gemeinsam ist den unterschiedlichen
Ansitzen, dass sie Affekte in den Mittelpunke des historischen Denkens stel-
len - sei es in Form von Berithrungen oder »touches across time« (Dinshaw
1999), negativen Gefithlen (Love 2007) oder erotischen Affekten (Freeman
2010). Die eigene Positionierung, das eigene Begehren nach Verbundenheit
iber die Grenzen zeitlicher Periodisierung hinweg und das Affiziertwerden
von historischen Artefakten wird somit zur epistemologischen Grundlage
queerer Gegengeschichten. Gleichzeitig wird dieses Begehren, ein Spiegel-
bild seiner selbst in der Vergangenheit zu finden, zum Ausgangspunkt einer
kritischen methodologischen Reflexion. Denn im Gegensatz zu dem ro-
mantisierenden und universalisierenden Gestus des »Ahnenessentialismus«
(LeVun/Tortorici 2018), welcher im Namen von trans® Geschichte Figuren aus
unterschiedlichen Epochen, soziokulturellen Kontexten und geopolitischen
Orten als Vorfahr_innen einer vermeintlich geteilten Identitit beansprucht,
sind die Ansitze der Queer und Trans Temporalities nicht der Auffassung, dass
eine solche Identifikation tatsichlich moglich ist. Im Gegenteil gehen sie
davon aus, dass sich historische Subjekte zu einem gewissen Grad immer
unserem Wissen entziehen, nie vollstindig erkannt werden kénnen und wir
sie nie als mit uns identisch identifizieren kénnen. Trotz eines Bewusstseins
fur historische Kontingenz von Identitit stellen sie aber die Moglichkeit
partieller affektiver Verbindungen in den Vordergrund. Ihr Blick richtet sich

- am 13.02.2026, 16:23:08.

35


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

dementsprechend nicht so sehr auf wiedererkennbare — und somit gleichzei-
tig apriori bekannte — Identititen, sondern vielmehr auf relationale Positionen
und Beziehungen zu (historischen) Normen. So schreibt Carolyn Dinshaw in
Getting Medieval (1999) ausgehend von der Etymologie des Begriffes Kontingenz
[lat. contingere, berithren]: »queers can make new relations, new identifica-
tions, new communities with past figures who elude resemblance to us but
with whom we can be connected partially by virtue of shared marginality, queer
positionality« (ebd.: 39, Hervorh. J.G.).

Durch die Perspektivierung der Queer Temporalities werden Archive nicht
mehr nur als Ort des Verlustes queerer Geschichten begriffen, sondern auch
zum Ort der affektiven Verbindung und der Wiederherstellung, welcher der
Genesung historischer Wunden dient. Denn queere Geschichte ist, wie Hea-
ther Love in Anlehnung an Wendy Brown (1995)"* bemerkt, »nothing but woun-
ded attachments« (2007: 42). In diesem Sinne lieRen sich Vay und Adele durch-
aus als Teil von trans™ Geschichte verstehen, ohne die beiden jedoch als histo-
risches trans* Subjekte zu fixieren. Adeles und Vays Geschichten und die Fra-
gen, die sie aufwerfen, weisen uns aber nicht nur auf die Grenzen reparativer
Lesepraxen hin, sondern sie machen auch die Grenzen der gegen das Archiv
gerichteten Lesarten sichtbar. Denn so sehr wir auch bemiiht sein mégen, den
Blick der hegemonialen Archive zu verweigern oder andere Lesarten zu ent-
wickeln, die gegen den Strich lesen und Archive auf ihre Leerstellen hin be-
fragen, wird auch der Blick der Forschenden immer wieder in die Gewalt des
Archives impliziert. Ein »longing for community across time« (Love 2007: 37)
ist niemals unschuldig. Die weiflen Baumwollhandschuhe, die ich unter dem
kritischen Blick der Archivar_innen iiberstreife, schiitzen die Bilder und Doku-
mente zwar vor ihrem Verfall, jedoch nicht vor dem klinischen Blick, den das
Archiv unabléslich reproduziert.

Trans* Modernitat und ihr kolonialer Unterbau

Projekte der trans® Geschichtsschreibung setzen hiufig bei den europiischen
Sexualwissenschaften des 19. und frithen 20. Jahrhunderts an. Deren Archive

1 Brown (1995) verwendet den Ausdruck »wounded attachment«, um Politiken zu be-
schreiben, welche Identitat konstitutiv an deren Verletzungen koppeln und in Folge
vom Recht und vom Staat Schutz vor solchen Verletzungen erwarten, statt staatliche
Instanzen selbst als verletzende Institutionen zu verstehen.

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

bilden einen prominenten Ausgangspunkt fiir die Historisierung von als de-
viant markierten geschlechtlichen und sexuellen Subjektivititen. Ausgehend
von den Archiven der europiischen Sexualwissenschaften werden so nicht nur
die Geschichten von als geschlechtlich deviant markierten Personen erzihlt,
sondern auch die Erfindung moderner Kategorien geschlechtlicher Abwei-
chung selbst wird historisiert. Die Genealogie moderner trans* Subjektivitit
wird hierbei entlang der in den Archiven vorherrschende Gewalt in Form
von Kriminalisierung, Psychiatrisierung, Pathologisierung und Kontrolle von
sogenannten sexuell Invertierten, Transvestiten, Hermaphroditen und spiter
Transsexuellen verortet (vgl. Sutton 2014, Herrn 2005, Stryker 2006, Stryker
2008, Baumgartinger 2017).

Sowohl Susan Strykers Transgender History (2008), Rainer Herrns Schnitt-
muster des Geschlechts (2005) als auch Persson Perry Baumgartingers Trans
Studies: Historische, begriffliche und aktivistische Aspekte (2017), mochte ich hier
exemplarisch als drei Monografien heranziehen, die eine zentrale aber zu-
gleich auch dominante Erzihlweise von trans® Geschichte abbilden, Sie
befassen sich mit der Rolle der europiischen Sexualwissenschaften als histo-
rischen Ausgangspunkt fiir moderne trans* Subjektivierungsweisen — seien
es die frithen Schriften zu »minnerliebenden Minnern« mit einer »weibli-
chen Seele im minnlichen Kérper« von Karl Heinrich Ulrichs, die durch Carl
Westphal und Richard von Krafft-Ebing geprigte moderne Sexualpathologie
mit ihren Konzepten der »Inversion« und »kontriren Sexualempfindung«
oder die Archive von Magnus Hirschfeld, der den Begriff »Transvestitismus«
pragte. In einer fast analogen Bewegung zu Foucaults Geschichte der Sexua-
litat"* beschreiben sowohl Stryker, Herrn als auch Baumgartinger, wie sich
erst um die Jahrhundertwende vom 19. zum 20. Jahrhundert das Verstindnis

12 Im ersten Band von Foucaults Sexualitit und Wahrheit (1983 [1976]) unterscheidet der
Autor zwischen Sodomie als sexueller Praktik und Homosexualitat als sexueller Iden-
titat. Wahrend Sodomie als Praxis verboten und der Sodomit »ein Gestrauchelter«—
war, der durch seine Handlung von Rechtsnorm abwich, wurde der Homosexuelle im
spaten 19. Jahrhundert zu einer »Spezies«, dessen sexuelle Normabweichung seinem
Korper eingeschrieben war. Diese »Einkérperung der Perversion«fand laut Foucaultim
machtvollen Ceflige der Sexualwissenschaften, Medizin, Psychiatrie und Psychologie
statt, welche die Figur»des Homosexuellen«zu einer Personlichkeit formten, die »(iber
eine Vergangenheit und eine Kindheit verfiigt, einen Charakter, eine Lebensform, und
die schlie’lich eine Morphologie mit indiskreter Anatomie und moglicherweise rat-
selhafter Physiologie besitzt (ebd.: 47).

- am 13.02.2026, 16:23:08.

37


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

von nicht-normativen Geschlechtsausdriicken als eigenstindiges Charakter-
merkmal aus sexualwissenschaftlichen Theorien der Sexualitit herauszulésen
begann. Wihrend die Sexualwissenschaft des spiten 19. Jahrhunderts gleich-
geschlechtliches Begehren und das Tragen gegengeschlechtlicher Kleidung in
Theorien der sexuellen Inversion verdichtete, die dies entweder als Ausdruck
einer Umkehrung von Geschlechterrollen verstand oder sogar zu eigenstin-
digen Varianten von Geschlecht erklirte, wandelte sich dieses Verstindnis zu
Beginn des 20. Jahrhunderts. Schien zunichst eine trennscharfe Unterschei-
dung zwischen Geschlecht und Sexualitit — und somit auch Geschlechter- und
Sexualititsgeschichte — unméglich, verschob sich der sexualwissenschaftli-
che Diskurs nicht zuletzt durch den immer stirker werdenden Einfluss der
Psychoanalyse, welche Homosexualitit nicht linger als geschlechtliche Inver-
sion verstand, sondern sie zunehmend tiber die Wahl des sexuellen Objekts
definierte. Da dieses neue Verstindnis von Homosexualitit jedoch jene »Fille«
nicht mehr beschreiben konnte, in denen geschlechtsuntypische Merkmale
das primire »Symptom« darstellten, entwickelten Sexualwissenschaftler eine
eigenstindige Kategorie, die diese als abnormal konstruierten Geschlechts-
ausdriicke umfassen sollte: »Consequently, in the early 20" century the
stransvestite« was born into medical language«, wie Katie Sutton (2014: 183)
festhalt.

Magnus Hirschfeld und Die Transvestiten

Die Trennung von Sexualitit und Geschlecht sowie der Begriff des Transvesti-
tismus gehen auf den deutschen, jidischen und schwulen Sexualwissenschaft-
ler Magnus Hirschfeld zuriick. In seinem Buch Die Transvestiten: Untersuchung
iiber den Evotischen Verkleidungstrieb (1910) unterscheidet Hirschfeld »Transves-
titismus« dezidiert von gleichgeschlechtlichem Begehren. Er geht davon aus,
dass Homosexualitit hauptsichlich durch die Ausrichtung des Begehrens auf
eine Person des gleichen Geschlechts bestimmt ist, wovon bei den von ihm
vorgestellten Fillen »von angeborener echter Homosexualitit [...] nicht die Re-
de sein kann« (Hirschfeld 1910: 187f.). Vielmehr sei den vom ihm beschriebe-
nen Personen gemeinsam, dass sie einen »heftigen Drang« verspiiren, »in der
Kleidung desjenigen Geschlechts zu leben, dem die Betreffenden ihrem Kor-
perbau nach nicht angehéren« (ebd.: 159). Dieser Drang lieRe sich bis in die
Kindheit dieser Personen zuriickverfolgen und bleibe unverindert bestehen.
Statt dieses Phinomen als Ausdruck von Homosexualitit oder sexueller Inver-
sion zu deuten, entwirft Hirschfeld Transvestitismus als eigenstindige »Aus-

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

drucksform der inneren Persodnlichkeit, als Zeichen ihrer Sinnesart« (ebd: 159).
Hierbei ist es wichtig festzuhalten, dass sich Hirschfelds Typisierung fast aus-
schlieRlich auf trans® feminine Personen bezieht, die er — aus heutiger Sicht
verwirrenderweise — als »Transvestiten« bezeichnet, wihrend »Transvestitin-
nen« — also trans* maskuline Personen - eine untergeordnete Rolle in Hirsch-
felds Beschreibungen einnehmen.”

Hirschfelds Trennung von Homosexualitit und Transvestitismus kon-
struiert somit zwei voneinander unterscheidbare »Typen« von Mensch:
Homosexuelle und Tranvestiten.'* Diese durch die Sexualwissenschaft neu
geschaffenen Kategorien und Klassifikationen existierten dabei durchaus par-
allel zu fritheren Verstindnissen sexueller Inversion, welche Geschlecht und
Sexualitit nicht voneinander trennten. Die Begriffe Transvestitismus sowie
spater Transsexualismus sowie ab den 1960er Jahren auch Transgender reihen
sich so in eine Genealogie unterschiedlicher Bezeichnungs- und Bedeutungs-
praktiken geschlechtlicher Identitit ein. Diese konnen als begriffliche und
konzeptuelle Vorginger des heutigen Trans® oder Transgender konzipiert
werden. So schreibt Stryker nicht nur iber »transgender«, sondern inklu-
diert in ihrer Geschichtsnarration dariiber hinaus »Urninge«, »Invertierte«
und »Cross-Dresser« als Selbst- und Fremdbezeichnungen geschlechtlicher
Identitit (vgl. Stryker 2008: 31ff.). Das Konzept des Tranvestitismus entstand
also, wie Baumgartinger treffend bemerkt, »nicht im luftleeren Raum« (2017:
67), sondern hat einen sozialen, historischen und linguistischen Kontext,
welcher das Konzept mit anderen Bezeichnungen und Begriffen in oftmals
widerspriichliche Relation setzt. Zentral an Hirschfelds Konzeption von
Transvestitismus war, dass er diesen als eine angeborene und natiirliche
Variation verstand, die dementsprechend nicht kriminalisiert werden sollte.

Die von Hirschfeld genutzte Klassifikation Transvestitismus entstand in
einem — wenn auch nicht hierarchiefreien — Austauschverhiltnis mit denjeni-
gen, die sich dadurch eine wissenschaftliche Legitimation ihrer eigenen Exis-
tenz versprachen. So zeigt Herrn (2005) auf, dass sich »Cross-Dresser«, die
sich selbst nicht als »Homosexuelle« verstanden, ab der Jahrhundertwende zu-
nehmend eigenstindig an Sexualwissenschaftler wandten, um ihre Selbstver-

13 Geertje Mak (1998) und Darryl B. Hill (2005) haben herausgearbeitet, dass Hirschfeld
trans* Mannlichkeit als in erster Linie 6konomisch und sexuell motiviert deutet, wah-
rend er trans* Weiblichkeit als Identitit entwirft.

14 Diese Trennung legte auch den Grundstein dafiir, dass die Existenz »homosexueller
Transvestiten« aus medizinischer Perspektive lange Zeit undenkbar war.

- am 13.02.2026, 16:23:08.

39


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

stindnisse in hegemoniale Wissensformen und Bedeutungssysteme zu iiber-
fithren. Sie stimmten einer Pathologisierung zu, von der sie sich Anerkennung
erwarteten. Die Definitionsmacht iiber trans* Phinomene lag also nicht aus-
schliefilich bei der Sexualwissenschaft, vielmehr kann von »Prozesse[n] der
Gleichzeitigkeit von identitits- und sexualwissenschaftlichen Theorien- und
Kategorienbildung« (Herrn 2005: 37) ausgegangen werden.

Das Aufkommen der sexualwissenschaftlichen Klassifikation des »Trans-
vestitismus« ist aber insofern zentral, da erst die diskursive Unterscheidung
und Abkopplung von Begehren, Geschlechterrolle und Geschlechtsausdruck
die epistemologische Bedingung dafiir schafft, den Wunsch, im »anderen« Ge-
schlecht zu leben - sei es durch Kleidung, Beschiftigung und spiter auch me-
dizinische Technologien - als einen fundamentalen Bestandteil des Selbst zu
verstehen und zu artikulieren (vgl. Sutton 2014: 182). Es gab denjenigen, die
sich unter dem Begriff versammelten, eine Sprache, um ihre Identitit zu arti-
kulieren und Rechte und Anerkennung einzufordern.

Dies ist wohl der ausschlaggebende Grund, warum Projekte westlicher
trans® Geschichtsschreibung hiufig bei Hirschfeld ansetzen und die Meis-
ter_innenerzihlung von trans® Geschichte — sofern sich dieser Begriff auf eine
im dominanten Geschichtsdiskurs nach wie vor marginalisierte Geschichte
anwenden lasst — hier ihren Ausgangspunkt nimmt. Dabei wird Hirschfeld
zu einer Art »Vaterfigur« hochstilisiert: Der gutmiitige Doktor, der sich frei
von Eigeninteressen fiir die Rechte von Transvestiten einsetzte und, statt
diese »heilen« zu wollen, nach progressiven Wegen suchte, ihren medizini-
schen Bediirfnissen durch experimentelle Chirurgie gerecht zu werden, so
die weitverbreitete Erzihlung. In Strykers mittlerweile kanonischem Werk
Transgender History reprisentiert die Autorin Hirschfeld als »pivotal figure«,
»linchpin« und »pioneering advocate for transgender people« (Stryker 2008:
38f.).

Letzteres hingtauch damit zusammen, dass Hirschfeld sich in der Weima-
rer Republik nicht nur fiir die Aufthebung des § 175, sondern auch fiir die Aus-
stellung von sogenannten Transvestitenscheinen einsetzte.” Diese Dokumente,
die wahrscheinlich 1909 zum ersten Mal ausgestellt wurden, bescheinigten den
Besitzer_innen, klinisch als »Transvestit« oder »Transvestitin« diagnostiziert
zu sein und gestatteten ihnen, in der Offentlichkeit, »gegengeschlechtliche«

15 §175 des deutschen Strafgesetzbuches wurde 1871 im Deutschen Kaiserreich einge-
fithrt und kriminalisierte die »widernatiirliche Unzucht« zwischen Mannern. Er wurde
erst 1994 vollstandig gestrichen.

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

Kleidung zu tragen. Zwar war das Tragen der Kleidung des vermeintlich an-
deren Geschlechts nicht dezidiert verboten, aber es konnte zu Verurteilungen
aufgrund von »grobem Unfug« und »Erregung éffentlichen Argernisses« fiih-
ren und Gefingnisstrafen von bis zu sechs Wochen nach sich ziehen (vgl. Sut-
ton 2012:337; Nunn 2022:130). Dies hing oft von der Willkiir der Polizei und Ge-
richte ab. Transvestitenscheine sollten ihre Besitzer_innen vor dieser Willkiir
und Gefahr der Verfolgung schiitzen. Gleichzeitig implementierten Transves-
titenscheine ein »doppeltes Abhdngigkeitssystem« (Nunn 2022: 131) von Recht
und Medizin, denn sie wurden nur an Personen ausgestellt, die sich einer me-
dizinischen Untersuchung unterwarfen, was bei weitem nicht allen Personen
offenstand. Es setzte sowohl ein gewisses Vorwissen tiber die Diagnose und
ihre narrativen Erfordernisse als auch eine Performance biirgerlicher Respek-
tabilitit und Abgrenzung vom Vorwurf der Sexarbeit (vgl. Ashton 2024: 86) vor-
aus.

Wie John O’'Hara bemerkt, impliziert eine an Foucault orientierte Form der
trans® Geschichtsschreibung, die insistiert, dass die sexualwissenschaftlich-
medizinische Kategorisierung und das mit ihr einhergehende neugeschafte-
ne Vokabular der Beginn von trans® Historizitit ist, die Vorstellung, dass »a
(presumably cisgender) physician deigned to write about us, allowing trans
life to spring into existence« (O’'Hara 2024: 2). Eine solche Perspektivierung
ignoriert nicht nur, die vielfiltigen Erfahrungen derjenigen, die diese Kate-
gorien beschreiben sollen und deren Leben sich vornehmlich aufierhalb des
sexualwissenschaftlichen Untersuchungszimmers abgespielt haben, sie privi-
legiert auch Erzihlungen iiber medizinische Transitionen, die fiir viele Perso-
nen — damals wie heute — nicht im Zentrum ihres Selbstverstindnisses stan-
den, nicht gewollt wurden oder schlicht und einfach nicht zuganglich waren.

Dariiber hinaus — und fiir den Kontext dieser Studie besonderes rele-
vant — tendieren solche Formen der Geschichtsschreibung in ihrem Fokus auf
die Archive der Sexualwissenschaft dazu, Foucaults Ausblendung kolonialer
Herrschaft fir die Formation von Geschlecht und Sexualitit in Europa zu
wiederholen. In seiner Historisierung der sexuellen Ordnung richtet Foucault
(1983 [1976]) seinen Blick ausschlieflich auf die kolonialen Metropolen und
iibersieht dabei die konstitutive Rolle, die die Kolonien fiir die Durchsetzung
der biirgerlichen Geschlechterordnung in Europa gespielt haben. Damit ver-
nachlissigt er zentrale Aushandlungsorte der Produktion der biirgerlichen
Sexualitit in Europa (vgl. Stoler 1995). Projekte der trans* Geschichtsschrei-
bung, die die Pathologisierung und Medikalisierung von Geschlechtertrans-
gressionen durch die europiische Sexualwissenschaften des spiten 19. und

- am 13.02.2026, 16:23:08.

4


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

frithen 20. Jahrhunderts sowie die damit verbundene Kriminalisierung zum
zentralen Ausgangpunkt von modernen trans® Subjektivierungsweisen und
gleichermaflen von trans® Geschichte erkliren, wiederholen diese syste-
matische Aussparung, wenn sie die koloniale Produktion der europdischen
Sexualitits- und Geschlechterordnung nicht ebenso als konstitutives Mo-
ment dieser Geschichte erfassen. Dagegen haben feministische post- und
dekoloniale Theorien iiberzeugend dargelegt, dass die Durchsetzung der
Zweigeschlechterordnung auf der Verwerfung von als geschlechtlich und
sexuell »deviant« und »monstrds« konstruierten kolonisierten Kérpern be-
ruht (vgl. McClintock 1995; Lugones 2007; Purtschert 2019). Wenn wir davon
ausgehen, dass »[m]it der Moderne [..] ein Verstindnis von Geschlecht und
Sexualitit [entstand], das untrennbar mit der kolonialen Matrix verwoben ist
und diese gleichzeitig mit begriindet« (Purtschert 2019: 35), dann gilt dies auch
fiir moderne Verstindnisse von trans® Subjektivitit und Identitit. Dies ldsst
sich auch in Hirschfelds Konzeptualisierung von »Transvestitismus« deutlich
erkennen.

Universalismus und Primitivismus in Hirschfelds Sexualethnologie

Hirschfeld verstand »Transvestiten« und »Transvestitinnen« als »nicht um [...]
Ort und Zeit beschrinkte Vorkommnisse und Personlichkeiten« (Hirschfeld
1910:305), sondern vielmehr als ein universales Phinomen, das sich quer durch
die Geschichte der Menschheit zieht. So enthilt der umfassende ethnologisch-
historische Teil seines Buches Die Transvestiten (1910)* nicht nur einen kurzen
Abriss iiber historische Personlichkeiten, die Hirschfeld avant la lettre, also
vor dem Aufkommen des Begriffes, als »Transvestiten auf Thronen« deutete,
sondern sein Quellenkorpus umfasst neben Passagen des Alten Testaments
und Figuren der griechischen Mythologie auch ethnographische Studien und
koloniale Reiseberichte des 16. und 17. Jahrhunderts. Insbesondere letzteren
widmete er grofie Aufmerksambkeit. Er reinterpretiert koloniale Berichte und

anthropologische Abhandlungen iiber Indigene in den Amerikas, die seiner

16  Esist an dieser Stelle bemerkenswert, dass Die Transvestiten innerhalb der dominan-
ten Geschichtserzahlung der Trans Studies als so bedeutsam gilt, dass der Text sogar
in Ausziigen im ersten Transgender Studies Reader (Stryker/Whittle 2006) reproduziert
wurde — bezeichnenderweise jedoch ohne den ethnologisch-historischen Teil.

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

Meinung nach filschlicherweise als »Hermaphroditen« verstanden wurden,”
bei denen es sich laut dem Autor bei genauerer Betrachtung aber wahrschein-
lich um »Transvestiten« gehandelt habe (vgl. Hirschfeld 1910:318ff.). Sie dienen
ihm als Beweis, dass Transvestitismus ein historisch wie kulturell universa-
les Phanomen ist, dass »nicht an Ort, Zeit, Race [sic!], Stamm und Religion
gebunden ist, eine Erscheinung, die [...] stets vorhanden gewesen ist« (ebd.:
329) und welche sich »iiberall selbststindig, von innen heraus, entwickelt hat«
(ebd.: 330). Dieses Argument fiir einen zeit- und raumiibergreifenden Uni-
versalismus unterstittzte Hirschfelds politisches und ideologisches Projekt,
vielfiltige Sexualititen und Geschlechtsidentititen zu naturalisieren, um sie
schlussendlich zu entkriminalisieren (vgl. Funke 2015: 116).

Der von Hirschfeld propagierte historische und kulturelle Universalismus
findet in dem letzten vor seinem Tod publizierten Werk Weltreise eines Sexual-
forschers (1933) seinen Hohepunkt. In Form eines Reiseberichtes richtet Hirsch-
feld seinen Blick auf sexuelle und geschlechtliche »Sitten« und Identititen
auflereuropiischer Kulturen und erfasst diese in seiner bereits vorgefertigten
sexualtypischen Systematisierung, so dass er sowohl in Japan, in Malaysia
als auch in Indien »Transvestiten« vorfindet (vgl. Hirschfeld 2006 [1933]: 71ff.,
227, 306f.). Die rhetorische Einverleibung und die damit einhergehende De-
kontextualisierung historisch und kulturell spezifischer Konzeptionen von
Geschlecht, Identitit und Korper diente in Hirschfelds Argumentation dazu,
Transvestitismus entgegen der hegemonialen pathologischen Konzeptionen
des europiischen Sexualwissenschaften als eine natiirliche Variation mensch-
licher Vielfalt darzustellen und eine Vergangenheit des Transvestitismus zu
konstruieren, der diesen gleichsam in Gegenwart und Zukunft absichert.

Leah DeVun und Zeb Tortorici (2018) bezeichnen diesen erkenntnistheore-
tischen Zugang zu trans® Geschichte, der sich auch in zeitgendssischen trans*
aktivistischen Diskursen unter Slogans wie »Uns hat es schon immer gege-
ben«wiederfindet, als Ahnenessentialismus. Im Namen von trans* Geschichte
beansprucht ein solcher Zugang Figuren aus unterschiedlichen Epochen, so-
ziokulturellen Kontexten und geopolitischen Orten als Vorfahr innen einer
vermeintlich geteilten Identitit. Eine solche Perspektivierung riskiert nicht
nur einen Verlust an Komplexitit, sondern liuft auch Gefahr, historische und
kulturelle Differenzen zugunsten einer Essentialisierung und Romantisie-
rung von Identitit aufzugeben. Der romantisierte Blick auf vermeintliche

17 Zur kolonialen Konstruktion von »Hermaphroditismus« siehe Lugones (2007) und
Eckert (2016).

- am 13.02.2026, 16:23:08.

43


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Gemeinsamkeiten und die Fantasie einer imaginierten Abstammungslinie
qua Geschlecht bzw. dessen Transgression verstellt nicht nur den Blick auf
historische Differenzen, sondern blendet auch die Frage nach der historischen
Verantwortung fiir Genozide, Enteignungen und Vertreibungen sowie deren
Fortwirken in der Gegenwart aus.

Dies ldsst sich in auch bei Hirschfeld feststellen. Zwar ist Hirschfelds
Reisebericht durchaus von antikolonialen und antirassistischen Fragmen-
ten durchsetzt ist — so zweifelt er nicht nur die Rechtmifigkeit kolonialer
Besitzanspriiche Europas und rassentheoretische Differenzbehauptungen
an, sondern sieht auch anti-koloniale Kriege als durch »den Menschen und
Volkern naturgesetzlich innewohnende([n] Freiheitsdrang« (2006 [1933]: 160)
vorbestimmt. Entsprechend hofft er nach seiner Begegnung mit Jawaharlal
Nehru in vorausschauender Weise, dass dieser »der erste Prasident der indi-
schen Republik sein wird« (ebd.: 290). Nichtsdestotrotz bleibt Hirschfeld in
einem teleologischen Aufklirungsparadigma gefangen. Indem er kolonisierte
Gesellschaften unter anderem als statische »prihistorische Stimme« imagi-
niert (und romantisiert) und seine eigene Reise, auf der er zahlreiche Vortrige
tiber die (europdische) Sexualwissenschaft hielt, als Bestandteil eines auf-
klarerischen Projekts deklariert, das durch eine »objektive wissenschaftliche
Menschen- und Geschlechtskunde« die Verwirklichung und Durchsetzung der
Menschenrechte vorantreibt (vgl. ebd.: 36), reproduziert er zentrale Elemente
des kolonialen Diskurses. Im Gegensatz zu seinen kritischen Anmerkungen
zur Kolonialpolitik der Niederlande, Grof3britanniens und Frankreichs stellt
Hirschfeld Deutschlands koloniale Bestrebungen als nur von geringem Aus-
maf} und zum Zeitpunkt seiner Weltreise ohnehin beendet dar (vgl. ebd.:
159f.). Der deutschen kolonialen Vergangenheit misst er geringe Bedeutung
bei, ungeachtet dessen, dass er wihrend seiner Reise wiederholt ehemaligen
deutschen Kolonialisten, Missionaren und Forschern begegnet und von die-
sen beherbergt wird (vgl. Bauer 2017). Die Arbeiten von Heike Bauer (2017)
und Laurie Marhoefer (2022) bieten ein dringendes Korrektiv der roman-
tisierenden Narrativen, die Hirschfeld als Begriinder der ersten schwulen
Emanzipationsbewegung und als gutmiitigen Doktor der »Tranvestiten« fei-
ern, indem sie die rassistischen und kolonialen Verstrickungen in Hirschfelds
Werk aufzeigen. »Hirschfeld’s theory was steeped in the politics of empire,
wie Marhoefer (2022: 40) deutlich herausarbeitet.

Auch in Die Transvestiten bettet Hirschfeld seine Argumente fiir den uni-
versellen Charakter des von thm beschriebenen Phinomens dezidiert in ein
koloniales Fortschrittsnarrativ ein, in denen die kolonisierten und indigenen

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

»Anderen« als Europas Vergangenheit und Europa beziehungsweise der Wes-
ten als deren Zukunft konstruiert werden. So argumentiert Hirschfeld, »dass
der Verkleidungstrieb ilter ist, als — die Kleidung selbst« (Hirschfeld 1910:
306). Wihrend die westliche Norm vergeschlechtlichter Kleidung zwar ein
entscheidendes Merkmal der sogenannten »Kulturvolker« sei, gibe es auch
»dort, wo Mann und Frau nackt gehen« (ebd.: 307) geschlechtlich konnotierte
Praxen der Kérpermodifikation und -verzierung. Schon bei diesen »Vorldufern
der Bekleidung« habe es »der erotischen Verkleidung entsprechende Gebriu-
che« (ebd.: 307) gegeben. Das Tragen westlicher Kleidung als Marker von
Geschlechterdifferenz wird in Hirschfelds Schriften so zum entscheidenden
Differenzmerkmal von »Natur-« und »Kulturvolkern«. Er entwirft so ein Bild
indigener »Primitivitit«, das ihm erlaubt, die durch europiische Reisende
und Anthropolog_innen beschriebenen und interpretierten Bekleidungs- und
Korperpraxen jener »Naturvilker« als evolutionire Vorstufe geschlechtlich
differenzierter Bekleidungspraxen der vermeintlich zivilisierten »Kultur-
volker« zu verstehen. Indem Hirschfeld indigene Geschlechtsausdriicke als
»primitiv« und »vormodern« entwirft, reproduziert er die zentrale zeitliche
Struktur des kolonialen Diskurses, welche Johannes Fabian in Time and the
Other (1983) als »denial of coevalness« bezeichnet. Damit verweist Fabian auf
die grundlegende Weigerung, die »Anderen« des kolonialen Diskurses als
Teil einer geteilten Gegenwart zu begreifen. Auch Anne McClintock (1995) be-
schiftigt sich in ihrer Untersuchung kolonialer Diskurse mit dieser Trope der
Verzeitlichung rassifizierter Differenz und bezeichnet diese als »anachronistic
space« (ebd.: 30). Dieser Logik zufolge leben die Kolonisierten nicht innerhalb
der modernen Geschichte. GemifR dem kolonialen Meister_innennarrativ
(»history proper«, ebd.: 11) werden sie trotz ihrer offensichtlichen Anwe-
senheit innerhalb der geteilten Gegenwart permanent als Verkérperungen
einer vorgeschichtlichen Zeit gerahmt. So erscheinen auch die von Hirschfeld
evozierten »Naturvolker« und ihre Praktiken des Geschlechts als »Vorliufer«
europiischer Formen des Transvestitismus. Als solche versinnbildlichen sie
die Vergangenheit und haben keinen Platz in der Zukunft.”® Wihrend der
europiische Transvestismus fiir Hirschfeld also ein modernes Phinomen mit
einer langen Geschichte darstellte, konstruierte Hirschfeld aufiereuropiische

18  Unter Bezugnahme auf Weltreise eines Sexualforschers macht Jana Funke (2015) ein
dhnliches Argument, wobei sie die ambivalente Gleichzeitigkeit von Hirschfelds Affir-
mation und Dekonstruktion kolonialer Denkmuster betont.

- am 13.02.2026, 16:23:08.

45


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

trans® Verkorperungen und Praxen als »primitiv«, »anachronistisch« und
nicht der Moderne zugehérig.

Hirschfelds Konstruktion von »Transvestitismus« als universales Phino-
men und sein Ritckgriff aufkoloniale Diskurse tiber »Primitivitit« zeigen, dass
die seit dem frithen 20. Jahrhundert entstandenen trans® Begrifflichkeiten
nicht nur, wie B Camminga (2019) festhilt, »a site of travel, accruing baggage
and meaning through its traversing of countries, cultures, and varied insti-
tutional frameworks« (ebd.: 2) sind, welche nachtriglich mobilisiert werden
und im Zuge dessen Bedeutungen anhiufen. Vielmehr zeigt sich, dass die
Bedeutungsgenerierung im »Westen« immer schon mit dem »Rest der Welt«
verbunden war (vgl. Hall 1992), Imaginationen tiber die Geschlechterpraktiken
und -transgressionen an anderen Orten und zu anderen Zeiten sogar ein
elementarer Bestandteil dieser Geschichte und Wissensproduktion sind (vgl.
Hirschauer 1992: 86). Es ist demnach unméglich, die Geschichte der modernen
Sexualitits- und Geschlechterordnung ohne die Geschichte des Kolonialis-
mus und des transatlantischen Sklavenhandels zu erzihlen, genauso wie es
unmoglich ist, die Geschichte moderner trans® Subjektivierung ohne die ver-
wobenen und transnationalen Geschichten des Imperialismus zu erzihlen.
Eine solche Auslassung liuft Gefahr, eine »first in Europe, then elsewhere«
structure of global historical time« (Chakrabarty 2000: 7) zu reproduzieren,
die Europa erneut im Zentrum der Geschichte platziert, wodurch die globalen
Verflechtungen, die »Europa« iiberhaupt erst moglich machen, undenkbar
werden.

Trans* Geschichte(n) im Schatten sexualwissenschaftlicher Archive

Angesichts dieser Verstrickungen ldsst sich fragen, wie trans® Geschichte
anders erzihlt werden kann und was mit den Geschichten derjenigen pas-
siert, die sich der klassifizierenden Gewalt von Medizin, Sexualwissenschaft
und Kriminalistik entziehen konnten. Wie umgehen mit den Geschichten
derjenigen, die fiir den Blick des Archives weitgehend unsichtbar blieben,
und jenen, die im Unterbauch der Archive leben, jenen rassifizierten durch
koloniale Gewalt markierten Anderen, die namenlos bleiben und von deren
Subjektivitit und Handlungsmacht das Archiv jegliche Spur getilgt zu haben
scheint?

Einen solchen Ansatz legt C. Riley Snorton mit seiner Arbeit Black on Both
Sides: A Racial History of Trans Identity (2017) vor. Snortons Studie zeigt auf, dass
die Wissensproduktion iiber Geschlecht und Sexualitit in den USA zutiefst

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

mit den materiellen und verkdrperten Dimensionen von Versklavung und Ko-
lonialismus verbunden war. Doch statt sich den Archiven der Sexualwissen-
schaft zuzuwenden, richtet Snorton den Blick auf die Archive Schwarzen Le-
bens wihrend der Versklavung, von der Jim-Crow-Ara hin zu den Bedingun-
gen zeitgendssischer anti-Schwarzer Gewalt.

Anhand des Archivs des US-amerikanischen Arztes James Marion Sims,
der bis heute als der »Vater der modernen Gynikologie« und der Erfinder des
Spekulums gilt, verdeutlicht Snorton, dass dessen medizinischen »Erfolge«
in ganz grundlegender Weise auf Versklavung und der Degradierung, Dehu-
manisierung und Verdinglichung von Schwarzen Frauen zu »austauschbaren
Waren« und »Fleisch« beruht. Damit bezieht sich Snorton auf eine lange
Tradition Schwarzer feministischer Theoriebildung zum Zusammenhang von
Schwarzsein, Geschlecht und Kérper unter Bedingungen der Unfreiheit. Zen-
tral sind hier die Uberlegungen von Hortense Spillers (1987), die aufzeigen,
dass Schwarze Korper im Zuge der Verdinglichung, die Schwarze Subjekte zu
handel- und austauschbaren Waren gemacht hat, grundlegend rekonfiguriert
wurden. Spillers bezeichnet diesen Prozess als ungendering. Prozesse moder-
ner Vergeschlechtlichung fanden entlang der Trennung der 6ffentlichen und
privaten Sphire statt, im Haushalt und der damit verbundenen geschlecht-
lichen Arbeitsteilung sowie entlang patrilinearer Genealogien, durch welche
der Name und der Besitz des Vaters weitergegeben wurden. Die Middle Passage
und die Plantage stehen jedoch auerhalb dieser Sphiren und der patrilinear
organisierten Familie. Indem Menschen zu Schiffsfracht gemacht wurden,
wurden sie ihrer Geschichten, ihrer Familien und Abstammungslinien, ih-
rer Namen und Besitztiimer beraubt. Die Bedingungen der Unfreiheit und
Versklavung verhinderten den abgesicherten Aufbau neuer familiirer Bezie-
hungen und verunméglichten die Logik der viterlichen Abstammung, die laut
Spillers zentral fiir die Herstellung der Geschlechterordnung war. Patrilineari-
tit war im Kontext der Versklavung insofern unméglich, als dass in Unfreiheit
geborene Kinder nicht (zu) der Familie der Eltern bzw. des Vaters gehorten,
sondern vielmehr, den Rechtsstatus ihrer Miitter erbend, als Eigentum in die
Besitztitmer des Sklavenhalters iibergingen. Selbst wenn dieser der leibliche
Vater der Kinder war, erkannte er diese nicht als seine Nachkommen an.
Schwarze Korper fielen laut Spillers daher aus der »american grammar« (Spil-
lers 1987: 67), der sozialen Konfigurationen weifler Dominanzkultur und der
sie hervorbringenden modernen Geschlechterordnung heraus. Auf »Fleisch«
reduziert nahmen sie einen (Nicht-)Ort ein, der noch vor der geschlechtli-
chen Korper- und Subjektwerdung angesiedelt war. Spillers formuliert, dass

- am 13.02.2026, 16:23:08.

47


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Schwarze Kdrper mit »zero degree of social conceptualization« (ebd.) zugleich
das Fundament jeder sich davon abgrenzenden sozialen Ordnung bildeten. In
diesem Sinne fungiert »Fleisch« als Desartikulation des Menschen: Es beraubt
jene, die auf »Fleisch« reduziert werden, ihrer Méglichkeiten, innerhalb der
dominanten Gesellschaftsordnung als Menschen anerkannt zu werden.

Wie Snorton darlegt, fanden Sims operative Experimente zur Behandlung
vesikovaginaler Fisteln, mit denen er berithmt geworden ist, an den auf Fleisch
reduzierten Korpern versklavter Frauen statt: Anarcha, Lucy, Betsey und zahl-
reiche weitere unbenannte versklavte Frauen waren Teil seiner »medizinischen
Plantage« und seines »living laboratory« (Snorton 2017:18).” Die an ihnen wie-
derholt durchgefiihrten gewaltsamen Untersuchungen und Experimente - oft
ohne Anisthesie und unter den voyeuristischen Blicken weiRer Arzte — dien-
ten dazu, zu »beweisen«, dass Schwarze Frauen besonders unfruchtbar, inver-
tiert und unweiblich seien (vgl. Snorton 2017: 20). Im Gegensatz zu der ange-
nommenen und gewaltsam hergestellten Verfiigbarkeit Schwarzer Frauen als
Fleisch, welches die Grundlage fiir die Herstellung gynikologischen Wissens
tiber Geschlecht bildete, wurde weifle Weiblichkeit gerade in Abgrenzung zu
diesem Status definiert: »white femininity is conferred in relation to an un-
willingness to view white female genitalia, to look upon white women as fle-
sh« (ebd.: 33). So waren die Kérper Schwarzer Frauen in ihrer Reduktion auf
Fleisch und ihrer beliebigen Austauschbarkeit nicht nur die materielle Bedin-
gung der Erfindung des Spekulums und der damit einhergehenden gyniko-
logischen Wissensproduktion, sondern vielmehr die Voraussetzung fiir mo-
derne Konzeptionen von Geschlecht per se (vgl. ebd.: 17-53, s.a. Spillers 1987;
Hartman 1997).

Dem entgegen zeigt Snorton allerdings auch auf, dass Versklavte Mitte des
19. Jahrhunderts diese Zuschreibung geschlechtlicher Unbestimmtheit strate-
gisch umdeuteten, indem sie Praktiken des Cross-Dressings nutzten, um zu
fliehen. Sie konnten sich die Logik der Austauschbarkeit Schwarzer Korper auf
der Plantage und die damit verbundene geschlechtliche Indifferenz oder Aus-
tauschbarkeit von Geschlecht aneignen und im Zuge der Flucht als Grundlage

19 Der Begriff der »medizinischen Plantage« (engl.: medical plantation) geht auf die Disa-
bility Studies und Performance Theoretikerin Petra Kuppers und das kollaborative An-
archa Project (2007) zuriick. Er bezeichnet einen Ort abseits der Anbaufelder der Plan-
tage, der spezifisch fiir medizinische Experimente, die ohne Anésthesie an versklavten
Frauen durchgefithrt wurden, errichtet wurde.

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

fir ihr widerstindiges Handeln heranziehen. Daher versteht Snorton Verskla-
vung als einen kritischen Bestandteil der Genealogie moderner trans* Subjek-
tivitit, »as chattel persons gave rise to an understanding of gender as mutable
and as an amendable form of being« (Snorton 2017: 57).

Es sind insbesondere diese Verflechtungen, die bei der Suche nach wie-
derherzustellenden Subjekten in den europiischen Archiven der Sexualwis-
senschaft, der Medizin und der Kriminalistik kaum zu erfassen sind. Vielmehr
reproduziert der Fokus auf Subjekte, die unter Bedingungen der Gewalt im Ar-
chiv sichtbar werden, die dieser Sichtbarkeit zugrunde liegenden rassifizier-
ten und kolonialen Logiken, wie Gill-Peterson beschreibt:

Transgender studies has to an important extent magnified the whiteness of
transsexuality by its reliance on its medical archive, for that archive is an ar-
tifact of the science of transsexuality, which is to say that it pretends to speak
for and grant total access to trans life while obscuring the racial conditions
of subjection under which it produces that knowledge as universal. (Gill-Pe-
terson 2018b: 615)

Ungeachtet eines kritischen Verstindnisses, das Archive als zutiefst von
Macht und Gewalt durchzogen ansieht, bleiben die zuvor diskutierten Ansit-
ze der Queer und Trans Temporalities dem Glauben verhaftet, dass es moglich
sei, Gegenstrategien zu entwickeln, die in der Lage sind, die verborgensten
Geheimnisse des Archives zu litften und so die verschiitteten Geschichten und
ihre Subjekte nach und nach an die Oberfliche zu bringen. In den Worten
von Abram Lewis: »there remains a conviction that whatever it is that we
hope to find can, in fact, be known [...] if only we can develop more capa-
cious and oppositional ways to look« (Lewis 2014: 17; s.a. Steedman 2002:
76). Es stellt sich also die Frage, wie mit diesen epistemologischen Grenzen
umzugehen ist, wenn das Archiv nicht vollstindig als Ausgangspunkt der
Geschichtsschreibung verworfen werden soll, aber zugleich seinen trigeri-
schen Versprechen widerstanden und seiner Gewalt begegnet werden will.
Was konnte es heifien, Verlust und Abwesenheit nicht linger nur als Mar-
ker von Gewalt zu verstehen, gegen welche es anzuschreiben gilt, sondern
diese gleichzeitig auch als Widerstand gegen die Logiken des Archivs selbst
zu begreifen? Denn, wie Alexis Pauline Gumbs nahelegt, »[a] fugitive you
cannot find a record for is the most successful fugitive of all« (Gumbs 2020:
110). Trotz Anerkennung der gewaltvollen Konstitution des Archives, kehren
Projekte der gegen das Archiv gerichteten trans® und queeren Geschichts-

- am 13.02.2026, 16:23:08.

49


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

schreibung immer wieder zu dessen restaurativen Versprechen zuriick (vgl.
Arondekar 2009: 1). Snortons Studie liadt im Gegensatz dazu ein zu fragen,
welche Verbindungslinien zwischen der Gewalt der Medizin- und Kriminal-
archive, die dennoch als privilegierte Orte der Wiederherstellung der trans®
und queeren Gegengeschichtsschreibung gelten, und der »grammar of vio-
lence« (Hartman 2008: 4) der Archive des europidischen Kolonialismus und
der transatlantischen Versklavung bestehen. Snorton selbst weigert sich, die
fragmentarischen Geschichten und geisterhaften Silhouetten, die das Archiv
preisgibt, zu vervollstindigen.

Jenseits der Binaritaten des Archivs: Denken mit dem Asterisk

Ahnlich wie Snortons Arbeit ist auch die vorliegende Studie durchzogen von
»Geistergeschichten«. Hiermit meine ich Geschichten von Personen und
manchmal auch Tieren, die ausgehend von den Spuren, die sie hinterlassen
haben, kaum erzihlt werden kénnen. Sie flackern nur kurz auf, ohne einen
klaren Anfang oder ein klares Ende. Diese Geschichten bleiben fragmenta-
risch, opak und mitunter zweifelhaft. Dennoch lohnt es sich, sie zu erzihlen.
Wie Kassandra Spooner-Lockyer und Katie Kilroy-Marac (2021) in »Ten Things
about Ghosts and Haunting« feststellen, miissen wir, um mit Geistern zu
denken, die evidenzbasierte Logik westlicher Wissenschaftssysteme mit samt
ihrer strikten Trennung von Faktischem und Fantastischem, Realitit und Fik-
tion, Objektivitit und Subjektivitit hinterfragen: »To think with and through
ghosts, we must think beyond binary oppositions (like visibility/invisibility,
absence/presence, now/then) to the excesses produced between and around
them« (vgl. Spooner-Lockyer/Kilroy-Marac 2021). Zugleich ist dieses »wir« ei-
ne Fiktion, unsere soziale Positionierung, unsere Erfahrungen in der Welt und
die Art und Weise, wie diese durch die Vergangenheit geformt sind, bestim-
men die Art und Weise, wie und mit welchen Geistern wir uns in Verbindung
setzen konnen und ob diese Verbindungen ausschliefilich als unheimlich
wahrgenommen werden oder auch Fragmente von Lust und Vergniigen be-
inhalten. Das Arbeiten mit Geistern erfordert daher sowohl ein positioniertes
als auch ein transdisziplinires bisweilen vielleicht sogar antidisziplinires
Arbeiten. Es stellt sich die Frage, wie wir den kolonialen Geistern, die durch
die Archive der trans* Geschichte spuken, gerecht werden kénnen.

In popkulturellen Darstellungen kénnen Geister meistens durch Wande
gehen, ihre Form verindern, sich entscheiden, ob sie unsichtbar sein wollen

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

oder sich zu zeigen geben. Sie spuken, erschrecken, spielen Streiche, bringen
Dinge durcheinander, aber sie mahnen auch, fordern Erinnerung ein und ge-
ben so lange keine Ruhe, bis der Zustand, der sie an das Hier und Jetzt bin-
det hat, verindert wird. Ahnlich wie diese Geister ignorieren auch die Geister,
die durch dieses Buch spuken, die kiinstlich aufgezogenen Trennwande akade-
mischer Schreibkonventionen, nehmen unterschiedliche Formen an, sind mal
menschlich, mal tierisch, mal beides und mal keines von alledem. Dabei sind
sie weder rein metaphorisch noch dienen sie lediglich der Verzierung oder Il-
lustration. Sie sind nicht unwissenschaftlich, sondern im Sinne Hershini Bha-
na Youngs »informed critical conjurings« (Young 2017: 3), durch historische
Forschung kritisch informierte Imaginationen, von dem, was war, was hat-
te sein konnen und was kommen kann. Mit diesem Ansatz geht es mir nicht
darum, jenen eine Stimme zu verleihen, die von der Geschichte und ihrer he-
gemonialen Narration verschluckt wurden. Vielmehr befasse ich mich damit,
welche anderen Geschichtsnarrationen moglich werden, welche Perspektiven
auf Geschichte, Gegenwart und Zukunft erfahrbar werden, wenn diese Geis-
ter und ihr Wirken nicht linger verdrangt werden, sondern Raum bekommen
sich zu entfalten (vgl. Young 2017: 23). Die Geister zeigen Verbindungslinien
auf, schimmern zwischen Sichtbarkeit und Opazitit, wollen stéren und rufen
zugleich dazu auf, sich mit ihnen in Beziehung zu setzen. Sie zwingen uns da-
zu, unsere eigene Position und Positioniertheit wahrzunehmen und laden da-
zu ein, unterschiedliche Formen des Denkens mit ihnen — nicht iiber sie — zu
erkunden.

Wenngleich diese Geister weder singulir noch ihre Geschichten in der ih-
nen inhirenten Gewalt auflergewdhnlich sind, geht es mir doch darum, ih-
rer spezifischen Lokalitit Rechnung zu tragen; nicht zuletzt, um unsere Be-
ziehungen zu diesen Orten und ihrer Vergangenheit zu transformieren, denn,
wie Avery F. Gordon schreibt: »Following the ghosts is about making a cont-
act that changes you and refashions the social relations in which you are loca-
ted« (Gordon 2008: 21). In diesem Sinne ist die hier vorgeschlagene Praxis nicht
nur auf die lokale Verortung des Schreibens bedacht, sondern ist immer auch
ein »situiertes Spekulieren« (Gramlich 2020:16), das den schreibenden Kérper
und dessen Erfahrungen miteinbezieht, ohne diese zu einem universellen All-
gemeinplatz zu verkliren. Ich kniipfe damit an die lange Tradition feministi-
scher Wissenschaftskritik an, die Wissen nicht nur als partikular und situiert
begreifen, sondern dariiber hinaus die eigene Positionierung in der Welt als
erkenntnisstrukturierend und -produzierend fassen. So werden eigene Erfah-
rungen des In-der-Welt-Seins zum Ausgangspunkt theoretischer Uberlegun-

- am 13.02.2026, 16:23:08.

51


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

gen genommen und Wissenschaft in den Worten Donna Haraways als »view
from a body« (Haraway 1988: 589) verstanden. Entgegen der andro- und euro-
zentrischen Vorstellung eines entkdrperten Subjekts der Wissensproduktion,
dessen Position unmarkiert bleibt und dessen Blick von nirgendwo die Macht
hat, zu sehen, ohne gesehen zu werden, geht dieser Ansatz davon aus, dass je-
des Wissen bedingt und damit situiert ist. Trans*feministische post- und de-
koloniale Praktiken des Spekulierens schliefien hier an und wenden sich gegen
den »Gottes-Trick« (ebd.: 582) historischer Meister_innenerzihlungen:

Auf Distanz zu Narrationen von Subjekt und Geschichte, die ihre Historizitat
und Lokalitatals Universalismus tarnen, reagiert feministisches Spekulieren
auf historische Auslassungen, diskursive Festschreibungen und gewaltvolle
Unterscheidungen, was als (menschliches) Leben gilt und was als nicht-le-
benswert ex negativo zu dessen Konstitution beitragt. (Gramlich 2020: 10)

Feministisches Spekulieren ist hier also nicht bloRe Mutmaflung, fantastische
Imagination und hochstaplerische Erfindung. Sie ist nicht das Gegenteil von
faktengetreuem historischen Arbeiten, sondern eine Praxis des Re-Narrativie-
rens, die auf Liicken, Tilgungen und gewaltsame Verzerrungen historischer
Meister_innen-erzihlungen reagiert. Sie lisst die Briichigkeit und das Speku-
lative jeder Geschichtsnarration sichtbar werden.

Dabei besteht, wie Saidiya Hartman (2008) deutlich macht, immer auch
die Gefahr, die Liicke zu schliefien. Mit ihrem Konzept der kritischen Fabulation
entwickelt Hartman eine Praxis des Schreibens gegen die Grenzen des histori-
schen Archivs. Hierbei versucht sie, zwischen der Gewalt des Archivs und der
Sprache, die diese wiederholt, Raum zu schaffen, so dass ein Leben jenseits von
Gewalt und Tod vorstellbar wird. Angesichts der Unmaoglichkeit, die Geschich-
ten Schwarzer Frauen aus den Archiven des transatlantischen Sklavenhandels
zu rekonstruieren, wird Imagination von Hartman als produktives Mittel ge-
nutzt, um die Vergangenheit neu zu denken und mit der Liicke zu ringen, ohne
dabei den Anspruch zu erheben, den Toten eine Stimme zu verleihen oder sie
zu reprisentieren (vgl. ebd.:12). Imagination wird zum fiirsorglichen und ver-
antwortlichen Akt den durch Gewalt zum Schweigen gebrachten gegeniiber.
Sie refiguriert auf poetische Art und Weise das Verhiltnis von Fakt und Fik-
tion und stellt ein Gegengewicht zu den machtvollen Wahrheitseffekten des
Archivs dar (vgl. Bychowski et al. 2018: 674). Gleichzeitig, so Hartman, ist kri-
tisches Fabulieren immer von der eigenen Unmdglichkeit begleitet. Es ist ein
bestindiges Ringen mit Archiv und Sprache; es ist der Versuch, »to tell an im-

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

possible story and to amplify the impossibility of its telling« (Hartman 2008:
11). Diesen Unmoglichkeiten und der Frage, welche Geschichten uns liicken-
hafte, gewaltvolle oder vermeintlich »leere« Archive dennoch erzihlen, wid-
men sich die folgenden Kapitel. Die »Geistergeschichten« beschiftigen sich in
diesem Sinne mit dem, was gewesen sein konnte, mit den Moglichkeiten einer
Vergangenheit jenseits der Gewalt der dominanten Erzihlung, ohne jedoch zu
versuchen, diese trans*feministischen Fabulationen als historische Wahrheit
festzuschreiben. Gemeinsam kreisen die folgenden Kapitel um die Leerstellen,
exponieren sie, verschieben sie, zeigen die Fiille, die ihnen zugrunde liegt und
suchen nach anderen Wegen, trans* Geschichte(n) zu erzdhlen.

Trans™ (mit Asterisk) ist ein relativ junger und gleichsam umstrittener
Begriff geschlechtlicher Identifizierung. Der Asterisk wird dabei (angelehnt
an dessen Wildcard-Funktion in Programmiersprachen) als symbolischer
Platzhalter verstanden, der Raum fir moglichst viele transgeschlechtliche
Identifikationen anbieten soll. Ein Asterisk nach trans bedeutet demgemifR,
dass der Vorsilbe trans- eine Kombination beliebig vieler (oder auch null)
Zeichen folgt, zum Beispiel transgender, transident, transsexuell. Als Schlagwort
im Kontext historischer Archivrecherche ist trans* auf Grund genau dieser
Platzhalterfunktion jedoch denkbar ungeeignet, da die Suche nach »trans*«
einerseits ein zu weites Netz spannen und zu unpassenden Ergebnissen
fithren wiirde und andererseits viele jener Identititen, die der Begriff be-
schreiben will, die aber nicht mit dem Prifix trans- beginnen, nicht erfasst
werden kénnen (vgl. Rawson 2015: 545; Tompkins 2014: 27).*°

Trotz (oder gerade wegen) dieser Unzulinglichkeiten birgt trans* meiner
Ansicht nach kritisches Potenzial, welches tiber die anti-identitire Verwen-
dung von transgender (vgl. Stryker 2008) hinausgeht. Damit schliefRe ich un-
ter anderem auch an aktuelle Auseinandersetzungen innerhalb der Trans Stu-
dies rund um den analytischen Gehalt von trans/trans-/trans* und die Praktiken
des Transings (Stryker/Currah/2008), der Transversalitit und der Transitivitit

20  EineSuche nach»trans*«im digitalisierten Archiv der historischen Zeitungen und Zeit-
schriften der Osterreichischen Nationalbibliothek verdeutlicht dies: Die Suche fiihrt
fiir den Zeitraum 1848 bis 1945 zu weit mehr als 800.000 Treffern, wobei nicht nur
die Zeitschrift Transilvania —eine im19. Jahrhundert erschienene Monatsschrift fiir sie-
benbiirgische Landeskunde, Literatur und Landeskultur— als relevant gelistet wird,
sondern auch samtliche Artikel, die die Worter Transport, Transformation, Translation
oder Transaktion enthalten, aufscheinen. Zum Vergleich: Eine Suche nach dem Begriff
Transvestit bringt fiir den gleichen Zeitraum gerade einmal sechsunddreiRig Treffer.

- am 13.02.2026, 16:23:08.

53


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

(Snorton 2017), welche diese Begriffe kennzeichnen, an. So haben bereits Su-
san Stryker, Paisley Currah und Lisa Jean Moore (2008) auf den relationalen
und offenen Charakter von trans- hingewiesen, der eine Vielzahl von Endungen
erlaubt. Diese Relationalitit ermdglicht nicht nur »categorical crossings, le-
akages, and slips of all sorts« (Stryker/Currah/Moore 2008: 11), sondern desta-
bilisiert zugleich auch die Vorstellung, dass spezifische Kategorien von Men-
schen, Dingen oder Phinomenen »trans« seien, wihrend sich andere durch
Abgeschlossenheit und Fixiertheit auszeichnen wiirden. Statt als auf eine ab-
geschlossene geschlechtliche Identitit hinzuweisen, verweise trans- vielmehr
auf eine Praxis des Transing, des Uberschreitens kategorialer Fixiertheit und
der Ko-Artikulation von Geschlecht mit anderen verkérperten Eigenschaften
(vgl. ebd.: 13).

Eva Hayward und Jami Weinstein (2015) schlief}en an die Diskussion iiber
die Relationalitit von trans- an und betonen, dass insbesondere der Asterisk
als Suffix, der sich an das Prifix trans- anhingt diese Relationalitit noch ver-
starkt. Symbolisiert durch den Stern, dessen Strahlen in alle Richtungen zei-
gen, trans® »both points and touches« (ebd.: 198). Als Prifix und Suffix zu-
gleich braucht trans* immer ein Objekt als Bezugspunkt, um intelligibel zu
werden. Diese Relationalitit erdffnet laut Hayward und Weinstein die Mog-
lichkeit, itber Prozesse des In-Beziehungs-Seins und gemeinsamen Werdens
nachzudenken, denn trans™ ist zugleich pripositional und priontologisch: »[It]
is not a thing or being, it is rather the processes through which thingness and
beingness are constituted« (ebd.:196). Der Asterisk markiertjenen Prozess, der
dem Prifix trans- Bedeutung verleiht.

Marquis Bey fithrt diese Argumentation in »The Trans*-ness of Black-
ness, the Blackness of Trans*-ness« (2017) weiter aus. Bey argumentiert, dass
trans® Prafix und Suffix zugleich ist, jedoch keinen Wortstamm besitzt und
dadurch seine eigene Fliichtigkeit und fundamentale Instabilitit markiert.
Auf diese Weise markiert trans* die Weigerung, gewusst zu werden; wie Bey
schreibt, »[t]rans® is that refusal to be itself, to be sure of itself, to be sure
that it is where it’s at« (Bey 2017: 286). So eréfnet trans® die Moglichkeit, iiber
eine Vielzahl transitiver und transgressiver Bewegungen nachzudenken, die
nicht auf ein Ziel ausgerichtet sind oder auf ein bestimmtes Verstindnis von
Geschlecht und dessen inhirente wei’-westlich-biirgerliche Prigung. Auch
Snorton folgt in Black on Both Sides (2017) einer solchen grammatologischen
Auslegung, welche den Fokus auf Transitivitit legt und Trans-Sein ebenso wie
Schwarzsein als grundlegende Voraussetzungen fiir Ontologien der Differenz
und des Menschlichen versteht.

- am 13.02.2026, 16:23:08.



https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

Aus diesen Uberlegungen ergibt sich, dass trans* Geschichte also weniger
die Geschichte von trans™ Subjekten ist, sondern vielmehr die Geschichte von
trans* selbst und jenen Objekten, die »Transsexualitit« als moderne Kategorie
des Wissens hervorgebracht haben. Damit will diese Studie auch einen Beitrag
zu dem Projekt der Critical Trans Studies leisten, dessen Aufgabe Yv E. Nay und
Eliza Steinbock folgendermafien zusammenfassen: »tracing histories of colo-
nialism and white supremacy that underwrites dominant concepts of gender
and sexuality which have accompanied the formation of our field [Anm. J.G.:
gemeint sind Trans Studies]« (Nay/Steinbock 2021: 150). In anderen Worten
stellt sich in einer solchen Perspektivierung weniger die Frage, ob eine histo-
rische Figur trans* gewesen ist, als vielmehr, unter welchen Bedingungen und
in welchen Beziehungen spezifische Subjektformationen und die damit ver-
bundenen Bezeichnungspraktiken entstehen konnten. So lassen sich auch vie-
le der in der vorliegenden Studie beschriebenen Personen nicht eindeutig oder
einfach als »trans*« beschreiben — entweder, weil ihnen das Vokabular nicht
zur Verfiigung stand, weil sie ihren Korper und ihr Geschlecht auf eine Art
und Weise erlebt haben, die uns in der Gegenwart verschlossen bleibt, oder
weil sie ein anderes geschlechtliches Selbstverstindnis hatten, das sich nicht
in heutige binire Verstindnisse von cis und trans® einfiigen lisst. Was sie je-
doch zeigen, ist die lange Geschichte der Wandelbarkeit von Geschlecht sowie
die Geschichte jener Strukturen und Ideen, die die Geschlechterbinaritit als
natiirlich erscheinen lassen. Diese beginnt nicht erst mit dem spiten 19. Jahr-
hundert, wo dieses Buch ansetzt, erfihrt hier aber im Zusammenspiel von ko-
lonialer Wissensproduktion, erstarkender Bedeutung der Medizin und Biolo-
gie und technischen Neuerfindungen im Labor und im 6ffentlichen Leben eine
Bedeutungsaufladung, die bis heute anhilt. Um diese trans* Geschichten geht
es im vorliegenden Buch.

Der Asterisk, der sich trans- anhingt, hat dabei nicht nur das Potential auf
die Relationalititen und Unabgeschlossenheit geschlechtlicher Kategorien
hinzuweisen, sondern kann in Anschluss an dessen Verwendung in Schwar-
zen feministischen Theorien und innerhalb radikaler Schwarzer Kritiken auch
auf die Position des Unausgesprochenen und Unaussprechbaren hinweisen
(vgl. Garde 2021: 223). So findet sich in den Arbeiten von Saidiya Hartman
(2008), Christina Sharpe (2016) und Katherine McKittrick (2014) eine weniger
an Semantik und Symbolik orientierte Konzeption des Asterisks.

Als Asterisk in der Geschichte der Moderne weist er auf jene Erzihlungen
hin, deren Rekonstruktion unméglich ist, wie Hartman in »Venus in Two
Acts« (2008) eindriicklich aufzeigt. Konfrontiert mit der Unmdoglichkeit, die

- am 13.02.2026, 16:23:08.

55


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

Geschichte von Schwarzen Frauen auflerhalb der Grammatiken der Gewalt,
die sie als bezifferte und austauschbare Waren konstruiert hat, zu erzihlen,
beschreibt Hartman die Archive des transatlantischen Handels als »death
sentence, a tomb, a display of the violated body, an inventory of property, a
medical treatise on gonorrhea, a few lines about a whore’s life, an asterisk in
the grand narrative of history« (Hartman 2008: 2, Hervorh. ].G.). Als »asterisked
archives« (McKittrick 2014) sind die Logbiicher der Schiffe gefiillt mit Ge-
schichten der Gewalt, der Verdinglichung und Entmenschlichung, in denen
Schwarzes Leben und Schwarze Subjektivitit unsagbar und unaussprechbar
bleiben. Schwarzes Leben wird zum »asterisked human« (Sharpe 2016), zur
undenkbaren Position, welche gleichzeitig tiber- als auch unterdeterminiert
ist. Schwarzsein und Schwarze Korper wurden im Zuge der Versklavung einer-
seits einer bestindigen Transformation und Umdeutung unterworfen, welche
sie zu austauschbaren Waren machte, und gleichzeitig stitrzten sie durch die
Unmoglichkeit, innerhalb ihrer Raster erfasst zu werden, die eurozentrischen
und westlichen Wissensordnungen von Geschlecht und Sexualitit in die Krise.
Der Atlantik, so Sharpe, ist daher immer schon auch der Trans*Atlantic (ebd.:
30), insofern, als dass trans* auf den Exzess und die Refiguration Schwarzer
Korper im Zuge der Middle Passage hinweist. Im Trans*Atlantic beschreibt
trans”® also die Geschlechterkonfigurationen und -transgressionen, die das
konstitutive Aufien der modernen Geschlechterordnung bilden. Dergemif3
wird kolonisierten und versklavten Kérpern im selben Moment eine exzessive
und monstrgse Geschlechtlichkeit und Sexualitit zugeschrieben wie sie als
zu wenig geschlechtlich differenziert und ganzlich auferhalb der Kategorien
»Mann« und »Frau« verortet werden. Ohne sich auf transgeschlechtliche
Korper zu beziehen, weist trans™ so analytisch auf die zentrale Rolle hin, die
die binire Geschlechterordnung in der modernen Konzeption des Menschen
versus dem Schwarzen versklavten Korper als Nicht-Mensch einnimmt.

Die theoretischen Arbeiten von Hartman, Sharpe und McKittrick ermog-
lichen es, mit und in den zum Schweigen gebrachten Klingen des Asterisks
zu denken und so nach dem Ungesagten, den Liicken, dem »black noise — the
shrieks, the moans, the non-sense, and the opacity« (Hartman 2008:12) zu fra-
gen, ohne diese jedoch einer zweiten Ordnung der Gewalt (vgl. ebd.: 5) auszu-
setzen, in dem sie in den unmdoglichen Klang einer rekonstruierten Erzihlung
gezwungen werden. Denken mit dem Asterisk ruft in diesem Fall dazu auf,
gleichzeitig mit und gegen die Stille des Archivs zu arbeiten, sich mit dessen
Anwesenheiten und gewaltvollen Abwesenheiten auseinanderzusetzen.

- am 13.02.2026, 16:23:08.



https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung: Koloniale Geister in den Knochen: Trans* Geschichte als Kolonialgeschichte

Dabei unterscheiden sich die von Hartman, Sharpe und McKittrick be-
schrieben Archive der transatlantischen Versklavung und deren Liicken und
Auslassungen auf fundamentale Art und Weise von den Archiven der Sexu-
alwissenschaft, der Medizin und der Endokrinologie, die im Zentrum der
vorliegenden Studie stehen. Letztere sind bei weitem keine Inventarlisten,
kein Todesurteil, keine mathematische Abhandlung tiber den Wert verding-
lichter Kérper. Dennoch sind sie verbunden und die Konzeption von trans®
respektive des Asterisks, welche Hartman, Sharpe und McKittrick anbieten,
lidt dazu ein zu fragen, was denkbar wird, wenn diese Perspektive auf die
innerhalb der Trans Studies privilegierten Archive gerichtet wird. Die Strahlen
des Asterisks, der sich an die Priposition trans- anhidngt, reichen nicht nur
iiber die Grenzen einer klar gekennzeichneten Identitit, sondern auch iber
die Grenzen des Archivs hinaus. Trans™ als Analysewerkzeug fragt dann nicht
mehr nur nach kategorialen Uberschreitungen und Bewegungen sowie rela-
tionalen Prozessen, sondern ist auch aufmerksam fir das, was nicht gesagt
wird, was nicht gesagt werden kann. Denn phonetisch markiert der Asterisk
das Stimmlose, das wofir »die dominante Kultur keine Sprache bereitstellt«
(Garde/Harder 2021: 212). Beim Versuch ihn zu sprechen, schlieRen sich die
Stimmlippen und verhindern, dass lautsprachlicher Klang entweicht. Ausge-
sprochen wird trans* also zu trenz, der Asterisk verschluckt von seiner eigenen
Unsprechbarkeit.”” Auf diese Weise wird das Asterisk, der trans- folgt, zu
einer stindigen Erinnerung an die gewaltsam zum Schweigen gebrachten
und doch grundlegend konstitutiven Geschichten des Kolonialismus und der
transatlantischen Versklavung, als jenes relationales Objekt, das die Praposi-
tion trans- mit Bedeutung auflidt, »calling attention to the fact that we cannot
theorize the multitude of trans* phenomena without taking into account
how race is a technology that reifies and disrupts gender along colonial lines«
(cardenas 2021:12).

Queere und feministische linguistische Interventionen haben aber auch
gezeigt, dass es moglich ist, die SchliefSung der Stimmritze zu horen, das ent-
stehende Schweigen des Asterisks wahrzunehmen und ihn als Signifikant ei-
ner nicht erzihlten Geschichte und einer unméglichen Subjektposition inner-
halb der dominanten Sprache zu verstehen, ohne dabei dem falschen Glauben

21 Diesgiltim Kontext dieser Arbeit v.a. fiir die deutsche lautsprachliche Aussprache und
ist keinesfalls universal, so vokalisieren z.B. einige Sprachausgabeprogramme compu-
tergestiitzter Kommunikation den Asterisk.

- am 13.02.2026, 16:23:08.

57


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Jonah I. Garde: Trans* Geschichten der Moderne

aufzusitzen, den Asterisk selbst zum Sprechen bringen zu kénnen. Das Ho-
ren des Asterisks in den Archiven erfordert demnach eine Form des Zuhérens,
die anerkennt, dass die Leben, die durch den Asterisk (nicht) bezeichnet wer-
den, auferhalb der Zonen des Intelligiblen des Archivs stehen und notwendi-
gerweise opak bleiben miissen. Es ist in den Worten von Dylan Robinson »a
listening practice that does not — seeks not to — know what it hears« (Robinson
2020: 64), selbst dann, wenn das Gehorte Stille ist.

Ahnlich wie Kai Green verstehe ich trans* in einer solche Perspektivierung
als Methode im, Kritik am und Orientierung zum Archiv und zu Geschichte glei-
chermafen, »as a decolonial demand; a question of how, when, and where one
sees and knows; a reading practice that might help readers gain a reorientati-
on to orientation« (Green 2016: 67). Eine solche Operationalisierung von trans*
als Analysewerkzeug ist aufmerksam fir die Fiille, die sich in den Liicken der
Archive aufspannt, die fliichtigen Momente, die sich der Benennbarkeit und
Klassifikation entziehen oder ihr vorausgehen, die anwesenden Abwesenhei-
ten und die gespenstischen Spuren, die an den Rindern der Archive aufschei-
nen (vgl. ebd.: 80).

Trans* Geschichte(n) mit und durch den Asterisk zu denken, bedeutet dem-
nach, diese immer wieder auf ihre gewaltsamen Ausschliisse, Widerspriiche
und Verflechtungen hin zu befragen, die in Erfolgserzihlung der europiischen
Moderne verdringt werden und jene, die in der Stille des Archivs kaum denk-
bar sind. Gleichzeitig geht es nicht darum, auf festen Zuschreibungen zu be-
harren, Eindeutigkeiten dort herzustellen, wo sie nicht zu finden sind oder Ge-
schichten »wiederherzustellen«. Vielmehrlidt der Asterisk dazu ein, tempori-
re und fragile Beziehungen und Verflechtungen in den Vordergrund zu riicken
und Geschichte und Geschichten in ihrer Unabgeschlossenheit offen zu halten.
Eine solche Herangehensweise folgt auch dem Aufruf von Jules Gill-Peterson,
die Archive der europiischen Sexualwissenschaft und ihre verwandten Felder
nicht aufgrund ihrer Auslassungen und Gewalt zu verwerfen, sondern statt-
dessen Lesepraxen zu entwickeln, die aufmerksam fiir die »unanticipated si-
gnificance of historical desubjectification« (Gill-Peterson 2018b: 617) sind. An-
statt also mit oder gegen das Archiv zu lesen, dieses als entweder voll oder leer zu
begreifen, in ihm nach Anwesenheiten oder Abwesenheiten zu suchen, sucht ein
trans*-analytischer Ansatz danach, diese Dualismen zu tiberschreiten (trans-)
und stattdessen die Gleich- und Unzeitigkeiten historischer Verstrickungen
und flichtiger Verbindungen (*) herauszustellen. Dies sind diese trans® Ge-
schichten der Moderne, denen ich in dieser Forschungsarbeit nachgehe.

- am 13.02.2026, 16:23:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403150-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

