
ANTHROPOS

110.2015: 343 – 360

Abstract. – The Wampar are a tribe with Austronesian language 
in the Morobe Province of Papua New Guinea. Their first con-
tacts with the white man were around 1900. In 1911, a station of 
the Lutheran mission was founded. The author performed several 
researches among them between 1958 and 2009. Several former 
students of him did also research among them. The article analy-
ses the concepts of the Wampar of themselves, other tribes and 
nations: their looks, the areas in which they live, language and 
mode of living. Their concepts have changed and are changing 
with the modernization of their life. [Papua New Guinea, Wam-
par, ethnography, cultural change]

Hans Fischer, 1967–1998 Professor für Völkerkunde an der 
Universität Hamburg und 1967–1971 Direktor des Museums 
für Völkerkunde in Hamburg; mehrere Feldforschungen in Pa-
pua Neuguinea und West Samoa zwischen 1958/59 und 2009. 
Forschungsgegenstand waren erste Kontakte mit den Yeghuye, 
Prozesse des Kulturwandels bei den Watut und Wampar sowie 
Untersuchungen zum Tourismus in West Samoa. Publikationen 
neben Feldforschungsergebnissen: “Schallgeräte in Ozeanien” 
(Strasbourg und Baden-Baden 1956), “Studien über Seelenvor-
stellungen in Ozeanien” (München 1965), “Völkerkunde im Na-
tionalsozialismus” (Berlin 1990) und “Randfiguren der Ethnolo-
gie” (Berlin 2003); s. auch Zitierte Literatur.

Die Wampar sind eine Ethnie in der Morobe Pro-
vinz des heutigen Staates Papua New Guinea. Sie 
sind aus älteren Veröffentlichungen auch unter dem 
Namen Laewomba bekannt, dem Namen, den Nach-
barethnien ihnen gegeben haben. Nach eigenen Un-
tersuchungen seit den 1950er Jahren wurden sie zu 
einem Forschungsschwerpunkt. Ehemalige Studie-
rende von mir und von Bettina Beer forschen seit 
den siebziger Jahren zu unterschiedlichen Themen 
in verschiedenen Dörfern der Wampar.

Gegenstand dieses Beitrags sind Aussagen der 

Wampar über sich selbst und andere Ethnien, über 
Nachbarn und Fremde. Aussagen und Feststellun-
gen stammen teils bereits aus von Missionaren ge-
sammelten Texten seit Anfang des vorigen Jahr-
hunderts. Die meisten Daten stammen jedoch aus 
eigenen Feldforschungen seit 1958/59 (weitere 
1965, 1971–72, 1976, 1980, 1988, 1993, 1997, 
1999–2000, 2003–04, 2009 und kürzere Besuche). 
Hinzu kommen die Aufzeichnungen und Publika-
tionen von ForscherInnen des inzwischen entstan-
denen Schwerpunktprogramms “Wampar”.1

  1	 Innerhalb des Forschungsgebietes arbeiten Untersuchende 
teils an verschiedenen Untersuchungsorten (Dörfern), teils an 
jeweils dem selben Ort. Hinzu kommt der zeitliche Aspekt: 
Es geht nicht um ein Projekt innerhalb eines vorgegebenen 
Zeitraumes, sondern um Wiederholungs- und letztlich Lang-
zeitforschungen. 1958 begann Hans Fischer seine erste Feld-
forschung in Wampardörfern. 1976 untersuchte Heide Lie-
nert als Studentin im Dorf Ngasawapum Fragen von Heirat 
und Verwandtschaft und besuchte Ngasawapum kurz noch-
mals 1984, 1994 und 2002. Christiana Lütkes führte 1993 
gemeinsam mit ihrem Mann Piotr im Dorf Tararan eine Un-
tersuchung über Konzepte von „Arbeit“ durch. Begleitet von 
ihrer Tochter studierte Rita Kramp 1994/95 in Gabantsidz 
Fragen der Familienplanung. Bettina Beer untersuchte 1997, 
1999/2000, 2002, 2003/04 und 2009 in Gabsongkeg intereth-
nische Beziehungen und Ethnologie der Sinne. Die Studentin 
Paulina Reimann beschäftigte sich 2002 im Dorf Gabsong-
keg während eines Feldforschungspraktikums mit Kinder-
spielen. 2002 lebte Juliane Neuhaus im Dorf Munun zu ei-
nem Forschungsvorhaben über Dorfgerichtshöfe und kehrte 
2009 für einen Kurzaufenthalt zurück. 2009/2010 führte Do-
ris Bacalzo bei einem gemeinsamen Forschungsaufenthalt 
mit ihrem Mann Tobias Schwörer eine Untersuchung zum 
Thema „Kindheit und transkulturelle Sozialisation bei den 
Wampar im Dorf Dzifazing” durch.

Wir und die anderen

Wie die Wampar sich und Fremde sehen und benennen

Hans Fischer

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


344 Hans Fischer

Anthropos  110.2015

Wer waren und sind die “anderen”, mit denen die 
Wampar Kontakt hatten und haben? Vor dem Kom-
men der Weißen waren es benachbarte Ethnien. 
Räumliche Verteilung und Nachbarschaft haben 
sich jedoch schon früher nach allen Überlieferun-
gen jeweils innerhalb relativ kurzer Zeitabschnitte 
verändert. Das betrifft selbst das Siedlungsgebiet 
der Wampar. Ihre eigenen Erzählungen berichten 
davon, dass sie von außerhalb kommend erst die 
Südküste Neuguineas und dann ihren jetzigen Le-
bensraum erreichten (Fischer 2013). Auch die Zu-
ordnungen von Teilgruppen (etwa Klans) zu Wam-
par und (früheren oder heutigen) Nachbarn haben 
sich nach diesen Überlieferungen verändert. Grup-
pen spalteten sich ab oder gliederten sich an.

Eines der zentralen Probleme jeder ethnologi-
schen Feldforschung war und ist das Problem des 
Zeitraumes, für den die aufgenommenen und pub-
lizierten Daten gelten. Jede Ethnie befindet sich in 
Prozessen der Veränderung, mit erheblichen Unter-
schieden allerdings des Tempos solcher Prozesse. 
Das Ideal ethnografischer Darstellung besteht dar-
in, Gemeinsames, Gültiges, Gleichzeitiges, eine be-
stimmte Lebensweise, kurz eine Kultur festzuhal-
ten. Für die Wampar ist festzuhalten, dass Prozesse 
der Veränderung immer schneller ablaufen und die 
individuellen Verschiedenheiten damit immer grö-
ßer werden. Sowohl die Beobachtung von Verhalten 
als auch Befragungen und Gespräche führten und 
führen deshalb zu teils sehr unterschiedlichen Er-
gebnissen.

So schrieb etwa Lütkes über das von ihr unter-
suchte Wampardorf Tararan (1999: ​43): “Jeder Ta-
raraner, den ich befragte, hatte seine ganz indivi-
duelle Meinung über die einzelnen Aspekte seiner 
Kultur  – und stellte diese meist als unumstößli-
che Tatsache hin”. Beer hat ähnliche Erfahrungen 
beschrieben (2002: ​154), ebenso Doris Bacalzo 
Schwörer (2011) über das Dorf Dzifasing. Solche 
Feststellungen grenzen die hier vorgelegten Aussa-
gen notwendig ein: Es handelt sich um Aussagen 
und Urteile einzelner in bestimmten Situationen. 
Das bedeutet auch, dass nach über hundert Jahren 
Kontakten mit der “modernen Welt” die Kultur der 
Wampar sich immer weniger einheitlich darstellt. 
Was in den fünfziger oder siebziger Jahren Älteren 
noch selbstverständlich war oder zumindest erinnert 
wurde, war bereits zehn Jahre später Jüngeren nicht 
mehr bekannt. So konnte ich etwa in den siebziger 
Jahren von Älteren noch Informationen zu Stein-
beilen (einem zentralen Element der alten Kultur) 
erhalten. Zur gleichen Zeit aber war vielen jungen 
Leuten selbst das Wort ge (Steinbeil) nicht mehr be-
kannt. Der Wandel von Tatsachen und ihre Sicht da-
rauf verläuft immer schneller.

1	 Wer und was sind wir?

Im Folgenden wird jeweils von den sprachlichen 
Benennungen, Kategorisierungen und Zuordnun-
gen von Wörtern in dzob Wampar ausgegangen. 
Dass auch die Sprache sich in Veränderung befindet, 
muss betont werden. Die Bedeutung des Pidgin (Tok 
Pisin) und selbst des Englischen nimmt ständig zu. 
Sehr geringe Dialektunterschiede zwischen den ein-
zelnen Dörfern lassen sich zwar feststellen, spielen 
jedoch im vorliegenden Zusammenhang keine Rolle.

Ngaeng Wampar, “Wampar-Menschen” oder 
“Wampar-Leute” nennen sie sich selbst. Die Ety-
mologie von wampar ist nicht zu rekonstruieren, 
direkte Nachfragen erbrachten nichts. Es gibt in 
der Sprache viele Wörter unterschiedlichster Be-
deutung, die mit w-, wa-, wam- oder wamp- begin-
nen. Die Partikel w- vor Verben gibt Vergangenheit 
an. Ein vorangestelltes wa- ist eine Aufforderung, 
so etwa wa-mu, “mach!”. Viele Wörter und Namen 
beginnen mit wa- oder wam-, etwa waga (eine Ba-
nanensorte), wam-eran (lügen), oder wampop (al-
ter Garten). Ein Stamm par kommt nicht vor, das 
Adjektiv mpar hat Bedeutungen wie “quer, falsch, 
verkrüppelt” und dürfte damit kaum als Grundbe-
deutung des Namens “Wampar” infrage kommen.

Ngaeng hat die allgemeine Bedeutung “Mensch/
en” oder “Leute”. Es wird zur Bezeichnung ethni-
scher Einheiten gebraucht, so ngaeng Wampar, 
ngaeng Yalu, ngaeng Adzera, aber auch für zusam-
menfassende Benennungen wie ngaeng a ruts oder 
ngaeng momoa, “Küstenvölker” oder “Bergvöl-
ker”. Tatsächlich findet es für alle Arten menschli-
cher Plurale Anwendung, so auch als ngaeng a Gab-
songkeg (Leute von [Dorf] Gabsongkeg), ngaeng 
Montar (Leute von [Klan] Montar), ngaeng Ameri-
ka (Amerikaner), ngaeng a mpuf (Albinos, Weiße). 
Es sind nicht nur Ethnien oder Gruppierungen, die 
mit ngaeng bezeichnet werden, sondern auch bloße 
Menschenmengen: Ngaeng mangke etsenon ean a 
ram wasif dempes da bobomots moatsets – “Wenn 
viele Menschen zusammen kommen und essen, 
dann bleibt nur Abfall zurück”.

Substantive unterscheiden im Wampar nicht zwi-
schen Singular und Plural. Ngaeng bezeichnet also 
nicht nur eine Gesamtheit oder Mehrheit, sondern 
wird auch für einzelne Personen gebraucht. So be-
deutet ngaeng Wampar eben auch “Wampar-Mann”, 
ngaeng oso ist ein Zauberer, ngaeng faring ein gro-
ßer, ein bedeutender Mann. Deutlich wird an ande-
ren Formulierungen, dass ngaeng aber eben auch 
“Mensch” im Gegensatz zu “Nichtmensch” bedeu-
ten kann: Ngaeng a mogamog etao ngantam derots 
ngaeng en – “Die Menschen früher sahen den Mond 
und hielten ihn für einen Menschen”.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


Wir und die anderen

Anthropos  110.2015

345

Ngaeng wird zwar in der allgemeinen Bedeu-
tung “Mensch” gebraucht, doch auch in der Bedeu-
tung “Mann”. So lange kein Zweifel besteht, belässt 
man es bei dem einen Wort. Etwa in einer Formulie-
rung wie ngaeng ongan, gea moanton emar – “ein 
Mann, dessen Frau gestorben ist”. Ngaeng ari afi 
ist “Mann und Frau” oder “Männer und Frauen”. 
Erst wenn das Geschlecht betont werden soll, un-
terscheidet man etwa zwischen afi poaru, “alte 
Frau” und ngaemaro poaru, “alter Mann”. Nga-
emaro (Mann, männlich) ist zusammengesetzt aus 
ngaeng und maro, dem Adjektiv “männlich” (also 
etwa “männlicher Mensch”). Von einer Frau, Frauen 
oder “weiblich” spricht man dagegen ausschließlich  
als afi.

Neben ngaeng gibt es jedoch ein zweites Wort 
für “Mensch/en” oder “Leute”: garagab. Eine der 
dzob mamafe (Geistergeschichten) hat den Titel Ge 
imu garagab und erzählt davon, wie ein “Steinbeil 
zum Menschen” wird (Fischer 1994: ​263, 309). 
Aber auch unter modernen Umständen spricht man 
von garagab. So etwa in dem Satz: Aru dzain da 
garagab epaem, afaring moneng namba en – “Ich 
hole Betelnüsse, die Menschen kaufen sie und ich 
nenne den Preis dafür” (Fischer 1996: ​250). In di-
rekten Befragungen ließ sich ein Unterschied ge-
genüber ngaeng nicht feststellen. Befragte erklär-
ten, es bestünde kein Unterschied, und man könne 
statt ngaeng ebenso garagab benutzen. Etwa ga-
ragab Wampar, garagab a mpuf (Wampar-Mann, 
Weißer Mann), auch garagab orots oder garagab 
mangke (ein Mensch, viele Menschen). Gelegent-
lich finden sich in Texten Gegenüberstellungen zu 
mamafe (Geist, Geister): Mamafe imu mog, da ga-
ragab imu tsong – “Geister waren zuerst, Menschen 
waren danach”. Garagab a dzob sind Geschichten, 
die von Menschen handeln – im Gegensatz zu dzob 
mamafe, “Geistergeschichten”.

Garagab ist eine Kombination aus gar (Körper) 
und gab (Dorf, Siedlung). Tatsächlich scheint die 
Betonung von garagab im Körperlichen und auch 
in Sterblichkeit zu liegen. So bedeutet gar in vie-
len Zusammensetzungen “Toter”: gar ono payap, 
“Totenschädel”, gar onon a mpru, “Leiche ohne 
Kopf”. Im Zusammenhang mit der Bezeichnung 
von Fremdgruppen allerdings konnte der Gebrauch 
von garagab jedoch kaum festgestellt werden.

Was genauer auf Wampar eine “Ethnie”, ein 
“Volk” oder einen “Stamm” bezeichnet, ist nicht 
eindeutig zu bestimmen. In verschiedenen Zusam-
menhängen aufgenommener Texte finden sich aber 
neben ngaeng Formulierungen und Namen, die mit 
onon zusammengesetzt sind. Auf Befragen wur-
de formuliert: Wampar ngaeng onon orots – “Die 
Wampar sind eine onon von Menschen”. Aber auch: 

Wampar onon – “die Wampar-onon”. In gleicher 
Weise lässt sich das jeweils für andere Ethnien for-
mulieren, etwa für die Labu oder die Deutschen.

Die Bedeutung von onon ist vielfältig. So be-
zeichnet es einerseits “Stamm, Stumpf” von Bäu-
men, andererseits einen “Haufen”. Man kann es für 
Haufen von Kokosnüssen (mos onon) oder Bananen 
(gaen onon) gebrauchen und als onon onon bedeu-
tet es sowohl “Abfallhaufen” wie “Haufen von Leu-
ten”. Die Aspekte des Zusammenfügens aber auch 
des Aufteilens scheinen damit verbunden. Das zeigt 
sich in Formulierungen wie epangap onon ongan 
irid eama kani – “sie trennten sich und eine onon 
kam hierher”; efaran imu onon orots inin – “sie ka-
men zusammen und wurden nur eine onon”.

Als gleichbedeutend mit onon wurde von meh-
reren Befragten pama angegeben, und man erklärte, 
eins könne jeweils durch das andere ersetzt werden. 
Andere behaupteten, pama sei nur in Verbindung 
mit dem Namen Wampar zu benutzen, also in der 
Form pama Wampar. Wiederum andere sagten, das 
Wort werde heutzutage überhaupt nicht mehr ge-
braucht. Wie andere Wörter hat auch pama mehrere 
Bedeutungen, deren möglicher etymologischer Zu-
sammenhang unklar ist. So ist pama das Öl der ro-
ten Pandanusfrucht, das (früher) auch als Körper-
bemalung verwendet wurde. Rafe pama ist eine 
“Beleidigung” oder “Beschimpfung”.

Frühe Textaufnahmen machen deutlich, dass 
pama auch für andere als die eigene Ethnie verwen-
det wurde: Ngaeng Wampar ges pama orots, nga-
eng Labu ges pama ongan – “Die Wampar sind eine 
pama, die Labu eine andere”. Auch für Klans (sa-
gaseg) wurde es benutzt: pama Owang rompon – 
“die Einheit (der Klan) Owang rompon”. In einem 
Text zur Geschichte der Wampar werden verschie-
dene Einheiten als pama aufgezählt, die später die 
Lae-Bevölkerung bildeten. Diese Aufzählung macht 
nicht klar, ob es sich jeweils um Klans oder um eth-
nische Einheiten gehandelt hat. Überlieferungen 
machen aber deutlich, dass tatsächlich immer wie-
der Übergänge von dem einen zum anderen stattfan-
den. Aus Ethnien oder Teilen von Ethnien wurden 
Klans anderer Ethnien oder umgekehrt.

2009 erst hörte ich die Formulierung: Germani 
a mpan its a tir ari Australia mpan – “Die mpan 
Deutschland führte Krieg gegen die mpan Austra-
lien”. Auf Nachfragen wurden dann die folgenden 
Möglichkeiten des Gebrauchs von mpan aufgezählt: 
ngaeng Wampar a mpan, ngaeng Labu mpan, nga-
eng Watut a mpan. Es sind Namen von Ethnien in 
Verbindung mit mpan, die jeweils auch mit nga-
eng (Leute, Menschen) formuliert werden können. 
Mpan scheint in diesen Zusammenhängen als “eth-
nische Einheit” verstanden zu werden.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


346 Hans Fischer

Anthropos  110.2015

Während früherer Forschungsaufenthalte wur-
de mpan jedoch deutlich eher im Sinne von “Nach-
kommenschaft” gebraucht. So sprach man etwa von 
Hiob a mpan – “Hiobs Nachkommen”. Hiob selbst 
sagte: Egret imu edza mpan – “Egret [seine Enkelin] 
gehört zu meinen Nachkommen”. Aber man sprach 
auch von Orog renan a mpan, den “Angehörigen 
des Klans Orog renan”, ohne sich auf eine bestimm-
te Person und deren Nachkommen zu beziehen. Der 
Terminus mpan scheint ursprünglich – bzw. noch 
vor einigen Jahrzehnten  – für Verwandtschafts
einheiten, Nachkommenschaft, für Lineages und 
auch ganze Klans gebraucht worden zu sein. Die 
(relativ seltene) Anwendung auf Ethnien scheint 
erst in neuerer Zeit entstanden zu sein.

Das Verb mpan-eran bedeutet “beiseite gehen, 
beiseitelegen”, man kann es auch mit “ablegen” 
übersetzen. Eine Bedeutungsähnlichkeit mit “Nach-
kommen” wird damit erkennbar.

2	 … und die anderen?

Wie nennt man Nichtwampar zunächst ganz allge-
mein? Die üblichste und häufigste Gegenüberstel-
lung im Zusammenhang mit anderen ethnischen 
Gruppen ist die von ngaeng Wampar / ngaeng ya-
ner – “Wampar-Leute” / “fremde Leute”. Ngaeng 
yaner sind Nichtwampar, sind die “anderen”, die 
“Fremden”. Mehrfach wurde allerdings betont, dass 
man mit ngaeng yaner nur Einheimische meine, 
also Menschen aus Neuguinea. Nicht Weiße oder 
Asiaten.

Das Wort yaner enthält Elemente, die Hinweise 
auf seine Bedeutung geben. So bedeutet ya-ran als 
Verb “gehen”. Die Form eya (wörtlich “er/sie/es 
geht”) bedeutet “hin” und damit “weg” vom Spre-
cher. Das wird in Formulierungen deutlich wie: De-
reng eya Wantsef – “Sie schauten hin zum Markham 
Fluss” oder: Anug epeng edza eya Rawe moatsets – 
“Meine Mutter hat mich dort in Rawe moatsets ge-
boren”. Erläutert wurde, dass es sich bei einem nga-
eng yaner auch um jemanden handeln könne, der 
“unbekannt” ist. Das kann auch ein anderer Wam-
par sein. Auf die Frage, was denn dann das Gegen-
teil hierzu sei, wurde formuliert: ayatin – “ich ken-
ne ihn”.

Zunächst schien eindeutig, dass der Gegensatz 
zu “Wampar” (ngaeng Wampar) eben “Fremde” 
(ngaeng yaner) sind. Doch wurde erläutert, dass alle 
Fremden früher gleichzeitig Feinde gewesen seien, 
dass man gegen alle Krieg geführt hätte. Als “Fein-
de” wurde ngaeng a tir angegeben (tir, “Krieg”). 
Allerdings bezeichnete man damit auch Wampar, 
die gute Krieger waren. Wörtlich übersetzt kann 

ngaeng a tir ja auch “Mann des Krieges” bedeuten. 
Doch die Wampar führten auch Kriege untereinan-
der, etwa zwischen Dörfern. Verschiedene Befragte 
gaben dann auf die Frage nach einer Übersetzung 
von enemy unterschiedliche Antworten: ngaeng ya-
ner, ngaeng a tir und ngaeng mimi moin. Mimi moin 
ist das Wort für “Galle” (mimi, “Eingeweide”; moin, 
“scharf, bitter”). Man drückt damit eher aus, dass 
man jemanden hasst oder wütend auf ihn ist. Nga-
eng mimi moin wären “die Verhassten”.

 Stellen in von Missionar Panzer (1917) publi-
zierten Texten machen eine andere Opposition zu 
yaner und ngaeng a tir deutlich. Da heißt es, eine 
Folge der Missionierung sei: Ngaeng Wampar iri 
ngaeng yaner imu neron en eran – “Die Wampar 
und die Fremden wurden Freunde miteinander”. 
Dabei wird neron als Gegenteil von ngaeng a tir 
verstanden. Doch ist die Bedeutung von neron et-
was anders als “Freund” im Deutschen. Auch Ver-
wandte etwa werden in diese Kategorie einbezo-
gen. So wurde aufgezählt: Neron arits: rasen ma 
farangan ma nafon ma sera – “Seine neron: Brüder 
und Vettern und Schwestern und andere”. Und auch 
was im Englischen als girlfriend oder boyfriend ver-
standen wird, drückt man im Wampar so aus: Nga-
eng ari afi ges imu neron en eran – “Der Mann und 
die Frau sind Freunde miteinander” (“sind verliebt” 
oder “haben ein Verhältnis”). Doch selbst ein ein-
sames Schwein, das einzige Schwein eines Haus-
halts, erhielt den Namen Neron ema – “es hat keine 
Freunde”. Hier wird also mit neron eher das Zusam-
mensein, das Miteinandersein betont.

Zum anderen wurde für neron die Bedeutung 
“Frieden” angegeben als Opposition zu tir (Krieg). 
Der oben angegebene Satz “sie wurden wieder 
Freunde”, wäre also auch mit “sie hatten wieder 
Frieden” zu übersetzen. Neron hat allerdings meh-
rere weitere Bedeutungen. Es wird auch im Sinne 
von “Besitzer”, “Eigentümer” oder im Deutschen 
“Halter” verwendet: Idzum neron sera? – “Wer ist 
der Besitzer/Halter des Hundes?”.

Was ist anders an einem ngaeng yaner? Die Fra-
ge wurde mit verschiedenen Formulierungen beant-
wortet. So antworteten einige Befragte: Ges a ga-
ragab maran ongan, wörtlich übersetzt: “Sie sind 
Menschen mit anderem Aussehen”. Diese Über-
setzung von maran ongan als “anderes Aussehen” 
ist allerdings problematisch. In den meisten Zu-
sammenhängen bedeutet es schlicht “anders”. Das 
Substantiv mara-n steht zwar für “Auge, Gesicht, 
Aussehen, Vorderseite, Oberseite”, aber in vielen 
verschiedenen Zusammensetzungen auch für “Art 
und Weise”. Ongan bedeutet “ein  / ein anderer”. 
Der angeführte Satz, der hier tatsächlich ein ande-
res Aussehen betont, wurde von einigen Befragten 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


Wir und die anderen

Anthropos  110.2015

347

ausdrücklich auf Australier und Amerikaner bezo-
gen, nicht auf Menschen aus Neuguinea. Er wurde 
weiter erläutert: Ges rene gangkan maran ongan – 
“ihre Haut ist anders”.

Hierzu meinten dagegen andere Befragte, es 
gehe bei maran ongan eben gerade nicht um das 
Aussehen, auch nicht bei Wampar. Es gehe um Sit-
ten. So wurde etwa formuliert: Ngaeng maran on-
gan inin – “Ein Mann ganz anders”. Gemeint sei 
damit etwa ein Mann, der seine Frau schlägt oder 
geizig ist. Aber schon in älteren Texten steht ma-
ran ongan für “Unbekannter, Fremder”, eine For-
mulierung, die 2009 als nicht (mehr) üblich abge-
lehnt wurde. Ein sprachlicher Wandel ist erkennbar.

Unterschiedlichkeit, Verschiedenheit kann auf 
mehrere Arten ausgedrückt werden. Als Frage wur-
de formuliert: Mo, ngaeng Labu ges moadzi sera 
eran afis a non Wampar moadzi? – “Also, welche 
Sitten der Labu sind anders als die Sitten der Wam-
par?”. Afis (anders) betont jeweils Verschiedenheit 
und Unterschiedlichkeit. Die Bedeutung reicht von 
“andersartig” und “verschieden” bis “andernorts” 
und “abseits”. 2009 formulierte dann ein Befragter: 
Ngaeng Labu ges eran afis a non yaer – “Die Labu 
sind anders als wir”. Tatsächlich ist die Formulie-
rung noch etwas betonter in Bezug auf Verschieden-
heit: non ist wörtlich “weg von”; hier im Sinne von 
“gegenüber” oder “entgegen”.

Auch das Adjektiv tsamo wird verwendet, zu 
dem mehrfach erläutert wurde, es beziehe sich auf 
Sitten, nicht auf Sprache oder Aussehen. So sagte 
man, die Anga (Kukukuku, Menyamya) seien frü-
her ngaeng mara tsamo (Menschen anderer Art) ge-
wesen, und meinte damit ihre Lebensweise vor der 
Missionierung. Danach seien sie ngaeng atro ge-
worden, etwa: “fromm” (christlich).

Auch für das Verb rib-eran wurden die Bedeu-
tungen “fremd” oder “andersartig sein” angegeben. 
So in Formulierungen wie maran irib (sein Aus-
sehen ist anders) oder ngaeng irib (der Mann ist 
anders), die gelegentlich für eingeheiratete Nicht-
wampar verwendet wurden. Eine andere Bedeu-
tung von rib-eran ist allerdings “arm sein, nichts 
haben”. Auch das ist eine Betonung von Verschie-
denheit (und Abwertung).

Die umgekehrte Frage, ob andere Ethnien den 
Wampar ähnlich seien: Wampar efa bedeutet “wie” 
und damit Gleichheit. Als witziger Beispielsatz 
wurde angeführt: fa wante efa kuwik – “langbeinig 
wie ein Kasuar”. Doch wird er auf Individuen bezo-
gen und nicht kollektiv auf Fremdgruppen (Fischer 
2000: ​195). Zu Objekten, Praktiken, Siedlungs
weise, Umwelt und anderem wurde aber in Einzel-
fällen durchaus etwa ausgedrückt, das sei efa Wam-
par – “wie die / wie bei den Wampar”.

Ein anderes Verb, tarator-eran (ähnlich sein), 
wird ebenfalls auf Individuen bezogen, nicht auf 
Gruppen: Ngaeng okai mara nidzin etarator a gea 
– “dieser Mann sieht ihm ähnlich”. Letztlich aber 
wurden damit eben doch Individuen zweier benach-
barter Ethnien als in mehrfacher Hinsicht den Wam-
par ähnlich bezeichnet: solche bei den südlich be-
nachbarten Watut und den nordwestlichen Adzera.

Was man denn eigentlich als Wampar sage, wie 
man sich äußere, wenn Fremde anders seien, sich 
anders, falsch oder merkwürdig verhielten, fragte 
ich. Da bleibe nur Spott sagte man: Ngaeng idzi
dzimpi ip en ngaeng yaner, da ngaeng wasif efa-
ne – “Man imitiert die Fremden, und alle Leute la-
chen”. Zwar sind die englischen Wörter joke und fun 
längst bekannt, doch gelang es mir nie, auch nur ei-
nen einzigen Witz auf Wampar über Fremde zu fin-
den. Die einzigen Beispiele für witzige Bemerkun-
gen waren die Pidgin-Formulierung bai mi laitim 
lam nau – “ich mache jetzt die Lampe an”, wenn 
ein Buka in die Nähe kommt – ein Dunkelhäutigerer 
also, den man deshalb nicht sehen könne –, und die 
Bemerkung size twenty-eight, eine sehr kleine Klei
dergröße für einen Hochland-Mann, einen Klein-
wüchsigeren. Beides sind keine Formulierungen auf 
Wampar. Die schon vor Jahrzehnten gehörte komi-
sche Formulierung double plug (Doppelstecker) für 
jemanden, der mehrere sexuelle Beziehungen hat, 
ist sogar Englisch. Dabei gibt es im Wampar durch-
aus den Ausdruck dzob îp, der mit “Spaß, Witz” zu 
übersetzen wäre. Doch erhielt ich auf Nachfragen 
immer nur Hinweise auf einzelne Personen, die sich 
“witzig” ausdrückten.

“Beschimpfungen” von Fremdgruppen wurden 
nicht festgestellt. Es gibt zwar Beschimpfungen 
durch Vergleiche, aber sie vergleichen nur Einhei-
mische mit Tieren, nicht Fremde. Etwa yai ofa id-
zum (du bist wie ein Hund), wenn jemand hinter 
Frauen her ist. Andere scheinbare Vergleiche sind 
für die Wampar selbst nicht komisch, sie wirken 
nur auf Europäer so. So werden etwa Leute vom 
Sepik auch “Pukpuk” genannt. Pukpuk ist das Pid-
gin-Wort für Krokodile, die eben am Sepik vorkom-
men. Doch ist kein Vergleich gemeint. Man sagt 
also nicht, die Sepik-Leute seien “wie” Krokodile, 
sondern nennt sie nur nach einer Besonderheit ihres 
Siedlungsgebietes.

In der Veröffentlichung “Wörter und Wandel” 
(2000: Kap. 4) hatte ich mich ausführlich mit dem 
beschäftigt, was auf Wampar dzob anawatu, dzob 
watsots oder dzob mara gampoan heißt. Es handelt 
sich dabei um Redewendungen, Sprüche und Ver-
gleiche. Als Beispiele seien hier angeführt: gea imu 
mois orofo – “er ist ein Eisenholz-Pfosten” (ein tap-
ferer Mann), oder idzum egaup nidzin ema – “der 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


348 Hans Fischer

Anthropos  110.2015

Hund bellt, es gibt keinen Grund” (jemand, der im-
mer nur redet). Eine einzige vergleichende Rede-
wendung bezog sich auf die Haut von Weißen: rene 
gangkan efa misis ear ear – “Haut ist glänzend wie 
die einer Weißen”. Damit war jedoch keine Wer-
tung verbunden.

3	 Sie sehen anders aus

Die Wampar wurden in frühen Berichten als beson-
ders groß, größer als andere Völker Neuguineas, 
beschrieben. Sie selbst empfanden sich wohl ihren 
Nachbarn gegenüber ebenso. Die zunehmenden 
Kontakte mit Angehörigen anderer Ethnien, vor al-
lem mit den deutlich kleineren Hochlandleuten und 
schließlich auch mit Asiaten – Chinesen und später 
Japanern – machten immer mehr Unterschiede in 
der Körpergröße deutlich, die sich in Bezeichnun-
gen für Fremde ausdrückten.

Ngaeng wante (lange Leute) ist teils noch heute 
eine Bezeichnung für Weiße, die im Durchschnitt 
eben größer sind als Wampar, wobei darunter Deut-
sche, Australier und Amerikaner verstanden werden. 
Oppositionen zu “groß” zur Beschreibung Fremder 
werden allerdings deutlich bevorzugt. Das gilt für 
ngaeng a ngkoats (kurze/kleine Leute), ein Aus-
druck, der neben anderen auch auf Japaner bezo-
gen wurde, die man im Zweiten Weltkrieg kennen-
lernte. Ngkoats ist “kurz” (aom a ngkoats – “kurzer 
Speer”), “niedrig” (momoa ngkoats  – “niedriger 
Berg”) und “klein” von Menschen. Gesteigert als 
ngaeng a ngkoatsangkoats (sehr kurze Leute), be-
zeichnet es Hochländer oder Anga (Kukukuku), 
die im Durchschnitt kleiner als Wampar sind und – 
auch deshalb – in nicht besonders hohem Ansehen 
stehen.

Erst 2004 tauchte in Unterhaltungen ein Bezug 
auf ältere Überlieferungen auf, als man von Hoch-
landleuten spöttisch auch als ngaeng a manaman 
sprach. Allerdings warf einer der älteren Anwe-
senden sofort zur allgemeinen Erheiterung ein, die 
Leute aus dem Hochland seien doch auch dafür zu 
klein. Dahinter stecken tradierte Erzählungen, die 
tatsächlich meist von den ngaeng manaman a mpo 
berichten, etwa als “Zwergen vom Wasser”. 1965 
hatte ich drei Fassungen dieser Erzählung von dem 
ehemaligen Lehrer Dziru aus Ngasawapum aufge-
nommen und eine dieser Fassungen als Originaltext 
und in Übersetzung publiziert (Fischer 1994: ​338 f., 
172 f.). In dem veröffentlichten Text spricht Dziru 
von ngaeng a ngkaots taet ongan, von “ganz kurzen 
kleinen Leuten”. Tatsächlich liegt mir eine noch äl-
tere Fassung vor, die in dem ersten Lesebuch steht, 
das Karl Panzer veröffentlichte (1917: ​34).

Dziru erzählte mir diese Geschichte dreimal, 
weil er meinte, jeweils etwas vergessen zu haben. 
Es geht um “sehr kleine Menschen”, um “Zwerge”. 
Nach der ausführlichsten Fassung waren (oder 
sind?) sie so klein, dass, als sie einmal gegen das 
hohe spitze (Kunai-)Gras in der Grasebene des 
Markham-Flusses kämpften, einige davon erstochen 
wurden. Das fanden Zuhörer sehr komisch. Dabei 
bezieht man diese Geschichten heute auf bestimm-
te Ethnien, wie etwa die deutlich kürzeren Kuku
kuku oder Anga.

2004 hörte ich wieder von den Zwergen. Man 
erzählte mir, eine Frau hätte einige von ihnen an 
einem Teich gesehen. Sie seien nur etwa einen Me-
ter groß gewesen und hätten dicke Bäuche gehabt, 
ansonsten aber wie Menschen ausgesehen. Nach 
dieser Erzählung hielt man sie nun wohl doch eher 
für Geister. Nachdem ich mich 2009 nochmals über 
diese Zwerge unterhalten hatte, wurde in der nächs-
ten Umgebung plötzlich mit dem größten Vergnü-
gen alles Mögliche ngaeng manaman genannt: 
Schulkinder, Babies, die kleingeratene Tochter und 
der unbeliebte Nachbar. Das ist ein Hinweis dar-
auf, dass solche Bezeichnungen auch kurzfristigen 
Moden unterworfen sind. Diese fast vergessenen 
Zwergwesen, die man komisch fand, sind der An-
lass für die Bezeichnung auch von Hochländern als 
ngaeng a manaman. Allerdings hatte ich 2004 auch 
erstmals gehört, dass man sie inzwischen auch auf 
(fast) Englisch als dowôf verspottete, als “dwarfs”.

Asiatinnen, die man in der Stadt Lae sehen kann, 
werden gelegentlich auf Pidgin als liklik toi meri 
bezeichnet, etwa “kleine Spielzeug-Frauen” (Beer 
2006b: ​113). Die zunehmende Kenntnis des Engli-
schen stellt nun also weitere Möglichkeiten zur Ver-
fügung.

Mehrere Bezeichnungen für Fremdgruppen sind 
mit ono zusammengesetzt, so Ono wante, Ono gam-
pig oder Ono wabung. Diese Zusammensetzungen 
enthalten das Substantiv ono-n (Kopf), das in der 
Form ohne Personalsuffix nur in Zusammensetzun-
gen vorkommt. Ob ein Zusammenhang mit dem 
vorher genannten, unveränderlichen onon besteht, 
ist nicht klar. Ono wante (lange/hohe Köpfe) ist der 
Name einer Gruppe, von der man bei frühen Feld-
aufenthalten erzählte, sie hätten eine eigene Sprache 
(“wie die der Yalu”) gehabt und am Markham Fluss 
gesiedelt. Sie wurden von den Wampar verjagt nach 
Busamang und Butibam (Lae) und übernahmen die 
Sprache der Bukaua. Einige von ihnen aber wurden 
Teil des Wampar-Klans Montar.

Zwei weitere Zusammensetzungen mit ono be-
deuten beide etwa “großer Kopf”, wobei erläutert 
wurde, dies sei eine unbeliebte Kopfform. Doch 
wurden keinerlei geistige Merkmale damit verbun-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


Wir und die anderen

Anthropos  110.2015

349

den. Beide dienten der (heimlichen) Bezeichnung 
von Deutschen: ono gampig und ono wabung. Wa-
rum Deutsche so genannt wurden, konnte niemand 
erklären. Von älteren Männern in Gabsongkeg wur-
de erinnert, man habe während des Krieges (heim-
lich) von den Deutschen als den ono gampig gespro-
chen, wenn Australier in der Nähe waren. In keiner 
der vielen aufgenommenen Erzählungen taucht eine 
dieser Bezeichnungen jedoch auf.

Auch Haare, das Kopfhaar und auch Körper-
behaarung werden gelegentlich zur Beschreibung 
Fremder genutzt. So spricht man (spöttisch) von 
gwanang ono fofon und meint damit die hellen 
Haarspitzen der Tolai von Neubritannien und ei-
niger Ethnien der Nord-Salomonen. Ono fofon ist 
“Kopfhaar”, gwanang ist der Kụskus, das Beutel-
tier, auf dessen Fellfarbe man sich bezieht. Übrigens 
kann man das auch verkürzt als gwanang (Kụskus), 
als ono waro dzung (Gelbkopf) und auf Pidgin als 
yelotop ausdrücken (s. a. Beer 2002: ​138). Der Kụs
kus hat in Redewendungen keine unbedingt positi-
ve Bedeutung. Da gibt es den Spruch: Imu gwanang 
da emepemeap orog – “Sie ist ein Kụskus und steigt 
von einem Baum auf den anderen”. Gemeint ist da-
mit eine Frau, die Beziehungen zu mehreren Män-
nern hat, also promiskuitiv ist.

Gegenüber Beer äußerte man in neuerer Zeit, 
dass das Haar der Hochlandleute so fest und kraus 
sei, dass es “wie Stahlwolle zum Schrubben von 
Töpfen geeignet” sei. Als noch merkwürdiger emp-
findet man aber das blonde Körperhaar auf dunkler 
Haut bei den Tolai (Beer 2002: ​148).

Gesichter scheinen in der Beurteilung und Kate-
gorisierung Fremder eine geringe Rolle zu spielen. 
Zwei Ausdrücke wurden als “anders aussehen”, be-
zogen auf das Gesicht, angegeben: grapagrap und 
srupusrup. Maran egrapagrap wurde zunächst um-
schrieben mit “er hat ein Gesicht wie ein Geist oder 
jemand aus einem anderen Gebiet”, von anderen nur 
als “runzelig”. Gewöhnlich werden mit grapagrap 
Oberflächen von Pflanzen beschrieben: Su ear da 
orog yafan egrapagrap faring – “Die Sonne schien, 
und die Blätter sind völlig schrumpelig”. Das Verb 
grapagrap-eran taucht in aufgenommenen Texten 
in keinem anderen Zusammenhang auf. Man war 
sich einig, dass man so etwas nur von Menschen 
sagt, auf die man wütend ist, aber eben gelegent-
lich auch zum Spaß. Maran isrupusrup beziehe 
sich ebenfalls auf Gesicht oder Haare. Verschiede-
ne Befragte beschrieben solches Aussehen als “un-
rasiert”, “ungewaschen” oder “unausgeschlafen”. 
Beide Ausdrücke beschreiben aber vor allem ande-
re Wampar, seltener Fremde.

Gelegentlich wird in Einzelfällen auf Unterschie-
de zwischen dem Aussehen von Wampar und an-

deren hingewiesen. So erzählte man mir von zwei 
Kindern eines Mannes, der mit einer Tolai-Frau ver-
heiratet war. Der ältere Sohn sehe aus wie ein Wam-
par. Aber die jüngere Tochter wie eine Tolai. Sie 
habe eine Tolai-Nase, kurz und breit (so bubung), 
eine unbeliebte Nasenform. Auf die Nase bezieht 
man sich auch bei der Erwähnung von Japanern, die 
man im Zweiten Weltkrieg in einigen Wampar-Dör-
fern kennenlernte. Gewöhnlich spricht man von ih-
nen zwar als ngaeng a ngkoats (kurzen Menschen), 
jedoch auch als ngaeng a son a ngkoats (Kurznasen-
Menschen) und ähnlich auf Pidgin als sotnus (Kurz-
nasen).

Hochland-Frauen wiederum wird ein starker 
Bartwuchs (mu fofon) zugeschrieben. Sie müssten 
sich eigentlich rasieren. Vor allem aber sei dieser 
Bartwuchs Ausdruck ihres männlichen Charakters: 
Sie seien aggressiv und streitsüchtig (Beer 2002: ​
149).

Auf die Augen, die Augenform, bezieht sich 
mara gumpug (großäugig), wie etwa mara gum-
pug efa kukuk – “großäugig wie der kukuk-Vogel”. 
Große Augen scheinen eine unbeliebte Form dar-
zustellen, was aus Bemerkungen über junge Mäd-
chen hervorgeht. Nach den Untersuchungen von 
Beer geht es dabei allerdings weniger um die Grö-
ße der Augen als um die Form (hervortretende Au-
gen, “Glubschaugen”).

Außer Beschreibungen, spöttischen Bezeichnun-
gen oder Namen für Fremde, die sich auf den Kopf 
beziehen, spielt die Form des restlichen Körpers 
kaum eine Rolle. Nur die Füße werden gelegent-
lich erwähnt. So werden die Hochlandleute allge-
mein als fan bubung (Breitfüße) bezeichnet. Bubung 
ist ziemlich allgemein ein Adjektiv für Merkmale, 
die nicht beliebt sind. So gibt es neben so bubung, 
der hässlichen “breiten flachen Nase”, auch mpi bu-
bung, die “volle Blase”, was ein Ausdruck für Feig-
heit ist.

Erst mit dem Kommen der Weißen dürften Un-
terschiede der Hautfarbe eine Bedeutung erhalten 
haben. Von Weißen spricht man heute als ngaeng a 
mpuf (weiße Menschen), was vielleicht eine Über-
setzung von Pidgin waitman ist. Das Adjektiv mpuf 
bezeichnet “weiß”, allerdings auch “hell”, “blond” 
oder selbst “hellgrau”. Die Haut der Weißen wurde 
früher jedoch als renen a wi beschrieben, als “rote 
Haut”. Man spricht heute dagegen (unter modernen 
Einflüssen?) von renen a mpuf bzw. rene gangkan a 
mpuf (wörtlich: “weiße Haut”). Gemeint ist jeweils 
“Haut der Weißen”. Mit ngaeng a mpuf bezeichnet 
man jedoch auch Albinos, und es ist wahrscheinlich, 
dass dies die ursprüngliche Bedeutung ist, die auf 
die ähnlich aussehenden Weißen übertragen wur-
de. Auch afi mpuf, heute wörtlich für “weiße Frau”, 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


350 Hans Fischer

Anthropos  110.2015

hatte ursprünglich eine andere Bedeutung, die unter 
modernen Bedingungen jedoch nicht mehr zutrifft. 
Es war eine Bezeichnung für “Witwe”. Witwen 
pflegten sich früher mit weißer Erdfarbe als Zeichen 
der Trauer einzureiben. Eine Sitte, die schon seit 
Jahrzehnten nicht mehr zu beobachten ist.

Helle Haut scheint jedoch insgesamt als posi-
tiv betrachtet zu werden und schon früher betrach-
tet worden zu sein. Junge Mädchen wurden vor der 
Missionszeit während ihrer ersten Menstruation in 
einem Haus (pitsu) abgesondert, wo sie für eini-
ge Zeit bleiben mussten. Man entzündete ein Feu-
er unter dem Flechtboden des Hauses, sodass die 
Mädchen schwitzten. Wie es in einem aufgenom-
menen Text dazu hieß: “Ihr Schweiss lief und aller 
Schmutz auf ihrer Haut ging weg. Und sie glänzten 
wie weisse Sago-Triebe. Sie blieben drinnen und ihr 
Schweiss lief und lief und danach glänzten sie wie 
weisse Frauen” (Fischer 1978: ​64). Im Originaltext 
heißt es zum übersetzten “wie weisse Frauen” aller-
dings “efa misis” (Fischer 1978: ​277). Tatsächlich 
spricht man von weißen Frauen fast immer als mi-
sis (Pidgin), so wie ein Weißer gewöhnlich als mas-
ta bezeichnet wird.

In mehreren Veröffentlichungen war ich bereits 
auf Vorstellungen der Wampar von Weißen einge-
gangen. Zum Einen im Zusammenhang des eige-
nen Erlebens, dass ich von einigen Leuten “meines 
Dorfes” als zurückgekehrter Totengeist betrachtet 
wurde. Und dies noch im Jahr 1965 (Fischer 1966, 
1987). Zum Anderen im Zusammenhang der Be-
richte über erste Kontakte zwischen Wampar und 
Weißen (Fischer 1992). Aus Texten in diesen Pu-
blikationen geht hervor, dass man sich noch wäh-
rend meiner Feldforschungen von Prophezeiungen 
erzählte, die die Rückkehr der Geister eigener Ver-
storbener als Weiße ankündigten (Fischer 1992: ​
Kap. 6). In der Veröffentlichung wurden Aussagen 
zusammengestellt, die allgemein formulierten, dass 
die Toten ihre (dunkle) Haut abwerfen und zu Wei-
ßen werden. Totengeister sind weiß, Weiße können 
daher als Geister betrachtet werden. In dem frühen 
Lesebuch von Panzer (1917: ​26) findet sich ein auf-
genommener Text, in dem von den ersten Weißen 
als su naron a mpuf – “kleinen weißen Sonnen” – 
gesprochen wird.

Nicht zuletzt aber ging es immer auch um die 
Güter der Weißen. Teils wurde sogar gesagt, die 
eigenen Totengeister gingen nach Deutschland, pro
duzierten dort Güter und schickten sie mit einem 
Schiff nach Neuguinea. Die Namen der Empfänger 
stünden auf den Kisten. Es seien die bösen Austra-
lier, die diese Aufschriften änderten, so dass die Gü-
ter an sie gingen (Fischer 1987: ​103). Vor allem die 
Ereignisse des Zweiten Weltkriegs in Neuguinea 

ließen dann Charakteristiken und Werturteile über 
die verschiedenen Nationalitäten von Weißen und 
Asiaten entstehen. Die drei bekannten Nationalitä-
ten der Weißen wurden deutlich unterschiedlich be-
urteilt: Australier als unfreundlich und geizig, Ame-
rikaner als freundlich und freigiebig, Deutsche als 
zwar freundlich, aber nicht freigiebig. So machte 
ich die Erfahrung, dass ein unfreundlicher Deut-
scher (ein Missionar) als “Australier” bezeichnet 
wurde, ein freundlicher Australier (ein Kolonialbe-
amter) als “Amerikaner”.

Die üblichste Bezeichnung für “Weiße” ist bum-
pum, auch wenn sie als nicht besonders höflich gilt 
(masta ist höflicher). Auch die verschiedenen Natio-
nalitäten von Weißen können mit bumpum bezeich-
net werden, also bumpum Dzeaman oder bumpum 
Austrelia. Das Wort bumpum ist weit verbreitet, vor-
wiegend in Gebieten der Neuendettelsauer Mission. 
Es stammt nämlich aus dem Jabêm, der von die-
ser Missionsgesellschaft in Gebieten mit austrone
sischen Sprachen genutzten Missionssprache. Nach 
dem Wörterbuch von Streicher (1982) handelt es 
sich um Jabêm bômbôm, von dem es heißt: “origi-
nally bombom light coloured skin”.

Der Gegensatz zu ngaeng a mpuf sind die ngaeng 
fose, die “schwarzen Menschen” (Pidgin: bilakskin). 
Darunter werden Menschen aus anderen Teilen 
Neuguineas, aber auch Afrikaner, australische Ur-
einwohner und selbst Polynesier verstanden. Sehr 
wahrscheinlich ist, dass dieser Gegensatz erst unter 
europäischem Einfluss als Übersetzung entstanden 
ist. Denn so wie man die Haut der Weißen eigentlich 
ja als “rote Haut” beschrieb, und in Farben wi (rot) 
als Gegensatz zu fose (schwarz) verstanden wird, so 
hatte auch ngaeng fose ursprünglich eine ganz ande-
re Bedeutung. Es bezeichnete (wie allerdings auch 
ngaeng a wi) Zauberer (zu Farbbezeichnungen der 
Wampar siehe Fischer 2000: ​150).

Inzwischen sind den Wampar viele andere Eth-
nien in Papua New Guinea bekannt, auch Unter-
schiede in deren Hautfarben. Besonders die Buka, 
Bewohner der nördlichsten Insel der Salomonen, 
gelten in dieser Hinsicht als extrem, als besonders 
dunkelhäutig. So hörte ich vor längerer Zeit schon 
buka als Substantiv oder Adjektiv gebraucht für sehr 
dunkelhäutige Menschen, meist allerdings in Pid-
gin-Formulierungen. Spöttisch gemeinte Äußerun-
gen über Menschen dunklerer Hautfarbe wurden in 
letzter Zeit deutlich häufiger. So schreiben Beer und 
Lütkes (2004: ​140), sie hätten mehrfach die Äuße-
rung über Fremde gehört: “Die/Der hat ein Gesicht 
wie ein verrußter Kochtopf”. Erst 2009 notierte ich 
auch die Formulierung ngaeng min (etwa “Mann 
der Dunkelheit”), und dass man, wenn so ein Dunk-
ler kommt (wenn die Dunkelheit kommt), folgen-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


Wir und die anderen

Anthropos  110.2015

351

de Bemerkung auf Pidgin machte: Moa beta bai mi 
laitim lam nau – “Ich zünde jetzt wohl besser die 
Lampe an”.

1976 erschien im Journal of the Morobe Dis-
trict Historical Society der Abdruck eines Vortrags, 
den Jesaja Kingasa aus dem Dorf Munun bei einem 
Treffen der Gesellschaft gehalten hatte. Der Vortrag 
wurde auf Pidgin gehalten und so auch abgedruckt. 
Es ging dabei um erste Kontakte der Wampar mit 
Weißen und ihren Begleitern und die Diskussion da-
rüber unter den Bewohnern von Munun. In diesem 
Text taucht neben der Bezeichnung buka auch ono 
koko auf. Im Zusammenhang mit buka wurde ange-
nommen, dass dieser Mensch seine Haut mit Holz-
kohle eingerieben hätte. Die Bezeichnung ono koko 
für eine dunkelhäutigere Person hörte ich vor länge-
rer Zeit nur ein einziges Mal. Möglicherweise han-
delt es sich neben dem Wampar-Wort ono (Kopf) 
hier noch um das Pidgin-Wort für Kakao und der 
Begriff wäre mit “Kakao-Kopf” zu übersetzen?

Bei den Wampar kann es gelegentlich heißen: 
Gotao mara ngorong faring! – “Sieh dieses schreck-
lich hässliche Gesicht!” Dem muss allerdings schon 
eine ziemliche Wut zugrunde liegen. Mara ngorong 
bedeutet “hässliches Gesicht”, wobei ngorong nur 
in dieser Zusammensetzung auftaucht. Wahrschein-
lich hängt es etymologisch mit ngor (Schmutz, 
schmutzig) zusammen. Gelegentlich wurde es in 
Zusammenhang mit Aussagen über Simbu (Hoch-
land) und Buka (Salomonen) gebraucht, auch als 
Beschreibung für “Neger”. Es hat also auf alle Fälle 
etwas mit dunklerer Hautfarbe zu tun.

4	 Sie leben woanders

Menschen aus anderen Gegenden Neuguineas wer-
den nach Regionen oder Provinzen benannt (High
lands, Papua, Samarai), nach Flussgebieten (Sepik, 
Erap, Watut), nach den heutigen Städten (Rabaul, 
Madang, Moresby) oder nach Stammesbezeichnun-
gen (Simbu, Tolai). Hierzu gibt es kaum Wörter auf 
Wampar, denn die meisten Gebiete kannte man frü-
her nicht. Nachbarn und weiter entfernte Ethnien 
wurden und werden von den Wampar meist nach 
der Landschaft benannt, in der sie leben. So sind 
Bergvölker ngaeng momoa (momoa: “Berg”), selte-
ner auch ngaeng wengeran (Leute oben), in Flach-
land Siedelnde heißen ngaeng a mpan (mpan: “Ebe-
ne”). Für nahe der Küste lebende Ethnien gibt es 
eine Reihe unterschiedlicher Bezeichnungen, so 
ngaeng a mpo – “Wasserleute” oder “Flussleute” 
(mpo: “Wasser”, “Fluss”), womit die Labu bezeich-
net werden. Die Bukaua nennt man ngaeng a mpo 
faring – “Leute vom großen Wasser”. Für die Labu 

und Lae und andere Küstenstämme hat man auch 
die Bezeichnung ngaeng a ruts  – “Meeresleute” 
(ruts: “Meer”). Selbst für Inselbevölkerungen gibt 
es eine Bezeichnung, doch ist zu bedenken, dass die 
Wampar vor modernen Kontakten gar keine Bevöl-
kerungen auf Inseln kannten. Man nennt diese daher 
heute manchmal ngaeng dau mpes. Der Ausdruck 
dau mpes bezeichnet ein Waldstück in Grasland und 
wurde wohl auf Inseln ausgeweitet. Häufiger scheint 
jedoch ngaeng mra pan ongan zu sein, “Leute auf 
einem Stück Land”.

Das Wort dau (Wald, Urwald, Busch) ist ein viel-
deutiger Begriff. Unter ngaeng dau werden nicht 
nur “Waldbewohner” verstanden, sondern negativ 
und abwertend auch “Buschleute”. Eine Neigung ist 
erkennbar, alle ngaeng momoa (Bergvölker) auch 
als ngaeng dau zu verstehen. Doch auch Zaube-
rer werden so bezeichnet. So sind die Sangguma-
Zauberer der benachbarten Adzera nicht nur nga-
eng opang, sondern auch ngaeng dau. Sie betreiben 
ihr Gewerbe ja verborgen im Wald. – Gelegentlich 
hörte ich für Bewohner von Grasland auch die Be-
zeichnung ngaeng a poatse; wobei poatse das “lan-
ge Gras” ist, das auf Pidgin kunai heißt (Gramineae; 
Imperata cylindrica).

Überlieferungen berichten davon, dass die Vor-
fahren der Wampar von Süden her zum Markham 
Fluss (Wantsef) kamen. Heute ist er die zentrale 
Orientierung, auch für Nachbargruppen und inner-
halb der Wampar. So unterscheidet man zwischen 
ngaeng raon (Leute flussauf) und ngaeng wagog 
(Leute flussab). Meist meint man damit jedoch in-
nerhalb der Wampar die Bewohner der Dörfer Dzi-
fasing und Tararan flussaufwärts und die von Gab-
songkeg, Ngasawapum und Munun flussabwärts. 
Die noch weiter flussabwärts benachbarten Yalu 
werden als Riwagog bezeichnet, ein Name, der of-
fenbar mit wagog (flussab) gebildet ist.

5	 … und sie haben andere Sitten

Wenige Belege lassen sich für Benennungen ande-
rer Ethnien finden, die sich auf kulturelle Merkmale 
beziehen. “Sitten” werden auf Wampar am häufigs-
ten mit moadzi beschrieben. Moadzi ist in seiner 
üblichsten Bedeutung der “Weg”, “Pfad”, modern 
auch die “Straße”; im übertragenen Sinn ist es “Ge-
wohnheit”, “Sitte”, “Brauchtum”. Ngaeng Wampar 
moadzi sind die “Sitten der Wampar”. Man erläuter-
te etwa: Moadzi Austrelia efakani – “Die Sitten der 
Australier sind so”. Alte und neue Sitten der Wam-
par werden mit moadzi beschrieben: moadzi moge-
ran / moadzi wafu. Auch bestimmte Sitten werden 
so dargestellt: Fisin gea moadzi efakana: … – “Die 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


352 Hans Fischer

Anthropos  110.2015

Sitte um die Nabelschnur war diese:  …”. Man 
spricht auch von ngaeng Feref moadzi, den “Sitten 
[des Klans] der Feref”. Und man kann das Beneh-
men einzelner damit bezeichnen: gea moadzi tsatse
ran – “sein schlechtes Benehmen”.

Es gibt eine Anzahl weiterer Ausdrücke, die mit 
“Sitte” zu übersetzen sind, wie etwa ram (Sache). 
In einem aufgenommenen Text hieß es: Rabu eyatin 
Wampar a ram dengop – “Die Labu kennen die Sit-
ten der Wampar”. Ges a ram maran ongan – “Ihre 
Sitten sind anders”. Bewertend wurde angegeben: 
Ges a ram emam a faran – “Ihre Sitten sind nicht 
richtig”, oder: ges a ram edaom wana – “ihre Sitten 
sind nicht gut”.

Mit dem ähnlich alltäglich gebrauchten emenari 
(immer) aus dem Verb men-eran (bleiben) und ari 
(bei) kann man ebenfalls Sitten und Gewohnheiten 
ausdrücken; so mit dem Satz yaga amen ari damu – 
“wir tun das immer”, oder ngaeng emen ari deyab 
a gom – “Männer arbeiten immer im Garten”. In 
der modernen Zeit werden damit Regelmäßigkeiten 
ausgedrückt, wie etwa kar emenari deya Lae ari su 
su – “das Auto fährt täglich nach Lae”.

Auch das Substantiv mpe ist mit “Sitte, Gewohn-
heit, Benehmen” zu übersetzen, überwiegend in po-
sitiver Bedeutung, manchmal direkt als “Großzü-
gigkeit”. Zwar formulierte man einerseits: ngaeng 
a mpe ngarobingin – “ein Mann mit guten Sitten”. 
Doch bedeutet gea imu mpe en eindeutig “er ist 
großzügig”, auch ohne das positive Adjektiv nga-
robingin.

Schließlich werden Sitten der Wampar auch mit 
dzob umschrieben, was “Sprache, Rede, Erzählung, 
Wort” bedeutet. Es ist möglich, dass es sich dabei 
um eine Neuentwicklung handelt, und es um alte 
Sitten geht, von denen man sich nur noch erzählt. So 
ist dzob a mogeran, eine “alte Sitte”, wörtlich eine 
“alte Geschichte”, und ngaeng farifaring a dzob 
sind die Sitten der Vorfahren, die “Erzählungen 
der großen Männer / der Vorfahren”. In eine ähn-
liche Richtung geht die Formulierung dzob saforan 
a ram (Rede darüber, etwas richtig zu tun) – gute 
Sitten. Um welche Sitten es bei Fremden, bei ande-
ren Ethnien tatsächlich geht, wird allerdings selten 
ausgedrückt. In dem frühen Lesebuch des Missio-
nars Panzer findet sich eine einzige Stelle in einem 
aufgenommenen Text, die sich auf yaner und deren 
Sitten bezieht. Da heißt es in der Beschreibung von 
Ohrringen (seas): Ngaeng yaner erem tsafi edenang 
eya naegempon – “Fremde hängen sich Schildpatt 
in die Ohren” (Panzer 1917: ​18).

Ngaeng orog a weng, wörtlich “Leute auf Bäu-
men”, ist die in Bezug auf andere Sitten deutlichste 
Fremdbezeichnung. Sie bezieht sich auf die Be-
völkerung des oberen Erap-Flusses: die Mungkip, 

Ngaromangki oder Ngafir (diese drei Namen wur-
den angegeben). Sie bauten tatsächlich Häuser in 
Bäumen.

Auch die benachbarten Watut im Süden fielen 
früher durch eine Besonderheit auf, nach der sie 
auch benannt wurden: ngaeng bangi wanti – “Pfeil-
Leute”. Die Wampar benutzten auch Pfeile (wanti), 
ihre Hauptwaffe für Krieg und Jagd war jedoch der 
Speer. Bei der Gelegenheit der Nennung dieses Na-
mens erklärten mehrere Personen, ngaeng bangi 
wanti seien nicht nur die Watut, sondern alle Berg-
leute. Tatsächlich sind Bogen und Pfeil charakte-
ristisch für Hochland-Bevölkerungen, auch für die 
Anga (Kukukuku), die keine Speere benutzen. Viel-
leicht deshalb nennt man zur Unterscheidung von 
anderen die Watut-Leute manchmal ngaeng bangi 
fadzur – “Bogen-Leute”.

Die benachbarten (kulturell und sprachlich ver-
wandten) Watut sind nach allen Gesprächen die ein-
zige Bevölkerung, von der einige Wampar sagten, 
sie würden sich nicht von ihnen unterscheiden. Sie 
hätten sehr gute Sitten, viel zu essen und viel Wild. 
Vermutlich spielt außer der tatsächlichen kulturellen 
Ähnlichkeit die Tatsache eine Rolle, dass die Wa-
tut im Missionsgebiet der Wampar schon seit den 
zwanziger Jahren ansässig waren. Eine andere Be-
zeichnung für sie ist ngaeng ware, wobei ware eine 
Yamsart ist. Angebaute oder genutzte Pflanzen wer-
den auch sonst zur Bezeichnung anderer Ethnien be-
nutzt. So spricht man von ngaeng orab, den Buang 
oder anderen Ethnien in der Umgebung, die so nach 
einer Sorte Zuckerrohr (Wampar: rif orab) benannt 
werden. Sago (montam) wird von den Wampar we-
nig genutzt und ist ein deutliches Unterscheidungs-
merkmal. Menschen vom Sepik werden allgemein 
ngaeng montam genannt. Und Hochlandleute wer-
den auch gempo, auf Pidgin man bilong kaukau oder 
kurz kaukau genannt: “Süßkartoffel”, das wichtigste 
Anbauprodukt in Berggebieten.

Bei Unterhaltungen und Befragungen in den letz-
ten Jahrzehnten wurden immer wieder einmal Un-
terschiede betont, die sich allgemein auf “Fremde” 
(ngaeng yaner) bezogen. Zunächst einige Elemen-
te, bei denen die Urteile individuell unterschiedlich 
ausfielen, teils spöttisch, teils belustigt, teils nega-
tiv. Im Zusammenhang mit Untersuchungen zur Ar-
beitsteilung der Geschlechter wurden jeweils Listen 
mit Tätigkeiten vorgelegt, die Männern bzw. Frau-
en zugeordnet werden sollten. Bei zwei dieser Tä-
tigkeiten fiel auf, dass von befragten Männern wie 
Frauen darauf hingewiesen wurde, dass – im Ge-
gensatz zu den Wampar – in anderen Ethnien “auch 
Frauen” sie durchführten. Das auffallendste dabei 
war “Maultrommel spielen” (its a domoro), eine bei 
den Wampar rein männliche “Tätigkeit”. Einige afi 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


Wir und die anderen

Anthropos  110.2015

353

yaner, also “fremde Frauen”, spielten Maultrom-
meln (domoro). Auffallend waren diese Hinweise, 
weil keine einzige andere Tätigkeit so betont wurde. 
Es handelte sich hierbei um Frauen aus dem Hoch-
land oder solche der Buang. Der Verweis auf diese 
Frauen der yaner geschah ganz offensichtlich, um 
die von den Wampar empfundene Abartigkeit des 
Maultrommelspielens durch Frauen auszudrücken.

Einige Frauen bemerkten, dass afi yaner auch 
“Bier trinken” (enom a mpo) – was Wampar-Frau-
en selbstverständlich nicht tun –, und nur eine Frau 
sagte (2004) ganz allgemein, ngaeng yaner mach-
ten auch Frauenarbeit. Andere Befragte verwiesen 
auf die Tolai, bei denen Männer und Frauen die glei-
chen Arbeiten durchführten. Deutlich wurde in allen 
Fällen, dass solches Verhalten in anderen Ethnien 
als abwegig, teils absurd, teils komisch verstanden 
wurde.

Besonders im Zusammenhang mit med a dzon 
(Klagelieder) hörte ich Bemerkungen über Unter-
schiede zwischen Wampar und Fremden. So mein-
te einer der eingeheirateten Nichtwampar, Wampar 
würden bei Begräbnissen gar keine richtigen Klage-
lieder singen, sondern nur singsing nabaut (Pidgin: 
“nur herumsingen”). Das könnten die yaner nicht 
verstehen und sie hielten das dann für keine richtige 
Trauerfeier. Genau umgekehrt klang es, wenn Wam-
par über Klagelieder der Adzera sprachen: Diese 
seien überhaupt nicht gut, hätten keine dip mining 
bilong baibel wie die der Wampar. Sie zählten im-
mer nur die Orte auf, wo jemand gewesen sei, wie 
etwa: “Sie war in Deutschland, Aiiiiijeeee, und kam 
nach PNG wiiiiii! Er ging nach Kafak und dann war 
er hier, wiiiiiii, er war in Kafak aiiiijeeeee”. Man 
amüsierte sich köstlich darüber (und damit über die 
Adzera) und äffte sie nach.

Zu deutlich negativen Urteilen über Hochland-
leute kam durch ihre Beobachtungen eine Wampar-
Frau, die mit ihrer Familie aus beruflichen Grün-
den ihres Mannes einige Zeit im Hochland gelebt 
hatte. Danach liefen die Tari oft nackt herum, sei-
en Menschenfresser, schnell verärgert und wütend, 
äußerst aggressiv und schlügen sofort zu, wenn es 
Streit gebe. Dieser grundsätzliche Vorwurf der “Ag-
gressivität” wurde immer wieder für drei Regionen 
geäußert: für das Hochland, für den Sepik und ge-
legentlich auch für Menyamya. Allerdings gab der 
Mann, der letztere genannt hatte, dann etwas klein-
laut zu, dass bisher nur ein Mann aus Menyamya 
von einem Mann aus Gabsongkeg getötet worden 
sei und nicht umgekehrt. So schränkten auch immer 
einige der Befragten ein, dass es sich jeweils um 
einzelne, um bestimmte Personen handelte, wobei 
solche Personen danach aber in den genannten Ge-
bieten häufiger vorkommen als in anderen.

Letztlich wird auch die zunehmende “Krimina-
lität” den Fremden zugeschrieben. Ob Diebstähle, 
Überfälle, Vergewaltigungen oder Morde, man ver-
mutet immer zuerst ngaeng yaner, auch wenn es 
längst Belege für Wampar in diesen Zusammenhän-
gen gibt (vgl. Beer 2002: ​168).

Ein Bereich, der gezielt mit den benachbarten 
Adzera und auch mit einigen weiter entfernten Eth-
nien verbunden wird, ist der der “Zauberei”. Am 
24. Januar 1972 notierte ich in meinem Tagebuch: 
“Gestern abend kam in einer der üblichen Diskus-
sionen wieder einmal Sangguma zur Sprache. An-
laß war der Tod des Kindes von Somes. Er wurde 
dem Atsera Dzinu in die Schuhe geschoben, der an 
der großen Straße lebt”. Ein Tagebucheintrag fast 
17 Jahre später (vom 12. 8. 1988) macht das Weiter-
laufen solcher Ideen deutlich:

Auf Land des Dorfes leben derzeit … noch einige Adze-
ra. In beiden Fällen handelt es sich um Land von Yadzu. 
Der behauptete, sie hätten sich da gegen seinen Willen 
angesiedelt. Und auf meine Frage, warum er nicht gegen 
sie “kot” gehe, sagte er, er hätte Angst vor ihnen, weil sie 
alle sangguma machten. Er verwies darauf, daß von sei-
ner ganzen Verwandtschaft nur noch er und 4 Kinder üb-
rig seien.

Angesprochen wird hier zunächst, dass sich 
schon seit einigen Jahren Gruppen Fremder – auch 
Adzera  – nahe Wampar-Dörfern auf deren Land 
angesiedelt hatten. Sie arbeiteten teils für Wampar, 
legten dann aber auch eigene Gärten an. Zu der Zeit 
war noch reichlich unbebautes Land vorhanden, es 
gab noch keine Landprobleme wie später vor allem 
im Jahr 2009. Meine Frage war, warum der Mann 
Yadzu nicht “vor Gericht” gegen eine unerlaub-
te Benutzung seines Landes vorgehe. Die Antwort 
lautete: Angst vor sangguma/opang. Er begründete 
das mit der Situation in seiner Familie, in der meh-
rere Personen gestorben waren.

Zauberei (Pidgin: poisin) ist auf Wampar oso, sa 
oder opang. In zwei Publikationen hatte ich mich 
ausführlich damit beschäftigt und auch ältere Be-
richte von Missionaren schon aus den zwanziger 
Jahren vorgelegt (Fischer 1978: ​183–215; 2002: ​
180–190). Schon in den frühesten Berichten von 
Missionaren finden sich Hinweise auf Ängste, ins-
besondere vor den benachbarten Adzera, aber auch 
allgemein Ängste vor Zauberei bei Kontakten mit 
Nachbarn. Noch in den 90er Jahren wurden Todes-
fälle durch oso angegeben. Man sprach meist von 
poisin (Pidgin), weil jede Art von Zauberei mit 
Fremden in Verbindung gebracht wurde. Durch 
Kontakte mit immer entfernteren Ethnien des Lan-
des kamen dann auch neue Beziehungen und Prob-
leme zustande. So notierte ich 1999 den Fall eines 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


354 Hans Fischer

Anthropos  110.2015

Mitglieds des Haushalts, in dem ich jahrzehntelang 
immer wieder lebte. Asnat, eine junge Frau, war 
nacheinander mit zwei Männern der Tolai verhei-
ratet gewesen, als sie starb. Man schrieb ihren Tod 
(durch Zauberei) einem der beiden Tolai zu (Fischer 
2002: ​183).

Magische Praktiken, sa, wurden schon in den 
neunziger Jahren nur noch Fremden zugeschrieben 
und das meist in sehr allgemeiner Weise. So sagte 
man, die Tolai seien “man bilong poisin” (Pidgin). 
Die alten Wampar hätten früher viele Arten von sa 
(Magie) gehabt, diese aber an spätere Generationen 
(vor allem an die derzeitige) nicht weitergegeben. 
Ich hörte während eines Aufenthalts 2000 nur noch 
einmal von sa, und auch da wurde es einem eingehei-
rateten Fremden, einem Adzera, zugeschrieben. Er 
hatte eine magische Methode zur Abwehr bzw. zur 
Bestrafung von Dieben von Betelnüssen angewandt 
und dabei angeblich seinen eigenen Sohn erwischt.

Im Jahr 2009 stand dann opang (P. sangguma) 
im Vordergrund aller Berichte über Zauberei, und 
wurde fast nur noch in Verbindung mit den Adzera 
genannt. Der opang-Mann läuft durch den Wald, 
und wenn er zufällig jemandem begegnet, schlägt 
(oder sticht) er ihn nieder. Dann öffnet er ihn und 
steckt etwas (sehr unterschiedliche Angaben) in sei-
nen Bauch. Der Wiedererwachte erinnert sich nicht 
an das Geschehene, er stirbt später. Mit diesem 
Vorgang sind viele andere Elemente verbunden, die 
vom Öffnen von Gräbern durch den opang-Mann 
und dem Essen von Fleisch über das Entnehmen 
von Blut des Geschlagenen und dem Fliegen des 
Zauberers als Vogel reichen. Das Opfer ist zufällig 
ausgewählt, es gibt also keinen Grund (etwa Eifer-
sucht oder Rache) für den Vorgang.

Beer hat auf Basis ihrer Untersuchungen eine 
Zusammenstellung der Gefährlichkeit durch Zau-
berei verschiedener Ethnien Neuguineas nach An-
sicht der Wampar vorgelegt. Sehr gefährlich sind 
danach die Adzera, gefolgt von Buka und Bougain-
ville, Samarai, Popondetta, die Anga (Kuku-Kuku, 
Menyamya), alle Hochländer, Kavieng, Baining und 
Sepik. Weniger gefährlich sind Watut, Erap und alle 
Papua. Ungefährlich außer den Wampar selbst sind 
die benachbarten Yalu, Bukawa, Labu und Siassi 
(Beer 2002: ​167).

Eine neue Sprachregelung hat sich nun entwickelt,  
deren Ursprung nicht mehr herausgefunden wer-
den konnte: Opang sei ursprünglich eine Praxis der 
Wampar gewesen. Mit der Taufe hätten sie es je-
doch aufgegeben und an die Adzera weitergereicht. 
Andere formulierten, die Adzera hätten es von sich 
aus übernommen. Und nur sie führten opang heu-
te noch durch, keinesfalls die Wampar (s. a. Fischer 
2002: ​185 ff.; 1992: ​85 ff.)

Es gilt eigentlich allgemein, dass “alles Nega-
tive Neue” auf Fremde zurückgeführt wird. Ob es 
sich dabei um Krankheiten handelt (Malaria), um 
schlechte Ernten, die zunehmende Landknappheit, 
Kriminalität, Prostitution und selbst schwer erzieh-
bare Kinder. An allem sind Fremde schuld (siehe 
auch Beer 2002: ​163 ff.).

6	 Und dann diese Heiraten!

Überhaupt nicht positiv ist dieser Satz gemeint: 
Ngaeng yaner eama derangots ngaeng Wampar da 
emen en ngaeng Wampar afi – “Fremde kommen 
und vermischen sich mit den Wampar und heiraten 
Wampar-Frauen”. Es geht dabei nicht darum, dass 
sie den Wampar Frauen wegnehmen. Aber Fremde, 
die Wampar-Frauen heiraten und hier mit ihnen le-
ben, ziehen Angehörige, weitere Fremde nach, die 
bei ihnen und damit bei den Wampar leben. Es wer-
den so immer mehr Fremde in den Dörfern.

Ehen zwischen Angehörigen verschiedener Eth-
nien in Neuguinea wurden im Laufe der letzten 
Jahrzehnte immer häufiger. So häufig, dass “mein” 
Dorf Gabsongkeg, das Dorf jahrzehntelanger Feld-
forschungen, voller eingeheirateter “fremder” Män-
ner und Frauen ist. Interethnische Ehen sind das 
derzeit wichtigste Element in den Beziehungen zu 
anderen Ethnien. 1971 hatte ich einen ersten Zen-
sus des Dorfes Gabsongkeg aufgenommen und pu-
bliziert (1975: ​358 ff.). In diesem Zusammenhang 
hatte ich mich auch mit interethnischen Ehen be-
schäftigt (1975: ​191 ff.). Beer hat seit den neunziger 
Jahren ihre Forschungen speziell diesem Problem 
gewidmet und eine Reihe von Publikationen hier-
zu vorgelegt. Sie ging dabei von Gabsongkeg aus. 
Ich kann mich daher auf ihre Ergebnisse beziehen, 
die größtenteils mit eigenen Erfahrungen früherer 
Aufenthalte übereinstimmen (Beer 2002; 2006a, b; 
2008; 2010).

Wo und wie lernten und lernen sich die Partner 
interethnischer Ehen kennen? Die von Beer 2009 
aufgenommenen Daten zeigen, dass es bestimmte 
Gelegenheiten sind, die sich durch moderne Ent-
wicklungen deutlich verändert haben und verän-
dern. So stehen inzwischen Berufe und die Tätigkeit 
in der Stadt oder in einem anderen Stammesgebiet 
an erster Stelle. Eine Krankenschwester lernte einen 
Lehrer (schon 1968) in der Stadt Lae kennen, eine 
andere einen Arzt und wieder eine andere einen 
Klempner in Madang. Ein Waldarbeiter begegnete 
seiner späteren Frau im Gebiet der Adzera, mehr-
fach sind es Polizisten, die ihren Partnerinnen in de-
ren Dörfern begegnen, besonders häufig Lehrer und 
Lehrerinnen, aber auch Bus- oder Lastwagenfahrer.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


Wir und die anderen

Anthropos  110.2015

355

An zweiter Stelle sind es die Märkte in der Stadt 
Lae und am Highlands Highway, auf denen man sei-
nen Partner findet, aber auch einfach Besuche in der 
Stadt. Eine Ehe entstand, als ein Wampar mit seiner 
Fußballmannschaft zu den Adzera fuhr und dort sei-
ne spätere Ehefrau kennenlernte. Schließlich sind 
bereits eingegangene interethnische Ehen Anlass für 
neue: Verwandte, die ihre mit Wampar verheirateten 
Verwandten im Dorf besuchen oder bei ihnen leben, 
finden hier Partner.

Eine ausführliche Unterhaltung mit Ngaroyana2 
nahm ich 1976 auf. Zunächst ging es um die Frage, 
wen seine Tochter und sein Sohn seiner Meinung 
nach heiraten dürften oder sollten. Dabei spielte für 
ihn ein Aspekt die Hauptrolle: ob der junge Mann 
oder die junge Frau fleißig oder faul seien. In Be-
zug auf fremde Männer aus entfernteren Gegenden, 
meinte er, hätten sich die Ansichten geändert. Frü-
her wollte man nicht, dass Töchter weit weg hei-
rateten. Man hätte sie dann vermutlich nie wieder 
gesehen. Heute, in einer Zeit besserer Verkehrsver-
bindungen, ließe man Wampar-Mädchen auch zum 
Sepik oder nach Port Moresby heiraten. Dann aller-
dings wurden einige Abneigungen deutlich (Origi-
nal Pidgin):

Wenn meine Tochter einen Sepik heiraten will, mag ich 
das nicht. Dann werde ich wütend. Ich werde wütend und 
versuche, das Mädchen zurückzuhalten. Aber wenn sie 
unbedingt den Sepik heiraten will, dann bin ich traurig 
und sage: “Geh!” Aber die Bezahlung, die verlange ich 
dann sehr hoch. Denn meine Tochter geht weit weg. Sie 
wird eine Familie auf anderem Land gründen, das werden 
dann viele sein. Deshalb verlange ich hohe Bezahlung.

Auch die Frage, ob sein Sohn ein Mädchen aus 
dem Hochland heiraten dürfte, wurde verneint. Das 
mochte er nicht. Die Mädchen aus dem Hochland 
seien faul. Leute aus dem Hochland hätten teils 
schlechte Sitten, die die Wampar nicht mögen.

Das Element des Fremden, über das man in den 
letzten Jahren unter Wampar am häufigsten spricht, 
sind die “Brautpreise”. In einer früheren Publika-
tion hatte ich mich in einem Kapitel ausführlich mit 
Brautpreisen in vielen Einzelfällen bei den Wampar 
beschäftigt, auch bei interethnischen Ehen (1975: 
Kap. 7; 224–244). Inzwischen werden Heiraten 
mit Fremden immer häufiger. Über einige Gebiete 
wird positiv gesagt, dort sei es überhaupt nicht Sit-
te, Brautpreise zu zahlen, etwa bei Bukaua, Labu 
und Jabêm. Bei den Adzera dagegen sei der Braut-
preis hoch (von 400–600 Kina auf 2.500 gestiegen), 
bei Hochländern aber noch viel höher: 40–50.000 
Kina plus Schweine, eventuell ein Auto. Und auch 

  2	 Informant aus Gabsongkeg.

für eine Frau vom Sepik wurden 30.000 Kina ge- 
fordert.

Wie groß die Unterschiede inzwischen tatsäch-
lich geworden sind, geht aus von Beer aufgenomme-
nen neueren Daten hervor. So wurde zwar für eine 
Frau aus Salamaua überhaupt kein Brautpreis ge-
zahlt. Der sei dort nicht üblich. Auch für eine Frau 
aus Madang ist keiner gezahlt worden. So etwas sei 
mit der Mission bei denen aufgegeben worden. Für 
eine Frau vom unteren Watut wurde kein Brautpreis 
gezahlt mit der Angabe, man werde seine Toch-
ter mit einem Watut verheiraten, also Schwestern-
tausch, der vor längerer Zeit bei den Wampar üblich 
gewesen sei. Für eine Wampar-Frau, die einen Sepik 
geheiratet hat, wurde ausdrücklich auf einen Braut-
preis verzichtet. Die Eltern wollten nicht, dass der 
Mann das Recht habe, ihre Tochter mit zum Sepik 
zu nehmen. Dafür habe man ihm versprochen, er 
könne immer hier auf dem Land der Wampar blei-
ben. Ähnlich meinen eigenen Beobachtungen und 
denen Beers in Gabsongkeg finden sich Informatio-
nen zu Brautpreisen auch für andere Dörfer und von 
anderen Untersuchenden (Fischer 1975: ​227; Lie-
nert 1980: ​117 ff.; Kramp 1999: ​261).

Auf Wampar heißt “Brautpreis” ram faroran. Zu-
grunde liegt das Verb faro-ran, das in unterschied-
lichen Kombinationen mit Substantiven “zusam-
menbinden, befestigen, einen Knoten machen”, als 
faroran a dzob (verabreden, sich einigen) bedeutet. 
Auch ram faroran bedeutet wörtlich “Sache festi-
gen”, bezieht sich also tatsächlich auf die Verabre-
dung, die Abmachung zur Ehe zwischen zwei Fami-
lien. Die Festigung der Abmachung ist zentral. Ein 
Inhalt des Brautpreises wird nicht genannt.

Alle älteren Befragten waren sich einig, dass 
bei den Wampar als Brautpreis früher Schweine, 
Schmuck aus Schweinezähnen, Muscheln oder Fe-
derschmuck übergeben wurden. Es wird auch in 
diesem Jahrtausend noch behauptet, es sei Sitte an-
derer Ethnien, Geld als Brautpreis zu nehmen. Tat-
sächlich aber hatten die anderen vor dem Kommen 
der Weißen auch kein Geld. Es scheint jedoch, dass 
die Wampar in dieser Hinsicht deutlich langsamer 
dem Übergang zu Geld folgten. Da bei von Frem-
den organisierten Heiraten Geld eine erhebliche 
Rolle spielt, wie ich beobachten konnte, sogar Geld-
scheine der Braut als Schmuck “aufgelegt” werden, 
gelten diese Sitten bei den Wampar als negativ und 
wenig erfreulich.

Im Zusammenhang mit der ständig zunehmenden 
Zahl interethnischer Ehen stellt sich noch die Frage, 
ob es auch “Ehen mit Weißen” gab oder gibt. In dem 
Interview mit Ngaroyana fragte ich ihn schließlich 
auch, ob seine Tochter auch einen Australier heiraten 
dürfte? – Darauf lachte er lange und meinte dann:

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


356 Hans Fischer

Anthropos  110.2015

Ich möchte das nicht. Aber wenn sie das unbedingt will, 
dann sage ich: “Das ist deine Sache, heirate ihn!” Aber 
ich mag nicht, dass meine Tochter so weit weg ist. Eine 
Tochter muss auf ihrem Land bleiben. Ich muss ihre Kin-
der sehen. Wenn dieser Australier in Lae lebt, dann geht 
es. Aber wenn er mit meiner Tochter nach Australien geht, 
mag ich das nicht. Einige Australier haben Wampar-Mäd-
chen geheiratet, die hatten Kinder, und dann haben sie 
sie wieder verlassen. Wir Wampar finden diese Sitte nicht 
gut. Wenn ein Mann von Australien eine heiratet, dann 
muss er seine Frau richtig behalten. Er muss mit ihr zu-
sammenbleiben bis beide alt sind.

Meine anschließende Frage, ob denn ein Wampar 
auch eine Australierin heiraten würde, war rein hy-
pothetisch. Es hatte bisher keinen solchen Fall ge-
geben. Ngaroyana meinte, das dürfe er: “Dann soll 
er sie zu den Wampar bringen und wir freuen uns”.

Außer “Beziehungen” lassen sich kaum Ehen 
zwischen Wampar und Weißen nachweisen. So 
stellte Beer in ihren Untersuchungen zu intereth-
nischen Ehen fest, dass ein junger Mann aus Gab-
songkeg ein Kind mit seiner australischen Mathe-
matik-Lehrerin in Port Moresby hat. Dieser Sohn 
wurde 1982 geboren und soll auch einen Wampar-
Namen erhalten haben. Die Tochter eines intereth-
nisch verheirateten Paares (Adzera/Wampar), die in 
einem Hotel in Lae arbeitete, hat ein Kind von ei-
nem Weißen. Schließlich redet man vage von der 
angeblichen Heirat eines Wampar-Mädchens mit ei-
nem “Italiener” aus Malta. Und auch die Ehe einer 
Frau aus Gabsongkeg – geschieden von einem ande-
ren Weißen, verheiratet mit einem Engländer – fin-
det in Port Moresby statt. Alle diese Fälle haben mit 
dem Leben in den Dörfern der Wampar selbst wenig 
zu tun und wurden nur der Besonderheit oder Ab-
sonderlichkeit solcher Beziehungen wegen erzählt 
(vgl. Beer 2002: ​160 f.).

7	 Wer ist nun Wampar, wer Fremder?

Wer ist ngaeng Wampar?  – Die Frage wurde im 
Laufe der letzten Jahrzehnte durch die Zunahme der 
Zahl von Nichtwampar in jedem Dorf von immer 
größerer Bedeutung. Die häufigste Antwort darauf 
ist allgemein: Wer das Kind von Wampar (ngaeng 
Wampar naron) ist. Das Kind eines Wampar-Paares. 
Eingeschränkt kann diese Formulierung mit ngaeng 
aber auch bedeuten: Wer das Kind eines Wampar-
Mannes ist. Denn ngaeng kann eben “Menschen”, 
aber auch “Mann” bedeuten. Schon in voreuropäi-
scher Zeit gab es den Überlieferungen nach Fälle 
von Frauen aus Nachbarstämmen, die in Kriegen 
geraubt und dann von Wampar geheiratet wurden. 
Deren Kinder wurden und werden eindeutig als 

Wampar betrachtet. Die Vaterschaft ist das stärkere 
Argument, da die Wampar eine im Ideal patriline-
are Verwandtschaftsorganisation haben. Sie drückt 
sich in erster Linie in der Zurechnung zu den saga-
seg (Klans) aus. Ein Kind wird der sagaseg des Va-
ters zugerechnet.

Direkte Fragen danach, was einen Wampar aus-
mache, was also außer Kindschaft Merkmale eines 
Wampar sind, hatten wenig Erfolg. Alle Antworten 
auf dahin gehende Fragen waren durch Unsicher-
heit gekennzeichnet. Eine der Voraussetzungen für 
eine Anerkennung als Wampar ist jedenfalls die Be-
herrschung der “Sprache”. Doch war schon die Tat-
sache, dass der Fragende selbst diese Frage even-
tuell auf Wampar stellte, verunsichernd. Und man 
war sich bewusst, dass eine zunehmende Zahl von 
Fremden Wampar spricht. Dabei geht es nicht um 
praktische Fragen der Verständigung, denn alle Er-
wachsenen und die Kinder im Schulalter beherr-
schen seit Jahrzehnten Pidgin.

Die Anlässe für Erwerb und Nutzung von Wam-
par sind unterschiedlich und abhängig von vielen 
Kriterien, sodass es wenige völlig übereinstimmen-
de Fälle gibt. Solche Fälle betreffen im Extremen 
ein Kind aus dem Nachbargebiet des Watut (dem 
Missionsgebiet der Wampar) mit nahe verwandter 
Sprache, das bereits als Kleinkind von einer Wam-
par-Familie “adoptiert” wurde und bei ihr in einem 
Wampar-Dorf aufgewachsen ist. Dieses Kind be-
herrscht dann keine andere Sprache als Wampar. 
Das andere Extrem wäre ein Mann aus einem weit 
entfernten Gebiet (etwa dem Hochland) mit nicht-
austronesischer Sprache, der erst als Erwachse-
ner zu den Wampar kam. Faktoren, die sich in der 
Sprachbeherrschung auswirken können, sind Her-
kunftsgebiet, ursprüngliche Sprachzugehörigkeit, 
Gebiet und Umgebung des Aufwachsens, Herkunft 
des Elternpaares, Art der Beziehung (Adoption, 
Ehe, Arbeitsbeziehung), Dauer des Aufenthalts und 
der Beziehung, Arbeits- und Wohnort. Im Folgen-
den sollen einige Beispielsfälle zur Frage der Spra-
chenbeherrschung im Dorf Gabsongkeg dies ver-
deutlichen:

–	 Eine Adzera-Frau, verheiratet mit einem Wam-
par: Sie kann Wampar, er Adzera. Sind sie mit 
Verwandten des Mannes zusammen, sprechen 
sie Wampar. Sollen die anderen Wampar sie 
nicht verstehen, Adzera.

–	 Eine andere Adzera-Frau, verheiratet mit einem 
Wampar: Sie kann Wampar verstehen, aber nicht 
sprechen. Ihre Kinder sind zweisprachig aufge-
wachsen.

–	 Ein Adzera-Mann, verheiratet mit einer Wampar-
Frau: Nach Angaben seiner Frau könne er Wam-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


Wir und die anderen

Anthropos  110.2015

357

par, sei aber zu schüchtern, es zu sprechen und 
spräche es nur, wenn er etwas (Alkohol) getrun-
ken habe.

–	 Eine Menyamya (Anga)-Frau, verheiratet mit 
einem Wampar: Sie beherrscht nur einzelne Wör-
ter, kann insgesamt nicht Wampar sprechen, aber 
verstehen. Ihre älteren Kinder beherrschen so-
wohl Wampar als auch die Sprache der Mutter 
(Ambeli). In der Familie wird gewöhnlich Pidgin 
gesprochen.

–	 Ein Wampar-Mann, verheiratetet mit einer Frau 
aus Mumeng: Er kann selbst nicht perfekt Wam-
par, weil er schon von einer fremden Frau auf-
gezogen wurde. Sie sprechen teils (schlechtes) 
Wampar, teils Pidgin.

Es tauchen auch immer wieder die gleichen Fest-
stellungen auf: So gestanden eingeheiratete Frem-
de meist Probleme beim Sprechen von Wampar ein, 
Männer wie Frauen erklärten jedoch eindeutig, sie 
könnten es verstehen. Zwei mit Wampar-Männern 
schon seit Jahrzehnten verheiratete Frauen erläuter-
ten, es sei gut, dass sie Wampar perfekt verstünden, 
weil dann die anderen Dorfbewohner nicht schlecht 
über sie reden könnten. Man sollte aber nicht Wam-
par sprechen, wenn man es nicht richtig beherrsche, 
sonst lachten und spotteten die anderen. Man spricht 
andererseits als Wampar in der Sprache des frem-
den Partners, wenn andere es nicht verstehen sollen. 
Zum Teil lernen Wampar deshalb auch die Sprache 
des fremdsprachigen Partners. Kinder lernen meist 
die Sprachen beider Elternteile.

Einige Feststellungen aus teilnehmender Beob-
achtung und direkten Nachfragen sind noch von Be-
deutung: Nicht ein einziges Mal wurde beobachtet, 
dass man sich über eine fremde Sprache lustig ge-
macht oder sie negativ beurteilt hätte. Allgemeine 
Aussagen über Fremde sind solche wie: Ngaeng ya-
ner ewaren rafen, was wörtlich heißt, “Die Fremden 
verbergen ihre Sprache”. Gemeint ist tatsächlich: 
Sie sprechen eine (den Wampar) unverständliche 
Sprache. Umgekehrt versteht man, dass das Spre-
chen einer fremden Sprache mit Problemen ver-
bunden ist. So formuliert man adedeas a dzob, was 
wörtlich zu übersetzen ist mit “ich biege die Spra-
che”. Das Verb dedeas-eran bedeutet in verschiede-
nen Zusammenhängen etwa “Gras biegen”, “Klei-
dung zusammenpressen” oder heute auch “bügeln”.

Das zweite genannte Merkmal auf die Frage, 
was denn die Merkmale eines “Wampar” seien, 
waren “Sitten” (gewöhnlich auf Pidgin kastom oder 
fesin). Aber auch hier gab es erhebliche Unsicher-
heiten. Denn viele Sitten der Wampar haben auch 
andere Gruppen – und die meisten alten Sitten sind 
längst aufgegeben und vielfach (besonders von Jün-

geren) vergessen. Sehr allgemein drückte man aus, 
ein Wampar sei jemand, der sich “richtig verhalte”, 
“wie ein Wampar”; also nicht auffällig abweichend.

Ich gehe im Folgenden von einem der aufgenom-
menen Fälle aus. Von einer Familie in Gabsongkeg 
wurde ein Junge vom benachbarten Watut aufge-
zogen, “wie ein Wampar”, wie es hieß. Der Fami-
lienvorstand war Missionshelfer am unteren Watut 
gewesen. Ein solches “Aufziehen” (taoran etse – 
“sich um etwas kümmern”) ist durchaus häufig und 
wird heute auf Pidgin teils als lukatim, teils schon 
als adoptim bezeichnet. Der Junge und später junge 
Mann sprach nur Wampar und wurde dem Klan sei-
nes “Vaters” zugerechnet. Er heiratete ein Mädchen 
aus dem Dorf, was seine Position und Zurechnung 
noch weiter festigte (Fischer 1975: ​67 ff.).

Nachfragen im Jahr 2009 ergaben, dass diese 
Ehe inzwischen geschieden war. Der junge Mann 
hatte im Hochland gearbeitet und eine Frau von dort 
geheiratet. Mit ihr kam er schließlich nach Gab-
songkeg zurück und lebte nun wieder hier. Im Dorf 
hörte ich zunächst, dass er unter diesen Umständen 
kein Wampar mehr sei. Das war die Auffassung der 
Verwandtschaft seiner geschiedenen Wampar-Frau. 
Anders die Familie, in der er aufgezogen worden 
war: Für sie war er noch immer einer der ihren, ein 
Sohn, ein Bruder, ein Wampar. Geborene Wampar, 
die außerhalb des Stammesgebietes leben, blieben 
ja auch Wampar. Jedenfalls so lange, wie man ihre 
Rückkehr erwartet. Fremde jedoch, selbst wenn sie 
von Wampar aufgezogen wurden, mit Wampar ver-
heiratet sind oder waren, aber nicht mehr im Stam-
mesgebiet leben, können dann wieder als ngaeng 
yaner verstanden werden.

Für einen Fremden, wie das Beispiel zeigt, aber 
auch innerhalb der Wampar scheint Aufziehen tat-
sächlich als eine Form der Adoption verstanden zu 
werden. So gab es den Fall, dass ein in einer Familie 
aufgezogener, überhaupt nicht verwandter (aus ei-
nem anderen Klan stammender) junger Mann (ein 
Wampar) eine Tochter dieser Familie nicht heiraten 
durfte. Beide wollten es, doch es wurde verhindert 
mit eben der Begründung, er sei ja in dieser Familie 
aufgezogen worden und daher “ein Bruder”.

Deutlich wird aber auch, dass es unterschiedliche 
Beurteilungen in allen Einzelfällen geben kann. Un-
terschiedliche Interessen, Einstellungen und Erfah-
rungen Einzelner spielen dabei jeweils eine Rolle. 
Selbst bei eindeutig als Söhne von Wampar-Eltern 
Geborenen beginnt man sich zu fragen, ob sie noch 
Wampar sind, wenn sie in anderen Gebieten leben, 
mit Fremden verheiratet sind und vielleicht nicht 
einmal mehr ihr Heimatdorf besuchen. Das ist we-
niger ein Problem bei Frauen, die Fremde geheiratet 
haben, als bei Männern. Denn bei ihnen hat es auch 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


358 Hans Fischer

Anthropos  110.2015

mit Rechten an Land zu tun. An Auseinandersetzun-
gen um Einzelfälle und von direkt Befragten lassen 
sich also die wichtigsten der Kriterien für die Aner-
kennung Fremder als ngaeng / afi Wampar erkennen 
(s. a. Fischer 2002: ​74):

1)  Zunächst werden Angehörige von direkten 
Nachbarethnien – an erster Stelle aber die von den 
Wampar seit den zwanziger Jahren missionierten 
Watut – leichter als Wampar akzeptiert als Angehö-
rige entfernterer und fremderer Ethnien.
2)  Aufgezogen werden schon als Kind in einer 
Wampar-Familie ist dafür eine der günstigsten Vor-
aussetzungen überhaupt.
3)  Ausdrückliche Selbstzuordnung.
4)  Perfekte Beherrschung des dzob Wampar.
5)  Heirat innerhalb der Wampar.
6)  Leben im Dorf oder die klare Absicht, aus der 
Fremde zurückzukehren.
7)  Zusammenarbeit mit den anderen Dorfbewoh-
nern, und schließlich
8)  ein positives (streitfreies) Verhältnis zu anderen.

Wenn jemand als Wampar anerkannt wird, 
stellt sich auch die Frage, ob ein Fremder einem 
Klan – einer sagaseg – zugerechnet wird. Die sa-
gaseg sind patrilinear, exogam und haben Namen 
wie etwa Montar, Feref, Dzeag a ntson oder Owang 
rompon. Das System der sagaseg hatte ich bereits 
1971/72 eingehender untersucht und darüber publi
ziert (1975: ​Kap. 5; 161–188). So nahm ich hier-
zu auch folgende Aussage auf: Ngaeng Montar on-
gan emot a ngaeng Feref ongan naron, da ban imu 
faring, da ban emen a sagaseg Feref – “Wenn ein 
Mann von Montar ein Kind eines Mannes von Feref 
aufzieht, dann gehört es zur sagaseg Feref, wenn es 
groß ist” (Fischer 1975: ​166). Innerhalb der Wam-
par wird hier also die biologische Abstammung als 
wichtiger angegeben als das Aufziehen. Wenn auf-
gezogene (“adoptierte”) fremde Kinder als Wampar 
verstanden werden, werden sie dem Klan ihres Ad-
optivvaters zugerechnet.

1976 unterhielt ich mich über dieses Thema in 
Gabsongkeg. Es ging um Eroms Schwiegersohn 
Timi, der von Sio stammte (Zensus in Fischer 1975: ​
376). Man erklärte einstimmig, der eingeheiratete 
Timi und seine Kinder gehörten ihrem Klan Montar 
an. Er sei ja zu ihnen gekommen und bleibe bei ih-
nen. – Er heiratete eine Frau des Klans Montar. Die 
Tatsache, dass er damit eigentlich ja eine Frau des 
“eigenen” Klans geheiratet hatte, schien ihnen nicht 
bewusst zu sein oder keine Rolle zu spielen. Yang-
ka, zu der Zeit der wichtigste und einflussreichs-
te Mann im Dorf Gabsongkeg (Fischer 1975: ​389), 
war es, der erläuterte, dass etwa uneheliche Kinder 

der sagaseg des leiblichen Vaters zuzurechnen sei-
en. Sei der Vater unbekannt, dann seien die Kinder 
eben der sagaseg der Mutter zuzuordnen. Hier tau-
chen also durchaus nicht ausschließlich patrilineare 
Zurechnungen auf.

Dabei muss berücksichtigt werden, dass die sa-
gaseg vor der Missionierung auch religiöse Zusam-
menhänge aufwiesen. So gab (und in der Erinnerung 
einiger Befragter “gibt”) es für jeden Klan rop. Das 
sind Geisterplätze, zu denen nach alten Vorstellun-
gen die Geister der Verstorbenen dieses Klans gehen 
und bleiben. Nach der Missionierung und dem Be-
ginn der Taufen in den zwanziger Jahren scheinen 
diese Zusammenhänge zwar von Älteren (und inte-
ressierten Jüngeren) erinnert zu werden, Folgerun-
gen daraus konnten aber schon in den achtziger Jah-
ren nicht mehr festgestellt werden (zum System der 
sagaseg und der Geisterplätze rop vgl. Fischer 1975: 
Kap. 5; p. 485: Karte 8 [Verbreitung der rop…]).

8	 Mission und Kirche

1988 beschloss die lutherische Kirchengemeinde, 
Angehörige von Nachbargruppen, die zum gleichen 
circuit gehörten, dürften aus christlichen Gründen 
nicht mehr ngaeng yaner genannt werden. Das be-
traf die Watut, Adzera, Erap, Yalu und Butibam. Als 
Grund wurde genannt, dass eine solche Benennung 
früher bedeutet hätte, man dürfe sie erschlagen. 
Leute anderer Herkunft, etwa Sepik, Chimbu, Tolai 
oder Papua, sollten nach ihren Herkunftsorten be-
nannt werden. Das Argument gegen ngaeng yaner 
galt für sie nicht. Tatsächlich kannte man diese ent-
fernten Gebiete ja früher nicht und hatte keine krie-
gerischen Auseinandersetzungen mit ihnen.

Während keines einzigen Forschungsaufenthaltes 
der letzten Jahrzehnte bin ich irgendwelchen negati-
ven Äußerungen zu Nichtlutheranern begegnet. Die 
Religions- oder Konfessionszugehörigkeit scheint 
kaum für unterscheidend gehalten zu werden. Das 
wird auch deutlich bei interethnischen Ehen, in de-
nen die Nichtwampar-Partner einer anderen Kon-
fession angehören. Wampar, die mit Katholiken ver-
heiratet sind, erklärten alle, da sei ja kein großer 
Unterschied. Umgekehrt äußerten sich so auch ka-
tholische Fremde im Dorf. Man gehe auch in die 
Kirche bzw. Gottesdienste des Partners. Nur in ei-
nem einzigen Fall ließen sich gewisse Unstimmig-
keiten feststellen (Beer, Notizen 1999/2000). Eine 
mit einem Adventisten aus Goroka verheiratete 
Wampar-Frau erklärte, sie sei mit ihm verheiratet, 
aber nicht in seiner Kirche. Das ginge nicht als Lu-
theranerin. Doch auch in diesem Fall fielen keine 
negativen oder abwertenden Bemerkungen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


Wir und die anderen

Anthropos  110.2015

359

Erst in den letzten Jahrzehnten finden sich zu-
nehmend Vertreter einer Reihe von Sekten und 
Glaubensgemeinschaften – Mormonen, Adventis-
ten, Revival Church – im Wampar-Gebiet, vor allem 
am Highlands Highway. Mehrere Wampar meinten 
in Gesprächen allerdings, diese Kirchen seien doch 
nur Deckmäntelchen. Tatsächlich gehe es den Frem-
den dabei darum, hier Geschäfte zu machen, vor al-
lem mit Kakao und Hühnern.

9	 Ethnografische Probleme kulturellen 
Wandels

Schon in den frühen neunziger Jahren und zuletzt 
2009 wurde immer wieder die zunehmend unein-
heitliche Zuordnung, Benennung und auch Bewer-
tung der eigenen wie auch der fremder Ethnien 
festgestellt. Wie sehr Zuordnungen sich verändern, 
situationsabhängig, individuell unterschiedlich wer-
den, zeigen auch die neueren Untersuchungen von 
Doris Bacalzo Schwörer (2011) an Schulkindern im 
Dorf Dzifasing. Nicht nur ist dies ein Dorf mit be-
sonders intensiven Außenkontakten, da es direkt am 
Highlands Highway liegt, Fremde im Dorf und in-
terethnische Ehen werden auch hier immer häufiger 
sowie zunehmend auch Ehen von Kindern aus sol-
chen Ehen. Namengebung, unterschiedliche Rechte 
in Ethnien der jeweiligen Elternteile, Besuche und 
Wohnen an Herkunftsorten des jeweils anderen El-
ternteils werden immer individueller. Je nach Vorteil 
werden traditionelle Rechtsauffassungen der Wam-
par oder anderer Ethnien genutzt. Ob man selbst 
sich als Wampar auffasst, hängt bei manchen Per-
sonen vom jeweiligen Aufenthaltsort ab.

Jede ethnografische Darstellung wird damit 
immer stärker nicht nur durch die Interessen und 
Fragestellungen des Untersuchenden, sondern vor 
allem durch Ort und Zeit, durch zufällige Beobach-
tungen und jeweilige Befragte bestimmt. Nicht zu-
letzt auch durch staatliche Regeln und Gesetze.

Zitierte Literatur

Bacalzo Schwörer, Doris
2011	 Processes of Becoming. Transcultural Socialization and 

Childhood among the Wampar. TSANTSA 16: ​154–158.

Beer, Bettina
2002	 Körperkonzepte, interethnische Beziehungen und Ras-

sismustheorien. Eine kulturvergleichende Untersuchung. 
Berlin: Dietrich Reimer Verlag. (Kulturanalysen, 4)

2006a	 Interethnic Marriages. Changing Rules and Shifting 
Boundaries among the Wampar of Papua New Guinea. 
In: B. Waldis and R. Byron (eds.), Migration and Mar-
riage. Heterogamy and Homogamy in a Changing World; 

pp. 20–39. Münster: Lit Verlag. (Freiburger Sozialanthro-
pologische Studien, 14)

2006b	 Stonhet and Yelotop. Body Images, Physical Markers, and 
Definitions of Ethnic Boundaries in Papua New Guinea. 
Anthropological Forum 16/2: ​105–122.

2008	 Buying Betel and Selling Sex. Contested Boundaries, 
Risk Milieus, and Discourses about HIV/AIDS in the 
Markham Valley, Papua New Guinea. In: L. Butt and R. 
Eves (eds.), Making Sense of AIDS. Culture, Sexuality, 
and Power in Melanesia; pp. 97–115. Honolulu: Univer-
sity of Hawai’i Press.

2010	 Interethnische Beziehungen und Transkulturelle Ver-
wandtschaft an einem Beispiel aus Papua-Neuguinea. 
In: E. Alber, B. Beer, J. Pauli und M. Schnegg (Hrsg.), 
Verwandtschaft heute. Positionen, Ergebnisse und Per
spektiven; pp. 145–171. Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Beer, Bettina und Christiana Lütkes
2004	 Schönheit und Körperschmuck bei den Wampar. In: Bir-

gitta Huse (Hrsg.), von Kopf bis Fuß. Ein Handbuch rund 
um den Körper, Kleidung und Schmuck für die interkul-
turelle Unterrichtspraxis. Münster: Waxmann; pp. 137–
143. (Gegenbilder, 4)

Fischer, Hans
1966	 Cargo-Ideen. Anthropos 61: ​49–97.
1975	 Gabsongkeg ’71. Verwandtschaft, Siedlung und Landbe-

sitz in einem Dorf in Neuguinea. München: Kommissi-
onsverlag Klaus Renner. (Hamburger Reihe zur Kultur- 
und Sprachwissenschaft, 10)

1987	 Heilserwartung. Geister, Medien und Träumer in Neugui-
nea. Frankfurt: Campus Verlag.

1992	 Weiße und Wilde. Erste Kontakte und Anfänge der Mis-
sion. Berlin: Dietrich Reimer Verlag. (Materialien zur 
Kultur der Wampar, Papua New Guinea, 1)

1994	 Geister und Menschen. Mythen, Märchen und neue Ge-
schichten. Berlin: Dietrich Reimer Verlag. (Materialien 
zur Kultur der Wampar, Papua New Guinea, 2)

1996	 Der Haushalt des Darius. Über die Ethnographie von 
Haushalten. Berlin: Dietrich Reimer Verlag. (Materialien  
zur Kultur der Wampar, Papua New Guinea, 3)

2000	 Wörter und Wandel. Ethnographische Zugänge über die 
Sprache. Berlin: Dietrich Reimer Verlag. (Materialien zur 
Kultur der Wampar, Papua New Guinea, 7)

2002	 Gräber, Kreuze und Inschriften. Ein Friedhof in Neu-
guinea. Berlin: Dietrich Reimer Verlag. (Materialien zur 
Kultur der Wampar, Papua New Guinea, 8)

2013	 Woher wir kamen. Moderne Elemente zur Herkunfts-
geschichte der Wampar, Papua-Neuguinea. Sociologus 
63/1–2: ​125–145.

Fischer, Hans (Hrsg.)
1978	 Wampar. Berichte über die alte Kultur eines Stammes in 

Papua New Guinea. Bremen: Selbstverlag des Museums. 
(Veröffentlichungen aus dem Übersee-Museum Bremen, 
Reihe G: Bremer Südpazifik-Archiv, 2)

Jesaja Kingasa
1976	 [Vortrag über erste Kontakte der Wampar mit Weißen. 

Pidgin]. Journal of the Morobe District Historical Soci-
ety 3/3: ​21–29.

Kramp, Rita
1999	 Familienplanung in Gabensis. Fertilitätswandel aus eth-

nographischer Sicht. Berlin: Dietrich Reimer Verlag. 
(Materialien zur Kultur der Wampar, Papua New Gui-
nea, 6)

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343


360 Hans Fischer

Anthropos  110.2015

Lienert, Heide
1980	 Heirat und Verwandtschaft in Ngasawapum. Auswertung 

von Feldforschungsergebnissen. Hamburg. [Unveröffentl. 
Magisterarbeit]

Lütkes, Christiana
1999	 GOM. Arbeit und ihre Bedeutung bei den Wampar im 

Dorf Tararan, Papua-Neuguinea. Münster: Waxmann. 
(Internationale Hochschulschriften, 312)

Panzer, Karl
1917	 Garagab egerenon Anutu imuam en adzob egereneran. 

Garafu wampar apapir en asingingiseran. Gabmadzung. 
[Gedruckt in der Neuendettelsauer Missionsdruckerei, 
Logaweng-Neuguinea; 64 S.]

Streicher, J. F.
1982	 Jabêm-English Dictionary. (Revised by J. F. Streicher.) 

Canberra: Dept. of Linguistics, Reserach School of Pa-
cific Studies, Australian National University. (Pacific 
Linguistics / Series C, 68) [Reproduction of the Jabêm-
Deutsch Wörterbuch, compiled by Rev. H. Zahn, 1917 
Logaweng, Neuguinea]

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

