ANTHROPOS

110.2015: 343-360

Wir und die anderen

Wie die Wampar sich und Fremde sehen und benennen

Hans Fischer

Abstract. — The Wampar are a tribe with Austronesian language
in the Morobe Province of Papua New Guinea. Their first con-
tacts with the white man were around 1900. In 1911, a station of
the Lutheran mission was founded. The author performed several
researches among them between 1958 and 2009. Several former
students of him did also research among them. The article analy-
ses the concepts of the Wampar of themselves, other tribes and
nations: their looks, the areas in which they live, language and
mode of living. Their concepts have changed and are changing
with the modernization of their life. [Papua New Guinea, Wam-
par, ethnography, cultural change]

Hans Fischer, 1967-1998 Professor fiir Volkerkunde an der
Universitdt Hamburg und 1967-1971 Direktor des Museums
fir Volkerkunde in Hamburg; mehrere Feldforschungen in Pa-
pua Neuguinea und West Samoa zwischen 1958/59 und 2009.
Forschungsgegenstand waren erste Kontakte mit den Yeghuye,
Prozesse des Kulturwandels bei den Watut und Wampar sowie
Untersuchungen zum Tourismus in West Samoa. Publikationen
neben Feldforschungsergebnissen: “Schallgerite in Ozeanien”
(Strasbourg und Baden-Baden 1956), “Studien iiber Seelenvor-
stellungen in Ozeanien” (Miinchen 1965), “Vélkerkunde im Na-
tionalsozialismus” (Berlin 1990) und “Randfiguren der Ethnolo-
gie” (Berlin 2003); s. auch Zitierte Literatur.

Die Wampar sind eine Ethnie in der Morobe Pro-
vinz des heutigen Staates Papua New Guinea. Sie
sind aus élteren Veroffentlichungen auch unter dem
Namen Laewomba bekannt, dem Namen, den Nach-
barethnien ihnen gegeben haben. Nach eigenen Un-
tersuchungen seit den 1950er Jahren wurden sie zu
einem Forschungsschwerpunkt. Ehemalige Studie-
rende von mir und von Bettina Beer forschen seit
den siebziger Jahren zu unterschiedlichen Themen
in verschiedenen Dorfern der Wampar.
Gegenstand dieses Beitrags sind Aussagen der

Erlaubnis Ist

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©
Inhalts Im 0

Wampar {iiber sich selbst und andere Ethnien, {iber
Nachbarn und Fremde. Aussagen und Feststellun-
gen stammen teils bereits aus von Missionaren ge-
sammelten Texten seit Anfang des vorigen Jahr-
hunderts. Die meisten Daten stammen jedoch aus
eigenen Feldforschungen seit 1958/59 (weitere
1965, 1971-72, 1976, 1980, 1988, 1993, 1997,
1999-2000, 2003-04, 2009 und kiirzere Besuche).
Hinzu kommen die Aufzeichnungen und Publika-
tionen von Forscherlnnen des inzwischen entstan-

29 |

denen Schwerpunktprogramms “Wampar”.

1 Innerhalb des Forschungsgebietes arbeiten Untersuchende
teils an verschiedenen Untersuchungsorten (Dorfern), teils an
jeweils dem selben Ort. Hinzu kommt der zeitliche Aspekt:
Es geht nicht um ein Projekt innerhalb eines vorgegebenen
Zeitraumes, sondern um Wiederholungs- und letztlich Lang-
zeitforschungen. 1958 begann Hans Fischer seine erste Feld-
forschung in Wampardorfern. 1976 untersuchte Heide Lie-
nert als Studentin im Dorf Ngasawapum Fragen von Heirat
und Verwandtschaft und besuchte Ngasawapum kurz noch-
mals 1984, 1994 und 2002. Christiana Liitkes fiihrte 1993
gemeinsam mit ihrem Mann Piotr im Dorf Tararan eine Un-
tersuchung iiber Konzepte von ,,Arbeit* durch. Begleitet von
ihrer Tochter studierte Rita Kramp 1994/95 in Gabantsidz
Fragen der Familienplanung. Bettina Beer untersuchte 1997,
1999/2000, 2002, 2003/04 und 2009 in Gabsongkeg intereth-
nische Beziehungen und Ethnologie der Sinne. Die Studentin
Paulina Reimann beschiiftigte sich 2002 im Dorf Gabsong-
keg wihrend eines Feldforschungspraktikums mit Kinder-
spielen. 2002 lebte Juliane Neuhaus im Dorf Munun zu ei-
nem Forschungsvorhaben tiber Dorfgerichtshofe und kehrte
2009 fiir einen Kurzaufenthalt zuriick. 2009/2010 fiihrte Do-
ris Bacalzo bei einem gemeinsamen Forschungsaufenthalt
mit ihrem Mann Tobias Schworer eine Untersuchung zum
Thema ,,Kindheit und transkulturelle Sozialisation bei den
Wampar im Dorf Dzifazing” durch.

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

344

Wer waren und sind die “anderen”, mit denen die
Wampar Kontakt hatten und haben? Vor dem Kom-
men der Weillen waren es benachbarte Ethnien.
Riumliche Verteilung und Nachbarschaft haben
sich jedoch schon friiher nach allen Uberlieferun-
gen jeweils innerhalb relativ kurzer Zeitabschnitte
verdndert. Das betrifft selbst das Siedlungsgebiet
der Wampar. Thre eigenen Erzidhlungen berichten
davon, dass sie von auflerhalb kommend erst die
Siidkiiste Neuguineas und dann ihren jetzigen Le-
bensraum erreichten (Fischer 2013). Auch die Zu-
ordnungen von Teilgruppen (etwa Klans) zu Wam-
par und (fritheren oder heutigen) Nachbarn haben
sich nach diesen Uberlieferungen verindert. Grup-
pen spalteten sich ab oder gliederten sich an.

Eines der zentralen Probleme jeder ethnologi-
schen Feldforschung war und ist das Problem des
Zeitraumes, fiir den die aufgenommenen und pub-
lizierten Daten gelten. Jede Ethnie befindet sich in
Prozessen der Verinderung, mit erheblichen Unter-
schieden allerdings des Tempos solcher Prozesse.
Das Ideal ethnografischer Darstellung besteht dar-
in, Gemeinsames, Giiltiges, Gleichzeitiges, eine be-
stimmte Lebensweise, kurz eine Kultur festzuhal-
ten. Fiir die Wampar ist festzuhalten, dass Prozesse
der Verdanderung immer schneller ablaufen und die
individuellen Verschiedenheiten damit immer gro-
Ber werden. Sowohl die Beobachtung von Verhalten
als auch Befragungen und Gespriche fiihrten und
fiihren deshalb zu teils sehr unterschiedlichen Er-
gebnissen.

So schrieb etwa Liitkes {iber das von ihr unter-
suchte Wampardorf Tararan (1999: 43): “Jeder Ta-
raraner, den ich befragte, hatte seine ganz indivi-
duelle Meinung iiber die einzelnen Aspekte seiner
Kultur — und stellte diese meist als unumstoBli-
che Tatsache hin”. Beer hat dhnliche Erfahrungen
beschrieben (2002: 154), ebenso Doris Bacalzo
Schwdorer (2011) tiber das Dorf Dzifasing. Solche
Feststellungen grenzen die hier vorgelegten Aussa-
gen notwendig ein: Es handelt sich um Aussagen
und Urteile einzelner in bestimmten Situationen.
Das bedeutet auch, dass nach iiber hundert Jahren
Kontakten mit der “modernen Welt” die Kultur der
Wampar sich immer weniger einheitlich darstellt.
Was in den fiinfziger oder siebziger Jahren Alteren
noch selbstverstindlich war oder zumindest erinnert
wurde, war bereits zehn Jahre spéter Jiingeren nicht
mehr bekannt. So konnte ich etwa in den siebziger
Jahren von Alteren noch Informationen zu Stein-
beilen (einem zentralen Element der alten Kultur)
erhalten. Zur gleichen Zeit aber war vielen jungen
Leuten selbst das Wort ge (Steinbeil) nicht mehr be-
kannt. Der Wandel von Tatsachen und ihre Sicht da-
rauf verldauft immer schneller.

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©

Hans Fischer

1 Wer und was sind wir?

Im Folgenden wird jeweils von den sprachlichen
Benennungen, Kategorisierungen und Zuordnun-
gen von Wortern in dzob Wampar ausgegangen.
Dass auch die Sprache sich in Verinderung befindet,
muss betont werden. Die Bedeutung des Pidgin (Tok
Pisin) und selbst des Englischen nimmt stindig zu.
Sehr geringe Dialektunterschiede zwischen den ein-
zelnen Dorfern lassen sich zwar feststellen, spielen
jedoch im vorliegenden Zusammenhang keine Rolle.

Ngaeng Wampar, “Wampar-Menschen” oder
“Wampar-Leute” nennen sie sich selbst. Die Ety-
mologie von wampar ist nicht zu rekonstruieren,
direkte Nachfragen erbrachten nichts. Es gibt in
der Sprache viele Worter unterschiedlichster Be-
deutung, die mit w-, wa-, wam- oder wamp- begin-
nen. Die Partikel w- vor Verben gibt Vergangenheit
an. Ein vorangestelltes wa- ist eine Aufforderung,
so etwa wa-mu, “mach!”. Viele Worter und Namen
beginnen mit wa- oder wam-, etwa waga (eine Ba-
nanensorte), wam-eran (liigen), oder wampop (al-
ter Garten). Ein Stamm par kommt nicht vor, das
Adjektiv mpar hat Bedeutungen wie “quer, falsch,
verkriippelt” und diirfte damit kaum als Grundbe-
deutung des Namens “Wampar” infrage kommen.

Ngaeng hat die allgemeine Bedeutung “Mensch/
en” oder “Leute”. Es wird zur Bezeichnung ethni-
scher Einheiten gebraucht, so ngaeng Wampar,
ngaeng Yalu, ngaeng Adzera, aber auch fiir zusam-
menfassende Benennungen wie ngaeng a ruts oder
ngaeng momoa, “Kiistenvolker” oder “Bergvol-
ker”. Tatsédchlich findet es fiir alle Arten menschli-
cher Plurale Anwendung, so auch als ngaeng a Gab-
songkeg (Leute von [Dorf] Gabsongkeg), ngaeng
Montar (Leute von [Klan] Montar), ngaeng Ameri-
ka (Amerikaner), ngaeng a mpuf (Albinos, Weille).
Es sind nicht nur Ethnien oder Gruppierungen, die
mit ngaeng bezeichnet werden, sondern auch blof3e
Menschenmengen: Ngaeng mangke etsenon ean a
ram wasif dempes da bobomots moatsets — “Wenn
viele Menschen zusammen kommen und essen,
dann bleibt nur Abfall zuriick”.

Substantive unterscheiden im Wampar nicht zwi-
schen Singular und Plural. Ngaeng bezeichnet also
nicht nur eine Gesamtheit oder Mehrheit, sondern
wird auch fiir einzelne Personen gebraucht. So be-
deutet ngaeng Wampar eben auch “Wampar-Mann”,
ngaeng oso ist ein Zauberer, ngaeng faring ein gro-
Ber, ein bedeutender Mann. Deutlich wird an ande-
ren Formulierungen, dass ngaeng aber eben auch
“Mensch” im Gegensatz zu “Nichtmensch” bedeu-
ten kann: Ngaeng a mogamog etao ngantam derots
ngaeng en — “Die Menschen frither sahen den Mond
und hielten ihn fiir einen Menschen”.

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist

its Im fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

Wir und die anderen

Ngaeng wird zwar in der allgemeinen Bedeu-
tung “Mensch” gebraucht, doch auch in der Bedeu-
tung “Mann”. So lange kein Zweifel besteht, beldsst
man es bei dem einen Wort. Etwa in einer Formulie-
rung wie ngaeng ongan, gea moanton emar — “‘ein
Mann, dessen Frau gestorben ist”. Ngaeng ari afi
ist “Mann und Frau” oder “Ménner und Frauen”.
Erst wenn das Geschlecht betont werden soll, un-
terscheidet man etwa zwischen afi poaru, “alte
Frau” und ngaemaro poaru, “alter Mann”. Nga-
emaro (Mann, ménnlich) ist zusammengesetzt aus
ngaeng und maro, dem Adjektiv “ménnlich” (also
etwa “méannlicher Mensch”). Von einer Frau, Frauen
oder “weiblich” spricht man dagegen ausschlieBlich
als afi.

Neben ngaeng gibt es jedoch ein zweites Wort
fiir “Mensch/en” oder “Leute”: garagab. Eine der
dzob mamafe (Geistergeschichten) hat den Titel Ge
imu garagab und erzdhlt davon, wie ein “Steinbeil
zum Menschen” wird (Fischer 1994: 263, 309).
Aber auch unter modernen Umsténden spricht man
von garagab. So etwa in dem Satz: Aru dzain da
garagab epaem, afaring moneng namba en — “Ich
hole Betelniisse, die Menschen kaufen sie und ich
nenne den Preis dafiir” (Fischer 1996: 250). In di-
rekten Befragungen liel sich ein Unterschied ge-
geniiber ngaeng nicht feststellen. Befragte erklér-
ten, es bestiinde kein Unterschied, und man konne
statt ngaeng ebenso garagab benutzen. Etwa ga-
ragab Wampar, garagab a mpuf (Wampar-Mann,
Weiller Mann), auch garagab orots oder garagab
mangke (ein Mensch, viele Menschen). Gelegent-
lich finden sich in Texten Gegeniiberstellungen zu
mamafe (Geist, Geister): Mamafe imu mog, da ga-
ragab imu tsong — “Geister waren zuerst, Menschen
waren danach”. Garagab a dzob sind Geschichten,
die von Menschen handeln — im Gegensatz zu dzob
mamafe, “Geistergeschichten”.

Garagab ist eine Kombination aus gar (Korper)
und gab (Dorf, Siedlung). Tatséchlich scheint die
Betonung von garagab im Korperlichen und auch
in Sterblichkeit zu liegen. So bedeutet gar in vie-
len Zusammensetzungen “Toter”: gar ono payap,
“Totenschiddel”, gar onon a mpru, “Leiche ohne
Kopf”. Im Zusammenhang mit der Bezeichnung
von Fremdgruppen allerdings konnte der Gebrauch
von garagab jedoch kaum festgestellt werden.

Was genauer auf Wampar eine “Ethnie”, ein
“Volk” oder einen “Stamm” bezeichnet, ist nicht
eindeutig zu bestimmen. In verschiedenen Zusam-
menhingen aufgenommener Texte finden sich aber
neben ngaeng Formulierungen und Namen, die mit
onon zusammengesetzt sind. Auf Befragen wur-
de formuliert: Wampar ngaeng onon orots — “Die
Wampar sind eine onon von Menschen”. Aber auch:

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©
Inhalts Im

345

Wampar onon — “die Wampar-onon”. In gleicher
Weise ldsst sich das jeweils fiir andere Ethnien for-
mulieren, etwa fiir die Labu oder die Deutschen.

Die Bedeutung von onon ist vielfiltig. So be-
zeichnet es einerseits “Stamm, Stumpf” von Biu-
men, andererseits einen “Haufen”. Man kann es fiir
Haufen von Kokosniissen (mos onon) oder Bananen
(gaen onon) gebrauchen und als onon onon bedeu-
tet es sowohl “Abfallhaufen” wie “Haufen von Leu-
ten”. Die Aspekte des Zusammenfiigens aber auch
des Aufteilens scheinen damit verbunden. Das zeigt
sich in Formulierungen wie epangap onon ongan
irid eama kani — “‘sie trennten sich und eine onon
kam hierher”; efaran imu onon orots inin — “sie ka-
men zusammen und wurden nur eine onon”.

Als gleichbedeutend mit onon wurde von meh-
reren Befragten pama angegeben, und man erklirte,
eins konne jeweils durch das andere ersetzt werden.
Andere behaupteten, pama sei nur in Verbindung
mit dem Namen Wampar zu benutzen, also in der
Form pama Wampar. Wiederum andere sagten, das
Wort werde heutzutage iiberhaupt nicht mehr ge-
braucht. Wie andere Worter hat auch pama mehrere
Bedeutungen, deren méglicher etymologischer Zu-
sammenhang unklar ist. So ist pama das Ol der ro-
ten Pandanusfrucht, das (frither) auch als Korper-
bemalung verwendet wurde. Rafe pama ist eine
“Beleidigung” oder “Beschimpfung”.

Friihe Textaufnahmen machen deutlich, dass
pama auch fiir andere als die eigene Ethnie verwen-
det wurde: Ngaeng Wampar ges pama orots, nga-
eng Labu ges pama ongan — “Die Wampar sind eine
pama, die Labu eine andere”. Auch fiir Klans (sa-
gaseg) wurde es benutzt: pama Owang rompon —
“die Einheit (der Klan) Owang rompon”. In einem
Text zur Geschichte der Wampar werden verschie-
dene Einheiten als pama aufgezihlt, die spiter die
Lae-Bevolkerung bildeten. Diese Aufzihlung macht
nicht klar, ob es sich jeweils um Klans oder um eth-
nische Einheiten gehandelt hat. Uberlieferungen
machen aber deutlich, dass tatsdchlich immer wie-
der Ubergiinge von dem einen zum anderen stattfan-
den. Aus Ethnien oder Teilen von Ethnien wurden
Klans anderer Ethnien oder umgekehrt.

2009 erst horte ich die Formulierung: Germani
a mpan its a tir ari Australia mpan — “Die mpan
Deutschland fiihrte Krieg gegen die mpan Austra-
lien”. Auf Nachfragen wurden dann die folgenden
Moglichkeiten des Gebrauchs von mpan aufgezihlt:
ngaeng Wampar a mpan, ngaeng Labu mpan, nga-
eng Watut a mpan. Es sind Namen von Ethnien in
Verbindung mit mpan, die jeweils auch mit nga-
eng (Leute, Menschen) formuliert werden kdnnen.
Mpan scheint in diesen Zusammenhéngen als “eth-
nische Einheit” verstanden zu werden.

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

346

Wihrend fritherer Forschungsaufenthalte wur-
de mpan jedoch deutlich eher im Sinne von “Nach-
kommenschaft” gebraucht. So sprach man etwa von
Hiob a mpan — “Hiobs Nachkommen”. Hiob selbst
sagte: Egret imu edza mpan — “Egret [seine Enkelin]
gehort zu meinen Nachkommen”. Aber man sprach
auch von Orog renan a mpan, den “Angehorigen
des Klans Orog renan”, ohne sich auf eine bestimm-
te Person und deren Nachkommen zu beziehen. Der
Terminus mpan scheint urspriinglich — bzw. noch
vor einigen Jahrzehnten — fiir Verwandtschafts-
einheiten, Nachkommenschaft, fiir Lineages und
auch ganze Klans gebraucht worden zu sein. Die
(relativ seltene) Anwendung auf Ethnien scheint
erst in neuerer Zeit entstanden zu sein.

Das Verb mpan-eran bedeutet “beiseite gehen,
beiseitelegen”, man kann es auch mit “ablegen”
ibersetzen. Eine Bedeutungsihnlichkeit mit “Nach-
kommen” wird damit erkennbar.

2 ...und die anderen?

Wie nennt man Nichtwampar zunéchst ganz allge-
mein? Die tiblichste und hiufigste Gegeniiberstel-
lung im Zusammenhang mit anderen ethnischen
Gruppen ist die von ngaeng Wampar / ngaeng ya-
ner — “Wampar-Leute” / “fremde Leute”. Ngaeng
yaner sind Nichtwampar, sind die “anderen”, die
“Fremden”. Mehrfach wurde allerdings betont, dass
man mit ngaeng yaner nur Einheimische meine,
also Menschen aus Neuguinea. Nicht Weille oder
Asiaten.

Das Wort yaner enthilt Elemente, die Hinweise
auf seine Bedeutung geben. So bedeutet ya-ran als
Verb “gehen”. Die Form eya (wortlich “er/sie/es
geht”) bedeutet “hin” und damit “weg” vom Spre-
cher. Das wird in Formulierungen deutlich wie: De-
reng eya Wantsef — ““Sie schauten hin zam Markham
Fluss” oder: Anug epeng edza eya Rawe moatsets —
“Meine Mutter hat mich dort in Rawe moatsets ge-
boren”. Erldutert wurde, dass es sich bei einem nga-
eng yaner auch um jemanden handeln konne, der
“unbekannt” ist. Das kann auch ein anderer Wam-
par sein. Auf die Frage, was denn dann das Gegen-
teil hierzu sei, wurde formuliert: ayatin — “ich ken-
ne ihn”.

Zunichst schien eindeutig, dass der Gegensatz
zu “Wampar” (ngaeng Wampar) eben “Fremde”
(ngaeng yaner) sind. Doch wurde erldutert, dass alle
Fremden friiher gleichzeitig Feinde gewesen seien,
dass man gegen alle Krieg gefiihrt hitte. Als “Fein-
de” wurde ngaeng a tir angegeben (tir, “Krieg”).
Allerdings bezeichnete man damit auch Wampar,
die gute Krieger waren. Wortlich iibersetzt kann

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©
Inhalts Im

Hans Fischer

ngaeng a tir ja auch “Mann des Krieges” bedeuten.
Doch die Wampar fiihrten auch Kriege untereinan-
der, etwa zwischen Dorfern. Verschiedene Befragte
gaben dann auf die Frage nach einer Ubersetzung
von enemy unterschiedliche Antworten: ngaeng ya-
ner, ngaeng a tir und ngaeng mimi moin. Mimi moin
ist das Wort fiir “Galle” (mimi, “Eingeweide”’; moin,
“scharf, bitter’”). Man driickt damit eher aus, dass
man jemanden hasst oder wiitend auf ihn ist. Nga-
eng mimi moin wiren “die Verhassten”.

Stellen in von Missionar Panzer (1917) publi-
zierten Texten machen eine andere Opposition zu
yaner und ngaeng a tir deutlich. Da heifit es, eine
Folge der Missionierung sei: Ngaeng Wampar iri
ngaeng yaner imu neron en eran — “Die Wampar
und die Fremden wurden Freunde miteinander”.
Dabei wird neron als Gegenteil von ngaeng a tir
verstanden. Doch ist die Bedeutung von neron et-
was anders als “Freund” im Deutschen. Auch Ver-
wandte etwa werden in diese Kategorie einbezo-
gen. So wurde aufgezihlt: Neron arits: rasen ma
farangan ma nafon ma sera — “Seine neron: Briider
und Vettern und Schwestern und andere”. Und auch
was im Englischen als girlfriend oder boyfriend ver-
standen wird, driickt man im Wampar so aus: Nga-
eng ari afi ges imu neron en eran — “Der Mann und
die Frau sind Freunde miteinander” (“sind verliebt”
oder “haben ein Verhiltnis™). Doch selbst ein ein-
sames Schwein, das einzige Schwein eines Haus-
halts, erhielt den Namen Neron ema — “es hat keine
Freunde”. Hier wird also mit neron eher das Zusam-
mensein, das Miteinandersein betont.

Zum anderen wurde fiir neron die Bedeutung
“Frieden” angegeben als Opposition zu tir (Krieg).
Der oben angegebene Satz “sie wurden wieder
Freunde”, wire also auch mit “sie hatten wieder
Frieden” zu iibersetzen. Neron hat allerdings meh-
rere weitere Bedeutungen. Es wird auch im Sinne
von “Besitzer”, “Eigentiimer” oder im Deutschen
“Halter” verwendet: Idzum neron sera? — “Wer ist
der Besitzer/Halter des Hundes?”.

Was ist anders an einem ngaeng yaner? Die Fra-
ge wurde mit verschiedenen Formulierungen beant-
wortet. So antworteten einige Befragte: Ges a ga-
ragab maran ongan, wortlich tibersetzt: “Sie sind
Menschen mit anderem Aussehen”. Diese Uber-
setzung von maran ongan als “anderes Aussehen”
ist allerdings problematisch. In den meisten Zu-
sammenhingen bedeutet es schlicht “anders”. Das
Substantiv mara-n steht zwar fiir “Auge, Gesicht,
Aussehen, Vorderseite, Oberseite”, aber in vielen
verschiedenen Zusammensetzungen auch fiir “Art
und Weise”. Ongan bedeutet “ein / ein anderer”.
Der angefiihrte Satz, der hier tatsichlich ein ande-
res Aussehen betont, wurde von einigen Befragten

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

Wir und die anderen

ausdriicklich auf Australier und Amerikaner bezo-
gen, nicht auf Menschen aus Neuguinea. Er wurde
weiter erldutert: Ges rene gangkan maran ongan —
“ihre Haut ist anders”.

Hierzu meinten dagegen andere Befragte, es
gehe bei maran ongan eben gerade nicht um das
Aussehen, auch nicht bei Wampar. Es gehe um Sit-
ten. So wurde etwa formuliert: Ngaeng maran on-
gan inin — “Ein Mann ganz anders”. Gemeint sei
damit etwa ein Mann, der seine Frau schligt oder
geizig ist. Aber schon in élteren Texten steht ma-
ran ongan fiir “Unbekannter, Fremder”, eine For-
mulierung, die 2009 als nicht (mehr) iiblich abge-
lehnt wurde. Ein sprachlicher Wandel ist erkennbar.

Unterschiedlichkeit, Verschiedenheit kann auf
mehrere Arten ausgedriickt werden. Als Frage wur-
de formuliert: Mo, ngaeng Labu ges moadzi sera
eran afis a non Wampar moadzi? — “Also, welche
Sitten der Labu sind anders als die Sitten der Wam-
par?”. Afis (anders) betont jeweils Verschiedenheit
und Unterschiedlichkeit. Die Bedeutung reicht von
“andersartig” und “verschieden” bis “andernorts”
und “abseits”. 2009 formulierte dann ein Befragter:
Ngaeng Labu ges eran afis a non yaer — “Die Labu
sind anders als wir”. Tatsdchlich ist die Formulie-
rung noch etwas betonter in Bezug auf Verschieden-
heit: non ist wortlich “weg von”; hier im Sinne von
“gegeniiber” oder “entgegen”.

Auch das Adjektiv tsamo wird verwendet, zu
dem mehrfach erldutert wurde, es beziehe sich auf
Sitten, nicht auf Sprache oder Aussehen. So sagte
man, die Anga (Kukukuku, Menyamya) seien frii-
her ngaeng mara tsamo (Menschen anderer Art) ge-
wesen, und meinte damit ihre Lebensweise vor der
Missionierung. Danach seien sie ngaeng atro ge-
worden, etwa: “fromm” (christlich).

Auch fiir das Verb rib-eran wurden die Bedeu-
tungen “fremd” oder “andersartig sein” angegeben.
So in Formulierungen wie maran irib (sein Aus-
sehen ist anders) oder ngaeng irib (der Mann ist
anders), die gelegentlich fiir eingeheiratete Nicht-
wampar verwendet wurden. Eine andere Bedeu-
tung von rib-eran ist allerdings “arm sein, nichts
haben”. Auch das ist eine Betonung von Verschie-
denheit (und Abwertung).

Die umgekehrte Frage, ob andere Ethnien den
Wampar dhnlich seien: Wampar efa bedeutet “wie”
und damit Gleichheit. Als witziger Beispielsatz
wurde angefiihrt: fa wante efa kuwik — “langbeinig
wie ein Kasuar”. Doch wird er auf Individuen bezo-
gen und nicht kollektiv auf Fremdgruppen (Fischer
2000: 195). Zu Objekten, Praktiken, Siedlungs-
weise, Umwelt und anderem wurde aber in Einzel-
fallen durchaus etwa ausgedriickt, das sei efa Wam-
par — “wie die / wie bei den Wampar”.

Anthropos 110.2015

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©

347

Ein anderes Verb, tarator-eran (dhnlich sein),
wird ebenfalls auf Individuen bezogen, nicht auf
Gruppen: Ngaeng okai mara nidzin etarator a gea
— “dieser Mann sieht ihm &dhnlich”. Letztlich aber
wurden damit eben doch Individuen zweier benach-
barter Ethnien als in mehrfacher Hinsicht den Wam-
par dhnlich bezeichnet: solche bei den siidlich be-
nachbarten Watut und den nordwestlichen Adzera.

Was man denn eigentlich als Wampar sage, wie
man sich duBere, wenn Fremde anders seien, sich
anders, falsch oder merkwiirdig verhielten, fragte
ich. Da bleibe nur Spott sagte man: Ngaeng idzi-
dzimpi ip en ngaeng yaner, da ngaeng wasif efa-
ne — “Man imitiert die Fremden, und alle Leute la-
chen”. Zwar sind die englischen Worter joke und fun
langst bekannt, doch gelang es mir nie, auch nur ei-
nen einzigen Witz auf Wampar iiber Fremde zu fin-
den. Die einzigen Beispiele fiir witzige Bemerkun-
gen waren die Pidgin-Formulierung bai mi laitim
lam nau — “ich mache jetzt die Lampe an”, wenn
ein Buka in die Nidhe kommt — ein Dunkelhdutigerer
also, den man deshalb nicht sehen konne —, und die
Bemerkung size twenty-eight, eine sehr kleine Klei-
dergrofe fiir einen Hochland-Mann, einen Klein-
wiichsigeren. Beides sind keine Formulierungen auf
Wampar. Die schon vor Jahrzehnten gehorte komi-
sche Formulierung double plug (Doppelstecker) fiir
jemanden, der mehrere sexuelle Beziehungen hat,
ist sogar Englisch. Dabei gibt es im Wampar durch-
aus den Ausdruck dzob ip, der mit “Spal3, Witz” zu
iibersetzen wire. Doch erhielt ich auf Nachfragen
immer nur Hinweise auf einzelne Personen, die sich
“witzig” ausdriickten.

“Beschimpfungen” von Fremdgruppen wurden
nicht festgestellt. Es gibt zwar Beschimpfungen
durch Vergleiche, aber sie vergleichen nur Einhei-
mische mit Tieren, nicht Fremde. Etwa yai ofa id-
zum (du bist wie ein Hund), wenn jemand hinter
Frauen her ist. Andere scheinbare Vergleiche sind
fiir die Wampar selbst nicht komisch, sie wirken
nur auf Europder so. So werden etwa Leute vom
Sepik auch “Pukpuk” genannt. Pukpuk ist das Pid-
gin-Wort fiir Krokodile, die eben am Sepik vorkom-
men. Doch ist kein Vergleich gemeint. Man sagt
also nicht, die Sepik-Leute seien “wie” Krokodile,
sondern nennt sie nur nach einer Besonderheit ihres
Siedlungsgebietes.

In der Veroffentlichung “Worter und Wandel”
(2000: Kap. 4) hatte ich mich ausfiihrlich mit dem
beschiftigt, was auf Wampar dzob anawatu, dzob
watsots oder dzob mara gampoan heilit. Es handelt
sich dabei um Redewendungen, Spriiche und Ver-
gleiche. Als Beispiele seien hier angefiihrt: gea imu
mois orofo — “‘er ist ein Eisenholz-Pfosten” (ein tap-
ferer Mann), oder idzum egaup nidzin ema — “der

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

348

Hund bellt, es gibt keinen Grund” (jemand, der im-
mer nur redet). Eine einzige vergleichende Rede-
wendung bezog sich auf die Haut von Weilen: rene
gangkan efa misis ear ear — “Haut ist glinzend wie
die einer Weilen”. Damit war jedoch keine Wer-
tung verbunden.

3 Sie sehen anders aus

Die Wampar wurden in frithen Berichten als beson-
ders grof}, grofler als andere Volker Neuguineas,
beschrieben. Sie selbst empfanden sich wohl ihren
Nachbarn gegeniiber ebenso. Die zunehmenden
Kontakte mit Angehorigen anderer Ethnien, vor al-
lem mit den deutlich kleineren Hochlandleuten und
schlieBlich auch mit Asiaten — Chinesen und spéter
Japanern — machten immer mehr Unterschiede in
der Korpergrofe deutlich, die sich in Bezeichnun-
gen fiir Fremde ausdriickten.

Ngaeng wante (lange Leute) ist teils noch heute
eine Bezeichnung fiir Weille, die im Durchschnitt
eben grofer sind als Wampar, wobei darunter Deut-
sche, Australier und Amerikaner verstanden werden.
Oppositionen zu “grof}” zur Beschreibung Fremder
werden allerdings deutlich bevorzugt. Das gilt fiir
ngaeng a ngkoats (kurze/kleine Leute), ein Aus-
druck, der neben anderen auch auf Japaner bezo-
gen wurde, die man im Zweiten Weltkrieg kennen-
lernte. Ngkoats ist “kurz” (aom a ngkoats — “kurzer
Speer”), “niedrig” (momoa ngkoats — “niedriger
Berg”) und “klein” von Menschen. Gesteigert als
ngaeng a ngkoatsangkoats (sehr kurze Leute), be-
zeichnet es Hochlinder oder Anga (Kukukuku),
die im Durchschnitt kleiner als Wampar sind und —
auch deshalb — in nicht besonders hohem Ansehen
stehen.

Erst 2004 tauchte in Unterhaltungen ein Bezug
auf iltere Uberlieferungen auf, als man von Hoch-
landleuten spottisch auch als ngaeng a manaman
sprach. Allerdings warf einer der idlteren Anwe-
senden sofort zur allgemeinen Erheiterung ein, die
Leute aus dem Hochland seien doch auch dafiir zu
klein. Dahinter stecken tradierte Erzidhlungen, die
tatsdchlich meist von den ngaeng manaman a mpo
berichten, etwa als “Zwergen vom Wasser”. 1965
hatte ich drei Fassungen dieser Erzidhlung von dem
ehemaligen Lehrer Dziru aus Ngasawapum aufge-
nommen und eine dieser Fassungen als Originaltext
und in Ubersetzung publiziert (Fischer 1994: 338f.,
1721.). In dem verdffentlichten Text spricht Dziru
von ngaeng a ngkaots taet ongan, von ‘“‘ganz kurzen
kleinen Leuten”. Tatséchlich liegt mir eine noch l-
tere Fassung vor, die in dem ersten Lesebuch steht,
das Karl Panzer veroffentlichte (1917: 34).

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©

Hans Fischer

Dziru erzihlte mir diese Geschichte dreimal,
weil er meinte, jeweils etwas vergessen zu haben.
Es geht um “sehr kleine Menschen”, um “Zwerge”.
Nach der ausfiihrlichsten Fassung waren (oder
sind?) sie so klein, dass, als sie einmal gegen das
hohe spitze (Kunai-)Gras in der Grasebene des
Markham-Flusses kdmpften, einige davon erstochen
wurden. Das fanden Zuhorer sehr komisch. Dabei
bezieht man diese Geschichten heute auf bestimm-
te Ethnien, wie etwa die deutlich kiirzeren Kuku-
kuku oder Anga.

2004 horte ich wieder von den Zwergen. Man
erzdhlte mir, eine Frau hitte einige von ihnen an
einem Teich gesehen. Sie seien nur etwa einen Me-
ter grol gewesen und hitten dicke Biuche gehabt,
ansonsten aber wie Menschen ausgesehen. Nach
dieser Erzidhlung hielt man sie nun wohl doch eher
fiir Geister. Nachdem ich mich 2009 nochmals iiber
diese Zwerge unterhalten hatte, wurde in der néchs-
ten Umgebung plotzlich mit dem groBten Vergnii-
gen alles Mogliche ngaeng manaman genannt:
Schulkinder, Babies, die kleingeratene Tochter und
der unbeliebte Nachbar. Das ist ein Hinweis dar-
auf, dass solche Bezeichnungen auch kurzfristigen
Moden unterworfen sind. Diese fast vergessenen
Zwergwesen, die man komisch fand, sind der An-
lass fiir die Bezeichnung auch von Hochléndern als
ngaeng a manaman. Allerdings hatte ich 2004 auch
erstmals gehort, dass man sie inzwischen auch auf
(fast) Englisch als dowdf verspottete, als “dwarfs”.

Asiatinnen, die man in der Stadt Lae sehen kann,
werden gelegentlich auf Pidgin als liklik toi meri
bezeichnet, etwa “kleine Spielzeug-Frauen” (Beer
2006b: 113). Die zunehmende Kenntnis des Engli-
schen stellt nun also weitere Moglichkeiten zur Ver-
fligung.

Mehrere Bezeichnungen fiir Fremdgruppen sind
mit ono zusammengesetzt, so Ono wante, Ono gam-
pig oder Ono wabung. Diese Zusammensetzungen
enthalten das Substantiv ono-n (Kopf), das in der
Form ohne Personalsuffix nur in Zusammensetzun-
gen vorkommt. Ob ein Zusammenhang mit dem
vorher genannten, unveridnderlichen onon besteht,
ist nicht klar. Ono wante (lange/hohe Kopfe) ist der
Name einer Gruppe, von der man bei frithen Feld-
aufenthalten erzihlte, sie hitten eine eigene Sprache
(“wie die der Yalu™) gehabt und am Markham Fluss
gesiedelt. Sie wurden von den Wampar verjagt nach
Busamang und Butibam (Lae) und iibernahmen die
Sprache der Bukaua. Einige von ihnen aber wurden
Teil des Wampar-Klans Montar.

Zwei weitere Zusammensetzungen mit ono be-
deuten beide etwa “grofler Kopf”’, wobei erldutert
wurde, dies sei eine unbeliebte Kopfform. Doch
wurden keinerlei geistige Merkmale damit verbun-

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist

its Im fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

Wir und die anderen

den. Beide dienten der (heimlichen) Bezeichnung
von Deutschen: ono gampig und ono wabung. Wa-
rum Deutsche so genannt wurden, konnte niemand
erklédren. Von édlteren Ménnern in Gabsongkeg wur-
de erinnert, man habe wihrend des Krieges (heim-
lich) von den Deutschen als den ono gampig gespro-
chen, wenn Australier in der Nihe waren. In keiner
der vielen aufgenommenen Erzihlungen taucht eine
dieser Bezeichnungen jedoch auf.

Auch Haare, das Kopfhaar und auch Korper-
behaarung werden gelegentlich zur Beschreibung
Fremder genutzt. So spricht man (spottisch) von
gwanang ono fofon und meint damit die hellen
Haarspitzen der Tolai von Neubritannien und ei-
niger Ethnien der Nord-Salomonen. Ono fofon ist
“Kopthaar”, gwanang ist der Kuskus, das Beutel-
tier, auf dessen Fellfarbe man sich bezieht. Ubrigens
kann man das auch verkiirzt als gwanang (Kuskus),
als ono waro dzung (Gelbkopf) und auf Pidgin als
yelotop ausdriicken (s. a. Beer 2002: 138). Der Kus-
kus hat in Redewendungen keine unbedingt positi-
ve Bedeutung. Da gibt es den Spruch: Imu gwanang
da emepemeap orog —“‘Sie ist ein Kuskus und steigt
von einem Baum auf den anderen”. Gemeint ist da-
mit eine Frau, die Beziehungen zu mehreren Mén-
nern hat, also promiskuitiv ist.

Gegeniiber Beer dullerte man in neuerer Zeit,
dass das Haar der Hochlandleute so fest und kraus
sei, dass es “wie Stahlwolle zum Schrubben von
Topfen geeignet” sei. Als noch merkwiirdiger emp-
findet man aber das blonde Korperhaar auf dunkler
Haut bei den Tolai (Beer 2002: 148).

Gesichter scheinen in der Beurteilung und Kate-
gorisierung Fremder eine geringe Rolle zu spielen.
Zwei Ausdriicke wurden als “anders aussehen”, be-
zogen auf das Gesicht, angegeben: grapagrap und
srupusrup. Maran egrapagrap wurde zundchst um-
schrieben mit “er hat ein Gesicht wie ein Geist oder
jemand aus einem anderen Gebiet”, von anderen nur
als “runzelig”. Gewohnlich werden mit grapagrap
Oberflichen von Pflanzen beschrieben: Su ear da
orog yafan egrapagrap faring — “Die Sonne schien,
und die Blitter sind vollig schrumpelig”. Das Verb
grapagrap-eran taucht in aufgenommenen Texten
in keinem anderen Zusammenhang auf. Man war
sich einig, dass man so etwas nur von Menschen
sagt, auf die man wiitend ist, aber eben gelegent-
lich auch zum Spall. Maran isrupusrup beziehe
sich ebenfalls auf Gesicht oder Haare. Verschiede-
ne Befragte beschrieben solches Aussehen als “un-
rasiert”, “ungewaschen” oder “unausgeschlafen”.
Beide Ausdriicke beschreiben aber vor allem ande-
re Wampar, seltener Fremde.

Gelegentlich wird in Einzelféllen auf Unterschie-
de zwischen dem Aussehen von Wampar und an-

Anthropos 110.2015

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©

349

deren hingewiesen. So erzéhlte man mir von zwei
Kindern eines Mannes, der mit einer Tolai-Frau ver-
heiratet war. Der éltere Sohn sehe aus wie ein Wam-
par. Aber die jlingere Tochter wie eine Tolai. Sie
habe eine Tolai-Nase, kurz und breit (so bubung),
eine unbeliebte Nasenform. Auf die Nase bezieht
man sich auch bei der Erwédhnung von Japanern, die
man im Zweiten Weltkrieg in einigen Wampar-Dor-
fern kennenlernte. Gewohnlich spricht man von ih-
nen zwar als ngaeng a ngkoats (kurzen Menschen),
jedoch auch als ngaeng a son a ngkoats (Kurznasen-
Menschen) und dhnlich auf Pidgin als sotnus (Kurz-
nasen).

Hochland-Frauen wiederum wird ein starker
Bartwuchs (mu fofon) zugeschrieben. Sie miissten
sich eigentlich rasieren. Vor allem aber sei dieser
Bartwuchs Ausdruck ihres minnlichen Charakters:
Sie seien aggressiv und streitsiichtig (Beer 2002:
149).

Auf die Augen, die Augenform, bezieht sich
mara gumpug (groBdugig), wie etwa mara gum-
pug efa kukuk — “groBaugig wie der kukuk-Vogel”.
Grofe Augen scheinen eine unbeliebte Form dar-
zustellen, was aus Bemerkungen iiber junge Méid-
chen hervorgeht. Nach den Untersuchungen von
Beer geht es dabei allerdings weniger um die Gro-
Be der Augen als um die Form (hervortretende Au-
gen, “Glubschaugen”).

AuBer Beschreibungen, spottischen Bezeichnun-
gen oder Namen fiir Fremde, die sich auf den Kopf
beziehen, spielt die Form des restlichen Korpers
kaum eine Rolle. Nur die Fiile werden gelegent-
lich erwihnt. So werden die Hochlandleute allge-
mein als fan bubung (Breitfiibe) bezeichnet. Bubung
ist ziemlich allgemein ein Adjektiv fiir Merkmale,
die nicht beliebt sind. So gibt es neben so bubung,
der hisslichen “breiten flachen Nase”, auch mpi bu-
bung, die “volle Blase”, was ein Ausdruck fiir Feig-
heit ist.

Erst mit dem Kommen der Weillen diirften Un-
terschiede der Hautfarbe eine Bedeutung erhalten
haben. Von Weillen spricht man heute als ngaeng a
mpuf (weiBe Menschen), was vielleicht eine Uber-
setzung von Pidgin waitman ist. Das Adjektiv mpuf
bezeichnet “weil3”, allerdings auch “hell”, “blond”
oder selbst “hellgrau”. Die Haut der Weillen wurde
frither jedoch als renen a wi beschrieben, als “rote
Haut”. Man spricht heute dagegen (unter modernen
Einfliissen?) von renen a mpuf'bzw. rene gangkan a
mpuf (wortlich: “weille Haut”). Gemeint ist jeweils
“Haut der Weillen”. Mit ngaeng a mpuf bezeichnet
man jedoch auch Albinos, und es ist wahrscheinlich,
dass dies die urspriingliche Bedeutung ist, die auf
die dhnlich aussehenden Weillen iibertragen wur-
de. Auch afi mpuf, heute wortlich fiir “weifle Frau”,

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

350

hatte urspriinglich eine andere Bedeutung, die unter
modernen Bedingungen jedoch nicht mehr zutrifft.
Es war eine Bezeichnung fiir “Witwe”. Witwen
pflegten sich frither mit weiBler Erdfarbe als Zeichen
der Trauer einzureiben. Eine Sitte, die schon seit
Jahrzehnten nicht mehr zu beobachten ist.

Helle Haut scheint jedoch insgesamt als posi-
tiv betrachtet zu werden und schon friiher betrach-
tet worden zu sein. Junge Madchen wurden vor der
Missionszeit wihrend ihrer ersten Menstruation in
einem Haus (pitsu) abgesondert, wo sie fiir eini-
ge Zeit bleiben mussten. Man entziindete ein Feu-
er unter dem Flechtboden des Hauses, sodass die
Midchen schwitzten. Wie es in einem aufgenom-
menen Text dazu hieB3: “Ihr Schweiss lief und aller
Schmutz auf ihrer Haut ging weg. Und sie gldnzten
wie weisse Sago-Triebe. Sie blieben drinnen und ihr
Schweiss lief und lief und danach glénzten sie wie
weisse Frauen” (Fischer 1978: 64). Im Originaltext
heiflt es zum iibersetzten “wie weisse Frauen” aller-
dings “efa misis” (Fischer 1978: 277). Tatsichlich
spricht man von weilen Frauen fast immer als mi-
sis (Pidgin), so wie ein Weiller gewohnlich als mas-
ta bezeichnet wird.

In mehreren Veroffentlichungen war ich bereits
auf Vorstellungen der Wampar von Weillen einge-
gangen. Zum Einen im Zusammenhang des eige-
nen Erlebens, dass ich von einigen Leuten “meines
Dorfes” als zuriickgekehrter Totengeist betrachtet
wurde. Und dies noch im Jahr 1965 (Fischer 1966,
1987). Zum Anderen im Zusammenhang der Be-
richte tiber erste Kontakte zwischen Wampar und
Weillen (Fischer 1992). Aus Texten in diesen Pu-
blikationen geht hervor, dass man sich noch wih-
rend meiner Feldforschungen von Prophezeiungen
erzihlte, die die Riickkehr der Geister eigener Ver-
storbener als Weille ankiindigten (Fischer 1992:
Kap. 6). In der Veroffentlichung wurden Aussagen
zusammengestellt, die allgemein formulierten, dass
die Toten ihre (dunkle) Haut abwerfen und zu Wei-
Ben werden. Totengeister sind weil3, Weille konnen
daher als Geister betrachtet werden. In dem frithen
Lesebuch von Panzer (1917: 26) findet sich ein auf-
genommener Text, in dem von den ersten Weillen
als su naron a mpuf — “kleinen weiflen Sonnen” —
gesprochen wird.

Nicht zuletzt aber ging es immer auch um die
Giiter der Weillen. Teils wurde sogar gesagt, die
eigenen Totengeister gingen nach Deutschland, pro-
duzierten dort Giiter und schickten sie mit einem
Schiff nach Neuguinea. Die Namen der Empfinger
stiinden auf den Kisten. Es seien die bosen Austra-
lier, die diese Aufschriften dnderten, so dass die Gii-
ter an sie gingen (Fischer 1987: 103). Vor allem die
Ereignisse des Zweiten Weltkriegs in Neuguinea

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©

Hans Fischer

lieBen dann Charakteristiken und Werturteile tiber
die verschiedenen Nationalititen von Weillen und
Asiaten entstehen. Die drei bekannten Nationaliti-
ten der Weillen wurden deutlich unterschiedlich be-
urteilt: Australier als unfreundlich und geizig, Ame-
rikaner als freundlich und freigiebig, Deutsche als
zwar freundlich, aber nicht freigiebig. So machte
ich die Erfahrung, dass ein unfreundlicher Deut-
scher (ein Missionar) als “Australier” bezeichnet
wurde, ein freundlicher Australier (ein Kolonialbe-
amter) als “Amerikaner”.

Die tiblichste Bezeichnung fiir “Weil3e” ist bum-
pum, auch wenn sie als nicht besonders hoflich gilt
(masta ist hoflicher). Auch die verschiedenen Natio-
nalitidten von Weillen konnen mit bumpum bezeich-
net werden, also bumpum Dzeaman oder bumpum
Austrelia. Das Wort bumpum ist weit verbreitet, vor-
wiegend in Gebieten der Neuendettelsauer Mission.
Es stammt nimlich aus dem Jabém, der von die-
ser Missionsgesellschaft in Gebieten mit austrone-
sischen Sprachen genutzten Missionssprache. Nach
dem Worterbuch von Streicher (1982) handelt es
sich um Jabém bombom, von dem es heilit: “origi-
nally bombom light coloured skin”.

Der Gegensatz zu ngaeng a mpuf'sind die ngaeng
fose, die “schwarzen Menschen” (Pidgin: bilakskin).
Darunter werden Menschen aus anderen Teilen
Neuguineas, aber auch Afrikaner, australische Ur-
einwohner und selbst Polynesier verstanden. Sehr
wahrscheinlich ist, dass dieser Gegensatz erst unter
europiischem Einfluss als Ubersetzung entstanden
ist. Denn so wie man die Haut der Weiflen eigentlich
ja als “rote Haut” beschrieb, und in Farben wi (rot)
als Gegensatz zu fose (schwarz) verstanden wird, so
hatte auch ngaeng fose urspriinglich eine ganz ande-
re Bedeutung. Es bezeichnete (wie allerdings auch
ngaeng a wi) Zauberer (zu Farbbezeichnungen der
Wampar siehe Fischer 2000: 150).

Inzwischen sind den Wampar viele andere Eth-
nien in Papua New Guinea bekannt, auch Unter-
schiede in deren Hautfarben. Besonders die Buka,
Bewohner der nordlichsten Insel der Salomonen,
gelten in dieser Hinsicht als extrem, als besonders
dunkelhéutig. So horte ich vor liangerer Zeit schon
buka als Substantiv oder Adjektiv gebraucht fiir sehr
dunkelhiutige Menschen, meist allerdings in Pid-
gin-Formulierungen. Spéttisch gemeinte AuBerun-
gen liber Menschen dunklerer Hautfarbe wurden in
letzter Zeit deutlich hédufiger. So schreiben Beer und
Liitkes (2004: 140), sie hiitten mehrfach die Aufe-
rung iiber Fremde gehort: “Die/Der hat ein Gesicht
wie ein verrufiter Kochtopf”. Erst 2009 notierte ich
auch die Formulierung ngaeng min (etwa “Mann
der Dunkelheit”), und dass man, wenn so ein Dunk-
ler kommt (wenn die Dunkelheit kommt), folgen-

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist

its Im fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

Wir und die anderen

de Bemerkung auf Pidgin machte: Moa beta bai mi
laitim lam nau — “Ich ziinde jetzt wohl besser die
Lampe an”.

1976 erschien im Journal of the Morobe Dis-
trict Historical Society der Abdruck eines Vortrags,
den Jesaja Kingasa aus dem Dorf Munun bei einem
Treffen der Gesellschaft gehalten hatte. Der Vortrag
wurde auf Pidgin gehalten und so auch abgedruckt.
Es ging dabei um erste Kontakte der Wampar mit
Weillen und ihren Begleitern und die Diskussion da-
riiber unter den Bewohnern von Munun. In diesem
Text taucht neben der Bezeichnung buka auch ono
koko auf. Im Zusammenhang mit buka wurde ange-
nommen, dass dieser Mensch seine Haut mit Holz-
kohle eingerieben hitte. Die Bezeichnung ono koko
fiir eine dunkelhéutigere Person horte ich vor linge-
rer Zeit nur ein einziges Mal. Moglicherweise han-
delt es sich neben dem Wampar-Wort ono (Kopf)
hier noch um das Pidgin-Wort fiir Kakao und der
Begriff wire mit “Kakao-Kopf” zu iibersetzen?

Bei den Wampar kann es gelegentlich heiflen:
Gotao mara ngorong faring! — “Sieh dieses schreck-
lich hissliche Gesicht!” Dem muss allerdings schon
eine ziemliche Wut zugrunde liegen. Mara ngorong
bedeutet “hédssliches Gesicht”, wobei ngorong nur
in dieser Zusammensetzung auftaucht. Wahrschein-
lich hidngt es etymologisch mit ngor (Schmutz,
schmutzig) zusammen. Gelegentlich wurde es in
Zusammenhang mit Aussagen iiber Simbu (Hoch-
land) und Buka (Salomonen) gebraucht, auch als
Beschreibung fiir “Neger”. Es hat also auf alle Fille
etwas mit dunklerer Hautfarbe zu tun.

4 Sie leben woanders

Menschen aus anderen Gegenden Neuguineas wer-
den nach Regionen oder Provinzen benannt (High-
lands, Papua, Samarai), nach Flussgebieten (Sepik,
Erap, Watut), nach den heutigen Stiddten (Rabaul,
Madang, Moresby) oder nach Stammesbezeichnun-
gen (Simbu, Tolai). Hierzu gibt es kaum Worter auf
Wampar, denn die meisten Gebiete kannte man frii-
her nicht. Nachbarn und weiter entfernte Ethnien
wurden und werden von den Wampar meist nach
der Landschaft benannt, in der sie leben. So sind
Bergvolker ngaeng momoa (momoa: “Berg”), selte-
ner auch ngaeng wengeran (Leute oben), in Flach-
land Siedelnde heillen ngaeng a mpan (mpan: “Ebe-
ne”). Fiir nahe der Kiiste lebende Ethnien gibt es
eine Reihe unterschiedlicher Bezeichnungen, so
ngaeng a mpo — “Wasserleute” oder “Flussleute”
(mpo: “Wasser”, “Fluss”), womit die Labu bezeich-
net werden. Die Bukaua nennt man ngaeng a mpo
faring — “Leute vom groflen Wasser”. Fiir die Labu

Anthropos 110.2015

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©

351

und Lae und andere Kiistenstimme hat man auch
die Bezeichnung ngaeng a ruts — “Meeresleute”
(ruts: “Meer”). Selbst fiir Inselbevolkerungen gibt
es eine Bezeichnung, doch ist zu bedenken, dass die
Wampar vor modernen Kontakten gar keine Bevol-
kerungen auf Inseln kannten. Man nennt diese daher
heute manchmal ngaeng dau mpes. Der Ausdruck
dau mpes bezeichnet ein Waldstiick in Grasland und
wurde wohl auf Inseln ausgeweitet. Hiufiger scheint
jedoch ngaeng mra pan ongan zu sein, “Leute auf
einem Stiick Land”.

Das Wort dau (Wald, Urwald, Busch) ist ein viel-
deutiger Begriff. Unter ngaeng dau werden nicht
nur “Waldbewohner” verstanden, sondern negativ
und abwertend auch “Buschleute”. Eine Neigung ist
erkennbar, alle ngaeng momoa (Bergvolker) auch
als ngaeng dau zu verstehen. Doch auch Zaube-
rer werden so bezeichnet. So sind die Sangguma-
Zauberer der benachbarten Adzera nicht nur nga-
eng opang, sondern auch ngaeng dau. Sie betreiben
ihr Gewerbe ja verborgen im Wald. — Gelegentlich
horte ich fiir Bewohner von Grasland auch die Be-
zeichnung ngaeng a poatse; wobei poatse das “lan-
ge Gras” ist, das auf Pidgin kunai heif3t (Gramineae;
Imperata cylindrica).

Uberlieferungen berichten davon, dass die Vor-
fahren der Wampar von Siiden her zum Markham
Fluss (Wantsef) kamen. Heute ist er die zentrale
Orientierung, auch fiir Nachbargruppen und inner-
halb der Wampar. So unterscheidet man zwischen
ngaeng raon (Leute flussauf) und ngaeng wagog
(Leute flussab). Meist meint man damit jedoch in-
nerhalb der Wampar die Bewohner der Déorfer Dzi-
fasing und Tararan flussaufwirts und die von Gab-
songkeg, Ngasawapum und Munun flussabwirts.
Die noch weiter flussabwirts benachbarten Yalu
werden als Riwagog bezeichnet, ein Name, der of-
fenbar mit wagog (flussab) gebildet ist.

5 ... und sie haben andere Sitten

Wenige Belege lassen sich fiir Benennungen ande-
rer Ethnien finden, die sich auf kulturelle Merkmale
beziehen. “Sitten” werden auf Wampar am héufigs-
ten mit moadzi beschrieben. Moadzi ist in seiner
iblichsten Bedeutung der “Weg”, “Pfad”, modern
auch die “Strafle”’; im iibertragenen Sinn ist es “Ge-
wohnheit”, “Sitte”, “Brauchtum”. Ngaeng Wampar
moadzi sind die “Sitten der Wampar”. Man erlduter-
te etwa: Moadzi Austrelia efakani — “Die Sitten der
Australier sind so”. Alte und neue Sitten der Wam-
par werden mit moadzi beschrieben: moadzi moge-
ran / moadzi wafu. Auch bestimmte Sitten werden
so dargestellt: Fisin gea moadzi efakana: ... — “Die

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

352

Sitte um die Nabelschnur war diese: ...”. Man
spricht auch von ngaeng Feref moadzi, den “Sitten
[des Klans] der Feref”’. Und man kann das Beneh-
men einzelner damit bezeichnen: gea moadzi tsatse-
ran — “‘sein schlechtes Benehmen”.

Es gibt eine Anzahl weiterer Ausdriicke, die mit
“Sitte” zu iibersetzen sind, wie etwa ram (Sache).
In einem aufgenommenen Text hie3 es: Rabu eyatin
Wampar a ram dengop — “Die Labu kennen die Sit-
ten der Wampar”. Ges a ram maran ongan — “Ihre
Sitten sind anders”. Bewertend wurde angegeben:
Ges a ram emam a faran — “Thre Sitten sind nicht
richtig”, oder: ges a ram edaom wana — “‘ihre Sitten
sind nicht gut”.

Mit dem dhnlich alltdglich gebrauchten emenari
(immer) aus dem Verb men-eran (bleiben) und ari
(bei) kann man ebenfalls Sitten und Gewohnheiten
ausdriicken; so mit dem Satz yaga amen ari damu —
“wir tun das immer”, oder ngaeng emen ari deyab
a gom — “Minner arbeiten immer im Garten”. In
der modernen Zeit werden damit Regelmifigkeiten
ausgedriickt, wie etwa kar emenari deya Lae ari su
su — “das Auto fahrt tiglich nach Lae”.

Auch das Substantiv mpe ist mit “Sitte, Gewohn-
heit, Benehmen” zu iibersetzen, tiberwiegend in po-
sitiver Bedeutung, manchmal direkt als “GroBzii-
gigkeit”. Zwar formulierte man einerseits: ngaeng
a mpe ngarobingin — “‘ein Mann mit guten Sitten”.
Doch bedeutet gea imu mpe en eindeutig “er ist
grofziigig”, auch ohne das positive Adjektiv nga-
robingin.

SchlieBilich werden Sitten der Wampar auch mit
dzob umschrieben, was “Sprache, Rede, Erzidhlung,
Wort” bedeutet. Es ist moglich, dass es sich dabei
um eine Neuentwicklung handelt, und es um alte
Sitten geht, von denen man sich nur noch erzihlt. So
ist dzob a mogeran, eine “alte Sitte”, wortlich eine
“alte Geschichte”, und ngaeng farifaring a dzob
sind die Sitten der Vorfahren, die “Erzdhlungen
der groen Minner / der Vorfahren”. In eine dhn-
liche Richtung geht die Formulierung dzob saforan
a ram (Rede dariiber, etwas richtig zu tun) — gute
Sitten. Um welche Sitten es bei Fremden, bei ande-
ren Ethnien tatsédchlich geht, wird allerdings selten
ausgedriickt. In dem frithen Lesebuch des Missio-
nars Panzer findet sich eine einzige Stelle in einem
aufgenommenen Text, die sich auf yaner und deren
Sitten bezieht. Da heif3t es in der Beschreibung von
Ohrringen (seas): Ngaeng yaner erem tsafi edenang
eya naegempon — “Fremde hédngen sich Schildpatt
in die Ohren” (Panzer 1917: 18).

Ngaeng orog a weng, wortlich “Leute auf Biu-
men”, ist die in Bezug auf andere Sitten deutlichste
Fremdbezeichnung. Sie bezieht sich auf die Be-
volkerung des oberen Erap-Flusses: die Mungkip,

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©
Inhalts Im

Hans Fischer

Ngaromangki oder Ngafir (diese drei Namen wur-
den angegeben). Sie bauten tatsidchlich Hauser in
Béiumen.

Auch die benachbarten Watut im Siiden fielen
frither durch eine Besonderheit auf, nach der sie
auch benannt wurden: ngaeng bangi wanti — “Pfeil-
Leute”. Die Wampar benutzten auch Pfeile (wanti),
ihre Hauptwaffe fiir Krieg und Jagd war jedoch der
Speer. Bei der Gelegenheit der Nennung dieses Na-
mens erkldrten mehrere Personen, ngaeng bangi
wanti seien nicht nur die Watut, sondern alle Berg-
leute. Tatséchlich sind Bogen und Pfeil charakte-
ristisch fiir Hochland-Bevélkerungen, auch fiir die
Anga (Kukukuku), die keine Speere benutzen. Viel-
leicht deshalb nennt man zur Unterscheidung von
anderen die Watut-Leute manchmal ngaeng bangi
fadzur — “Bogen-Leute”.

Die benachbarten (kulturell und sprachlich ver-
wandten) Watut sind nach allen Gesprichen die ein-
zige Bevolkerung, von der einige Wampar sagten,
sie wiirden sich nicht von ihnen unterscheiden. Sie
hitten sehr gute Sitten, viel zu essen und viel Wild.
Vermutlich spielt auler der tatséchlichen kulturellen
Ahnlichkeit die Tatsache eine Rolle, dass die Wa-
tut im Missionsgebiet der Wampar schon seit den
zwanziger Jahren ansissig waren. Eine andere Be-
zeichnung fiir sie ist ngaeng ware, wobei ware eine
Yamsart ist. Angebaute oder genutzte Pflanzen wer-
den auch sonst zur Bezeichnung anderer Ethnien be-
nutzt. So spricht man von ngaeng orab, den Buang
oder anderen Ethnien in der Umgebung, die so nach
einer Sorte Zuckerrohr (Wampar: rif orab) benannt
werden. Sago (montam) wird von den Wampar we-
nig genutzt und ist ein deutliches Unterscheidungs-
merkmal. Menschen vom Sepik werden allgemein
ngaeng montam genannt. Und Hochlandleute wer-
den auch gempo, auf Pidgin man bilong kaukau oder
kurz kaukau genannt: “Siilkartoffel”, das wichtigste
Anbauprodukt in Berggebieten.

Bei Unterhaltungen und Befragungen in den letz-
ten Jahrzehnten wurden immer wieder einmal Un-
terschiede betont, die sich allgemein auf “Fremde”
(ngaeng yaner) bezogen. Zunichst einige Elemen-
te, bei denen die Urteile individuell unterschiedlich
ausfielen, teils spottisch, teils belustigt, teils nega-
tiv. Im Zusammenhang mit Untersuchungen zur Ar-
beitsteilung der Geschlechter wurden jeweils Listen
mit Tétigkeiten vorgelegt, die Médnnern bzw. Frau-
en zugeordnet werden sollten. Bei zwei dieser Ti-
tigkeiten fiel auf, dass von befragten Ménnern wie
Frauen darauf hingewiesen wurde, dass — im Ge-
gensatz zu den Wampar — in anderen Ethnien “auch
Frauen” sie durchfiihrten. Das auffallendste dabei
war “Maultrommel spielen” (its a domoro), eine bei
den Wampar rein ménnliche “Tadtigkeit”. Einige afi

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

Wir und die anderen

yaner, also “fremde Frauen”, spielten Maultrom-
meln (domoro). Auffallend waren diese Hinweise,
weil keine einzige andere Titigkeit so betont wurde.
Es handelte sich hierbei um Frauen aus dem Hoch-
land oder solche der Buang. Der Verweis auf diese
Frauen der yaner geschah ganz offensichtlich, um
die von den Wampar empfundene Abartigkeit des
Maultrommelspielens durch Frauen auszudriicken.

Einige Frauen bemerkten, dass afi yaner auch
“Bier trinken” (enom a mpo) — was Wampar-Frau-
en selbstverstindlich nicht tun —, und nur eine Frau
sagte (2004) ganz allgemein, ngaeng yaner mach-
ten auch Frauenarbeit. Andere Befragte verwiesen
auf die Tolai, bei denen Minner und Frauen die glei-
chen Arbeiten durchfiihrten. Deutlich wurde in allen
Fillen, dass solches Verhalten in anderen Ethnien
als abwegig, teils absurd, teils komisch verstanden
wurde.

Besonders im Zusammenhang mit med a dzon
(Klagelieder) horte ich Bemerkungen iiber Unter-
schiede zwischen Wampar und Fremden. So mein-
te einer der eingeheirateten Nichtwampar, Wampar
wiirden bei Begribnissen gar keine richtigen Klage-
lieder singen, sondern nur singsing nabaut (Pidgin:
“nur herumsingen”). Das konnten die yaner nicht
verstehen und sie hielten das dann fiir keine richtige
Trauerfeier. Genau umgekehrt klang es, wenn Wam-
par iiber Klagelieder der Adzera sprachen: Diese
seien liberhaupt nicht gut, hitten keine dip mining
bilong baibel wie die der Wampar. Sie zihlten im-
mer nur die Orte auf, wo jemand gewesen sei, wie

amiisierte sich kostlich dariiber (und damit iiber die
Adzera) und éffte sie nach.

Zu deutlich negativen Urteilen iiber Hochland-
leute kam durch ihre Beobachtungen eine Wampar-
Frau, die mit ihrer Familie aus beruflichen Griin-
den ihres Mannes einige Zeit im Hochland gelebt
hatte. Danach liefen die Tari oft nackt herum, sei-
en Menschenfresser, schnell veridrgert und wiitend,
dulerst aggressiv und schliigen sofort zu, wenn es
Streit gebe. Dieser grundsitzliche Vorwurf der “Ag-
gressivitit” wurde immer wieder fiir drei Regionen
gedulBert: fiir das Hochland, fiir den Sepik und ge-
legentlich auch fiir Menyamya. Allerdings gab der
Mann, der letztere genannt hatte, dann etwas klein-
laut zu, dass bisher nur ein Mann aus Menyamya
von einem Mann aus Gabsongkeg getdtet worden
sei und nicht umgekehrt. So schrinkten auch immer
einige der Befragten ein, dass es sich jeweils um
einzelne, um bestimmte Personen handelte, wobei
solche Personen danach aber in den genannten Ge-
bieten hiufiger vorkommen als in anderen.

Anthropos 110.2015

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©

353

Letztlich wird auch die zunehmende “Krimina-
litdt” den Fremden zugeschrieben. Ob Diebstéhle,
Uberfille, Vergewaltigungen oder Morde, man ver-
mutet immer zuerst ngaeng yaner, auch wenn es
langst Belege fiir Wampar in diesen Zusammenhén-
gen gibt (vgl. Beer 2002: 168).

Ein Bereich, der gezielt mit den benachbarten
Adzera und auch mit einigen weiter entfernten Eth-
nien verbunden wird, ist der der “Zauberei”. Am
24. Januar 1972 notierte ich in meinem Tagebuch:
“Gestern abend kam in einer der iiblichen Diskus-
sionen wieder einmal Sangguma zur Sprache. An-
laB war der Tod des Kindes von Somes. Er wurde
dem Atsera Dzinu in die Schuhe geschoben, der an
der groBlen Strafle lebt”. Ein Tagebucheintrag fast
17 Jahre spiter (vom 12.8.1988) macht das Weiter-
laufen solcher Ideen deutlich:

Auf Land des Dorfes leben derzeit ... noch einige Adze-
ra. In beiden Fillen handelt es sich um Land von Yadzu.
Der behauptete, sie hitten sich da gegen seinen Willen
angesiedelt. Und auf meine Frage, warum er nicht gegen
sie “kot” gehe, sagte er, er hiitte Angst vor ihnen, weil sie
alle sangguma machten. Er verwies darauf, daf} von sei-
ner ganzen Verwandtschaft nur noch er und 4 Kinder iib-
rig seien.

Angesprochen wird hier zunichst, dass sich
schon seit einigen Jahren Gruppen Fremder — auch
Adzera — nahe Wampar-Dorfern auf deren Land
angesiedelt hatten. Sie arbeiteten teils fiir Wampar,
legten dann aber auch eigene Girten an. Zu der Zeit
war noch reichlich unbebautes Land vorhanden, es
gab noch keine Landprobleme wie spiter vor allem
im Jahr 2009. Meine Frage war, warum der Mann
Yadzu nicht “vor Gericht” gegen eine unerlaub-
te Benutzung seines Landes vorgehe. Die Antwort
lautete: Angst vor sangguma/opang. Er begriindete
das mit der Situation in seiner Familie, in der meh-
rere Personen gestorben waren.

Zauberei (Pidgin: poisin) ist auf Wampar oso, sa
oder opang. In zwei Publikationen hatte ich mich
ausfiihrlich damit beschiftigt und auch iltere Be-
richte von Missionaren schon aus den zwanziger
Jahren vorgelegt (Fischer 1978: 183-215; 2002:
180-190). Schon in den frithesten Berichten von
Missionaren finden sich Hinweise auf Angste, ins-
besondere vor den benachbarten Adzera, aber auch
allgemein Angste vor Zauberei bei Kontakten mit
Nachbarn. Noch in den 90er Jahren wurden Todes-
fille durch oso angegeben. Man sprach meist von
poisin (Pidgin), weil jede Art von Zauberei mit
Fremden in Verbindung gebracht wurde. Durch
Kontakte mit immer entfernteren Ethnien des Lan-
des kamen dann auch neue Beziehungen und Prob-
leme zustande. So notierte ich 1999 den Fall eines

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

354

Mitglieds des Haushalts, in dem ich jahrzehntelang
immer wieder lebte. Asnat, eine junge Frau, war
nacheinander mit zwei Minnern der Tolai verhei-
ratet gewesen, als sie starb. Man schrieb ihren Tod
(durch Zauberei) einem der beiden Tolai zu (Fischer
2002: 183).

Magische Praktiken, sa, wurden schon in den
neunziger Jahren nur noch Fremden zugeschrieben
und das meist in sehr allgemeiner Weise. So sagte
man, die Tolai seien “man bilong poisin” (Pidgin).
Die alten Wampar hiitten friither viele Arten von sa
(Magie) gehabt, diese aber an spitere Generationen
(vor allem an die derzeitige) nicht weitergegeben.
Ich horte wihrend eines Aufenthalts 2000 nur noch
einmal von sa, und auch da wurde es einem eingehei-
rateten Fremden, einem Adzera, zugeschrieben. Er
hatte eine magische Methode zur Abwehr bzw. zur
Bestrafung von Dieben von Betelniissen angewandt
und dabei angeblich seinen eigenen Sohn erwischt.

Im Jahr 2009 stand dann opang (P. sangguma)
im Vordergrund aller Berichte iiber Zauberei, und
wurde fast nur noch in Verbindung mit den Adzera
genannt. Der opang-Mann lauft durch den Wald,
und wenn er zufillig jemandem begegnet, schligt
(oder sticht) er ihn nieder. Dann 6ffnet er ihn und
steckt etwas (sehr unterschiedliche Angaben) in sei-
nen Bauch. Der Wiedererwachte erinnert sich nicht
an das Geschehene, er stirbt spiter. Mit diesem
Vorgang sind viele andere Elemente verbunden, die
vom Offnen von Gribern durch den opang-Mann
und dem Essen von Fleisch iiber das Entnehmen
von Blut des Geschlagenen und dem Fliegen des
Zauberers als Vogel reichen. Das Opfer ist zufillig
ausgewdhlt, es gibt also keinen Grund (etwa Eifer-
sucht oder Rache) fiir den Vorgang.

Beer hat auf Basis ihrer Untersuchungen eine
Zusammenstellung der Geféhrlichkeit durch Zau-
berei verschiedener Ethnien Neuguineas nach An-
sicht der Wampar vorgelegt. Sehr gefihrlich sind
danach die Adzera, gefolgt von Buka und Bougain-
ville, Samarai, Popondetta, die Anga (Kuku-Kuku,
Menyamya), alle Hochlidnder, Kavieng, Baining und
Sepik. Weniger gefihrlich sind Watut, Erap und alle
Papua. Ungeféhrlich auer den Wampar selbst sind
die benachbarten Yalu, Bukawa, Labu und Siassi
(Beer 2002: 167).

Eine neue Sprachregelung hat sich nun entwickelt,
deren Ursprung nicht mehr herausgefunden wer-
den konnte: Opang sei urspriinglich eine Praxis der
Wampar gewesen. Mit der Taufe hitten sie es je-
doch aufgegeben und an die Adzera weitergereicht.
Andere formulierten, die Adzera hétten es von sich
aus iibernommen. Und nur sie fithrten opang heu-
te noch durch, keinesfalls die Wampar (s. a. Fischer
2002: 1851f.; 1992: 851t.)

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©

Hans Fischer

Es gilt eigentlich allgemein, dass “alles Nega-
tive Neue” auf Fremde zuriickgefiihrt wird. Ob es
sich dabei um Krankheiten handelt (Malaria), um
schlechte Ernten, die zunehmende Landknappheit,
Kriminalitét, Prostitution und selbst schwer erzieh-
bare Kinder. An allem sind Fremde schuld (siehe
auch Beer 2002: 163 ff.).

6 Und dann diese Heiraten!

Uberhaupt nicht positiv ist dieser Satz gemeint:
Ngaeng yaner eama derangots ngaeng Wampar da
emen en ngaeng Wampar afi — “Fremde kommen
und vermischen sich mit den Wampar und heiraten
Wampar-Frauen”. Es geht dabei nicht darum, dass
sie den Wampar Frauen wegnehmen. Aber Fremde,
die Wampar-Frauen heiraten und hier mit ihnen le-
ben, ziehen Angehorige, weitere Fremde nach, die
bei ihnen und damit bei den Wampar leben. Es wer-
den so immer mehr Fremde in den Dorfern.

Ehen zwischen Angehdorigen verschiedener Eth-
nien in Neuguinea wurden im Laufe der letzten
Jahrzehnte immer hiufiger. So hiufig, dass “mein”
Dorf Gabsongkeg, das Dorf jahrzehntelanger Feld-
forschungen, voller eingeheirateter “fremder” Mén-
ner und Frauen ist. Interethnische Ehen sind das
derzeit wichtigste Element in den Beziehungen zu
anderen Ethnien. 1971 hatte ich einen ersten Zen-
sus des Dorfes Gabsongkeg aufgenommen und pu-
bliziert (1975: 3581T.). In diesem Zusammenhang
hatte ich mich auch mit interethnischen Ehen be-
schiftigt (1975: 1911t.). Beer hat seit den neunziger
Jahren ihre Forschungen speziell diesem Problem
gewidmet und eine Reihe von Publikationen hier-
zu vorgelegt. Sie ging dabei von Gabsongkeg aus.
Ich kann mich daher auf ihre Ergebnisse beziehen,
die grofitenteils mit eigenen Erfahrungen fritherer
Aufenthalte {ibereinstimmen (Beer 2002; 20064, b;
2008; 2010).

Wo und wie lernten und lernen sich die Partner
interethnischer Ehen kennen? Die von Beer 2009
aufgenommenen Daten zeigen, dass es bestimmte
Gelegenheiten sind, die sich durch moderne Ent-
wicklungen deutlich verdndert haben und verén-
dern. So stehen inzwischen Berufe und die Tatigkeit
in der Stadt oder in einem anderen Stammesgebiet
an erster Stelle. Eine Krankenschwester lernte einen
Lehrer (schon 1968) in der Stadt Lae kennen, eine
andere einen Arzt und wieder eine andere einen
Klempner in Madang. Ein Waldarbeiter begegnete
seiner spiteren Frau im Gebiet der Adzera, mehr-
fach sind es Polizisten, die ihren Partnerinnen in de-
ren Dorfern begegnen, besonders hiufig Lehrer und
Lehrerinnen, aber auch Bus- oder Lastwagenfahrer.

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist

its Im fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

Wir und die anderen

An zweiter Stelle sind es die Mirkte in der Stadt
Lae und am Highlands Highway, auf denen man sei-
nen Partner findet, aber auch einfach Besuche in der
Stadt. Eine Ehe entstand, als ein Wampar mit seiner
Fuflballmannschaft zu den Adzera fuhr und dort sei-
ne spitere Ehefrau kennenlernte. Schlielich sind
bereits eingegangene interethnische Ehen Anlass fiir
neue: Verwandte, die ihre mit Wampar verheirateten
Verwandten im Dorf besuchen oder bei ihnen leben,
finden hier Partner.

Eine ausfiihrliche Unterhaltung mit Ngaroyana®
nahm ich 1976 auf. Zunichst ging es um die Frage,
wen seine Tochter und sein Sohn seiner Meinung
nach heiraten diirften oder sollten. Dabei spielte fiir
ihn ein Aspekt die Hauptrolle: ob der junge Mann
oder die junge Frau fleiBig oder faul seien. In Be-
zug auf fremde Ménner aus entfernteren Gegenden,
meinte er, hitten sich die Ansichten gedndert. Frii-
her wollte man nicht, dass Tochter weit weg hei-
rateten. Man hitte sie dann vermutlich nie wieder
gesehen. Heute, in einer Zeit besserer Verkehrsver-
bindungen, lieBe man Wampar-Médchen auch zum
Sepik oder nach Port Moresby heiraten. Dann aller-
dings wurden einige Abneigungen deutlich (Origi-
nal Pidgin):

Wenn meine Tochter einen Sepik heiraten will, mag ich
das nicht. Dann werde ich wiitend. Ich werde wiitend und
versuche, das Midchen zuriickzuhalten. Aber wenn sie
unbedingt den Sepik heiraten will, dann bin ich traurig
und sage: “Geh!” Aber die Bezahlung, die verlange ich
dann sehr hoch. Denn meine Tochter geht weit weg. Sie
wird eine Familie auf anderem Land griinden, das werden
dann viele sein. Deshalb verlange ich hohe Bezahlung.

Auch die Frage, ob sein Sohn ein Médchen aus
dem Hochland heiraten diirfte, wurde verneint. Das
mochte er nicht. Die Méddchen aus dem Hochland
seien faul. Leute aus dem Hochland hitten teils
schlechte Sitten, die die Wampar nicht mogen.

Das Element des Fremden, iiber das man in den
letzten Jahren unter Wampar am hiufigsten spricht,
sind die “Brautpreise”. In einer fritheren Publika-
tion hatte ich mich in einem Kapitel ausfiihrlich mit
Brautpreisen in vielen Einzelfillen bei den Wampar
beschiftigt, auch bei interethnischen Ehen (1975:
Kap. 7; 224-244). Inzwischen werden Heiraten
mit Fremden immer hiufiger. Uber einige Gebiete
wird positiv gesagt, dort sei es iiberhaupt nicht Sit-
te, Brautpreise zu zahlen, etwa bei Bukaua, Labu
und Jabém. Bei den Adzera dagegen sei der Braut-
preis hoch (von 400-600 Kina auf 2.500 gestiegen),
bei Hochlidndern aber noch viel hoher: 40-50.000
Kina plus Schweine, eventuell ein Auto. Und auch

2 Informant aus Gabsongkeg.

Anthropos 110.2015

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©

355

fiir eine Frau vom Sepik wurden 30.000 Kina ge-
fordert.

Wie grof§ die Unterschiede inzwischen tatsédch-
lich geworden sind, geht aus von Beer aufgenomme-
nen neueren Daten hervor. So wurde zwar fiir eine
Frau aus Salamaua iiberhaupt kein Brautpreis ge-
zahlt. Der sei dort nicht iiblich. Auch fiir eine Frau
aus Madang ist keiner gezahlt worden. So etwas sei
mit der Mission bei denen aufgegeben worden. Fiir
eine Frau vom unteren Watut wurde kein Brautpreis
gezahlt mit der Angabe, man werde seine Toch-
ter mit einem Watut verheiraten, also Schwestern-
tausch, der vor lingerer Zeit bei den Wampar iiblich
gewesen sei. Fiir eine Wampar-Frau, die einen Sepik
geheiratet hat, wurde ausdriicklich auf einen Braut-
preis verzichtet. Die Eltern wollten nicht, dass der
Mann das Recht habe, ihre Tochter mit zum Sepik
zu nehmen. Dafiir habe man ihm versprochen, er
konne immer hier auf dem Land der Wampar blei-
ben. Ahnlich meinen eigenen Beobachtungen und
denen Beers in Gabsongkeg finden sich Informatio-
nen zu Brautpreisen auch fiir andere Dorfer und von
anderen Untersuchenden (Fischer 1975: 227; Lie-
nert 1980: 117 ff.; Kramp 1999: 261).

Auf Wampar heilit “Brautpreis” ram faroran. Zu-
grunde liegt das Verb faro-ran, das in unterschied-
lichen Kombinationen mit Substantiven “zusam-
menbinden, befestigen, einen Knoten machen”, als
Sfaroran a dzob (verabreden, sich einigen) bedeutet.
Auch ram faroran bedeutet wortlich “Sache festi-
gen”, bezieht sich also tatsichlich auf die Verabre-
dung, die Abmachung zur Ehe zwischen zwei Fami-
lien. Die Festigung der Abmachung ist zentral. Ein
Inhalt des Brautpreises wird nicht genannt.

Alle élteren Befragten waren sich einig, dass
bei den Wampar als Brautpreis frither Schweine,
Schmuck aus Schweinezihnen, Muscheln oder Fe-
derschmuck iibergeben wurden. Es wird auch in
diesem Jahrtausend noch behauptet, es sei Sitte an-
derer Ethnien, Geld als Brautpreis zu nehmen. Tat-
sdchlich aber hatten die anderen vor dem Kommen
der Weillen auch kein Geld. Es scheint jedoch, dass
die Wampar in dieser Hinsicht deutlich langsamer
dem Ubergang zu Geld folgten. Da bei von Frem-
den organisierten Heiraten Geld eine erhebliche
Rolle spielt, wie ich beobachten konnte, sogar Geld-
scheine der Braut als Schmuck “aufgelegt” werden,
gelten diese Sitten bei den Wampar als negativ und
wenig erfreulich.

Im Zusammenhang mit der stéindig zunehmenden
Zahl interethnischer Ehen stellt sich noch die Frage,
ob es auch “Ehen mit Weillen” gab oder gibt. In dem
Interview mit Ngaroyana fragte ich ihn schlieBlich
auch, ob seine Tochter auch einen Australier heiraten
diirfte? — Darauf lachte er lange und meinte dann:

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

356

Ich mochte das nicht. Aber wenn sie das unbedingt will,
dann sage ich: “Das ist deine Sache, heirate ihn!” Aber
ich mag nicht, dass meine Tochter so weit weg ist. Eine
Tochter muss auf ihrem Land bleiben. Ich muss ihre Kin-
der sehen. Wenn dieser Australier in Lae lebt, dann geht
es. Aber wenn er mit meiner Tochter nach Australien geht,
mag ich das nicht. Einige Australier haben Wampar-Méad-
chen geheiratet, die hatten Kinder, und dann haben sie
sie wieder verlassen. Wir Wampar finden diese Sitte nicht
gut. Wenn ein Mann von Australien eine heiratet, dann
muss er seine Frau richtig behalten. Er muss mit ihr zu-
sammenbleiben bis beide alt sind.

Meine anschlieBende Frage, ob denn ein Wampar
auch eine Australierin heiraten wiirde, war rein hy-
pothetisch. Es hatte bisher keinen solchen Fall ge-
geben. Ngaroyana meinte, das diirfe er: “Dann soll
er sie zu den Wampar bringen und wir freuen uns”.

AufBler “Beziehungen” lassen sich kaum Ehen
zwischen Wampar und Weiflen nachweisen. So
stellte Beer in ihren Untersuchungen zu intereth-
nischen Ehen fest, dass ein junger Mann aus Gab-
songkeg ein Kind mit seiner australischen Mathe-
matik-Lehrerin in Port Moresby hat. Dieser Sohn
wurde 1982 geboren und soll auch einen Wampar-
Namen erhalten haben. Die Tochter eines intereth-
nisch verheirateten Paares (Adzera/Wampar), die in
einem Hotel in Lae arbeitete, hat ein Kind von ei-
nem Weilen. SchlieBlich redet man vage von der
angeblichen Heirat eines Wampar-Midchens mit ei-
nem “Italiener” aus Malta. Und auch die Ehe einer
Frau aus Gabsongkeg — geschieden von einem ande-
ren Weillen, verheiratet mit einem Englidnder — fin-
det in Port Moresby statt. Alle diese Fille haben mit
dem Leben in den Dorfern der Wampar selbst wenig
zu tun und wurden nur der Besonderheit oder Ab-
sonderlichkeit solcher Beziehungen wegen erzihlt
(vgl. Beer 2002: 160f.).

7 Wer ist nun Wampar, wer Fremder?

Wer ist ngaeng Wampar? — Die Frage wurde im
Laufe der letzten Jahrzehnte durch die Zunahme der
Zahl von Nichtwampar in jedem Dorf von immer
groBerer Bedeutung. Die hiufigste Antwort darauf
ist allgemein: Wer das Kind von Wampar (ngaeng
Wampar naron) ist. Das Kind eines Wampar-Paares.
Eingeschrinkt kann diese Formulierung mit ngaeng
aber auch bedeuten: Wer das Kind eines Wampar-
Mannes ist. Denn ngaeng kann eben “Menschen”,
aber auch “Mann” bedeuten. Schon in voreuropéi-
scher Zeit gab es den Uberlieferungen nach Fille
von Frauen aus Nachbarstimmen, die in Kriegen
geraubt und dann von Wampar geheiratet wurden.
Deren Kinder wurden und werden eindeutig als

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©
Inhalts Im

Hans Fischer

Wampar betrachtet. Die Vaterschaft ist das starkere
Argument, da die Wampar eine im Ideal patriline-
are Verwandtschaftsorganisation haben. Sie driickt
sich in erster Linie in der Zurechnung zu den saga-
seg (Klans) aus. Ein Kind wird der sagaseg des Va-
ters zugerechnet.

Direkte Fragen danach, was einen Wampar aus-
mache, was also auller Kindschaft Merkmale eines
Wampar sind, hatten wenig Erfolg. Alle Antworten
auf dahin gehende Fragen waren durch Unsicher-
heit gekennzeichnet. Eine der Voraussetzungen fiir
eine Anerkennung als Wampar ist jedenfalls die Be-
herrschung der “Sprache”. Doch war schon die Tat-
sache, dass der Fragende selbst diese Frage even-
tuell auf Wampar stellte, verunsichernd. Und man
war sich bewusst, dass eine zunehmende Zahl von
Fremden Wampar spricht. Dabei geht es nicht um
praktische Fragen der Verstindigung, denn alle Er-
wachsenen und die Kinder im Schulalter beherr-
schen seit Jahrzehnten Pidgin.

Die Anlésse fiir Erwerb und Nutzung von Wam-
par sind unterschiedlich und abhéngig von vielen
Kriterien, sodass es wenige vollig iibereinstimmen-
de Fille gibt. Solche Fille betreffen im Extremen
ein Kind aus dem Nachbargebiet des Watut (dem
Missionsgebiet der Wampar) mit nahe verwandter
Sprache, das bereits als Kleinkind von einer Wam-
par-Familie “adoptiert” wurde und bei ihr in einem
Wampar-Dorf aufgewachsen ist. Dieses Kind be-
herrscht dann keine andere Sprache als Wampar.
Das andere Extrem wire ein Mann aus einem weit
entfernten Gebiet (etwa dem Hochland) mit nicht-
austronesischer Sprache, der erst als Erwachse-
ner zu den Wampar kam. Faktoren, die sich in der
Sprachbeherrschung auswirken konnen, sind Her-
kunftsgebiet, urspriingliche Sprachzugehorigkeit,
Gebiet und Umgebung des Aufwachsens, Herkunft
des Elternpaares, Art der Beziehung (Adoption,
Ehe, Arbeitsbeziehung), Dauer des Aufenthalts und
der Beziehung, Arbeits- und Wohnort. Im Folgen-
den sollen einige Beispielsfille zur Frage der Spra-
chenbeherrschung im Dorf Gabsongkeg dies ver-
deutlichen:

— Eine Adzera-Frau, verheiratet mit einem Wam-
par: Sie kann Wampar, er Adzera. Sind sie mit
Verwandten des Mannes zusammen, sprechen
sie Wampar. Sollen die anderen Wampar sie
nicht verstehen, Adzera.

— Eine andere Adzera-Frau, verheiratet mit einem
Wampar: Sie kann Wampar verstehen, aber nicht
sprechen. Thre Kinder sind zweisprachig aufge-
wachsen.

— FEin Adzera-Mann, verheiratet mit einer Wampar-
Frau: Nach Angaben seiner Frau konne er Wam-

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

Wir und die anderen

par, sei aber zu schiichtern, es zu sprechen und
spriche es nur, wenn er etwas (Alkohol) getrun-
ken habe.

— Eine Menyamya (Anga)-Frau, verheiratet mit
einem Wampar: Sie beherrscht nur einzelne Wor-
ter, kann insgesamt nicht Wampar sprechen, aber
verstehen. Thre dlteren Kinder beherrschen so-
wohl Wampar als auch die Sprache der Mutter
(Ambeli). In der Familie wird gewohnlich Pidgin
gesprochen.

— FEin Wampar-Mann, verheiratetet mit einer Frau
aus Mumeng: Er kann selbst nicht perfekt Wam-
par, weil er schon von einer fremden Frau auf-
gezogen wurde. Sie sprechen teils (schlechtes)
Wampar, teils Pidgin.

Es tauchen auch immer wieder die gleichen Fest-
stellungen auf: So gestanden eingeheiratete Frem-
de meist Probleme beim Sprechen von Wampar ein,
Minner wie Frauen erkldrten jedoch eindeutig, sie
konnten es verstehen. Zwei mit Wampar-Ménnern
schon seit Jahrzehnten verheiratete Frauen erlduter-
ten, es sei gut, dass sie Wampar perfekt verstiinden,
weil dann die anderen Dorfbewohner nicht schlecht
tiber sie reden konnten. Man sollte aber nicht Wam-
par sprechen, wenn man es nicht richtig beherrsche,
sonst lachten und spotteten die anderen. Man spricht
andererseits als Wampar in der Sprache des frem-
den Partners, wenn andere es nicht verstehen sollen.
Zum Teil lernen Wampar deshalb auch die Sprache
des fremdsprachigen Partners. Kinder lernen meist
die Sprachen beider Elternteile.

Einige Feststellungen aus teilnehmender Beob-
achtung und direkten Nachfragen sind noch von Be-
deutung: Nicht ein einziges Mal wurde beobachtet,
dass man sich iiber eine fremde Sprache lustig ge-
macht oder sie negativ beurteilt hitte. Allgemeine
Aussagen iiber Fremde sind solche wie: Ngaeng ya-
ner ewaren rafen, was wortlich heifit, “Die Fremden
verbergen ihre Sprache”. Gemeint ist tatsédchlich:
Sie sprechen eine (den Wampar) unverstiandliche
Sprache. Umgekehrt versteht man, dass das Spre-
chen einer fremden Sprache mit Problemen ver-
bunden ist. So formuliert man adedeas a dzob, was
wortlich zu libersetzen ist mit “ich biege die Spra-
che”. Das Verb dedeas-eran bedeutet in verschiede-
nen Zusammenhingen etwa “Gras biegen”, “Klei-
dung zusammenpressen” oder heute auch “biigeln”.

Das zweite genannte Merkmal auf die Frage,
was denn die Merkmale eines ‘“Wampar” seien,
waren “Sitten” (gewohnlich auf Pidgin kastom oder
fesin). Aber auch hier gab es erhebliche Unsicher-
heiten. Denn viele Sitten der Wampar haben auch
andere Gruppen — und die meisten alten Sitten sind
langst aufgegeben und vielfach (besonders von Jiin-

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©
Inhalts Im

357

geren) vergessen. Sehr allgemein driickte man aus,
ein Wampar sei jemand, der sich “richtig verhalte”,
“wie ein Wampar”’; also nicht auffillig abweichend.

Ich gehe im Folgenden von einem der aufgenom-
menen Fille aus. Von einer Familie in Gabsongkeg
wurde ein Junge vom benachbarten Watut aufge-
zogen, “wie ein Wampar”, wie es hiel. Der Fami-
lienvorstand war Missionshelfer am unteren Watut
gewesen. Ein solches “Aufziehen” (taoran etse —
“sich um etwas kiimmern”) ist durchaus héufig und
wird heute auf Pidgin teils als lukatim, teils schon
als adoptim bezeichnet. Der Junge und spéter junge
Mann sprach nur Wampar und wurde dem Klan sei-
nes “Vaters” zugerechnet. Er heiratete ein Méadchen
aus dem Dorf, was seine Position und Zurechnung
noch weiter festigte (Fischer 1975: 67 ff.).

Nachfragen im Jahr 2009 ergaben, dass diese
Ehe inzwischen geschieden war. Der junge Mann
hatte im Hochland gearbeitet und eine Frau von dort
geheiratet. Mit ihr kam er schlieflich nach Gab-
songkeg zuriick und lebte nun wieder hier. Im Dorf
horte ich zunéchst, dass er unter diesen Umstidnden
kein Wampar mehr sei. Das war die Auffassung der
Verwandtschaft seiner geschiedenen Wampar-Frau.
Anders die Familie, in der er aufgezogen worden
war: Fiur sie war er noch immer einer der ihren, ein
Sohn, ein Bruder, ein Wampar. Geborene Wampar,
die auBerhalb des Stammesgebietes leben, blieben
ja auch Wampar. Jedenfalls so lange, wie man ihre
Riickkehr erwartet. Fremde jedoch, selbst wenn sie
von Wampar aufgezogen wurden, mit Wampar ver-
heiratet sind oder waren, aber nicht mehr im Stam-
mesgebiet leben, konnen dann wieder als ngaeng
yaner verstanden werden.

Fiir einen Fremden, wie das Beispiel zeigt, aber
auch innerhalb der Wampar scheint Aufziehen tat-
sédchlich als eine Form der Adoption verstanden zu
werden. So gab es den Fall, dass ein in einer Familie
aufgezogener, tiberhaupt nicht verwandter (aus ei-
nem anderen Klan stammender) junger Mann (ein
Wampar) eine Tochter dieser Familie nicht heiraten
durfte. Beide wollten es, doch es wurde verhindert
mit eben der Begriindung, er sei ja in dieser Familie
aufgezogen worden und daher “ein Bruder”.

Deutlich wird aber auch, dass es unterschiedliche
Beurteilungen in allen Einzelfillen geben kann. Un-
terschiedliche Interessen, Einstellungen und Erfah-
rungen Einzelner spielen dabei jeweils eine Rolle.
Selbst bei eindeutig als Sohne von Wampar-Eltern
Geborenen beginnt man sich zu fragen, ob sie noch
Wampar sind, wenn sie in anderen Gebieten leben,
mit Fremden verheiratet sind und vielleicht nicht
einmal mehr ihr Heimatdorf besuchen. Das ist we-
niger ein Problem bei Frauen, die Fremde geheiratet
haben, als bei Midnnern. Denn bei ihnen hat es auch

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

358

mit Rechten an Land zu tun. An Auseinandersetzun-
gen um Einzelfille und von direkt Befragten lassen
sich also die wichtigsten der Kriterien fiir die Aner-
kennung Fremder als ngaeng / afi Wampar erkennen
(s.a. Fischer 2002: 74):

1) Zunichst werden Angehorige von direkten
Nachbarethnien — an erster Stelle aber die von den
Wampar seit den zwanziger Jahren missionierten
Watut — leichter als Wampar akzeptiert als Angeho-
rige entfernterer und fremderer Ethnien.

2) Aufgezogen werden schon als Kind in einer
Wampar-Familie ist dafiir eine der giinstigsten Vor-
aussetzungen iiberhaupt.

3) Ausdriickliche Selbstzuordnung.

4) Perfekte Beherrschung des dzob Wampar.

5) Heirat innerhalb der Wampar.

6) Leben im Dorf oder die klare Absicht, aus der
Fremde zuriickzukehren.

7) Zusammenarbeit mit den anderen Dorfbewoh-
nern, und schlielich

8) ein positives (streitfreies) Verhiltnis zu anderen.

Wenn jemand als Wampar anerkannt wird,
stellt sich auch die Frage, ob ein Fremder einem
Klan — einer sagaseg — zugerechnet wird. Die sa-
gaseg sind patrilinear, exogam und haben Namen
wie etwa Montar, Feref, Dzeag a ntson oder Owang
rompon. Das System der sagaseg hatte ich bereits
1971/72 eingehender untersucht und dariiber publi-
ziert (1975: Kap. 5; 161-188). So nahm ich hier-
zu auch folgende Aussage auf: Ngaeng Montar on-
gan emot a ngaeng Feref ongan naron, da ban imu
faring, da ban emen a sagaseg Feref — “Wenn ein
Mann von Montar ein Kind eines Mannes von Feref
aufzieht, dann gehort es zur sagaseg Feref, wenn es
grof3 ist” (Fischer 1975: 166). Innerhalb der Wam-
par wird hier also die biologische Abstammung als
wichtiger angegeben als das Aufziehen. Wenn auf-
gezogene (“adoptierte”) fremde Kinder als Wampar
verstanden werden, werden sie dem Klan ihres Ad-
optivvaters zugerechnet.

1976 unterhielt ich mich iiber dieses Thema in
Gabsongkeg. Es ging um Eroms Schwiegersohn
Timi, der von Sio stammte (Zensus in Fischer 1975:
376). Man erklirte einstimmig, der eingeheiratete
Timi und seine Kinder gehorten ihrem Klan Montar
an. Er sei ja zu ihnen gekommen und bleibe bei ih-
nen. — Er heiratete eine Frau des Klans Montar. Die
Tatsache, dass er damit eigentlich ja eine Frau des
“eigenen” Klans geheiratet hatte, schien ihnen nicht
bewusst zu sein oder keine Rolle zu spielen. Yang-
ka, zu der Zeit der wichtigste und einflussreichs-
te Mann im Dorf Gabsongkeg (Fischer 1975: 389),
war es, der erlduterte, dass etwa uneheliche Kinder

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©

Hans Fischer

der sagaseg des leiblichen Vaters zuzurechnen sei-
en. Sei der Vater unbekannt, dann seien die Kinder
eben der sagaseg der Mutter zuzuordnen. Hier tau-
chen also durchaus nicht ausschlieBlich patrilineare
Zurechnungen auf.

Dabei muss beriicksichtigt werden, dass die sa-
gaseg vor der Missionierung auch religiose Zusam-
menhénge aufwiesen. So gab (und in der Erinnerung
einiger Befragter “gibt”) es fiir jeden Klan rop. Das
sind Geisterplitze, zu denen nach alten Vorstellun-
gen die Geister der Verstorbenen dieses Klans gehen
und bleiben. Nach der Missionierung und dem Be-
ginn der Taufen in den zwanziger Jahren scheinen
diese Zusammenhinge zwar von Alteren (und inte-
ressierten Jiingeren) erinnert zu werden, Folgerun-
gen daraus konnten aber schon in den achtziger Jah-
ren nicht mehr festgestellt werden (zum System der
sagaseg und der Geisterplitze rop vgl. Fischer 1975:
Kap. 5; p. 485: Karte 8 [Verbreitung der rop...]).

8 Mission und Kirche

1988 beschloss die lutherische Kirchengemeinde,
Angehorige von Nachbargruppen, die zum gleichen
circuit gehorten, diirften aus christlichen Griinden
nicht mehr ngaeng yaner genannt werden. Das be-
traf die Watut, Adzera, Erap, Yalu und Butibam. Als
Grund wurde genannt, dass eine solche Benennung
friiher bedeutet hitte, man diirfe sie erschlagen.
Leute anderer Herkunft, etwa Sepik, Chimbu, Tolai
oder Papua, sollten nach ihren Herkunftsorten be-
nannt werden. Das Argument gegen ngaeng yaner
galt fiir sie nicht. Tatséchlich kannte man diese ent-
fernten Gebiete ja frither nicht und hatte keine krie-
gerischen Auseinandersetzungen mit ihnen.
Wihrend keines einzigen Forschungsaufenthaltes
der letzten Jahrzehnte bin ich irgendwelchen negati-
ven AuBerungen zu Nichtlutheranern begegnet. Die
Religions- oder Konfessionszugehorigkeit scheint
kaum fiir unterscheidend gehalten zu werden. Das
wird auch deutlich bei interethnischen Ehen, in de-
nen die Nichtwampar-Partner einer anderen Kon-
fession angehdren. Wampar, die mit Katholiken ver-
heiratet sind, erkldrten alle, da sei ja kein groBer
Unterschied. Umgekehrt dullerten sich so auch ka-
tholische Fremde im Dorf. Man gehe auch in die
Kirche bzw. Gottesdienste des Partners. Nur in ei-
nem einzigen Fall liefen sich gewisse Unstimmig-
keiten feststellen (Beer, Notizen 1999/2000). Eine
mit einem Adventisten aus Goroka verheiratete
Wampar-Frau erklérte, sie sei mit ihm verheiratet,
aber nicht in seiner Kirche. Das ginge nicht als Lu-
theranerin. Doch auch in diesem Fall fielen keine
negativen oder abwertenden Bemerkungen.

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist

its Im fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

Wir und die anderen

Erst in den letzten Jahrzehnten finden sich zu-
nehmend Vertreter einer Reihe von Sekten und
Glaubensgemeinschaften — Mormonen, Adventis-
ten, Revival Church — im Wampar-Gebiet, vor allem
am Highlands Highway. Mehrere Wampar meinten
in Gesprichen allerdings, diese Kirchen seien doch
nur Deckmintelchen. Tatsdchlich gehe es den Frem-
den dabei darum, hier Geschifte zu machen, vor al-
lem mit Kakao und Hiihnern.

9 Ethnografische Probleme kulturellen
Wandels

Schon in den frithen neunziger Jahren und zuletzt
2009 wurde immer wieder die zunehmend unein-
heitliche Zuordnung, Benennung und auch Bewer-
tung der eigenen wie auch der fremder Ethnien
festgestellt. Wie sehr Zuordnungen sich veridndern,
situationsabhingig, individuell unterschiedlich wer-
den, zeigen auch die neueren Untersuchungen von
Doris Bacalzo Schworer (2011) an Schulkindern im
Dorf Dzifasing. Nicht nur ist dies ein Dorf mit be-
sonders intensiven Auflenkontakten, da es direkt am
Highlands Highway liegt, Fremde im Dorf und in-
terethnische Ehen werden auch hier immer héufiger
sowie zunehmend auch Ehen von Kindern aus sol-
chen Ehen. Namengebung, unterschiedliche Rechte
in Ethnien der jeweiligen Elternteile, Besuche und
Wohnen an Herkunftsorten des jeweils anderen El-
ternteils werden immer individueller. Je nach Vorteil
werden traditionelle Rechtsauffassungen der Wam-
par oder anderer Ethnien genutzt. Ob man selbst
sich als Wampar auffasst, hiangt bei manchen Per-
sonen vom jeweiligen Aufenthaltsort ab.

Jede ethnografische Darstellung wird damit
immer stdrker nicht nur durch die Interessen und
Fragestellungen des Untersuchenden, sondern vor
allem durch Ort und Zeit, durch zufillige Beobach-
tungen und jeweilige Befragte bestimmt. Nicht zu-
letzt auch durch staatliche Regeln und Gesetze.

Zitierte Literatur

Bacalzo Schworer, Doris
2011 Processes of Becoming. Transcultural Socialization and
Childhood among the Wampar. TSANTSA 16: 154-158.

Beer, Bettina

2002 Korperkonzepte, interethnische Beziehungen und Ras-
sismustheorien. Eine kulturvergleichende Untersuchung.
Berlin: Dietrich Reimer Verlag. (Kulturanalysen, 4)

2006a Interethnic Marriages. Changing Rules and Shifting
Boundaries among the Wampar of Papua New Guinea.
In: B. Waldis and R. Byron (eds.), Migration and Mar-
riage. Heterogamy and Homogamy in a Changing World;

Anthropos 110.2015

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©
Inhalts Im 0

359

pp- 20-39. Miinster: Lit Verlag. (Freiburger Sozialanthro-
pologische Studien, 14)
2006b Stonhet and Yelotop. Body Images, Physical Markers, and
Definitions of Ethnic Boundaries in Papua New Guinea.
Anthropological Forum 16/2: 105-122.
Buying Betel and Selling Sex. Contested Boundaries,
Risk Milieus, and Discourses about HIV/AIDS in the
Markham Valley, Papua New Guinea. In: L. Butt and R.
Eves (eds.), Making Sense of AIDS. Culture, Sexuality,
and Power in Melanesia; pp. 97-115. Honolulu: Univer-
sity of Hawai’i Press.
Interethnische Beziehungen und Transkulturelle Ver-
wandtschaft an einem Beispiel aus Papua-Neuguinea.
In: E. Alber, B. Beer, J. Pauli und M. Schnegg (Hrsg.),
Verwandtschaft heute. Positionen, Ergebnisse und Per-
spektiven; pp. 145—171. Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

2008

2010

Beer, Bettina und Christiana Liitkes

2004 Schonheit und Kérperschmuck bei den Wampar. In: Bir-
gitta Huse (Hrsg.), von Kopf bis Fuf3. Ein Handbuch rund
um den Korper, Kleidung und Schmuck fiir die interkul-
turelle Unterrichtspraxis. Miinster: Waxmann; pp. 137—
143. (Gegenbilder, 4)

Fischer, Hans

1966 Cargo-ldeen. Anthropos 61: 49-97.

1975 Gabsongkeg *71. Verwandtschaft, Siedlung und Landbe-
sitz in einem Dorf in Neuguinea. Miinchen: Kommissi-
onsverlag Klaus Renner. (Hamburger Reihe zur Kultur-
und Sprachwissenschaft, 10)

Heilserwartung. Geister, Medien und Traumer in Neugui-
nea. Frankfurt: Campus Verlag.

Weille und Wilde. Erste Kontakte und Anfiange der Mis-
sion. Berlin: Dietrich Reimer Verlag. (Materialien zur
Kultur der Wampar, Papua New Guinea, 1)

Geister und Menschen. Mythen, Mirchen und neue Ge-
schichten. Berlin: Dietrich Reimer Verlag. (Materialien
zur Kultur der Wampar, Papua New Guinea, 2)

Der Haushalt des Darius. Uber die Ethnographie von
Haushalten. Berlin: Dietrich Reimer Verlag. (Materialien
zur Kultur der Wampar, Papua New Guinea, 3)

Worter und Wandel. Ethnographische Zuginge iiber die
Sprache. Berlin: Dietrich Reimer Verlag. (Materialien zur
Kultur der Wampar, Papua New Guinea, 7)

Griber, Kreuze und Inschriften. Ein Friedhof in Neu-
guinea. Berlin: Dietrich Reimer Verlag. (Materialien zur
Kultur der Wampar, Papua New Guinea, 8)

Woher wir kamen. Moderne Elemente zur Herkunfts-
geschichte der Wampar, Papua-Neuguinea. Sociologus
63/1-2: 125-145.

1987

1992

1994

1996

2000

2002

2013

Fischer, Hans (Hrsg.)

1978 Wampar. Berichte iiber die alte Kultur eines Stammes in
Papua New Guinea. Bremen: Selbstverlag des Museums.
(Veroffentlichungen aus dem Ubersee-Museum Bremen,
Reihe G: Bremer Siidpazifik-Archiv, 2)

Jesaja Kingasa

1976 [Vortrag iiber erste Kontakte der Wampar mit Weillen.
Pidgin]. Journal of the Morobe District Historical Soci-
ety 3/3: 21-29.

Kramp, Rita

1999  Familienplanung in Gabensis. Fertilititswandel aus eth-
nographischer Sicht. Berlin: Dietrich Reimer Verlag.
(Materialien zur Kultur der Wampar, Papua New Gui-
nea, 6)

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

360

Lienert, Heide

1980 Heirat und Verwandtschaft in Ngasawapum. Auswertung
von Feldforschungsergebnissen. Hamburg. [Unveroffentl.
Magisterarbeit]

Liitkes, Christiana

1999 GOM. Arbeit und ihre Bedeutung bei den Wampar im
Dorf Tararan, Papua-Neuguinea. Miinster: Waxmann.
(Internationale Hochschulschriften, 312)

Panzer, Karl
1917 Garagab egerenon Anutu imuam en adzob egereneran.

216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:24. ©
Inhalts Im 0

Hans Fischer

Garafu wampar apapir en asingingiseran. Gabmadzung.
[Gedruckt in der Neuendettelsauer Missionsdruckerei,
Logaweng-Neuguinea; 64 S.]

Streicher, J. F.

1982 Jabém-English Dictionary. (Revised by J.F. Streicher.)
Canberra: Dept. of Linguistics, Reserach School of Pa-
cific Studies, Australian National University. (Pacific
Linguistics / Series C, 68) [Reproduction of the Jabém-
Deutsch Worterbuch, compiled by Rev. H. Zahn, 1917
Logaweng, Neuguinea]

Anthropos 110.2015

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-343

