Die Kapitel iiber Straf- und iiber Prozefirecht wurden teilweise erweitert (Straf- und Straf-
prozeflirecht) oder geindert (Zivilprozefirecht). Wichtigste Gesetzes-Anderungen und
-Neuregelungen sind im Strafrecht das Gesetz Nr. 1490 vom 3. 10. 1971 zur Anderung des
TStGB, im Prozefirecht das Rechtsanwalts-Gesetz Nr. 1136 vom 19. 3. 1969, das Nota-
riats-Gesetz Nr. 1512 vom 18. 1. 1972 und das Gesetz Nr. 1730 iiber den Kassationshof vom
16. 5. 1973.
Im Anhang findet sich eine gegeniiber der Erstauflage leider nur unwesentlich erweiterte
Auswahlbibliographie englischsprachiger Aufsatz- und Buchtitel zum tiirkischen Recht, ein
tirkisch-englisches Glossar der wichtigsten im Text erscheinenden juristischen Termini und
ein Sachregister.
Insgesamt wird das Buch dem eingangs erwihnten Wunsch seiner Herausgeber, mit den
Grundziigen des tiirkischen Rechts vertraut zu machen, gerecht. Uber den Rahmen dieser
Einfithrung hinausgehende Detailfragen wird man allerdings auch mit Hilfe der o. g. Aus-
wahlbibliographie kaum lésen konnen.

Otmar Oehring

GenG Wu
Die Staatslehre des Han Fei

Ein Beitrag zur chinesischen Idee der Staatsrison, Forschungen aus Staat und Recht, Band 44
Springer-Verlag, Wien, New York 1978, VII, 108 S. 48,- DM

Han Fei, gest. 233 v. u. Z., istder Hauptvertreter der ,,Legalisten®, einer Philosophenschu-
le, deren Ideen zur Herausbildung des chinesischen Kaiserreiches mit seiner zentralisierten
Biirokratie bedeutend beigetragen haben. Offizielle Staatsdoktrin war zwar seit dem Jahr-
hundert vor der Zeitwende der Konfuzianismus, der die Herrschaft von Kaiser und Beamten
als moralisch vorbildliches Walten einer Elite legitimiert sah, die sich durch allseitige person-
liche Vervollkommnung auszeichnen sollte. In der Praxis jedoch war kein Staatswesen durch
bloflen Anstand und den Appell an verantwortungsbewufltes Verhalten zu kontrollieren.
Die legalistische Schule forderte demgegeniiber, prononciert antikonfuzianisch, die Hand-
habung von Strafgesetz und Herrschaftstechniken—z. B. den Einsatz von Beamten—und das
Ausspielen der eigenen Machtstellung als Instrumente in Handen des Herrschers im Hin-
blick auf Stabilitit und Erweiterung autokratischer Herrschaft. Tatsichlich gelang unter le-
galistischem Einflufl die Errichtung des ersten chinesischen Grofireichs (Ch’in-Dynastie,
221-207), deren Institutionen auch im sich fortan konfuzianisch legitimierenden Kaiserreich
iiber zwei Jahrtausende hinweg beibehalten und fortentwickelt wurden, wihrend die legali-
stische Ideologie, die die kaiserliche Despotie unverbliimt beim Namen nannte, geschmiht
wurde. Durch die in der Volksrepublick China in den Jahren 19731975 inszenierte Anti-
Konfuzius-Kampagne wurde jiingst auch eine auflerchinesische Offentlichkeit auf diesen
Gegensatz zwischen Konfuzianismus und Legalismus aufmerksam. Informationen iiber den
Legalismus sind fiir den interessierten Nicht-Sinologen jedoch nichtleicht zu erhalten. Zwar
ist eine vollstindige englische Ubersetzung der Schriften Han Feis schon vor Jahrzehnten er-
stellt worden (Liao, W. K.: The Complete Works of Han Fei Tzu. 2 Vols., London 1939 und
1959), doch blieben die meisten deutschsprachigen Darstellungen zu Han Fei bzw. allge-
mein zum Legalismus in sinologischer Fachliteratur verborgen. Groflere Verbreitung diirfte
wohl nur Arthur Waleys ,,Lebensweisheit im Alten China“ erhalten haben, das 1974 als Ta-
schenbuch neu aufgelegt wurde. Waleys Darstellung — die Legalisten heifien bei ihm ,,Reali-
sten“ —ist jedoch nicht mehr ganz auf der Hohe der Zeit. So ist es a prima vista nur zu begrii-
flen, wenn ein nicht auf Sinologika spezialisierter wissenschaftlicher Verlag es unternimmt,

86

17.01.2026, 19:23:08. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-1-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese Liicke zu fiillen, Das Geleitwort mit einer Lobeshymne auf den Verfasser und die Ein-
leitung wecken zusitzliche Erwartungen, denn Wu Geng beabsichtigt mit seinem Buch nicht

nur eine Darstellung von Han Feis Staatslehre. Die Hauptaufgabe besteht fiir ihn vielmehr
darin, ,,Han Feis Staatslehre in den chinesischen geistesgeschichtlichen Zusammenhang zu

riicken, aus dem heraus sie erst vollstindig verstanden werden kann*“. Zum zweiten soll Han
Fei abendlindischen Denkern ,,wie Macchiavelli, Hobbes u. a.* gegeniibergestellt werden
(. 1).

Das Buch bleibt jedoch nicht nur hinter den angegebenen Zielen weit zuriick. Was mit eini-

gem Wenn und Aber auf der Habenseite verbucht werden kann, ist einzig die Wiedergabe
der Hauptpunkte von Han Feis Staatslehre, in die derjenige Leser eine Einblick zu erhalten
vermag, dem es mit Hilfe von Vorkenntnissen in chinesischer Geschichte und Geistesge-

schichte gelingt, sich in der sachwidrig systematisierten, sprunghaften Darstellung und dem
Schlagwortgestriipp, das sich ihm alle paar Seiten in den Weg legt, zurechtfinden. Da die le-

galistische Philosophie in der sinologischen Sekundarliteratur jedoch bereits vielfach behan-
delt wurde, liegt in einer neuerlichen Wiedergabe dieser Philosophie kein grofles Verdienst.
Bemerkenswert an dem Buch ist etwas anderes: der Widerspruch zwischen einer im Ansatz
nicht uninteressanten Darstellungskonzeption und der Unfihigkeit des Autors, mit seinem
Thema zurechtzukommen. Die Konzeption: Wu Geng versucht, Han Feis Lehre nicht ge-
mif deren innerer Systematik darzustellen, sondern Begriffe und Fragen neuzeitlich-westli-

cher Philosophie und Staatslehre als Richtschnur zu nehmen. Kapitel- und Abschnitt-Uber-
schriftenlauten daher: ,,Kosmologie*, ,,Rechtsphilosophie®, ,,Gesellschaftslehre*, ,,Men-

schenbild®, ,,Der Zweck des Staates®, ,,Die Rechtfertigung des Staates und des Wider-

standsrechtes®, ,,Die Staatsrison®, ,,Die Wirtschafts- und Soziallehre*, ,,Regierungsme-
thoden nach Han Fei“. Dieser Vorgehensweise liegt offenbar der Wunsch zugrunde, dem

europiischen Leser ,,den wissenschaftlichen Wert und die Zeitlosigkeit der Staatslehre von
Han Fei besser verstindlich zu machen® (S. 1). Soll eine solche Vorgehensweise Erfolg ha-

ben, miifite das Lehrsystem Han Feis mit seiner inneren Logik dem Leser jedoch bereits be-

kannt sein oder Wus neuzeitlicher Systematik von vornherein entsprechen. Auchmiifite der
Autor stets sorgfiltig abwigen, ob nicht Auflerungen des untersuchten Staatsdenkers trotz

augenscheinlicher Analogien mit westlichen Staatslehren aufgrund unterschiedlichen histo-
rischen und kulturellen Kontextes auch unterschiedliche Funktionen zukommen, die die di-

rekte Vergleichbarkeitrelativieren. Wu Geng jedoch miflachtet beides. So'ist Han Feis Lehre

von den Gesetzen, die tiber Strafen und Belohnungen die Ordnung im Reich sicherstellen
sollen, auseinandergerissen und teils im Abschnitt iiber ,,Rechtsphilosophie®, teils im Kapi-

tel ,,Regierungsmethoden‘ untergebracht. In dhnlicher Weise sind seine Auflerungen zur
Geschichte verstreut auf den Abschnitt ,,Der historische Relativismus* und das Kapitel
»»Der Ursprung des Staates*. Das Kapitel iiber ,,Staatsrason* zielt dagegen ins Leere: Bei

Han Fei gibt es einen entsprechenden Begriff gar nicht. So ist ,,die Idee der Staatsrison im
System des Han Fei“ (S. 69) im wesentlichen Wu Gengs eigene Konstruktion. Unsinnig ist
auch, daff von den Einfliissen anderer Philosophenschulen auf den Legalismus die Rede ist
(Kap. 2), bevor dieser iiberhaupt erklirt wurde. Dann der exzessive Gebrauch von Schlag-
worten: Shang Yang, ein vorldufer Han Felis, ,,fiihrte eine Art terroristischen Militarismus*

(S. 8), Han Fei sei ,,politischer Absolutist* (S. 16), Lao Tzu ,,ist als Anarchist beriihmt ge-

worden® (ibid.) und erscheint als der ,,originellste Amoralist* (S. 19), kann aber gleichzeitig
,»als der Griinder des chinesischen Liberalismus bezeichnet werden* (S. 71), denn er ,,pre-

digte die Lehre von Nicht-Regieren in dem Sinn, wie die Liberalisten John Locke und Adam
Smith die Begriffe verstehen (S. 18). Das ist Zeitlosigkeit aus der Retorte, bar jeder Signifi-

kanz.

87

17.01.2026, 19:23:08. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-1-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auch mit Wu Gengs Geschichtskenntnissen ist kein Staat zu machen: Eine Adoptivmonar-
chie, als ,,Staatsform des antiken China‘ (S. 60) vorgestellt, ist so wenig historisch wie die
Erschaffung der Welt in sechs Tagen; die ,,Aufgaben des Staates* im 2. Jtsd. v. u. Z., deren
wichtigste ,,Geisterkult und Verteidigung‘ gewesen sein sollen, waren nicht ,,sehr gering*
(S. 68), sondern besonders durch Fiihrung des Kalenders von grofier Bedeutung fiir den Ak-
kerbau und damit fiir das Staatsganze; das Tao-te-ching (,, Tao-te-king*) ist nicht das einzige
Werk des Lao Tzu (S. 25), sondern iiberhaupt nicht das Werk dieser historisch nicht einmal
gesicherten Person; es trifft weder zu, dafl Han Feis ,,rechtspositivistische Betrachtung . . .
eine revolutionire” war (S. 29), denn sie wurde ein Jahrhundert zuvor schon von Shang
Yang angestellt, noch stimmt es, daf§ ,,in seinem Zeitalter die von den Konfuzianern gepre-
digte Lehre ,Regieren mit Riten (Li) vorherrschte* (S. 29 £.): Der Konfuzianismus war da-
mals nur eine Schule unter vielen. Angeblich verfechten die Konfuzianer ,,die Einrichtung
des Kollektiveigentums®, wofiir das sogenannte Neunfeldersystem als Indiz genannt wird
(S. 72). Und auch Shang Yang habe eine Ackerbaupolitik verwirklicht, ,,die von kollektivi-
stischen Gedanken geleitet war* (S. 74). Shang Yang jedoch ist gerade mit seiner Abschaf-
fung des Neunfeldersystems in die Annalen eingegangen. Zu zahllosen historischen Unrich-
tigkeiten gesellt sich noch eine mangelnde Kenntnis einschligiger Sekundirliteratur. Die
deutschen und englischen Werke, auf die Wu Geng sich stiitzt, stammen fast ausnahmslos
aus der Zeit vor dem 2. Weltkrieg. Es stimmt beispielsweise nicht, dafl sich die ,,westlichen
Sinologen . . . bisher noch kaum mit der Frage beschiftigt (haben), wieso Han Fei und
seine Schule eine direkte und enge Verbindung mit dem Taoismus hatte* (S. 19). So haben
sich Creel (,,On the origin of Wu-wei‘ und ,,The Fa-chia: ,Legalists‘ or ,Administrators‘?*)
und Vandermeersch (,,La formation du légisme*) ausfiihrlich mit diesen Fragen befafit. Wu
Gengs iiberholter Forschungsstand machtsich denn auch wiederholt bemerkbar, z. B. wenn
s»ywu-wei* (,,Nicht-Handeln*) falschlich als ein von Lao Tzu geschaffener Begriff ausgege-
ben wird (S. 78), vor allem aber, wenn es um das Aufzeigen geistesgeschichtlicher Zusam-
menhinge geht: Der Autor, da ungeniigend informiert, hilt sie fiir ,,schwer zu bestimmen*
(S. 23) und duflert sich unverbindlich, wo klare Aussagen méglich wiren.

Schon aufgrund der genannten Mingel - unzureichende Sach- und Literaturkenntnis, unkri-
tisches Schwelgen in historischen Analogien - ist klar, daf} der Autor seine selbstgesteckten
Ziele nicht erreichen konnte. Zu einem wahren Argernis wird Wu Gengs Buch jedoch aus
noch anderen Griinden: Es ist sein leichtfertiger Umgang mit Quellenzitaten, die er, sicher
in guter Absicht, allenthalben als Belege und Illustrationen anfiihrt. Die Rede sei hier nicht
von den offensichtlichen Fehldeutungen wie der zum Zitat auf S. 73 oben, das schildert, wie
im goldenen Altertum jeder sein Auskommen hatte: Wu dient es als Beleg dafiir, dafl der
Konfuzianismus ,,eine soziale Gesetzgebung im modernen Sinn fiir die Wohlfahrt der Be-
volkerung* forderte. Gravierender schon sind die Fille, wo die Fehldeutung eines Zitats nur
durch Kenntnis des Kontextes, dem sie entnommen wurden, erhellt wird — z. B. die Zitate
aufS. 87 f., diekeinesfalls beweisen, dafl Han Fei bereits Praxisferneals Nachteil der Zentra-
lisation erkannte. Argerlich, weil fiir Nicht-Sinologen nicht durchschaubar, ist auch, daff
Wu die Zitate nicht tibersetzt, sondern nach Gutdiinken, fehlerhaft und oft noch unver-
stindlich paraphrasiert. So gibt er aufS. 37 ,,Strafe* (hsing) mit ,,Beschuldigter* wieder; im
Zusammenhang: ,,Es gibt keine Ausnahme fiir einen Beschuldigten, obwohl er ein Grofibe-
amter ist; es gibt keine Ausnahme fiir einen Belohnungstriger, obwohl er ein niedriger
Mensch ist.” Das gleiche in der englischen Han-Fei-Tzu-Ubersetzung: ,,Punishment for
fault never skips ministers, reward for good never misses commoners* (Liao, Bd. 1, S. 45).
Oder auf S. 43: ,,Wenn ein Staat Tag und Nacht errechnet, . . . fiihrt dies zum Unbheil.“
Gemeint ist: ,, Wenn ein Herrscher sich nach (von Wahrsagern bestimmten) giinstigen Daten

88

17.01.2026, 19:23:08. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-1-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

richtet . . . Mitunter stellen Wus Paraphrasen den urspriinglichen Sinn geradezu auf den

Kopf, z. B.: ,,Wenn nun jemand literarische Studien betreibt und die Kunst des Ackerbaus
beherrscht und dazu noch Reichtiimer besitzen kann . . . wem wiirde das nicht gefallen?*

(S. 11). Tatsichlich heiflt es: ,,Now, if those who cultivate refinement and learning and prac-

tice persuasion and eloquence get the fruits of wealth without the toil of tillage . . . then who
will not do the same?* (Liao, Bd. 2, S. 290). Wunderbarerweise aber ist gut die Hilfte der

von Wu angefiihrten Zitate lesbar und richtig tibersetzt: Er hat sie - in der Fufinote diskret
durch ein ,,vgl.* angedeutet — bei anderen abgeschrieben. Das Fehlen eines solchen Hin-
weises ist jedoch keine Gewihr dafiir, daf wir es mit einer Wu’schen Paraphrase zu tun ha-
ben. Das Zitat zu Anm. 18 auf S. 75 beispielsweise stammt aus E. J. Krokers Dissertation
,,Der Gedanke der Macht im Shang-kiin-shu*, S. 51; das Zitat auf S. 47 (zu Anm. 77) ist,

ebenfalls ohne Herkunftsangabe, demselben Werk entnommen (S. 50). Dabei kann das Op-
fer dieses Plagiats noch fiir Wus Verschwiegenheit dankbar sein: Das erstgenannte Zitat hat

bei Wu einen Hauptsatz eingebiifit. Nun hingen drei Nebensitze in der Luft. Auch Arthur
Waley wird mit Plagiaten beehrt: S. 20: ,,Der Taoismus lag eben in der Luft . . .“ etc. ist
iibernommen aus Waley, op. cit., S. 162. Peinlich fiir Wu diirfteauchnoch eine andere Stelle

sein: Das ZitataufS. 23, angeblich eine Stelle aus dem Buch Mo tzu (Brechts ,,Me Ti*), ist in
Wahrheit - ,,vgl. Waley, S. 157-158* — die von Waley in eigenen Worten gegebene Zusam-

menfassung einer Mo-tzu-Passage. Offenbar also hat sich Wu Geng nicht einmal die Miihe
gemacht, die von anderen iibernommenen Zitate im Original zu iiberpriifen.

Gut, dafl der Autor schon Professor ist. Einen Sinologie-Magister hitte er mit seinem Opus

nicht erwerben kénnen.
Hans-Wilm Schiitte

FriebricH WEHNER
Grundlagen einer mexikanischen Verfassungsgeschichte
Hamburger Gesellschaft fiir Vélkerrecht und Auswirtige Politik, Hamburg 1978 (Nr. 9 der

Beihefte zu ,,Verfassung und Recht in Ubersee®), 234 S., DM 45,-

Staat und Verfassung eines iiberseeischen Landes nicht von vornherein der eurozentristi-
schen Definitionsprirogative zu unterwerfen, vermeidet, die genuin eigene Geschichte und
Entwicklung vorhandener Rechtsinstitutionen als etwas Irregulires, Transitorisches, eben
schlechthin Unterentwickeltes zu behandeln, und erdffnet eine oft ungeahnte Dimension
des Verstehens fiir den heutigen Verfassungszustand eines Entwicklungslandes.

Der besondere Vorzug der hier zu besprechenden Arbeit von W. liegt darin, daf sie die vor-
kortesianische Zeit mit der Aztekenherrschaft in Zentralmexiko nicht als blofles Vorfeld der
spiteren, ,,eigentlichen®, d. h. spanisch-kolonialen Verfassungsgeschichte versteht, ge-
schweige sie ganz ausspart, sondern sie zum Beginn der mexikanischen Verfassungsge-
schichte nimmt, da die kulturelle Kontinuitit beider Epochen nicht unterbrochen war, viel-
mehr unentbehrliche Grundlage einer immer wieder beschworenen mexicanidad abzugeben
vermag. Jahrhunderte indianischer Staatlichkeit und anschlieflend dreihundert Jahre spa-
nisch-katholische Herrschaft lassen eine Mentalitit erwachsen, die die im protestantisch-an-
gloamerikanischen Umfeld entstandenen Institutionen, wie sie sich letztlich in der US-Ver-
fassung prisentieren, als Fremdkorper erscheinen lassen miissen (dazu W., S. 136 £.). Der
Versuch einer blinden Rezeption von Formen und Mechanismen, wie der der Gewaltentei-
lung, des Foderalismus oder des Parlamentarismus, ohne Anpassung an die ganz andersar-
tige Welt des Mexikanertums muflte vor diesem gewaltigen Hintergrund eigener Kulturge-
schichte scheitern.

89

17.01.2026, 19:23:08. Er—


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-1-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

