
Die Kapitel über Straf- und über Prozeßrecht wurden teilweise erweitert (Straf- und Straf­
prozeßrecht) oder geändert (Zivilprozeßrecht) . Wichtigste Gesetzes-Änderungen und 
-Neuregelungen sind im Strafrecht das Gesetz Nr. 1 490 vom 3 .  10 . 1 971  zur Änderung des 
TStGB, im Prozeßrecht das Rechtsanwalts-Gesetz Nr . 1 1 36 vom 1 9 .  3 .  1 969, das Nota­
riats-Gesetz Nr. 1 5 1 2  vom 1 8 .  1 .  1 972 und das Gesetz Nr. 1 730 über den Kassationshof vom 
16 .  5. 1 973 . 
Im Anhang findet sich eine gegenüber der Erstauflage leider nur unwesentlich erweiterte 
Auswahlbibliographie englischsprachiger Aufsatz- und Buchtitel zum türkischen Recht, ein 
türkisch-englisches Glossar der wichtigsten im Text erscheinenden juristischen Termini und 
ein Sachregister. 
Insgesamt wird das Buch dem eingangs erwähnten Wunsch seiner Herausgeber, mit den 
Grundzügen des türkischen Rechts vertraut zu machen, gerecht. über den Rahmen dieser 
Einführung hinausgehende Detailfragen wird man allerdings auch mit Hilfe der o. g. Aus­
wahlbibliographie kaum lösen können. 

Otmar Oehring 

GENG WU 
Die Staatslehre des Han Fei 
Ein Beitrag zur chinesischen Idee der Staatsräson, Forschungen aus Staat und Recht, Band 44 
Springer-Verlag, Wien, New York 1 978,  VII, 108 S. 48,- DM 

Han Fei, gest. 233 v. u. Z . ,  ist der Hauptvertreter der "Legalisten" , einer Philosophenschu­
le, deren Ideen zur Herausbildung des chinesischen Kaiserreiches mit seiner zentralisierten 
Bürokratie bedeutend beigetragen haben. Offizielle Staatsdoktrin war zwar seit dem Jahr­
hundert vor der Zeitwende der Konfuzianismus, der die Herrschaft von Kaiser und Beamten 
als moralisch vorbildliches Walten einer Elite legitimiert sah, die sich durch allseitige persön­
liche Vervollkommnung auszeichnen sollte . In der Praxis jedoch war kein Staatswesen durch 
bloßen Anstand und den Appell an verantwortungsbewußtes Verhalten zu kontrollieren. 
Die legalistische Schule forderte demgegenüber, prononciert antikonfuzianisch, die Hand­
habung von Strafgesetz und Herrschaftstechniken - z. B. den Einsatz von Beamten - und das 
Ausspielen der eigenen Machtstellung als Instrumente in Händen des Herrschers im Hin­
blick auf Stabilität und Erweiterung autokratischer Herrschaft. Tatsächlich gelang unter le­
galistischem Einfluß die Errichtung des ersten chinesischen Groß reichs (Ch' in-Dynastie, 
221-207) , deren Institutionen auch im sich fortan konfuzianisch legitimierenden Kaiserreich 
über zwei Jahrtausende hinweg beibehalten und fortentwickelt wurden, während die legali­
stische Ideologie, die die kaiserliche Despotie unverblümt beim Namen nannte, geschmäht 
wurde. Durch die in der Volksrepublick China in den Jahren 1 973-1975 inszenierte Anti­
Konfuzius-Kampagne wurde jüngst auch eine außerchinesische öffentlichkeit auf diesen 
Gegensatz zwischen Konfuzianismus und Legalismus aufmerksam. Informationen über den 
Legalismus sind für den interessierten Nicht-Sinologen jedoch nicht leicht zu erhalten. Zwar 
ist eine vollständige englische übersetzung der Schriften Han Feis schon vor Jahrzehnten er­
stellt worden (Liao, W. K . : The Complete Works of Han Fei Tzu. 2 Vols . ,  London 1939 und 
1959), doch blieben die meisten deutschsprachigen Darstellungen zu Han Fei bzw. allge­
mein zum Legalismus in sinologischer Fachliteratur verborgen. Größere Verbreitung dürfte 
wohl nur Arthur Waleys " Lebensweisheit im Alten China" erhalten haben, das 1 974 als Ta­
schenbuch neu aufgelegt wurde. Waleys Darstellung - die Legalisten heißen bei ihm "Reali­
sten" - ist jedoch nicht mehr ganz auf der Höhe der Zeit. So ist es a prima vista nur zu begrü­
ßen, wenn ein nicht auf Sinologika spezialisierter wissenschaftlicher Verlag es unternimmt, 

86 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-1-86 - am 17.01.2026, 19:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-1-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Lücke zu füllen, Das Geleitwort mit einer Lobeshymne auf den Verfasser und die Ein­
leitung wecken zusätzliche Erwartungen, denn Wu Geng beabsichtigt mit seinem Buch nicht 
nur eine Darstellung von Han Feis Staatslehre. Die Hauptaufgabe besteht für ihn vielmehr 
darin, "Han Feis Staatslehre in den chinesischen geistesgeschichtlichen Zusammenhang zu 
rücken, aus dem heraus sie erst vollständig verstanden werden kann". Zum zweiten soll Han 
Fei abendländischen Denkern " wie Macchiavelli, Hobbes u. a ." gegenübergestellt werden 
(5 .  1 ) .  
Das Buch bleibt jedoch nicht nur hinter den angegebenen Zielen weit zurück. Was mit eini� 

gern Wenn und Aber auf der Habenseite verbucht werden kann, ist einzig die Wiedergabe 
der Hauptpunkte von Han Feis Staatslehre, in die derjenige Leser eine Einblick zu erhalten 
vermag, dem es mit Hilfe von Vorkenntnissen in chinesischer Geschichte und Geistesge­
schichte gelingt, sich in der sachwidrig systematisierten, sprunghaften Darstellung und dem 
Schlagwortgestrüpp, das sich ihm alle paar Seiten in den Weg legt, zurechtfinden. Da die le­
galistische Philosophie in der sinologischen Sekundärliteratur jedoch bereits vielfach behan­
delt wurde, liegt in einer neuerlichen Wiedergabe dieser Philosophie kein großes Verdienst. 
Bemerkenswert an dem Buch ist etwas anderes : der Widerspruch zwischen einer im Ansatz 
nicht uninteressanten Darstellungskonzeption und der Unfähigkeit des Autors, mit seinem 
Thema zurechtzukommen. Die Konzeption : Wu Geng versucht, Han Feis Lehre nicht ge­
mäß deren innerer Systematik darzustellen, sondern Begriffe und Fragen neuzeitlich-westli­
cher Philosophie und Staatslehre als Richtschnur zu nehmen. Kapitel- und Abschnitt-über­
schriften lauten daher : " Kosmologie" , " Rechtsphilosophie" , " Gesellschaftslehre" ,  " Men­
schenbild", "Der Zweck des Staates", "Die Rechtfertigung des Staates und des Wider­
standsrechtes" , "Die Staatsräson" , "Die Wirtschafts- und Soziallehre" , "Regierungsrne­
thoden nach Han Fei" . Dieser Vorgehensweise liegt offenbar der Wunsch zugrunde, dem 
europäischen Leser "den wissenschaftlichen Wert und die Zeitlosigkeit der Staatslehre von 
Han Fei besser verständlich zu machen" (5. 1 ) .  Soll eine solche Vorgehensweise Erfolg ha­
ben, müßte das Lehrsystem Han Feis mit seiner inneren Logik dem Leser jedoch bereits be­
kannt sein oder Wus neuzeitlicher Systematik von vornherein entsprechen. Auch müßte der 
Autor stets sorgfältig abwägen, ob nicht Äußerungen des untersuchten Staatsdenkers trotz 
augenscheinlicher Analogien mit westlichen Staatslehren aufgrund unterschiedlichen histo­
rischen und kulturellen Kontextes auch unterschiedliche Funktionen zukommen, die die di­
rekte Vergleichbarkeit relativieren. Wu Geng jedoch mißachtet beides . So ist Han Feis Lehre 
von den Gesetzen, die über Strafen und Belohnungen die Ordnung im Reich sicherstellen 
sollen, auseinandergerissen und teils im Abschnitt über "Rechtsphilosophie" , teils im Kapi­
tel "Regierungsmethoden" untergebracht. In ähnlicher Weise sind seine Äußerungen zur 
Geschichte verstreut auf den Abschnitt "Der historische Relativismus" und das Kapitel 
"Der Ursprung des Staates" .  Das Kapitel über "Staatsräson" zielt dagegen ins Leere : Bei 
Han Fei gibt es einen entsprechenden Begriff gar nicht. So ist "die Idee der Staatsräson im 
System des Han Fei" (5. 69) im wesentlichen Wu Gengs eigene Konstruktion. Unsinnig ist 
auch, daß von den Einflüssen anderer Philosophenschulen auf den Legalismus die Rede ist 
(Kap.  2), bevor dieser überhaupt erklärt wurde. Dann der exzessive Gebrauch von Schlag­
worten : Shang Yang, ein vorläufer Han Feis , "führte eine Art terroristischen Militarismus" 
(5 . 8), Han Fei sei "politischer Absolutist" (5. 16), Lao Tzu "ist als Anarchist berühmt ge­
worden" (ibid . )  und erscheint als der "originellste Amoralist" (5 . 19) ,  kann aber gleichzeitig 
"als der Gründer des chinesischen Liberalismus bezeichnet werden" (5 . 7 1 ) ,  denn er "pre­
digte die Lehre von Nicht-Regieren in dem Sinn, wie die Liberalisten John Locke und Adam 
Smith die Begriffe verstehen" (5 .  1 8) .  Das ist Zeitlosigkeit aus der Retorte, bar jeder Signifi­
kanz. 

87 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-1-86 - am 17.01.2026, 19:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-1-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch mit Wu Gengs Geschichtskenntnissen ist kein Staat zu machen : Eine Adoptivmonar­
chie, als "Staatsform des antiken China" (S. 60) vorgestellt, ist so wenig historisch wie die 
Erschaffung der Welt in sechs Tagen ; die "Aufgaben des Staates" im 2. Jtsd. v. u. Z . ,  deren 
wichtigste "Geisterkult und Verteidigung" gewesen sein sollen, waren nicht "sehr gering" 
(S. 68),  sondern besonders durch Führung des Kalenders von großer Bedeutung für den Ak­
kerbau und damit für das Staatsganze ; das Tao-te-ching (" Tao-te-king") ist nicht das einzige 
Werk des Lao Tzu (S . 25) , sondern überhaupt nicht das Werk dieser historisch nicht einmal 
gesicherten Person ; es trifft weder zu, daß Han Feis "rechtspositivistische Betrachtung . . .  
eine revolutionäre" war (S. 29), denn sie wurde ein Jahrhundert zuvor schon von Shang 
Yang angestellt, noch stimmt es , daß "in seinem Zeitalter die von den Konfuzianern gepre­
digte Lehre ,Regieren mit Riten (Li)' vorherrschte" (S. 29 f. ) :  Der Konfuzianismus war da­
mals nur eine Schule unter vielen . Angeblich verfechten die Konfuzianer "die Einrichtung 
des Kollektiveigentums" , wofür das sogenannte Neunfeldersystem als Indiz genannt wird 
(S. 72) .  Und auch Shang Yang habe eine Ackerbaupolitik verwirklicht, "die von kollektivi­
stischen Gedanken geleitet war" (S. 74) . Shang Yang jedoch ist gerade mit seiner Abschaf­
fung des Neunfeldersystems in die Annalen eingegangen. Zu zahllosen historischen Unrich­
tigkeiten gesellt sich noch eine mangelnde Kenntnis einschlägiger Sekundärliteratur. Die 
deutschen und englischen Werke, auf die Wu Geng sich stützt, stammen fast ausnahmslos 
aus der Zeit vor dem 2. Weltkrieg. Es stimmt beispielsweise nicht, daß sich die "westlichen 
Sinologen . . .  bisher noch kaum mit der Frage beschäftigt (haben) , wieso Han Fei und 
seine Schule eine direkte und enge Verbindung mit dem Taoismus hatte" (S. 19) . So haben 
sich Creel ("On the origin of Wu-wei" und " The Fa-chia : ,Legalists' or ,Administrators' ?")  
und Vandermeersch ("La formation du legisme") ausführlich mit diesen Fragen befaßt. Wu 
Gengs überholter Forschungsstand macht sich denn auch wiederholt bemerkbar, z. B. wenn 
"wu-wei" ("Nicht-Handeln") fälschlich als ein von Lao Tzu geschaffener Begriff ausgege­
ben wird (S. 78), vor allem aber, wenn es um das Aufzeigen geistes geschichtlicher Zusam­
menhänge geht : Der Autor, da ungenügend informiert, hält sie für "schwer zu bestimmen" 
(S. 23) und äußert sich unverbindlich, wo klare Aussagen möglich wären. 
Schon aufgrund der genannten Mängel - unzureichende Sach- und Literaturkenntnis, unkri­
tisches Schwelgen in historischen Analogien - ist klar, daß der Autor seine selbstgesteckten 
Ziele nicht erreichen konnte. Zu einem wahren Ärgernis wird Wu Gengs Buch jedoch aus 
noch anderen Gründen : Es ist sein leichtfertiger Umgang mit Quellenzitaten, die er, sicher 
in guter Absicht, allenthalben als Belege und Illustrationen anführt. Die Rede sei hier nicht 
von den offensichtlichen Fehldeutungen wie der zum Zitat auf S. 73 oben, das schildert, wie 
im goldenen Altertum jeder sein Auskommen hatte : Wu dient es als Beleg dafür, daß der 
Konfuzianismus "eine soziale Gesetzgebung im modernen Sinn für die Wohlfahrt der Be­
völkerung" forderte. Gravierender schon sind die Fälle, wo die Fehldeutung eines Zitats nur 
durch Kenntnis des Kontextes , dem sie entnommen wurden, erhellt wird - z.  B. die Zitate 
auf S .  87 f. , die keinesfalls beweisen, daß Han Fei bereits Praxisferne als Nachteil der Zentra­
lisation erkannte. Ärgerlich, weil für Nicht-Sinologen nicht durchschaubar, ist auch, daß 
Wu die Zitate nicht übersetzt, sondern nach Gutdünken, fehlerhaft und oft noch unver­
ständlich paraphrasiert. So gibt er auf S .  37 "Strafe" (hsing) mit "Beschuldigter" wieder ; im 
Zusammenhang: "Es gibt keine Ausnahme für einen Beschuldigten, obwohl er ein Großbe­
amter ist ; es gibt keine Ausnahme für einen Belohnungsträger, obwohl er ein niedriger 
Mensch ist ."  Das gleiche in der englischen Han-Fei-Tzu-übersetzung : "Punishment for 
fault never skips ministers , reward for good never misses commoners" (Liao, Bd. 1 ,  S. 45) . 
Oder auf S .  43 : "Wenn ein Staat Tag und Nacht errechnet, . . .  führt dies zum Unheil . "  
Gemeint ist: "Wenn ein Herrscher sich nach (von Wahrsagern bestimmten) günstigen Daten 

88 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-1-86 - am 17.01.2026, 19:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-1-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


richtet . . .  " Mitunter stellen Wus Paraphrasen den ursprünglichen Sinn geradezu auf den 
Kopf, z. B . :  "Wenn nun jemand literarische Studien betreibt und die Kunst des Ackerbaus 
beherrscht und dazu noch Reichtümer besitzen kann . . .  wem würde das nicht gefallen?"  
(S . 1 1 ) . Tatsächlich heißt es : "Now, if those who cultivate refinement and learning and prac­
tice persuasion and eloquence get the fruits of wealth without the toil of tillage . . .  then who 
will not do the same?" (Liao, Bd.  2, S. 290) . Wunderbarerweise aber ist gut die Hälfte der 
von Wu angeführten Zitate lesbar und richtig übersetzt : Er hat sie - in der Fußnote diskret 
durch ein " vgl . "  angedeutet - bei anderen abgeschrieben. Das Fehlen eines solchen Hin­
weises ist jedoch keine Gewähr dafür, daß wir es mit einer Wu'schen Paraphrase zu tun ha­
ben. Das Zitat zu Anm. 1 8  auf S. 75 beispielsweise stammt aus E. J. Krokers Dissertation 
"Der Gedanke der Macht im Shang-kün-shu" , S. 5 1 ; das Zitat auf S. 47 (zu Anm. 77) ist, 
ebenfalls ohne Herkunftsangabe, demselben Werk entnommen (S . 50) . Dabei kann das Op­
fer dieses Plagiats noch für Wus Verschwiegenheit dankbar sein : Das erstgenannte Zitat hat 
bei Wu einen Hauptsatz eingebüßt. Nun hängen drei Nebensätze in der Luft. Auch Arthur 
Waley wird mit Plagiaten beehrt : S. 20 : "Der Taoismus lag eben in der Luft . . .  " etc . ist 
übernommen aus Waley, op. cit . , S .  162. Peinlich für Wu dürfte auch noch eine andere Stelle 
sein : Das Zitat aufS .  23 , angeblich eine Stelle aus dem Buch Mo tzu (Brechts "Me Ti"),  ist in 
Wahrheit - "vgl . Waley, S. 1 57-158" - die von Waley in eigenen Worten gegebene Zusam­
menfassung einer Mo-tzu-Passage . Offenbar also hat sich Wu Geng nicht einmal die Mühe 
gemacht, die von anderen übernommenen Zitate im Original zu überprüfen. 
Gut, daß der Autor schon Professor ist. Einen Sinologie-Magister hätte er mit seinem Opus 
nicht erwerben können. 

Hans-Wilm Schütte 

FRIEDRICH WEHNER 

Grundlagen einer mexikanischen Verfassungsgeschichte 
Hamburger Gesellschaft für Völkerrecht und Auswärtige Politik, Hamburg 1 978 (Nr.  9 der 
Beihefte zu "Verfassung und Recht in übersee") ,  234 S . ,  DM 45,-

Staat und Verfassung eines überseeischen Landes nicht von vornherein der eurozentristi­
schen Definitionsprärogative zu unterwerfen, vermeidet, die genuin eigene Geschichte und 
Entwicklung vorhandener Rechtsinstitutionen als etwas Irreguläres , Transitorisches, eben 
schlechthin Unterentwickeltes zu behandeln, und eröffnet eine oft ungeahnte Dimension 
des Verstehens für den heutigen Verfassungszustand eines Entwicklungslandes . 
Der besondere Vorzug der hier zu besprechenden Arbeit von W. liegt darin, daß sie die vor­
kortesianische Zeit mit der Aztekenherrschaft in Zentralmexiko nicht als bloßes Vorfeld der 
späteren, "eigentlichen", d. h. spanisch-kolonialen Verfassungsgeschichte versteht, ge­
schweige sie ganz ausspart, sondern sie zum Beginn der mexikanischen Verfassungsge­
schichte nimmt, da die kulturelle Kontinuität beider Epochen nicht unterbrochen war, viel­
mehr unentbehrliche Grundlage einer immer wieder beschworenen mexicanidad abzugeben 
vermag. Jahrhunderte indianischer Staatlichkeit und anschließend dreihundert Jahre spa­
nisch-katholische Ht:rrschaft lassen eine Mentalität erwachsen, die die im protestantisch-an­
gloamerikanischen Umfeld entstandenen Institutionen, wie sie sich letztlich in der US-Ver­
fassung präsentieren, als Fremdkörper erscheinen lassen müssen (dazu W. ,  S. 1 36  f. ) .  Der 
Versuch einer blinden Rezeption von Formen und Mechanismen, wie der der Gewaltentei­
lung, des Föderalismus oder des Parlamentarismus, ohne Anpassung an die ganz andersar­
tige Welt des Mexikanerturns mußte vor diesem gewaltigen Hintergrund eigener Kulturge­
schichte scheitern . 

89 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-1-86 - am 17.01.2026, 19:23:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1980-1-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

