D Freiheit - (Gender)Kérper - Macht(Kritik)

eines, dass diesen zu Grunde liegenden Kritik-Begriff selbst noch einmal kri-
tisch dekonstruiert als einen Begriff, der in intersektionaler Weise unter-
driickt und damit seinen eigenen kritischen Charakter Liigen straft. In die-
sem Sinne ist Judith Butler eine kritische Rezipientin Foucaults, die seine Er-
kenntnisse und Analysen auf die Gender-Debatte anwendet und damit die
kritische Frage stellt, wer denn itberhaupt wie und in welchem Diskurs zum
Subjekt werden kann?

Judith Butler hinterfragt zudem die Konzentration Foucaults auf die Re-
pression im Prozess des Gestindnisses.”” Die Pastoralmacht, so Butler kri-
tisch, sei auf der einen Seite mit gutem Grund so zu lesen, wie Foucault dies
tut, namlich als ein System, das iiber das Kiimmern um die Seele dieselbe in
eine Uberwachung und Repression hineinfithrt. Auf der anderen Seite kann
Butler in der sprachlichen Performativitit des Gestindnisses, wie es sich in
der Beichte ritualisiert hat, auch eine positive Gestalt sehen. Denn - so But-
ler — insbesondere die Performativitit der sprachlichen Auflerung stelle doch
erst die Wahrheit her, die im Menschen sei. Die Beichte als rituelle Form des
Gestindnisses kann also — neben der Repression — genauso gut auch eine Per-
formativitit der Wahrheit sein, die positiv ist. In die Theorie von Foucault
milsste also zur repressiven Pastoralmacht die positive Performativitit der
Beichte hinzustellt werden. Mit dieser Anfrage eréffnet Butler durchaus einen
Fragekomplex, der sich mit dem ersten verbindet: Gilt die Repressionsthese
fir alle Subjekte gleich? Sind alle Kategorien der hegemonialen Machtstruk-
tur gleichwertig und gleichwertig historisierbar? Oder gibt es nicht doch Ka-
tegorien, Butler schligt die Gender-Kategorie vor, die tibergreifender sind,
weil sie bereits jeden Diskurs prigen?”* Hier schliefit sich die Beobachtung
des Ausfalls jeglicher feministischer Perspektive bei Foucault an.

2. Menschlich-Werden in fraglicher Freiheit -
eine Weiterentwicklung der Subjektphilosophie Butlers

Judith Butler bringt in den Adorno-Lectures die Erkenntnisse und Forschungs-
vorhaben der vergangenen Jahre zusammen.”

73 Vgl.]. Butler: 20093, S. 261-264.

74 Vgl.ebd., S.72-74.

75  Die Vorlesungen hatJudith Butler im November 2002 gehalten und sie wurden in Kri-
tik der ethischen Gewalt (dies.: 2002) veroffentlicht.

am 14.02.2026, 16:57:03.

m


https://doi.org/10.14361/9783839455074-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Deutlich tritt dort hervor, dass sie sich mit der Frage nach der Ethik und
einer politischen Wertvorstellung auseinandersetzt, die sich fundamental von
der bisherigen unterscheidet. Klar wird dabei auch, dass sie ihre Ausfiih-
rungen unter dem Primat der Praktischen Vernunft reflektiert. Immer wie-
der steht die Frage nach dem, was denn ein Subjekt tun kann, tun soll, im
Mittelpunkt. Dies veranschaulicht auch, weshalb die theologische Rezeption
schwerpunktmaflig in der Ethik zu finden ist.

Butler stellt die Frage nach der Verantwortung und nach dem Ausmaf3, in
dem Verantwortung fiir sich selbst oder einen anderen tibernommen werden
kann. Immer schon geht sie von der fundamentalen Undurchsichtigkeit aus,
die jede Frage nach Anerkennung und Rechenschaft leitet. Das Butler’sche
Subjekt handelt kritisch, ethisch und solidarisch, weil es nicht anders kann
als so zu handeln, wenn es — und das ist der wesentliche Punkt, der zu re-
flektieren ist — menschlich handeln will. Faktisch setzt Butler eine Instanz
voraus — ohne deswegen ein pridiskursives Subjekt zu postulieren oder die
Dekonstruktion des metaphysischen Subjekts zuriickzunehmen. Die philo-
sophischen Voraussetzungen, die sie fiir das handelnde Subjekt macht, sind
damit von immenser Bedeutung und deswegen neu zu betrachten. Die Stirke
der Butler’'schen Konzeption liegt ja gerade darin, zu der faktischen Vorfind-
barkeit des Subjekts prazise und fein ziselierte Beschreibungen und Analysen
zu liefern. Das Subjekt findet sich je vor. Es ist nicht anders vorstellbar, als es
in diskursiven Kontexten >geboren< zu denken. Subjekt wird nur, wer in ei-
nem konkreten Diskurs ins Dasein kommt. Faktisch entsteht das Subjekt im
Kontext von Raum und Zeit. Dass dieser Kontext von Diskursen beherrscht
ist, die ihre Intelligibiltit bestimmen, diirfte unumstritten sein. Immer muss
dem Subjekt vermittelt werden, was denn das Wort Subjekt bedeutet und
fitlle. Und immer ist das Wort Subjekt in seinem Inhalt von Interessen und
Vermachtungen geleitet, die nicht ausgesucht sind. Moglich wire aber doch,
so meine ich, diese Interpellation anders zu verstehen. Wenn nimlich die Fi-
higkeit, die Interpellation zuerst iiberhaupt wahrzunehmen und mit dieser
Wahrnehmung in das Geschehen der Anerkennung selbst erst einzutreten,
als die Bedingung der Moglichkeit im Subjekt und damit des Subjekts ge-
dacht wird, in ein Sein zu gelangen, dann ist diese Fahigkeit doch von der
Antwort selbst zu unterscheiden. Die Antwort selbst eroffnet dem Subjekt
ein Bewusstsein iiber sich und damit den Beginn der Geschichte als je eige-
ne Identitit. Allerdings ist die Fihigkeit von dieser Antwort zu unterscheiden
und damit als die Fahigkeit zu verstehen, sich zur Interpellation zu verhalten.
Selbst als im Rahmen der Normen des Diskurses und damit der Performati-

am 14.02.2026, 16:57:03.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D Freiheit - (Gender)Kérper - Macht(Kritik)

vitdt der Macht nicht anerkanntes Subjekt ist die Fahigkeit, sich zu verhalten,
von diesem Diskurs zu unterscheiden, nicht verschwunden.

Wird jedoch genau diese Bedingung der Moglichkeit der Entstehung des
Subjekts weiter analysiert, wird deutlich, dass in der Entstehung eine Diffe-
renz im Subjekt er6ffnet wird. Butler selbst versteht diese Differenz in der
doppelten Verortung der Macht. Sie sieht Macht als eine innere und dufle-
re Instanz, die diese Differenz eréffnet, weil die Ambivalenz eine Reflexion
ermdglicht. Die Differenz zeigt sich real in der kritischen Reflexion den eige-
nen Entstehungsbedingungen gegeniiber. Das Butler'sche Subjekt tritt durch
eine reale Erfahrung der Begrenzung, der Ausgrenzung, der Unterdriickung,
der Verletzung in eine kritische Distanz zum ausgrenzenden, unterdriicken-
den, verletzenden, begrenzenden Diskurs und erlebt diesen als hegemonial
bis in die eigenen Entstehungsbedingungen hinein. Auf diese Weise wird das
Subjekt zum Gesellschaftskritiker. Butler postuliert weiterhin, dass aus dieser
erlebten und reflektierten Differenz die Handlungsfihigkeit entspringt und
auch die Einsicht in die Notwendigkeit des Widerstandes. Die kritische Gren-
ze der Butler’schen Subjektphilosophie wire in der Begriindungsfigur dieser
Differenz anzusetzen. Denn auch die Macht als innere und duflere Grofie ist
bereits eine faktische und praktische Erfahrung, die alleine in der Tat noch
nicht erklirt, warum sich die Macht dann gegen sich selbst wenden soll. Um
diese Konstellation niher zu begriinden weitet Butler die Bezugstheorie wei-
ter aus, indem sie auf Freud zuriickgreift und den Prozess der Melancholie
hinzufiigt. Allerdings erwartet Butler von diesem postsouverdnen Subjekt ei-
ne Menge und setzt viel voraus. Denn es werden sich nur jene gegen die Macht
stellen, die faktisch eine Differenz zwischen dem herrschenden Diskurs und
dem eigenen Wollen erleben. Angesichts der Tatsache, dass das eigene Wol-
len ja auch bereits wieder im Diskurs entsteht, braucht es eine andere Be-
grindungsfigur, um aus diesem Zirkel zu entkommen und um das Subjekt
als unbedingt ethisch handelnd denken zu konnen. Konkret geht es also um
zwei Theoriedefizite: Offen bleibt erstens, wie die Fahigkeit im Subjekt zu den-
ken ist, sich zu der erlebten Differenz zu verhalten und zweitens wie frei das
Subjekt in seinem Handeln wirklich ist. Welcher Handlungs- und Machtbe-
griff wire, mit anderen Worten, notwendig, um das Subjeke als selbsttitig
Handelndes zu denken? So sehr also die Macht als konstituierende Grof3e ge-
dacht werden muss, so wenig ist die Macht selbst handelnde Agentin. Selbst
ein postsouverdnes Subjekt verhilt sich zur Macht, die Postsouverinitit be-
deutet ja zunichst nur, dass kein Subjekt auferhalb der Macht steht.

am 14.02.2026, 16:57:03.

173


https://doi.org/10.14361/9783839455074-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Saskia Wendel hat einen Vorschlag unterbreitet, wie der Subjektbegriff
geklirt werden konnte.” Zunichst betont Wendel, dass auch ein Diskurs
nicht aus dem Nichts entsteht, sondern »aus den Vermégen bewussten
Lebens«”. Fiir Butler ist, so Wendel, Subjekt insofern eine ontologische
Kategorie, als dass sie mit Subjekt das empirische Selbst versteht. Dieses
konkrete Dasein ist in der Tat als verkorperte Existenz in einem Prozess des
Werdens und kann von Diskursen unterworfen und entmichtigt werden.
Der Begrift >Subjekt« ist alltagssprachlich verwendet. Subjektphilosophisch
entspriche diesem Begriff aber der Begriff >Individuum« oder >Dasein< oder
das verkérperte Selbst. Subjekt ist subjektphilosophisch als die »Erste-
Person-Perspektive und die damit verbundene Singularitit, >Jemeinigkeit«
des Selbstvollzuges«’®, zu verstehen. Werden kann also das Dasein, das
Selbst, nicht aber das Subjekt. Wird diese Differenz eingefithrt, dann ist
zu verstehen, dass das konkrete, verkorperte Selbst sehr wohl subjektiviert
werden kann. Das Subjekt unterliegt aber der Bedingung der Moglichkeit,
sich zu dieser Differenz so zu verhalten, dass die dem Diskurs vorgelager-
ten Fihigkeiten des Sich-Verhaltens und der Spontaneitit, der Moglichkeit
einen Anfang setzen. Einzigartig, singulir ist das Subjekt im Vollzug der
verkorperten Existenz, welches Wendel als »Subjektivitit« fasst. Allerdings
geht Wendel mit einem weiteren Reflexionsschritt weiter als Butler. Denn
dieser und nicht ein anderer Korper zu sein, was auch Butler sagen wiirde,
ist etwas, das die Individualitit ausmacht, nicht aber die Einzigartigkeit.
Diese entspringt nimlich erst »der Irreduzibilitit des Selbstvollzuges dieses
und keines anderen verkorperten Daseins.«”

Das Subjekt ist dann als das Prinzip all der Vermégen zu denken, die das
verkorperte Selbst und seinen Selbstvollzug ausmachen, und zu dem Prinzip
gehort die Freiheit hinzu, so bleibt offen, wie dieses Prinzip gegriindet ist. In
der Sprache und im Verstindnis von Judith Butler ist das von ihr benannte
Subjekt das aus dem Diskurs hervorgebrachte. Allerdings zieht sich wie ein
roter Faden die Kritik an diesem Verstindnis durch die Auseinandersetzun-
gen mit Butlers Philosophie. Walter Schaupp schligt deswegen vor,

»menschliche Subjekte als Wesen zu definieren, die erstens der Subjekti-
vation fahig sind, die zweitens in der Lage sind, jede Form ihrer konkreten

76  Vgl.S. Wendel: 2020a.
77 S.Wendel: 20203, S. 227.
78  Ebd.

79 Ebd,S. 228.

am 14.02.2026, 16:57:03.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D Freiheit - (Gender)Kérper - Macht(Kritik)

Subjektivation zu transzendieren und bei denen drittens beides nicht me-
chanisch erfolgt, sondern als Ergebnis eines bewussten und reflexiven Ver-
hiltnisses zu sich und zur Welt und in diesem Sinne frei.«®°

Fir eine Weiterarbeit im theologischen Kontext hingt nun eine Menge an
eben diesem Subjektbegriff, der die Fihigkeit des Anfangs, die Freiheit, mit-
denkt. Von einem solchen Begriff werde ich im weiteren Verlauf schreiben.
Mit ihm ist denkbar, dass das Subjekt sich zu sich selbst, zur Umwelt, aber
auch zu einem religiosen Feld und einem transzendenten Wesen so verhalten
kann, dass dieses Sich-Verhalten als ein je eigenes, entschiedenes und freies
gedacht werden kann.

80  W.Schaupp: 2020, S.171 [kursiv im Original].

am 14.02.2026, 16:57:03.

175


https://doi.org/10.14361/9783839455074-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 16:57:03.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

