
D Freiheit – (Gender)Körper – Macht(Kritik) 171

eines, dass diesen zu Grunde liegenden Kritik-Begriff selbst noch einmal kri-

tisch dekonstruiert als einen Begriff, der in intersektionaler Weise unter-

drückt und damit seinen eigenen kritischen Charakter Lügen straft. In die-

sem Sinne ist Judith Butler eine kritische Rezipientin Foucaults, die seine Er-

kenntnisse und Analysen auf die Gender-Debatte anwendet und damit die

kritische Frage stellt, wer denn überhaupt wie und in welchem Diskurs zum

Subjekt werden kann?

Judith Butler hinterfragt zudem die Konzentration Foucaults auf die Re-

pression im Prozess des Geständnisses.73 Die Pastoralmacht, so Butler kri-

tisch, sei auf der einen Seite mit gutem Grund so zu lesen, wie Foucault dies

tut, nämlich als ein System, das über das Kümmern um die Seele dieselbe in

eine Überwachung und Repression hineinführt. Auf der anderen Seite kann

Butler in der sprachlichen Performativität des Geständnisses, wie es sich in

der Beichte ritualisiert hat, auch eine positive Gestalt sehen. Denn – so But-

ler – insbesondere die Performativität der sprachlichen Äußerung stelle doch

erst die Wahrheit her, die im Menschen sei. Die Beichte als rituelle Form des

Geständnisses kann also – neben der Repression – genauso gut auch eine Per-

formativität der Wahrheit sein, die positiv ist. In die Theorie von Foucault

müsste also zur repressiven Pastoralmacht die positive Performativität der

Beichte hinzustellt werden.Mit dieser Anfrage eröffnet Butler durchaus einen

Fragekomplex, der sich mit dem ersten verbindet: Gilt die Repressionsthese

für alle Subjekte gleich? Sind alle Kategorien der hegemonialen Machtstruk-

tur gleichwertig und gleichwertig historisierbar? Oder gibt es nicht doch Ka-

tegorien, Butler schlägt die Gender-Kategorie vor, die übergreifender sind,

weil sie bereits jeden Diskurs prägen?74 Hier schließt sich die Beobachtung

des Ausfalls jeglicher feministischer Perspektive bei Foucault an.

2. Menschlich-Werden in fraglicher Freiheit –
eine Weiterentwicklung der Subjektphilosophie Butlers

Judith Butler bringt in den Adorno-Lectures die Erkenntnisse und Forschungs-

vorhaben der vergangenen Jahre zusammen.75

73 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 261-264.

74 Vgl. ebd., S. 72-74.

75 Die Vorlesungen hat Judith Butler im November 2002 gehalten und sie wurden in Kri-

tik der ethischen Gewalt (dies.: 2002) veröffentlicht.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-018 - am 14.02.2026, 16:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Deutlich tritt dort hervor, dass sie sich mit der Frage nach der Ethik und

einer politischenWertvorstellung auseinandersetzt, die sich fundamental von

der bisherigen unterscheidet. Klar wird dabei auch, dass sie ihre Ausfüh-

rungen unter dem Primat der Praktischen Vernunft reflektiert. Immer wie-

der steht die Frage nach dem, was denn ein Subjekt tun kann, tun soll, im

Mittelpunkt. Dies veranschaulicht auch, weshalb die theologische Rezeption

schwerpunktmäßig in der Ethik zu finden ist.

Butler stellt die Frage nach der Verantwortung und nach dem Ausmaß, in

dem Verantwortung für sich selbst oder einen anderen übernommen werden

kann. Immer schon geht sie von der fundamentalen Undurchsichtigkeit aus,

die jede Frage nach Anerkennung und Rechenschaft leitet. Das Butlerʼsche

Subjekt handelt kritisch, ethisch und solidarisch, weil es nicht anders kann

als so zu handeln, wenn es – und das ist der wesentliche Punkt, der zu re-

flektieren ist – menschlich handeln will. Faktisch setzt Butler eine Instanz

voraus – ohne deswegen ein prädiskursives Subjekt zu postulieren oder die

Dekonstruktion des metaphysischen Subjekts zurückzunehmen. Die philo-

sophischen Voraussetzungen, die sie für das handelnde Subjekt macht, sind

damit von immenser Bedeutung und deswegen neu zu betrachten. Die Stärke

der Butler’schen Konzeption liegt ja gerade darin, zu der faktischen Vorfind-

barkeit des Subjekts präzise und fein ziselierte Beschreibungen und Analysen

zu liefern. Das Subjekt findet sich je vor. Es ist nicht anders vorstellbar, als es

in diskursiven Kontexten ›geboren‹ zu denken. Subjekt wird nur, wer in ei-

nem konkreten Diskurs ins Dasein kommt. Faktisch entsteht das Subjekt im

Kontext von Raum und Zeit. Dass dieser Kontext von Diskursen beherrscht

ist, die ihre Intelligibiltät bestimmen, dürfte unumstritten sein. Immer muss

dem Subjekt vermittelt werden, was denn das Wort Subjekt bedeutet und

füllt. Und immer ist das Wort Subjekt in seinem Inhalt von Interessen und

Vermachtungen geleitet, die nicht ausgesucht sind. Möglich wäre aber doch,

so meine ich, diese Interpellation anders zu verstehen.Wenn nämlich die Fä-

higkeit, die Interpellation zuerst überhaupt wahrzunehmen und mit dieser

Wahrnehmung in das Geschehen der Anerkennung selbst erst einzutreten,

als die Bedingung der Möglichkeit im Subjekt und damit des Subjekts ge-

dacht wird, in ein Sein zu gelangen, dann ist diese Fähigkeit doch von der

Antwort selbst zu unterscheiden. Die Antwort selbst eröffnet dem Subjekt

ein Bewusstsein über sich und damit den Beginn der Geschichte als je eige-

ne Identität. Allerdings ist die Fähigkeit von dieser Antwort zu unterscheiden

und damit als die Fähigkeit zu verstehen, sich zur Interpellation zu verhalten.

Selbst als im Rahmen der Normen des Diskurses und damit der Performati-

https://doi.org/10.14361/9783839455074-018 - am 14.02.2026, 16:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


D Freiheit – (Gender)Körper – Macht(Kritik) 173

vität der Macht nicht anerkanntes Subjekt ist die Fähigkeit, sich zu verhalten,

von diesem Diskurs zu unterscheiden, nicht verschwunden.

Wird jedoch genau diese Bedingung der Möglichkeit der Entstehung des

Subjekts weiter analysiert, wird deutlich, dass in der Entstehung eine Diffe-

renz im Subjekt eröffnet wird. Butler selbst versteht diese Differenz in der

doppelten Verortung der Macht. Sie sieht Macht als eine innere und äuße-

re Instanz, die diese Differenz eröffnet, weil die Ambivalenz eine Reflexion

ermöglicht. Die Differenz zeigt sich real in der kritischen Reflexion den eige-

nen Entstehungsbedingungen gegenüber. Das Butlerʼsche Subjekt tritt durch

eine reale Erfahrung der Begrenzung, der Ausgrenzung, der Unterdrückung,

der Verletzung in eine kritische Distanz zum ausgrenzenden, unterdrücken-

den, verletzenden, begrenzenden Diskurs und erlebt diesen als hegemonial

bis in die eigenen Entstehungsbedingungen hinein. Auf diese Weise wird das

Subjekt zumGesellschaftskritiker. Butler postuliert weiterhin, dass aus dieser

erlebten und reflektierten Differenz die Handlungsfähigkeit entspringt und

auch die Einsicht in die Notwendigkeit desWiderstandes. Die kritische Gren-

ze der Butlerʼschen Subjektphilosophie wäre in der Begründungsfigur dieser

Differenz anzusetzen. Denn auch die Macht als innere und äußere Größe ist

bereits eine faktische und praktische Erfahrung, die alleine in der Tat noch

nicht erklärt, warum sich die Macht dann gegen sich selbst wenden soll. Um

diese Konstellation näher zu begründen weitet Butler die Bezugstheorie wei-

ter aus, indem sie auf Freud zurückgreift und den Prozess der Melancholie

hinzufügt. Allerdings erwartet Butler von diesem postsouveränen Subjekt ei-

neMenge und setzt viel voraus.Denn es werden sich nur jene gegen dieMacht

stellen, die faktisch eine Differenz zwischen dem herrschenden Diskurs und

dem eigenen Wollen erleben. Angesichts der Tatsache, dass das eigene Wol-

len ja auch bereits wieder im Diskurs entsteht, braucht es eine andere Be-

gründungsfigur, um aus diesem Zirkel zu entkommen und um das Subjekt

als unbedingt ethisch handelnd denken zu können. Konkret geht es also um

zweiTheoriedefizite: Offen bleibt erstens, wie die Fähigkeit im Subjekt zu den-

ken ist, sich zu der erlebten Differenz zu verhalten und zweitens wie frei das

Subjekt in seinem Handeln wirklich ist. Welcher Handlungs- und Machtbe-

griff wäre, mit anderen Worten, notwendig, um das Subjekt als selbsttätig

Handelndes zu denken? So sehr also die Macht als konstituierende Größe ge-

dacht werden muss, so wenig ist die Macht selbst handelnde Agentin. Selbst

ein postsouveränes Subjekt verhält sich zur Macht, die Postsouveränität be-

deutet ja zunächst nur, dass kein Subjekt außerhalb der Macht steht.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-018 - am 14.02.2026, 16:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Saskia Wendel hat einen Vorschlag unterbreitet, wie der Subjektbegriff

geklärt werden könnte.76 Zunächst betont Wendel, dass auch ein Diskurs

nicht aus dem Nichts entsteht, sondern »aus den Vermögen bewussten

Lebens«77. Für Butler ist, so Wendel, Subjekt insofern eine ontologische

Kategorie, als dass sie mit Subjekt das empirische Selbst versteht. Dieses

konkrete Dasein ist in der Tat als verkörperte Existenz in einem Prozess des

Werdens und kann von Diskursen unterworfen und entmächtigt werden.

Der Begriff ›Subjekt‹ ist alltagssprachlich verwendet. Subjektphilosophisch

entspräche diesem Begriff aber der Begriff ›Individuum‹ oder ›Dasein‹ oder

das verkörperte Selbst. Subjekt ist subjektphilosophisch als die »Erste-

Person-Perspektive und die damit verbundene Singularität, ›Jemeinigkeit‹

des Selbstvollzuges«78, zu verstehen. Werden kann also das Dasein, das

Selbst, nicht aber das Subjekt. Wird diese Differenz eingeführt, dann ist

zu verstehen, dass das konkrete, verkörperte Selbst sehr wohl subjektiviert

werden kann. Das Subjekt unterliegt aber der Bedingung der Möglichkeit,

sich zu dieser Differenz so zu verhalten, dass die dem Diskurs vorgelager-

ten Fähigkeiten des Sich-Verhaltens und der Spontaneität, der Möglichkeit

einen Anfang setzen. Einzigartig, singulär ist das Subjekt im Vollzug der

verkörperten Existenz, welches Wendel als »Subjektivität« fasst. Allerdings

geht Wendel mit einem weiteren Reflexionsschritt weiter als Butler. Denn

dieser und nicht ein anderer Körper zu sein, was auch Butler sagen würde,

ist etwas, das die Individualität ausmacht, nicht aber die Einzigartigkeit.

Diese entspringt nämlich erst »der Irreduzibilität des Selbstvollzuges dieses

und keines anderen verkörperten Daseins.«79

Das Subjekt ist dann als das Prinzip all der Vermögen zu denken, die das

verkörperte Selbst und seinen Selbstvollzug ausmachen, und zu dem Prinzip

gehört die Freiheit hinzu, so bleibt offen, wie dieses Prinzip gegründet ist. In

der Sprache und im Verständnis von Judith Butler ist das von ihr benannte

Subjekt das aus dem Diskurs hervorgebrachte. Allerdings zieht sich wie ein

roter Faden die Kritik an diesem Verständnis durch die Auseinandersetzun-

gen mit Butlers Philosophie. Walter Schaupp schlägt deswegen vor,

»menschliche Subjekte als Wesen zu definieren, die erstens der Subjekti-

vation fähig sind, die zweitens in der Lage sind, jede Form ihrer konkreten

76 Vgl. S. Wendel: 2020a.

77 S. Wendel: 2020a, S. 227.

78 Ebd.

79 Ebd., S. 228.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-018 - am 14.02.2026, 16:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


D Freiheit – (Gender)Körper – Macht(Kritik) 175

Subjektivation zu transzendieren und bei denen drittens beides nicht me-

chanisch erfolgt, sondern als Ergebnis eines bewussten und reflexiven Ver-

hältnisses zu sich und zur Welt und in diesem Sinne frei.«80

Für eine Weiterarbeit im theologischen Kontext hängt nun eine Menge an

eben diesem Subjektbegriff, der die Fähigkeit des Anfangs, die Freiheit, mit-

denkt. Von einem solchen Begriff werde ich im weiteren Verlauf schreiben.

Mit ihm ist denkbar, dass das Subjekt sich zu sich selbst, zur Umwelt, aber

auch zu einem religiösen Feld und einem transzendentenWesen so verhalten

kann, dass dieses Sich-Verhalten als ein je eigenes, entschiedenes und freies

gedacht werden kann.

80 W. Schaupp: 2020, S. 171 [kursiv im Original].

https://doi.org/10.14361/9783839455074-018 - am 14.02.2026, 16:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455074-018 - am 14.02.2026, 16:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

