
157

I I I .  DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE:

EINE SYSTEMATISCHE PERSPEKTIVE

Im folgenden III. Teil geht es darum, Kunstwerke sowohl aus rezep-
tionsästhetischer als auch aus produktionsästhetischer Sicht zu definie-
ren, verschiedene Begriffe der ästhetischen Kommunikation zu prüfen 
und einen alternativ gewonnenen Begriff ästhetischer Kommunikation 
ins Verhältnis zum Begriff der Evidenz des Kunstwerks zu setzen.  

1. Kunstrezeption a ls Evidenzer lebnis   
und als  Einlösung des Evidenzanspruchs  
der Künstler in  

Künstler produzieren mit einem Anspruch darauf, evidente Werke her-
zustellen, so lautete eine These des II. Teils. Kann auch solch ein An-

spruch auf die Produktion eines evidenten Kunstwerks nicht mit der Be-
hauptung seiner Evidenz gleichgesetzt werden, so ergibt sich doch die 
Notwendigkeit, zu klären, was denn unter dem Ideal des evidenten 
Kunstwerks zu verstehen wäre, somit die Notwendigkeit der Bestim-
mung des Evidenzbegriffs und seines Verhältnisses zum Begriff der 
Wahrheit im philosophischen Allgemeinen und im kunstphilosophischen 
Besonderen. Aus einem Anspruch allein lässt sich keine Verwirklichung 
dieses Anspruchs ableiten. Einem Kunstwerk kommt nur dann die Ei-
genschaft der Evidenz zu, wenn es Evidenzerlebnisse seiner Rezipienten 
verursachen kann. Erforderlich ist daher eine genaue Bestimmung des 
Verhältnisses von Anspruch und Erlebnis: Wie verhält sich der An-
spruch der Produzentin, ein evidentes Kunstwerk zu produzieren, zu den 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

158

Erlebnissen der Rezipienten, in denen das Kunstwerk und das, was es 
zeigt, als evident erlebt wird? Im Rahmen dieser Fragestellung muss 
erstens das vom Kunstwerk verursachte Erlebnis der Rezipienten im Zu-
sammenhang gesehen werden mit der Disposition der Rezipienten; zwei-
tens ist es zwingend, die nichtbeliebige Verschränkung auszu-
buchstabieren, die zwischen der Materialität des Kunstwerks und der Er-
fahrung und Deutung dieser Materialität besteht. 

Um das Werk als »Vermittler« zwischen Produzenten und Rezi-
pienten zu konstituieren, muss die Materialität des Kunstwerks so be-
schrieben werden, dass sie das Weltverhältnis der Künstler mit dem 
Evidenzerlebnis der Rezipienten verbindet. Andernfalls wäre der Begriff 
der ästhetischen Kommunikation lediglich ein Begriff, der Potentiale des 
Werks zur Auslösung von Projektionen, nicht aber eine wirkliche Kom-
munikation bezeichnete. Die Differenz der ästhetischen Kommunikation 
zur sprachlichen liegt in der Materialität des Kunstwerks begründet, 
welches sich durch seine Gegebenheit als bearbeitetes Material von 
nichtkünstlerischen sprachlichen Äußerungen unterscheidet. Das Kunst-
werk steht als materialer Träger von Bedeutungen zwischen den Kom-
munizierenden. Diese Bedeutungen entsprechen nicht den Intentionen 
der Künstler vor der Produktion, sondern sie entstehen in der transfor-
mierenden Konfrontation der Künstler mit dem Material. Vonseiten der 
Rezipienten wird Bedeutung nicht allein ins Material »eingetragen«, 
sondern liegt auch gebunden an die Materialität des Kunstwerks als Al-
terität des Werks vor. Diese Alterität des Kunstwerks ist dadurch ge-
kennzeichnet, dass sie sich nicht ohne Weiteres in den Bedeutungshori-
zont der Rezipienten eingliedern lässt. 

Die Evidenz des Kunstwerks wird von den Künstlern beansprucht. 
Evidenz zu beanspruchen heißt, sie zu fordern, sie zu verlangen, aber 
auch, sie zu brauchen, wenn es darum geht, ein gelungenes Kunstwerk 
zu produzieren. Wie ist diese Forderung zu verstehen? Zwei Dinge sind 
wichtig: Ansprüche, die im Spiel sind, verweisen erstens darauf, dass es 
um ein Ziel geht, das durch irgendeine Art von Handeln erreicht werden 
kann. Das Kunstwerk entsteht nicht allein, indem sich Künstler in Situa-
tionen bringen, sondern als konkretes Produkt künstlerischer Bemühun-
gen und Leistungen. Von der künstlerischen Leistung spricht man dann, 
wenn sich das Kunstwerk als ein evidentes herausstellt, also als eines, 
das Evidenzerlebnisse verursachen kann. 

Wesentlich am Evidenzanspruch ist zweitens, dass Evidenz und 
nicht nur eine spezifische Bedeutung des Kunstwerks beansprucht wird. 
Die so beanspruchte Evidenz kann nur als (teilweise nichtsprachliche) 
Wirkung des Werks geprüft, sie kann nicht allein gedanklich vollzogen 
werden. Der mit dem Werk verknüpfte Evidenzanspruch ist somit kein 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

159

Anspruch auf Geltung, auf hermeneutische Wahrheit oder auf Richtig-
keit eines sprachlichen Gehaltes. Mit dem Vergleich dieser verschiede-
nen Ansprüche beschäftigt sich das fünfte Kapitel des III. Teils.  

Ist das Kunstwerk ein evidentes, bewirkt es Evidenzerlebnisse seiner 
Rezipienten in dem Sinn, dass diese Erlebnisse von dem Kunstwerk, so 
wie sie sind, also nichtbeliebig verursacht werden. Es handelt sich damit 
um eine Verursachung in einem starken Sinn; d.h. das Kunstwerk ist 
nicht nur Auslöser für das Erlebnis seiner Evidenz, sondern es verur-
sacht genau die Evidenzerlebnisse, in denen es als evident erlebt wird, 
und es thematisiert somit das, was es evident macht. Wie ist diese 
Nichtbeliebigkeit der Kunsterfahrung nun zusammenzudenken mit der 
Vielseitigkeit und Unterschiedlichkeit aller ästhetischen Erfahrungen, 
die an einem konkreten Kunstwerk gemacht werden können? Die Frage 
drängt sich auf, denn empirisch ist davon auszugehen, dass von ver-
schiedenen Rezipienten an ein und demselben gelungenen Kunstwerk 
unendlich viele unterschiedliche Erfahrungen zu machen sind. Anders 
gesprochen, ein und dasselbe Kunstwerk kann Rezipienten auf verschie-
dene Weise evident sein und – damit verknüpft – Verschiedenes evident 
machen. Obwohl die Möglichkeiten der Kunsterfahrung unendlichsind, 
lassen sich nicht völlig beliebig alle möglichen Erfahrungen an einem 
Kunstwerk machen (die der jeweiligen Rezipientin momentan gerade 
»passen«), sondern es lässt sich nur Bestimmtes am Werk erfahren. Die-
ses Bestimmte ist durch das Werk, durch seine konkrete Materialität und 
durch die mit seiner Materialität verschränkte Bedeutung vorgegeben –  
ist also durch das Kunstwerk, so wie es produziert ist, verursacht. Die 
Materialität des Kunstwerks hatte ich im II. Teil dieser Arbeit beschrie-
ben als das Produkt der Konfrontation künstlerischer Intentionen mit 
dem Material, einer Konfrontation, in der sich sowohl die Intentionen 
der Produzentin als auch die Bedeutung des Materials verändern. Dass 
die biografische und gesellschaftliche Erfahrung der Künstlerin für den 
Prozess der Produktion von großer Bedeutung ist, liegt auf der Hand; 
philosophisch bedeutend ist jedoch, wie die Verarbeitung der Erfahrung 
der Künstlerin systematisch bewertet wird. Ich habe vorgeschlagen, sie 
nicht allein als Resultat überindividueller gesellschaftlicher Praxis zu 
deuten, sondern sie auch als künstlerische subjektive Entscheidung zu 
verstehen, die auf Ein- und Ausschlüssen von Themen und Materialien 
beruht. Nur so ist der Künstlerin systematisch die Rolle eines Subjektes 
zuerkannt, das zwar in einer Geschichte und einem Kontext steht, das 
aber trotzdem einen Handlungsspielraum hat, sich so oder so beim Pro-
duzieren zu verhalten. Die zweite große Rolle spielt (wie bereits gesagt) 
das jeweils zu bearbeitende Material, das dem Bestreben der Künstlerin 
einen Widerstand entgegensetzt. Einen Widerstand nicht etwa nur derart, 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

160

dass die reibungslose Hineinarbeitung eines Gehaltes ins Material ver-
hindert würde, sondern einen Widerstand derart, dass das Material Be-
griff und Praxis, mit denen es konfrontiert wird, einerseits in etwas Neu-
es transformiert, und sich andererseits selbst in der Konfrontation mit 
beiden so verändert, dass es nun u.a. neue Eigenschaften und Be-
deutungen aufweist, die ihm zuvor nicht zugekommen waren. Diese Be-
schreibungsweise erlaubt es, das Kunstwerk in der spezifischen Gestal-
tetheit seines Materials als Träger bewusster und unbewusster künstleri-
scher Entscheidungen aufzufassen, die immer auch als die (nicht allein 
sprachliche) Artikulation eines Verhältnisses der Künstlerin zur sie um-
gebenden Welt zu beschreiben sind. 

Der Erfahrungsbegriff auf der Produktionsseite soll nicht auf eine 
Medialität des künstlerischen Subjekts verweisen, durch das etwas zum 
Ausdruck kommt. Beschriebe man allerdings umgekehrt die Produktion 
bloß als ein individuelles Sich-Ausdrücken der Künstlerin im Kunst-
werk, wäre das Werk bestimmt als eine Art »Abdruck« ihres persönli-
chen inneren Erlebnisses. Ich ziehe an dieser Stelle die Beschreibung 
künstlerischer Arbeit als einer, in der etwas ausgewählt und arrangiert 
wird, der Beschreibung als eines »Sich-Ausdrückens« der Künstlerin 
vor. Der Grund dafür ist der, dass sich im Begriff des Ausdrucks die 
Verbindung zwischen innerem subjektivem Erleben und äußerer Wahr-
nehmung nur auf eine unklare Weise konstruieren lässt, während die Be-
schreibung künstlerischer Entscheidung – als Auswahl aus, Wiederho-
lung oder Paraphrasierung von Vorgefundenem – auf der Ebene des 
Wahrnehmbaren verbleibt. Dass die von Künstlern getroffenen Entschei-
dungen jedoch immer mit den Erfahrungen der jeweiligen Künstler zu-
sammenhängen, liegt als Minimalbestimmung künstlerischen Handelns 
auf der Hand. Das ausgewählte und bearbeitete Material ist indes nicht 
nur eines, in dem sich die Künstlerin ausdrückt, sondern es wirkt sich 
auf die künstlerische Strategie in dem Sinn aus, dass die Entscheidungen 
der Künstlerin selbst modifiziert werden und das Ergebnis dieser Kon-
frontation mit dem Material gegenüber den Intentionen der Künstlerin 
als etwas Differentes definiert werden muss. Die Alterität des Kunst-
werks ist also nicht nur (erstens) eine Alterität des Werks gegenüber der 
Wahrnehmung durch seine Rezipienten; sie ist (zweitens) auch zu den-
ken als Alterität des Werks gegenüber den Intentionen seiner Produzen-
tin.

Gleichwohl verstehe ich den Alteritätsbegriff nicht im Sinne einer 
vollständigen Ablösung des Werkes von den Intentionen seiner Produ-
zentin und von den Erlebnissen seiner Rezipienten. Auch wenn das ver-
arbeitete Material die Intentionen der Künstler verändert, bleibt das 
Kunstwerk von den Künstlern hergestellt, mindestens arrangiert. Die 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

161

Entscheidung, dass »es passt«, die das Werk aus der Produzentenper-
spektive als ein gelungenes ausweist, gibt das Kunstwerk frei für die Öf-
fentlichkeit. Es ist dann etwas entstanden, von dem die Künstlerin 
glaubt, es vertreten zu können – von dem sie glaubt, dass es teilweise 
ihre (im Prozess modifizierten) Intentionen präsentiert. Im Falle des 
Gelingens repräsentiert daher das Werk tatsächlich »mehr oder weni-
ger« die Ausgangsfragen und -intentionen der Künstlerin – wenn auch 
nie in der Weise, die ihr zu Beginn des Produktionsprozesses vor-
schwebte. Und dieses Kunstwerk, von dem die Künstlerin entschied, 
dass es (mindestens vorläufig) so zu belassen sei, ist identisch mit dem, 
welches der jeweiligen Rezipientin so begegnet, wie es produziert wur-
de.

Dass das Werk im Modus seiner Alterität begegnet, bedeutet nun, 
dass es ganz bestimmte individuelle Erfahrungen und Deutungen sind, 
die in den Rezipienten von diesem einen Werk aufgerufen werden; ein 
anderes Kunstwerk verursacht wiederum andere Erfahrungen und andere 
Interpretationen. Die Deutungen des Kunstwerks durch Kunstrezipienten 
unterscheiden sich von den Deutungen anderer wahrgenommener Ge-
genstände dadurch, dass die Rezipienten wissen, dass es sich bei Kunst-
werken um Gegenstände handelt, in deren Entstehung immer der An-
spruch, ein evidentes Kunstwerk zu produzieren, eine Rolle spielt. An-
ders gesprochen: Die bestimmte Alterität des Kunstwerks, dem in der 
Rezeption begegnet wird, liegt bereits implizit in dem Verweis auf seine 
konkrete Produziertheit. Diese Tatsache des Produziertseins definiert die 
Erwartungen der Rezipienten an das Werk und bestimmt so die Rezep-
tionssituation mit. Damit meine ich nicht, dass den Rezipienten in jedem 
Fall spezifische Informationen über die jeweilige Künstlerin oder über 
von ihr verwendete Verfahren gegeben sein müssen. Vielmehr ist hier 
die »intersubjektive Vereinbarung«, die für den Kontext der Kunst gilt, 
gemeint, nach der es zum »Bewandtniszusammenhang« der Kunst ge-
hört (um einen heideggerschen Terminus zu gebrauchen), dass Kunst-
werke von Künstlern hergestellt werden. Das Kommunikationsverspre-
chen der Kunstwerke beruht auf der Tatsache ihres Produziertseins, und 
man kann davon ausgehen, dass die Information, dass Kunstwerke von 
Künstlern produzierte Objekte und Situationen sind, allen Rezipienten 
zur Verfügung steht. Dies Versprechen, dass das Kunstwerk nicht nur 
unsere eigene Erfahrung aufruft, sondern dass die Konfrontation mit ihm 
zugleich eine Begegnung mit einer ins Werk transformierten Erfahrung 
der Produzentin ist, aus der sich neue Konstellationen eigener Erfahrung 
ergeben, ist das Merkmal, welches die Kunstrezeption von anderen äs-
thetischen Rezeptionsarten unterscheidet.  

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

162

 Die Disposition einer einzelnen Rezipientin, als ihre allgemeine psy-
chische und physische Verfassung, die geprägt ist durch ihren bio-
grafischen und kulturellen Hintergrund, wird vom Kunstwerk nicht in 
ihrer Gesamtheit aufgerufen. Das Kunstwerk aktiviert vielmehr be-
stimmte einzelne Erfahrungen und Erinnerungen der Rezipienten, die 
auf den unterschiedlichsten Ebenen liegen. Es kann sich hierbei ebenso 
um Gedanken wie auch um Gefühle oder um die Erinnerung physischer 
Zustände oder um bestimmte physische Zustände selbst (z.B. um Ekel) 
handeln – je nachdem mit welchen Mitteln, Materialien und in welchen 
Konstellationen ein Kunstwerk gestaltet ist. Das Evidenzerlebnis der 
Rezipientin ist aber nie allein der Verweis auf ihre eigenen Gefühle oder 
Gedanken, die in der Wahrnehmung aktiviert werden, sondern es han-
delt sich immer um die Konfrontation des Aktivierten mit dem Wahrge-
nommenen.   

Wie kann aber das innerlich Aufgerufene mit einem äußeren Prozess 
konfrontiert sein? Es kann dies nur, indem die äußere Wahrnehmung des 
Werks untrennbar verschränkt ist mit einer zeitgleichen individuellen 
Interpretation der Wahrnehmung. Dabei wird aber nicht allein diese In-
terpretation des Wahrgenommenen mit der Deutung eigener (nicht-
künstlerischer) Erfahrungen abgeglichen, sondern Bild- oder Tonerleb-
nisse werden ebenso in Vergleich gesetzt mit innerlich gespeicherten 
Vorstellungsbildern oder innerlich imaginierten Melodien oder Geräu-
schen.1 Natürlich liegen begegnende und aufgerufene Bilder oder Klän-
ge nicht als reines Material vor, sondern sind immer gebunden an ihre 
Interpretationen, sowohl im Moment ihrer Begegnung als auch im Mo-
ment der Erinnerung. So wird die materiale Seite des Kunstwerks immer 
schon als eine wahrgenommen, die etwas meint, aber die Wahrnehmung 
des Kunstwerks geht nicht auf in der sprachlichen Beschreibung dieses 
Meinens. Es gibt immer alternative  begriffliche Beschreibungen und 
Bestimmungen des Wahrzunehmenden als Korrekturen der bereits ge-
leisteten.

Entscheidungen über die Gestaltung des Kunstwerks werden von 
Künstlern auf der Wahrnehmungsebene und nicht allein als  Entschei-
dungen über einen Sinn, den das Kunstwerk haben soll, getroffen. Je-
doch ist die Selbstdeutung, die auf die spezifische Gestalt des Kunst-
werks »passt«, mithin eine, von der die Künstlerin glaubt, dass sie durch 
die Materialauswahl und die Gestaltung des Materials bzw. der Situation 
präsentiert wird – genauso wie die Deutungen der Wahrnehmung des 
gestalteten Werks durch Rezipienten solche sind, die auf dieselbe spezi-

1  Vgl. dazu W. Rihms Bemerkung zum »inneren Musikblock« (Offene En-
den, S. 11; s.o. Kap. II.3.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

163

fische Gestaltetheit desselben Kunstwerks »passen«.2 Obwohl es nicht 
dieselben Deutungen sind, gehen beide Deutungsvarianten, sowohl auf 
der Seite der Produktion als auch auf der Seite der Rezeption, eindeutig 
von der Gestalt des Werks aus. Denn beide Deutungsversuche sind we-
sentlich verschränkt mit derselben Materialität, die als Kunstwerk vor-
liegt. Sie sind jeweils individuell vorgenommene Verschränkungen zwi-
schen sinnlich Erfahrenem und einer Bedeutung dieses Erfahrenen.  

Evidenz bedeutet Offenkundigkeit, Vehemenz des Einleuchtens, 
nicht allein auf der Ebene der Interpretation, sondern genauso meint 
Evidenz Offensichtlichkeit. Die Gestalt des Kunstwerks, die augen-

scheinlich etwas meint, leuchtet ein. Gadamer benennt die eine Hälfte 
einer Kommunikation zwischen dem Werk und seiner Rezipientin, wenn 
er zum einen über die hermeneutische »Identität des Werks« sagt, »daß 
seine Identität eben darin besteht, daß etwas daran ›zu verstehen‹ ist, daß 
es als das, was es ›meint‹ oder ›sagt‹ verstanden werden will. Das ist 
eine von dem ›Werk‹ ergehende Forderung, die auf ihre Einlösung war-
tet.«3 Zum anderen kennzeichnet Gadamer die sinnlich-materiale Seite 
des Kunstwerks als eine »Faktizität«, die »zugleich ein unüberwindli-
cher Widerstand gegen alle sich überlegen glaubende Sinnerwartung« 
sei.4 Beiden Feststellungen stimme ich zu. Ausgespart bleibt allerdings 
bei Gadamer, wie diese beiden Phänomene zusammenhängen. Denn die 
Alterität der materialen Seite des Werks gegenüber jedem sprachlichen 
Beschreibungsversuch, die von Gadamer »Faktizität« oder »das Fakti-
sche« genannt wird, hängt mit der »Forderung des Werks«, verstanden 
zu werden, derart zusammen, dass diese Forderung nur begriffen werden 
kann, wenn sie als eine gedacht wird, die genau mit der sinnlichen Ge-
stalt des Werks, mit seiner Faktizität, verschränkt ist. Daher müssen bei-
de Dispositionen, die Kunstwerken zukommen, sowohl die Tatsache, 
dass sie immer in einer konkreten Gestalt vorliegen als auch die, dass 
ihnen eine sinnhafte Dimension zu eigen ist, als zwei Seiten ein und der-
selben Medaille gedacht werden.  

2  Vgl. Hans-Georg Gadamer: Die Aktualität des Schönen, Stuttgart 1977, S. 
33: »Ich identifiziere etwas als das, was es war oder was es ist, und diese 
Identität allein macht den Werksinn aus. Wenn das richtig ist […], dann 
kann es gar keine mögliche Kunstproduktion geben, die nicht in der glei-
chen Weise immer das meint, was sie produziert, als das, was es ist. Selbst 
ein Flaschenständer –, das da plötzlich mit so einem großen Effekt als ein 
Werk angeboten wurde, bestätigt das.« 

3  Ebd., S. 34: »…daß seine Identität eben darin besteht, daß etwas daran ›zu 
verstehen‹ ist, daß es als das, was es ›meint‹ oder ›sagt‹ verstanden werden 
will. Das ist eine von dem ›Werk‹ ergehende Forderung, die auf ihre Ein-
lösung wartet.« 

4  Ebd., S. 45. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

164

Es ist nicht richtig, dass das, was von der Künstlerin als Kunstwerk 
an die Öffentlichkeit gebracht wurde, nichts mehr mit ihren künstleri-
schen Absichten zu tun haben soll, wie Gadamer die Abgelöstheit eines 
jeden Kunstwerks von seiner Produzentin verstanden wissen möchte. 
Dass das Kunstwerk »da ist« (seine Faktizität), ist das Ergebnis künstle-
rischer Bemühung, die von dem Anspruch geprägt ist, ein Werk zu 
schaffen, welchem genau diese Eigenschaft zukommt, nämlich »da zu 
sein« (um mit Gadamers Worten zu sprechen).5 Ein Kunstwerk mit Ab-
sicht oder mit einem Anspruch zu erzeugen, heißt eben nicht nur (wie 
Gadamer annimmt), den absoluten unveränderlichen Sinn dieses Kunst-
werk zu beabsichtigen. Beabsichtigt ist nicht allein eine Botschaft oder 
Mitteilung, die das Kunstwerk machen soll; beabsichtigt ist genau seine 
»Faktizität«, auf die jene »Forderung« des Kunstwerks, dass es »ver-
standen werden will«, zurückgeht. Beabsichtigt wird gerade von den 
Künstlern die Verschränkung der Materialität des Kunstwerks, welche 
seine »Faktizität« ausmacht, mit den Möglichkeiten der Interpretation 
dieser Materialität, die untrennbar an diese Materialität selbst gebunden 
sind, ja von dieser selbst erst ermöglicht werden. Ermöglichung der Evi-
denzerlebnisse in der Rezeption durch die materiale Seite des Werks und 
generelle Alterität der Evidenzerlebnisse gegenüber der sprachlich arti-
kulierten Deutung müssen hier zusammen und als eine Einheit gedacht 
werden.

Die Differenz zwischen Kunstwerken und nichtkünstlerischen Ge-
genständen, die wahrgenommen und gedeutet werden, ist (wie bereits 
gesagt) die, dass Kunstwerke mit einer spezifischen Absicht, d.h. mit ei-
nem Evidenzanspruch geschaffen sind, der sich wesentlich von anderen 
Absichten, die es bei der Produktion nichtkünstlerischer Gegenstände 
geben kann, unterscheidet. Evidenz muss also hier im Zusammenhang 
der Kunstrezeption bedeuten, dass etwas in seiner sinnlich erfahrbaren 
Materialität so präsent wird, dass es bestimmte Deutungen und Ver-
ständnisse seiner selbst evoziert. Evidenzerlebnisse verweisen auf die 
Evidenz des Kunstwerks als das Vermögen zur Evokation von Evidenz-
erlebnissen. Diese Eigenschaft der Evidenz des Werks ruft ganz ver-
schiedene Evidenzerlebnisse hervor, anders gesagt: Ich kann als Rezi-

5  Ebd., S. 44: »Der Sinn eines Kunstwerks beruht vielmehr darauf, daß es da 
ist. Um jede falsche Konnotation zu vermeiden, sollten wir daher das Wort 
›Werk‹ durch ein anderes Wort ersetzen, nämlich durch das Wort ›Ge-
bilde‹. […] Das ›Gebilde‹ ist vor allen Dingen nichts, von dem man mei-
nen kann, daß es jemand mit Absicht gemacht hat (wie das mit dem Be-
griff des Werkes noch immer verknüpft ist). Wer ein Kunstwerk geschaf-
fen hat, steht in Wahrheit vor dem Gebilde seiner Hände nicht anders als 
jeder andere. […] Nun ›steht‹ es, und damit ist es ein für allemal ›da‹, an-
treffbar für den, der ihm begegnet, und einsehbar in seiner ›Qualität‹.« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

165

pientin anderen Rezipientin nicht genau mein eigenes Evidenzerlebnis 
unterstellen. Gadamer schreibt dazu richtig über die »von dem »Werk« 
ergehende Forderung, die auf ihre Einlösung wartet. Sie verlangt eine 
Antwort, die nur von dem gegeben werden kann, der die Forderung an-
genommen hat. Diese Antwort muss seine eigene Antwort sein, die er 
selber tätig bringt.6

Obwohl das so ist, kann das Verstehen eines Kunstwerks nicht als 
eine Arbeit dargestellt werden, die Rezipienten »allein« und zur Gänze 
leisten. Die Art und Weise, wie rezipientische Eigenbeteiligung beim 
Kunstverstehen stattfindet, ist vielmehr durch die Weise, in der das 
Kunstwerk seine Rezipienten konfrontiert, durch seine spezifische Art, 
in der es Verstehen fordert, vorgegeben.7 Evidenzerlebnisse haben nichts 
zu tun mit einem Nachvollzug des Kunstwerks in dem Sinne, dass es nur 
ein richtiges Auffassen des Augenscheinlichen und ein richtiges Verste-
hen des Offenbaren gäbe. Das Gerichtetsein der Rezipienten sowohl auf 
die eigene sinnliche Anschauung des Werks als auch auf den Sinn, der 
sich verbunden mit dessen sinnlicher Anschauung erschließt, zielt nicht 
nur darauf, Thematisierungen oder Aussagen des Werks als evidente zu 
verstehen, sondern ebenso darauf, die Wahrnehmung der Gestaltetheit 
des Kunstwerks als evidente Wahrnehmung zu erleben. Beides fällt zu-
sammen und kann nicht voneinander getrennt werden – höchstens in 
nachträglichen Reflexionen ist es überhaupt möglich, Verstandenes und 
die Weise, in der Verstandenes wahrgenommen worden ist, auseinander-
zudividieren.8 Die Rede von der »ästhetischen Seite des Kunstwerks«, 
von seinem So-oder-so-Gemachtsein ist also immer eine defizitäre Rede, 
die in der Distanz der Reflexion zwar geführt werden kann, die aber, 
was das Erfassen und Erfahren des Werks betrifft, immer unvollständig 
bleibt, dem Werk nicht gerecht wird. Das Testen, ob sich ein Evidenzan-
spruch im gelungenen Kunstwerk erfülle, muss immer ein Sich-der-
Wirkung-des-Werks-Aussetzen sein, in dem Wahrnehmen immer ein 

6  Ebd., S. 34. 
7  Ebd., S. 37: »Die Identität des Werkes ist nicht durch irgendwelche klassi-

zistischen oder formalistischen Bestimmungen garantiert, sondern wird 
durch die Weise, in der wir den Aufbau des Werkes selbst als eine Auf-
gabe auf uns nehmen, eingelöst.« Im Unterschied zu Gadamer würde ich 
diesen Vollzug als Reaktion auf das Werk (auf seine Identität) bezeichnen, 
nicht (wie Gadamer) als seine Identität selbst. 

8  Das bestätigt auch Gadamer: »Ich meine damit, daß es eine sekundäre 
Verhaltensweise ist, wenn man von dem abstrahieren sollte, was einen 
durch ein künstlerisches Gebilde bedeutsam anspricht, und man sich gänz-
lich darauf beschränken wollte, es ›rein ästhetisch‹ zu würdigen.« (Ebd., 
S. 38.) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

166

verstehendes Wahrnehmen ist und in dem Verstehen immer in Ver-
schränkung mit sinnlicher Wahrnehmung vollzogen wird. 

Dass es nun viele Möglichkeiten gibt, ein Kunstwerk zu verstehen, 
hat mit dem Anteil zu tun, der dem Horizont der jeweiligen Rezipientin 
zukommt. Ihre Reaktion auf das Kunstwerk ist sowohl durch das 
Kunstwerk geleitet als auch durch den Erfahrungshorizont, den sie mit-
bringt. Die Verschmelzung der Horizonte, so wie sie von Gadamer in 
Wahrheit und Methode beschrieben wird, ist im Prinzip ein geeignetes 
Erklärungsmodell, um die Begegnung der Rezipientin mit dem Werk 
darzustellen.9 Gadamer schreibt richtig über die Flexibilität rezipienti-
scher Horizonte: »In Wahrheit ist der Horizont der Gegenwart in steter 
Bildung begriffen, sofern wir alle unsere Vorurteile ständig erproben 
müssen.«10 Es geht jedoch nicht allein um das Verstehen der Wahrheit

eines Kunstwerks, eines Gehalts, der sich sprachlich bestimmen ließe. 
Eine Verschmelzung der Horizonte müsste vielmehr so beschrieben 
werden, dass die materiale Weise, wie das Kunstwerk gemacht ist, dar-
über hinaus im Prozess der Begegnung Wahrnehmungsvorurteile kon-
frontiert und verändert. Das Kunstwerk kann nicht allein an dem gemes-
sen werden, was es zu verstehen auffordert. Wäre zum Beispiel seine 
Message oder sein Gehalt einer, der Rezipienten sehr richtig und wichtig 
erscheint, so kann es immer noch misslungen sein, nämlich wenn es sei-
ne Botschaft auf eine schlecht gemachte Weise vorträgt. Solch ein 
Kunstwerk bezeichnen wir häufig als »gutgemeint«. Das, was unsere 
Vorurteile in der Rezeption herausfordert, ist also kein Verständnis einer 
Sache, keine Wahrheit im Sinne einer Theorie, kein allein hermeneu-
tisch zu entziffernder Sinn des Kunstwerks. Sondern unser Horizont, un-
sere Vorurteile sind auch Horizont von und Vorurteile über Wahrneh-
mungsweisen, an die immer ein Sinn gebunden ist. Gadamers Beschrei-

9  Der Vorwurf Manfred Franks gegen Gadamers Darstellung der herme-
neutischen Verschmelzung der Horizonte von Text bzw. Kunstwerk und 
Rezipientin in der Kunst- und Textrezeption betrifft die Vorrangstellung 
der »Tradition«, aus der das Zu-Verstehende kommt und die es sich als 
Verstandenes eingliedert. »Über die Alterität des Anderen wird […] erst 
entschieden, wenn er im Horizont des Interpreten integriert oder wenn 
dessen Horizont in den des Interpretanden ›eingerückt‹ oder allenfalls: 
wenn die fusionierenden Horizonte über eine höherstufige Dyade Reflek-
tierender-Reflex spekulär identifiziert sind – dann freilich ist’s zu spät für 
ein Urteil über die Differenz beider.« »Das Sein des Anderen qua Anderen 
bleibt auf der Strecke.« Dieser Gefahr einer Verwischung der Andersheit 
entgehen wir hier, denn das Kunstwerk ist gerade gegenüber seinen Rezi-
pienten durch seine Alterität, die sich nicht durch sprachliche Auslegung 
einholen lässt, charakterisiert. Manfred Frank: Das individuelle Allgemei-
ne, Frankfurt/Main 1977, S. 32f. 

10  H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 311. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

167

bung der Verschmelzung der Horizonte des Kunstwerks und der Rezi-
pientin muss also erweitert werden um die Weise, die Welt wahrzuneh-

men, die in der Begegnung mit dem Kunstwerk ebenso auf dem Spiel 
steht wie unser Verständnis der Welt. Beides ist untrennbar miteinander 
verbunden. Der Anspruch der Künstler, evidente Werke zu schaffen, ist 
also zugleich ein Anspruch darauf, dass die Werke aufgrund ihrer Evi-
denz die Wahrnehmung und das Verständnis ihrer Rezipienten verän-
dern.11

2.  Evidenz a ls  Werkeigenschaft  

Warum nenne ich nun ein Kunstwerk, welches in der Lage ist, Evidenz-
erlebnisse zu verursachen, ein evidentes Kunstwerk? Andersherum ge-
fragt: Warum genügt es nicht, gelungenen Kunstwerken zu attestieren, 
dass sie Evidenzerlebnisse auslösen; warum ist es notwendig, das 
Kunstwerk ausdrücklich als evidentes Kunstwerk zu definieren? Unter 
Evidenz als einer Eigenschaft des Kunstwerks verstehe ich einerseits 
seine sprachlich nicht einholbare materiale Alterität gegenüber den Deu-
tungen derer, denen das Werk evident wird bzw. für die etwas durch 
dieses Werk evident wird. Andererseits gehört wesentlich zur Evidenz 
des Werks die Tatsache, dass seine Materialität nur als sinnhaft er-
schlossene vorliegt.12 Die Deutung des Kunstwerks in der Rezeption, die 
an das Wahrnehmungserlebnis geknüpft ist, rekurriert genau auf diese 
Eigenschaft der Evidenz, die dem Kunstwerk zukommt, d.h. sie rekur-
riert auf die Gegebenheit einer ursprünglichen Verschränkung der mate-
rialen und der sinnhaften Seite des Werks als seiner Evidenz. Dass die 
Materialität des Werks selbst andere, wenn auch nicht beliebige Deutun-
gen evozieren kann, ist kein Indiz gegen diese vorliegende Verschrän-
kung von Material und Interpretation, sondern es handelt sich dann um 
verschiedene Variationen der Deutung des einen immer gleich Gegebe-
nen. Immer gleich gegeben ist ein Kunstwerk deshalb, weil es das Re-
sultat des Handelns einer Künstlerin ist, in dessen Folge das Kunstwerk, 
so wie es ist, entstand. 

Gadamers Beschreibung der Relation zwischen einem Kunstwerk 
und seiner Rezipientin ist, wie schon dargestellt, attraktiv für unsere 
Fragestellung nach der Werkevidenz, weil Gadamer mit dem Begriff der 

11  Vgl. entsprechende Textstellen zur Veränderung der Rezipienten im Kap. 
II.2. 

12  Dass und wie sich eine solche Sinnhaftigkeit des Kunstwerks mit Erfah-
rungen seiner Ambivalenz zusammendenken lässt, ist ausgeführt im Kapi-
tel II.3.3.  

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

168

Verschmelzung der Horizonte von einer Beeinflussung der Rezipientin 
durch ein Kunstwerk und zugleich von einer Historizität der Auslegung 
des Kunstwerks durch die Rezipientin ausgeht. Richtig formuliert er fer-
ner, dass zwischen dem, was auf der Ebene einer sprachlichen Beschrei-
bung über das Kunstwerk gesagt werden kann, und dem ›So-sein‹ des 
Kunstwerks eine Verbindung besteht. In vielen Aufsätzen erläutert Ga-
damer diesen Zusammenhang am Beispiel des Klangs von Gedichten; er 
ist »Gebilde« im Verhältnis zum Wort als »Bürgschaft für das Ding«.13

Über Musik sagt Gadamer: »Es bleibt ein unaufhebbarer Zusammen-
hang zwischen der wortlosen Sprache der Musik, wie man zu sagen 
liebt, und der Wortsprache unserer eigenen Rede- und Kommunikations-
erfahrungen.«14 Ich habe jedoch den Eindruck, dass Gadamer, auch 
wenn er den genannten Zusammenhang in einer ursprünglichen Ver-
schränkung konzediert, vorzugsweise aus der Perspektive der sprachli-
chen Bestimmung dessen, was am Kunstwerk verstanden wird, redet.  

Es sind beispielsweise in Wahrheit und Methode zwei hermeneuti-
sche Charakterisierungen, denen nach Gadamer die Brückenfunktion 
zwischen Werk und Rezipientin zukommen: die Verstehensforderung 
des Kunstwerks und die Unterstellung der Rezipientin an das Kunst-
werk, dass es verstehbar sei. Dem »So-Sein« des Kunstwerks, das Ga-
damer in Die Aktualität des Schönen dessen »Faktizität« nennt, ist sys-
tematisch gesehen nicht die Funktion gegeben, das Verständnis des 
Kunstwerks in einem starken Sinn zu verursachen, klarer: Es ist der Fak-
tizität bei Gadamer nicht zuerkannt, selbst Bedeutung zu sein und trotz-
dem als Faktizität auf ihre eigene Weise wirksam zu werden. Der Punkt, 
auf den es mir ankommt, ist dieser: »Verstehen« der Dimension der Fak-
tizität des Kunstwerks ist nicht allein als sprachliches Auslegen zu be-
stimmen. Bei Gadamer ist dagegen alles Verstehen an Auslegung ge-
bunden.15 Mit dem Begriff der Auslegung lässt sich nun nicht erläutern, 
was ich mit dem Begriff einer Evidenz des Kunstwerks zeigen möchte. 
Denn Auslegung ist erstens eine sprachliche Operation an einem Text, in 
der »die Sache, von der der Text spricht, sich zu Worte bringt«16, und 
zweitens ist die Auslegung die Angelegenheit der jeweiligen Auslegen-
den, sich sprachlich zu äußern. Die »Sache, von der der Text spricht« 
(die Sache, von der das Kunstwerk spricht, müsste es ja übertragen auf 

13  Hans-Georg Gadamer: »Hilde Domin, Dichterin der Rückkehr«, in: Ge-
sammelte Werke, Bd. 9, Tübingen 1993, S. 321-328. 

14  H.-G. Gadamer: Die Aktualität des Schönen, S. 51. 
15  Gadamer stellt in Wahrheit und Methode dar, dass Verstehen und Ausle-

gen auf eine unlösliche Weise ineinander verschlungen sind. Vgl. H.-G. 
Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 402ff. 

16  Ebd., S. 402. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

169

die Kunst heißen) ist meines Erachtens etwas anderes als die Weise, wie 
das Kunstwerk etwas vorführt oder zeigt. Ersteres ist das Dargestellte als 
das, was das Werk thematisiert, während es sich beim Zweiten um die 
Darstellungsart dieses Dargestellten handelt, das heißt, wie dieses Zei-
gen im Werk realisiert ist. Nun werden von Gadamer aber beide Seiten, 
die am Kunstwerk verortet werden können: sein Dargestelltes und seine 
Darstellungsart, gleichermaßen unter dem Begriff der sprachlichen Aus-
legung subsumiert. Gadamer bestimmt zuerst den Begriff der Auslegung 
als einen Begriff sprachlichen Äußerns, um dann in einem zweiten 
Schritt alle Arten des Darstellens als eine solche Art sprachlicher Äuße-
rung zu bestimmen:  

»Sprachliche Auslegung ist die Form der Auslegung überhaupt. Sie liegt daher 
auch dort vor, wo das Auslegen gar nicht sprachlicher Natur, also gar kein 
Text ist, sondern etwa ein Bildwerk oder ein Tonwerk. Man darf sich nur nicht 
durch solche Formen der Auslegung beirren lassen, die zwar nicht sprachlich 
sind, aber in Wahrheit die Sprachlichkeit doch voraussetzen.«17

Die Schwierigkeit, die sich daraus ergibt, dass dem Kunstwerk auf der 
systematischen Ebene ästhetischer Theorie ein sprachlicher Gehalt als 
das, was in der Rezeption begegnet, zugesprochen wird, ist das Resultat 
der Annahme, dieser Gehalt würde als ein Gehalt von Bildern, Klängen 
und Texten immer den Gehalten sprachlicher Äußerungen sogar nicht-
künstlerischer Texte äquivalent oder sogar gleich sein. Die Faktizität des 
Kunstwerks wäre in Gadamers Modell bestenfalls das, was den Gehalt 
des Kunstwerks ermöglicht, aber nicht das, was in der Rezeption frei 
begegnen kann. Es ist die Vernachlässigung der Tatsache, dass Kunst-
werke immer hergestellte Gegenstände oder Situationen sind (deren 
Konstellationen Künstler verfertigten), die zur Vernachlässigung der 
Wirkung dieser künstlerischen Entscheidungen führt – als Entscheidun-
gen, die sich nicht allein auf Gehalte beziehen. In dem Agieren der 
Künstler ist zwar eine Deutung ihrer eigenen Handlung enthalten. Diese 
Deutung muss nicht mit der Deutung der Rezipienten übereinstimmen. 
Jedoch sind Erlebnis und Deutung in der Rezeption nicht beliebige, 
durch die Gestalt des Kunstwerks vorgegeben. Das Verstehen des 
Kunstwerks kann daher nicht nur ein Prozess einer Auslegung seines 
Gehaltes sein, sondern muss an die Handlungen der Künstler in irgend-
einer Weise gebunden bleiben. Die Kunstproduktion unterscheidet sich 
von dem Schreiben eines nichtkünstlerischen Textes dadurch, dass in ihr 
eben nicht allein auf der Ebene sprachlichen Bedeutens gehandelt wird. 
Es ist vielmehr die künstlerische Aktion, die zwar darauf abzielt, ge-

17  Ebd., S. 402. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

170

deutet zu werden, aber nicht in dieser Deutung aufgeht. Gadamers Präfe-
renz sprachlicher Auslegung, die er gleichermaßen für Kunst und Nicht-
kunst geltend macht, ist die Ursache dafür, dass er eine Differenz zwi-
schen der Auslegung von nichtkünstlerischen Texten und der von 
Kunstwerken nicht zu konstruieren vermag.  

In der von mir hier vorgeschlagenen Bestimmung des Begriffs der 
Evidenz des Kunstwerks liegt die Gewichtung zwischen der materialen 
Seite und der Verstehensforderung des Kunstwerks dagegen anders: Die 
materiale Seite ist nicht nur eine Voraussetzung für dessen sprachliche 
Bestimmung, sondern sie ist ein Mehr, das durch den Begriff der Evi-
denz ausgedrückt werden soll. Man kann sich sprachlich auf das Kunst-
werk beziehen, und die Wahrheit in diesem sprachlichen Bezug muss in 
der Tat am Kunstwerk gerechtfertigt werden. Man kann sich zweitens 
im Modus des Evidenzerlebnisses auf Kunstwerke beziehen, und dieser 
Bezug ist der wesentliche Bezug für Kunstwerke. Sowohl auf den Zu-
sammenhang zwischen diesen beiden Möglichkeiten – der sprachlichen 
Äußerung über das Werk und dem Erlebnis seiner Evidenz, mit dem 
sprachliches Deuten verschränkt ist – als auch auf ihre Abweichung von-
einander werde ich zurückkommen. Die Differenz zwischen beiden Fäl-
len muss, nicht zuletzt mit Hilfe der Differenz zwischen den Begriffen 
Evidenz und Wahrheit, gewahrt sein.18

Das evidente Werk ist, insofern es materieller Gegenstand ist, mehr 
als eine hermeneutisch zu interpretierende Mitteilung der Produzentin, 
und zugleich ist es qua Kunstwerk für die Rezipienten etwas anderes als 
irgendein nichtkünstlerischer materieller Gegenstand in der Welt. Es 
unterscheidet sich deswegen von allen nichtkünstlerischen Gegenstän-
den, weil Rezipienten den materialen Gegenstand ›Kunstwerk‹ bereits 
als einen ›im Kunstkontext von jemandem hergestellten‹ intendieren. 
Die Tatsache, dass der künstlerische Gegenstand von einer Künstlerin 
produziert ist, die auf der Grundlage ihrer eigenen Erfahrung handelte, 
verweist darauf, dass in der Bezeichnung des evidenten Kunstwerks zu-
gleich die Setzung enthalten ist, dass die vorliegende Materialität auf 
Deutungsakten der Künstlerin (Auswahl und Bearbeitung eines Materi-
als) beruht. Die Differenz zu anderen intentional hergestellten Gegen-
ständen (welche z.B. mit der Intention eines spezifischen Gebrauchs 
produziert werden) ist der Anspruch auf Sinnhaftigkeit, der im Evidenz-
anspruch der Künstler enthalten ist als ein Anspruch, der das Kunstwerk 
als eine Interpretation der Welt auffasst, die von der Künstlerin der Welt 
hinzugefügt wurde. Dass die Rezipienten ein Kunstwerk als Kunstwerk 
rezipieren, heißt jedoch gerade nicht, dass sie es als (bloßes) Zeichen 

18  Diesem Thema widmet sich Kap. III.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

171

wahrnehmen, sondern das Wissen vom Evidenzanspruch fokussiert die 
Aufmerksamkeit auf die Verschränkung oder Ungeschiedenheit von Ma-
terialität und Zeichenhaftigkeit. ›Ungeschiedenheit‹ bedeutet hier gerade 
nicht, dass die Materialität des Kunstwerks in einer materialen Zeichen-
haftigkeit aufgeht bzw. sich in einer solchen erschöpft. Die Wahl des 
Evidenzbegriffs zeigt dabei zugleich an, dass der doppelte ›Überschuss‹ 
des materiellen Werks gegenüber der Mitteilung und des Kunstwerks 
gegenüber dem nichtkünstlerischen Gegenstand nicht im Sinne eines 
›Sich-Entziehens‹ des Kunstwerks, sondern im Sinne einer Mehrbedeu-
tung zu verstehen ist, auf die sich das Wahrnehmungserlebnis als Evi-
denzerlebnis mehr oder weniger adäquat beziehen kann. Das Kunstwerk 
unterscheidet sich außerdem durch die material fundierte Struktur seiner 
Evidenz von nichtkünstlerischen Texten, deren Evidenz sich als ihre be-
griffliche Bedeutung vermittelt. Diese Differenz lässt sich mit Gadamer
nicht mehr konstruieren.  

Der Begriff der doppelten Alterität des Kunstwerks (gegenüber sei-
nen Produzenten und seinen Rezipienten), in den die Alterität der mate-
rialen Dimension des Werks gegenüber dessen sprachlicher Deutung 
eingeschrieben ist, leuchtet noch mehr ein, wenn man ihn für die ver-
schiedenen Fälle verschiedener Kunstwerke ausbuchstabiert. Denn das 
Mehr der Materialität des Werks, das die Alterität des Werks gegenüber 
seiner Interpretation ausmacht, ist für je unterschiedliche Materialien 
ganz verschieden. Bei sprachloser Kunst wie Malerei und Musik tritt es 
stärker in Erscheinung als beispielsweise in Literatur und Theater, dies 
leuchtet zunächst intuitiv ein. Angesichts der gegenwärtigen Auflösung 
von Gattungsgrenzen in der Kunst ist jedoch fragwürdig, ob die materi-
ale Alterität des Kunstwerks überhaupt noch gattungsspezifisch darge-
stellt werden kann. Nicht für jede Art der Malerei ist z.B. die Alterität 
der Farbe gegenüber der Beschreibung und Deutung des Werks in der-
selben Art und Weise gegeben. Insbesondere werden die Differenzen 
zwischen figürlich und abstrakt gemalten Werken, zwischen konzeptuell 
und sinnlich angewendeten Malstilen fast in jeder malerischen Arbeit 
neu gezogen bzw. verschoben. So scheint es sinnvoller, davon zu spre-
chen, dass jedes einzelne Kunstwerk seine eigene Materialität besitzt, 
die dessen Alterität in je unterschiedlicher Weise begründet. Trotz dieser 
Skepsis gegenüber einer fest umgrenzbaren Gattungsspezifik leuchtet es 
unmittelbar ein, dass bestimmten Materialitäten (z.B. musikalischen) 
eine größere Sprachferne zuzuordnen ist als anderen (z.B. literarischen).  
 Gerade die Dialektik von sprachlicher Deutung und Materialität 
führt uns jedoch auf den Evidenzbegriff. Das lässt sich an der Art und 
Weise nachvollziehen, wie der Komponist Wolfgang Rihm die Verbin-
dung von gesprochenem Wort und gespieltem Ton thematisiert. »Der 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

172

Klang ist also schon beim Wort-Text ein eigenständiger Mitteilungs-
wert, voll Information für den, der ›Ohren hat zu hören‹ […]. Ähnliches 
geschieht in der Musik.«19 Rihm weist auf ein weiteres systematisch ver-
bindendes Merkmal hin: »Zu fragen ›Was sagt Musik?‹ heißt auch, daß 
wir die Musik im Bereich jener Erscheinungen ansiedeln, die sich in 
eine bereits interpretierte Welt hineinäußern.«20 Diese Beschreibung, die 
prinzipiell auf alle Kunstwerke zutrifft, verweist darauf, dass wir u.a. mit 
Deutungsabsichten an Kunst herantreten.  

Unabhängig von der Sprachnähe oder Sprachferne des Kunstwerks 
oder der Gattung gilt aber systematisch, dass das Materielle in der Spra-
che nicht aufgehen kann. Rihm formuliert das so: »Etwas, das ist und 
nicht sich nennen läßt – das ist ein Skandal! Aber was ist es? Sprechen 
wir es als Namen aus, haben wir es schon verfehlt; schweigen wir davor 
[…] entzieht es sich nur noch weiter.«21 Das, was hier als Skandal er-
scheint, ist gerade die Alterität des Kunstwerks. Natürlich würde ich 
nicht von einem Skandal sprechen. Meine Verwendung des Evidenzbe-
griffs zielt gerade darauf ab, die Negativität, die sich in der Verfehlungs- 
und Entziehungsfigur zeigt, zu überwinden. Mit der materiellen Alterität 
des Kunstwerks ist der Mehrwert gemeint, den das Kunstwerk gegen-
über seiner sprachlichen Bestimmung immer hat. Es entzieht sich nicht, 
sondern leuchtet ein, daher der Begriff der Evidenz. 

Der Aufweis der Differenz zwischen künstlerischen und wissen-
schaftlichen bzw. alltagssprachlichen Kommunikationsformen geht da-
mit einher, dass Sprache überhaupt auf zweierlei Weise zugeordnet 
wird: einmal als Verständigungsmittel in nichtkünstlerischer Kommuni-
kation, einmal als Materialität dichterischer und konzeptueller Kunst-
werke. An dieser Stelle soll noch einmal ausdrücklich begründet wer-
den, warum eine solche Zuordnung künstlerischer Sprache zur Materia-
lität von Kunstwerken in Abgrenzung zum nichtkünstlerischen sprachli-
chen Kommunizieren zwingend ist – in beiden Fällen (Dichtung und 
Konzeptkunst) zunächst aus unterschiedlichen Motiven. Im Zuge dieser 
Darlegung ist nicht nur nach den Unterschieden von künstlerischem zu 
nichtkünstlerischem Sprechen und Schreiben zu fragen, sondern auch 
nach den Gemeinsamkeiten zwischen sprachlich verfassten und primär 
nichtsprachlichen Werken wie Musik, Fotografie, Malerei oder Installa-
tion.

Dass Heideggers These, alle Kunst sei Dichtung, in die Irre führt, 
war Gegenstand des Kapitels I.2. Einer derartigen ›Versprachlichung‹ 
der Materialität aller Kunstwerke widersetzten wir uns mit dem Argu-

19  W. Rihm: Offene Enden, S. 175f. 
20  Ebd., S. 176. 
21  Ebd., S. 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

173

ment, dass Heideggers Begriff der Erde, den er explizit an nichtsprachli-
chen Materialien wie Steine und Töne entwickelt, mit dieser Versprach-
lichung kaum vereinbar ist. Wenn Heidegger »Bauen und Bilden« als 
»je eigenes Dichten« bestimmt, verspielt er letzten Endes die mit dem 
Erdebegriff verbundene Einsicht, dass im Kunstwerk die Spezifik des 
jeweils konkret verwendeten Materials zur Geltung kommt.  

Von Interesse für die aufgeworfene Frage nach möglichen Gemein-
samkeiten zwischen Dichtung, ›Gebautem und Gebildetem‹ ist, dass 
Heidegger überhaupt auf die Idee kommt, Dichten, Bauen und Bilden in 
einem Zuge zu nennen. Abgesehen davon, dass es ihm um eine Vor-
rangstellung des dichtenden Denkens vor anderen künstlerischen Tätig-
keiten geht, steckt in der genannten Gleichsetzung auch die Idee, dass 
Sprache im Dichten in ähnlicher Weise als Material behandelt wird, wie 
Stein und Holz beim Bauen und Bilden, wie Töne beim Komponieren 
und Musizieren. Heidegger behandelt im Zusammenhang des Erdebe-
griffs u.a. Sprache als »Stoff«, der durch seine Verarbeitung im Kunst-
werk erst in den spezifischen Eigenschaften seiner je eigenen Stofflich-
keit zur Geltung kommen kann: So wie Metalle »zum Blitzen und 
Schimmern« kommen, »die Farben zum Leuchten« und »der Ton zum 
Klingen«, so kommt »das Wort zum Sagen«.22 Viel hängt nun daran, 
wie das Wort »Sagen« ausgelegt wird. Da Heidegger auf der Differenz 
zwischen Sagen und Aussagen besteht, kann man ableiten, dass das 
sprachliches Bedeuten auf je verschiedene Weise beim Sagen und Aus-
sagen ins Spiel kommt. Festzuhalten ist hier also, dass sich Sprache als 
Material künstlerisch bearbeiten lässt, so wie andere Materialien auch, 
und dass mit ihr im Fall der Bearbeitung zu Kunst etwas anderes ge-
schieht als in ihren anderen Gebrauchsweisen. Diese spezifische Stoff-
lichkeit des Materials verbindet Dichtung mit nichtsprachlichen Kunst-
werken, in denen andere Materialien durch ihre künstlerische Bearbei-
tung ›zum Vorschein kommen‹. Nicht zufällig wird von der Musik zur 
Dichtung oft eine gedankliche Linie gezogen, geht es doch in der Dich-
tung auch um den Klang, um Gefühle und Befinden, um Assoziatives.  

Solch eine Weise des Umgangs mit der Stofflichkeit des sprachli-
chen Materials ist zunächst nicht feststellbar im zweiten anvisierten Fall: 
dem Gebrauch alltagssprachlicher Sätze, journalistischer Methoden oder 
wissenschaftlicher Zitationen als Kunstwerke bzw. in Kunstwerken. 
Hier lässt sich eine spezifisch künstlerische Weise der Bearbeitung von 
Sprache, welche die Stofflichkeit des Materials Sprache erst heraus-
bringt, nicht feststellen. Mündliche Sprache oder schriftlicher Text sind 
von der Künstlerin dort so gebraucht, wie sie andernorts in nichtkünstle-

22  M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

174

rischen Zusammenhängen auftreten. Trotzdem sind beide in jedem 
Kunstwerk an dessen materielle Dimension gebunden – in verschiede-
nen Gattungen auf je unterschiedliche Weise. Wird auf der Theater-
bühne oder im Film im Alltagsjargon geredet, so sind Gestik, Bühne, 
Kostüme, Geräusche oder stilisierte Interaktionen zwischen den Vortra-
genden Materialisierungen, mit denen das Gesagte als Material eine 
Synthese eingegangen ist. Die materielle Unterscheidbarkeit der Kunst 
von Szenen des Alltags ist dabei nicht zwingend vorausgesetzt; denn al-
lein die Tatsache, dass es sich um eine Performance, um einen Film oder 
eine Theateraufführung handelt, verweist auf den Anspruch, mit dem 
besagter Satz oder besagte Szene auf die Bühne oder vor die Kamera 
gebracht wurden. Es ist letzten Endes das Wissen von diesem Anspruch 
auf die Evidenz des Vorgeführten, das die Zuschauer dazu bringt, künst-
lerisch eingesetzte (nichtliterarische) Sprache anders wahrzunehmen als 
dieselben Sätze, wenn sie im nichtkünstlerischen Zusammenhang geäu-
ßert werden. Gehört ein Text, ein Wort oder ein Satz zu einer künstleri-
schen Installation, so ist von entscheidender Bedeutung, wie diese in 
welchen Buchstaben, Farben, in welcher Größe auf welchen Untergrund 
in welcher Umgebung aufgetragen sind. Nicht allein die sprachlichen 
Inhalte sind von Bedeutung, sondern die Weisen ihrer Visualisierung, 
aus denen freilich Inhalte nicht einfach wegzudenken sind.  

Aber auch das umgekehrte Phänomen der Wiederaneignung von 
Kunst im außerkünstlerischen Bereich zeigt, dass seitens der Rezeption 
die Prämisse, dass es sich beim Begegnenden um ein evidentes Kunst-
werk handelt, für ein angemessenes Verständnis der Materialität des 
Kunstwerks wesentlich ist. Sowohl Dichtung als auch spezielle Formen 
der Visualisierung im theatralischen Feld und im Bereich bildender 
Künste werden fortlaufend von Nichtkunst kopiert und angeeignet. 
Dichterisches Sprechen begegnet uns in Werbespots. In Politik und 
Wirtschaft sowie im Bereich der Mode werden fortlaufend aktuelle 
künstlerische Methoden übernommen. Die Materialität dessen, was in 
diesen Prozessen entsteht, ist zwar noch ästhetisch, aber nicht spezifisch 
künstlerisch. Die Art, wie wir etwas hören, sehen, lesen und deuten, 
hängt davon ab, ob es sich um Kunst, Politik oder Werbung handelt. Aus 
der Weise des Einsatzes des Materials allein ist kein systematisches Kri-
terium zur Bestimmung des Kunstwerks zu gewinnen, dies zeigen uns 
gerade die ästhetisierenden Praxen in nichtkünstlerischen Feldern der 
Gesellschaft. 

Wie können nun Kunstwerke im Konkreten evident sein, und was 
kann durch sie evident werden? Anhand einiger Beispiele möchte ich 
zeigen, dass sich die Evidenz des Kunstwerks auf ganz verschiedene 
künstlerische und nichtkünstlerische Kontexte beziehen kann. Das evi-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

175

dente Kunstwerk ist gerade eines, das als Resultat künstlerischer Hand-
lung und Deutung definiert ist und nicht durch eine überhistorische bzw. 
überpersönliche philosophische Wahrheitsforderung bestimmt werden 
kann. Anhand von drei Kunst-Beispielen möchte ich zeigen, dass die 
Evidenz des Kunstwerks in rein ästhetischen, ja in spezifisch künstleri-
schen Bereiche verortet werden kann, (z.B. wenn eine dezidierte Ausei-
nandersetzung mit gegenwärtiger oder kunstgeschichtlich präsentierter 
Wahrnehmung von Kunst vorliegt), dass sie sich aber genauso gut auf
Außerästhetisches, z.B. Gesellschaftliches oder Politisches beziehen 
kann. Im zweiten Fall ist die Trennung zwischen ästhetischer und außer-
ästhetischer Evidenz des Kunstwerks nicht erforderlich. 

In einer Sequenz in dem künstlerisch-dokumentarischen Film Dar-
win’s Nightmare kann man den hungrigen Straßenkindern am Ufer des 
Viktoriasees in Tansania zusehen, wie sie einen Topf Reis kochen und 
wie ihr Versuch, diesen Reis untereinander zu teilen, misslingt. Ich 
möchte hier am Beispiel der Beschreibung dieser Filmsequenz erläutern, 
was ich mit der Evidenz des Films bzw. der Evidenz dieser Szene, die 
im Film in einem größeren Zusammenhang steht, meine.  

Vorweg gesagt: Nicht allein die Darstellung von hungrigen Kindern 
in Afrika (die Wahl des Sujets), nicht das Zeigen von Elend (Bildkli-
schees) oder moralisches Kommentieren (sprachliches Argumentieren) 
ist das, was diese Szene einzigartig macht. Hungrige afrikanische Kinder 
werden tagtäglich in den Medien gezeigt, sie sind in den Zusammenhän-
gen unseres privilegierten Lebens zum Klischee geworden, auf welches 
wir nur schematisch reagieren können. Es ist vielmehr erst die Art und 
Weise, wie der Autor, der als filmender Regisseur einige Zeit mit den 
Kindern verbracht hat, diese ins Bild setzt; die Art und Weise, in der er 
die Szene, in der der Kampf um den Reis stattfindet, filmt. In der Grup-
pe entsteht, als der Reis über dem selbstentfachten Feuer fertig gekocht 
ist, die Frage, ob man teilen sollte, und es werden Stimmen laut, die sa-
gen: Es soll geteilt werden. Trotz dieser Stimmen, die vom Teilen spre-
chen, versuchen einige von den stärkeren Kindern zunächst, mit dem 
Topf Reis wegzurennen. Sie werden aber eingeholt und der Topf wird an 
seinen Platz auf dem Feuer zurückgestellt. Dann beginnt die Szene, die 
ich nicht vergessen werde: Etwa zwanzig Kinderhände greifen gleichzei-
tig in den heißen Reis, um etwas abzubekommen. Reis wird verschüttet, 
entgleitet den Kinderhänden und fällt zu Boden. Wer etwas in die Hand 
bekommt, rennt damit weg und versucht sich so schnell wie möglich die 
ganze Portion in den Mund zu stopfen. Die großangeschnittenen Por-
traits der Kinder, die so das Essen verschlingen, dass man beim Zusehen 
selbst Schluckbeschwerden bekommt, zwischengeschnitten die Bilder 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

176

eines weinenden Kindes, das nichts abbekam, graben sich ein ins Ge-
dächtnis.

Dies geht über eine Thematisierung des Themas Hunger in einem 
moralischen Sinn, aber auch über eine distanzierte Darstellung oder Ab-
bildung hungernder Kinder hinaus. Die filmischen Strategien des Regis-
seurs Hubert Sauper begründen die Wirkung der Szene; dazu gehören: 
sein Respekt vor den Kindern, die er nicht belehrt, aber deren Nähe er 
sucht und deren Leben er zu verstehen versucht, indem er sich ihrem 
Lebensfluss anpasst, die Weise, die Kinder immer auch als große Por-
traits mit der Kamera anzuschneiden, dass man ihren Gesichtern ganz 
nahe kommt, das Weglassen von Musik in dieser Szene (und meistens 
im Film), die Komposition der Bilder mit dem Reistopf, den er von oben 
filmt, wenn die vielen Hände in ihn greifen, die Sparsamkeit im Einsatz 
von Dialogen und nicht zuletzt die Einbindung dieser Szene in das ge-
samte Konzept und die Gestaltung des ganzen Films. Worauf ich hin-
ausmöchte, ist dies: Die Gestaltung dieser Filmszene bedeutet nicht nur 
eine Gestaltung mit ästhetisch-künstlerischen Mitteln, sondern ist zu-
gleich die Widerspiegelung eines Verhältnisses zu den Kindern. Die Ge-
staltung lenkt auch mein Verhältnis als Filmzuschauerin erstens zu die-
sen Kindern und zweitens zur Thematik, die durch sie verkörpert wird: 
Hunger, und Hunger in Afrika. Der Regisseur erreicht mich durch die 
Bilder, die Geräusche, durch die Auswahl und den Schnitt so, dass ich in 
dem Moment verstehe, was es bedeutet, in Tansania auf der Straße zu 
leben und zu hungern. Das Erlebnis, welches in dieser Weise allein 
durch dieses Kunstwerk bzw. durch diese Filmszene ermöglicht wird, 
attestiert mir die Evidenz, die der Szene als Eigenschaft eignet, in dem 
Sinn, dass die Evidenz dieses Filmabschnitts als Leistung des Künstlers 
zu sehen ist, die als künstlerische Leistung über sich hinaus auf das ver-
weist, wovon sie handelt.23

An erster Stelle ist es das gesamte Kunstwerk, dem Evidenz zuge-
sprochen wird; so kann man auch den Film Darwin’s Nightmare im 
Ganzen als evidenten Film begreifen, und seine Evidenz geht über die 

23  Die Auskünfte über seine Intentionen, die der Autor Sauper auf der Web-
site des Films gibt, kommen meiner Bestimmung des Evidenzbegriffs in-
sofern ganz nahe, als Sauper hier von der »Brücke zwischen Wissen und 
Begreifen« spricht, die ich als Verschränkung zwischen Auslegung und 
Erlebnis der Materialität des Films verstehe. »Die meisten von uns kennen 
die destruktiven Mechanismen unserer Zeit, und doch können wir sie nicht 
richtig begreifen. Es ist sehr schwer, das, was man weiß, auch glauben und 
wahrlich verstehen zu können. (Die Transzendenz und die Poesie des Ki-
nos ist teilweise imstande, zwischen dem Wissen und dem Begreifen eine 
Brücke zu schlagen.)« (http://www.coop99.at/darwins-nightmare/darwin/ 
htmldt/startset.htm; 25. 02. 2006) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

177

Evidenz einer einzelnen Episode im Film hinaus. Man würde analog zur 
Szene den Aufbau, die Komposition, das Vorgehen und die Haltung des 
Regisseurs im Ganzen kommentieren. Weil hier nicht der Platz für diese 
Ausführlichkeit ist, habe ich mich für die Schilderung einer einzelnen 
Szene entschieden. In diesem Fall ist es auch möglich, die eben geschil-
derte Szene isoliert als Kunstwerksfragment zu begreifen. Nicht immer 
lassen sich Fragmente aus Kunstwerken herausgreifen und lässt sich ein 
Evidenzerlebnis am Fragment klären. Damit soll gesagt sein: Der Evi-
denzbegriff als Eigenschaft des Kunstwerks bezieht sich immer aufs 
ganze Werk und nur manchmal auf seine Teile. 

Um deutlich zu machen, dass der Begriff des evidenten Kunstwerks 
nicht an die Evidenz außerkünstlerischer, beispielsweise gesellschaftli-
cher oder politischer Darstellungen gebunden ist, wähle ich an zweiter 
Stelle das Beispiel einer Arbeitsweise, bei der die Evidenz die Bezie-
hung bedeutet, die eine malerische Arbeit zu Themenfeldern aufbaut, die 
traditionell innerhalb der Kunst verhandelt werden. Die Künstlerin Ka-
tharina Grosse bemalt und besprüht riesige Wände sowohl in musealen 
wie auch in öffentlichen Räumen. Ihre Malerei, in die sogar in den be-
malten Räumen befindliche Gegenstände einbezogen werden, demons-
triert, dass Farbe »große Mengen an Energie freisetzen« kann. Die Be-
freiung der Malerei von der Leinwand, ein nicht ganz neues kunstge-
schichtliches Thema, verkörpern Grosses Arbeiten auf ihre spezifische, 
dynamische und ausgreifende Weise. Eigenschaften von Farbe wie ihre 
Aggressivität, die Betonung von Sichtbarkeit, ihre Präsenz sind dasje-
nige, was die Künstlerin einsetzt, um dieses Eingesetzte zugleich mit der 
Arbeit zu thematisieren. Grosse sieht ihre malerischen Raumarbeiten, in 
denen sie Gegenstände im Raum sowie Wände mit Farbe überzieht, 
auch als einen Versuch an, Oberfläche und Volumen auf neue Art mit-
einander zu konfrontieren. Sie sagt: »Die von mir eingeführte Farbober-
fläche tritt in Konkurrenz mit den vorhandenen Objektoberflächen, das 
Volumen der Dinge kann nicht mehr eindeutig einer dieser Oberflächen 
zugeordnet werden. Ich wollte der Farbe Körper geben und stellte 
gleichzeitig fest, dass die mit Farbe besprühten Gegenstände ihr Volu-
men optisch auch wieder zu verlieren scheinen.«24 Der wichtige syste-
matische Gedanke in unserem Zusammenhang ist, dass Grosses Arbei-
ten im Medium der Malerei stattfinden und dass sie ihr eigenes Medium 
thematisieren. Die Evidenz einer Wandarbeit von Grosse liegt also auf 
einer anderen Ebene als die eines Films, der von einem konkreten histo-
rischen und politischen Kontext handelt. Auch in diesem zweiten Fall ist 

24  Katharina Grosse: »Kunstaspekte: Ein Interview mit Katharina Grosse zu 
raumbezogenen Sprayarbeiten ihrer letzten Ausstellungen.« (http://www. 
kunstaspekte.de/z-katharina-grosse-i; 02.04.2006) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

178

an die farbliche und körperliche Materialität der malerischen Arbeiten 
eine Deutung gebunden, wie die Bemerkungen der Künstlerin zeigen. 

An dritter Stelle möchte ich mich zu dem besonderen Fall äußern, in 
dem durch Kunstwerke – hier Filme von Visconti – das Scheitern einer 
Utopie evident gemacht wird. Alexander Garcia Düttmann teilt die Fil-
me Luchino Viscontis anhand der Variationen über das in den Filmen 
wiederkehrende Thema »Verhältnis von Wirklichkeit und Möglichkeit« 
in vier Gruppen. Eine Gruppe bilden die Filme, in denen »Schönheit und 
Schein der Kunst für das Mögliche einstehen«; in den drei anderen 
Gruppen hängt der »Unterschied zwischen Wirklichkeit und Möglich-
keit« nicht an der Kunst, sondern »an einer Liebe oder Leidenschaft«, ist 
»Anlaß eines Aufstandes« oder thematisiert »die schillernde Vergan-
genheit selber als Mögliches«.25

Die Beschreibung dieser viscontischen Grunddisposition – das 
Scheitern des Möglichen im Vergleich zum Wirklichen auszuloten – ist 
von Düttmann freilich doppelsinnig, legt er doch Viscontis Interesse an 
einer Überwindung der Wirklichkeit im adornoschen Sinne als eine 
Sehnsucht nach oder Ausgerichtetheit auf politische, private oder künst-
lerische Utopie aus. Es sei »das Mögliche, nie das unmittelbar Wirkli-
che, das der Utopie den Weg versperrt«, sagt Düttmann mit Adorno und 
suggeriert mit diesem Zitat, dies sei die Logik allen in Viscontis Filmen 
dargestellten Scheiterns.26 Mögen auch die in Viscontis Filmen von den 
Protagonisten erprobten Möglichkeiten tatsächlich zu weit von der Uto-
pie entfernt sein und mag Düttmanns Darstellung dieser Spannung zwi-
schen Utopie und tatsächlich vorhandener Möglichkeit den Kern von 
Viscontis Filmen treffen, so ist der Gedanke an die Utopie, die in jedem 
Kunstwerk aufscheint, von diesem aber nicht erreicht werden kann, für 
die Definition aller evidenten Kunstwerke als Gegenstände oder Situa-
tionen, an denen man Evidenzerlebnisse haben kann, nicht nötig und 
auch nicht nützlich. Er ist vielmehr eine von unendlich vielen möglichen 
Varianten, wie Evidenz im Künstlerischen erfahren werden kann. Dass 
Utopie im Spiel sein kann, zeigt, dass sich nicht jede mögliche konkrete 
Thematik, auf die sich ein Evidenzerlebnis ausrichtet, auf der platten 
Erde entwickeln muss, zeigt den Anteil, den Imaginäres als Nicht-Wirk-
liches am vom Kunstwerk Vorgegebenen haben kann.  

Dem Kunstwerk kommt indes, auch wenn es vom Scheitern der
Utopie bestimmt wird, eine eigene Wirklichkeit zu, und zwar »streben
Kunstwerke nach einer Wirklichkeit, die ihnen dort zukommt, wo zwi-

25  Alexander Garcia Düttmann: »›Dieser verrückte Visconti‹ oder Einsichten 
in ›Fleisch und Blut‹«, privates Manuskript 2004, S. 8ff. 

26  Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, Frankfurt/Main 1975, S. 66. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

179

schen Element und Bedeutung ein Zusammenhang entsteht«.27 Das
Kunstwerk als »geschehene Veränderung« (so die Formulierung Dütt-
manns) deute ich in diesem Zusammenhang als etwas, das ein kleiner 
Teil Welt ist, der durch die künstlerische Produktion der bestehenden 
Welt hinzugefügt wurde: eine Beschreibung, die an Adrian Pipers Aus-
führungen über das Kunstwerk als »eine neue Präsenz […], die irgend-
wie in die Weltsicht der wahrnehmenden Person integriert werden 
muß«, erinnert.28 Die Beschreibung des Kunstwerks als »geschehene 
Veränderung« ist keine ontologische Bestimmung des Kunstwerks, da-
für wäre sie zu unterkomplex. (Denn vieles verändert sich.) Jedoch stellt 
sie eine wichtige Voraussetzung dafür bereit, dass ein Einfluss eines 
Kunstwerks auf seine Rezeption gedacht werden kann. Nur ein Kunst-
werk, das nicht erst in seiner Rezeption entsteht, sondern bereits vor ihr 
existiert, kann als ein evidentes Kunstwerk angesehen werden. »Daß die 
Veränderung immer schon geschehen ist, zeigt sich an der Irreduktibili-
tät des Ausdrucks.«29 Der Terminus Ausdruck, den Düttmann auf der ei-
nen Seite in Opposition zur »blinden Anschauung« setzt und der von 
Heiner Müller auf der anderen Seite als Gegenpol zum bloßem Verste-
hen, zur Information («sinnvolle sprachliche Aussage«, wie Düttmann 
sagt) gesetzt wird, steht in Düttmanns Text für die Synthese von »Tat« 
und »Einsicht«, einer Einsicht, die wiederum als Vermittlung von Bild 
und Begriff gedeutet ist.30 Der Ausdruck als Darstellung des »reinen Ge-
danken[s]«, dem das »Versagen der Stimme« zugehört und der auf die 
»Einsicht als Gegebenheit« verweist, umschreibt das, was ich mit dem 
Evidenzbegriff als Bestimmung des Werks meine: Gemeint ist ein Aus-
druck, der dem Werk zugehört, das den Rezipierenden im Modus der be-
stimmten Alterität begegnet.31 Diese Alterität, die »Fleisch und Blut« 
wurde, ist das, was als Neues, als Nie-Dagewesenes existiert. In seiner 

27  A. G. Düttmann: »Visconti«, S. 14. 
28  Ebd.; vgl. Adrian Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 147; s.o. Kap. 

II.1.3. 
29  A. G. Düttmann: »Visconti«, S. 14. 
30  Vgl. H. Müller: Gesammelte Irrtümer, Bd. 1, S. 99: »Ein Text hat zwei 

Übermittlungsebenen: einer ist Information, der andere ist Ausdruck. Die 
Ausdrucksebene ist hier viel stärker als im Westen, weil Information un-
terdrückt wird. Hier sind Worte nicht nur Informationsträger, man ent-
nimmt auch dem Ausdruck Information.« 

31  Ich problematisiere in Kap. III.1 den Ausdrucksbegriff, insoweit mit ihm 
der Produktionsprozess, das Sich-Ausdrücken der Künstlerin gemeint ist. 
Bei Düttmann und bei Müller verstehe ich den Terminus Ausdruck als ei-
nen Hinweis darauf, dass ein Kunstwerk nicht nur durch seinen Werksinn 
definiert ist, wie Gadamer es nennt, sondern ebenso durch die Weise, in 
der dieser Werksinn in der sinnlichen Konstellation des Werks konstruiert 
ist, die etwas mit einer Gestik des Kunstwerks zu tun hat.   

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

180

Rezeption »gilt es, eine Wirklichkeit zu erkennen, eben die geschehene 
Veränderung«.32 Die »geschehene Veränderung« ist also einerseits das 
evidente Werk selbst, welches von der Künstlerin Bestehendem hinzu-
gefügt wurde. Andererseits ist es die »geschehene Veränderung« der 
dem Kunstwerk äußerlichen Wirklichkeit der Rezipienten, die in gelin-
gender Rezeption immer schon vollzogen ist.  

Für alle drei gegebenen Beispiele: die dokumentarische Filmse-
quenz, die raumgreifende Malerei und Spielfilme, in denen Utopien 
scheitern, lässt sich nun fragen, ob bestimmte Fähigkeiten von den Rezi-
pienten für eine gelingende Rezeption gefordert werden müssen. Diese 
Frage kann genauso auf andere künstlerische Disziplinen bezogen wer-
den: auf Musik, Theater, Performances, auf Literatur. Wenn es stimmt, 
dass das evidente Kunstwerk im Modus der bestimmten Alterität begeg-
net, ist es logisch, dass diese Begegnung mehr oder weniger dem 
Kunstwerk angemessen verlaufen kann. Was wäre also von den Rezi-
pienten gefordert? Auch auf dieser Ebene muss sich die Verschränkung 
von Sinnunterstellung und Wahrnehmung wiederholen: Nicht allein die 
Konfrontation der Verstehensforderung des Werks mit der eigenen 
Sinnunterstellung kann das Kunsterlebnis ermöglichen, sondern es ist 
zugleich die Übung von Wahrnehmung, die Einübung des Sehens oder 
Hörens in spezifische für eine Gattung verwendete Methoden und Mate-
rialien, die als eine Voraussetzung für die Fähigkeit, sich auf ein Kunst-
werk einzustellen, bestimmt werden muss. Natürlich kann dieses Ein-
üben nur eines sein, das die Wahrnehmung auf gattungsspezifische Kri-
terien fokussiert: das also sensibilisiert für Farben, für Töne, für Kom-
positionen, für eine Ästhetik des politischen Aktivismus, für Rhythmen, 
für Provokation, für Improvisationen – diese Aufzählung ließe sich be-
liebig fortsetzen. Die entscheidenden Punkte sind hier die, dass erstens 
den Rezipienten ein Wissen über das Kunstwerk weiterhelfen kann, dass 
dieses Wissen aber nicht endgültig hilft, die Evidenz des Kunstwerks zu 
erfassen; zweitens dass die bloße Unterstellung an das Werk, dieses ge-
be etwas zu verstehen, als einzige Weise, sich dem Kunstwerk zu nä-
hern, die eine Seite seiner Evidenz ausblendet, nämlich die der materia-
len Darstellungsweise; drittens: dass eine Fokussierung auf die Darstel-
lungsweise des Werks ebenfalls nicht ausreicht, sondern dass Rezipien-
ten davon ausgehen sollten, dass etwas am Werk verstanden werden 
kann. Wie es verstehbar wird, ist eine Frage, die durch die Spezifik eines 
jeden Kunstwerks anders beantwortet wird.33

32  A. G. Düttmann: »Visconti«, S. 1f. 
33  Über einen gescheiterten Verstehensversuch einer Szene in seiner Insze-

nierung sprach der Theaterregisseur Robert Wilson in seiner Vortragsper-
formance im Palast der Republik am 21. August 2005 (Wilson Schleef Pa-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

181

Dem evidenten Kunstwerk kann man im wahrnehmenden Verhalten, 
an das immer Deutung gebunden ist, mehr oder weniger adäquat begeg-
nen. Die Adäquatheit der Herangehensweise an ein Werk hat einerseits 
etwas mit der Einübung in die Wahrnehmung seiner Darstellungsweisen 
(und denen anderer Kunstwerke seiner Gattung) zu tun, andererseits 
hängt sie zusammen mit der (immer eigenen) Deutung des Wahrge-
nommenen. Die im Werk vorliegende Evidenz als eine unlösbare Ver-
schränkung von Material und Sinnhaftigkeit ist das Produkt eines Sich-
Verhaltens einer Künstlerin zur Welt oder zu einem Ausschnitt aus die-
ser, welches von den Rezipienten als Interpretation der Welt erlebt und 
verstanden wird.34 Der Gedanke an die Vorgängigkeit des Kunstwerks 
vor seiner Rezeption gibt die Faktizität des Produziertseins des Kunst-
werks für dessen Rezipienten als die Art, wie es da ist, vor. Hier zeigt 
sich erneut, warum auf die Einbeziehung der Perspektive der Produzen-
ten in ästhetische Überlegungung nicht verzichtet werden kann. 

Eine Bestimmung des kunstphilosophischen Begriffs des Kunst-
werks dagegen allein aus einer rezeptionsästhetischen Perspektive vor-
zunehmen, bedeutet, die Frage nach der Vorgängigkeit des ästhetischen 
Gegenstandes vor seiner Rezeption systematisch auszublenden. Eine 
Debatte über die ästhetische Erfahrung von Kunst, die weder der Frage 
nach der Vorgängigkeit des künstlerischen Gegenstandes vor seiner Re-
zeption nachgeht noch die Tatsache seiner Produziertheit berücksichtigt, 
verfehlt ihren Anspruch, eine Debatte über das Phänomen Kunst zu sein. 
Denn erforderlich ist es, mehr über die Kategorie Kunstwerk zu sagen, 

last Lecture). Wilson beschrieb die Szene, in der die Sängerin Jessie Nor-
man ein Glas Wasser einschenkt und weitergießt, so dass das Wasser über 
den Tisch und auf den Boden läuft. Die beeindruckende Präsenz von Jes-
sie Norman, ihre Fähigkeit in diesem Moment »auf der Bühne zu stehen«, 
so Wilson, habe niemand von den Kritikern und Feuilletonisten wahr-
genommen. Vielmehr war am nächsten Tag in allen Feuilletons die glei-
che Frage zu lesen: Was hat das Überlaufen das Wassers zu bedeuten? 
Wilson zeigte sich sehr entsetzt über diese Verfehlung in der Rezeption 
und sagte immer: »Es bedeutet nichts« – was ich als eine polemische Ant-
wort des Widerstands gegen die Kritik deute. Die Bedeutung, die dieser 
Akt zweifelsohne hat, ist mit dieser Frage der Kritiker nicht einzuholen, 
wenn man sich nicht einlassen kann auf die Weise, wie Norman das Ein-
gießen in welchem Moment der Aufführung und in welchem Ambiente 
vollzieht. 

34  Ob notwendigerweise die Welt der Produzentin mit der Welt der Rezipien-
tin identisch sein muss, bespreche ich im weiteren Verlauf anhand der Äs-
thetik Schleiermachers, vgl. Kap. III.7: Der nicht sprachanaloge Charakter 
der ästhetischen Kommunikation. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

182

als dass es als ästhetischer Gegenstand in der ästhetischen Erfahrung so 
oder so gegeben ist.35

3.  Evidenz und Wahrheit

Wenn die Evidenz des Kunstwerks eine Eigenschaft ist, die dem Werk 
selbst zugehört, schließen sich unmittelbar an diese Bestimmung Fragen 
an: Induziert ein Evidenzerlebnis des Kunstwerks eine Wahrheit, die 
dem Kunstwerk zugehört? Oder ist das Evidenzerlebnis lediglich Indi-
kator für die Evidenz des Kunstwerks, die durch wahre Aussagen be-
schrieben werden kann? Um das Verhältnis zwischen dem Evidenzbe-
griff und dem Wahrheitsbegriff näher zu bestimmen, schlage ich vor, 
sich noch einmal die Ausgangsfragen aus dem I. Teil zu vergegenwärti-
gen. An den ästhetischen Modellen Albrecht Wellmers und Martin Hei-
deggers kritisierte ich beider Definitionen des Begriffs Kunstwerk, für 
die sie sich auf je unterschiedliche Wahrheitsbegriffe stützen. Wellmer 
begreift Kunstwerke als Wahrheitspotentiale begreift, die eine Zuschrei-
bung von begrifflicher Wahrheit auslösen, welche dann als die ›Wahr-
heit des Kunstwerks‹ bestimmt wird. Das führt dazu, dass sich ein Zu-
sammenhang zwischen der materialen Seite des Kunstwerks und seiner 
Deutung systematisch nicht mehr konstruieren lässt. Solch einen gefor-
derten Zusammenhang etabliert Heidegger zwar in seiner Definition des 
Kunstwerks als eines Streits zwischen Welt und Erde, jedoch wird durch 
die Transsubjektivität des Wahrheitsgeschehens, für das dieser Streit 
steht, die Möglichkeit eines individuellen Einflusses auf dieses Wahr-
heitsgeschehen ausgeschlossen. Dem Wahrheitsgeschehen kann man 
sich lediglich aussetzen oder sich ihm gegenüber verschließen. Die Be-
stimmung der Wahrheit des Kunstwerks vollziehen beide Autoren, 
Wellmer und Heidegger, nicht anhand spezifisch ästhetischer Wahr-
heitsbegriffe, sondern sie wenden jeweils einen universalen Wahrheits-
begriff auf Kunstwerke an. Bei Wellmer handelt es sich um einen 
sprachpragmatischen Wahrheitsbegriff, der zur Bestimmung der Wahr-
heit sowohl von sprachlichen Äußerungen als auch von Kunstwerken 
herangezogen wird;36 Heidegger hingegen zeichnet durch seinen Wahr-
heitsbegriff die Kunst als ein mögliches Medium neben anderen Medien 

35  Vgl. auch dazu die Überlegungen in Kap. III.5: Evidenzanspruch und 
sprachlicher Geltungsanspruch. 

36  Wellmer geht zunächst den umgekehrten Weg: Er leitet die ästhetische 
Seite einer jeden sprachlichen Äußerung aus dem Wahrheitsbegriff ab, den 
Adorno für Kunstwerke geltend macht. Vgl. Kap. I.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

183

aus, in denen sich geschichtliches Wahrheitsgeschehen als Geschichte 
eines Volkes ereignen kann.  

Im Gegensatz zu beiden genannten Kunstwerksbestimmungen 
möchte ich festhalten an der Idee, dass Kunstwerken ontologisch eine 
spezifische Evidenz zukommt, die nur Kunstwerken eignet. Das, was bei 
der Rezeption des Kunstwerks über mögliche Deutungen, die wir allem 
Wahrgenommenen gegenüber vornehmen, hinausgeht, ist, dass die Ma-
terialität von Kunstwerken immer als eine spezifische, nämlich als eine 
hergestellte, gedeutet wird. Der Grund für die Spezifität des Gemacht-
seins liegt in der künstlerischen Autorschaft, die sich von anderen For-
men der Autorschaft durch den Evidenzanspruch der Künstler unter-
scheidet. Unter dieser Vorgabe ist es fraglich, ob ein speziell ästheti-
scher Wahrheitsbegriff überhaupt notwendig wird oder ob es ausreicht, 
die ästhetische Evidenz des Kunstwerks so zu bestimmen, dass an sie ein 
Begriff sprachlicher Wahrheit gebunden bleibt, dem gegenüber sie sich 
allerdings als nicht einholbar erweisen muss. 

Da nicht per Definition jedem Kunstwerk, das von einer Künstlerin 
hergestellt wurde, Evidenz zugesprochen wird, ist noch einmal zu beto-
nen, dass die Evidenz des Kunstwerks sich erst im Evidenzerlebnis der 
Rezipienten, welches gegenüber der Evidenz des Kunstwerks mehr oder 
weniger angemessen sein kann, feststellen lässt. Das so oder so eintre-
tende oder eben nicht eintretende Evidenzerlebnis steht zur Bestimmung 
der Evidenz als Eigenschaft des Kunstwerks zur Verfügung. Die Evi-
denz lässt sich nicht aus einem Anspruch der Künstlerin, dass das 
Kunstwerk ein evidentes sei, ableiten. Jedoch erfüllt das Wissen um die-
sen Anspruch eine andere Funktion: Es lädt ein zu seiner Überprüfung. 
Ist das Kunstwerk als ein evidentes erkannt, wurde zugleich etwas im 
Erlebnis evident. Es ist nun das, was evident wurde, das sich (mehr oder 
weniger gut) sprachlich reformulieren lässt. Für diese sprachliche Be-
hauptung über das, was der jeweiligen Rezipientin evident geworden ist, 
wird ein Wahrheitsanspruch erhoben. Wahr im Sinne dieses Anspruchs 
ist die Rede über das, was am Kunstwerk evident wurde, deshalb, weil 
sie auf die Faktizität des Werks rekurriert. Sie rekurriert auf die An-
nahme, dass das Kunstwerk, welches als Faktum von einer Künstlerin 
geschaffen wurde, genau so, wie es ist, von der Rezipientin erlebt wird. 
Die sprachliche Formulierung bleibt insoweit an die Faktizität des künst-
lerischen Gegenstandes gebunden. Gegenüber dem Evidenzerlebnis ist 
sie jedoch immer nur abgeleitet; sie ist sozusagen dann erforderlich, 
wenn das Kunstwerk gerade nicht präsent ist, z.B. wenn man mit ande-
ren über das Kunstwerk kommuniziert. Die Evidenzerfahrung als Reak-
tion auf das konkrete Werk geht aber über den Anspruch der Geltung 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

184

des Gesagten in der Weise hinaus, dass die Evidenz immer mehr ist als 
das, was über sie gesagt werden kann. 

Es lässt sich bis hierher zusammenfassen: Gegeben ist das materiale 
Kunstwerk im Modus einer dreifachen Alterität: gegenüber der Rezi-
pientin, gegenüber der Produzentin, und drittens als Material gegenüber 
dem Sprachlichen. Der Wahrheitsbegriff kommt überhaupt nur im Zu-
sammenhang mit dem Sprachlichen in Betracht: Man kann sich sprach-
lich auf das Kunstwerk beziehen, und die Wahrheit in diesem Bezug 
muss in der Tat am Kunstwerk gerechtfertigt werden. Man kann sich 
zweitens im Modus des Evidenzerlebnisses auf das Kunstwerk beziehen, 
und dieser Bezug ist der wesentliche Bezug für Kunstwerke. Aber das 
Evidenzerlebnis ist kein mystisches Erlebnis materialer, sprachüber-
schreitender Wahrheit, sondern Erfahrung eines in besonderer Weise 
intendierten Gegenstandes. Die Alterität des Kunstwerks gegenüber dem 
Erlebnis und die Alterität des Evidenzerlebnisses gegenüber dem 
Sprachlichen drückt sich darin aus, dass das Evidenzerlebnis mehr oder 
weniger adäquat begrifflich reformuliert werden kann, ohne dadurch 
identisch erfüllt zu werden, und dass das Kunstwerk mehr oder weniger 
adäquat evident erlebt werden kann, ebenfalls ohne dadurch identifizie-
rend eingeholt zu werden. (Der »Rest« ist aber nicht das Mystische des 
Kunstwerks oder das Unsagbare des Erlebnisses, sondern bloß das Un-
gesagte bzw. das Ungesehene; Alterität bedeutet gerade nur, dass es 
immer Ungesagtes und Ungesehenes gibt.) Indem man das adäquate E-
videnzerlebnis adäquat begrifflich formuliert, sagt man also tatsächlich 
etwas Wahres über das Kunstwerk, hebt damit aber weder die Alterität 
des Evidenzerlebnisses gegenüber seiner Reformulierung noch die Alte-
rität des Kunstwerks gegenüber dem Evidenzerlebnis auf. Die Begriffe 
Wahrheit und Evidenz bleiben somit jeweils in ihren Anwendungsberei-
chen: Wahr sind Aussagen, die man auch über Kunstwerke machen 
kann, wahr ist aber nicht das Kunstwerk und auch nicht das Evidenzer-
lebnis. Das Evidenzerlebnis ist vielmehr adäquat (d.h. mehr oder weni-
ger adäquat), und in diesem Erlebnis zeigt sich der Gegenstand Kunst-
werk als evident; diese Evidenz des Kunstwerks ist die Gegebenheits-
weise des produzierten materialen Gegenstandes, in der es sich der Re-
zipientin zeigt (falls es gelungen ist), ohne seine Alterität zu verlieren. 

Wie lässt sich nun nachvollziehen, dass die Wahrheit einer sprachli-
chen Aussage über ein Kunstwerk am Kunstwerk selbst überprüft wer-
den muss und überhaupt überprüft werden kann? Denkbar wird dies nur, 
indem man ausgeht von einer vorliegenden ursprünglichen Verschrän-
kung der Materialität des Werks mit den Deutungsmöglichkeiten, die 
sich aus dieser Materialität ergeben. Um diese Verschränkung annehmen 
zu können, muss ferner davon ausgegangen werden, dass die Deutung 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

185

des Kunstwerks nicht allein aus einer intersubjektiven Einigung darüber, 
was das Kunstwerk bedeutet, abgeleitet werden kann, sondern dass die 
Gestalt des Kunstwerks als gegebene sinnliche Anschauung begriffliche 
Deutungen evoziert. Das heißt, anders gesprochen, dass immer wieder 
neue eigene Deutungsversuche individueller Wahrnehmungen unter-
nommen werden, die sich nicht auf einen Common Sense über die Be-
deutung des jeweiligen Kunstwerks beziehen. Die Unterstellung an ei-
gene Wahrnehmungen, dass diese Wahrnehmungen mir etwas Spezifi-

sches sagen, ist verbunden mit den Wahrnehmungen selbst; die Wahr-
nehmungen wiederum sind verursacht durch die spezifische Faktizität 
des einzelnen Kunstwerks – dies ist die grundsätzliche Verknüpfungsfi-
gur, die der Idee zugrunde liegt, dass Aussagen über Kunstwerke über-
haupt am Kunstwerk selbst auf ihren Wahrheitsgehalt geprüft werden 
können. Daraus ergibt sich, dass eine Überprüfung der Deutung des 
Wahrgenommenen nur als eine Wiederholung von Wahrnehmung und 
an sie gekoppelter Deutung vorgenommen werden kann. Wenn es auch 
ein Gespräch über das, was durchs Kunstwerk evident wird, gibt, und 
wenn auch in diesem sprachlichen Austausch so wie in jeder sprachli-
chen Handlung Wahrheitsansprüche im Spiel sind, so sind diese Wahr-
heitsansprüche nicht die letzten Gründe der Rechtfertigung künstleri-
scher Evidenz. Den letzten Grund für die Wahrheitsbehauptung über 
das, was das Kunstwerk evident macht, gibt vielmehr das Kunstwerk 
selbst. Der Weise, wie das Kunstwerk das, worüber sich reden und 
schreiben lässt, evident macht, kann im Gegensatz zu dem, was es evi-
dent macht, keine Wahrheit unterstellt werden. Denn die Materialität des 
Kunstwerks ist keine sprachliche Äußerung, sie ist nicht angesiedelt auf 
der Ebene sprachlicher Verständigung. Wenn auch in dieser Materialität 
des Kunstwerks die sprachlichen Äußerungen über das Kunstwerk grün-
den, kann sie nicht durch eine solche begriffliche Beschreibung einge-
holt werden. Möglich ist aber doch, in sprachlichen Äußerungen zu be-
schreiben, wie das Kunstwerk geschaffen ist, wie seine Komponenten 
material beschaffen sind, wie es etwas vorführt oder zeigt. Somit ist die 
sprachliche Beschreibung der materialen Elemente des Werks, die im-
mer etwas anderes ist als die materialen Elemente selbst, ebenfalls 
wahrheitsfähig und am Werk selbst überprüfbar. 

Die Tatsache, dass die Evidenz des Kunstwerks nicht durch die 
Wahrheit sprachlicher Äußerungen über das, was evident wird, eingeholt 
werden kann, ist nicht zu überführen die Bestimmung des Kunstwerks 
als generell unbestimmbarer Gegenstand. Denn es wird ja gerade etwas 
evident in der Erfahrung des Kunstwerks, etwas, was ganz offensichtlich 
so ist, wie es ist. Für andere Rezipienten desselben Kunstwerks kann 
das, was am Werk evident wurde, anders sein; es kann allerdings auch 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

186

ihnen nicht unklar sein (wie der Evidenzbegriff besagt) und es kann 
nicht beliebig anders sein, weil die Evidenz von Kunstwerken darin 
liegt, dass jede Deutung in der materialen Gestalt verankert ist.  

Wie verhält sich nun der Sachverhalt, dass sich die Wahrheit von 
Behauptungen über Kunstwerke an diesen selbst erweisen muss, zu der 
Tatsache, dass das Milieu der Kunst nicht allein aus der Kommunikation 
zwischen Produzenten und Rezipienten vermittels des Kunstwerks be-
steht, sondern dass ein Vermittlungsapparat zur Kunst gehört, in wel-
chem das Kommunizieren über Kunst betrieben wird? Welche Rolle 
spielt der Wahrheitsbegriff bei der genaueren Beschreibung des Diskur-
ses über Kunstwerke? Die Überprüfung der Wahrheit meiner Deutung 
des Wahrgenommenen erfolgt einerseits am Kunstwerk als eine Wieder-
holung der Deutung des zum wiederholten Male Wahrgenommenen. Der 
formale Universalitätsanspruch der jeweiligen individuellen Wahrheits-
behauptung über das Kunstwerk schließt nicht aus, dass andere Men-
schen andere Behauptungen, für die ebenfalls ein Wahrheitsanspruch er-
hoben wird, über dasselbe Kunstwerk aufstellen. Da jedoch die Deutung 
des Kunstwerks nie allein aus der Gegenwart und Disposition seiner Re-
zipienten ableitbar ist, sondern immer auf die Vorgegebenheit des Werks 
als einer interpretierenden Handlung seitens der Produzentin Bezug neh-
men muss, kann auch eine Wahrheitsfähigkeit der Aussagen nicht allein 
aus der Tatsache einer intersubjektiven Einigung der Rezipienten be-
gründet werden. Es reicht also nicht aus, wenn sich verschiedene Perso-
nen auf einen Wahrheitsgehalt ihrer Äußerungen über das Kunstwerk 
einigen. Auch solch eine Einigung kann das Kunstwerk verfehlen.  

Es ist nicht schwer nachzuvollziehen, dass der vorliegenden Be-
schreibung der Kommunikation über Kunst eine Annahme zugrunde lie-
gen muss: nämlich die Annahme, dass das Kunstwerk in seiner gegebe-
nen Faktizität unverändert bleibt, dass diese, anders gesprochen, durch 
keine Deutung verändert werden kann. Es handelt sich bei Kunstwerken 
um unveränderte Gegenstände und Situationen, die allen Rezipienten in 
derselben Materialität vorliegen. Dies folgt aus dem Sachverhalt, dass 
Kunstwerke Produkte der Gestaltungsentscheidungen von Künstlern 
sind. Dass zum Sein des Kunstwerks alle versuchten und alle noch mög-
lichen Deutungen gehören, ist kein Einwand dagegen, dass seine Gestalt 
eine unveränderte Gestalt ist und bleibt. Die Wahrheit einer Aussage 
über das Kunstwerk kann an diesem selbst gegenüber anderen Diskurs-
teilnehmern begründet werden. Die Evidenz des Kunstwerks hingegen 
kann nicht argumentativ gezeigt werden in dem Sinn, dass andere glei-
che Evidenzerfahrungen am selben Kunstwerk haben sollen. Sie ist 
vielmehr der Hintergrund für die Rechtfertigung von wahren Sätzen ü-
ber das Kunstwerk. Evidenzerfahrungen anderer Rezipienten und ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

187

Beschreibung in wahrheitsfähigen Aussagen sind auf dasselbe Kunst-
werk zurückzuführen, an dem ich meine Erfahrungen gemacht habe, die 
ich mit meinen Aussagen beschreibe. Der Universalitätsanspruch der 
Wahrheit von Äußerungen über das Kunstwerk kann somit nicht darin 
bestehen, dass ich allen anderen Rezipienten unterstelle, sie müssten das 
gleiche Evidenzerlebnis am selben Kunstwerk haben, sondern Universa-
lität kann in diesem Fall nur heißen: Die Angemessenheit meiner Evi-
denzerfahrung wird in meinem Reden über das Kunstwerk zutreffend 
wiedergegeben. Und diese Angemessenheit ist am Kunstwerk überprüf-
bar. So kann am Kunstwerk sowohl die Rede davon, was durch das 
Kunstwerk evident wurde, als auch die beschreibende Rede über dessen 
materiale Beschaffenheit überprüft werden. Dass eine wahre Aussage 
über das Kunstwerk nicht der Deutung entsprechen muss, die die Künst-
lerin diesem gab, versteht sich nach allem Ausgeführten von selbst.  

Überhaupt stellt sich die Frage, ob sich Wahrheitsansprüche im Sin-
ne der Geltung von Äußerungen über Kunstwerke in einem wesentlichen 
Aspekt von Wahrheitsansprüchen in anderen Sprechhandlungen unter-
scheiden. Dies scheint nicht der Fall zu sein. Der Wahrheitsbegriff ist, 
im Unterschied zum Begriff der Evidenz, kein spezifisch ästhetisch bzw. 
künstlerisch anzuwendender Terminus, wenngleich seine Anwend-
barkeit auf die Rede von Kunst unbestritten bleibt. Die starke Präsenz 
des Wahrheitsbegriffs in der ästhetischen Debatte ist indessen auf andere 
Theoriekonstruktionen zurückzuführen: auf diejenigen Werkästhetiken, 
in denen das Werk als Instanz einer überlegenen Wahrheit verstanden 
wird. Adornos und Heideggers Definitionen des Kunstwerks als eines 
Trägers metaphysischer Wahrheit verbinden die im Kunstwerk manifes-
tierte Verschränkung von Materialität und Sinnhaftigkeit mit dem uni-
versellen, übersubjektiven (mitunter fast theologischen) Sinnanspruch, 
der dem Begriff Wahrheit innewohnt. Für den Begriff der Evidenz des 
Kunstwerks ist ganz offensichtlich der erste Schritt – die Verknüpfung 
zwischen der Materialität und ihrer Deutung – wichtig; der zweite 
Schritt, die Bestimmung einer Wahrheit des Kunstwerks, ist hingegen 
auf der Folie eines sprachlichen Wahrheitsbegriffs nicht mehr sinnvoll.  
 Es ist eine praktische Komponente des Wahrheitsbegriffs, dass er 
auf die Einigung der Personen, die einen Wahrheitsanspruch erheben, 
zielt. Mit der Feststellung bzw. Bestätigung einer Wahrheit im Konsens 
wird also zugleich jeweils der Diskurs über den Gegenstand abgebro-
chen bzw. (mindestens vorläufig) zum Stillstand gebracht.37 Die Herstel-
lung eines Konsenses über ein Kunstwerk ist so auch eine praktische 

37  Diesen Hinweis verdanke ich Norbert Axel Richter. Vgl. ders.: Grenzen 
der Ordnung. Bausteine einer Philosophie des politischen Handelns nach 
Plessner und Foucault, Frankfurt/Main 2005, S. 87ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

188

Komponente des Kommunizierens über Kunst, so wie in jeder kommu-
nikativen Sprechhandlung. Jedoch ist eine Einigung im Falle des Redens 
über Kunstwerke nicht so wesentlich, wie sie es für Sprechakte über an-
dere Themen ist, bei denen der Diskurs auf Handlungskoordination ab-
zielt. Unterschiedliche Aussagen über ein Kunstwerk gründen in ver-
schiedenen Evidenzerfahrungen verschiedener Rezipienten dieses 
Werks. Am Kunstwerk können die Sätze über das Kunstwerk geprüft 
werden. Man kann unter bestimmten Umständen zu einer Einigung 
kommen. Diese Einigung über Aussagen, die das Kunstwerk betreffen, 
ist indes nicht entscheidend für die Motivation der Beschäftigung mit 
Kunst überhaupt. Es sind vielmehr die Wirkung des Kunstwerks im Er-
lebnis seiner Evidenz und die Versuche, das, was evident wird, sprach-
lich zu fassen, die eine Beschäftigung mit Kunst lohnend machen und 
die das eigene Verhältnis zur Welt und das Verhalten in der Welt gege-
benenfalls verändern können. Somit ist auch ein wesentliches Differenz-
kriterium für die Unterscheidung zwischen Kunst und Philosophie ge-
nannt: Während in der Philosophie um die intersubjektive Geltung der 
besseren Argumente gestritten wird und gestritten werden muss, gilt für 
die Kunst, dass der Sieg im Streit um die Wahrheit von Aussagen über 
Kunstwerke weder Anlass noch Ziel ihrer Produktion und Rezeption 
sind.

4.  Prämissen der  Evidenzästhet ik  

Die bis hierher vorgelegte Theorie der Evidenzästhetik unterscheidet 
ästhetische Kommunikation als künstlerisches Handeln und Erfahren 
von einem Diskurs über Kunst und über Nichtkünstlerisches auf der ei-
nen Seite sowie von nichtkünstlerischem Handeln und Erfahren auf der 
anderen Seite. Somit ist die Kommunikation durch das Kunstwerk eine 
spezifische, der Kunst zugehörige Kommunikationsform, sind Kunst-
produktion und -rezeption spezifische Verhaltensformen. Kunst kann auf 
diese Weise als autonomer Typus der Kommunikation, der Erfahrung 
und der Handlung bestimmt werden. Aber diese Autonomie des Kom-
munikationsmediums verhindert nicht, dass die Kunsterfahrung in das 
außerkünstlerische Leben der beteiligten Subjekte hineinwirkt. Ist das 
Ziel der Auseinandersetzung mit Kunst nicht primär das, in der Rede 
über Kunstwerke recht zu bekommen (wie im 3. Kapitel dargestellt), 
schließt das natürlich nicht aus, dass man mit Vehemenz (und mit einem 
Wahrheitsanspruch) von dem erzählen kann, was einem selbst in der Er-
fahrung eines Kunstwerks deutlich wurde. Diese Erzählung handelt un-
ter Umständen von einer Veränderung subjektiver Blickwinkel und Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

189

haltensformen, die zwar durch die Spezifität der Erfahrung des Kunst-
werks initiiert wurde, sich aber auf nichtkünstlerische Erkenntnisse und 
außerkünstlerisches Handeln bezieht.  

Auf welcher philosophischen Grundlage steht die Beschreibung die-
ses Vermögens von Kunst, nichtästhetische Weltverhältnisse zu beein-
flussen? In welcher Weise folgt aus der bisherigen Beschreibung des 
evidenten Kunstwerks eine generelle Bestimmung ästhetischer bzw. 
künstlerischer Praxis als einer Praxis, die in bestimmten Verhältnissen 
zu nichtästhetischen bzw. nichtkünstlerischen Praxen steht?  

Fassen wir die bisherigen Überlegungen zum Evidenzanspruch der 
Künstlerin und zur Evidenz des Kunstwerks noch einmal zusammen, 
dann ergibt sich, dass zwei »Zwischen-Figuren« für die Evidenzästhetik 
bedeutsam sind: Es handelt sich erstens um das Zwischen der Künstlerin 
und des Werks und zweitens um das Zwischen des Werks und der Rezi-
pientin. Aus der Beschreibungsweise dieser Verhältnisse zwischen je-
weils zwei Entitäten ergibt sich die Spezifik der Darstellungsweise des 
Künstlerischen als einer Kommunikation durch das Kunstwerk. Für eine 
philosophische Bestimmung der künstlerischen Kommunikation ist es 
daher notwendig, das Verhältnis zwischen Künstlerin und Werk und das 
zwischen Werk und Rezipientin jeweils systematisch als Verhältnis zwi-
schen der Wahrnehmung einer Materialität und ihrer Deutung, d.h. als 
spezifisches Verhältnis zwischen sinnlicher Anschauung und Begriff 
auszubuchstabieren. Zum einen vermitteln sich sowohl in der Kunstpro-
duktion als auch in ihrer Rezeption Bedeutungen wesentlich über die 
Materialität des herzustellenden bzw. des wahrzunehmenden Gegen-
stands –  auf der einen Seite werden sprachlich formulierbare Welterfah-
rungen der Künstlerin in einem Transformationsprozess mit dem Mate-
rial verschmolzen, auf der anderen Seite ist es die Wahrnehmung des 
Werks durch die Rezipienten, die der (sprachlich formulierbaren) Deu-
tung buchstäblich zu Grunde liegt. Zweitens sind beide Relationen durch 
eine Alterität des Kunstwerks bestimmt, die eine direkte Übersetzung 
subjektiver Intentionen ins Material ebenso wie eine vollkommene ›An-
eignung‹ des Kunstwerks durch seine Deutung verhindert.  

Die konkrete Materialität des Kunstwerks ist das Ergebnis einer 
Transformation von Gewusstem und Gewolltem ins Material des Werks. 
Das Material setzt dieser Transformation dabei Grenzen, so wie es auch 
die Deutung in der Rezeption des Kunstwerks zwar nicht genau vorher-
bestimmt, wohl aber mitbestimmt. Begriffliches ist somit erstens trans-
formierbar in die Materialität des Kunstwerks (wenn es auch in diesem 
Prozess nicht unverändert bleibt, wie der Transformationsbegriff schon 
besagt), während zweitens in der Wahrnehmung des Kunstwerks das 
Material ein weder beliebiges noch stets gleiches Begriffliches verur-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

190

sacht. Diese empirische Sachlage: dass sich in der Wahrnehmung des 
Kunstwerks Deutungen erschließen, enthält eine Herausforderung an die 
Kunstphilosophie, die Struktur des Verhältnisses zwischen sinnlicher 
Anschauung und begrifflicher Bestimmung aufzuklären. Eine Ver-
schränkung zwischen der Materialität des Kunstwerks und deren Deu-
tung zu denken, ist offensichtlich noch kein Widerspruch zu dem Satz 
aus Kants erster Kritik: »Gedanken ohne Inhalt sind leer; Anschauungen 
ohne Begriffe sind blind.«38 Die Verschränkungsfigur ist jedoch ebenso 
offensichtlich nicht mehr abbildbar in dem Hin und Her des Spiels zwi-
schen Einbildungskraft und Verstand aus Kants dritter Kritik, das ja ei-
nes zwischen sinnlicher Anschauung und begrifflicher Bestimmung des 
ästhetischen Objekts ist.39 Die Entgegensetzung zwischen Einbildungs-
kraft und Verstand, die nach Kant im ästhetischen Urteilsprozess nicht 
zur Auflösung kommt, macht es gerade unmöglich, eine ursprüngliche 
Verschränkung zwischen sinnlicher Anschauung und konkreter begriff-
licher Bestimmung für das ästhetische Urteil zu denken. Nicht die Evi-
denz, sondern die Unbestimmbarkeit des ästhetischen Objekts, dessen 
sinnliche Anschauung oder Vorstellung sich nicht auf den Begriff brin-
gen lässt, ist ja bei Kant der Garant für die Unendlichkeit eines spezi-
fisch ästhetischen Urteilens, welches nur zum Abbruch, nicht aber zum 
Ende kommen kann und das als unendliches Spiel vom Subjekt als lust-
voll erfahren wird.  

Der Begriff der Evidenz hingegen beschreibt ein anderes Szenario: 
nämlich, dass in der Kunsterfahrung am Kunstwerk und am künstleri-
schen Material etwas deutlich werden kann. Das, was in der Kunstre-
zeption als evident erlebt wird, kann auf seine Angemessenheit am 
Kunstwerk geprüft werden. Es muss einerseits nicht vernünftig im Sinne 
jenes kantischen Erkenntnisurteils sein, worin es um eine objektive be-
griffliche Bestimmung und damit um eine wahrheitsfähige Aussage über 
den gegebenen Gegenstand geht. Andererseits ist das Verhältnis zwi-
schen Einbildungskraft als Vermögen sinnlicher Anschauung und Ver-
stand als Vermögen begrifflicher Bestimmung auch in einem allge-
meinen Sinne nicht dasjenige, welches Kant in der Kritik der Urteils-
kraft beschreibt. Die erstgenannte Unterscheidung zwischen gegen-

38  Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft (A 51 / B 75): »Gedanken oh-
ne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind. Daher ist es 
ebenso notwendig, seine Begriffe sinnlich zu machen, (d.i. ihnen den Ge-
genstand in der Anschauung beizufügen,) als seine Anschauungen sich 
verständlich zu machen (d.i. sie unter Begriffe zu bringen).«  

39  Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, § 9 (AB 28): »Die Erkenntnis-
kräfte, die durch diese Vorstellung ins Spiel gesetzt werden, sind hierbei 
in einem freien Spiele, weil kein bestimmter Begriff sie auf eine besondere 
Erkenntnisregel einschränkt.« 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

191

standsangemessener Evidenzerfahrung und einem wahren Erkenntnis-
urteil verweist uns bereits auf eine grundsätzliche Differenz, deren 
Reichweite in diesem Kapitel zu untersuchen ist: auf die Differenz zwi-
schen einer erkenntnistheoretischen Bestimmung eines Objekts und des-
sen hermeneutisch-phänomenologischer Beschreibung, die man (etwas 
poetisch formuliert) eher als eine Erzählung vom ästhetischen Objekt 
charakterisieren könnte. Die Verwiesenheit einer ästhetisch-hermeneuti-
schen Bestimmung des Kunstwerks auf die phänomenologische Basis 
der Wahrnehmung und synchrone Beurteilung des Kunstwerks macht es 
aber darüber hinaus notwendig, sinnliche Anschauung und Begriff auf 
einer basalen, erkenntnistheoretischen Ebene als miteinander ursprüng-
lich verschränkt darzustellen.  

Dabei kann man auf Husserl zurückgreifen, weil sich die Verschrän-
kung der Materialität des Kunstwerks mit dessen Deutung in Husserls 
Begriffen der Intentionalität und der Evidenz als erfüllter Intentionalität 
angemessen darstellen lässt. Ich möchte diese Begriffe aus dem Kontext 
der husserlschen Erkenntnistheorie herauslösen und sie instrumentell für 
die Explikation der nichtsprachlichen Dimension meines modifizierten 
hermeneutischen Evidenzbegriffs verwenden. Diesen Rückgriff auf phä-
nomenologische Terminologie verstehe ich in dem Sinn, dass jeder Äs-
thetik oder Kunstphilosophie eine Dimension zukommt, die über ihre 
eigenen ästhetischen bzw. kunstphilosophischen Fragestellungen hinaus-
geht und dabei generelle Prämissen für eine Beschreibung des Verhält-
nisses von Subjekten zur Welt ins Auge fassen muss. In diesem Zusam-
menhang ist allerdings darauf hinzuweisen, dass der von mir im dritten 
Kapitel ausbuchstabierte Wahrheitsbegriff, der Wahrheit als eine Eigen-
schaft von sprachlichen Aussagen über Kunstwerke fasst, nicht mit den 
verschiedenen Spielarten des Wahrheitsbegriffs bei Husserl überein-
stimmt.40 Das Verhältnis des Evidenzbegriffs zum Begriff der Wahrheit 
ist bei Husserl ein anderes als das hier vorgeschlagene: Evidenzerleb-
nisse sind für uns keine Erlebnisse von Wahrheit, wie das bei Husserl 
der Fall ist. Husserls Begriff von Evidenz als erfüllter Intentionalität ist 
aber für meinen Evidenzbegriff insoweit von Bedeutung, als es mir um 
die nichtsprachliche Dimension im Begriff der Evidenz des Kunstwerks 
geht. Sinnliche Anschauung, so die Pointe, sollte nicht als fremdes Ge-
genüber der Tätigkeit des Verstandes dargestellt werden, sondern muss 
stattdessen – wie für die Evidenzästhetik unumgänglich notwendig – als 

40  Eine anschauliche Zusammenfassung von unterschiedlichen Wahrheitsbe-
griffen bei Husserl findet sich bei Ernst Tugendhat. Tugendhat entwickelt 
aus den »Differenzen in der Gegebenheitsweise« vier verschiedene Wahr-
heitsbegriffe. Vgl. Ernst Tugendhat: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und 
Heidegger, Berlin 1970, § 5: Wahrheit und Evidenz, S. 88-106. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

192

ermöglichende Dimension einer begrifflichen Beurteilung gesehen wer-
den. Die sinnliche Anschauung bedeutet somit in der Kunstwahrneh-
mung nicht die Unterbrechung begrifflicher Beurteilung eines Kunst-
werks, sondern ist das Fundament dieser Beurteilung. Und in diesem 
gründenden Verhältnis von sinnlicher Anschauung zu begrifflicher Deu-
tung unterscheidet sich die Wahrnehmung des Kunstwerks nicht von an-
deren ästhetischen und nichtästhetischen Wahrnehmungsvollzügen.  

Husserl geht es wie Kant in der Kritik der reinen Vernunft um Be-
wusstsein und Erkenntnis überhaupt. In der Evidenzästhetik geht es zwar 
nicht um diese allgemeine Dimension, sondern im Besonderen um das, 
was jemandem am Kunstwerk evident werden kann als das, wovon das 
Kunstwerk handelt. Aber dass diese Evidenz des Kunstwerks eine nicht-
sprachliche Dimension hat, lässt sich unter Rückgriff auf Husserl dar-
stellen. Dass der Evidenzbegriff bei Husserl zugleich in eine allgemeine 
Erkenntnistheorie eingebettet ist, erweist sich für uns als Vorteil. Denn 
es ist unser Anliegen, in diesem Kapitel zu zeigen, dass Kunstwahrneh-
men und -verstehen als ästhetisches Erfahren sich nicht generell bzw. 
strukturell von anderen Formen der Wahrnehmung und Erkenntnis un-
terscheiden: dass die Verschränkung zwischen sinnlicher Anschauung 
und begrifflicher Bestimmung und Beschreibung zwar in verschiedenen 
Variationen, aber prinzipiell als solche Verschränkung immer vorliegt. 
Das entscheidende Kriterium der Unterscheidung der Kunstrezeption 
von anderen Arten der Wahrnehmung und Bestimmung liegt also nicht 
in der Wahrnehmungsform, sondern in dem Wissen, dass Kunstwerke 
mit einem Evidenzanspruch der Künstlerin geschaffen werden. Dieser 
Anspruch wiederum bezieht sich darauf, dass das Kunstwerk als eine 
Interpretation der Welt dieser Welt hinzugefügt wurde und darauf, dass 
diese Weltinterpretation in der Gestalt des Kunstwerks, also in seiner 
Materialität gründet, d.h. ursprünglich mit dieser verschränkt ist. Die Art 
und Weise, in der man an ein Kunstwerk als einen Gegenstand heran-
tritt, unterscheidet sich durch diese Kontextualisierung der Wahrneh-
mung und Deutung des Gegenstandes von den nichtästhetischen Pra-
xen.41 Die Weise, wie man das Kunstwerk wahrnimmt und diese Wahr-
nehmung mit einer Deutung verbindet, ist aber abseits dieser Spezifik 
der Kommunikationssituation auf der systematischen Ebene nicht von 
anderen Erkenntnis- und Wahrnehmungsformen zu unterscheiden.  

Der Begriff Intentionalität steht bei Husserl für eine immanente Ver-
knüpfung einer jeden Wahrnehmung mit einer Sinnunterstellung. Denn 

41  Ich möchte noch einmal darauf hinweisen, dass mit ›Gegenstand‹ auch im-
mer Situationen mitgemeint sind und der Begriff Gegenstand nur in die-
sem weiten Sinne gebraucht wird. Natürlich handelt es sich dann bei dem 
Ausdruck ›herantreten‹ um eine Metapher. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

193

Husserl kennt keine zwei geschiedenen Quellen von Erkenntnis.42 Diese 
Verknüpfung ist nicht so zu verstehen, dass sinnliche Anschauung zum 
sprachinternen ästhetischen Element erklärt wird, wie wir das am Bei-
spiel der Ästhetik von Albrecht Wellmer im I. Teil besprachen, auch 
nicht in der Weise, dass Anschauung unter den Begriff gebracht werden 
muss, wie Kant es in der Kritik der reinen Vernunft beschreibt;43 son-
dern die Verknüpfung von Anschauung und Sinnunterstellung ist umge-
kehrt als Gerichtetheit des Erlebnisses der Anschauung zu verstehen, als 
der Umstand, dass die Anschauung jeweils immer schon etwas »meint«. 
Husserl bindet Intentionalität nicht ans wahrnehmende Subjekt, sondern 
er fasst Intentionalität als etwas auf, das auf etwas Vorgegebenem, auf 
einer phänomenalen Gegebenheit innerer Anschauungen beruht.44 Die 
Vorgegebenheit eines Gegebenen verweist auf die generelle Möglich-
keit, eine Nähe zum Gegebenen zu erreichen, wie das Klaus Held zu-
sammenfasst: »Ich kann über eine Sache nur reden – sei es objektiv oder 
bloß meinungshaft –, weil ich voraussetze, daß sich grundsätzlich die 
Möglichkeit realisieren läßt, sie auf eine sachnahe Weise, sozusagen 
›anschaulich‹, ›leibhaft‹ zu erleben. Ohne eine solche Möglichkeit wäre 
mir die Sache nicht einmal bekannt, sie existierte für mich nicht.«45

Obwohl der Evidenzbegriff bei Husserl ein erkenntnistheoretischer 
ist und kein hermeneutischer, liegt er hinsichtlich einer Gründung der 
Deutung in sinnlicher Anschauung dem von mir entwickelten Evidenz-
begriff zugrunde. Die Ungeschiedenheit von Anschauung und Begriff, 

42  Das wirft erkenntnistheoretisch Probleme für Husserls Beschreibung von 
Sprache auf, mit denen ich mich aber nicht beschäftigen möchte, zum Bei-
spiel wenn Husserl nachdenkt über die Anschauung von Röte, die mit dem 
Wort rot verknüpft ist: Die Aussage »Das Heidelberger Schloß ist rot« soll 
so durch eine Anschauung erfüllt werden, die auf die Anschauungen des 
Heidelberger Schlosses und der Röte aufbaut. Dies ist, was die Darstellung 
der Sprache betrifft, in gewisser Weise überholt. Ich finde aber, dass sich 
für eine ästhetische Fragestellung der husserlsche Ansatz der Verschrän-
kung durchaus auch heute fruchtbar machen lässt. 

43  Kant unterscheidet zunächst sinnliche Anschauung vom Begriff. Die Ge-
trenntheit beider ist die Voraussetzung dafür, dass es zu ihrer Synthese 
kommen kann. Für Husserl ist dagegen alle Erkenntnis in Anschauung 
fundiert. Die Verschränkung ist die entscheidende Denkfigur. 

44  Dazu schreibt Tugendhat: »Nicht die Herkunft, sondern der deskriptive 
Gehalt der Selbstgegebenheit und d.h. des wahren Seins des Gegenstandes 
ist ›subjektiv‹, in einer noetischen Operation, in einer synthetischen ›Leis-
tung‹ fundiert. Aber diese Operation ist eine eidetische. Sie stammt so we-
nig aus dem einzelnen Akt wie aus dem Ich, dem sie vielmehr vorgegeben 
ist.« – E. Tugendhat: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, S. 
177.

45  Klaus Held: »Einleitung«, in: Edmund Husserl: Die phänomenologische 
Methode. Ausgewählte Texte I, Stuttgart 1985, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

194

die Husserl in seinem Begriff der Intentionalität denkt, wird von mir in 
Anspruch genommen, um eine Verbindung zwischen der Weltwahrneh-
mung und Begrifflichkeit der Künstlerin auf der einen Seite und eine 
Verbindung zwischen der Materialität des Werks und seiner Deutung in 
der Rezeption auf der anderen Seite zu konzeptualisieren. Dass die Re-
zeption von Kunst über die Feststellung »Dies ist ein Kunstwerk« hin-
ausgeht, ist jedem klar. Aber auch Husserls Begriff des intentionalen 
Aktes erschöpft sich ja nicht in der Bezeichnung solcher Feststellungen 
wie »Dies ist ein Tisch«. Auch Husserl geht es u.a. um die Komplexität 
von intentionalen Akten im Verhältnis zu phänomenalen Gegenständen, 
nicht allein um deren Bezeichnung bzw. theoretische Beurteilung. Er 
betont dabei die primäre Gleichartigkeit intentionaler Erlebnisse auf der 
einen Seite und differenziert diese in verschiedene Unterarten auf der 
anderen Seite. Husserl zufolge vollzieht sich auch die ästhetische Beur-
teilung in intentionalen Akten: Auch wenn die ästhetische nicht mit ei-
ner theoretischen Beurteilung gleichzusetzen ist, kommt ihr doch grund-
sätzlich dieselbe Intentionalitätsstruktur zu. 

»Nur eins halten wir als für uns wichtig im Auge: daß es wesentliche spezifi-
sche Verschiedenheiten der intentionalen Beziehung, oder kurzweg der Inten-
tion (die den deskriptiven Gattungscharakter des ›Aktes‹ ausmacht) gibt. […] 
Gewiß sind, wo nicht alle, so die meisten Akte komplexe Erlebnisse, und sehr 
oft sind dabei die Intentionen selbst mehrfältige. Gemüthsintentionen bauen 
sich auf Vorstellungs- und Urteilsintentionen u. dgl. Aber zweifellos ist es, 
daß wir bei der Auflösung dieser Komplexe immer auf primitive intentionale 
Charaktere kommen, die sich ihrem deskriptiven Wesen nach nicht auf an-
dersartige psychische Erlebnisse reduzieren lassen; und wieder ist es zweifel-
los, daß die Einheit der deskriptiven Gattung ›Intention‹ (›Aktcharakter‹) spe-
zifische Verschiedenheiten aufweist, die im reinen Wesen dieser Gattung 
gründen, und somit der empirisch psychologischen Faktizität als ein Apriori 
vorhergehen. Es gibt wesentlich verschiedene Arten und Unterarten der Inten-
tion. […] So ist z.B. die ästhetische Billigung oder Mißbilligung eine Weise 
intentionaler Beziehung, die sich als evident und wesensmäßig eigenartig er-
weist gegenüber dem bloßen Vorstellen oder theoretischen Beurteilen des äs-
thetischen Objekts.«46

In diesem Zitat wird zunächst deutlich, dass Husserl seinen Begriff der 
Intentionalität nicht allein auf ein theoretisches Beurteilen oder auf Wil-
lensakte, sondern auf alle Arten von Wahrnehmungen und Deutungen 
angewendet sehen möchte und so auch auf ästhetische Reaktionen und 

46  Edmund Husserl: Logische Untersuchungen, II. Bd., II. Teil, V. Über in-
tentionale Erlebnisse und ihre »Inhalte«, § 10. Husserliana XIX,1, Dor-
drecht 1984, S. 380f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

195

Urteile.47 Kunstwahrnehmung als ästhetische Wahrnehmung ist dem-
zufolge auf einer elementaren Ebene strukturell verwandt mit anderen 
Arten der Intentionalität, andererseits weist sie auf der Ebene komplexer 
Erlebnisse ihre eigene Spezifik auf. Diese Spezifität ist aber nicht von 
der Art, dass ästhetische Wahrnehmung außerhalb anderer Wahr-
nehmungs- und Beurteilungsvollzüge steht. Sie ist zwar als ästhetische 
Wahrnehmung kenntlich, aber sie konstituiert deshalb noch keine andere 
Weltwahrnehmung. Die oben mit dem Zitat von Klaus Held zusammen-
gefasste Einsicht, dass es Husserl nicht nur um den subjektiven Anteil in 
der Wahrnehmung geht, sondern gleichermaßen um den Anteil, den die 
wahrzunehmende Sache an dieser Wahrnehmung hat, verweist nun ganz 
deutlich auf den Grund, warum es möglich ist, mit der Hilfe husserlscher 
Begrifflichkeit die Basis für das Ausbuchstabieren des Zusammenhangs 
zwischen Künstlerin, Werk und Rezipientin zu rekonstruieren. Als die 
wahrzunehmende Sache lassen sich zwei Dinge ausweisen: erstens die 
innere Gegebenheitsweise eines Sachverhalts, die Weise also, wie sich 
dieser dem Subjekt zeigt, und zweitens sein Korrelat, das an einer äuße-
ren Wahrnehmung beteiligte Ding, das Kunstwerk. Diese beiden fallen 
nach Husserl im intentionalen Erlebnis zusammen: 

»Es sind […] nicht zwei Sachen erlebnismäßig präsent, es ist nicht der Ge-
genstand erlebt und daneben das intentionale Erlebnis, das sich auf ihn richtet; 
es sind auch nicht zwei Sachen in dem Sinne wie Teil und umfassenderes 
Ganzes, sondern nur eines ist präsent, das intentionale Erlebnis, dessen we-
sentlicher deskriptiver Charakter eben die bezügliche Intention ist.«48

Intentionalität geht bei Husserl nicht zwangsläufig mit einer Bewusstheit 
der Wahrnehmung einher. Sie kann sich auch im Sinne eines unbe-
merkten Sich-Ausrichtens vollziehen.49 Das Sich-Ausrichten ist dann 
nicht als ein aktives Handeln, sondern vielmehr als ein ablaufender Pro-
zess der Wahrnehmung und Beurteilung zu verstehen.50 Für den Fall der 
Kunst ist Intentionalität aber immer an die Bewusstheit der Wahrneh-

47  Es gibt nach Husserl auch nichtintentionales Wahrnehmen, diese Ein-
schränkung betrifft aber nicht die Kunstwahrnehmung. »Daß nicht alle Er-
lebnisse intentionale sind, zeigen die Empfindungen und Empfindungs-
komplexionen.« Ebd., S. 382f. (§ 11). 

48  Ebd., S. 386 (§ 11). 
49  »Von einer Intention sprechen wir öfters im Sinne des auf etwas speziell 

Achtens, des Aufmerkens. Doch nicht immer ist der intentionale Gegen-
stand bemerkter, beachteter.« Ebd., S. 392 (§ 13). 

50  »Was andererseits die Rede von Akten anbelangt, so darf man hier an den 
ursprünglichen Wortsinn von actus natürlich nicht mehr denken, der Ge-
danke der Betätigung muß schlechterdings ausgeschlossen bleiben.« Ebd., 
S. 393 (§ 13). 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

196

mung gebunden. Denn in der Kunstrezeption geht es nicht in erster Linie 
darum, ein Kunstwerk als solches überhaupt zu erkennen und zu be-
zeichnen (dass es sich um ein solches handelt, ist vielmehr ein Wissen, 
das gegeben ist), sondern darum, das Kunstwerk als etwas zu erleben 
und zu erkennen, das sich als (nicht allein sprachliche) Handlung auf die 
Welt bzw. einen Ausschnitt aus der Welt bezieht. Natürlich ist es dazu 
notwendig, zu erleben und zu erkennen, wie das Kunstwerk ist, woraus 
es sich zusammensetzt. Das ist aber nicht alles. Die gelungene Kunst-
wahrnehmung gründet in der Einlösung des Evidenzanspruchs der 
Künstlerin, die darin besteht, dass für die Rezipienten die sinnliche An-
schauung des Kunstwerks verbunden ist mit Deutungen bzw. Bedeutun-
gen, die für die Interpretation der Welt oder des repräsentierten Aus-
schnitts der Welt wichtig sind. Man sieht (oder hört), fühlt und denkt, 
dass das Kunstwerk etwas trifft. Das ist seine Evidenz.  

Anders gesprochen: Aus der »schlichten Wahrnehmung« des Kunst-
werks ergeben sich »neue Objektivitäten«. Als schlichte Wahrneh-
mungsakte bezeichnet Husserl die sinnliche Wahrnehmung: »Im Sinn 
der engeren ›sinnlichen‹ Wahrnehmung ist ein Gegenstand direkt erfaßt 
oder selbst gegenwärtig, der sich im Wahrnehmungsakte in schlichter

Weise konstituiert.«51 Die Wahrnehmung eines Kunstwerks, so wie es 
ist, kann man daher zunächst als einen schlichten Wahrnehmungsakt be-
zeichnen, in dem es um das Erfassen der Gestalt und der Eigenschaften 
dieses Kunstwerks geht. 

»Jeder schlichte Wahrnehmungsakt kann nun aber, sei es für sich allein, sei es 
mit anderen Akten zusammen, als Grundakt von neuen, ihn bald einschließen-
den, bald nur voraussetzenden Akten fungieren, die in ihrer neuen Bewußt-
seinsweise zugleich ein neues, das ursprüngliche wesentlich voraussetzende 
Objektivitätsbewußtsein zeitigen. […] es erstehen Akte, in denen etwas als 
wirklich und als selbst gegeben erscheint, derart, daß dasselbe, als was es hier 
erscheint, in den fundierenden Akten allein noch nicht gegeben war und gege-
ben sein konnte. Andererseits aber gründet die neue Gegenständlichkeit in der 
alten […]. Es handelt sich hier um eine Sphäre von Objektivitäten, die nur in 
derart fundierten Akten ›selbst‹ zur Erscheinung kommen können.«52

Um die Rezeption von Kunst zu erläutern, muss man sich auf diese 
komplexeren Formen der Wahrnehmung beziehen, die sich nicht als 
bloße Serie von schlichten Wahrnehmungsakten beschreiben lassen, 

51  Edmund Husserl: Logische Untersuchungen, II. Bd., II. Teil, VI. Elemente 
einer phänomenologischen Aufklärung der Erkenntnis, § 46. Husserliana 
XIX,2, Dordrecht 1984, S. 674. 

52  Ebd., S. 674f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

197

wenngleich die Rezeption auf diesen schlichten Wahrnehmungen auf-
baut. Denn bei der Rezeption von Kunst geht es um eine Generalität, die 
im einfachen Bezeichnen des Gegenstands noch nicht gegeben sein 
kann. »Wo generelle Gedanken in Anschauung ihre Erfüllung finden, da 
bauen sich auf den Wahrnehmungen und sonstigen Erscheinungen glei-
cher Ordnung gewisse neue Akte auf, und zwar Akte, welche sich auf 
den erscheinenden Gegenstand in ganz anderer Weise beziehen, als die-
se ihn jeweils konstituierenden Anschauungen.«53 Sich auf den Ge-
genstand in ganz anderer Weise zu beziehen, ist nun typisch für die Si-
tuation der Rezeption von Kunst. Denn dieser Situation liegt ihre Spezi-
fik, eine Situation der Wahrnehmung von Kunst zu sein, konstitutiv zu-
grunde. Die Generalität der Kunsterfahrung bedeutet nicht, dass die gan-
ze Erscheinung des Kunstwerks erfasst wird, sondern Generalität be-
deutet hier, dass auch das, wovon das Kunstwerk handelt, als kategoriale 
Intention, d.h. als vorgestellte Intention mit einfließt.54 Das Wissen von 
den Abläufen der Kunst spielt nun für die Mischung schlichter (sinnli-
cher) und kategorialer Intentionen insofern eine Rolle, als es dazu führt, 
dass ganz andere Vorstellungen aufgeworfen werden als solche, die al-
lein bei einem Erfassen des Gegenstands mit ins Spiel kommen. Gene-
ralität bedeutet daher, dass die Gesamtheit der sinnlichen und kategori-
alen Intentionen als ganze zu einer Erfüllung, d.h. zur Einheit gelangt.  

Die Kenntnis des Kontextes der Kunst führt dazu, dass sich die Re-
zipienten dem Kunstwerk gegenüber anders verhalten, als sie es in 
nichtkünstlerischen Situationen und gegenüber nichtkünstlerischen Ge-
genständen tun. Evidenz als erfüllte Intentionalität kann daher nach Hus-
serl in Bezug auf die Wahrnehmung von Kunst nur heißen, dass ein 
»Gewebe von Partialintentionen […] zur Einheit einer Gesamtintention« 
verschmilzt.55 Diese Gesamtintention geht immer über die theoretische 
Beurteilung des Kunstwerks und seiner Eigenschaften im Sinne seiner 
Bezeichnung bzw. seiner Subsumtion unter einen Begriff hinaus. Mit 
Evidenz als erfüllter Intentionalität ist so nicht allein das Erkennen des 
Gegenstands der schlichten Wahrnehmung gemeint, sondern im Fall der 
Kunstrezeption das »Treffen« einer Einheit, die als ganze zur Erfüllung 
gelangt.

53  Ebd., S. 662f. (§ 41). 
54  Den Unterschied zwischen Sinnlichem und Kategorialem, welches beides 

immer als Anschauung vorliegt, klärt Husserl in den §§ 40-52 dieses Teils 
der Logischen Untersuchungen (ebd., S. 652-693). Kategoriale Gegen-
ständlichkeit wird in synthetischen Akten gebildet, die immer in anderen 
Akten und nicht in sinnlichen Gegenständen fundiert ist. 

55  »Nach unserer Auffassung ist jede Wahrnehmung und Imagination ein 
Gewebe von Partialintentionen, verschmolzen zur Einheit einer Gesamt-
intention.« Ebd., S. 574 (§ 10). 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

198

Was folgt aus den so erläuterten Prämissen? Die Definition des Äs-
thetischen als des konstitutiv Anderen bzw. des negativen Dritten ge-
genüber theoretischer Erkenntnis und praktischem Handeln wird abge-
lehnt zugunsten eines Anschlusses des Ästhetischen (und so auch der 
Kunst) an außerkünstlerische Lebens- und Handlungsvollzüge. Daraus 
ergibt sich eine neue Art, Interaktionen zwischen Kunst als ästhetischem 
Handeln und Erkennen und nichtästhetischen Praxen zu denken. Kunst 
ist eine Praxis neben anderen, der aufgrund struktureller Ähnlichkeiten 
sowohl eine Beeinflussung durch nichtästhetische Praxen als auch ein 
Einfluss auf diese nachgewiesen werden kann. Der Kunst kommt dabei 
keine Exemplarität gegenüber den anderen Praxen zu,56 sie ist diesen 
weder vor- oder übergeordnet noch ihnen durch die Eigenheit ihrer Er-
fahrungsstruktur ganz entgegengesetzt. Ihre Spezifität erhält sie nicht 
aus einer spezifischen Struktur der in ihr zu machenden Erfahrung, son-
dern aus der Tatsache, dass die Evidenz eines Kunstwerks als das Re-
sultat einer interpretierenden Handlung, das Kunstwerk selbst als von 
einer Künstlerin mit eben diesem Anspruch geschaffenes aufgefasst 
wird. Diese Spezifität bedingt die Autonomie der Kunst. 

Zwei falsche Lesarten der Evidenzästhetik sollen an dieser Stelle ex-
plizit ausgeschlossen werden: Die evidenztheoretische Definition der 
Kunst und ihre Abgrenzung zum Nichtkünstlerischen stimmt erstens 
nicht mit derjenigen in der sogenannten Institutionentheorie überein; 
zweitens geht es auch nicht darum, eine Tautologie zu etablieren nach 
dem Motto: Ein Kunstwerk ist das, was von einer Künstlerin hergestellt 
wurde, und Künstler sind diejenigen, die Kunstwerke herstellen.  

In der Institutionentheorie von George Dickie, dem einschlägigen 
Vertreter dieser kunstphilosophischen Richtung, gilt das Kunstwerk 
deswegen als ein solches, weil es die Anerkennung seines Status als 
Kunstwerk durch ein Kunstpublikum erlangen konnte.57 Die Produktion 
des Kunstwerks verfolge genau diesen Zweck – die Anerkennung des 
jeweiligen Kunstwerks durch die institutionalisierte Kunstwelt. Kunst-
werke seien demnach alle diejenigen Gegenstände, die von der Kunst-
welt (artworld) den Status eines Kunstwerks zuerkannt bekommen.  

Die Einwände gegen diese Theorie dürften nach dem bisher Gesag-
ten auf der Hand liegen: Nicht zu erklären ist mit der Institutionentheo-

56  Es gibt also keine Aufgabenteilung der Art, dass die Philosophie die Ver-
anschaulichung im Exemplarischen an die Kunst delegieren könnte, um 
sie anschließend zur Lösung philosophischer Probleme wieder heran-
zuziehen; ebenso wenig kann die Philosophie die Kunst als institutionali-
sierte Skepsis gegenüber ihrem eigenen begrifflichen Denken instrumen-
talisieren. 

57  George Dickie: The Art Circle. A Theory of Art, New York 1984. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

199

rie die empirische Tatsache, dass in Diskursen über Kunst beklagt wird, 
bestimmte Kunstwerke seien zu Unrecht nicht in Institutionen aner-
kannt. Oder andersherum: Die Feststellung, dass Kunstwerke zu Unrecht 
institutionelle Anerkennung finden, dass sie überschätzt werden, wäre in 
dieser Theorie obsolet. Will man aber einer solchen Feststellung nicht 
den Status einer sinnlosen Äußerung zuordnen, muss sie sich kriteriell 
auf das Kunstwerk selbst beziehen, d.h. auf Qualitäten des Werks, die 
seiner institutionellen Anerkennung vorausliegen. In der Institutionen-
theorie kann ein Zusammenhang zwischen der Weise, wie das Kunst-
werk ist, und seinem Erfolg bzw. Misserfolg in den Institutionen höchs-
tens derart herausgestellt werden, dass ein Kunstwerk, wenn es aner-
kannt ist, dem durchschnittlichen Geschmack der Kunstwelt entspricht. 
Wie sich dieser Geschmack aber ändern kann, ist ohne Rückgriff auf 
eine genuine Erfahrung des Werks schon nicht mehr erklärbar. Der kol-
lektive Geschmackswandel wird aber gerade dann verständlich, wenn 
man annimmt, dass Menschen an Kunstwerken Erfahrungen machen, die 
für sie so relevant sind, dass sie sich aufgrund dieser Erfahrung des 
Werks für dessen öffentliche Anerkennung einsetzen. Ihr Plädoyer wür-
de also etwa lauten: »Hier handelt es sich um ein Kunstwerk, das mir 
evident ist; ich wünsche mir, dass andere auch die Gelegenheit be-
kommen, dieses Kunstwerk wahrzunehmen.« Es ist nicht notwendig, 
wohl aber möglich, dass jemand, der ein Kunstwerk als evident erlebt 
hat, sich darum bemüht, dieses Werk in den Institutionen zu etablieren; 
ein Kunstwerk war es allerdings per Definition bereits, als es aufgrund 
seines So-seins als evident rezipiert wurde, und wird es nicht erst, wenn 
es institutionelle Aufmerksamkeit findet.  

Der sogenannten Kunstwelt ist hier eine Anerkennungsgemeinschaft 
der Produzenten und Rezipienten entgegenzustellen, die Teil einer in-
stitutionalisierten Kunstwelt sein kann, aber nicht zwangsläufig sein 
muss. Die Einigung darüber, dass die eine als Künstlerin ein Kunstwerk 
mit einem Evidenzanspruch herstellt und der andere diesen Gegenstand 
unter genau dieser Prämisse erfährt und deutet, ist keine institutionelle 
Einigung. Sie hat lediglich zur Vorbedingung, dass es so etwas wie ›die 
Kunst‹ als historisches Phänomen schon geben muss, auf das sich beide 
Teile dieser Gemeinschaft beziehen. Die Voraussetzung, dass es ›die 
Kunst‹ gibt, die der Produktion und Rezeption ihrer Werke vorausliegt, 
dass Kunst als Möglichkeit schon bekannt ist, ist also eine Bedingung 
für die Evidenzästhetik. Die Anerkennung von Kunstwerken als Kunst-
werken kann sich dann gänzlich außerhalb der Institutionen abspielen. 
Kunst ist somit nicht nur das, was ins historische Gedächtnis einwan-
dert, sondern auch das, was aus bestimmten Gründen wieder ver-
schwunden ist. Wenn etwa im Dritten Reich (z.B. jüdische) Künstler 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

200

umgebracht und ihre Arbeiten vernichtet wurden oder wenn bei Bom-
benangriffen das Werk eines heute unbekannten Künstlers ganz zerstört 
wurde, so waren diese Künstler, von denen wir heute nichts wissen, 
doch Künstler: Sie produzierten Kunstwerke, die wir nicht kennen. 

Künstler beziehen sich (wie in Teil II ausführlich dargestellt) wäh-
rend ihrer Arbeit am Kunstwerk auf fiktive Rezipienten. Diese Rezi-
pienten werden aber nicht als Institutionenvertreter adressiert, sondern 
vielmehr als Menschen, deren Bezug zur Welt anhand der Kunsterfah-
rung durch das Kunstwerk verändert werden könnte. Diese Form der 
Beziehung auf das zukünftige Publikum unterscheidet sich grundlegend 
von einer Beziehung, die nur auf spätere institutionelle Absegnung ab-
zielte. Die Anerkennung soll das Werk ja gerade dadurch verdienen, 
dass es kraft seiner Alterität der Rezipientin etwas entgegenstellt, das 
nicht sofort ihren Geschmack bedient, sondern anerkannt werden soll als 
ein dem Bekannten hinzugefügtes Neues bzw. Anderes.  
 Darauf, ob und wie das Kunstwerk aktuell wahrgenommen wird, 
kommt es nicht an. Zur Bestimmung des Kunstwerks als Kunstwerk ist 
aber mindestens eine Beziehung der Produzentin oder des Rezipienten 
(oder natürlich beider) auf die (mögliche) Evidenz des Werks nötig. 
Dies bedeutet für die Produzentin nicht, dass sie in jedem Fall schon 
Kunst schaffen wollte, wohl aber, dass der Evidenzanspruch bei der 
Produktion bestehen muss, das (zukünftige) Kunstwerk also, auch wenn 
es zunächst nicht ausdrücklich als ein solches bezeichnet wird, die Ei-
genschaft aufweist, mit einem Evidenzanspruch geschaffen zu sein. Zur 
Kunst erklärt werden kann es u.U. erst nachträglich durch den Rezi-
pienten. Letzte Missverständnisse möchte ich mit einem (etwas alter-
tümlichen) Beispiel von polnischer Hirtenkunst ausräumen, die heute als 
durchaus anerkannte Kunstrichtung existiert. Wenn ein Hirte neben sei-
ner Arbeit anfängt, Figuren zu schnitzen und diese zu bemalen, dann ha-
ben diese Figuren zunächst keine andere Funktion, als dazusein. Man 
kann mit ihnen nicht Suppe löffeln, wie mit geschnitzten Löffeln, man 
kann sie nicht beim Schafehüten einsetzen wie Hunde und man kann sie 
zunächst nicht an Touristen verkaufen, solange man nicht von der Tou-
rismusindustrie entdeckt worden ist. In solch einem Fall muss das 
Schnitzen und Bemalen der Figuren als eine Handlung bezeichnet wer-
den, die sich (nicht allein sprachlich) interpretierend zur Welt verhält. 
Um einen anderen Fall und um keine Kunst handelt es sich, wenn Ge-
brauchsgegenstände, z.B. geschnitzte Löffel, im Zuge kolonialer Sam-
melleidenschaft in einem Museum ausgestellt werden, wie das in unse-
ren ethnologischen Museen oft der Fall ist. Die Tatsache, dass diese Löf-
fel von Sammlern in ein Museum gelegt wurden, macht sie noch nicht 
zum Kunstwerk. Der Evidenzanspruch der Produzentin als ein nicht in-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

201

stitutionell ausgerichteter Anspruch ist also die notwendige und die hin-
reichende Bedingung für die Bestimmung des Kunstwerks als Kunst-
werk.

5.  Evidenzanspruch und sprachl icher  
Geltungsanspruch (Habermas, Seel)  

Wenn ästhetische Evidenzerfahrung vom evidenten Werk verursacht ist 
und wenn sich die Wirklichkeit einzelner Rezipienten durch die gelin-
gende Begegnung mit dem Werk verändern kann, dann ist es streng ge-
nommen das Urteil Einzelner über das Werk, das mit einem Wahrheits-
anspruch verbunden geäußert wird. Wahrheitsansprüche haben Forde-
rungscharakter, d.h. sie enthalten die Forderung an andere, anzuerken-
nen, dass das Gesagte so ist, wie es gesagt wurde. Wie verhält sich nun 
das Eigengewicht des Werkes selbst in seiner Rezeption zum Urteil ei-
ner konkreten Gruppe von ProduzentInnen und RezipientInnen, wie 
verhält es sich zum Geltungsanspruch einer einzelnen Aussage, die dem 
Werk bestimmte Eigenschaften oder eben Evidenz zuspricht, und wie 
hängt beides zusammen? Kann man analog von Evidenzansprüchen und 
Geltungsansprüchen reden? Ist also ein Evidenzanspruch ebenfalls mit 
einer Forderung an andere verbunden, anzuerkennen, dass das Werk ein 
evidentes sei?  

Die Variationen der Definition ästhetischer Geltung, die Jürgen Ha-
bermas entwickelt, stützen sich in jeweils sehr unterschiedlichen Modi-
fikationen auf seine Definition von diskursiver Wahrheit als Anspruch 
auf die Geltung von Aussagen. »Wahrheit ist ein Geltungsanspruch, den 
wir mit Aussagen verbinden, indem wir sie behaupten.«58 »Gegenstände 
der Erfahrung sind hingegen das, worüber wir Behauptungen aufstel-
len.«59 Angewendet heißt dies, wir stellen über Kunstwerke Behauptun-
gen auf und unterstellen als Sprecher, dass die Aussagen, die wir über 
Kunstwerke treffen, wahr sind. Es kann aber auch heißen: Mit jedem 
Kunstwerk ist ein ästhetischer Geltungsanspruch verbunden. Diese zwei-
te, von Martin Seel favorisierte Variante des ästhetischen Geltungs-
anspruchs ist von Habermas ebenfalls bestätigt worden. Wenn Seel und 
Habermas vom Geltungsanspruch sprechen, den das Werk erhebt, mei-
nen sie damit nicht, dass Künstler Geltungsansprüche erheben, indem sie 

58  Jürgen Habermas: »Wahrheitstheorien«, in: Ders.: Vorstudien und Ergän-
zungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/Main 1995, 
S. 127-183, hier S. 129. 

59  J. Habermas: »Wahrheitstheorien«, S. 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

202

Kunstwerke produzieren. Was ist aber dann mit einem ästhetischen Gel-
tungsanspruch gemeint?  

Wir sagten dagegen, dass es die Künstler sind, die zunächst in der 
Produktion einen Evidenzanspruch erheben. Das Wissen von diesem 
bringt die Rezipienten dazu, die Evidenz des Kunstwerks zu testen. Die 
Wahrnehmung des gelungenen Kunstwerks als Erlebnis seiner Evidenz 
geht damit einher, dass die Deutung des Wahrgenommenen auf der 
Grundlage des Wissens erfolgt, dass das Kunstwerk von einer Künstle-
rin durch eine interpretierende Handlung geschaffen wurde. Die Frage 
ist nun, ob die Evidenz, die durch das Kunstwerk verursacht wird, im 
selben Sinne diskursiv vor anderen Menschen gerechtfertigt werden 
kann wie ein ästhetischer Geltungsanspruch, der mit einem Kunstwerk 
verbunden ist.  

Um entscheidende Differenzkriterien zwischen Evidenz und Geltung 
hervortreten zu lassen, bedarf es zuerst einer genaueren Explikation des 
Geltungsbegriffs. Ästhetische Geltungsansprüche bei Habermas chan-
gieren zwischen der Auffassung des künstlerischen Geltunganspruchs 
als einem der »Geltungsansprüche der Rede«60, nämlich als Anspruch 
auf Wahrhaftigkeit, und der Annahme eines spezifisch  künstlerischen 
Geltungsanspruchs, der einer vierten, speziell für die Kunst reservierten 
Sprachfunktion zugeordnet ist. Innerhalb dieser Spannbreite möchte ich 
drei grundsätzliche Spielarten habermasscher Ästhetik, die in detaillier-
ten Ausführungen weiter variieren, voneinander unterscheiden. Die erste 
Version, die in dem Vorschlag besteht, künstlerische Geltung lediglich 
als Wahrhaftigkeit zu definieren, zeigt, mit welch rudimentärem An-
spruch an die Kunst Habermas seine Überlegungen zur Ästhetik beginnt. 
Von der Kunst erwartet er in der Theorie des kommunikativen Handelns
nicht mehr, als eine Geste expressiver Selbstdarstellung zu sein. Nur der 
Anspruch auf Wahrhaftigkeit ist der Geltungsanspruch, den man mit 
Kunstwerken in Verbindung bringen dürfe. Die zweite Version, die Ha-
bermas in Der philosophische Diskurs der Moderne anbietet, beruht auf 
der Trennung zwischen ästhetischer und problemlösender Rede. Ein 
»poetische[r], auf Welterschließung spezialisierte[r] Sprachgebrauch« 
wird der Problemlösungskapazität innerweltlicher Sprachfunktionen 
entgegengesetzt.61 Hier beruht die Differenz auf einer Analyse der Ei-
genarten verschiedener Textsorten (poetischer und prosaischer). Es liegt 
auf der Hand, dass diese zweite Version nicht ohne Weiteres auf alle 
Kunstwerke anwendbar sein kann, weil mit solch einer Verallgemeine-

60  Die Geltungsansprüche der Rede sind nach Habermas: Wahrheit, Richtig-
keit, Wahrhaftigkeit. 

61  Jürgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt/ 
Main 1989, S. 240ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

203

rung eine »Versprachlichung« der Werke aller Gattungen vollzogen 
würde. Die welterschließende Kraft poetischer Texte wird an dieser Stel-
le nämlich durch eine Beeinträchtigung der illokutionären Kraft des poe-
tischen Sprechaktes gegenüber ›normalen‹ Sprechakten innerweltlicher 
Kommunikation definiert. Somit ist Poesie aufgrund der spezifischen 
Form ihrer Spechakte die welterschließende Sprachform eines po-
etischen Textes. Habermas bildet an anderer Stelle dieses an der Poesie 
entwickelte Modell auf alle Kunstwerke ab.62 Dies allein ist ein proble-
matischer Schritt, der die Unterscheidung zwischen poetischer Sprache 
und nichtsprachlicher Kunst verwischt. Denn Geltungsanprüche, die mit 
Kunstwerken aller Gattungen verbunden werden, müssten anders be-
gründet werden als durch die sprechakttheoretische Spezifität poetischer 
Texte.

Bei Habermas’ dritter Version künstlerischer Geltung handelt es sich 
um diesen geforderten Schritt: um die Etablierung der Funktion der 
Welterschließung als vierter Sprachfunktion, die den drei bekannten in-
nerweltlichen Sprachfunktionen »gegenübergestellt« wird. Wie diese er-
füllt wird, »bemißt sich an [dem Geltungsanspruch] der ästhetischen 
Stimmigkeit (oder evaluativen Triftigkeit)«.63 Dies bedeutet: Genau 
dann, wenn das Kunstwerk als ästhetisch stimmig gilt, hat es die Funk-
tion der Welterschließung erfüllt. Ästhetische Stimmigkeit scheint also 
an dieser Stelle von Habermas als eigenständiger Geltungsmodus der 
»Kunstwahrheit« eingeführt zu sein, der nicht allein für poetische Texte, 
sondern für alle Kunstwerke gilt. Denn die Funktion der Welterschlie-
ßung ist nicht durch die Kapazität der Problemlösung gekennzeichnet 
wie die drei innerweltlichen Sprachfunktionen: Darstellung von Sach-
verhalten, Herstellung interpersonaler Beziehungen und Ausdrücken 
subjektiver Erlebnisse.64 Habermas sagt also hier, mit jedem gelungenen 
Kunstwerk sei ein Geltungsanspruch verbunden, und zwar ein anderer 
Geltungsanspruch als derjenige, der in kommunikativen Sprechhandlun-
gen erhoben wird. Dies wäre ein recht erfreulicher Befund, wäre da 
nicht die Einschränkung, dass es bei Habermas keine »ästhetische Stim-
migkeit« außerhalb der Rezeption gibt. Denn der Geltungsanspruch, den 
ein Kunstwerk erhebt, kann lediglich in seiner Rezeption erfahren und in 
seiner kunstkritischen Betrachtung argumentativ eingeholt werden. Es 

62  Jürgen Habermas: »Entgegnung«, in: Axel Honneth/Hans Joas (Hg.), 
Kommunikatives Handeln. Beiträge zu Jürgen Habermas’ »Theorie des 
kommunikativen Handelns«, 3., erweiterte und aktualisierte Aufl., Frank-
furt/Main 2002, S. 327-405, hier S. 344. 

63  Ebd. 
64  Konrad Ott: »Jürgen Habermas«, in: Julian Nida-Rümelin/Monika Betzler 

(Hg.), Ästhetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Gegenwart 
in Einzeldarstellungen, Stuttgart 1998, S. 344-351, hier S.  346. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

204

gibt also ästhetische Stimmigkeit eines Kunstwerks nur im Kontext einer 
»Gegenwart« seiner Rezipienten, die zwar ein überpersönlicher, aber 
nicht ein überhistorischer Rezeptionszusammenhang ist. Die Gegenwart, 
auf der Seel mit Kant als einer »den Urteilenden gemeinsamen Gegen-
wart« besteht,65 ist nun aber im Zusammenhang zu denken mit der Dis-
kursabhängigkeit unseres Weltzugangs, in dem laut Habermas »die 
Grundprädikate des gewählten Sprachsystems […] jeder einzelnen in

dieser Sprache möglichen Argumentation vorauslieg[en]«.66 Mit Hei-
degger geht Habermas davon aus, dass jede Gegenwart eine interpretativ 
vorerschlossene Gegenwart ist, in der wir uns immer schon befinden. 
Alles, was sich über Kunstwerke sagen lässt, steht also im Kontext des 
sprachlich vorerschlossenen Weltzugangs der Rezipienten. Der Gel-
tungsanspruch des Kunstwerks lässt sich so letztlich doch nur als ein 
diskursiv (wenngleich auch implizit) unterstellter Geltungsanspruch le-
sen, alles andere führt uns nach Habermas in den metaphysischen Be-
reich der objektiven Bestimmung des künstlerischen Gegenstands:  

»Ob eine Sprache einem Objektbereich angemessen ist und ob das erklärungs-
bedürftige Phänomen genau dem Gegenstandsbereich zugeordnet werden soll, 
dem die gewählte Sprache angemessen ist – diese Frage muß selbst Gegen-
stand der Argumentation sein können. Dabei handelt es sich um eine Frage, 
welche direkt nur durch ein Hin- und Hergehen zwischen Begriff und Sache 
entschieden werden könnte. Nur einem metaphysischen Geist, der nicht Geist 
von unserem Geiste ist, wäre dieser direkte Zugriff möglich. Wir sind auf den 
Gang der Argumentation angewiesen, die einen Wechsel der Ebenen der Ar-
gumentation glücklicherweise zuläßt.«67

Die »Gegenwart«, in der ein Kunstwerk rezipiert und beurteilt wird, soll 
nicht allein der Rahmen sein, in dem seine Rezeption stattfindet. Viel-

65  Martin Seel: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der ästhetischen Ra-
tionalität, Frankfurt/Main 1985, S. 207. 

66  J. Habermas: »Wahrheitstheorien«, S. 168. Vgl. S. 146: »Kultur nennen 
wir den Bereich der Wirklichkeit, der sprachlich strukturiert ist. Ihr ge-
genüber können wir die doppelte Einstellung von Beteiligten und Beob-
achtern einnehmen. Kultur besteht aus Äußerungen […]. Da alle diese 
Äußerungen Geltungsansprüche implizieren, beruht der Kultur genannte 
Wirklichkeitsbereich auf der Faktizität von Geltungsansprüchen.« 

67  Ebd., S. 171. Ob und wie ein Kunstwerk mit dessen ästhetischer Erfahrung 
und diese Erfahrung mit Geltungsansprüchen zusammenhängt, die für 
Aussagen über diese Erfahrung erhoben werden, muss bei Habermas, der 
jede Spielart der Korrespondenztheorie der Wahrheit ablehnt, offen blei-
ben. »Ein in Erfahrung fundierter Anspruch ist noch keineswegs ein be-
gründeter Anspruch.« (Ebd., S. 134f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

205

mehr bestimmt die Gegenwart zugleich die Akzeptabilität unterstellter 
Geltungsansprüche: Es ist 

»mittlerweile klar, daß nicht die am ästhetischen Gegenstand bejahte Sicht-
weise der wertbildende Bezugspunkt der ästhetischen Beurteilung ist: Bezugs-
punkt der ästhetischen Wertbehauptungen, deren Inhalt die an der Formung 
ästhetischer Gegenstände sich erweisende Akzeptabilität von Sichtweisen und 
Einstellungen ist, ist jener unfaßliche Begriff der Gegenwart, an dem die über-
persönliche Adäquatheit von Sichtweisen sich unausgesprochen bemißt.«68

Es wird nun immer deutlicher, warum Habermas und Seel Kunstwerke 
nicht als die Vermittler von ästhetischen Geltungsansprüchen, die von 
Künstlern erhoben werden, interpretieren möchten. Würden sie das tun, 
ließe sich nämlich die Gegenwart, in der die Geltungsansprüche erhoben 
werden, nicht mehr als einzige Bezugsgröße für die Akzeptabilität dieser 
Ansprüche definieren. Dem Werk käme dann eine irgendwie eigenstän-
dige Rolle als Vermittler zwischen verschiedenen Gegenwarten zu. Das 
reibungslose Funktionieren der philosophischen Systematik, die auf ei-
nem primär diskursiven Zugang zur Welt aufbaut, ist gefährdet, würde 
eben diese philosophische Systematik gemessen an der künstlerischen 
Praxis, die sie zu beschreiben vorgibt. Dass diese Praxis irgendetwas mit 
den Künstlern zu tun hat, ist schwer zu leugnen. Fasste man die Künstler 
jedoch als diejenigen auf, die durch die Produktion von Werken ästheti-
sche Geltungsansprüche erheben, wären damit zwei systematische Zuge-
ständnisse verbunden, die weder Seel noch Habermas machen möchten: 
Erstens könnten dann nicht alle Arten von Kunstwerken als Erfüllung 
von Sprachfunktionen gedeutet werden, denn offensichtlich muss ihre 
nichtsprachliche Materialität als Ursache ästhetischer Geltungsansprü-
che im Spiel sein. Es bedürfte dann eines Zusammenhangs zwischen 
»Sache und Begriff«, der ja von Habermas in den Bereich der Metaphy-
sik gewiesen wurde. Und zweitens ließe sich nicht allein mit einem alles 
verbindenden Begriff einer »Gegenwart« operieren, an der sich die An-
gemessenheit ästhetischer Urteile bemessen soll; denn die Produktion 
eines Kunstwerks würde schon immer auf eine andere Gegenwart, näm-
lich die Gegenwart der Künstlerin verweisen. 
 Eine Differenz zwischen dem habermasschen Geltungsanspruch und 
unserem Begriff des Evidenzanspruchs kann bereits an dieser Stelle no-
tiert werden: Der Terminus des Anspruchs verweist im Falle der Evi-
denzästhetik auf die künstlerische Produktion und auf die Tatsache, dass 
der Anspruch, etwas sei ein evidentes Kunstwerk, in der Rezeption einer 
Prüfung unterzogen wird. Im Falle des ästhetischen Geltungsanspruchs 

68  M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 211. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

206

wird der Begriff Anspruch bei Habermas und Seel allein im Kontext der 
Rezeption verwendet. Im Fall von Wahrheit oder anderweitiger Geltung 
haben gerechtfertigte Ansprüche in folgender Weise Forderungscharak-
ter: Wer mit ›Nein‹ Stellung nimmt, muss dafür seinerseits Gründe ge-
ben können. Ein Geltungsanspruch des Kunstwerks bezieht sich auf das, 
was als Geltung vor anderen gerechtfertigt werden kann. Ansprüche auf 
Evidenz können nicht im selben Sinne funktionieren. In gewisser Weise 
fordert die Künstlerin zwar, dass das Kunstwerk von den Rezipienten als 
ein evidentes erlebt werden soll; jedoch ist dieser Anspruch nicht eine 
Forderung, für deren Nichtakzeptanz sich Rezipienten mit guten Grün-
den rechtfertigen müssten. Evidenz für ein Kunstwerk zu beanspruchen, 
kann daher nicht heißen, von anderen Rechtfertigungen zu verlangen, 
wenn sie keine Evidenz des Kunstwerks erfahren. Anspruch muss es 
aber dennoch heißen, denn die Evidenz des Kunstwerks wird von der 
Künstlerin nicht nur gewünscht oder behauptet, sondern sie ist so zentral 
für das Gelingen der Produktion, dass sie gefordert wird, nicht zuletzt 
deshalb, weil für die Künstlerin das Kunstwerk im Moment seiner Ver-
öffentlichung ein evidentes ist. Wie groß der projektive Anteil der Pro-
duzentin an dem Evidenzanspruch ist, wird sich erst später in der Re-
zeption herausstellen. Der Evidenzanspruch der Künstlerin, aus dem sich 
also nicht auf die tatsächliche Evidenz des Kunstwerks schließen lässt, 
enthält indes nicht die Unterstellung, dass alle anderen die Evidenz des 
Werkes in derselben Weise erfahren wie die Künstlerin selbst. Und dies 
ist eine Differenz zum Geltungsanspruch. Der Begriff des Evidenzan-
spruchs schließt nämlich ein, dass andere Menschen andere Evidenzer-
fahrungen am Kunstwerk machen können. Ist dies der Fall, dann ist der 
Evidenzanspruch der Künstlerin eingelöst. Er wäre nicht eingelöst, wenn 
Rezipienten gar keine Evidenz des Kunstwerks erlebten. 

Die Differenz der ästhetischen Kommunikation zur nichtkünstleri-
schen sprachlichen liegt in der Materialität des Kunstwerks begründet. 
Die Überprüfung des Evidenzanspruchs der Produzentin durch die Rezi-
pienten ist eine Überprüfung der Evidenz des Kunstwerks im Sinne der 
sinnlichen und gedanklichen Prüfung. Ein mögliches Eintreten des Erle-
bens von Evidenz ist vom Kunstwerk verursacht und gesteuert kraft sei-
ner konkreten Existenz. Seine Materialität – die Art und Weise, wie es 
gemacht wurde – ist eine Konstellation, die interpretativ in eine be-
stimmte Richtung weist. Die Interpretation der Konstellation des Werks 
wird in verschiedenen Gegenwarten unterschiedlich ausfallen, ist aber 
nicht von diesen Gegenwarten allein bestimmbar. Kunstwerke repräsen-
tieren weder allein Ansprüche von Produzenten oder Rezipienten auf 
Wahrhaftigkeit, noch verkörpern sie allein einen Anspruch auf Stim-
migkeit. Sie konfrontieren vielmehr Rezipienten mit etwas, das nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

207

ganz in ihrer rezipientischen Gegenwart aufgeht. Das Kunstwerk kann 
somit nicht allein als Träger einer Geltung aufgefasst werden, die sich 
allein an der Gegenwart seiner Rezipienten bemisst, sondern es muss als 
ein material und mitunter sprachlich verfasster Gegenstand aufgefasst 
werden, der zwischen Teilnehmern eines ästhetischen Kommunikations-
prozesses (zwischen den Produzenten und Rezipienten oder auch den 
Interpreten) steht. Ein Kunstwerk ist Ergebnis künstlerischer Handlun-
gen, die nur zu einem Teil mit dem Erheben sprachlicher Geltungsan-
sprüche verbunden sind, indem sie auf sprachlich artikulierbare Welt-
verhältnisse der Künstler rekurrieren. Angemessenheitskriterium für die 
Geltung des Werks und seiner Interpretation ist daher sowohl das Werk 
selbst als auch die Gegenwart seiner Rezipienten.  

Im Zusammenhang mit der Frage nach ästhetischer Geltung muss 
die Art und Weise ihrer Überprüfung diskutiert werden. Warum verbin-
den wir, so wie Habermas behauptet, mit Kunstwerken den Geltungs-
anpruch der ästhetischen Stimmigkeit? Habermas’ Antwort auf diese 
Frage müsste im Rahmen seiner Theorie einer interpretativ erschlosse-
nen Lebenswelt lauten: weil wir es gelernt haben, dass mit Kunstwerken 
solcherart Geltungsansprüche verbunden sind. Immer, wenn wir ästheti-
scher Stimmigkeit begegnen, gehen wir davon aus, dass wir es mit ei-
nem Kunstwerk zu tun haben. Wie überprüfen wir aber in und nach Er-
lebnissen erhobene Geltungsansprüche, die wir dem Kunstwerk un-
terstellen? Die Antwort lautet: »nur unter den pragmatischen Vorausset-
zungen der Argumentation und das heißt in einer Einstellung […], in der 
wir die naiv unterstellte Gültigkeit von […] Erlebnissen suspendieren, 
um die dahingestellten Geltungsansprüche hypothetisch zu behandeln«69

– das heißt, im kunstkritischen Diskurs. Was hat die Überprüfung der 
Erlebnisse dann noch mit dem Kunstwerk zu tun, anhand dessen der 
Diskurs geführt wird? Dazu sagt Habermas im Wesentlichen nichts. Der 
richtungsweisende Anhaltspunkt findet sich in einem Seel-Zitat, mit 
dem Habermas »das beurteilte Werk in der grammatischen Rolle eines 
Grundes für die Übernahme weltbildender Wahrnehmungsweisen« ver-
ortet70. Das Werk in der grammatischen Rolle eines Grundes anzuneh-
men heißt, das Werk selbst wie einen guten Grund aufzufassen. Gründe 
sind ihrem Wesen nach Äußerungen, die dazu bestimmt sind, den Gel-
tungsanspruch anderer Äußerungen einzulösen. Wenn nun dem Werk 
eine solche Funktion zukommen soll, müsste die ontologische Differenz 
zwischen einem nicht allein diskursiv vorliegenden Gegenstand und ei-
ner als Grund in Frage kommenden Äußerung zuvor zum Verschwinden 

69  J. Habermas: »Entgegnung«, S. 345. 
70  Ebd., S. 344.  

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

208

gebracht werden. Dieses Problem (das natürlicherweise entsteht, wenn 
ein Diskurs auf die Gegenständlichkeit der Gegenstände, auf die er sich 
bezieht, postmetaphysisch zu verzichten versucht) wird von Habermas 
eher umkreist als gelöst. Habermas spricht von den »authentisch welter-
schließenden Erzeugnissen«, anhand derer »Wertstandards und entspre-
chende evaluative Aussagen« »validiert« werden.71 Im Dunkeln bleibt, 
was Habermas damit eigentlich meint. Die Validierung kann laut Ha-
bermas’ eigenen erkenntnistheoretischen Prämissen eben nicht den Ver-
gleich des Begriffs mit der Sache bedeuten; die Erlebnisse der ästheti-
schen Objekte sind vielmehr laut Habermas geprägt durch implizit un-
terstellte diskursive Geltungsanprüche. Authentizität und Welterschlie-
ßungskompetenz können sich nach seiner Theorie erst dort zeigen, wo 
ihre Existenz unterstellt, d.h. behauptet wird: in der ästhetischen Rede. 
Der Begriff der ästhetischen Geltung bei Habermas wirft also ähnliche 
Probleme auf wie Wellmers Interferenztheorie ästhetischer Wahrheit: In 
beiden Fällen gibt es keinen außerdiskursiven Maßstab für die ästheti-
sche Geltung des Gegenstandes.  

Martin Seel schreibt gelungenen Kunstwerken einerseits Geltung als 
eine Interpretation der Erfahrung der durch das Kunstwerk dargebotenen 
Sichtweise zu: »Bestimmt ist das Besondere dieser Sichtweisen in den 
gelungenen Objekten selbst. Diese sind gelungen, weil das in ihrem Kor-
respondenzzusammenhang Erscheinende als Darbietung einer angemes-

senen Sichtweise erfahren wurde. Die Interpretationen der ästhetischen 
Kritik weisen auf den Gehalt dieser Sichtweisen hin.«72 Andererseits 
geht es laut Seel in der ästhetischen Erfahrung nicht primär um die vom 
Kunstwerk präsentierte Sichtweise; es ist vielmehr die »Strahlung« der 
künstlerischen Artikulation, die das Besondere der Kunsterfahrung aus-
macht und die sich getrennt von der dargebotenen Sichtweise ästhetisch 
rezipieren lassen soll. Bleibt die »Geltung der künstlerischen Artikula-
tion und die Geltung des künstlerisch Artikulierten […] also zweier-
lei«73, so ist der konzedierte Zusammenhang zwischen beiden Geltungs-
arten von keinem weiteren Interesse. Die »Geltung der Kunst« ist dann 
niemals »die der Gültigkeit des in oder von ihren Werken Dargebote-
nen«.74 So kann nach Seel die in der Rezeptionssituation erfahrene Syn-
these (bzw. Verrückung) von Sichtweisen der Rezipienten sich nicht 
durch eine Konfrontation mit Sichtweisen vollziehen, die vom Werk 
verkörpert werden, sondern lediglich kann die Weise, wie ein Kunst-
werk mir erscheint, auf mich Einfluss ausüben. »Daß gelungene Kunst-

71  Ebd. 
72  M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 210. 
73  M. Seel: »Kunst, Wahrheit, Welterschließung«, S. 69. 
74  Ebd., S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

209

werke oft hervorragende und unverzichtbare Gelegenheiten der Recht-
fertigung von Sichtweisen oder Einstellungen sind, steht außer Zweifel. 
Nur muß man die von einem Werk dargebotene Sichtweise nicht ethisch 
oder ästhetisch oder sonstwie angemessen finden, um das Werk über-
wältigend zu finden.«75 Diese Abgetrenntheit der Wahrnehmung des 
Werks von der durch es verkörperten Sichtweise behält es Rezipienten 
vor, eigene Weltbezüge von der Begegnung mit dem Kunstwerk abzu-
trennen und das Kunstwerk »nur ästhetisch« (ich verwende das Wort 
hier im umgangssprachlichen Gebrauch) zu rezipieren. Eine ästhetische 
Erfahrung ist nach Seel eine Erfahrung, die Rezipienten auf sich selbst 
und auf eigene Wahrnehmungsgewohnheiten zurückverweist. »So sind 
die Objekte eines bloßen Erscheinens oft Ausgangspunkte eines Wach-
werdens für die Atmosphäre, die sie umgibt, oder für kunstbezogene und 
künstlerische Imaginationen.«76 Mit dieser Beschreibungsart hat Seel 
Potential und Brisanz, die Begegnungen mit Kunstwerken innewohnen 
können, verabschiedet. Insbesondere ist vor solchem Hintergrund nicht 
mehr zu erkennen, dass Weltsichten durch Kunstwerke nicht nur darge-
boten oder gepflegt, sondern auch in Frage gestellt werden können. 

Der Anspruch der Künstlerin, dass ein Werk evident sei, richtet sich 
nicht allein auf die Geltung, die dem Kunstwerk von seinen Rezipienten

unterstellt wird; er richtet sich darauf, dass die Alterität des Kunstwerks 
gegenüber den Rezipienten so wirksam wird, dass das Kunstwerk selbst 
in der Lage ist, die Anschluss- (d.h. auch Verstehens- und Interpreta-
tions-)möglichkeiten der Rezipienten zu begrenzen. Das Kunstwerk 
kann durch seine spezifische Materialität Projektionen provozieren. Pro-
jektionen der Interpreten (als dem Werk unterstellte Geltungsansprüche) 
sind also kein Einwand gegen das Gelingen des künstlerischen Evi-
denzanspruchs. Dabei kommt es jedoch gerade auf die Verknüpfung der 
von Seel als getrennt dargestellten zwei Seiten der Kunsterfahrung an. 
Nach Seels Formulierung können die zwei Geltungsarten der ästheti-
schen Erfahrung auch voneinander getrennt rezipiert werden. Dem wi-
derspricht die Definition von Evidenz, die mit dem Evidenzanspruch der 
Künstlerin verbunden ist. Nicht nur die generelle Verschränkung der 
beiden von Seel als grundsätzlich trennbar bezeichneten Erfahrungsarten 
der Kunstrezeption ist einzuklagen – sprachliche Deutungen werden von 
nichtsprachlicher Erfahrung und Wahrnehmung verursacht und mitge-
tragen –, sondern noch wichtiger ist: Die nichtlösbare Verschränkung 
der spezifischen Materialität des Kunstwerks mit der an diese Materia-
lität geknüpften sprachlichen Deutung ist schon die Basis sprachlicher 

75  Ebd., S. 70.  
76  M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

210

Geltungsunterstellung.77 Beim Evidenzanspruch geht es im Gegensatz 
zum Geltungsanpruch der Rezipienten nicht um eine Forderung, dass 
das konkrete Kunstwerk genau in der Weise in seiner Rezeption evident 
werde, wie es von der Künstlerin bzw. von anderen Rezipienten selbst 
als evident begriffen wurde. Der Anspruch auf die Erzeugung der Evi-
denz eines Kunstwerks in der Produktion ist aber auch kein Anspruch 
darauf, ganz im Unbestimmbaren zu verbleiben, wie dem Begriff Evi-
denz schon zu entnehmen ist. Evidenzerfahrung eines Kunstwerks ist 
keine Unbestimmtheitserfahrung. Im Gegenteil: In ihr wird etwas deut-
lich, und darauf bezieht sich der Evidenzanspruch der Künstler. 

Die Tatsache, dass erfahrene Evidenz mit dem Kunstwerk selbst zu-
sammenhängt, macht es möglich, dass verschiedene Menschen mit je 
verschiedenen Evidenzerlebnissen ihre Erzählungen über diese Erleb-
nisse unter Bezug auf das Kunstwerk miteinander vergleichen können. 
Über Evidenzerfahrungen kann kommuniziert werden. In diesen Kom-
munikationen werden Geltungsansprüche erhoben. Die Erfahrung der 
Evidenz des Werks ist jedoch nicht in demselben Sinne kommunikativ 
vermittelbar, wie es eine Aussage ist, für die ein Geltungsanspruch er-
hoben wird. Von einer Analogie von Geltungsanspruch und Evidenzan-
spruch kann daher nicht die Rede sein. Auf die Evidenz eines Kunst-
werks kann man sich nicht allein im kunstkritischen Diskurs einigen, 
man muss diese vielmehr selbst erlebt haben.  

6.  Kunstkr i t iker 

Aus den Befunden bei Seel und Habermas ergibt sich, dass für beide ein 
Kunstwerk einer Übersetzung in vermittelnde Sprache bedarf: einer 
Übersetzung der »Strahlung« der Artikulation des Werks in die Geltung 
sprachlicher Interpretation ästhetischer Erfahrungen bzw. einer Überset-
zung der Erfahrung des Kunstwerks in eine Erläuterung seiner »ästheti-

77  Die Notwendigkeit einer Verschränkung der beiden Ebenen, die von Seel 
als getrennt rezipierbar beschrieben werden (die Weltsicht, die ein Kunst-
werk darstellt, und die allein ästhetisch rezipierbare Art und Weise, wie 
diese Weltsicht sich in der Rezeption darbietet) wird auch eingeklagt von 
Brigitte Hilmer, die für die gelingende Darstellung einer Weltsicht das Zu-
rücktreten der Artikulation hinter das Artikulierte feststellt. »›Gelungen‹ 
wäre eine Darstellung oder Artikulation in diesem Fall genau dann, wenn 
sie als solche vor dem Artikulierten verschwindet, und nicht, wie es die 
kunstästhetische Indienstnahme will, als solche auffällig wird.« – Brigitte 
Hilmer: »Wer sieht die Welt? Zur heutigen Arbeitsteilung zwischen Philo-
sophie und Kunst«, in: Bernd Kleimann/Reinold Schmücker (Hg.), Wozu 
Kunst? Die Frage nach ihrer Funktion, Darmstadt 2001, S. 88-103, hier S. 
99.

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

211

schen Stimmigkeit«. Diese Brückenfunktion soll die Kunstkritik über-
nehmen. Es ist die »welterschließende Funktion der Sprache«, sagt Ha-
bermas, die uns zur Kunsterfahrung (wie zu allen anderen Erfahrungen) 
einen Zugang verschafft. Die Kunstkritik vollzieht »eine Übersetzungs-
leistung eigener Art. Sie holt den Erfahrungsgehalt des Kunstwerkes in 
die normale Sprache ein; nur auf diesem mäeutischen Wege kann das 
Innovationspotential von Kunst und Literatur für Lebensformen und Le-
bensgeschichten […] entbunden werden«.78 Es sollte bis hierher bereits 
klar geworden sein, dass diese Vormachtstellung der Kritiker vor »ande-
ren« Rezipienten systematisch nicht gehalten werden kann.

Kunstkritiker sind bekanntlich Menschen, die auf ästhetische Dis-
kurse spezialisiert sind. Sie besitzen ein umfangreicheres Wissen als 
Laien und mehr Erfahrung im Umgang mit den Werken. Warum sollen 
sie jedoch prädestiniert sein, »mäeutische« Funktionen zu übernehmen? 
Denn »[u]ms stellvertretende Mit- und Nachvollziehen geht es dem äs-
thetischen Kritiker nicht«, sagt Seel.79 Wenn außerdem »das gewählte 
Sprachsystem [darüber] entscheidet […], welche Klassen von Erfahrun-
gen in einen gegebenen Argumentationszusammenhang als Evidenz ein-
gehen dürfen«80, scheint ein ›Vertreter‹ solch eines (ästhetischen) 
Sprachsystems eher ungeeignet zu sein, den Horizont des fachlichen 
Diskurses weiterzuentwickeln. Gerade die Verhaftung im Fachdiskurs, 
gerade die Kennerschaft verleitet Kritiker dazu, altbekannte Geltungen 
zu unterstellen. Werden gültige, im ästhetischen Diskurs gefestigte Maß-
stäbe nurmehr von den Kritikern auf Kunstwerke angewandt, wie lässt 
sich dann das Phänomen erklären, dass sich gerade der ästhetische Dis-
kurs durch Neuheiten in der Kunst fortlaufend modifiziert? Wie kann es 
zur Veränderung ästhetischer Erwartungen an Kunstwerke kommen? 
Die Differenz zwischen Geltungs- und Evidenzanspruch lässt sich auch 
anhand dieser Frage ausbuchstabieren. Kunstkritik leitet laut Habermas 
die Wahrnehmung in der Weise an, dass durch sie die »Authentizität ei-
nes Werkes so evident [gemacht wird], daß diese Erfahrung selbst zum 
rationalen Motiv für die Annahme entsprechender Wertstandards wer-
den kann«.81 Erst die Kunstkritik wäre Auslöser dafür, dass die Rezi-
pienten den Geltungsanspruch des Kunstwerks anerkennen. Die »Au-
thentizität« des Kunstwerks wäre also erst gegenwärtig, wenn sich der 
ästhetische Diskurs bereits verändert hat, gleichwohl gälte sie dann for-
mal als die Ursache der Veränderung des Diskurses. Das Problem ist 

78  J. Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 244. 
79  M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 212. 
80  J. Habermas: »Entgegnung«, S. 166. 
81  Jürgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/Main 

1981, Bd. 1, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

212

hier offensichtlich eines der Angemessenheit des Diskurses, der eine Er-
fahrung nachträglich legitimiert, an den künstlerischen Gegenstand. Mit 
dem Begriff des Geltungsanspruchs lässt sich dem Dilemma der diskur-
siv abgeleiteten Stimmigkeit des Kunstwerks offensichtlich nicht ent-
kommen. Der Geltungsbegriff bezieht sich immer auf den Wahrheitsge-
halt der Rede über den Gegenstand, auch wenn es um implizite Gel-
tungskriterien ästhetischer Stimmigkeit geht. Hingegen ist mit dem Be-
griff des Evidenzanspruchs mitgemeint, dass das Werk in seiner Ver-
fasstheit den Diskurs, der über es geführt wird, mitbestimmt. Geltungs-
ansprüche der Rede, die aus der geteilten Gegenwart der Urteilenden er-
hoben werden, können (unter den im fünften Kapitel erläuterten Prämis-
sen) nicht das wahrnehmende und zugleich deutende Testen des Evi-
denzanspruchs der Künstlerin ersetzen. Der Begriff der Evidenz des 
Kunstwerks bezeichnet darüber hinaus eine Präzision der Materialität 
bzw. nichtsprachlichen Performativität des Kunstwerks, und diese Mate-
rialität bringt erst die Rede von der Geltung des Kunstwerks mit hervor. 
Anders gesprochen: Die Wirkung des Kunstwerks (auf alle Rezipieren-
den) vor aller kunstkritischen Übersetzung bestimmt die »Übersetzung« 
des Werks in Geltungsansprüche der Rede über das Werk. Diese Wir-
kung wiederum hängt mit den Werken selbst, mit der Weise ihres Her-
gestelltseins zusammen. 

Dass Kunstkritiker in Kontexten des künstlerischen Betriebs oft 
Machtpositionen besetzen, die es ihnen ermöglichen, sich in breiterer 
Öffentlichkeit zu äußern, (Positionen, die »normale« Rezipienten so 
nicht haben), macht den größeren Einfluss der Kritiker auf ästhetische 
Debatten aus. Allein ihr Wissensvorsprung, der sich auf der Ebene einer 
Informiertheit über gängige Geltung bewegt und der die Spezialisiertheit 
ihres Faches ausmacht, zeichnet Kunstkritiker nicht vor anderen Men-
schen aus, angemessene ästhetische Erfahrungen zu machen und diesen 
Erfahrungen allgemeine Geltung zu unterstellen. Die Stellung, die Ha-
bermas der Kunstkritik als »mäeutische Disziplin« einräumt, ist somit 
nicht gerechtfertigt.82

Sind Kunstkritiker auch keine Hebammen im Sinne Habermas’, die 
dem Rest der Rezipienten Bewertungen von Kunstwerken vorgeben, in-
dem sie der reibungslosen »Geburt« der Geltung des Werks in heutiger 
Zeit beiwohnen, so ist ihr Fachwissen andererseits doch im glücklichen 
Fall gelungener Kritik ein Fundus, der anderen Rezipienten als Anre-

82  Die Bedeutung, die Seel der Kunstkritik zuspricht, ist im Vergleich zur 
Rolle, die sie bei Habermas spielt, etwas schwächer. Sie besteht in ihrer 
Exemplarität: »Im Kontext der ästhetischen Kritik geben die konfrontati-
ven Äußerungen ein Beispiel dafür, wie am betreffenden Gegenstand zu 
reagieren sei.« M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 250. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

213

gung zur Verfügung gestellt werden kann. In solch glücklichem Fall 
ginge es weder darum, eigene Evidenzerwartungen zu »objektivieren«, 
noch darum, der Öffentlichkeit als Kritikerin zu demonstrieren, dass 
man selbst die intensivsten Evidenzerlebnisse an ausgewählten Kunst-
werken hatte, noch darum, mit einem allein diskursiv erworbenen In-
formationsvorsprung zu glänzen.83

Was heißt es nun, im Rahmen eines kunstkritischen Kommentars 
den Evidenzanspruch der Künstler zu berücksichtigen? Es kann nach 
allen obigen Ausführungen klarerweise nicht heißen, allein den Ansich-
ten der Künstler zu folgen. So interessant es ist, Intentionen von Künst-
lern mit in den Informationspool über das Kunstwerk hineinzunehmen, 
so wenig steht den Künstlern das letzte Wort über die Einlösung ihrer 
ins Werk transformierten Intentionen zu. Aus allem im II. Teil Gesagten 
ergibt sich, dass der Anspruch der Künstler, ein evidentes Werk herzu-
stellen, nur am Werk selbst auf die Probe gestellt werden kann. Dies 
heißt eben nicht, die anerkannte Geltung eines Werks, wenn es ein be-
reits kommentiertes ist, zu übernehmen, sondern bereits Gewusstes muss 
am Werk selbst wieder neu in Frage gestellt werden. Natürlich können 
dabei kunsthistorisch vergleichendes Wissen, Kenntnisse über Absichten 
und individuelle Arbeitsmethoden einer Künstlerin sowie Informationen 
über verwendete Materialien einfließen und in der Begegnung mit dem 
Kunstwerk »getestet« werden. Notwendig ist aber, die Entsprechung des 
Gewussten im Erlebnis bestätigt zu finden. Der Einwand, dass interpre-
tative Vorerschlossenheit die Rezeption des Werks restlos bestimmen 
könnte, kann an dieser Stelle systematisch nicht mehr gemacht werden; 
denn auch die Konstellation des Kunstwerks, die Weise wie es gemacht 
ist, bestimmt das Ergebnis seiner Rezeption. Eine oberflächliche Projek-
tion eigener Ansichten und Meinungen auf das Werk kann von anderen 
Menschen anhand des Werks nachgewiesen und zurückgewiesen werden 
– was nicht heißt, dass sich verschiedene Interpretationen, die am Werk 

83  Wolfgang Ullrich, dessen Thesen über das Kunstwerk ich einerseits nicht 
teile, gibt andererseits einen guten empirischen Einblick in Mechanismen 
der Kunstkritik, die eher sich selbst und ihre Kompetenz, Kunstwerke 
»hoher Kunst« in ihrer Unbestimmtheit erfassen zu können, ausstellen, als 
sich »Ansprüchen auf Erklärung und Vermittlung« zu widmen. »Diese lei-
sten […] kaum das, was sie, nach allgemeiner Ansicht, leisten sollen, und 
anstatt ein schwer verständliches Kunstwerk zu erklären, kunstge-
schichtlich einzuordnen oder mit Hintergrundinformationen zu versehen, 
erschöpfen sie sich oft in einer Bekenntnissprache, die zweierlei zelebriert: 
Zum einen bekundet der Kommentator seine Rezeptionsleistung, betreibt 
kunstgläubige Selbstvergewisserung […] Zum anderen wird der ›hohe 
Kunstbegriff‹ weiter affirmiert, indem man seine Elemente artikuliert und 
weiter einübt.« Wolfgang Ullrich: »Der Kunstkommentar als Audienzbe-
richt«, in: Ders.: Tiefer hängen, Berlin 2003, S. 22-28. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

214

gewonnen sind, zugunsten einer einzigen Interpretation zurückweisen 
ließen.

Am besten ist die geforderte Verbindung am Beispiel einer Kunst-
kritik vorzuführen, die konkrete Konstellationen des zu beschreibenden 
Werkes mit dem verbindet, was sich am Werk zeigt. Die Kunstkritikerin 
Hanne Loreck beschreibt die Malerei der Künstlerin Geka Heinke aus 
drei wechselnden Perspektiven: Zunächst nimmt sie eine historische Zu-
ordnung der auf den Bildern abgebildeten Gegenstände vor, welche 
mehrheitlich aus Inneneinrichtungen der 60er Jahre stammen. Loreck 
interpretiert unser Verhältnis zu diesen Gegenständen (auch) als ein psy-
chologisches Verhältnis: »Für den Heimbereich wählt die Künstlerin un-
spektakuläre Orte und einzelne alltägliche Objekte, die ihre Besitzer 
kaum symbolisch auszeichnen, im Sinne des durchschnittlichen Ge-
schmacks einer Zeit und ihrer ›normalen‹ Phantasmen jedoch umso re-
präsentativer sind.«84 »Zwar handeln die Tapeten auch von Mustern 
[…], mindestens ebenso wichtig aber ist, dass es Zimmerwände sind, die 
derart dekoriert werden. Denn mit ihrer Festigkeit versprechen sie gegen 
jedes noch so Schwindel erregende und optisch trickreiche Dekor Halt 
und Orientierung.«85 Gleichzeitig, an zweiter Stelle, ist Lorecks Text als 
Aufforderung an seine Leser zu verstehen, die Prozesse optischer male-
rischer Täuschungen nachzuvollziehen: »Obgleich oder sogar weil die 
Künstlerin die einzelnen Elemente perfekt mimetisch organisiert, sind 
die durch die Gegenstände hindurch entworfenen Räume dicht vor Täu-
schung – und vor Enttäuschung, wenn der Illusionismus der Malerei sei-
ne Mittel ganz und gar nicht verschweigt, sondern offen legt: Lasierend-
fleckig aufgetragene bräunliche Farbe macht die Materialität der Regal-
bretter aus MDF aus, während der Bildträger Nesselstoff den hellen 
Streifen der Tapete »macht« (Regal 2001). Wird auf Hartfaserplatten, 
typischem Inneneinrichtungsmaterial aus dem Baumarkt, gemalt, so 
bleibt die bräunliche Masse unbehandelt stehen und bildet die Fugen 
zwischen den Badezimmerfliesen (Spiegel, 2001) oder den Fensterrah-
men (Vorhang schwarz-weiß, 2002). Auch dass zum Beispiel das Dop-
pelfenster (Rolladen, 2002) identisch ist mit dem Bildformat und im 
Maßstab 1:1 funktioniert, zählt zu Heinkes Kunstgriffen der enttäu-
schenden Täuschung.« Das von Loreck gesetzte Begriffspaar der »ent-
täuschenden Täuschung« ist deswegen geschickt gewählt, weil es einer-
seits die von der Künstlerin organisierte malerische Täuschung wieder-
gibt, sich andererseits auf das psychologische Verhältnis der Rezipientin 
zu jener Sicherheit bezieht, die die abgebildeten Gegenstände verspre-

84  Hanne Loreck: »Prekäre Nähe«, in: Geka Heinke: Der gestimmte Raum, 
Berlin 2004.  

85  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

215

chen – und beide Enttäuschungen miteinander verknüpft. Ich lese Lo-
recks Text sowohl als Einladung, im Anschauen der Bilder genauer hin-
zusehen, als auch als Aufforderung, das eigene Befindlichkeitsverhältnis 
zu solcherart Inneneinrichtungen und zur spezifischen Farbigkeit der 
60er Jahre mit ins Spiel zu bringen. 

An dritter Stelle steht Lorecks Vorschlag, intellektuell an ein von 
Heinke als Tapetenmuster angeordnetes Motiv des Möbiusbandes anzu-
knüpfen: »Dass das Befinden im übertragenen Sinn Züge von subjekt-, 
vielleicht aber auch von generationsabhängigem Verhaftetsein tragen 
kann, das mögen die mehrfachen Bezüge zum Klaustrophobischen zum 
Ausdruck bringen. Diesen Zug einer unheimlichen Subjektivität oder 
des Unbewussten hat der späte Jacques Lacan seit Mitte der 1960er Jah-
re, also in jenem Zeitraum, der hier ästhetisch retrospektiv exponiert 
wird, in topologischen Figuren zu fassen versucht. Als die prominenteste 
gilt das Möbiusband. Geka Heinke verwendet es für die Überführung 
der Ausschließlichkeit von Außen und Innen in ein Kontinuum der Be-
wegung jenseits aller eindeutigen räumlichen Positionskoordinaten: Die-
se Schlinge hat keine Vorder- und keine Rückseite; Außen ist Innen und 
Innen wird Außen.«86 Das gedankliche Motiv des Möbiusbandes wird 
von Loreck aufgenommen und als Idee wieder ins Verhältnis zum Wie 
seiner Darstellung – zur malerischen Abbildung als Tapete – gesetzt. 
Die Einordnung von Heinkes Malerei in die Tradition der Trompe-l’œil-
Malerei und die Nennung anderer Vertreter dieser Richtung ist dann 
noch kunstwissenschaftliches Handwerk, das als Anregung dienen kann, 
sich vergleichend mit verwandten künstlerischen Positionen zu beschäf-
tigen. Hervorzuheben ist, dass Loreck erstens bei den Werken selbst mit 
ihrer Kritik beginnt und dass sie zweitens nicht verschweigt, dass es sich 
bei den konkreten Kunstwerken um Ergebnisse von Entscheidungen ei-
ner Künstlerin handelt. Diese Entscheidungen werden von ihr gewürdigt, 
ohne dass Loreck vorgibt, das private Weltverhältnis der Künstlerin 
bzw. ihre Ansichten wiederzugeben. Man kann hier von einem Testen 
eines implizit vorausgesetzten Evidenzanspruchs der Künstlerin spre-
chen, im Falle der Besprechung von Heinkes Malerei lässt sich sagen: 
Loreck ist fündig geworden, sie hat Evidenz am Werk erlebt und ihr Er-
lebnis den Lesern ihrer Besprechung zugänglich gemacht. Mit Lorecks 
kritischer Besprechung ist das Angebot an die Leser verbunden, eigene 
Stimmungen und Erfahrungen (z.B. hinsichtlich der Ästhetik der 60er 
Jahre oder hinsichtlich des Themas ›Sicherheitsgefühle im Häuslichen‹) 
mit den Bildern Heinkes zu konfrontieren. Weder ist eine endgültige 
Festschreibung künstlerischer Geltung gemeint noch ein Angebot, allein 

86  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

216

die Wirkung der Bilder zu genießen, noch lese ich in Lorecks Text die 
Ansicht, jeder könne alles mit den Bildern Heinkes verbinden. Sujet, 
gedankliche und zu erfühlende Richtung ihrer Rezeption sind von der 
Künstlerin kraft ihrer Malerei vorgegeben. Loreck greift das vorliegende 
Angebot auf, kennzeichnet Erlebnismöglichkeiten und führt Gefundenes 
gedanklich weiter. 

7.  Der nicht sprachanaloge Charakter   
der ästhet ischen Kommunikat ion 
(Schleiermacher ,  Wol lheim, Muka�ovský)  

Die Kunstkritikern aufgegebene Verantwortlichkeit für eine Prüfung der 
Künstler-Evidenzansprüche an den Werken und die Aufforderung, Er-
fahrungen der Alterität gelungener Kunstwerke ins Verhältnis zu bereits 
bekannten Sinn- und Wahrnehmungsbezügen zu setzen, basiert implizit 
auf einer Annahme: es gebe so etwas wie eine ästhetische Kommunika-
tion, die zwischen Künstlern und Rezipienten mit Hilfe des Kunstwerks 
stattfindet. Dem Werk selbst muss in einer solchen Denkart ein Verspre-
chen auf Kommunikation eingeschrieben sein. Wenn sich ästhetische 
Kommunikation nicht zwangsläufig durch die Vermittlung einer »mä-
eutischen« Kunstkritik abspielt, welche die in den Kunstwerken liegen-
den Erfahrungsgehalte in die Umgangssprache einholt, muss davon aus-
gegangen werden, dass sich ein ästhetischer Kommunikationsbegriff 
auch ohne die Bedingung einer vorausliegenden kunstkritischen »Über-
setzung« ästhetischer Erfahrung etablieren lässt. Der Begriff einer »äs-
thetischen Kommunikation« soll im Folgenden neu definiert und auf 
künstlerische Produktions- und Rezeptionsprozesse angewendet werden. 
Eine solche ästhetische Kommunikation via Kunstwerk existiert neben

den Debatten über die Kunstwerke, die sich immer auf ästhetische Re-
zeptions- und Produktionserfahrungen beziehen.  

Aber ist das Phänomen Kunst überhaupt mit dem Begriff »Kommu-
nikation« zu treffen? Nur wenn in den folgenden Überlegungen Kom-
munikation nicht als genuin sprachliche Beziehung zwischen den Kom-
munizierenden aufgefasst wird, kann eine solche begriffliche »Übertra-
gung« des Kommunikationsbegriffs in die Kunst plausibel werden. Im 
Folgenden ist der Fokus auf die Art und Weise gerichtet, in der eine 
kommunikative Beziehung als eine nicht-allein-sprachliche und also die 
Sprache zugleich nicht ausschließende Beziehung zwischen Künstlern 
und Rezipienten formulierbar wäre. Es geht unter anderem auch darum, 
das Verhältnis beider Kommunikationsbegriffe – des Begriffs ästheti-
schen Kommunizierens und des Begriffs sprachlichen Kommunizierens 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

217

über Kunst – zu erläutern. In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu 
diskutieren, inwieweit durch den ästhetischen Kommunikationsbegriff 
ein Weltbezug der Rezipienten, die sich in der ästhetischen Erfahrung 
von Kunstwerken auch auf eine Welt außerhalb des Kunstwerks und 
eine Welt außerhalb der Kunst beziehen, angemessen berücksichtigt 
werden kann und wie dieser Bezug zur Welt in der Kunsterfahrung in 
Erscheinung tritt. Hinsichtlich einer Beziehung von Produzenten und 
Welt, einer Welt, die außerhalb des Kunstwerks und der Künstler liegt, 
knüpfe ich an den II. Teil an, in dem schon Entscheidendes dazu gesagt 
wurde.87

 Wie kann eine Eigenart der ästhetischen Kommunikation gefasst 
werden, die dezidiert nicht analog sprachlicher Kommunikation definiert 
ist, wenn also Kunstwerke weder die Stellung diskursiver Zeichen, die 
zwischen Produzenten und Rezipienten ausgetauscht werden, einneh-
men, noch ästhetische Kommunikation lediglich als Kommunikation 
über die Werke angesehen wird? Anhand bereits existierender Modelle 
ästhetischer Kommunikation, die im Sinne unserer Fragestellung gegen-
einander abgewogen werden, soll schrittweise der gesuchte Begriff an 
Kontur gewinnen. Ich betrachte dabei die drei im folgenden erläuterten 
ästhetischen Theorien als einen Beleg dafür, dass die Idee, Kunst als 
Kommunikation zu beschreiben, zu verschiedenen Zeiten und in ganz 
verschiedenen Kontexten nahelag. 
 Friedrich Daniel Ernst Schleiermachers Ästhetik des freien Produ-
zierens ist für unsere Fragestellung aus mindestens zwei Gründen von 
Interesse. Erstens ist das Kunstwerk als Ideal bei ihm etwas, das zur 
Schönheit der Natur hinzukommt, das also nicht abbildend auf das Na-
turschöne bezogen bleibt, sondern seine eigene Abschließung in sich 
selbst findet. Schleiermacher bezeichnet damit das Kunstwerk als ein 
Etwas, das der Welt hinzugefügt wird und zugleich nach eigenen Krite-
rien als different zur Welt gesehen werden muss. Und zweitens gibt 
Schleiermacher mit dem künstlerischen Produzieren, das von Urbildern 
in den Künstlern ausgeht, ein Differenzkriterium an die Hand, mit dem 
sich Kunstproduktion und -rezeption von sprachlichem Austausch unter-
scheiden lassen. Die Interpretation des Urbild-Begriffs changiert in der 
Begriffsgeschichte zwischen dem Urbild als einer reinen Idee und dem 
Urbild als dem Ideal eines Bildes für »die ganze Gattung, welches die 
Natur zum Urbilde ihren Erzeugungen in derselben Spezies unterlegte, 
aber in keinem einzelnen völlig erreicht zu haben scheint«.88 Schleier-
macher verwendet einen Urbildbegriff, der auf Platon zurückgeht und 

87  Vgl. Kap. II.2; vgl. dort auch meine Erläuterung zur Verwendung des 
Welt-Begriffs (Fußnote 19). 

88  I. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 17 (A 58 / B 58f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

218

der durch Goethe wieder in die Debatte gebracht wird: Urbild als voll-
kommenes Vorbild oder Muster. Mit Muster ist ein Prototyp gemeint, 
bei dem es darauf ankommt, dass es in einem Kunstwerk auf exemplari-
sche Weise um etwas geht. Die Exemplarität ist an ein Bild (Ur-
bild/Vorbild) gebunden, die Idee ergibt sich als innere Anschauung einer 
Künstlerin, die sich bemüht, innere Vorstellungsbilder in Elemente eines 
entstehenden Kunstwerks zu transformieren.  

Der Begriff des Urbildes, das laut Schleiermacher in der Künstlerin 
gebildet ist, unterscheidet sich vom Begriff des Evidenzanspruchs der 
Künstlerin qualitativ dadurch, dass das Urbild Emotionalität und Bild-
haftigkeit imaginärer Vorstellungen zur Grundlage künstlerischer Pro-
duktivität erhebt, während der Terminus ›Evidenzanspruch der Künstler‹ 
den Gedanken der Künstler einen breiteren Raum gibt. Dass Ideen und 
Gedanken immer auch mit Vorstellungsbildern und Gefühlen verknüpft 
sind und dass Emotionalität und Bildhaftigkeit nur im Zusammenhang 
mit Bewusstsein zu denken ist, ist vorausgesetzt. Wiewohl Urbild und 
Künstler-Evidenzanspruch also nicht gleichgesetzt werden können, kann 
man sie als Differenzierungen einer Beschreibung der Ausgangsbedin-
gungen im Bewusstsein und Unterbewusstsein der Künstler verstehen. 
Beim Begriff des Evidenzanspruchs liegt der Akzent auf der Absicht der 
Künstler, ein (evidentes) Werk zu produzieren; die Entstehung des 
Werks aus inneren Urbildern heraus wird von Schleiermacher im Ge-
gensatz dazu als etwas Triebhaftes dargestellt. 

Schleiermachers Begriff ›Urbild‹ ist archetypisch aufzufassen. Die 
Bildhaftigkeit, die mit sinnlichen Wahrnehmungsvollzügen und inneren 
Vorstellungsbildern in Zusammenhang gedacht werden muss, steht für 
etwas, über das sich zwar sprechen lässt; Idee oder gar Urbild sind aber 
keine Entitäten, die im Medium alltagssprachlicher oder wissenschaft-
licher Kommunikation reformulierbar wären.89

Diese Auslegung des Urbild-Begriffs ist eine Voraussetzung für eine 
produktive Lesart von Schleiermachers Ästhetik, wenngleich hier die 
Schwierigkeit auftritt, dass in unserer Zeit ein »Urbild« eigenartig sub-
stanzlos und als eine Fiktion erscheint. Mein Vorschlag ist, den Begriff 
insofern zunächst zu akzeptieren, als intuitiv einleuchtet, dass es in der 
Kunst Generalisierungen, Vorbilder und Muster im Sinne von Prototy-
pen, Modellen oder Archetypen gibt, dass es Künstlern wichtig ist, an-
hand der Kunstwerke Allgemeines (das auch im konkreten Besonderen 

89  Schleiermacher verwendet den Begriff ›Urbild‹ anders als Schelling, der 
der Kunst die Repräsentation des Urbilds als »Gegenbild« zuteilt und da-
bei eine Anschaulichkeit allgemein existierender Ideen in der Kunst inten-
diert.

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

219

eine Generalität aufweist) vorzuführen und dass Rezipienten dieses All-
gemeine an Kunstwerken suchen.  

Das platonische Paar Urbild/Abbild wird von Schleiermacher inso-
weit wesentlich modifiziert und ins Individuum verlegt, als im künstle-
risch produktiven Menschen eine je konkrete Form des Urbildes als 
Symbol des Absoluten existiert. »Die Fantasie aber in ihrer reinen Tä-
tigkeit geht von den Urbildern aus, die der Mensch in sich trägt. Diese 
haben nicht nur das Allgemeine zum Gegenstand, sondern auch das Be-
sondere und bis ins Individuelle hinab.«90 Das Urbild im Einzelnen ist 
überindividuell und einzigartig zugleich, denn es stellt den »reinen Ty-
pus des Dargestellten in seiner Besonderheit« heraus.91 »Und so ist die 
Kunst die Ergänzung der Wirklichkeit«92, denn jedes individuell in der 
Kunstproduktivität vorgestellte Urbild bildet die Wirklichkeit nicht ab, 
sondern fügt der Wirklichkeit etwas Neues hinzu.  
 Eine Ausrichtung auf das Bild gilt bei Schleiermacher auch für die 
Kunst der Sprache, für die Poesie. »Die Richtung auf das Poetische führt 
auf das Bild, und wenn wir Poesie von Philosophie ihrem Wesen nach 
unterscheiden, so müssen wir uns zunächst an die objektive Seite der 
Poesie halten, dieses ist als die sinnliche Vorstellung etwas außerhalb 
der Sprache…«93 Für unsere Suche nach einem Differenzkriterium zur 
Unterscheidung zwischen ästhetischer Kommunikation durch Kunst ei-
nerseits, sprachlicher Metakommunikation andererseits ist diese Zuord-
nung der Poesie zum Bildlichen bzw. Urbildlichen von Interesse; denn 
sie zeigt, dass Schleiermacher auch Kunstwerken, deren Medium die 
Sprache ist, die Vollkommenheit des Urbildes zuordnet.94

90  Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Ästhetik. Über den Begriff der 
Kunst, Hamburg 1984, S. 33. 

91  Ebd. 
92  Ebd. 
93  Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: »Aus: Vorlesungen über die Äs-

thetik«, in: Ders.: Hermeneutik und Kritik, hg. v. Manfred Frank, Frank-
furt/Main 1977, S. 408. 

94  Manfred Frank ordnet Schleiermachers Ästhetik und damit auch dessen 
Poetik als Sonderfall Schleiermachers allgemeiner Hermeutik zu, »deren 
Gegenstand nicht das Universelle und nicht das Einzelne, sondern die vom 
einzelnen Sinn modifizierte allgemeine Bedeutung ist«. Trotz solch einer 
Zuordnung der Poetik zur Hermeneutik wird die Differenz, die Schleier-
macher zwischen Sprache und Urbildlichkeit konstruiert, von Frank nicht 
in Frage gestellt. In unserer Lesart Schleiermachers kann dies nur heißen: 
In der Kunst steht das Bildhafte, das nicht abgelöst von seiner Deutung 
existiert, im Vordergrund, während in nichtkünstlerischer Sprache die 
Imagination als bildliche Vorstellung zwar vorhanden ist, aber nicht in 
derselben Weise wie die Urbilder in der Kommunikation durch Kunst. 
Diese strukturelle Ähnlichkeit zwischen künstlerischer und nichtkünstleri-
scher Kommunikation (bei gleichzeitiger Spezifik der Kunst) ist vergleich-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

220

 Weil bei Schleiermacher kein eindeutiger Hinweis auf seine Defini-
tion des Urbildbegriffs zu finden ist, hat sich eine Kontroverse darüber 
entwickelt, ob der Begriff des Urbildes sich eher der Tätigkeit vollkom-
menen Produzierens zuordnet oder ob die urbildliche Vollkommenheit 
dem produzierten Produkt zukommt. Dieser Streit ist insofern unglück-
lich, als die eine Lesart die andere nach Schleiermachers eigenen Prä-
missen nicht widerlegt, ja beide miteinander im Zusammenhang ste-
hen.95 Es geht nämlich gerade darum, im Produkt den Spiegel der Tätig-
keit zu erkennen. »Die Darstellung ist nur Durchgangspunkt auf der ei-
nen Seite. Sie will das Urbild wiedergeben, und dieses […] kann nicht 
mitgetheilt werden, wenn nicht auch das mitgetheilt wird, woraus es 
hervorgegangen ist. Das war aber nur die Stimmung, nicht das be-
stimmte Gefühl, nicht die Volition.«96 Das Urbild geht im besonderen 
Moment seiner Entstehung aus einer Stimmung hervor, die individuelle 
Stimmung teilt sich umgekehrt als etwas Inneres, das sich in der Pro-
duktion nach außen kehrte, im Urbildlichen des Kunstwerks mit. Sind 
die Weisen, materiale Vollkommenheit herzustellen, in den verschiede-
nen Künsten unterschiedlich, so ist die Stimmung, aus der das Urbild 
hervorgeht, systematisch gesehen von der Kunstgattung unabhängig. 
Dies schafft die Berechtigung dafür, über die Produktion in den ver-
schiedenen Kunstgattungen in der Allgemeinheit einer Ästhetik zu spre-
chen, obwohl sich die Transformation der Stimmung ins je verschiedene 
Material sehr unterschiedlich vollzieht. Der Begriff des Urbildes steht 
allerdings für die von Schleiermacher hervorgehobene Idee der Voll-
kommenheit; insofern reicht für seine Definition eine Erläuterung der 
Art, das Urbild entstehe aus einer individuellen Stimmung heraus, nicht 
aus. Auch die Verknüpfung der Frage nach dem Urbild mit Schleier-
machers Glaubenslehre, in der Christus »als geschichtliches Einzel-
wesen zugleich urbildlich« gewesen sei,97 bringt keinen entscheidenden 
Gewinn für die ästhetische Fragestellung. 

bar mit derjenigen, die ich ausgehend von Husserl in Kap. III.4 erläutert 
habe. Wichtig ist, dass Kunstwerke als Resultate von künstlerischen Hand-
lungen der Produzenten aufgefasst sind. – Manfred Frank: Das individu-
elle Allgemeine, Frankfurt/Main 1977, S. 223. 

95  Die dezidierten Positionen dieses Streits kann man nachlesen bei Thomas 
Lehnerer: Die Kunsttheorie Friedrich Schleiermachers, Stuttgart 1987, S. 
288f. – Zur Frage, ob es sich bei den Urbildern Schleiermachers um die 
platonischen Ideen handelt, vgl. ebd., S. 295f. 

96  F. D. E. Schleiermacher: Ästhetik, S. 33. 
97  Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Der christliche Glaube, nach den 

Grundsätzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt, 
hg. v. Martin Redeker, 2 Bde., 7. Aufl., Berlin 1960, § 93. – Vgl. auch Th. 
Lehnerer: Die Kunsttheorie Friedrich Schleiermachers, S. 293ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

221

Scheint eine präzise Angabe aller Inhalte des Begriffs im Sinne 
Schleiermachers nicht möglich, so nennt Schleiermacher doch weitere 
wesentliche Merkmale, die mit der Idee der Vollkommenheit im Urbild 
verknüpft sind. Sowohl der Moment des gelingenden Produzierens als 
auch das künstlerische Produkt sind gekennzeichnet durch eine beson-
dere Symbiose von Begeisterung und Besonnenheit; formal gesprochen 
liegt eine »organische Vollkommenheit« vor, die sich von der »unbe-
stimmten Mannigfaltigkeit« abhebt, die vor und nach dem Glücksfall der 
Verwendung eines Urbildes in der Produktion existiert, ja die sich die-
sem »verworrenen Spiel« sogar entgegensetzt. »Da sich nun die Kunst 
überhaupt aus dem verworrenen Spiel der Fantasie erhebt, so besteht 
ihre Vollkommenheit darin, wie sie sich jenem entgegensetzt.«98 Die 
Etablierung eines Urbildes im Prozeß seiner Prägung ins Kunstwerk ist 
also der Moment einer besonderen Ordnung und zugleich einer Intensi-
vierung. Die Begriffe »elementare Vollkommenheit«, »Maaß und Re-
gel«99 stehen für die Ordnung und für die Beteiligung des Bewusstseins, 
die Begriffe »Erregung« und »organische Vollkommenheit« für die Ge-
sondertheit des entstehenden bzw. entstandenen Ganzen als eines in sei-
ner Intensität Herausgehobenen.  

Bewusstsein und Besonnenheit sind, darauf kommt es für die ein-
gangs gestellte Frage nach der Differenz der Kommunikationsformen 
an, nun nicht rein begrifflich zu denken in dem Sinne, dass die Künstle-
rin im Moment des Produzierens schon immer präzise sagen könnte, was 
sie tut.100 Vielmehr sind sie zu verstehen als bildliche und begriffliche 
Vorstellungen über die Welt, die in ihrer Eigentümlichkeit Einzelnen 
vorliegen. Nun lässt sich allerdings nicht von Bewusstsein sprechen, das 
einem Kunstwerk eignet. Der Zusammenhang zwischen Bewusstsein 
und Werk ist vielmehr der, dass sich anhand der Ausführung des 
Kunstwerks auf ein Bewusstsein schließen lässt, mit dem dieses ge-
schaffen wurde: »Alle Vollkommenheit der Ausführung gehört der Be-
sonnenheit.«101

Geht man unter Berücksichtigung des bis hierher Gesagten nun von 
der empirischen Tatsache aus, dass viele Kunstwerke getrennt von ihren 
Produzenten (z.B. nach dem Tod ihrer Autoren) bestehen, ergibt sich die 
Frage, wie die »Vollkommenheit der Ausführung«, die als Spiegelung 
eines eigentümlichen Urbildes auf Seiten der einzelnen Produzentin ge-

98 Schleiermacher: Ästhetik, S. 31. 
99   Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: »Über den Begriff der Kunst 

(Akademiereden 1831/32)«, in: Ders.: Ästhetik. Über den Begriff der 
Kunst. Hamburg 1984, S. 184. 

100  Vgl. Kap. II.5. 
101  F. D. E. Schleiermacher: Ästhetik, S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

222

deutet werden kann, für diejenigen, die dem Kunstwerk begegnen, er-
schließbar wird. Hier gibt Schleiermacher eine überraschende und origi-
nelle Antwort: Rezipienten können sich allein aufgrund ihrer eigenen 
künstlerischen Produktivität den Formen des Kunstwerks nähern, indem 
sie versuchen, die ihnen selbst eigentümlichen Urbilder der vorgefunde-
nen Form des Kunstwerks anzunähern, ja versuchen, diese in die vom 
Kunstwerk vorgegebene Vollkommenheit einzutragen. Bevor mehr zum 
Rezeptionsmoment gesagt wird, das den Ausschlag dafür gibt, dass sich 
Schleiermachers Ästhetik unter dem Stichwort der ästhetischen Kom-
munikation lesen lässt, möchte ich auf eine systematische Vorausset-
zung einer solchen Darstellung eingehen. Den Zusammenhang zwischen 
individueller Eigentümlichkeit und der Überindividualität aller mensch-
lichen Natur im Begriff des Urbildes bei Schleiermacher interpretiert 
Thomas Lehnerer als eine Definition des »Grundcharakter[s] der 
Kunst«, der darin bestehe, »Individuelles in idealer Weise zur Darstel-
lung zu bringen«.102 Unter Lehnerers Lesart des Urbildbegriffs lässt sich 
eine einleuchtende Erklärung dafür, warum andere Individuen mit dem 
von einer Künstlerin hergestellten Kunstwerk überhaupt etwas anfangen 
können, nicht ohne Weiteres finden. Es geht bei Schleiermacher aber 
darum, dass in der Kunst Ideales individuell zur Darstellung gebracht 
wird. Denn Schleiermacher schreibt: »Jeder Mensch nämlich trägt alle 
menschliche Individualität in sich mittels des Verhältnisses seiner eige-
nen zur menschlichen Natur überhaupt, und so auch in anderen hier-
durch vermittelten. Was also Element des Kunstwerkes sein soll, das 
muß in seinem ewigen reinen Sein mangellos und unverkümmert darge-
stellt werden.«103 Geht es am Kunstwerk um den »reinen Typus des Dar-
gestellten in seiner Besonderheit«, ist dies nicht zu verwechseln mit der 
Besonderheit, die in einer reinen Form dargestellt ist. Die Überindivi-
dualität ist konstitutiv für das Urbild, auch wenn es (nur) in individueller 
Ausprägung existiert. Dies ist die systematische Voraussetzung dafür, 
dass mit Schleiermacher die Brücke zwischen Produzenten und Re-
zipienten anhand des Kunstwerks geschlagen werden kann. »Eben so 
soll durch das Werk nur, was in der Seele des Urhebers war, in andere 
Seelen (ohne irgend bestimmten Zweck, denn er weiß ja nicht, in wel-
che) übertragen werden. Das Uebertragene ist aber nicht das an sich un-
übertragbare Gefühl (Rb. Ueber dieses bleiben wir vielmehr immer 
zweifelhaft), sondern das Urbild selbst.«104 Wie soll sich ein Bild über-
tragen lassen zwischen zwei Menschen, die sich unter Umständen nie 
begegnen? Diese Übertragung ist nur vorstellbar, wenn man sich das 

102  Th. Lehnerer: Die Kunsttheorie Friedrich Schleiermachers, S. 295. 
103  F. D. E. Schleiermacher: Ästhetik, S. 33. 
104  Ebd., S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

223

Kunstwerk als einen Träger (bzw. Repräsentanten) von Bildern vorstellt, 
und zwar von Bildern, die in Besonnenheit geschaffen wurden und die 
ein bestimmtes »Maaß« und eine bestimmte »Regel« aufweisen. Zum 
Verhältnis der Urbilder, die in der Künstlerin vorhanden sind, und dem 
äußerlichen bzw. veräußerten Bildhaften des Kunstwerks gibt Schleier-
macher folgenden Anhaltspunkt: »Die Urbilder entstehen zwar aus der 
Stimmung frei, aber wenn man fragt, warum werden sie nicht alle reali-
siert und also auch nicht alle recht bestimmt, so liegt die Ursache darin, 
weil nur einige einen Anknüpfungspunkt in der äußeren Welt fin-
den…«105 Es muss also Anlässe der sinnlichen Wahrnehmung geben, die 
die Künstlerin sucht oder auch vorfindet, in denen sich eine Übertragung 
des inneren psychologischen Bildes auf äußerlich vorliegendes Material 
anbietet oder ergeben kann.  

Eine Beziehung der Rezipienten zum Werk ist besonders dann ein-
leuchtend, wenn ihr lebensweltlicher Kontext weitestgehend mit dem 
der Künstler übereinstimmt. Denn es gibt offensichtlich gemeinsame 
Anknüpfungspunkte von Produzenten und Rezipienten an ein Kunst-
werk, wenn es aus dem Fundus einer geteilten Welt stammt. Ist die sinn-
lich und begrifflich erfahrene Welt von Rezipienten und Produzenten 
ganz offensichtlich verschieden – und dies ist der Testfall für die schlei-
ermachersche Ästhetik –, so bleibt allein das Kunstwerk, das eine Rezi-
pientin nun ohne einen mit der Künstlerin geteilten Horizont in Be-
ziehung zur Welt setzen muss. Nach Schleiermacher verliert ein Kunst-
werk in diesem Fall an Bedeutsamkeit, das heißt, seine Urbildlichkeit ist 
nicht mehr so leicht wie im Falle eines geteilten Wahrnehmungshori-
zontes (wieder-) zu erkennen. Aber Schleiermacher spricht auch von der 
Möglichkeit einer ›Aufbewahrung‹ des geschichtlichen Zusammen-
hangs, in dem das Kunstwerk entstand: »Daher ein Kunstwerk, aus sei-
nem ursprünglichen Zusammenhang gerissen, wenn dieser nicht ge-
schichtlich aufbewahrt wird, von seiner Bedeutsamkeit verliert.«106 Al-
lein unter der Aufbewahrung des geschichtlichen Zusammenhangs las-
sen sich zwei Dinge verstehen, die zwar miteinander verknüpft, aber 
nicht dasselbe sind: erstens die Aufbewahrung der Geschichte des kon-
kreten Kunstwerks und zweitens die Geschichte als allgemeiner histori-
scher Kontext, in dem das Kunstwerk entstand. Die Kenntnis beider 
kann zunächst den Zugang der Rezipienten zum Kunstwerk erleichtern: 
das ist ein empirischer Befund. Es handelt sich hier um die Stelle, an die 
anknüpfend Gadamer behauptet, das Kunstwerk hätte bei Schleierma-
cher »nur dort seine wirkliche Bedeutung, wo es ursprünglich hinge-

105  Ebd., S. 28. 
106  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

224

hört« und die Erfassung seiner Bedeutung wäre »eine Art von Wieder-
herstellung des Ursprünglichen«.107 Nun behauptet freilich Schleierma-
cher gerade nicht, »daß die wahre Bedeutung des Kunstwerkes aus die-
ser ›Welt‹, also vor allem aus seinem Ursprung und seiner Entstehung 
allein zu verstehen ist«.108 Zwar steht das Urbild »in seiner Besonder-
heit« am Anfang der Kunstproduktion, jedoch bedeutet das nicht, dass 
man immer zu diesem Anfang zurückkehren müsste. Diese falsche Les-
art stammt von Rudolf Odebrecht, der die Kunsterfahrung antiker Werke 
vereinfachend und verfälschend erläutert:  

»Selbst die Gebildeten befinden sich in einer Selbsttäuschung, wenn sie diese 
Werke wirklich ästhetisch zu erleben glauben. Der Zusammenhang mit der 
Lebenseinheit des klassischen Altertums ist aufgehoben. So kann das Ver-
ständnis dieser Kunst immer nur notdürftig auf einem intellektuellen Umwege 
durch das Beziehen auf die Phantasie der griechischen Künstler erreicht wer-
den.«109

Die Deutung der Hermeneutik Schleiermachers, die Gadamer in Wahr-
heit und Methode am Beispiel der Kunsterfahrung entwickelt, ist eine 
gar zu einfach aufgebaute, die eine Übertragung des Urbilds in die Mate-
rialität des Kunstwerks nicht wirklich berücksichtigt. Folgt man Schlei-
ermacher darin, dass eine Übertragung innerer Urbilder in äußere 
Kunstwerke vorgestellt werden kann, so ist die Situation, in der das 
Kunstwerk erlebt wird, grundsätzlich anders zu beschreiben, als Gada-
mer es tut. Als Alternative erscheint Diltheys Darstellung der ästheti-
schen Rezeptionssituation bei Schleiermacher:  

»Die festen, starren, unverschiebbaren Teile sind nur die gegebene Bedingung 
für die Bewegung der weichen Teile, für die Formulierung derselben von der 
Innerlichkeit aus. Und hier führt er [Schleiermacher] ein in diesem Zusam-

107  H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 171. 
108  Ebd. 
109  Rudolf Odebrecht: Schleiermachers System der Ästhetik, Berlin 1932, S. 

158. – Zur Nachschrift der Ästhetik Schleiermachers durch Rudolf Ode-
brecht äußert sich auch Thomas Lehnerer kritisch: »Bringt die Nach-
schrift nichts neues – dies ist faktisch bei weitem der häufigste Fall – so 
ist sie nicht nur überflüssig, sondern sie stört auch durch Wiederholun-
gen und Umformulierungen des schon Gesagten das im Originaltext klar 
erkennbare Gefälle der Gedankenbewegung: sie zerstört die inneren Be-
züge des Texts. […] Zudem bringen es die veränderten Formulierungen 
der Nachschriften mit sich, daß neue, im systematischen Kontinuum des 
Originaltexts nicht ausgewiesene Terminologie verwendet wird.« Tho-
mas Lehnerer: »Zur vorliegenden Ausgabe«, in: F. D. E. Schleierma-
cher: Ästhetik. Über den Begriff der Kunst, Hamburg 1984, S. XXX. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

225

menhang für ihn sehr fruchtbares Prinzip ein, durch das er seine Theorie von 
der Projektion der Innerlichkeit nach außen in der Kunst durchführbar macht. 
Wo uns in der Außenwelt ein Äußeres entgegentritt, das als der Ausdruck un-
seres Inneren gefasst werden kann, da freuen wir uns, zu finden, was wir sonst 
würden selbst gebildet haben‹, da ist die künstlerische Darstellung desselben 
nur ›der abgekürzte Prozess des eigenen Bildens‹.«110

Den Begriff Ausdruck, den Dilthey eigenmächtig einträgt und der als 
›Entäußerungsbegriff‹ Probleme mit sich bringt, ersetzen wir durch die 
Beschreibung der Urbildlichkeit, die (auch bei den Rezipienten) von 
Stimmungen begleitet wird: Wo uns in der Außenwelt ein Äußeres ent-
gegentritt, das als Äquivalent unserer inneren Urbilder gefasst werden 
kann, da freuen wir uns, zu finden, was wir sonst würden selbst (als
Äquivalent unserer inneren Urbilder) gebildet haben.  

Dieser Begriff des freien Produzierens ist auf fast alle Menschen 
anwendbar, nämlich auf alle diejenigen, die Gemütskräfte besitzen, von 
denen sie gedrängt werden, Natur und Kunst im Lichte bestimmter 
Stimmungen zu erleben und so innerlich entstehende Urbilder an das, 
was äußerlich entgegentritt, heranzutragen. Im Sinne einer so verstande-
nen Produktivität sind alle Menschen Künstler, wie Joseph Beuys später, 
Schleiermacher frei zitierend, bemerkte.  

»Und nun dürfen wir nur denen, welchen die Gabe der Erfindung fehlt, auch 
noch die ausübende Fertigkeit nehmen: so haben wir den Ort gefunden für die 
selbst nicht productiven aber doch für die Kunst erregten Kunstfreunde, wel-
che doch nicht so befriedigt sein können durch den Genuss und nicht so be-
geistert für das Gedeihen der Kunstthätigkeiten, wenn nicht auch sie mit den 
Künstlern selbst wenigstens die ursprüngliche eigenthümliche Erregung ge-
mein hätten.«111

Die eigentümliche Stimmung, aus der Urbilder hervorgehen, mit den 
Künstlern gemeinsam zu haben, kann im Rahmen von Schleiermachers 
eigenen systematischen Voraussetzungen aber nur heißen, die jeweils 
eigenen Urbilder aus der Stimmung hervorgehen zu lassen. Es ist un-
möglich, den Prozess des Urbildens der Künstler nachzuerleben: aus 
dem einfachen Grund, dass in jedem Individuum die Urbilder in einer 
eigenen Konkretheit entstehen. Es zeigt sich hier, dass Gadamers Inter-
pretation, Schleiermacher verlange, den »Anknüpfungspunkt im Geiste 
des Künstlers wiederzugewinnen«112, auf einer falschen Lesart basiert. 

110  Wilhelm Dilthey: Leben Schleiermachers, Berlin 1966, S. 444. 
111  F. D. E. Schleiermacher: »Akademiereden«, S. 166. 
112  H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

226

Als Anknüpfungspunkt muss in der Kunstrezeption so wie im Naturer-
lebnis  immer das bestimmt werden, was materiell vorliegt. Schleierma-
cher bezeichnet diese Materialität des Kunstwerks auch als die Ele-
mente, aus denen das Kunstwerk besteht. Die Wahrnehmung der Ele-
mente tritt in ein Zusammenspiel mit dem Bewusstsein der Rezipientin; 
die Differenz zum Naturerlebnis besteht in dem Wissen, dass die als 
Kunstwerk vorliegenden Elemente von einem anderen Bewusstsein ge-
schaffen wurden. »Daß aber diese Elemente [Begriffe, Bilder, Töne und 
Bewegungen] hier nur als Bewußtsein betrachtet werden, ist klar, weil 
ihre Wirkung weder auf das Element noch auch rückwärts auf den Leib 
nicht im mindesten in Betracht kommt, sondern nur, wie sie im Künstler 
als Bewußtsein entstehen und wieder auf den Betrachter als Bewußtsein 
wirken.«113 Ausgeklammert werden soll an dieser Stelle die Frage, ob 
die Elemente des Kunstwerks leiblich mitkonstituiert sind und leiblich 
rezipiert werden, hier besteht wahrscheinlich ein Dissens mit Schleier-
macher; wichtig ist, dass Schleiermacher von einer Verbindung beider 
Bewusstseine (desjenigen der Künstlerin und desjenigen der Rezipien-
tin) durch die Elemente des Kunstwerks ausgeht. Dass die Elemente des 
Kunstwerks als Bewusstsein betrachtet werden, heißt weder, dass sie an 
sich selbst Bewusstsein sind, noch, dass sie mit dem Bewusstsein des 
Künstlers verwechselt werden. Lediglich verweisen sie auf ihre Entste-
hung aus einem anderen Bewusstsein heraus, das dem Kunstwerk 
»Maaß« und »Regel« verlieh. Das Sich-Beziehen auf den Geist des 
Künstlers kann also nur ein über das Kunstwerk vermitteltes und ein am 
Kunstwerk vollzogenes sein. Das bedeutet auch, dass es genauso gut in 
einer Zeit stattfinden kann, in der der historische Horizont der Produk-
tion des Werks der Vergangenheit angehört. Der Vorgang der Rezeption 
ist prinzipiell der gleiche wie der zeitgenössischer Kunstwerke. Schlei-
ermacher sagt selbst: »Ohne ein solches Heraustreten [des Kunstwerks 
aus seinem ursprünglichen Zusammenhang] wird es nicht Gegenstand 
des Verkehrs.«114 Da dem Wort Verkehr zunächst einmal nichts Negati-
ves anhaftet, es vielmehr nur den Umgang der Menschen mit Kunst be-
schreibt, gehe ich davon aus, dass Schleiermacher ganz selbstverständ-
lich annahm, dass Kunstwerke aus ihrem Entstehungskontext herausge-
löst werden müssen, wenn sie unter die Leute kommen sollen, und ich 
gehe weiterhin davon aus, dass er nicht sagen wollte, jede Möglichkeit, 
die Werke angemessen zu erleben und zu interpretieren, sei an Zeitge-
nossenschaft gebunden. Freilich liegt der ganzen Konstruktion ein Ge-
danke zugrunde: der Gedanke von der einen Menschenwelt, die als ein 

113  F. D. E. Schleiermacher: Ästhetik, S. 32. 
114  Ebd., S. 28. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

227

Kontinuum existiert, auch wenn sie historischen Veränderungen unter-
worfen ist. Ob man dies universell verstehen oder lediglich bezogen auf 
jeweilige kulturelle Kontexte gelten lassen möchte, bleibt eine Ermes-
sensfrage. Mindestens im Rahmen einer Kultur und ihrer Geschichte 
leuchtet es ein, dass die Mitglieder dieser Kultur Prämissen miteinander 
teilen, die eine Urbildlichkeit plausibel erscheinen lassen. Wie weit der 
Gedanke der »einen Welt« in Zeiten der Globalisierung und einer inter-
nationalen Kunstszene reichen kann, ist auch auf dem Hintergrund von 
Schleiermachers Ästhetik von Interesse. Schleiermacher jedenfalls 
nimmt an, dass sich in der Summe aller künstlerischen Produktionen und 
also in der Summe aller Kunstwerke die »ganze Welt« spiegelt und dass 
es immer ein Ausschnitt dieser Welt ist, der im einzelnen Kunstwerk 
enthalten ist:  

»Aber wenn gleich nur einzelnes durch einzelnes, so geht doch hervor, daß, 
wenn wir alle künstlerischen Produktionen zusammennehmen, da in allen 
geistigen Einzelwesen die ganze Welt sich spiegelt, aber in jedem anders, in-
dem er sein eigenthümliches Wesen in seinen Lebensmomenten abwickelt, 
auch gewiß die ganze Welt, und zwar nach allen verschiedenen Weisen, in ihr 
wiedergegeben wird.«115

Bis hierher lässt sich zusammenfassen, dass die Ästhetik Schleierma-
chers als eine Variante ästhetischer Kommunikationstheorie gedeutet 
werden kann, denn ein Kunstwerk ist mit Schleiermacher etwas, das auf 
seine Herstellung aus einem anderen Bewusstsein heraus verweist. Die-
ses Bewusstsein ist eines, das nicht allein als ein auf sprachliches Kom-
munizieren ausgerichtetes zu verstehen ist, sondern eines, das sich eben-
sosehr aus bildlicher Vorstellungskraft speist. Mit Schleiermacher lässt 
sich also zeigen, warum Kunstwerke nicht durch alltagssprachliche oder 
wissenschaftliche Sprechhandlungen ersetzt werden können.116

In Bezug auf unsere Fragestellung nach einem ästhetischen Kom-
munikationsbegriff lässt sich freilich Schleiermacher kritisch entgegen-
halten, dass die These der Entstehung des Kunstwerks aus Stimmungen 
und Gefühlslagen heraus unklar lässt, inwieweit ein Kunstwerk als eine 

115  F. D. E. Schleiermacher: »Akademiereden«, S.176f. 
116  Zur Unübersetzbarkeit von Erfahrungsgehalten von Kunstwerken in all-

tagssprachliche Kommunikation vgl. auch die Kritik Reinold Schmü-
ckers an Habermas: »Denn die Bedeutung, die der ästhetischen Kunst in 
der Moderne zugewachsen ist, läßt sich kaum plausibel motivieren, 
wenn man davon ausgeht, daß Kunstwerke nur Erfahrungsgehalte zu 
kommunizieren vermögen, die auch wesentlich einfacher, nämlich all-
tagssprachlich kommuniziert werden könnten.« Reinold Schmücker: 
Was ist Kunst? Eine Grundlegung, München 1998, S. 275. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

228

individuelle künstlerische Leistung interpretiert werden kann und wel-
cher Anteil dem Bewusstsein einer Künstlerin in der Auswahl zu bear-
beitender Themen, Materialien und Arbeitsweisen zuzuschreiben ist. Es 
bleibt daher unklar, wie Künstler sich in einer Kommunikation mit den 
Rezipienten ihrer Arbeiten positionieren können. Die Wirkung eines 
Kunstwerks ist nach Schleiermacher abhängig von ins Werk transfor-
mierten Urbildern, die in der Künstlerin entstanden sind. Ob sich an den 
Prozessen der Urbildbildung arbeiten lässt, ob es bessere und schlech-
tere, wesentliche und unwesentliche, passende und unpassende gibt, 
kann man mit Schleiermacher nicht sagen. Die ästhetische Theorie 
Schleiermachers deckt sich daher nur teilweise mit den Prämissen der 
Theorie des Evidenzanspruchs der Künstler. Hervorzuheben ist, dass es 
Schleiermacher gelingt, die Nichtbeliebigkeit einer durch das Kunstwerk 
vermittelten ästhetischen Kommunikation zu konstruieren, problema-
tisch ist aber, dass diese Nichtbeliebigkeit der ästhetischen Kommuni-
kation nicht von Entscheidungen der Künstler abhängt, sondern von de-
ren Stimmungen getragen wird, die auf etwas unklare Weise mit der 
metatheoretisch beschriebenen Instanz des Urbildes verknüpft sind.  

Geht es beim Urbildbegriff Schleiermachers u.a. darum, dass sich ein 
Kunstwerk und die mit seiner Hilfe vollzogene ästhetische Kommunika-
tion stets auf etwas bezieht, für das das Urbild prototypisch steht, so fin-
det sich diese Idee bei Richard Arthur Wollheim im Begriff der »Dar-
stellungseigenschaften« des Kunstwerks wieder.117 Wollheim, der die 
Begegnung mit Kunstwerken als ihr »Verstehen« interpretiert, fragt da-
nach, in welcher Weise die Darstellungseigenschaften – das, wovon ein 
Kunstwerk handelt – und seine Ausdruckseigenschaften – die Art und 
Weise, wie das materielle ästhetische Objekt gemacht ist – zusammen-
hängen. Weil Wollheim die Rezeption des Werks eng an die Existenz 
des »materiellen Objektes« bindet, scheint es nur logisch, dass er die 
Produktion als Entstehungsbedingung dieses Objektes und damit den 
Einfluss künstlerischer Entscheidung auf die materielle Beschaffenheit 
des Werks thematisiert. Im Zusammenhang damit widmet Wollheim 
sich ausführlich der Frage, wie es sein kann, dass manche Kunstwerke 
nicht materiell vorliegen und trotzdem Träger von Eigenschaften quasi 
materieller Objekte sind. In der Type-Token-Theorie entwickelt er an-
knüpfend an Charles Sanders Peirce ein Modell, in dem zwischen dem 
Typus (type) als Abstraktion eines Kunstwerks, in der das materielle 
Objekt bloß angelegt ist, und seinem Vorkommnis (token), seiner ent-

117  Richard Wollheim: »Objekte der Kunst«, in: Ders.: Objekte der Kunst, 
Frankfurt/Main 1982, S. 13-145. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

229

sprechenden Realisierung, unterschieden wird. Ein Beispiel für einen 
Typus eines Kunstwerks wäre die Partitur eines Musikstücks oder das 
Drehbuch für einen Film, die entsprechenden Vorkommnisse wären die 
Aufführung des Musikstücks oder die Realisierung des Films nach dem 
Drehbuch. Manche Kunstwerke liegen als Typen oder sowohl als Typen 
als auch als Vorkommnisse vor, andere, wie z.B. Objekte der Malerei, 
gibt es nur als Vorkommnisse.118 Die interessante Frage, die durch die 
Type-Token-Unterscheidung aufgeworfen wird, ist die folgende: Wie 
kann ein Werk, das als Vorkommnis seines Typus inszeniert wurde, 
künstlerische Entscheidungen seiner Autorin und nicht nur die gestalte-
rischen Entscheidungen seiner Interpreten enthalten? Wie lässt sich die 
Darstellung von etwas als ein Ausdrücken in einer ganz bestimmten Art 
und Weise verstehen, wenn das Kunstwerk nur als Typus, d.h. nicht als 
materielles Objekt vorliegt? Da Wollheim davon ausgeht, dass die Per-
son der Künstlerin »das Werk entsprechend [ihren] eigenen Ansprüchen 
hergestellt oder geformt hat«119, muss er erklären können, wie die Reali-
sierung des Typus als Vorkommnis noch in der Rezeption von den An-
sprüchen der Künstlerin geprägt sein kann. Nach Wollheim hat die 
Künstlerin »eine Arena gebaut, innerhalb deren wir zwar frei sind, deren 
Grenzen wir aber nicht überschreiten dürfen.«120 Anders gesprochen: 
Die Materialität der Elemente des künstlerischen Objektes ist, wie wir 
auch mit Schleiermacher gesehen haben, die Gewähr für eine Verbin-
dung zwischen den beiden Prozessen, dem der Produktion und dem der 
Rezeption. Stellt man wie Wollheim fest, dass Materialität nicht durch-
gängig für alle Seinsarten von Kunstwerken gegeben ist, so wird da-
durch der Einfluss der Künstler auf jegliche Rezeption fraglich. Gerade 
deswegen geht es darum, systematisch eine Brücke zwischen dem Typus 
des Kunstwerks und seinem Vorkommnis zu konstruieren. Diese theo-
retisch notwendige Verbindung, sieht Wollheim darin, dass die Eigen-
schaften des Typus auf sein Vorkommnis übertragen werden: »Wie wir 
gesehen haben, ist es ein Grundzug von Typen und ihren Vorkommnis-
sen, dass sie nicht bloß gemeinsame Eigenschaften haben können, son-
dern dass diese Eigenschaften, wenn dies zutrifft, übertragen werden 
können.«121 Die Interpretation des Typus eines Kunstwerks durch seine 
Realisierung als Vorkommnis bezieht sich nach Wollheim immer auf 

118  Die Type-Token-Theorie Wollheims ist von Reinold Schmücker modifi-
ziert und weiterentwickelt worden. Schmücker bezeichnet Kunstwerke 
als »intersubjektiv-instantiale Entitäten«. Vgl. R. Schmücker: Was ist 
Kunst?, S. 266f. 

119  R. Wollheim: »Objekte der Kunst«, S. 101. 
120  Ebd., S. 101. 
121  Ebd., S. 82f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

230

Eigenschaften, die dem Werk als Typus zukommen: »Es gibt nämlich 
keinen Weg zur Bestimmung der Eigenschaften, die das Vorkommnis 
eines bestimmten Typus notwendigerweise besitzt, der unabhängig ist 
von der Bestimmung der Eigenschaften des Typus selbst: deshalb kön-
nen wir nicht die ersteren benutzen, um die letzteren zu ermitteln.«122

Der Weg, den Ausgedrücktes als Entäußerung einer Künstler-Persön-
lichkeit erstens über die Herstellung und zweitens über die Aufführung 
durch Interpreten nimmt, mündet sozusagen in die Materialität des 
künstlerischen Objektes als Vorkommnis, die zugleich eine Vorgängig-
keit des künstlerischen Gegenstandes in der Rezeption gewährleistet.123

Aber »wie kommen wir dann am Ende dazu, einem Objekt ein mensch-
liches Gefühl beizulegen? In beiden Fällen [dem der Produktion und 
dem der Rezeption] hat das Kunstwerk gewisse Merkmale. Im einen Fall 
spiegeln diese Merkmale bestimmte innere Zustände von uns wider, im 
anderen Fall sind sie von diesem verursacht.«124 Die Begegnung mit 
dem Vorkommnis als materiellem Objekt fasst Wollheim unter den Be-
griff der »Entsprechung«. Die Entsprechung als Interesse einer Rezi-
pientin am Vorkommnis des Kunstwerks ist nach Wollheim genau im 
Sinne Schleiermachers eine Entsprechung zwischen dem, was materiell 
vorkommt und dem, was die Rezipientin als Spiegel ihrer Stimmung und 
ihres Bewusstseins bilden würde, wenn sie die Fähigkeit zur künstleri-
schen Produktion besäße. Die »Ausdruckseigenschaften« des Kunst-
werks sind somit von Wollheim aus den beiden Perspektiven der Pro-
duktion und der Rezeption verschieden definiert:  

122  Ebd., S. 83. 
123  Bisher wurde in diesem Text die Beschreibung künstlerischer Produk-

tion als einer Entäußerung des Inneren von Künstlern vermieden und so 
der Terminus Ausdruck umgangen. Wollheim verwendet den Aus-
drucksbegriff einerseits, fokussiert andererseits stark auf die Intentionen 
und Entscheidungen der Künstler in der künstlerischen Produktion, de-
ren Resultat er als das »Ausgedrückte« bezeichnet. Ich betone in meiner 
Lesart Wollheims die Tatsache, dass Künstler Entscheidungen treffen, 
gebe aber gegenüber Wollheim zu, dass innere Zustände der Künstlerin 
auf ihre Arbeit einwirken. Der Vollständigkeit halber gebe ich Woll-
heims Beschreibung des Werks als etwas von der Künstlerin Ausge-
drückten wieder. Generell ziehe ich die Beschreibung künstlerischer Ar-
beit als einer, in der etwas ausgewählt und arrangiert wird, der Beschrei-
bung in einer Ausdrucksterminologie vor. Der Grund dafür ist, dass sich 
im Begriff des Ausdrucks die Verbindung zwischen innerem subjekti-
vem Erleben und äußerer Wahrnehmung nur auf eine relativ unklare 
Weise konstruieren lässt, während die Beschreibung der künstlerischen 
Entscheidung – als Auswahl aus, Wiederholung oder Paraphrasierung 
von Vorgefundenem – auf der Ebene des direkt Wahrnehmbaren ver-
bleibt.

124  Ebd., S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

231

»Wir können dies nun mit der vorherigen Diskussion verbinden, indem wir 
sagen, daß die Beschäftigung mit dem, was der Künstler fühlte oder gefühlt 
haben könnte, ein Interesse am Kunstwerk als einem Beispiel für natürlichen 
Ausdruck spiegle; während die Beschäftigung mit dem, was der Betrachter 
fühlt oder fühlen könnte, ein Interesse am Kunstwerk als Beispiel für Entspre-
chung spiegle. Obwohl diese beiden Vorstellungen logisch verschieden sind, 
müssen sie in der Praxis zwangsweise interagieren: man kann sogar behaup-
ten, daß es die Grenze der legitimen Abstraktion überschreitet, sich die eine 
ohne die andere vorzustellen. Wir können dies erkennen, wenn wir den Begriff 
der Angemessenheit oder des Passens betrachten, verstanden als Relation zwi-
schen Ausdruck und Ausgedrücktem.«125

Wie lässt sich nun das angemessene Verhalten der Rezipientin als »Ent-
sprechung« gegenüber dem Kunstwerk (das wiederum durch den »na-
türlichen Ausdruck« als Entäußerung der Künstlerin charakterisiert ist) 
vorstellen? Wollheim transformiert diese Frage (nach der Relation zwi-
schen den Ausdrucksqualitäten des Kunstwerks und den inneren Zustän-
den der Rezipientin) in die Frage nach der Beschreibung des Wahrneh-
mungserlebnisses und nach der Relevanz dieses Erlebnisses für die Be-
stimmung der Eigenschaften des Werks.  

»Wenn es so etwas wie ein Kriterium für das gibt, was wir direkt wahrneh-
men, scheint es eher in dem zu finden zu sein, was wir natürlicherweise als 
Antwort auf ein äußerliches Bild sagen würden. Wenn dies aber so ist, schwin-
det die Hoffnung darauf, daß wir die Eigenschaften eines Bildes durch Bezug-
nahme auf das direkt Wahrgenommene zirkelfrei definieren oder identifizieren 
können.«126

Wollheim bemerkt im Anschluss an Ernst Hans Josef Gombrich richtig, 
»daß nämlich ein und dasselbe Element oder ein Komplex von Elemen-
ten in verschiedenen Kontexten eine völlig andere Bedeutung haben 
kann. ›Was uns bei Haydn als Dissonanz auffallen würde, würden wir 
vielleicht in einem Werk aus der Zeit Wagners gar nicht bemerken.‹«127

Gleiche oder sich ähnelnde Elemente verschiedener Kunstwerke sind 
also differierende Weisen, in denen sich verschiedene Künstler ausge-
drückt haben, in der von mir präferierten Lesart: die Resultate verschie-
dener Handlungen, die Künstler vorgenommen haben. Wenn unter die-
sen Umständen die Rezeption weiterhin als Entsprechung der Wahr-
nehmung des Kunstwerks an dessen vom Künstler geschaffenes So-Sein 
gedeutet werden soll, ist nach Wollheim eine bestimmte Zusatzinforma-

125  Ebd., S. 40f. 
126  Ebd., S. 57. 
127  Ebd., S. 62. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

232

tion erforderlich: »Damit wir ein Werk als expressiv ansehen können, 
müssen wir die Menge der Alternativen kennen, innerhalb deren der 
Künstler arbeitet, oder das, was wir sein ›Repertoire‹ nennen.«128 Gom-
brich versteht den Begriff des Repertoires, das jeder Künstlerin zur Ver-
fügung steht, als einen Pool an Gestaltungsmöglichkeiten, aus denen die 
Künstlerin im Sinne einer Auswahl schöpft. Die Bedeutung einzelner 
Elemente des Kunstwerks ergibt sich in der Weise, dass die Wahl dieser 
Elemente als eine »Selektion aus einer angebbaren Menge von Alterna-
tiven«129 begriffen wird. Für eine gelingende Rezeption ist es notwen-
dig, dass den Rezipienten eines Kunstwerks die Alternativen der Aus-
wahl- und Kombinationsmöglichkeiten, die der Künstlerin des entspre-
chenden Werks zur Verfügung standen, ungefähr bekannt sind. Daher, 
fasst Wollheim zusammen, sind für das »Ausdrucksverstehen« der Ele-
mente des Kunstwerks zusätzliche Informationen notwendig.  
 In dem einen basalen Punkt, den Wollheim auch herausstreicht, kön-
nen wir sofort zustimmen: In die Wahrnehmung des materiellen ästheti-
schen Objektes müssen wir als Rezipienten die Erkenntnis einbringen, 
dass es sich beim vorliegenden Gegenstand bzw. bei der vorliegenden 
Situation um ein Kunstwerk handelt. Dies wurde bereits an mehreren 
Stellen betont. Das Gerichtetsein der Kunstwahrnehmung wird mitbe-
stimmt durch die Bildung und die Informationen, die Rezipienten zur 
Verfügung stehen. Wie Gombrich sagt, haben wir als Rezipienten Er-
wartungen in unserer Wahrnehmung des Kunstwerks. Diese Beziehung 
des Sehens (und Hörens) zu einem Wissen, die nach Gombrich dafür 
verantwortlich ist, dass wir »diminutive Stiere in einem Bild als weitent-
fernte Pferde oder Stiere« deuten, entspricht der Synthese sinnlicher An-
schauung mit einer Sinnerwartung.130 So lässt sich also erklären, warum 

128  Ebd. 
129  Ebd. 
130  Ernst Hans Josef Gombrich: Kunst und Illusion. Zur Psychologie der 

bildlichen Darstellung, Köln 1967, S. 291. – Aus kognitionspsychologi-
scher Perspektive heißt dies: Konzeptbildung über den ästhetischen Ge-
genstand. Ich beziehe mich nach einem Hinweis von Benno Belke auf: 
Helmut Leder/Benno Belke/Andries Oeberst/Dorothee Augustin: »A 
model of aesthetic appreciation and aesthetic judgements«, in: British 
Journal of Psychology 95 (2004), S. 489-508. Danach erschließt sich die 
Rezipientin eine Bedeutung des »ästhetisch Gemeinten«, was willkürli-
che und unwillkürliche Informationsverarbeitung beinhaltet. Wichtig ist, 
dass diese Bedeutungserarbeitung entscheidend vom situativen Kontext 
und Vorwissen der Rezipientin abhängt. Durch spezifische Erwartungs-
haltungen und »top-down«, d.h. (willkürlich) geleitete Einflüsse des 
Vorwissens wird die Art und Weise der nachfolgenden Verarbeitung des 
ästhetischen Objekts beeinflusst, z.B. indem stärker stilspezifisch analy-
siert wird. Was hier Spezifität des Stils genannt ist, trifft in etwa das, 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

233

sich die gleiche Dissonanz für uns bei Haydn und Wagner ›anders an-
hört‹ – weil wir eben in unterschiedlicher Art und Weise auf diese Dis-
sonanz gerichtet sind.  

Eine weitere Ursache für das unterschiedliche Hören der gleichen 
Dissonanz ist das Verhältnis, in welchem die Dissonanz als Gestaltungs-
element jeweils zu den anderen Elementen des Kunstwerks steht. Dieses 
Umfeld musikalischer Gestaltungselemente ist in den beiden Fällen ver-
schieden. Eine solche empirische Beschreibung verweist uns zurück auf 
Wollheims Rede von der Arena, die die Künstlerin gebaut hat, »inner-
halb deren wir zwar frei sind, deren Grenzen wir aber nicht überschrei-
ten dürfen«.131 Ungeachtet der Tatsache, dass wir eine Dissonanz in ver-
schiedenen Musikstücken unterschiedlich wahrnehmen, ungeachtet auch 
der Tatsache, dass verschiedene Hörer eine Dissonanz in einer Auffüh-
rung eines Musikstücks höchstwahrscheinlich unterschiedlich hören, ist 
mit dem Verhältnis der Dissonanz zum Rest des Kunstwerks diese »Are-
na« gegeben, die von der Künstlerin als Begrenzung der verschiedenen 
Wahrnehmungsmöglichkeiten errichtet wurde. Besagte Dissonanz wer-
den wir nicht als ein Vogelzwitschern, nicht als absolute Harmonie, 
nicht als gesprochenes Wort etc. wahrnehmen, sondern als eine Disso-
nanz. In der Art, wie die Komponistin die Noten setzte, ist eine grundle-
gende Vorgabe für die Rezeptionssituation enthalten, wenngleich durch 
diese Vorgabe die Situation der Interpretation des Musikstücks und also 
seine Rezeption nicht erschöpfend vordefiniert worden ist.  

Fassen wir noch einmal zusammen: Die Information, dass es sich 
beim begegnenden Gegenstand um ein Kunstwerk handelt, konstituiert 
das Erlebnis dieses Gegenstandes insofern, als das Wissen, dass dieser 
Gegenstand von einem Künstler-Subjekt produziert wurde, die Art des 
Umgehens der Rezipienten mit diesem Gegenstand mitbestimmt. Dass 
die in der Rezeption vorliegende Materialität des Kunstwerks, die Woll-
heim die Ausdruckseigenschaften des Kunstwerks nennt, das Resultat 
künstlerischer Entscheidungen ist – und das gilt auch für den Fall, in 
dem sich das materielle Werk als interpretierende Aufführung, d.h. als 
»Token« zeigt – hat zur Folge, dass sich Rezipienten sowohl auf ihr Er-
lebnis des Kunstwerks als auch auf den mit diesem Erlebnis verbunde-
nen Sachverhalt der Autorschaft (und ferner den Sachverhalt, dass diese 
Autorschaft durch andere Menschen interpretierend realisiert wird) be-
ziehen. Wie erfolgt nun die Beziehung auf eine Autorin? Sie erfolgt 
durch die Anschauung des ästhetischen Gegenstands als Anschauung 

was ich Materialität des Kunstwerks nenne, wenngleich philosophisch 
betrachtet eine Differenz zwischen den Begriffen Stil und Materialität 
besteht.

131  R. Wollheim: »Objekte der Kunst«, S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

234

von etwas, das zur Welt als Interpretation dieser Welt dazugekommen 
ist. Ich erlebe so das Kunstwerk als etwas, das merkwürdig getrennt von 
der Welt ist, auf die ich dieses Kunstwerk interpretierend beziehe. Als 
das Resultat dieser mentalen Abtrennung von der Welt bestimmt Schlei-
ermacher das künstlerische Objekt als ein Etwas, das zur Natur hinzu-
kommt. Die »Isolierung« des künstlerischen Gegenstands vollzieht 
Wollheim implizit, indem er über das Kunstwerk und seine Erfahrung 
als »Arena« spricht. Explizit betont Wollheim aber die andere Seite der-
selben Medaille: Er wendet den von Wittgenstein entlehnten Begriff der 
»Lebensform« auf die Kunstproduktion an, um zu betonen, dass das Zu-
rückgreifen der Künstler auf ein von der Gemeinschaft zur Verfügung 
gestelltes Repertoire analog zu einem Sprachmodell zu verstehen sei, 
nach dem ein Fundus sprachlicher Zeichen den einzelnen Subjekten für 
eine Auswahl zur Verfügung steht. Auch wenn Wollheim das Phänomen 
des Anknüpfens der Künstler an einen Fundus vorgefundener Hand-
lungsmöglichkeiten in der Sache richtig beschreibt, bin ich mit der 
Übertragung des wittgensteinschen Sprachmodells auf die »Sprache der 
Kunst« nicht einverstanden. Zwar werden die Auswahl- und Entschei-
dungsmöglichkeiten künstlerischer Artikulation durch den Kontext, in 
dem Künstler leben und arbeiten, bereitgestellt, jedoch ist gerade die von 
Wollheim selbst in den Vordergrund gerückte Materialität künstlerischer 
Objekte mit einer sprachlichen Zeichenhaftigkeit inkommensurabel. 
Wollheims Vorschlag, eine Analogie von Sprache als Lebensform und 
Kunst als Lebensform zu konstruieren, greift trotz der Parallelität zwi-
schen der Vorgängigkeit des künstlerischen Repertoires und der Vor-
gängigkeit einer sprachlichen Erschlossenheit der Welt zu kurz. Kunst 
als Text zu behandeln, verfehlt die Dinghaftigkeit der Kunstwerke, an 
die ihre Zeichenhaftigkeit gekoppelt bleibt. Dies trifft auch für Literatur 
oder andere sprachlich verfasste Kunstwerke zu. Denn nur in einem 
künstlerischen Rahmen kann Sprache (auch) als Material behandelt wer-
den, bzw. kann ihre Materialität so weit in den Vordergrund treten, dass 
ihr Vorkommnis als ästhetisches Objekt wahrgenommen wird. 

Im vorliegenden Kapitel sollte ja gerade nach der Differenz zwischen 
alltagssprachlicher und ästhetischer Kommunikation gefragt werden. 
Diese Differenz – und das ist meine Kritik – ist von Wollheim zwar im 
Rahmen seiner sprachanalogen Kunstauffassung intendiert, sie wird von 
ihm aber nicht überzeugend entwickelt.  
 Nach Wollheims Auffassung unterscheidet sich das Verstehen von 
Kunstwerken vom Sprachverstehen lediglich durch einen größeren In-
terpretationsspielraum, der den Rezipienten von Kunst gegeben sei. Der 
größere Spielraum in der Kunstinterpretation ergebe sich nicht zuletzt 
aus der Historizität dessen, was als Kunstwerk gilt:  

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

235

»Eine starke Analogie zwischen einer solchen rekursiven Methode der Identi-
fikation von Kunstwerken und dem Entwurf einer generativen Grammatik, in 
der alle wohlgeformten Sätze einer Sprache im Rahmen bestimmter Basissätze 
und einer Menge von Formationsregeln angegeben werden, legt sich von 
selbst nahe. Die Hauptdifferenz zwischen beiden Unternehmen wäre die, dass 
die Ableitungen, die eine Grammatik erklärt, zulässige oder gültige Ableitun-
gen wären, während die Transformationen, denen eine Kunsttheorie gerecht 
werden muss, solche sind, die über die Zeiten hinweg hergestellt wurden: 
identifizierbare Kunstwerke bilden eine historische und keine ideale Men-
ge.«132

Hier zeigt sich die Schwäche der sprachanalogen Konstruktion der 
Kunst auf eine zweifache Weise: Die Regeln, die nach Wittgenstein eine 
Sprache konstituieren, werden von Wollheim auf der einen Seite zu eng 
gefasst, ihnen ist im Vergleich zur Kunst ihre Historizität genommen, 
während die Regeln für die Erkennung von Kunstwerken von einem de-
skriptiven (hier historisch-empirischen) Kunstwerksbegriff ausgehen, 
der mit Wollheims anfänglichen Fragestellungen nach einer ästhetischen 
Kommunikation via Materialität künstlerischer Objekte nichts mehr zu 
tun hat. Denn in dem Moment, in dem Wollheim die Analogie von 
sprachlichem und künstlerischem Austausch zwischen Subjekten kon-
struiert, geht es ihm um die Frage, welche Gruppe von Gegenständen 
und Situationen wir als Kunstwerk bezeichnen. Die Forderung nach ei-
ner ontologischen Definition der Kunstwerke entspricht aber nicht mehr 
der ursprünglich von Wollheim gestellten Frage nach dem Erlebnis der 
Wahrnehmung im Verhältnis zu Eigenschaften des Kunstwerks, über 
welche wir gerade aufgrund dieser Wahrnehmung urteilen; sondern es 
handelt sich um eine abstrakte Fragestellung der analytischen Philoso-
phie. Damit hat Wollheim die Perspektive seines eigenen Fragens nach 
einer Verbindung zwischen einem Sich-Ausdrücken der Künstler und 
einem Verstehen der Kunstwerke  durch die Rezipienten verlassen. Er 
fragt vielmehr: Wie lässt sich die Menge künstlerischer Gegenstände de-
finieren?133 Wir können, so Wollheim, diese Menge nicht über die Defi-

132  Ebd., S. 136. 
133  Wollheim ist sich dieser Verschiebung seiner eigenen Fragestellung von 

der Ausgangsfrage nach einer allgemeinen Bestimmung der Kunst hin 
zur Frage nach einer Merkmalsbestimmung von Kunstwerken durchaus 
bewusst: »Es ist in diesem Essay bereits genug gesagt worden, um anzu-
deuten, daß unsere anfängliche Hoffnung, eine Definition der Kunst oder 
des Kunstwerks zu gewinnen, übertrieben war […]. Doch könnte es sein, 
daß es eine sowohl fruchtbarere als auch realistischere Unternehmung 
wäre, keine Definition, sondern eine allgemeine Methode zur Identifika-
tion von Kunstwerken zu suchen…« (Ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

236

nition einer Regelhaftigkeit der Verwendung zur Verfügung stehender 
Materialien und Handlungsoptionen bilden, so wie eine Grammatik Re-
geln für die Erzeugung wohlgeformter Sätze definiert; denn die Ge-
wohnheit, welche Gegenstände zu der Gruppe der Kunstwerke gezählt 
werden, hat sich erst historisch herausgebildet. Wenngleich diese Fest-
stellung nicht falsch ist, ist sie keine Antwort auf die von Wollheim 
selbst im Rahmen seiner Analogie aufgeworfene Frage, worin sich äs-
thetisches Kommunizieren mittels eines Kunstwerks von sprachlicher 
Praxis unterscheidet.134

 Die gegen Wollheim eingeklagte Differenz zwischen sprachlichem 
und ästhetischem Kommunizieren lässt sich z.B. mit Hilfe von Schlei-
ermachers auf Anschauung orientiertem Urbild-Begriff konstruieren. 
Mein Einwand gegen Schleiermacher ist aber, dass bei ihm die »Aus-
wahl« der ins Spiel kommenden Urbilder nicht mit Entscheidungen, 
sondern vielmehr nur mit diffusen Stimmungen der Künstler in Zusam-
menhang steht. Wollheim andererseits stärkt zwar die Rolle künstleri-
scher Intentionen und damit die Rolle künstlerischer Entscheidungen der 
Produzenten im ästhetischen Kommunikationsprozeß und verbindet die-
se über Gombrichs Begriff des Repertoires mit einem historischen Kon-
text, in dem diese Entscheidungen gefällt werden. Die Materialität der 
»Vorkommnisse« künstlerischer Objekte verwendet er aber nicht als 
Abgrenzungskriterium gegenüber sprachlichem Austausch.  

Mit einer Besprechung der ästhetischen Theorie von Jan Muka�ovský 
soll abschließend ein ästhetisches Kommunikationsmodell zur Sprache 
kommen, das fokussiert ist auf das Verhältnis der Künstler und der 
Kunstwerke zum »Kollektiv«, d.h. zur ganzen Gesellschaft. »Gesell-
schaft« als Gruppe von Menschen, die über den Kreis der Rezipienten 
eines Kunstwerks hinausgeht, wurde bei Wollheim als Teil eines histori-
schen Kontextes begriffen, der den Hintergrund für die Arbeit der 

134  Ein ähnliches Problem entsteht bei Reinold Schmücker, der unter der 
Verwendung von Wollheims Type-Token-Theorie dafür plädiert, 
»Kunstwerke und Wörter als intersubjektiv-instantiale Entitäten« zu be-
greifen. Schmückers Intuition, dass Kunst sich über intersubjektive Pro-
zesse zwischen Produzenten und Rezipienten ereignet, halte ich für rich-
tig, die Gleichsetzung von Wörtern natürlicher Sprachen mit Kunstwer-
ken aber für problematisch. Die Materialität von Kunstwerken ist nicht 
allein das, was den Einfluss der Produzenten auf das, ›was ihre Werke 
sagen‹, begrenzt, wie Schmücker schreibt, sondern die Materialität der 
Kunstwerke hat einen ermöglichenden Charakter, weil Ideen der Künst-
ler erst im Prozess der Transformation so moduliert werden, dass etwas 
Grundsätzlich Neues entsteht, das nicht durch alltagssprachliche Rede 
ersetzbar ist. Vgl. R. Schmücker: Was ist Kunst?, S. 276f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

237

Künstler und damit auch für das Verstehen der Kunstwerke durch Rezi-
pienten bildet. Hier soll es nun um die entgegengesetzte Perspektive ge-
hen: um die Frage nach einer möglichen Beeinflussung außerkünstleri-
scher gesellschaftlicher Kontexte durch Kunst. 

Ein Begriff ästhetischer Kommunikation wird bei Muka�ovský an-
hand der These entwickelt, Kunst könne in gesellschaftliche Prozesse 
eingreifen. Das Kunstwerk als Zeichen zerfällt in zwei Entitäten. Auf 
der einen Seite ist es als »Artefakt« das »›materielle‹ Werk«, welches 
Muka�ovský zufolge nicht auf die individuelle Wahrnehmung einer Re-
zipientin einwirkt, andererseits ist es ein »immaterielles ästhetisches Ob-
jekt«, das als Summe aller individuellen Projektionen, als eine Projek-
tionsstruktur begriffen werden muss.135 Wie provoziert das materielle 
Werk die individuellen und kollektiven Projektionen auf das ästhetische 
Objekt? Diese Frage bleibt bei Muka�ovský unbeantwortet während das 
Kunstwerk als ein Zeichen gedeutet wird, das von einem Autor als »all-
gemein gültige, völlig erschöpfende Interpretation der Wirklichkeit« 
hinzugefügt wurde.136 Die Verbindung zwischen Materialität und Be-
deutung des Werks (von Muka�ovský auch Aufbau des Kunstwerks aus 
Form und Bedeutung genannt)137 müsste aber für das Verständnis eines 
Kunstwerks als eines Interpretaments ebenso wichtig bleiben wie die 
Feststellung, dass der ästhetische Wert des Kunstwerks, der eine über-
geordnete Stellung gegenüber den außerästhetischen Werten des Kunst-
werks einnimmt, im »materiellen Artefakt gesucht werden muss, das 
allein ohne Veränderung andauert«.138 Denn es muss geklärt werden, 
wie die kollektive Struktur und komplex wahrnehmende Individuen 
vermittels des Kunstwerks in dasjenige dialektische Kommunikations-
verhältnis von Vorbestimmung und Veränderungsfähigkeit treten kön-
nen, das Muka�ovský behauptet. 

Eine Einflussnahme der Kunst auf nichtkünstlerische gesellschaftli-
che  Werte soll laut Muka�ovský möglich sein über die Veränderung, ja 
den Bruch ästhetischer Normen. Ästhetische Normen stehen für gelten-
den ästhetischen Geschmack einer jeweiligen Gruppe. Den ästhetischen 
Wert hingegen bestimmt Muka�ovský als »soziale Erscheinung«, die aus 
der rezipientischen Unterstellung einer Ganzheit an das Kunstwerk her-
vorgeht.139 Die Rezipientin erzeugt – indem sie außerästhetische gesell-

135  Jan Muka�ovský: Kunst, Poetik, Semiotik, Frankfurt/Main 1989, S. 107. 
136  Ebd. 
137  Jan Muka�ovský: »Ästhetische Funktion, Norm und ästhetischer Wert 

als soziale Fakten«, in: Ders: Kapitel aus der Ästhetik, Frankfurt/Main 
1970, S. 7-112, hier S. 104. 

138  Ebd., S. 106. 
139  Ebd., S. 111. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

238

schaftliche Werte unter dem »ästhetischen Wert« als »Ganzheit« des 
Kunstwerks zusammenfasst – eine Spannung zwischen dem ästhetischen 
Wert und den von ihr verinnerlichten »existenziellen Werten des Kol-
lektivs«.140 Wäre es allein die Rezipientin, durch die der ästhetische 
Wert des Kunstwerks zu anerkannten kollektiven Werten ins Verhältnis 
gesetzt würde, so ergäbe sich die Frage: Wie kommt eine Rezipientin 
überhaupt dazu, andere außerästhetische Werte im Kunstwerk zu finden 
als die kollektiven, in deren Horizont sie sozialisiert ist? Um das zu er-
klären, muss man – so meine These – das Werk als materielles »Arte-
fakt« zwingend in die Überlegungen zur Veränderungskompetenz des 
Kunstwerks einbeziehen. Begründet werden soll nämlich, wie überhaupt 
eine Konfrontation zwischen Wert und Norm denkbar wird. Muka-
�ovský hat jedoch nicht allein Rezipienten als Normenabweichler im 
Sinn; vielmehr legt er auch die Lesart nahe, es seien die Künstler, die 
durch das Herstellen von Werken Normen verändern:  

»Dem Individuum obliegt also nicht nur die Rolle eines bloßen passiven Trä-
gers der inneren und äußeren Entwicklungsimpulse: durch die Hierarchisie-
rung der Impulse, die eine bestimmte Persönlichkeit in die Kunst einbringt, 
entsteht eine neue Qualität, die den Beitrag einer einmaligen schöpferischen 
Entscheidung eines einmaligen Individuums darstellt (die ›Entscheidung‹ kann 
freilich ebensogut bewußt wie auch im Unterbewußten erfolgen).«141

In dieser individuellen Tätigkeit der Künstlerin, in der »ein Moment des 
Subjektiven enthalten« ist, liegt das Potential Einzelner, durch Abwei-
chung von kollektiven Normen diese weiterzuentwickeln.142 Die Be-
hauptung, dass ästhetische Normen durch Künstler verändert werden 
können, ja dass Künstler Normen absichtlich fühlbar stören, impliziert, 
dass Künstler im Allgemeinen nicht mit anerkannten Zielen und Werten 
übereinstimmen.143 Anders gesprochen kann ein Kunstwerk erst eine 
Wirkung erzielen, wenn seine Autorin einer herrschenden Norm explizit 
etwas entgegenzusetzen hat. Die herrschende kollektive Norm, die den 
abweichenden Entscheidungen der Künstler gegenübersteht, ist Muka-
�ovský zufolge dadurch bestimmt, dass ihre Bewertung »vom Willen des 
Individuums« unabhängig ist. Sie ist gekennzeichnet durch den quasi 
objektiven Status ihrer Gültigkeit.144 Das bloße Abweichen von gesell-

140  Ebd., S. 108. 
141  J. Muka�ovský: Kunst, Poetik, Semiotik, S. 103. 
142  J. Muka�ovský: »Ästhetische Funktion, Norm und ästhetischer Wert«, S. 

37.
143  Ebd., S. 45. 
144  Ebd., S. 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

239

schaftlichen und kunsthistorischen Konventionen ist jedoch eine reduk-
tionistische Beschreibung künstlerischer Tätigkeit (wie auch jeder 
Normkorrektur), und dürfte auch von Muka�ovský so nicht gemeint sein. 
Vielmehr enthält jede Abweichung die Idee eines Alternativvorschlags. 
Deswegen fasse ich die Auseinandersetzung mit außerkünstlerischen 
Bereichen durch Künstler im Kunstwerk nicht allein als eine Infrage-
stellung des Dargestellten, sondern gleichzeitig als einen konstruktiven 
Prozess der Schaffung von etwas Neuem auf, das an die Materialität, die 
das Kunstwerk als Artefakt charakterisiert, gebunden ist. Muka�ovský 
gibt nicht konkret an, wie sich der individuelle künstlerische Einfluss 
aufs Werk und – über es vermittelt – auf die jeweils geltende ästhetische 
Norm vollzieht. Das führt dazu, dass er jene Antinomie, die  bestehen 
soll zwischen der Störung ästhetischer Normen und der Gültigkeit einer 
kollektiven Struktur, die allem Individuellen zugrunde liegt, letztlich 
nicht befriedigend explizieren kann. Der eigentliche Grund hierfür liegt, 
wie gesagt, in der defizitären Bestimmung des Kunstwerks als »ästheti-
sches Objekt«, welches sich bei Muka�ovský allein aus den Projektionen 
der Wahrnehmenden bestimmt und nicht als materiales, sinnlich wahr-
nehmbares »Artefakt« über sein Gemachtsein in Beziehung zur vorherr-
schenden ästhetischen Norm treten kann. Diese Entkopplung von Mate-
rialität und Wahrnehmung halte ich für einen grundsätzlichen Fehler, 
weil damit die Idee eines Einflusses der Werke selbst auf die rezipieren-
den Wahrnehmenden verabschiedet wird. Infolgedessen wird auch ein 
Verständnis von Kunstwerken als Gegenständen, die ästhetische und au-
ßerästhetische Normen ändern können, letztlich entgegen Muka�ovskýs 
eigenen Intentionen, unmöglich.  

Die »ästhetische Funktion« dominiert im Kunstwerk immer die au-
ßerästhetischen Funktionen. Sie besteht laut Muka�ovský in der »adä-
quate[n] Orientierung, mit welcher derjenige an ein Werk herangeht, der 
es eben gerade als ein Kunstwerk begreift«.145 Mit Jauß gesprochen, 
kann sie als »‚leeres Prinzip‹ die Inhalte anderer Funktionen ergreifen« 
und verwandelt »alles, wovon sie Besitz ergreift, in ein künstlerisches 
Zeichen«146. So wird das Kunstwerk kraft der ästhetischen Funktion bei 
Muka�ovský als Zeichen gedeutet, das auf alle anderen außerästhetisch-
gesellschaftlichen Funktionen Bezug nimmt. Diese Erläuterung der 
Wahrnehmung von Kunstwerken wird ad absurdum geführt, wenn Mu-
ka�ovský definiert, »daß jede Art menschlichen Schaffens in einem stär-
keren oder schwächeren Maße der ästhetischen Funktion fähig ist, wenn 

145  J. Muka�ovský: Kunst, Poetik, Semiotik, S. 82. 
146  H. R. Jauß: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, S. 197; 

J. Muka�ovský: »Ästhetische Funktion, Norm und ästhetischer Wert«, S. 
128.

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

240

nämlich ein bestimmtes Individuum im betreffenden Augenblick hin-
sichtlich der übrigen Funktionen der betreffenden Sache die Position der 
ästhetischen Funktion einnimmt.«147 Das heißt also, dass alles zu jeder 
Zeit nach Art eines Kunstwerks wahrgenommen werden und somit äs-
thetisch über Außerästhetisches befragt werden kann. Dass eine solche 
Beschreibung für die Erläuterung der kommunikativen Potenz der Kunst 
nicht tauglich ist, habe ich bereits angesprochen. Da Muka�ovskýs These 
den Begriff des Kunstwerks systematisch aufhebt bzw. entdifferenziert, 
scheint Martin Seels Auffassung, dass jeder Gegenstand auch ästhetisch 
wahrnehmbar ist – ohne gleich zum Kunstwerk erklärt werden zu müs-
sen –, angemessener. »Das ästhetische Verhalten verfolgt ein anderes 
Telos als das theoretische. Es will nicht eine Verfassung der Welt eruie-
ren, es will sich ihrer Gegenwart aussetzen.«148 Die seelsche »Preisgabe 
der Fixierung auf ein theoretisches (oder praktisches) Bestimmen« trägt 
aber (im Gegensatz zur Darstellung Muka�ovskýs) konstitutiv den Feh-
ler der Hierarchisierung verschiedener welterschließender Zugänge zu-
gunsten des theoretischen und praktischen Zugangs in sich. Indem die 
beiden letzteren als gegeben vorausgesetzt sind, kann die ästhetische 
Wahrnehmung bei Seel nur noch als eine gleichsam nachträgliche Infra-
gestellung des Gegebenen begriffen werden.149 Diese Infragestellung 
theoretisch-praktischer Perspektiven durch die absolute Fremdheit der 
Kunst einerseits wie auch die Unberührtheit des Theoretisch-Praktischen 
durch eine Abtrennung der Wirkung des Kunstwerks von seiner Bedeu-
tung andererseits sind zwei Spielarten derselben Hierarchisierung.150

147  J. Muka�ovský: Kunst, Poetik, Semiotik, S. 81. 
148  M. Seel: Ästhetik des Erscheinens, S. 97. 
149  Ebd. Seel bezieht sich in diesem Zusammenhang auf Christoph Menke: 

»Wahrnehmung, Tätigkeit, Selbstreflexion: Zur Genese und Dialektik 
der Ästhetik«, in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegen-
sätze. Zeitgenössische Positionen zur philosophischen Ästhetik, Frank-
furt/Main 2002, S. 19-48, hier S. 46. Seel zitiert aus der Manuskriptfas-
sung: »Die ästhetischen Vollzüge sind nicht eine andere Klasse von 
Vollzügen neben den nicht-ästhetischen. Sie sind […] vielmehr solche 
Akte sinnlichen Erfassens, in deren Vollzug wir der Kräfte gewahr sind, 
die in ihnen wirken.« Im Vergleich zur Autonomie der Kunst, die in 
Menkes früherem Werk Die Souveränität der Kunst eine Abgeschlos-
senheit gegenüber nichtkünstlerischen Bereichen impliziert, modifiziert 
Menke hier das Verhältnis zwischen ästhetischer Erfahrung und nicht-
ästhetischen Vollzügen insofern, als die ästhetische Erfahrung etwas 
über das Nichtästhetische aufzeigt. Vgl. ebd. S. 138f. 

150  Vgl. hierzu meine Auseinandersetzung mit Seel in Kap. III.5; die Bri-
sanz möglicher Infragestellung außerästhetischer Perspektiven verspielt 
zu haben, wenn die Wirkung des Werks von dem, was durch das Werk 
evident wird, abgetrennt werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

241

 Wenn die ›ästhetische Funktion‹ nicht nur darin besteht, dass der 
Gegenstand ästhetisches Wohlgefallen erzeugt, sondern sich durch sie 
eine individuelle Haltung im ästhetischen Objekt vermittelt, wenn also 
diese Funktion sich auf die ›soziale Wirklichkeit‹ bezieht und individu-
elle Bezüge zur sozialen Wirklichkeit im Vollzug verändert, dann muss 
der ästhetische Zugang zur Welt als gleichberechtigt neben anderen 
Weltzugängen und Erschließungsformen angesehen werden. Gleichbe-
rechtigt ist dieser Weltzugang insoweit, als er sich auf dieselben Ge-
genstandsbereiche bezieht wie ein theoretischer oder praktischer Zu-
gang, sie aber konstitutiv nach anderen Maßstäben der Sinnerzeugung, 
d.h. »eigensinnig« integriert und insofern zu »neuen Realitäten« zu-
sammensetzt. Die ästhetische Funktion bei Muka�ovský scheint das in 
einem Sinn zu leisten, der über eine Beschreibung ästhetischer Erfah-
rung als bloßer Relativierung theoretischen und praktischen Weltbezugs 
hinausgeht.  

Fasst man außerästhetische Funktionen, die sich im Kunstwerk auf 
außerkünstlerische Wirklichkeit beziehen, nicht im Sinne »objektiv ver-
schiedener Gegenstandsbereiche« auf, sondern konzediert, dass sich im 
Kunstwerk außerästhetische Funktionen unter eigensinnig ästhetischer 
Perspektive konstituieren können, so wird der ästhetische Zugang zur 
Welt allererst auf charakteristische Weise produktiv, nämlich als Zugang 
zu »verschiedenem Sinn, den dieselbe Realität erlangen kann«.151 Denn 
die Annahme der normierenden Wirkung eines kollektiven Bewusstseins 
schließt nicht aus, dass dieselbe Realität nach ihren verschiedenen Seiten 
hin befragbar bleibt. Weil die ästhetische Funktion eine der möglichen 
Weisen darstellt, sich auf dieselbe Wirklichkeit zu beziehen, ermöglicht 
sie einen zu den anderen Funktionen alternativen, aber nicht von ihnen 
isolierten Weltzugang. In der ästhetischen Funktion des Kunstwerks 
werden dessen außerästhetische Funktionen unter ästhetischen Prämis-
sen wahrnehmbar. Zudem verändert in der Rezeption die Unterstellung 
eines Evidenzanspruchs der Produzentin die Wahrnehmung des ästheti-
schen Objektes dergestalt, dass diesem jetzt zusätzlich unterstellt wird, 
aus einem Weltverhältnis der Produzentin hervorgegangen zu sein. An-
erkennt man den Zusammenhang zwischen dem »materiellen Werk« und 
dem »immateriellen ästhetischen Objekt«, wie oben vorgeschlagen, er-
gibt sich aus der Nichtbeliebigkeit einer Anordnung der Elemente des 
Werks das Evidenzerlebnis am Kunstwerk als ein eigener Zugang zur 
Welt. Dieser steht prinzipiell gleichberechtigt neben anderen Weltzu-
gängen, weil sich in ihm dieselbe Welt anders als in nichtästhetischer 
Weise darstellt. Ein solches Nebeneinander von ästhetischem und nicht-

151  H. R. Jauß: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, S. 203. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

242

ästhetischem Weltbezug entspricht in mancher Hinsicht dem menke-
schen »Neben« im Sinne einer Autonomie der Kunst, impliziert aber ge-
rade nicht die Unbeeinflussbarkeit nichtästhetischen Erfahrens und Re-
flektierens.

Dass bei Muka�ovský der ästhetische Wert und mit ihm die ästheti-
sche Norm einerseits vom quasi als objektiv gegebenen kollektiven Be-
wusstsein abhängt und andererseits dieses qua eigener Veränderung 
gleichzeitig modifiziert, impliziert als Ziel, ja fast als eine Pflicht künst-
lerischer Arbeit die gesellschaftliche Veränderung. Das wäre die einzige 
Form einer wirksamen, gelungenen künstlerischen Produktion. Würde 
man hingegen die Transformation einzelner, Normen verändernder Pro-
jektionen ins Kunstwerk hinein und die Verschiebung von Projektionen 
einzelner Rezipienten durchs Kunstwerk als Ziel künstlerischer Produk-
tion begreifen, wäre ein Kommunikationsmodell gewonnen, das als in-
tersubjektiv verstanden werden kann, ohne dass Künstler gleich unter 
dem Druck stehen, die ganze Gesellschaft verändern zu müssen. Hier 
folge ich nicht der Lesart von Jauß, der den ästhetischen Wert bei Muka-
�ovský als gänzlich »objektive, vom Wahrnehmenden unabhängige In-
stanz« beschreibt und die »Konsensbildung des ästhetischen Urteils an 
die Stelle des ästhetischen Werts« setzten möchte. Es geht nicht allein 
um die Bildung eines Konsenses über Kunstwerke, sondern um eine 
Vermittlungsleistung durch sie, die sich von einer sprachlichen Kon-
sensbildung im Urteil unterscheidet.  

8. �sthetische Kommunikat ion und Werkevidenz 

1. Ästhetische Kommunikation ist auf ihre eigene Art und Weise ratio-
nal. Sie ist weder mit einem Austausch von Sätzen und Argumenten 
noch allein mit einer projektiven Tätigkeit der Kommunizierenden in 
den Wahrnehmungsvorgängen gleichzusetzen. Die Unterstellung der 
Künstler, dass ein Kunstwerk ein evidentes sei, provoziert bei den 
Rezipienten die Erprobung der Evidenz des Werks in Prozessen eige-
ner Wahrnehmung. Wahrnehmung kann im hier zu entwickelnden 
Modell ästhetischer Kommunikation nicht mehr als ein Gegenüber 
der Rationalität dargestellt, sondern muss vielmehr als teilweise steu-
erbarer Prozess gedeutet werden. 

2. Eine Schlüsselrolle in der Kommunikation kommt dem Kunstwerk 
zu, das als möglicherweise evidentes zwischen den Kommunizieren-
den steht. Die Weise seiner Beschreibung als materieller Gegenstand 
bzw. als gestaltete Situation ist somit von weitreichender Bedeutung. 
Die Definition des gelungenen Kunstwerks als eines Gegenstandes 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

243

oder einer Situation, an dem bzw. in der »etwas« auf eigentümliche 
Weise evident wird, korrespondiert mit dem Begriff der Intentionali-
tät sinnlicher Anschauung der Rezipienten vom künstlerischen Objekt 
(bzw. von der künstlerischen Situation), und zwar in der Weise, dass 
dem Evidenzanspruch der Produzenten eine Evidenzerwartung der 
Rezipienten entspricht.  

3. Evidenzerfahrungen an Kunstwerken können auf außerkünstlerische 
Phänomene der Welt bezogen sein und finden in einem konkreten his-
torischen Rahmen statt, der nicht mit dem historischen Rahmen der 
Herstellung des jeweiligen Werkes übereinstimmen muss. Diese zeit-
liche Differenz, die zwischen der Produktion und der Rezeption eines 
Werks liegen kann, ist kein Indiz dafür, dass allein die Gegenwart 
seiner Rezipienten den Kontext ausmacht, in dem das Werk sich kon-
stituiert. Vielmehr dient die Materialität bzw. Gestaltetheit des Werks 
als Medium der Begegnung, in der die Erfahrung seiner Fremdheit 
konstitutiv ist.  

4. Abstand und Verbindung zwischen der konkret vorliegenden Materi-
alität des ästhetischen Objektes, die im Jetzt der ästhetischen Erfah-
rung erlebt wird, und der historischen Determiniertheit des Kunst-
werks werden von den im 7. Kapitel behandelten Autoren unter-
schiedlich aufgefasst: Schleiermacher, Wollheim wie auch Muka-
�ovský gehen von der Relevanz des materiellen Objekts aus und defi-
nieren es als ein Medium, das kommunikative Prozesse zwischen 
Produzenten und Rezipienten vermittelt. Die Materialität der Ele-
mente des Kunstwerks ist für Schleiermacher das Resultat der Trans-
formation des individuell erfahrenen, aber überindividuell geltenden 
Urbildes im Sinne eines Spiegels einer bestimmten Welterfahrung. 
Für Wollheim erzeugen die von Künstlern im Modus der Entschei-
dung ins Kunstwerk entäußerten Erfahrungen die Materialität des 
Werks: eine Materialität, der die Rezipienten je nach eigener Erfah-
rung zu entsprechen suchen. Der von der Künstlerin hergestellte Ty-
pus eines Kunstwerks beeinflusst dabei die Eigenschaften seiner Rea-
lisierung als materielles Vorkommnis. Die von Muka�ovský einge-
führte Spaltung des Begriffs Kunstwerk in ein »materielles Werk« auf 
der einen Seite und ein »immaterielles ästhetisches Objekt« auf der 
anderen Seite ist problematisch. Gegen Muka�ovský ist daher ein Zu-
sammenhang zwischen der Materialität des »materiellen Werks« und  
der Bewertung eines Kunstwerks in den historischen Kontexten seiner 
Herstellung und Rezeption zu postulieren. Es kommt nämlich darauf 
an, die Materialität von Kunstwerken mit ihrer Bedeutung, die sie in 
konkreten historischen Kontexten erhalten, zusammenzudenken. Die-
ser Forderung entspricht wiederum Wollheims Theorie, die den histo-

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNST

244

rischen Zusammenhang zwischen Herstellung und Materialität des 
Kunstwerks im Begriff des Repertoires und den Zusammenhang zwi-
schen dem Kontext der Rezipienten und der Materialität des Kunst-
werks in dem Begriff der Entsprechung herstellt.  

5. Mit Schleiermacher gegen Wollheim ließ sich zeigen, warum Kunst-
werke nicht sprachanalog gedeutet werden können. Den Rezipienten 
von Kunstwerken kommt im Vergleich zum Gebrauch nichtkünstleri-
scher Aussagen und Argumente nicht allein ein größerer Interpreta-
tionsspielraum zu, sondern die Weise, in der die Evidenz von Kunst-
werken erlebt und interpretiert wird, überschreitet den Rahmen allein 
sprachlichen Reflektierens und ist von diesem systematisch zu unter-
scheiden.

6. Das Evidenzerlebnis am Kunstwerk ist als sinnliche Anschauung im-
mer ein Erlebnis, das etwas meint, und nicht allein eines, das Vorur-
teile und Meinungen allein unterbricht oder stört. Dass etwas evident 
wird, ist systematisch gekoppelt an die Weise, wie es durch das 
Kunstwerk evident gemacht ist – diese Verschränkung ist nicht zu-
gunsten der einen oder anderen Seite aufzulösen. Dies bedeutet, dass 
wir die Wirkung eines Kunstwerks nicht von dem, was uns diese 
Wirkung bedeutet, loslösen und isoliert würdigen können; in solch ei-
nem Fall der Rezeption, behaupte ich, hätten wir das Werk verfehlt 
und uns nicht der (systematisch vorgängigen) Gegenwart seiner Pro-
duktion, das heißt der Tatsache, dass es Träger fremder Erfahrung ist, 
ausgesetzt. Ein Genuss von Kunst, der die Konfrontation eigenen Er-
lebens und Wertens durch das Kunstwerk vermeidet, ist nur möglich 
auf der Folie einer Hierarchie, die Kunst letztlich eben nicht als eben-
bürtigen Weltzugang anerkennt. Als hierarchisch ist indessen auch 
ein Zugang zur Kunst zu bezeichnen, der den Kunstwerken die Rolle 
zuteilt, alles Nichtverständliche, die dunkle, nichtrationale Seite des 
Lebens zu repräsentieren.  

7. Von Schleiermacher übernehme ich die Idee, dass die Elemente des 
Kunstwerks als Spiegelungen der Welt, so wie sie von der Künstlerin 
erlebt ist, begriffen werden: Das Kunstwerk spiegelt einerseits die 
Welt und wird ihr andererseits, wie Wollheim definiert, als Interpre-
tation hinzugefügt. Die Entscheidungen der Künstler darüber, was sie 
auswählen und wie sie die Transformation des Ausgewählten durch 
die Bearbeitung akzeptieren, sind abhängig von dem Kontext, in dem 
sie arbeiten, aber deswegen nicht in Gänze von diesem als Repertoire 
zur Verfügung stehenden Hintergrund vorherbestimmt. Denn eine 
Abweichung von einer autoritativ vorgebenen Norm ist möglich, wie 
mit Muka�ovský erläutert wurde. Im künstlerischen Handeln entsteht 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

245

das Kunstwerk, das den Rahmen seiner Rezeption via Materialität, 
d.h. vermittels der Art und Weise, wie es gemacht ist, mitbestimmt.  

8. Parallel zu zwei Klassen von Ausdruckseigenschaften des Kunst-
werks, die Wollheim nennt – dem Ausdruck der Künstlerin, der sich 
in ihren Entscheidungen zeigt, und der Entsprechung der Rezipienten 
an das Ausgedrückte, das Kunstwerk – lassen sich zwei Figuren äs-
thetischer Erfahrung etablieren: die Erfahrung der Welt durch die 
Künstler und die Erfahrung der Evidenz und Alterität des Kunstwerks 
durch die Rezipienten. Diese beiden Erfahrungstypen fallen einerseits 
beide unter den Namen ästhetische Erfahrung und sind andererseits 
systematisch streng voneinander getrennt zu behandeln. In dem Be-
griff des Evidenzanspruchs der Künstler und im Begriff der Evidenz 
des Kunstwerks ist der systematische Rahmen vorgegeben, der beide 
Erfahrungsbegriffe zusammenbindet. Der Begriff des Evidenzan-
spruchs besagt, dass eigene Erfahrung in die Materialität des Kunst-
werks eingeht und dieser Erfahrung durch die Transformation in die 
Materialität des Kunstwerks ein neuer Status zukommt. Evidenz des 
Kunstwerks ist, was die Rezipienten in gelingender Kunsterfahrung 
erleben; die Prüfung dieser Evidenz wird vom Wissen über den Evi-
denzanspruch der Künstler angeregt. 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

