I1l. DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE:
EINE SYSTEMATISCHE PERSPEKTIVE

Im folgenden III. Teil geht es darum, Kunstwerke sowohl aus rezep-
tionsdsthetischer als auch aus produktionsisthetischer Sicht zu definie-
ren, verschiedene Begriffe der &dsthetischen Kommunikation zu priifen
und einen alternativ gewonnenen Begriff &dsthetischer Kommunikation
ins Verhéltnis zum Begriff der Evidenz des Kunstwerks zu setzen.

1. Kunstrezeption als Evidenzerlebnis
und als Einlésung des Evidenzanspruchs
der Kiinstlerin

Kiinstler produzieren mit einem Anspruch darauf, evidente Werke her-
zustellen, so lautete eine These des II. Teils. Kann auch solch ein An-
spruch auf die Produktion eines evidenten Kunstwerks nicht mit der Be-
hauptung seiner Evidenz gleichgesetzt werden, so ergibt sich doch die
Notwendigkeit, zu kldren, was denn unter dem Ideal des evidenten
Kunstwerks zu verstehen wire, somit die Notwendigkeit der Bestim-
mung des Evidenzbegriffs und seines Verhiltnisses zum Begriff der
Wabhrheit im philosophischen Allgemeinen und im kunstphilosophischen
Besonderen. Aus einem Anspruch allein lésst sich keine Verwirklichung
dieses Anspruchs ableiten. Einem Kunstwerk kommt nur dann die Ei-
genschaft der Evidenz zu, wenn es Evidenzerlebnisse seiner Rezipienten
verursachen kann. Erforderlich ist daher eine genaue Bestimmung des
Verhiltnisses von Anspruch und Erlebnis: Wie verhélt sich der An-
spruch der Produzentin, ein evidentes Kunstwerk zu produzieren, zu den

157

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Erlebnissen der Rezipienten, in denen das Kunstwerk und das, was es
zeigt, als evident erlebt wird? Im Rahmen dieser Fragestellung muss
erstens das vom Kunstwerk verursachte Erlebnis der Rezipienten im Zu-
sammenhang gesehen werden mit der Disposition der Rezipienten; zwei-
tens ist es zwingend, die nichtbeliebige Verschrinkung auszu-
buchstabieren, die zwischen der Materialitit des Kunstwerks und der Er-
fahrung und Deutung dieser Materialitét besteht.

Um das Werk als »Vermittler« zwischen Produzenten und Rezi-
pienten zu konstituieren, muss die Materialitdt des Kunstwerks so be-
schrieben werden, dass sie das Weltverhiltnis der Kiinstler mit dem
Evidenzerlebnis der Rezipienten verbindet. Andernfalls wire der Begriff
der asthetischen Kommunikation lediglich ein Begriff, der Potentiale des
Werks zur Auslésung von Projektionen, nicht aber eine wirkliche Kom-
munikation bezeichnete. Die Differenz der dsthetischen Kommunikation
zur sprachlichen liegt in der Materialitit des Kunstwerks begriindet,
welches sich durch seine Gegebenheit als bearbeitetes Material von
nichtkiinstlerischen sprachlichen AuBerungen unterscheidet. Das Kunst-
werk steht als materialer Trager von Bedeutungen zwischen den Kom-
munizierenden. Diese Bedeutungen entsprechen nicht den Intentionen
der Kiinstler vor der Produktion, sondern sie entstehen in der transfor-
mierenden Konfrontation der Kiinstler mit dem Material. Vonseiten der
Rezipienten wird Bedeutung nicht allein ins Material »eingetragen,
sondern liegt auch gebunden an die Materialitit des Kunstwerks als Al-
teritit des Werks vor. Diese Alteritat des Kunstwerks ist dadurch ge-
kennzeichnet, dass sie sich nicht ohne Weiteres in den Bedeutungshori-
zont der Rezipienten eingliedern lésst.

Die Evidenz des Kunstwerks wird von den Kiinstlern beansprucht.
Evidenz zu beanspruchen heiflit, sie zu fordern, sie zu verlangen, aber
auch, sie zu brauchen, wenn es darum geht, ein gelungenes Kunstwerk
zu produzieren. Wie ist diese Forderung zu verstehen? Zwei Dinge sind
wichtig: Anspriiche, die im Spiel sind, verweisen erstens darauf, dass es
um ein Ziel geht, das durch irgendeine Art von Handeln erreicht werden
kann. Das Kunstwerk entsteht nicht allein, indem sich Kiinstler in Situa-
tionen bringen, sondern als konkretes Produkt kiinstlerischer Bemiihun-
gen und Leistungen. Von der kiinstlerischen Leistung spricht man dann,
wenn sich das Kunstwerk als ein evidentes herausstellt, also als eines,
das Evidenzerlebnisse verursachen kann.

Wesentlich am Evidenzanspruch ist zweitens, dass Evidenz und
nicht nur eine spezifische Bedeutung des Kunstwerks beansprucht wird.
Die so beanspruchte Evidenz kann nur als (teilweise nichtsprachliche)
Wirkung des Werks gepriift, sie kann nicht allein gedanklich vollzogen
werden. Der mit dem Werk verkniipfte Evidenzanspruch ist somit kein

158

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Anspruch auf Geltung, auf hermeneutische Wahrheit oder auf Richtig-
keit eines sprachlichen Gehaltes. Mit dem Vergleich dieser verschiede-
nen Anspriiche beschiftigt sich das fiinfte Kapitel des III. Teils.

Ist das Kunstwerk ein evidentes, bewirkt es Evidenzerlebnisse seiner
Rezipienten in dem Sinn, dass diese Erlebnisse von dem Kunstwerk, so
wie sie sind, also nichtbeliebig verursacht werden. Es handelt sich damit
um eine Verursachung in einem starken Sinn; d.h. das Kunstwerk ist
nicht nur Ausldser fiir das Erlebnis seiner Evidenz, sondern es verur-
sacht genau die Evidenzerlebnisse, in denen es als evident erlebt wird,
und es thematisiert somit das, was es evident macht. Wie ist diese
Nichtbeliebigkeit der Kunsterfahrung nun zusammenzudenken mit der
Vielseitigkeit und Unterschiedlichkeit aller dsthetischen Erfahrungen,
die an einem konkreten Kunstwerk gemacht werden kénnen? Die Frage
drangt sich auf, denn empirisch ist davon auszugehen, dass von ver-
schiedenen Rezipienten an ein und demselben gelungenen Kunstwerk
unendlich viele unterschiedliche Erfahrungen zu machen sind. Anders
gesprochen, ein und dasselbe Kunstwerk kann Rezipienten auf verschie-
dene Weise evident sein und — damit verkniipft — Verschiedenes evident
machen. Obwohl die Moglichkeiten der Kunsterfahrung unendlichsind,
lassen sich nicht vollig beliebig alle moglichen Erfahrungen an einem
Kunstwerk machen (die der jeweiligen Rezipientin momentan gerade
»passen«), sondern es lisst sich nur Bestimmtes am Werk erfahren. Die-
ses Bestimmte ist durch das Werk, durch seine konkrete Materialitit und
durch die mit seiner Materialitdt verschrankte Bedeutung vorgegeben —
ist also durch das Kunstwerk, so wie es produziert ist, verursacht. Die
Materialitdt des Kunstwerks hatte ich im II. Teil dieser Arbeit beschrie-
ben als das Produkt der Konfrontation kiinstlerischer Intentionen mit
dem Material, einer Konfrontation, in der sich sowohl die Intentionen
der Produzentin als auch die Bedeutung des Materials verdndern. Dass
die biografische und gesellschaftliche Erfahrung der Kiinstlerin fiir den
Prozess der Produktion von groler Bedeutung ist, liegt auf der Hand;
philosophisch bedeutend ist jedoch, wie die Verarbeitung der Erfahrung
der Kiinstlerin systematisch bewertet wird. Ich habe vorgeschlagen, sie
nicht allein als Resultat iiberindividueller gesellschaftlicher Praxis zu
deuten, sondern sie auch als kiinstlerische subjektive Entscheidung zu
verstehen, die auf Ein- und Ausschliissen von Themen und Materialien
beruht. Nur so ist der Kiinstlerin systematisch die Rolle eines Subjektes
zuerkannt, das zwar in einer Geschichte und einem Kontext steht, das
aber trotzdem einen Handlungsspielraum hat, sich so oder so beim Pro-
duzieren zu verhalten. Die zweite grole Rolle spielt (wie bereits gesagt)
das jeweils zu bearbeitende Material, das dem Bestreben der Kiinstlerin
einen Widerstand entgegensetzt. Einen Widerstand nicht etwa nur derart,

159

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

dass die reibungslose Hineinarbeitung eines Gehaltes ins Material ver-
hindert wiirde, sondern einen Widerstand derart, dass das Material Be-
griff und Praxis, mit denen es konfrontiert wird, einerseits in etwas Neu-
es transformiert, und sich andererseits selbst in der Konfrontation mit
beiden so verdndert, dass es nun u.a. neue Eigenschaften und Be-
deutungen aufweist, die ihm zuvor nicht zugekommen waren. Diese Be-
schreibungsweise erlaubt es, das Kunstwerk in der spezifischen Gestal-
tetheit seines Materials als Trager bewusster und unbewusster kiinstleri-
scher Entscheidungen aufzufassen, die immer auch als die (nicht allein
sprachliche) Artikulation eines Verhéltnisses der Kiinstlerin zur sie um-
gebenden Welt zu beschreiben sind.

Der Erfahrungsbegriff auf der Produktionsseite soll nicht auf eine
Medialitét des kiinstlerischen Subjekts verweisen, durch das etwas zum
Ausdruck kommt. Beschriebe man allerdings umgekehrt die Produktion
blof3 als ein individuelles Sich-Ausdriicken der Kiinstlerin im Kunst-
werk, wire das Werk bestimmt als eine Art »Abdruck« ihres personli-
chen inneren Erlebnisses. Ich ziehe an dieser Stelle die Beschreibung
kiinstlerischer Arbeit als einer, in der etwas ausgewihlt und arrangiert
wird, der Beschreibung als eines »Sich-Ausdriickens« der Kiinstlerin
vor. Der Grund dafiir ist der, dass sich im Begriff des Ausdrucks die
Verbindung zwischen innerem subjektivem Erleben und duBlerer Wahr-
nehmung nur auf eine unklare Weise konstruieren ldsst, wihrend die Be-
schreibung kiinstlerischer Entscheidung — als Auswahl aus, Wiederho-
lung oder Paraphrasierung von Vorgefundenem — auf der Ebene des
Wahrnehmbaren verbleibt. Dass die von Kiinstlern getroffenen Entschei-
dungen jedoch immer mit den Erfahrungen der jeweiligen Kiinstler zu-
sammenhingen, liegt als Minimalbestimmung kiinstlerischen Handelns
auf der Hand. Das ausgewéhlte und bearbeitete Material ist indes nicht
nur eines, in dem sich die Kiinstlerin ausdriickt, sondern es wirkt sich
auf die kiinstlerische Strategie in dem Sinn aus, dass die Entscheidungen
der Kiinstlerin selbst modifiziert werden und das Ergebnis dieser Kon-
frontation mit dem Material gegeniiber den Intentionen der Kiinstlerin
als etwas Differentes definiert werden muss. Die Alteritit des Kunst-
werks ist also nicht nur (erstens) eine Alteritdt des Werks gegeniiber der
Wahrnehmung durch seine Rezipienten; sie ist (zweitens) auch zu den-
ken als Alteritdt des Werks gegeniiber den Intentionen seiner Produzen-
tin.

Gleichwohl verstehe ich den Alteritdtsbegriff nicht im Sinne einer
vollstindigen Ablosung des Werkes von den Intentionen seiner Produ-
zentin und von den Erlebnissen seiner Rezipienten. Auch wenn das ver-
arbeitete Material die Intentionen der Kiinstler verdndert, bleibt das
Kunstwerk von den Kiinstlern hergestellt, mindestens arrangiert. Die

160

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Entscheidung, dass »es passt«, die das Werk aus der Produzentenper-
spektive als ein gelungenes ausweist, gibt das Kunstwerk frei fiir die Of-
fentlichkeit. Es ist dann etwas entstanden, von dem die Kiinstlerin
glaubt, es vertreten zu kénnen — von dem sie glaubt, dass es teilweise
ihre (im Prozess modifizierten) Intentionen prdsentiert. Im Falle des
Gelingens reprdsentiert daher das Werk tatséchlich »mehr oder weni-
ger« die Ausgangsfragen und -intentionen der Kiinstlerin — wenn auch
nie in der Weise, die ihr zu Beginn des Produktionsprozesses vor-
schwebte. Und dieses Kunstwerk, von dem die Kiinstlerin entschied,
dass es (mindestens vorldufig) so zu belassen sei, ist identisch mit dem,
welches der jeweiligen Rezipientin so begegnet, wie es produziert wur-
de.

Dass das Werk im Modus seiner Alteritit begegnet, bedeutet nun,
dass es ganz bestimmte individuelle Erfahrungen und Deutungen sind,
die in den Rezipienten von diesem einen Werk aufgerufen werden; ein
anderes Kunstwerk verursacht wiederum andere Erfahrungen und andere
Interpretationen. Die Deutungen des Kunstwerks durch Kunstrezipienten
unterscheiden sich von den Deutungen anderer wahrgenommener Ge-
genstidnde dadurch, dass die Rezipienten wissen, dass es sich bei Kunst-
werken um Gegenstdnde handelt, in deren Entstehung immer der An-
spruch, ein evidentes Kunstwerk zu produzieren, eine Rolle spielt. An-
ders gesprochen: Die bestimmte Alteritit des Kunstwerks, dem in der
Rezeption begegnet wird, liegt bereits implizit in dem Verweis auf seine
konkrete Produziertheit. Diese Tatsache des Produziertseins definiert die
Erwartungen der Rezipienten an das Werk und bestimmt so die Rezep-
tionssituation mit. Damit meine ich nicht, dass den Rezipienten in jedem
Fall spezifische Informationen tiber die jeweilige Kiinstlerin oder iiber
von ihr verwendete Verfahren gegeben sein miissen. Vielmehr ist hier
die »intersubjektive Vereinbarung«, die fiir den Kontext der Kunst gilt,
gemeint, nach der es zum »Bewandtniszusammenhang« der Kunst ge-
hort (um einen heideggerschen Terminus zu gebrauchen), dass Kunst-
werke von Kiinstlern hergestellt werden. Das Kommunikationsverspre-
chen der Kunstwerke beruht auf der Tatsache ihres Produziertseins, und
man kann davon ausgehen, dass die Information, dass Kunstwerke von
Kiinstlern produzierte Objekte und Situationen sind, allen Rezipienten
zur Verfiigung steht. Dies Versprechen, dass das Kunstwerk nicht nur
unsere eigene Erfahrung aufruft, sondern dass die Konfrontation mit ihm
zugleich eine Begegnung mit einer ins Werk transformierten Erfahrung
der Produzentin ist, aus der sich neue Konstellationen eigener Erfahrung
ergeben, ist das Merkmal, welches die Kunstrezeption von anderen #s-
thetischen Rezeptionsarten unterscheidet.

161

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Die Disposition einer einzelnen Rezipientin, als ihre allgemeine psy-
chische und physische Verfassung, die geprigt ist durch ihren bio-
grafischen und kulturellen Hintergrund, wird vom Kunstwerk nicht in
ihrer Gesamtheit aufgerufen. Das Kunstwerk aktiviert vielmehr be-
stimmte einzelne Erfahrungen und Erinnerungen der Rezipienten, die
auf den unterschiedlichsten Ebenen liegen. Es kann sich hierbei ebenso
um Gedanken wie auch um Gefiihle oder um die Erinnerung physischer
Zustinde oder um bestimmte physische Zustinde selbst (z.B. um Ekel)
handeln — je nachdem mit welchen Mitteln, Materialien und in welchen
Konstellationen ein Kunstwerk gestaltet ist. Das Evidenzerlebnis der
Rezipientin ist aber nie allein der Verweis auf ihre eigenen Gefiihle oder
Gedanken, die in der Wahrnehmung aktiviert werden, sondern es han-
delt sich immer um die Konfrontation des Aktivierten mit dem Wahrge-
nommenen.

Wie kann aber das innerlich Aufgerufene mit einem duleren Prozess
konfrontiert sein? Es kann dies nur, indem die duflere Wahrnehmung des
Werks untrennbar verschriankt ist mit einer zeitgleichen individuellen
Interpretation der Wahrnehmung. Dabei wird aber nicht allein diese In-
terpretation des Wahrgenommenen mit der Deutung eigener (nicht-
kiinstlerischer) Erfahrungen abgeglichen, sondern Bild- oder Tonerleb-
nisse werden ebenso in Vergleich gesetzt mit innerlich gespeicherten
Vorstellungsbildern oder innerlich imaginierten Melodien oder Gerdu-
schen.' Natiirlich liegen begegnende und aufgerufene Bilder oder Klin-
ge nicht als reines Material vor, sondern sind immer gebunden an ihre
Interpretationen, sowohl im Moment ihrer Begegnung als auch im Mo-
ment der Erinnerung. So wird die materiale Seite des Kunstwerks immer
schon als eine wahrgenommen, die etwas meint, aber die Wahrnehmung
des Kunstwerks geht nicht auf in der sprachlichen Beschreibung dieses
Meinens. Es gibt immer alternative begriffliche Beschreibungen und
Bestimmungen des Wahrzunehmenden als Korrekturen der bereits ge-
leisteten.

Entscheidungen tiber die Gestaltung des Kunstwerks werden von
Kinstlern auf der Wahrnehmungsebene und nicht allein als Entschei-
dungen {iiber einen Sinn, den das Kunstwerk haben soll, getroffen. Je-
doch ist die Selbstdeutung, die auf die spezifische Gestalt des Kunst-
werks »passt«, mithin eine, von der die Kiinstlerin glaubt, dass sie durch
die Materialauswahl und die Gestaltung des Materials bzw. der Situation
préasentiert wird — genauso wie die Deutungen der Wahrmehmung des
gestalteten Werks durch Rezipienten solche sind, die auf dieselbe spezi-

1 Vgl. dazu W. Rihms Bemerkung zum »inneren Musikblock« (Offene En-
den, S. 11; s.0. Kap. 11.3.1).

162

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

fische Gestaltetheit desselben Kunstwerks »passen«.”> Obwohl es nicht
dieselben Deutungen sind, gehen beide Deutungsvarianten, sowohl auf
der Seite der Produktion als auch auf der Seite der Rezeption, eindeutig
von der Gestalt des Werks aus. Denn beide Deutungsversuche sind we-
sentlich verschriankt mit derselben Materialitét, die als Kunstwerk vor-
liegt. Sie sind jeweils individuell vorgenommene Verschrankungen zwi-
schen sinnlich Erfahrenem und einer Bedeutung dieses Erfahrenen.

Evidenz bedeutet Offenkundigkeit, Vehemenz des Einleuchtens,
nicht allein auf der Ebene der Interpretation, sondern genauso meint
Evidenz Offensichtlichkeit. Die Gestalt des Kunstwerks, die augen-
scheinlich etwas meint, leuchtet ein. Gadamer benennt die eine Hilfte
einer Kommunikation zwischen dem Werk und seiner Rezipientin, wenn
er zum einen iiber die hermeneutische »Identitdt des Werks« sagt, »dal3
seine Identitit eben darin besteht, dafl etwas daran »>zu verstehenc ist, daf3
es als das, was es »meint« oder »sagt« verstanden werden will. Das ist
eine von dem »Werk« ergehende Forderung, die auf ihre Einl6sung war-
tet.« Zum anderen kennzeichnet Gadamer die sinnlich-materiale Seite
des Kunstwerks als eine »Faktizitit«, die »zugleich ein uniiberwindli-
cher Widerstand gegen alle sich iiberlegen glaubende Sinnerwartung«
sei.* Beiden Feststellungen stimme ich zu. Ausgespart bleibt allerdings
bei Gadamer, wie diese beiden Phinomene zusammenhidngen. Denn die
Alteritit der materialen Seite des Werks gegeniiber jedem sprachlichen
Beschreibungsversuch, die von Gadamer »Faktizitit« oder »das Fakti-
sche« genannt wird, hangt mit der »Forderung des Werks«, verstanden
zu werden, derart zusammen, dass diese Forderung nur begriffen werden
kann, wenn sie als eine gedacht wird, die genau mit der sinnlichen Ge-
stalt des Werks, mit seiner Faktizitit, verschrinkt ist. Daher miissen bei-
de Dispositionen, die Kunstwerken zukommen, sowohl die Tatsache,
dass sie immer in einer konkreten Gestalt vorliegen als auch die, dass
ihnen eine sinnhafte Dimension zu eigen ist, als zwei Seiten ein und der-
selben Medaille gedacht werden.

2 Vgl. Hans-Georg Gadamer: Die Aktualitdt des Schonen, Stuttgart 1977, S.
33: »Ich identifiziere etwas als das, was es war oder was es ist, und diese
Identitit allein macht den Werksinn aus. Wenn das richtig ist [...], dann
kann es gar keine mégliche Kunstproduktion geben, die nicht in der glei-
chen Weise immer das meint, was sie produziert, als das, was es ist. Selbst
ein Flaschenstdnder —, das da plétzlich mit so einem groB3en Effekt als ein
Werk angeboten wurde, bestitigt das.«

3 Ebd., S. 34: »...daB} seine Identitit eben darin besteht, dall etwas daran >zu
verstehenc ist, daB3 es als das, was es ymeint< oder »sagt« verstanden werden
will. Das ist eine von dem >Werk« ergehende Forderung, die auf ihre Ein-
16sung wartet.«

4 Ebd, S. 45.

163

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Es ist nicht richtig, dass das, was von der Kiinstlerin als Kunstwerk
an die Offentlichkeit gebracht wurde, nichts mehr mit ihren kiinstleri-
schen Absichten zu tun haben soll, wie Gadamer die Abgeldstheit eines
jeden Kunstwerks von seiner Produzentin verstanden wissen mochte.
Dass das Kunstwerk »da ist« (seine Faktizitit), ist das Ergebnis kiinstle-
rischer Bemiithung, die von dem Anspruch geprigt ist, ein Werk zu
schaffen, welchem genau diese Eigenschaft zukommt, ndmlich »da zu
sein« (um mit Gadamers Worten zu sprechen).” Ein Kunstwerk mit Ab-
sicht oder mit einem Anspruch zu erzeugen, heifit eben nicht nur (wie
Gadamer annimmt), den absoluten unveridnderlichen Sinn dieses Kunst-
werk zu beabsichtigen. Beabsichtigt ist nicht allein eine Botschaft oder
Mitteilung, die das Kunstwerk machen soll; beabsichtigt ist genau seine
»Faktizitit«, auf die jene »Forderung« des Kunstwerks, dass es »ver-
standen werden will«, zuriickgeht. Beabsichtigt wird gerade von den
Kiinstlern die Verschrankung der Materialitidt des Kunstwerks, welche
seine »Faktizitdt« ausmacht, mit den Moglichkeiten der Interpretation
dieser Materialitdt, die untrennbar an diese Materialitdt selbst gebunden
sind, ja von dieser selbst erst ermdglicht werden. Erméglichung der Evi-
denzerlebnisse in der Rezeption durch die materiale Seite des Werks und
generelle Alteritdt der Evidenzerlebnisse gegentiber der sprachlich arti-
kulierten Deutung miissen hier zusammen und als eine Einheit gedacht
werden.

Die Differenz zwischen Kunstwerken und nichtkiinstlerischen Ge-
genstidnden, die wahrgenommen und gedeutet werden, ist (wie bereits
gesagt) die, dass Kunstwerke mit einer spezifischen Absicht, d.h. mit ei-
nem Evidenzanspruch geschaffen sind, der sich wesentlich von anderen
Absichten, die es bei der Produktion nichtkiinstlerischer Gegenstinde
geben kann, unterscheidet. Evidenz muss also hier im Zusammenhang
der Kunstrezeption bedeuten, dass etwas in seiner sinnlich erfahrbaren
Materialitdt so prasent wird, dass es bestimmte Deutungen und Ver-
stindnisse seiner selbst evoziert. Evidenzerlebnisse verweisen auf die
Evidenz des Kunstwerks als das Vermogen zur Evokation von Evidenz-
erlebnissen. Diese Eigenschaft der Evidenz des Werks ruft ganz ver-
schiedene Evidenzerlebnisse hervor, anders gesagt: Ich kann als Rezi-

5 Ebd, S. 44: »Der Sinn eines Kunstwerks beruht vielmehr darauf, daf} es da
ist. Um jede falsche Konnotation zu vermeiden, sollten wir daher das Wort
»>Werk« durch ein anderes Wort ersetzen, nidmlich durch das Wort >Ge-
bilde«. [...] Das »Gebilde« ist vor allen Dingen nichts, von dem man mei-
nen kann, daB es jemand mit Absicht gemacht hat (wie das mit dem Be-
griff des Werkes noch immer verkniipft ist). Wer ein Kunstwerk geschaf-
fen hat, steht in Wahrheit vor dem Gebilde seiner Hinde nicht anders als
jeder andere. [...] Nun »stehtc es, und damit ist es ein fiir allemal »da¢, an-
treffbar fiir den, der ihm begegnet, und einsehbar in seiner »Qualitét<.«

164

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

pientin anderen Rezipientin nicht genau mein eigenes Evidenzerlebnis
unterstellen. Gadamer schreibt dazu richtig tiber die »von dem »Werk«
ergehende Forderung, die auf ihre Einlgsung wartet. Sie verlangt eine
Antwort, die nur von dem gegeben werden kann, der die Forderung an-
genommen hat. Diese Antwort muss seine eigene Antwort sein, die er
selber titig bringt.®

Obwohl das so ist, kann das Verstehen eines Kunstwerks nicht als
eine Arbeit dargestellt werden, die Rezipienten »allein« und zur Génze
leisten. Die Art und Weise, wie rezipientische Eigenbeteiligung beim
Kunstverstehen stattfindet, ist vielmehr durch die Weise, in der das
Kunstwerk seine Rezipienten konfrontiert, durch seine spezifische Art,
in der es Verstehen fordert, vorgegeben.” Evidenzerlebnisse haben nichts
zu tun mit einem Nachvollzug des Kunstwerks in dem Sinne, dass es nur
ein richtiges Auffassen des Augenscheinlichen und ein richtiges Verste-
hen des Offenbaren gébe. Das Gerichtetsein der Rezipienten sowohl auf
die eigene sinnliche Anschauung des Werks als auch auf den Sinn, der
sich verbunden mit dessen sinnlicher Anschauung erschliefit, zielt nicht
nur darauf, Thematisierungen oder Aussagen des Werks als evidente zu
verstehen, sondern ebenso darauf, die Wahrnehmung der Gestaltetheit
des Kunstwerks als evidente Wahrnehmung zu erleben. Beides fillt zu-
sammen und kann nicht voneinander getrennt werden — hochstens in
nachtriaglichen Reflexionen ist es iberhaupt moglich, Verstandenes und
die Weise, in der Verstandenes wahrgenommen worden ist, auseinander-
zudividieren.® Die Rede von der »isthetischen Seite des Kunstwerks«,
von seinem So-oder-so-Gemachtsein ist also immer eine defizitire Rede,
die in der Distanz der Reflexion zwar gefiihrt werden kann, die aber,
was das Erfassen und Erfahren des Werks betrifft, immer unvollstéindig
bleibt, dem Werk nicht gerecht wird. Das Testen, ob sich ein Evidenzan-
spruch im gelungenen Kunstwerk erfiille, muss immer ein Sich-der-
Wirkung-des-Werks-Aussetzen sein, in dem Wahrnehmen immer ein

6 Ebd., S. 34.

7 Ebd., S. 37: »Die Identitdt des Werkes ist nicht durch irgendwelche klassi-
zistischen oder formalistischen Bestimmungen garantiert, sondern wird
durch die Weise, in der wir den Aufbau des Werkes selbst als eine Auf-
gabe auf uns nehmen, eingelost.« Im Unterschied zu Gadamer wiirde ich
diesen Vollzug als Reaktion auf das Werk (auf seine Identitét) bezeichnen,
nicht (wie Gadamer) als seine Identitit selbst.

8 Das bestitigt auch Gadamer: »Ich meine damit, dafl es eine sekundéire
Verhaltensweise ist, wenn man von dem abstrahieren sollte, was einen
durch ein kiinstlerisches Gebilde bedeutsam anspricht, und man sich géanz-
lich darauf beschrinken wollte, es >rein dsthetisch« zu wiirdigen.« (Ebd.,
S.38)

165

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

verstehendes Wahrnehmen ist und in dem Verstehen immer in Ver-
schriankung mit sinnlicher Wahrnehmung vollzogen wird.

Dass es nun viele Moglichkeiten gibt, ein Kunstwerk zu verstehen,
hat mit dem Anteil zu tun, der dem Horizont der jeweiligen Rezipientin
zukommt. Thre Reaktion auf das Kunstwerk ist sowohl durch das
Kunstwerk geleitet als auch durch den Erfahrungshorizont, den sie mit-
bringt. Die Verschmelzung der Horizonte, so wie sie von Gadamer in
Wahrheit und Methode beschrieben wird, ist im Prinzip ein geeignetes
Erkldrungsmodell, um die Begegnung der Rezipientin mit dem Werk
darzustellen.” Gadamer schreibt richtig iiber die Flexibilitit rezipienti-
scher Horizonte: »In Wahrheit ist der Horizont der Gegenwart in steter
Bildung begriffen, sofern wir alle unsere Vorurteile stindig erproben
miissen.«'” Es geht jedoch nicht allein um das Verstehen der Wahrheit
eines Kunstwerks, eines Gehalts, der sich sprachlich bestimmen lief3e.
Eine Verschmelzung der Horizonte miisste vielmehr so beschrieben
werden, dass die materiale Weise, wie das Kunstwerk gemacht ist, dar-
tiber hinaus im Prozess der Begegnung Wahrnehmungsvorurteile kon-
frontiert und verdndert. Das Kunstwerk kann nicht allein an dem gemes-
sen werden, was es zu verstehen auffordert. Wire zum Beispiel seine
Message oder sein Gehalt einer, der Rezipienten sehr richtig und wichtig
erscheint, so kann es immer noch misslungen sein, namlich wenn es sei-
ne Botschaft auf eine schlecht gemachte Weise vortrdgt. Solch ein
Kunstwerk bezeichnen wir hdufig als »gutgemeint«. Das, was unsere
Vorurteile in der Rezeption herausfordert, ist also kein Verstindnis einer
Sache, keine Wahrheit im Sinne einer Theorie, kein allein hermeneu-
tisch zu entziffernder Sinn des Kunstwerks. Sondern unser Horizont, un-
sere Vorurteile sind auch Horizont von und Vorurteile tiber Wahrneh-
mungsweisen, an die immer ein Sinn gebunden ist. Gadamers Beschrei-

9 Der Vorwurf Manfred Franks gegen Gadamers Darstellung der herme-
neutischen Verschmelzung der Horizonte von Text bzw. Kunstwerk und
Rezipientin in der Kunst- und Textrezeption betrifft die Vorrangstellung
der »Tradition«, aus der das Zu-Verstehende kommt und die es sich als
Verstandenes eingliedert. »Uber die Alteritit des Anderen wird [...] erst
entschieden, wenn er im Horizont des Interpreten integriert oder wenn
dessen Horizont in den des Interpretanden jeingeriickt< oder allenfalls:
wenn die fusionierenden Horizonte iiber eine hoherstufige Dyade Reflek-
tierender-Reflex spekuldr identifiziert sind — dann freilich ist’s zu spét fiir
ein Urteil tiber die Differenz beider.« »Das Sein des Anderen qua Anderen
bleibt auf der Strecke.« Dieser Gefahr einer Verwischung der Andersheit
entgehen wir hier, denn das Kunstwerk ist gerade gegeniiber seinen Rezi-
pienten durch seine Alteritdt, die sich nicht durch sprachliche Auslegung
einholen lésst, charakterisiert. Manfred Frank: Das individuelle Allgemei-
ne, Frankfurt/Main 1977, S. 32f.

10 H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 311.

166

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

bung der Verschmelzung der Horizonte des Kunstwerks und der Rezi-
pientin muss also erweitert werden um die Weise, die Welt wahrzuneh-
men, die in der Begegnung mit dem Kunstwerk ebenso auf dem Spiel
steht wie unser Verstdndnis der Welt. Beides ist untrennbar miteinander
verbunden. Der Anspruch der Kiinstler, evidente Werke zu schaffen, ist
also zugleich ein Anspruch darauf, dass die Werke aufgrund ihrer Evi-
denz die Wahrnehmung und das Verstidndnis ihrer Rezipienten verén-
dern."

2. Evidenz als Werkeigenschaft

Warum nenne ich nun ein Kunstwerk, welches in der Lage ist, Evidenz-
erlebnisse zu verursachen, ein evidentes Kunstwerk? Andersherum ge-
fragt: Warum gentigt es nicht, gelungenen Kunstwerken zu attestieren,
dass sie Evidenzerlebnisse auslosen; warum ist es notwendig, das
Kunstwerk ausdriicklich als evidentes Kunstwerk zu definieren? Unter
Evidenz als einer Eigenschaft des Kunstwerks verstehe ich einerseits
seine sprachlich nicht einholbare materiale Alteritit gegeniiber den Deu-
tungen derer, denen das Werk evident wird bzw. fiir die etwas durch
dieses Werk evident wird. Andererseits gehort wesentlich zur Evidenz
des Werks die Tatsache, dass seine Materialitit nur als sinnhaft er-
schlossene vorliegt.'? Die Deutung des Kunstwerks in der Rezeption, die
an das Wahrnehmungserlebnis gekniipft ist, rekurriert genau auf diese
Eigenschaft der Evidenz, die dem Kunstwerk zukommt, d.h. sie rekur-
riert auf die Gegebenheit einer urspriinglichen Verschriankung der mate-
rialen und der sinnhaften Seite des Werks als seiner Evidenz. Dass die
Materialitdt des Werks selbst andere, wenn auch nicht beliebige Deutun-
gen evozieren kann, ist kein Indiz gegen diese vorliegende Verschrén-
kung von Material und Interpretation, sondern es handelt sich dann um
verschiedene Variationen der Deutung des einen immer gleich Gegebe-
nen. Immer gleich gegeben ist ein Kunstwerk deshalb, weil es das Re-
sultat des Handelns einer Kiinstlerin ist, in dessen Folge das Kunstwerk,
So wie es ist, entstand.

Gadamers Beschreibung der Relation zwischen einem Kunstwerk
und seiner Rezipientin ist, wie schon dargestellt, attraktiv fiir unsere
Fragestellung nach der Werkevidenz, weil Gadamer mit dem Begriff der

11 Vgl. entsprechende Textstellen zur Verdnderung der Rezipienten im Kap.
11.2.

12 Dass und wie sich eine solche Sinnhaftigkeit des Kunstwerks mit Erfah-
rungen seiner Ambivalenz zusammendenken lésst, ist ausgefiihrt im Kapi-
tel 11.3.3.

167

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Verschmelzung der Horizonte von einer Beeinflussung der Rezipientin
durch ein Kunstwerk und zugleich von einer Historizitdt der Auslegung
des Kunstwerks durch die Rezipientin ausgeht. Richtig formuliert er fer-
ner, dass zwischen dem, was auf der Ebene einer sprachlichen Beschrei-
bung tiber das Kunstwerk gesagt werden kann, und dem >So-sein¢ des
Kunstwerks eine Verbindung besteht. In vielen Aufsitzen erldutert Ga-
damer diesen Zusammenhang am Beispiel des Klangs von Gedichten; er
ist »Gebilde« im Verhiltnis zum Wort als »Biirgschaft fiir das Ding«."
Uber Musik sagt Gadamer: »Es bleibt ein unaufhebbarer Zusammen-
hang zwischen der wortlosen Sprache der Musik, wie man zu sagen
liebt, und der Wortsprache unserer eigenen Rede- und Kommunikations-
erfahrungen.«14 Ich habe jedoch den Eindruck, dass Gadamer, auch
wenn er den genannten Zusammenhang in einer urspriinglichen Ver-
schrinkung konzediert, vorzugsweise aus der Perspektive der sprachli-
chen Bestimmung dessen, was am Kunstwerk verstanden wird, redet.

Es sind beispielsweise in Wahrheit und Methode zwei hermeneuti-
sche Charakterisierungen, denen nach Gadamer die Briickenfunktion
zwischen Werk und Rezipientin zukommen: die Verstehensforderung
des Kunstwerks und die Unterstellung der Rezipientin an das Kunst-
werk, dass es verstehbar sei. Dem »So-Sein« des Kunstwerks, das Ga-
damer in Die Aktualitiit des Schonen dessen »Faktizitit« nennt, ist sys-
tematisch gesehen nicht die Funktion gegeben, das Verstindnis des
Kunstwerks in einem starken Sinn zu verursachen, klarer: Es ist der Fak-
tizitdt bei Gadamer nicht zuerkannt, selbst Bedeutung zu sein und trotz-
dem als Faktizitdt auf ihre eigene Weise wirksam zu werden. Der Punkt,
auf den es mir ankommt, ist dieser: »Verstehen« der Dimension der Fak-
tizitdt des Kunstwerks ist nicht allein als sprachliches Auslegen zu be-
stimmen. Bei Gadamer ist dagegen alles Verstehen an Auslegung ge-
bunden."” Mit dem Begriff der Auslegung lisst sich nun nicht erliutern,
was ich mit dem Begriff einer Evidenz des Kunstwerks zeigen mochte.
Denn Auslegung ist erstens eine sprachliche Operation an einem Text, in
der »die Sache, von der der Text spricht, sich zu Worte bringt«lG, und
zweitens ist die Auslegung die Angelegenheit der jeweiligen Auslegen-
den, sich sprachlich zu &uflern. Die »Sache, von der der Text spricht«
(die Sache, von der das Kunstwerk spricht, miisste es ja tibertragen auf

13 Hans-Georg Gadamer: »Hilde Domin, Dichterin der Riickkehr«, in: Ge-
sammelte Werke, Bd. 9, Tiibingen 1993, S. 321-328.

14 H.-G. Gadamer: Die Aktualitdt des Schonen, S. 51.

15 Gadamer stellt in Wahrheit und Methode dar, dass Verstehen und Ausle-
gen auf eine unlosliche Weise ineinander verschlungen sind. Vgl. H.-G.
Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 4021f.

16 Ebd., S. 402.

168

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

die Kunst heien) ist meines Erachtens etwas anderes als die Weise, wie
das Kunstwerk etwas vorfiihrt oder zeigt. Ersteres ist das Dargestellte als
das, was das Werk thematisiert, wihrend es sich beim Zweiten um die
Darstellungsart dieses Dargestellten handelt, das heiflt, wie dieses Zei-
gen im Werk realisiert ist. Nun werden von Gadamer aber beide Seiten,
die am Kunstwerk verortet werden kdnnen: sein Dargestelltes und seine
Darstellungsart, gleichermaf3en unter dem Begriff der sprachlichen Aus-
legung subsumiert. Gadamer bestimmt zuerst den Begriff der Auslegung
als einen Begriff sprachlichen AuBerns, um dann in einem zweiten
Schritt alle Arten des Darstellens als eine solche Art sprachlicher AuBe-
rung zu bestimmen:

»Sprachliche Auslegung ist die Form der Auslegung tiberhaupt. Sie liegt daher
auch dort vor, wo das Auslegen gar nicht sprachlicher Natur, also gar kein
Text ist, sondern etwa ein Bildwerk oder ein Tonwerk. Man darf sich nur nicht
durch solche Formen der Auslegung beirren lassen, die zwar nicht sprachlich
sind, aber in Wahrheit die Sprachlichkeit doch voraussetzen.«'’

Die Schwierigkeit, die sich daraus ergibt, dass dem Kunstwerk auf der
systematischen Ebene dsthetischer Theorie ein sprachlicher Gehalt als
das, was in der Rezeption begegnet, zugesprochen wird, ist das Resultat
der Annahme, dieser Gehalt wiirde als ein Gehalt von Bildern, Klédngen
und Texten immer den Gehalten sprachlicher AuBerungen sogar nicht-
kiinstlerischer Texte dquivalent oder sogar gleich sein. Die Faktizitét des
Kunstwerks wire in Gadamers Modell bestenfalls das, was den Gehalt
des Kunstwerks erméglicht, aber nicht das, was in der Rezeption frei
begegnen kann. Es ist die Vernachlédssigung der Tatsache, dass Kunst-
werke immer hergestellte Gegenstdnde oder Situationen sind (deren
Konstellationen Kiinstler verfertigten), die zur Vernachldssigung der
Wirkung dieser kiinstlerischen Entscheidungen fiihrt — als Entscheidun-
gen, die sich nicht allein auf Gehalte beziehen. In dem Agieren der
Kiinstler ist zwar eine Deutung ihrer eigenen Handlung enthalten. Diese
Deutung muss nicht mit der Deutung der Rezipienten iibereinstimmen.
Jedoch sind Erlebnis und Deutung in der Rezeption nicht beliebige,
durch die Gestalt des Kunstwerks vorgegeben. Das Verstehen des
Kunstwerks kann daher nicht nur ein Prozess einer Auslegung seines
Gehaltes sein, sondern muss an die Handlungen der Kiinstler in irgend-
einer Weise gebunden bleiben. Die Kunstproduktion unterscheidet sich
von dem Schreiben eines nichtkiinstlerischen Textes dadurch, dass in ihr
eben nicht allein auf der Ebene sprachlichen Bedeutens gehandelt wird.
Es ist vielmehr die kiinstlerische Aktion, die zwar darauf abzielt, ge-

17 Ebd., S. 402.

169

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

deutet zu werden, aber nicht in dieser Deutung aufgeht. Gadamers Prife-
renz sprachlicher Auslegung, die er gleichermafen fiir Kunst und Nicht-
kunst geltend macht, ist die Ursache daflir, dass er eine Differenz zwi-
schen der Auslegung von nichtkiinstlerischen Texten und der von
Kunstwerken nicht zu konstruieren vermag.

In der von mir hier vorgeschlagenen Bestimmung des Begriffs der
Evidenz des Kunstwerks liegt die Gewichtung zwischen der materialen
Seite und der Verstehensforderung des Kunstwerks dagegen anders: Die
materiale Seite ist nicht nur eine Voraussetzung fiir dessen sprachliche
Bestimmung, sondern sie ist ein Mehr, das durch den Begriff der Evi-
denz ausgedriickt werden soll. Man kann sich sprachlich auf das Kunst-
werk beziehen, und die Wahrheit in diesem sprachlichen Bezug muss in
der Tat am Kunstwerk gerechtfertigt werden. Man kann sich zweitens
im Modus des Evidenzerlebnisses auf Kunstwerke beziehen, und dieser
Bezug ist der wesentliche Bezug fiir Kunstwerke. Sowohl auf den Zu-
sammenhang zwischen diesen beiden Moglichkeiten — der sprachlichen
AuBerung tiber das Werk und dem Erlebnis seiner Evidenz, mit dem
sprachliches Deuten verschrinkt ist — als auch auf ihre Abweichung von-
einander werde ich zuriickkommen. Die Differenz zwischen beiden Fil-
len muss, nicht zuletzt mit Hilfe der Differenz zwischen den Begriffen
Evidenz und Wahrheit, gewahrt sein.'®

Das evidente Werk ist, insofern es materieller Gegenstand ist, mehr
als eine hermeneutisch zu interpretierende Mitteilung der Produzentin,
und zugleich ist es qua Kunstwerk fiir die Rezipienten etwas anderes als
irgendein nichtkiinstlerischer materieller Gegenstand in der Welt. Es
unterscheidet sich deswegen von allen nichtkiinstlerischen Gegenstin-
den, weil Rezipienten den materialen Gegenstand >Kunstwerk< bereits
als einen >im Kunstkontext von jemandem hergestellten< intendieren.
Die Tatsache, dass der kiinstlerische Gegenstand von einer Kiinstlerin
produziert ist, die auf der Grundlage ihrer eigenen Erfahrung handelte,
verweist darauf, dass in der Bezeichnung des evidenten Kunstwerks zu-
gleich die Setzung enthalten ist, dass die vorliegende Materialitdt auf
Deutungsakten der Kiinstlerin (Auswahl und Bearbeitung eines Materi-
als) beruht. Die Differenz zu anderen intentional hergestellten Gegen-
stinden (welche z.B. mit der Intention eines spezifischen Gebrauchs
produziert werden) ist der Anspruch auf Sinnhaftigkeit, der im Evidenz-
anspruch der Kiinstler enthalten ist als ein Anspruch, der das Kunstwerk
als eine Interpretation der Welt auffasst, die von der Kiinstlerin der Welt
hinzugefiigt wurde. Dass die Rezipienten ein Kunstwerk als Kunstwerk
rezipieren, heiit jedoch gerade nicht, dass sie es als (bloBes) Zeichen

18 Diesem Thema widmet sich Kap. II1.3.

170

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

wahrnehmen, sondern das Wissen vom Evidenzanspruch fokussiert die
Aufmerksamkeit auf die Verschriankung oder Ungeschiedenheit von Ma-
terialitit und Zeichenhaftigkeit. yUngeschiedenheit< bedeutet hier gerade
nicht, dass die Materialitidt des Kunstwerks in einer materialen Zeichen-
haftigkeit aufgeht bzw. sich in einer solchen erschopft. Die Wahl des
Evidenzbegriffs zeigt dabei zugleich an, dass der doppelte >Uberschuss<
des materiellen Werks gegeniiber der Mitteilung und des Kunstwerks
gegeniiber dem nichtkiinstlerischen Gegenstand nicht im Sinne eines
»Sich-Entziehens< des Kunstwerks, sondern im Sinne einer Mehrbedeu-
tung zu verstehen ist, auf die sich das Wahrnehmungserlebnis als Evi-
denzerlebnis mehr oder weniger addquat beziehen kann. Das Kunstwerk
unterscheidet sich auBerdem durch die material fundierte Struktur seiner
Evidenz von nichtkiinstlerischen Texten, deren Evidenz sich als ihre be-
griffliche Bedeutung vermittelt. Diese Differenz l4sst sich mit Gadamer
nicht mehr konstruieren.

Der Begriff der doppelten Alteritdt des Kunstwerks (gegeniiber sei-
nen Produzenten und seinen Rezipienten), in den die Alteritit der mate-
rialen Dimension des Werks gegeniiber dessen sprachlicher Deutung
eingeschrieben ist, leuchtet noch mehr ein, wenn man ihn fiir die ver-
schiedenen Fille verschiedener Kunstwerke ausbuchstabiert. Denn das
Mehr der Materialitdt des Werks, das die Alteritét des Werks gegeniiber
seiner Interpretation ausmacht, ist fiir je unterschiedliche Materialien
ganz verschieden. Bei sprachloser Kunst wie Malerei und Musik tritt es
starker in Erscheinung als beispielsweise in Literatur und Theater, dies
leuchtet zunédchst intuitiv ein. Angesichts der gegenwirtigen Auflosung
von Gattungsgrenzen in der Kunst ist jedoch fragwiirdig, ob die materi-
ale Alteritidt des Kunstwerks iiberhaupt noch gattungsspezifisch darge-
stellt werden kann. Nicht fiir jede Art der Malerei ist z.B. die Alteritét
der Farbe gegeniiber der Beschreibung und Deutung des Werks in der-
selben Art und Weise gegeben. Insbesondere werden die Differenzen
zwischen figiirlich und abstrakt gemalten Werken, zwischen konzeptuell
und sinnlich angewendeten Malstilen fast in jeder malerischen Arbeit
neu gezogen bzw. verschoben. So scheint es sinnvoller, davon zu spre-
chen, dass jedes einzelne Kunstwerk seine eigene Materialitét besitzt,
die dessen Alteritdt in je unterschiedlicher Weise begriindet. Trotz dieser
Skepsis gegeniiber einer fest umgrenzbaren Gattungsspezifik leuchtet es
unmittelbar ein, dass bestimmten Materialititen (z.B. musikalischen)
eine groflere Sprachferne zuzuordnen ist als anderen (z.B. literarischen).

Gerade die Dialektik von sprachlicher Deutung und Materialitdt
fuhrt uns jedoch auf den Evidenzbegriff. Das ldsst sich an der Art und
Weise nachvollziehen, wie der Komponist Wolfgang Rihm die Verbin-
dung von gesprochenem Wort und gespieltem Ton thematisiert. »Der

171

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Klang ist also schon beim Wort-Text ein eigenstindiger Mitteilungs-
wert, voll Information fiir den, der »Ohren hat zu horenc [...]. Ahnliches
geschieht in der Musik.«'® Rihm weist auf ein weiteres systematisch ver-
bindendes Merkmal hin: »Zu fragen »Was sagt Musik?« heiflt auch, daf3
wir die Musik im Bereich jener Erscheinungen ansiedeln, die sich in
eine bereits interpretierte Welt hineinduBern.«*° Diese Beschreibung, die
prinzipiell auf alle Kunstwerke zutrifft, verweist darauf, dass wir u.a. mit
Deutungsabsichten an Kunst herantreten.

Unabhéngig von der Sprachnihe oder Sprachferne des Kunstwerks
oder der Gattung gilt aber systematisch, dass das Materielle in der Spra-
che nicht aufgehen kann. Rihm formuliert das so: »Etwas, das ist und
nicht sich nennen 148t — das ist ein Skandal! Aber was ist es? Sprechen
wir es als Namen aus, haben wir es schon verfehlt; schweigen wir davor
[...] entzieht es sich nur noch weiter.«’' Das, was hier als Skandal er-
scheint, ist gerade die Alteritdt des Kunstwerks. Natiirlich wiirde ich
nicht von einem Skandal sprechen. Meine Verwendung des Evidenzbe-
griffs zielt gerade darauf ab, die Negativitit, die sich in der Verfehlungs-
und Entziehungsfigur zeigt, zu iiberwinden. Mit der materiellen Alteritit
des Kunstwerks ist der Mehrwert gemeint, den das Kunstwerk gegen-
tiber seiner sprachlichen Bestimmung immer hat. Es entzieht sich nicht,
sondern leuchtet ein, daher der Begriff der Evidenz.

Der Aufweis der Differenz zwischen kiinstlerischen und wissen-
schaftlichen bzw. alltagssprachlichen Kommunikationsformen geht da-
mit einher, dass Sprache iiberhaupt auf zweierlei Weise zugeordnet
wird: einmal als Verstindigungsmittel in nichtkiinstlerischer Kommuni-
kation, einmal als Materialitdt dichterischer und konzeptueller Kunst-
werke. An dieser Stelle soll noch einmal ausdriicklich begriindet wer-
den, warum eine solche Zuordnung kiinstlerischer Sprache zur Materia-
litdt von Kunstwerken in Abgrenzung zum nichtkiinstlerischen sprachli-
chen Kommunizieren zwingend ist — in beiden Fillen (Dichtung und
Konzeptkunst) zunichst aus unterschiedlichen Motiven. Im Zuge dieser
Darlegung ist nicht nur nach den Unterschieden von kiinstlerischem zu
nichtklinstlerischem Sprechen und Schreiben zu fragen, sondern auch
nach den Gemeinsamkeiten zwischen sprachlich verfassten und primér
nichtsprachlichen Werken wie Musik, Fotografie, Malerei oder Installa-
tion.

Dass Heideggers These, alle Kunst sei Dichtung, in die Irre fiihrt,
war Gegenstand des Kapitels 1.2. Einer derartigen »>Versprachlichungs
der Materialitét aller Kunstwerke widersetzten wir uns mit dem Argu-

19 W. Rihm: Offene Enden, S. 175f.
20 Ebd., S. 176.
21 Ebd., S.172.

172

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

ment, dass Heideggers Begriff der Erde, den er explizit an nichtsprachli-
chen Materialien wie Steine und Tone entwickelt, mit dieser Versprach-
lichung kaum vereinbar ist. Wenn Heidegger »Bauen und Bilden« als
»je eigenes Dichten« bestimmt, verspielt er letzten Endes die mit dem
Erdebegriff verbundene Einsicht, dass im Kunstwerk die Spezifik des
jeweils konkret verwendeten Materials zur Geltung kommt.

Von Interesse fiir die aufgeworfene Frage nach moglichen Gemein-
samkeiten zwischen Dichtung, >Gebautem und Gebildetem« ist, dass
Heidegger tiberhaupt auf die Idee kommt, Dichten, Bauen und Bilden in
einem Zuge zu nennen. Abgesehen davon, dass es ihm um eine Vor-
rangstellung des dichtenden Denkens vor anderen kiinstlerischen Tatig-
keiten geht, steckt in der genannten Gleichsetzung auch die Idee, dass
Sprache im Dichten in dhnlicher Weise als Material behandelt wird, wie
Stein und Holz beim Bauen und Bilden, wie Téne beim Komponieren
und Musizieren. Heidegger behandelt im Zusammenhang des Erdebe-
griffs u.a. Sprache als »Stoff«, der durch seine Verarbeitung im Kunst-
werk erst in den spezifischen Eigenschaften seiner je eigenen Stofflich-
keit zur Geltung kommen kann: So wie Metalle »zum Blitzen und
Schimmern« kommen, »die Farben zum Leuchten« und »der Ton zum
Klingen«, so kommt »das Wort zum Sagen«.”> Viel hiingt nun daran,
wie das Wort »Sagen« ausgelegt wird. Da Heidegger auf der Differenz
zwischen Sagen und Aussagen besteht, kann man ableiten, dass das
sprachliches Bedeuten auf je verschiedene Weise beim Sagen und Aus-
sagen ins Spiel kommt. Festzuhalten ist hier also, dass sich Sprache als
Material kiinstlerisch bearbeiten ldsst, so wie andere Materialien auch,
und dass mit ihr im Fall der Bearbeitung zu Kunst etwas anderes ge-
schieht als in ihren anderen Gebrauchsweisen. Diese spezifische Stoff-
lichkeit des Materials verbindet Dichtung mit nichtsprachlichen Kunst-
werken, in denen andere Materialien durch ihre kiinstlerische Bearbei-
tung >zum Vorschein kommenc«. Nicht zufillig wird von der Musik zur
Dichtung oft eine gedankliche Linie gezogen, geht es doch in der Dich-
tung auch um den Klang, um Gefiihle und Befinden, um Assoziatives.

Solch eine Weise des Umgangs mit der Stofflichkeit des sprachli-
chen Materials ist zunéchst nicht feststellbar im zweiten anvisierten Fall:
dem Gebrauch alltagssprachlicher Sitze, journalistischer Methoden oder
wissenschaftlicher Zitationen als Kunstwerke bzw. in Kunstwerken.
Hier lésst sich eine spezifisch kiinstlerische Weise der Bearbeitung von
Sprache, welche die Stofflichkeit des Materials Sprache erst heraus-
bringt, nicht feststellen. Miindliche Sprache oder schriftlicher Text sind
von der Kiinstlerin dort so gebraucht, wie sie andernorts in nichtkiinstle-

22 M. Heidegger: Ursprung des Kunstwerks, S. 42.

173

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

rischen Zusammenhédngen auftreten. Trotzdem sind beide in jedem
Kunstwerk an dessen materielle Dimension gebunden — in verschiede-
nen Gattungen auf je unterschiedliche Weise. Wird auf der Theater-
biihne oder im Film im Alltagsjargon geredet, so sind Gestik, Biihne,
Kostiime, Gerdusche oder stilisierte Interaktionen zwischen den Vortra-
genden Materialisierungen, mit denen das Gesagte als Material eine
Synthese eingegangen ist. Die materielle Unterscheidbarkeit der Kunst
von Szenen des Alltags ist dabei nicht zwingend vorausgesetzt; denn al-
lein die Tatsache, dass es sich um eine Performance, um einen Film oder
eine Theaterauffiihrung handelt, verweist auf den Anspruch, mit dem
besagter Satz oder besagte Szene auf die Bithne oder vor die Kamera
gebracht wurden. Es ist letzten Endes das Wissen von diesem Anspruch
auf die Evidenz des Vorgefiihrten, das die Zuschauer dazu bringt, kiinst-
lerisch eingesetzte (nichtliterarische) Sprache anders wahrzunehmen als
dieselben Sitze, wenn sie im nichtkiinstlerischen Zusammenhang gedu-
Bert werden. Gehort ein Text, ein Wort oder ein Satz zu einer kiinstleri-
schen Installation, so ist von entscheidender Bedeutung, wie diese in
welchen Buchstaben, Farben, in welcher Grofe auf welchen Untergrund
in welcher Umgebung aufgetragen sind. Nicht allein die sprachlichen
Inhalte sind von Bedeutung, sondern die Weisen ihrer Visualisierung,
aus denen freilich Inhalte nicht einfach wegzudenken sind.

Aber auch das umgekehrte Phanomen der Wiederaneignung von
Kunst im auBerkiinstlerischen Bereich zeigt, dass seitens der Rezeption
die Priamisse, dass es sich beim Begegnenden um ein evidentes Kunst-
werk handelt, flir ein angemessenes Verstindnis der Materialitdt des
Kunstwerks wesentlich ist. Sowohl Dichtung als auch spezielle Formen
der Visualisierung im theatralischen Feld und im Bereich bildender
Kiinste werden fortlaufend von Nichtkunst kopiert und angeeignet.
Dichterisches Sprechen begegnet uns in Werbespots. In Politik und
Wirtschaft sowie im Bereich der Mode werden fortlaufend aktuelle
kiinstlerische Methoden iibernommen. Die Materialitit dessen, was in
diesen Prozessen entsteht, ist zwar noch dsthetisch, aber nicht spezifisch
kiinstlerisch. Die Art, wie wir etwas horen, sehen, lesen und deuten,
héngt davon ab, ob es sich um Kunst, Politik oder Werbung handelt. Aus
der Weise des Einsatzes des Materials allein ist kein systematisches Kri-
terium zur Bestimmung des Kunstwerks zu gewinnen, dies zeigen uns
gerade die dsthetisierenden Praxen in nichtkiinstlerischen Feldern der
Gesellschaft.

Wie konnen nun Kunstwerke im Konkreten evident sein, und was
kann durch sie evident werden? Anhand einiger Beispiele mochte ich
zeigen, dass sich die Evidenz des Kunstwerks auf ganz verschiedene
kiinstlerische und nichtkiinstlerische Kontexte beziehen kann. Das evi-

174

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

dente Kunstwerk ist gerade eines, das als Resultat kiinstlerischer Hand-
Iung und Deutung definiert ist und nicht durch eine tiberhistorische bzw.
iiberpersonliche philosophische Wahrheitsforderung bestimmt werden
kann. Anhand von drei Kunst-Beispielen mochte ich zeigen, dass die
Evidenz des Kunstwerks in rein dsthetischen, ja in spezifisch kiinstleri-
schen Bereiche verortet werden kann, (z.B. wenn eine dezidierte Ausei-
nandersetzung mit gegenwartiger oder kunstgeschichtlich présentierter
Wahrnehmung von Kunst vorliegt), dass sie sich aber genauso gut auf
AuBeristhetisches, z.B. Gesellschaftliches oder Politisches beziehen
kann. Im zweiten Fall ist die Trennung zwischen &sthetischer und aufler-
asthetischer Evidenz des Kunstwerks nicht erforderlich.

In einer Sequenz in dem kiinstlerisch-dokumentarischen Film Dar-
win’s Nightmare kann man den hungrigen Stralenkindern am Ufer des
Viktoriasees in Tansania zusehen, wie sie einen Topf Reis kochen und
wie ihr Versuch, diesen Reis untereinander zu teilen, misslingt. Ich
mochte hier am Beispiel der Beschreibung dieser Filmsequenz erldutern,
was ich mit der Evidenz des Films bzw. der Evidenz dieser Szene, die
im Film in einem groferen Zusammenhang steht, meine.

Vorweg gesagt: Nicht allein die Darstellung von hungrigen Kindern
in Afrika (die Wahl des Sujets), nicht das Zeigen von Elend (Bildkli-
schees) oder moralisches Kommentieren (sprachliches Argumentieren)
ist das, was diese Szene einzigartig macht. Hungrige afrikanische Kinder
werden tagtiglich in den Medien gezeigt, sie sind in den Zusammenhén-
gen unseres privilegierten Lebens zum Klischee geworden, auf welches
wir nur schematisch reagieren konnen. Es ist vielmehr erst die Art und
Weise, wie der Autor, der als filmender Regisseur einige Zeit mit den
Kindern verbracht hat, diese ins Bild setzt; die Art und Weise, in der er
die Szene, in der der Kampf um den Reis stattfindet, filmt. In der Grup-
pe entsteht, als der Reis tiber dem selbstentfachten Feuer fertig gekocht
ist, die Frage, ob man teilen sollte, und es werden Stimmen laut, die sa-
gen: Es soll geteilt werden. Trotz dieser Stimmen, die vom Teilen spre-
chen, versuchen einige von den stirkeren Kindern zunéchst, mit dem
Topf Reis wegzurennen. Sie werden aber eingeholt und der Topf wird an
seinen Platz auf dem Feuer zuriickgestellt. Dann beginnt die Szene, die
ich nicht vergessen werde: Etwa zwanzig Kinderhénde greifen gleichzei-
tig in den heiBlen Reis, um etwas abzubekommen. Reis wird verschiittet,
entgleitet den Kinderhénden und fillt zu Boden. Wer etwas in die Hand
bekommt, rennt damit weg und versucht sich so schnell wie moglich die
ganze Portion in den Mund zu stopfen. Die groangeschnittenen Por-
traits der Kinder, die so das Essen verschlingen, dass man beim Zusehen
selbst Schluckbeschwerden bekommt, zwischengeschnitten die Bilder

175

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

eines weinenden Kindes, das nichts abbekam, graben sich ein ins Ge-
déchtnis.

Dies geht iiber eine Thematisierung des Themas Hunger in einem
moralischen Sinn, aber auch tiber eine distanzierte Darstellung oder Ab-
bildung hungernder Kinder hinaus. Die filmischen Strategien des Regis-
seurs Hubert Sauper begriinden die Wirkung der Szene; dazu gehoren:
sein Respekt vor den Kindern, die er nicht belehrt, aber deren Nahe er
sucht und deren Leben er zu verstehen versucht, indem er sich ihrem
Lebensfluss anpasst, die Weise, die Kinder immer auch als grof3e Por-
traits mit der Kamera anzuschneiden, dass man ihren Gesichtern ganz
nahe kommt, das Weglassen von Musik in dieser Szene (und meistens
im Film), die Komposition der Bilder mit dem Reistopf, den er von oben
filmt, wenn die vielen Hénde in ihn greifen, die Sparsamkeit im Einsatz
von Dialogen und nicht zuletzt die Einbindung dieser Szene in das ge-
samte Konzept und die Gestaltung des ganzen Films. Worauf ich hin-
ausmochte, ist dies: Die Gestaltung dieser Filmszene bedeutet nicht nur
eine Gestaltung mit &sthetisch-kiinstlerischen Mitteln, sondern ist zu-
gleich die Widerspiegelung eines Verhiltnisses zu den Kindern. Die Ge-
staltung lenkt auch mein Verhiltnis als Filmzuschauerin erstens zu die-
sen Kindern und zweitens zur Thematik, die durch sie verkorpert wird:
Hunger, und Hunger in Afrika. Der Regisseur erreicht mich durch die
Bilder, die Geriusche, durch die Auswahl und den Schnitt so, dass ich in
dem Moment verstehe, was es bedeutet, in Tansania auf der Stralie zu
leben und zu hungern. Das Erlebnis, welches in dieser Weise allein
durch dieses Kunstwerk bzw. durch diese Filmszene ermoglicht wird,
attestiert mir die Evidenz, die der Szene als Eigenschaft eignet, in dem
Sinn, dass die Evidenz dieses Filmabschnitts als Leistung des Kiinstlers
zu schen ist, die als kiinstlerische Leistung {iber sich hinaus auf das ver-
weist, wovon sie handelt.”®

An erster Stelle ist es das gesamte Kunstwerk, dem Evidenz zuge-
sprochen wird; so kann man auch den Film Darwin’s Nightmare im
Ganzen als evidenten Film begreifen, und seine Evidenz geht iiber die

23 Die Auskiinfte tiber seine Intentionen, die der Autor Sauper auf der Web-
site des Films gibt, kommen meiner Bestimmung des Evidenzbegriffs in-
sofern ganz nahe, als Sauper hier von der »Briicke zwischen Wissen und
Begreifen« spricht, die ich als Verschrankung zwischen Auslegung und
Erlebnis der Materialitét des Films verstehe. »Die meisten von uns kennen
die destruktiven Mechanismen unserer Zeit, und doch kénnen wir sie nicht
richtig begreifen. Es ist sehr schwer, das, was man weil3, auch glauben und
wahrlich verstehen zu kénnen. (Die Transzendenz und die Poesie des Ki-
nos ist teilweise imstande, zwischen dem Wissen und dem Begreifen eine
Briicke zu schlagen.)« (http:/www.coop99.at/darwins-nightmare/darwin/
htmldt/startset.htm; 25. 02. 2006)

176

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Evidenz einer einzelnen Episode im Film hinaus. Man wiirde analog zur
Szene den Aufbau, die Komposition, das Vorgehen und die Haltung des
Regisseurs im Ganzen kommentieren. Weil hier nicht der Platz fiir diese
Ausfiihrlichkeit ist, habe ich mich fiir die Schilderung einer einzelnen
Szene entschieden. In diesem Fall ist es auch moglich, die eben geschil-
derte Szene isoliert als Kunstwerksfragment zu begreifen. Nicht immer
lassen sich Fragmente aus Kunstwerken herausgreifen und lisst sich ein
Evidenzerlebnis am Fragment klaren. Damit soll gesagt sein: Der Evi-
denzbegriff als Eigenschaft des Kunstwerks bezieht sich immer aufs
ganze Werk und nur manchmal auf seine Teile.

Um deutlich zu machen, dass der Begriff des evidenten Kunstwerks
nicht an die Evidenz auBerkiinstlerischer, beispielsweise gesellschaftli-
cher oder politischer Darstellungen gebunden ist, wihle ich an zweiter
Stelle das Beispiel einer Arbeitsweise, bei der die Evidenz die Bezie-
hung bedeutet, die eine malerische Arbeit zu Themenfeldern aufbaut, die
traditionell innerhalb der Kunst verhandelt werden. Die Kiinstlerin Ka-
tharina Grosse bemalt und bespriiht riesige Wande sowohl in musealen
wie auch in 6ffentlichen Rdumen. Thre Malerei, in die sogar in den be-
malten Rédumen befindliche Gegenstéinde einbezogen werden, demons-
triert, dass Farbe »groBe Mengen an Energie freisetzen« kann. Die Be-
freiung der Malerei von der Leinwand, ein nicht ganz neues kunstge-
schichtliches Thema, verkérpern Grosses Arbeiten auf ihre spezifische,
dynamische und ausgreifende Weise. Eigenschaften von Farbe wie ihre
Aggressivitit, die Betonung von Sichtbarkeit, ihre Prisenz sind dasje-
nige, was die Kiinstlerin einsetzt, um dieses Eingesetzte zugleich mit der
Arbeit zu thematisieren. Grosse sieht ihre malerischen Raumarbeiten, in
denen sie Gegenstinde im Raum sowie Winde mit Farbe iiberzieht,
auch als einen Versuch an, Oberfliche und Volumen auf neue Art mit-
einander zu konfrontieren. Sie sagt: »Die von mir eingefiihrte Farbober-
flache tritt in Konkurrenz mit den vorhandenen Objektoberflichen, das
Volumen der Dinge kann nicht mehr eindeutig einer dieser Oberfldchen
zugeordnet werden. Ich wollte der Farbe Korper geben und stellte
gleichzeitig fest, dass die mit Farbe bespriihten Gegenstinde ihr Volu-
men optisch auch wieder zu verlieren scheinen.«** Der wichtige syste-
matische Gedanke in unserem Zusammenhang ist, dass Grosses Arbei-
ten im Medium der Malerei stattfinden und dass sie ihr eigenes Medium
thematisieren. Die Evidenz einer Wandarbeit von Grosse liegt also auf
einer anderen Ebene als die eines Films, der von einem konkreten histo-
rischen und politischen Kontext handelt. Auch in diesem zweiten Fall ist

24 Katharina Grosse: »Kunstaspekte: Ein Interview mit Katharina Grosse zu
raumbezogenen Sprayarbeiten ihrer letzten Ausstellungen.« (http:/www.
kunstaspekte.de/z-katharina-grosse-i; 02.04.2006)

177

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

an die farbliche und korperliche Materialitit der malerischen Arbeiten
eine Deutung gebunden, wie die Bemerkungen der Kiinstlerin zeigen.

An dritter Stelle mochte ich mich zu dem besonderen Fall dullern, in
dem durch Kunstwerke — hier Filme von Visconti — das Scheitern einer
Utopie evident gemacht wird. Alexander Garcia Diittmann teilt die Fil-
me Luchino Viscontis anhand der Variationen {iber das in den Filmen
wiederkehrende Thema »Verhiltnis von Wirklichkeit und Mdoglichkeit«
in vier Gruppen. Eine Gruppe bilden die Filme, in denen »Schénheit und
Schein der Kunst fiir das Mogliche einstehen«; in den drei anderen
Gruppen héngt der »Unterschied zwischen Wirklichkeit und Moglich-
keit« nicht an der Kunst, sondern »an einer Liebe oder Leidenschaft, ist
»Anlal eines Aufstandes« oder thematisiert »die schillernde Vergan-
genheit selber als Mogliches«.”

Die Beschreibung dieser viscontischen Grunddisposition — das
Scheitern des Moglichen im Vergleich zum Wirklichen auszuloten — ist
von Diittmann freilich doppelsinnig, legt er doch Viscontis Interesse an
einer Uberwindung der Wirklichkeit im adornoschen Sinne als eine
Sehnsucht nach oder Ausgerichtetheit auf politische, private oder kiinst-
lerische Utopie aus. Es sei »das Mogliche, nie das unmittelbar Wirkli-
che, das der Utopie den Weg versperrt, sagt Diittmann mit Adorno und
suggeriert mit diesem Zitat, dies sei die Logik allen in Viscontis Filmen
dargestellten Scheiterns.”® Mogen auch die in Viscontis Filmen von den
Protagonisten erprobten Mdoglichkeiten tatséchlich zu weit von der Uto-
pie entfernt sein und mag Diittmanns Darstellung dieser Spannung zwi-
schen Utopie und tatsdchlich vorhandener Moglichkeit den Kern von
Viscontis Filmen treffen, so ist der Gedanke an die Utopie, die in jedem
Kunstwerk aufscheint, von diesem aber nicht erreicht werden kann, fiir
die Definition aller evidenten Kunstwerke als Gegenstéinde oder Situa-
tionen, an denen man Evidenzerlebnisse haben kann, nicht nétig und
auch nicht niitzlich. Er ist vielmehr eine von unendlich vielen moglichen
Varianten, wie Evidenz im Kiinstlerischen erfahren werden kann. Dass
Utopie im Spiel sein kann, zeigt, dass sich nicht jede mogliche konkrete
Thematik, auf die sich ein Evidenzerlebnis ausrichtet, auf der platten
Erde entwickeln muss, zeigt den Anteil, den Imaginires als Nicht-Wirk-
liches am vom Kunstwerk Vorgegebenen haben kann.

Dem Kunstwerk kommt indes, auch wenn es vom Scheitern der
Utopie bestimmt wird, eine eigene Wirklichkeit zu, und zwar »streben
Kunstwerke nach einer Wirklichkeit, die ihnen dort zukommt, wo zwi-

25 Alexander Garcia Diittmann: » Dieser verriickte Visconti< oder Einsichten
in »Fleisch und Blut««, privates Manuskript 2004, S. 8ff.
26 Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, Frankfurt/Main 1975, S. 66.

178

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

schen Element und Bedeutung ein Zusammenhang entsteht«.”” Das
Kunstwerk als »geschehene Verdnderung« (so die Formulierung Diitt-
manns) deute ich in diesem Zusammenhang als etwas, das ein kleiner
Teil Welt ist, der durch die kiinstlerische Produktion der bestechenden
Welt hinzugefiigt wurde: eine Beschreibung, die an Adrian Pipers Aus-
fiihrungen tiber das Kunstwerk als »eine neue Présenz [...], die irgend-
wie in die Weltsicht der wahrnehmenden Person integriert werden
muB, erinnert.”® Die Beschreibung des Kunstwerks als »geschehene
Veranderung« ist keine ontologische Bestimmung des Kunstwerks, da-
fir wire sie zu unterkomplex. (Denn vieles verdndert sich.) Jedoch stellt
sie eine wichtige Voraussetzung daftir bereit, dass ein Einfluss eines
Kunstwerks auf seine Rezeption gedacht werden kann. Nur ein Kunst-
werk, das nicht erst in seiner Rezeption entsteht, sondern bereits vor ihr
existiert, kann als ein evidentes Kunstwerk angesehen werden. »Daf3 die
Verinderung immer schon geschehen ist, zeigt sich an der Irreduktibili-
tit des Ausdrucks.«*° Der Terminus Ausdruck, den Diittmann auf der ei-
nen Seite in Opposition zur »blinden Anschauung« setzt und der von
Heiner Miiller auf der anderen Seite als Gegenpol zum bloBem Verste-
hen, zur Information («sinnvolle sprachliche Aussage«, wie Diittmann
sagt) gesetzt wird, steht in Diittmanns Text fiir die Synthese von »Tat«
und »Einsicht«, einer Einsicht, die wiederum als Vermittlung von Bild
und Begriff gedeutet ist.”’ Der Ausdruck als Darstellung des »reinen Ge-
danken[s]«, dem das »Versagen der Stimme« zugehort und der auf die
»Einsicht als Gegebenheit« verweist, umschreibt das, was ich mit dem
Evidenzbegriff als Bestimmung des Werks meine: Gemeint ist ein Aus-
druck, der dem Werk zugehort, das den Rezipierenden im Modus der be-
stimmten Alteritit begegnet.’' Diese Alteritit, die »Fleisch und Blut«
wurde, ist das, was als Neues, als Nie-Dagewesenes existiert. In seiner

27 A. G. Diittmann: »Visconti, S. 14.

28 Ebd.; vgl. Adrian Piper: Metakunst und Kunstkritik, S. 147; s.o. Kap.
I1.1.3.

29 A. G. Diittmann: »Viscontik, S. 14.

30 Vgl. H. Miiller: Gesammelte Irrtiimer, Bd. 1, S. 99: »Ein Text hat zwei
Ubermittlungsebenen: einer ist Information, der andere ist Ausdruck. Die
Ausdrucksebene ist hier viel stirker als im Westen, weil Information un-
terdriickt wird. Hier sind Worte nicht nur Informationstrédger, man ent-
nimmt auch dem Ausdruck Information.«

31 Ich problematisiere in Kap. III.1 den Ausdrucksbegriff, insoweit mit ihm
der Produktionsprozess, das Sich-Ausdriicken der Kiinstlerin gemeint ist.
Bei Diittmann und bei Miiller verstehe ich den Terminus Ausdruck als ei-
nen Hinweis darauf, dass ein Kunstwerk nicht nur durch seinen Werksinn
definiert ist, wie Gadamer es nennt, sondern ebenso durch die Weise, in
der dieser Werksinn in der sinnlichen Konstellation des Werks konstruiert
ist, die etwas mit einer Gestik des Kunstwerks zu tun hat.

179

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Rezeption »gilt es, eine Wirklichkeit zu erkennen, eben die geschehene
Verinderung«.” Die »geschehene Verdnderung« ist also einerseits das
evidente Werk selbst, welches von der Kiinstlerin Bestehendem hinzu-
gefiigt wurde. Andererseits ist es die »geschehene Verdnderung« der
dem Kunstwerk duBerlichen Wirklichkeit der Rezipienten, die in gelin-
gender Rezeption immer schon vollzogen ist.

Fiir alle drei gegebenen Beispiele: die dokumentarische Filmse-
quenz, die raumgreifende Malerei und Spielfilme, in denen Utopien
scheitern, 1dsst sich nun fragen, ob bestimmte Fahigkeiten von den Rezi-
pienten fiir eine gelingende Rezeption gefordert werden miissen. Diese
Frage kann genauso auf andere kiinstlerische Disziplinen bezogen wer-
den: auf Musik, Theater, Performances, auf Literatur. Wenn es stimmt,
dass das evidente Kunstwerk im Modus der bestimmten Alteritéit begeg-
net, ist es logisch, dass diese Begegnung mehr oder weniger dem
Kunstwerk angemessen verlaufen kann. Was wére also von den Rezi-
pienten gefordert? Auch auf dieser Ebene muss sich die Verschrankung
von Sinnunterstellung und Wahrnehmung wiederholen: Nicht allein die
Konfrontation der Verstehensforderung des Werks mit der eigenen
Sinnunterstellung kann das Kunsterlebnis ermdéglichen, sondern es ist
zugleich die Ubung von Wahrnehmung, die Einiibung des Sehens oder
Horens in spezifische fiir eine Gattung verwendete Methoden und Mate-
rialien, die als eine Voraussetzung fiir die Fahigkeit, sich auf ein Kunst-
werk einzustellen, bestimmt werden muss. Natiirlich kann dieses Ein-
iiben nur eines sein, das die Wahrnehmung auf gattungsspezifische Kri-
terien fokussiert: das also sensibilisiert fiir Farben, fiir Téne, fir Kom-
positionen, fiir eine Asthetik des politischen Aktivismus, fiir Rhythmen,
fiir Provokation, fiir Improvisationen — diese Aufzihlung liee sich be-
liebig fortsetzen. Die entscheidenden Punkte sind hier die, dass erstens
den Rezipienten ein Wissen iiber das Kunstwerk weiterhelfen kann, dass
dieses Wissen aber nicht endgiiltig hilft, die Evidenz des Kunstwerks zu
erfassen; zweitens dass die bloBe Unterstellung an das Werk, dieses ge-
be etwas zu verstehen, als einzige Weise, sich dem Kunstwerk zu na-
hern, die eine Seite seiner Evidenz ausblendet, ndmlich die der materia-
len Darstellungsweise; drittens: dass eine Fokussierung auf die Darstel-
Iungsweise des Werks ebenfalls nicht ausreicht, sondern dass Rezipien-
ten davon ausgehen sollten, dass etwas am Werk verstanden werden
kann. Wie es verstehbar wird, ist eine Frage, die durch die Spezifik eines
jeden Kunstwerks anders beantwortet wird.”

32 A. G. Diittmann: »Visconti«, S. 1f.

33 Uber einen gescheiterten Verstehensversuch einer Szene in seiner Insze-
nierung sprach der Theaterregisseur Robert Wilson in seiner Vortragsper-
formance im Palast der Republik am 21. August 2005 (Wilson Schleef Pa-

180

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Dem evidenten Kunstwerk kann man im wahrnehmenden Verhalten,
an das immer Deutung gebunden ist, mehr oder weniger addquat begeg-
nen. Die Addquatheit der Herangehensweise an ein Werk hat einerseits
etwas mit der Einiibung in die Wahrnehmung seiner Darstellungsweisen
(und denen anderer Kunstwerke seiner Gattung) zu tun, andererseits
hingt sie zusammen mit der (immer eigenen) Deutung des Wahrge-
nommenen. Die im Werk vorliegende Evidenz als eine unlésbare Ver-
schrinkung von Material und Sinnhaftigkeit ist das Produkt eines Sich-
Verhaltens einer Kiinstlerin zur Welt oder zu einem Ausschnitt aus die-
ser, welches von den Rezipienten als Interpretation der Welt erlebt und
verstanden wird.** Der Gedanke an die Vorgingigkeit des Kunstwerks
vor seiner Rezeption gibt die Faktizitit des Produziertseins des Kunst-
werks fiir dessen Rezipienten als die Art, wie es da ist, vor. Hier zeigt
sich erneut, warum auf die Einbeziehung der Perspektive der Produzen-
ten in #sthetische Uberlegungung nicht verzichtet werden kann.

Eine Bestimmung des kunstphilosophischen Begriffs des Kunst-
werks dagegen allein aus einer rezeptionsésthetischen Perspektive vor-
zunehmen, bedeutet, die Frage nach der Vorgingigkeit des dsthetischen
Gegenstandes vor seiner Rezeption systematisch auszublenden. Eine
Debatte iiber die dsthetische Erfahrung von Kunst, die weder der Frage
nach der Vorgingigkeit des kiinstlerischen Gegenstandes vor seiner Re-
zeption nachgeht noch die Tatsache seiner Produziertheit berticksichtigt,
verfehlt ihren Anspruch, eine Debatte iiber das Phdnomen Kunst zu sein.
Denn erforderlich ist es, mehr itiber die Kategorie Kunstwerk zu sagen,

last Lecture). Wilson beschrieb die Szene, in der die Séngerin Jessie Nor-
man ein Glas Wasser einschenkt und weitergieft, so dass das Wasser iiber
den Tisch und auf den Boden lduft. Die beeindruckende Prasenz von Jes-
sie Norman, ihre Féahigkeit in diesem Moment »auf der Bithne zu stehen,
so Wilson, habe niemand von den Kritikern und Feuilletonisten wahr-
genommen. Vielmehr war am nichsten Tag in allen Feuilletons die glei-
che Frage zu lesen: Was hat das Uberlaufen das Wassers zu bedeuten?
Wilson zeigte sich sehr entsetzt iiber diese Verfehlung in der Rezeption
und sagte immer: »Es bedeutet nichts« — was ich als eine polemische Ant-
wort des Widerstands gegen die Kritik deute. Die Bedeutung, die dieser
Akt zweifelsohne hat, ist mit dieser Frage der Kritiker nicht einzuholen,
wenn man sich nicht einlassen kann auf die Weise, wie Norman das Ein-
gieflen in welchem Moment der Auffihrung und in welchem Ambiente
vollzieht.

34 Ob notwendigerweise die Welt der Produzentin mit der Welt der Rezipien-
tin identisch sein muss, bespreche ich im weiteren Verlauf anhand der As-
thetik Schleiermachers, vgl. Kap. II1.7: Der nicht sprachanaloge Charakter
der dsthetischen Kommunikation.

181

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

als dass es als &dsthetischer Gegenstand in der dsthetischen Erfahrung so
oder so gegeben ist.*’

3. Evidenz und Wahrheit

Wenn die Evidenz des Kunstwerks eine Eigenschaft ist, die dem Werk
selbst zugehort, schlieBen sich unmittelbar an diese Bestimmung Fragen
an: Induziert ein Evidenzerlebnis des Kunstwerks eine Wahrheit, die
dem Kunstwerk zugehort? Oder ist das Evidenzerlebnis lediglich Indi-
kator fiir die Evidenz des Kunstwerks, die durch wahre Aussagen be-
schrieben werden kann? Um das Verhiltnis zwischen dem Evidenzbe-
griff und dem Wahrheitsbegriff ndher zu bestimmen, schlage ich vor,
sich noch einmal die Ausgangsfragen aus dem I. Teil zu vergegenwirti-
gen. An den dsthetischen Modellen Albrecht Wellmers und Martin Hei-
deggers kritisierte ich beider Definitionen des Begriffs Kunstwerk, fiir
die sie sich auf je unterschiedliche Wahrheitsbegriffe stiitzen. Wellmer
begreift Kunstwerke als Wahrheitspotentiale begreift, die eine Zuschrei-
bung von begrifflicher Wahrheit auslosen, welche dann als die »Wahr-
heit des Kunstwerks«< bestimmt wird. Das fiihrt dazu, dass sich ein Zu-
sammenhang zwischen der materialen Seite des Kunstwerks und seiner
Deutung systematisch nicht mehr konstruieren ldsst. Solch einen gefor-
derten Zusammenhang etabliert Heidegger zwar in seiner Definition des
Kunstwerks als eines Streits zwischen Welt und Erde, jedoch wird durch
die Transsubjektivitit des Wahrheitsgeschehens, fiir das dieser Streit
steht, die Moglichkeit eines individuellen Einflusses auf dieses Wahr-
heitsgeschehen ausgeschlossen. Dem Wahrheitsgeschehen kann man
sich lediglich aussetzen oder sich ihm gegeniiber verschlieen. Die Be-
stimmung der Wahrheit des Kunstwerks vollziehen beide Autoren,
Wellmer und Heidegger, nicht anhand spezifisch dsthetischer Wahr-
heitsbegriffe, sondern sie wenden jeweils einen universalen Wahrheits-
begriff auf Kunstwerke an. Bei Wellmer handelt es sich um einen
sprachpragmatischen Wahrheitsbegriff, der zur Bestimmung der Wahr-
heit sowohl von sprachlichen AuBerungen als auch von Kunstwerken
herangezogen wird;*® Heidegger hingegen zeichnet durch seinen Wahr-
heitsbegriff die Kunst als ein mogliches Medium neben anderen Medien

35 Vgl. auch dazu die Uberlegungen in Kap. II1.5: Evidenzanspruch und
sprachlicher Geltungsanspruch.

36 Wellmer geht zundchst den umgekehrten Weg: Er leitet die &sthetische
Seite einer jeden sprachlichen AuBerung aus dem Wahrheitsbegriff ab, den
Adorno fur Kunstwerke geltend macht. Vgl. Kap. I.1.

182

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

aus, in denen sich geschichtliches Wahrheitsgeschehen als Geschichte
eines Volkes ereignen kann.

Im Gegensatz zu beiden genannten Kunstwerksbestimmungen
mochte ich festhalten an der Idee, dass Kunstwerken ontologisch eine
spezifische Evidenz zukommt, die nur Kunstwerken eignet. Das, was bei
der Rezeption des Kunstwerks iiber mogliche Deutungen, die wir allem
Wahrgenommenen gegeniiber vornehmen, hinausgeht, ist, dass die Ma-
terialitdt von Kunstwerken immer als eine spezifische, ndmlich als eine
hergestellte, gedeutet wird. Der Grund fiir die Spezifitdt des Gemacht-
seins liegt in der kiinstlerischen Autorschaft, die sich von anderen For-
men der Autorschaft durch den Evidenzanspruch der Kinstler unter-
scheidet. Unter dieser Vorgabe ist es fraglich, ob ein speziell &stheti-
scher Wahrheitsbegriff iberhaupt notwendig wird oder ob es ausreicht,
die dsthetische Evidenz des Kunstwerks so zu bestimmen, dass an sie ein
Begriff sprachlicher Wahrheit gebunden bleibt, dem gegeniiber sie sich
allerdings als nicht einholbar erweisen muss.

Da nicht per Definition jedem Kunstwerk, das von einer Kiinstlerin
hergestellt wurde, Evidenz zugesprochen wird, ist noch einmal zu beto-
nen, dass die Evidenz des Kunstwerks sich erst im Evidenzerlebnis der
Rezipienten, welches gegentiber der Evidenz des Kunstwerks mehr oder
weniger angemessen sein kann, feststellen l4sst. Das so oder so eintre-
tende oder eben nicht eintretende Evidenzerlebnis steht zur Bestimmung
der Evidenz als Eigenschaft des Kunstwerks zur Verfiigung. Die Evi-
denz ldsst sich nicht aus einem Anspruch der Kiinstlerin, dass das
Kunstwerk ein evidentes sei, ableiten. Jedoch erfiillt das Wissen um die-
sen Anspruch eine andere Funktion: Es ladt ein zu seiner Uberpriifung.
Ist das Kunstwerk als ein evidentes erkannt, wurde zugleich etwas im
Erlebnis evident. Es ist nun das, was evident wurde, das sich (mehr oder
weniger gut) sprachlich reformulieren ldsst. Fiir diese sprachliche Be-
hauptung iiber das, was der jeweiligen Rezipientin evident geworden ist,
wird ein Wahrheitsanspruch erhoben. Wahr im Sinne dieses Anspruchs
ist die Rede iiber das, was am Kunstwerk evident wurde, deshalb, weil
sie auf die Faktizitit des Werks rekurriert. Sie rekurriert auf die An-
nahme, dass das Kunstwerk, welches als Faktum von einer Kiinstlerin
geschaffen wurde, genau so, wie es ist, von der Rezipientin erlebt wird.
Die sprachliche Formulierung bleibt insoweit an die Faktizitét des kiinst-
lerischen Gegenstandes gebunden. Gegeniiber dem Evidenzerlebnis ist
sie jedoch immer nur abgeleitet; sie ist sozusagen dann erforderlich,
wenn das Kunstwerk gerade nicht présent ist, z.B. wenn man mit ande-
ren iiber das Kunstwerk kommuniziert. Die Evidenzerfahrung als Reak-
tion auf das konkrete Werk geht aber tiber den Anspruch der Geltung

183

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

des Gesagten in der Weise hinaus, dass die Evidenz immer mehr ist als
das, was iiber sie gesagt werden kann.

Es ldsst sich bis hierher zusammenfassen: Gegeben ist das materiale
Kunstwerk im Modus einer dreifachen Alteritdt: gegentiber der Rezi-
pientin, gegeniiber der Produzentin, und drittens als Material gegentiiber
dem Sprachlichen. Der Wahrheitsbegriff kommt iiberhaupt nur im Zu-
sammenhang mit dem Sprachlichen in Betracht: Man kann sich sprach-
lich auf das Kunstwerk beziehen, und die Wahrheit in diesem Bezug
muss in der Tat am Kunstwerk gerechtfertigt werden. Man kann sich
zweitens im Modus des Evidenzerlebnisses auf das Kunstwerk beziehen,
und dieser Bezug ist der wesentliche Bezug fiir Kunstwerke. Aber das
Evidenzerlebnis ist kein mystisches Erlebnis materialer, sprachiiber-
schreitender Wahrheit, sondern Erfahrung eines in besonderer Weise
intendierten Gegenstandes. Die Alteritit des Kunstwerks gegeniiber dem
Erlebnis und die Alteritit des Evidenzerlebnisses gegeniiber dem
Sprachlichen driickt sich darin aus, dass das Evidenzerlebnis mehr oder
weniger addquat begrifflich reformuliert werden kann, ohne dadurch
identisch erfiillt zu werden, und dass das Kunstwerk mehr oder weniger
addquat evident erlebt werden kann, ebenfalls ohne dadurch identifizie-
rend eingeholt zu werden. (Der »Rest« ist aber nicht das Mystische des
Kunstwerks oder das Unsagbare des Erlebnisses, sondern blof das Un-
gesagte bzw. das Ungesehene; Alteritit bedeutet gerade nur, dass es
immer Ungesagtes und Ungesehenes gibt.) Indem man das adidquate E-
videnzerlebnis addquat begrifflich formuliert, sagt man also tatséchlich
etwas Wahres iiber das Kunstwerk, hebt damit aber weder die Alteritét
des Evidenzerlebnisses gegeniiber seiner Reformulierung noch die Alte-
ritdt des Kunstwerks gegeniiber dem Evidenzerlebnis auf. Die Begriffe
Wahrheit und Evidenz bleiben somit jeweils in ihren Anwendungsberei-
chen: Wahr sind Aussagen, die man auch {iber Kunstwerke machen
kann, wahr ist aber nicht das Kunstwerk und auch nicht das Evidenzer-
lebnis. Das Evidenzerlebnis ist vielmehr addquat (d.h. mehr oder weni-
ger addquat), und in diesem Erlebnis zeigt sich der Gegenstand Kunst-
werk als evident; diese Evidenz des Kunstwerks ist die Gegebenheits-
weise des produzierten materialen Gegenstandes, in der es sich der Re-
zipientin zeigt (falls es gelungen ist), ohne seine Alteritéit zu verlieren.

Wie ldsst sich nun nachvollziehen, dass die Wahrheit einer sprachli-
chen Aussage iiber ein Kunstwerk am Kunstwerk selbst tiberpriift wer-
den muss und iiberhaupt tiberpriift werden kann? Denkbar wird dies nur,
indem man ausgeht von einer vorliegenden urspriinglichen Verschrin-
kung der Materialitdit des Werks mit den Deutungsmoglichkeiten, die
sich aus dieser Materialitdt ergeben. Um diese Verschrankung annehmen
zu kénnen, muss ferner davon ausgegangen werden, dass die Deutung

184

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

des Kunstwerks nicht allein aus einer intersubjektiven Einigung dartiber,
was das Kunstwerk bedeutet, abgeleitet werden kann, sondern dass die
Gestalt des Kunstwerks als gegebene sinnliche Anschauung begriffliche
Deutungen evoziert. Das heilit, anders gesprochen, dass immer wieder
neue eigene Deutungsversuche individueller Wahrnehmungen unter-
nommen werden, die sich nicht auf einen Common Sense iiber die Be-
deutung des jeweiligen Kunstwerks beziehen. Die Unterstellung an ei-
gene Wahrnehmungen, dass diese Wahrnehmungen mir etwas Spezifi-
sches sagen, ist verbunden mit den Wahrnehmungen selbst; die Wahr-
nehmungen wiederum sind verursacht durch die spezifische Faktizitit
des einzelnen Kunstwerks — dies ist die grundsétzliche Verkniipfungsfi-
gur, die der Idee zugrunde liegt, dass Aussagen tiber Kunstwerke tiber-
haupt am Kunstwerk selbst auf ihren Wahrheitsgehalt gepriift werden
koénnen. Daraus ergibt sich, dass eine Uberpriifung der Deutung des
Wahrgenommenen nur als eine Wiederholung von Wahrnehmung und
an sie gekoppelter Deutung vorgenommen werden kann. Wenn es auch
ein Gesprach tiber das, was durchs Kunstwerk evident wird, gibt, und
wenn auch in diesem sprachlichen Austausch so wie in jeder sprachli-
chen Handlung Wahrheitsanspriiche im Spiel sind, so sind diese Wahr-
heitsanspriiche nicht die letzten Griinde der Rechtfertigung kiinstleri-
scher Evidenz. Den letzten Grund fiir die Wahrheitsbehauptung iiber
das, was das Kunstwerk evident macht, gibt vielmehr das Kunstwerk
selbst. Der Weise, wie das Kunstwerk das, woriiber sich reden und
schreiben lésst, evident macht, kann im Gegensatz zu dem, was es evi-
dent macht, keine Wahrheit unterstellt werden. Denn die Materialitdt des
Kunstwerks ist keine sprachliche AuBerung, sie ist nicht angesiedelt auf
der Ebene sprachlicher Verstindigung. Wenn auch in dieser Materialitét
des Kunstwerks die sprachlichen AuBerungen iiber das Kunstwerk griin-
den, kann sie nicht durch eine solche begriffliche Beschreibung einge-
holt werden. Méglich ist aber doch, in sprachlichen AuBerungen zu be-
schreiben, wie das Kunstwerk geschaffen ist, wie seine Komponenten
material beschaffen sind, wie es etwas vorfiihrt oder zeigt. Somit ist die
sprachliche Beschreibung der materialen Elemente des Werks, die im-
mer etwas anderes ist als die materialen Elemente selbst, ebenfalls
wahrheitsfidhig und am Werk selbst {iberpriifbar.

Die Tatsache, dass die Evidenz des Kunstwerks nicht durch die
Wabhrheit sprachlicher AuBerungen iiber das, was evident wird, eingeholt
werden kann, ist nicht zu tberfithren die Bestimmung des Kunstwerks
als generell unbestimmbarer Gegenstand. Denn es wird ja gerade etwas
evident in der Erfahrung des Kunstwerks, etwas, was ganz offensichtlich
so ist, wie es ist. Fiir andere Rezipienten desselben Kunstwerks kann
das, was am Werk evident wurde, anders sein; es kann allerdings auch

185

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

ihnen nicht unklar sein (wie der Evidenzbegriff besagt) und es kann
nicht beliebig anders sein, weil die Evidenz von Kunstwerken darin
liegt, dass jede Deutung in der materialen Gestalt verankert ist.

Wie verhélt sich nun der Sachverhalt, dass sich die Wahrheit von
Behauptungen iiber Kunstwerke an diesen selbst erweisen muss, zu der
Tatsache, dass das Milieu der Kunst nicht allein aus der Kommunikation
zwischen Produzenten und Rezipienten vermittels des Kunstwerks be-
steht, sondern dass ein Vermittlungsapparat zur Kunst gehort, in wel-
chem das Kommunizieren ziber Kunst betrieben wird? Welche Rolle
spielt der Wahrheitsbegriff bei der genaueren Beschreibung des Diskur-
ses iiber Kunstwerke? Die Uberpriifung der Wahrheit meiner Deutung
des Wahrgenommenen erfolgt einerseits am Kunstwerk als eine Wieder-
holung der Deutung des zum wiederholten Male Wahrgenommenen. Der
formale Universalitidtsanspruch der jeweiligen individuellen Wahrheits-
behauptung tiber das Kunstwerk schlie3t nicht aus, dass andere Men-
schen andere Behauptungen, fiir die ebenfalls ein Wahrheitsanspruch er-
hoben wird, tiber dasselbe Kunstwerk aufstellen. Da jedoch die Deutung
des Kunstwerks nie allein aus der Gegenwart und Disposition seiner Re-
zipienten ableitbar ist, sondern immer auf die Vorgegebenheit des Werks
als einer interpretierenden Handlung seitens der Produzentin Bezug neh-
men muss, kann auch eine Wahrheitsfihigkeit der Aussagen nicht allein
aus der Tatsache einer intersubjektiven Einigung der Rezipienten be-
griindet werden. Es reicht also nicht aus, wenn sich verschiedene Perso-
nen auf einen Wahrheitsgehalt ihrer AuBerungen iiber das Kunstwerk
einigen. Auch solch eine Einigung kann das Kunstwerk verfehlen.

Es ist nicht schwer nachzuvollziehen, dass der vorliegenden Be-
schreibung der Kommunikation tiber Kunst eine Annahme zugrunde lie-
gen muss: ndmlich die Annahme, dass das Kunstwerk in seiner gegebe-
nen Faktizitit unverindert bleibt, dass diese, anders gesprochen, durch
keine Deutung verdndert werden kann. Es handelt sich bei Kunstwerken
um unverdnderte Gegenstidnde und Situationen, die allen Rezipienten in
derselben Materialitdt vorliegen. Dies folgt aus dem Sachverhalt, dass
Kunstwerke Produkte der Gestaltungsentscheidungen von Kiinstlern
sind. Dass zum Sein des Kunstwerks alle versuchten und alle noch mog-
lichen Deutungen gehoren, ist kein Einwand dagegen, dass seine Gestalt
eine unverdnderte Gestalt ist und bleibt. Die Wahrheit einer Aussage
tiber das Kunstwerk kann an diesem selbst gegeniiber anderen Diskurs-
teilnehmern begriindet werden. Die Evidenz des Kunstwerks hingegen
kann nicht argumentativ gezeigt werden in dem Sinn, dass andere glei-
che Evidenzerfahrungen am selben Kunstwerk haben sollen. Sie ist
vielmehr der Hintergrund fiir die Rechtfertigung von wahren Sétzen i-
ber das Kunstwerk. Evidenzerfahrungen anderer Rezipienten und ihre

186

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Beschreibung in wahrheitsfihigen Aussagen sind auf dasselbe Kunst-
werk zuriickzufiihren, an dem ich meine Erfahrungen gemacht habe, die
ich mit meinen Aussagen beschreibe. Der Universalitidtsanspruch der
Wabhrheit von AuBerungen iiber das Kunstwerk kann somit nicht darin
bestehen, dass ich allen anderen Rezipienten unterstelle, sie miissten das
gleiche Evidenzerlebnis am selben Kunstwerk haben, sondern Universa-
litdt kann in diesem Fall nur heiflen: Die Angemessenheit meiner Evi-
denzerfahrung wird in meinem Reden iiber das Kunstwerk zutreffend
wiedergegeben. Und diese Angemessenheit ist am Kunstwerk tiberpriif-
bar. So kann am Kunstwerk sowohl die Rede davon, was durch das
Kunstwerk evident wurde, als auch die beschreibende Rede iiber dessen
materiale Beschaffenheit tiberpriift werden. Dass eine wahre Aussage
iiber das Kunstwerk nicht der Deutung entsprechen muss, die die Kiinst-
lerin diesem gab, versteht sich nach allem Ausgefiihrten von selbst.
Uberhaupt stellt sich die Frage, ob sich Wahrheitsanspriiche im Sin-
ne der Geltung von AuBerungen iiber Kunstwerke in einem wesentlichen
Aspekt von Wahrheitsanspriichen in anderen Sprechhandlungen unter-
scheiden. Dies scheint nicht der Fall zu sein. Der Wahrheitsbegriff ist,
im Unterschied zum Begriff der Evidenz, kein spezifisch dsthetisch bzw.
kiinstlerisch anzuwendender Terminus, wenngleich seine Anwend-
barkeit auf die Rede von Kunst unbestritten bleibt. Die starke Priasenz
des Wahrheitsbegriffs in der dsthetischen Debatte ist indessen auf andere
Theoriekonstruktionen zuriickzufiihren: auf diejenigen Werkésthetiken,
in denen das Werk als Instanz einer iiberlegenen Wahrheit verstanden
wird. Adornos und Heideggers Definitionen des Kunstwerks als eines
Tragers metaphysischer Wahrheit verbinden die im Kunstwerk manifes-
tierte Verschrankung von Materialitdt und Sinnhaftigkeit mit dem uni-
versellen, iibersubjektiven (mitunter fast theologischen) Sinnanspruch,
der dem Begriff Wahrheit innewohnt. Fiir den Begriff der Evidenz des
Kunstwerks ist ganz offensichtlich der erste Schritt — die Verkniipfung
zwischen der Materialitdt und ihrer Deutung — wichtig; der zweite
Schritt, die Bestimmung einer Wahrheit des Kunstwerks, ist hingegen
auf der Folie eines sprachlichen Wahrheitsbegriffs nicht mehr sinnvoll.
Es ist eine praktische Komponente des Wahrheitsbegriffs, dass er
auf die Einigung der Personen, die einen Wahrheitsanspruch erheben,
zielt. Mit der Feststellung bzw. Bestétigung einer Wahrheit im Konsens
wird also zugleich jeweils der Diskurs iiber den Gegenstand abgebro-
chen bzw. (mindestens vorlidufig) zum Stillstand gebracht.’’ Die Herstel-
lung eines Konsenses iiber ein Kunstwerk ist so auch eine praktische

37 Diesen Hinweis verdanke ich Norbert Axel Richter. Vgl. ders.: Grenzen
der Ordnung. Bausteine einer Philosophie des politischen Handelns nach
Plessner und Foucault, Frankfurt/Main 2005, S. 87ff.

187

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Komponente des Kommunizierens iiber Kunst, so wie in jeder kommu-
nikativen Sprechhandlung. Jedoch ist eine Einigung im Falle des Redens
iiber Kunstwerke nicht so wesentlich, wie sie es fiir Sprechakte tiber an-
dere Themen ist, bei denen der Diskurs auf Handlungskoordination ab-
zielt. Unterschiedliche Aussagen iiber ein Kunstwerk griinden in ver-
schiedenen Evidenzerfahrungen verschiedener Rezipienten dieses
Werks. Am Kunstwerk konnen die Sitze tiber das Kunstwerk gepriift
werden. Man kann unter bestimmten Umstéinden zu einer Einigung
kommen. Diese Einigung iiber Aussagen, die das Kunstwerk betreffen,
ist indes nicht entscheidend fiir die Motivation der Beschiftigung mit
Kunst tiberhaupt. Es sind vielmehr die Wirkung des Kunstwerks im Er-
lebnis seiner Evidenz und die Versuche, das, was evident wird, sprach-
lich zu fassen, die eine Beschéftigung mit Kunst lohnend machen und
die das eigene Verhéltnis zur Welt und das Verhalten in der Welt gege-
benenfalls verdndern kénnen. Somit ist auch ein wesentliches Differenz-
kriterium fiir die Unterscheidung zwischen Kunst und Philosophie ge-
nannt: Wihrend in der Philosophie um die intersubjektive Geltung der
besseren Argumente gestritten wird und gestritten werden muss, gilt fiir
die Kunst, dass der Sieg im Streit um die Wahrheit von Aussagen {iber
Kunstwerke weder Anlass noch Ziel ihrer Produktion und Rezeption
sind.

4. Pramissen der Evidenzasthetik

Die bis hierher vorgelegte Theorie der Evidenzisthetik unterscheidet
asthetische Kommunikation als kiinstlerisches Handeln und Erfahren
von einem Diskurs {iber Kunst und {iber Nichtkiinstlerisches auf der ei-
nen Seite sowie von nichtkiinstlerischem Handeln und Erfahren auf der
anderen Seite. Somit ist die Kommunikation durch das Kunstwerk eine
spezifische, der Kunst zugehérige Kommunikationsform, sind Kunst-
produktion und -rezeption spezifische Verhaltensformen. Kunst kann auf
diese Weise als autonomer Typus der Kommunikation, der Erfahrung
und der Handlung bestimmt werden. Aber diese Autonomie des Kom-
munikationsmediums verhindert nicht, dass die Kunsterfahrung in das
auBerkiinstlerische Leben der beteiligten Subjekte hineinwirkt. Ist das
Ziel der Auseinandersetzung mit Kunst nicht primér das, in der Rede
iber Kunstwerke recht zu bekommen (wie im 3. Kapitel dargestellt),
schlie8t das natiirlich nicht aus, dass man mit Vehemenz (und mit einem
Wabhrheitsanspruch) von dem erzéhlen kann, was einem selbst in der Er-
fahrung eines Kunstwerks deutlich wurde. Diese Erzdhlung handelt un-
ter Umsténden von einer Verdnderung subjektiver Blickwinkel und Ver-

188

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

haltensformen, die zwar durch die Spezifitit der Erfahrung des Kunst-
werks initiiert wurde, sich aber auf nichtkiinstlerische Erkenntnisse und
auBerkiinstlerisches Handeln bezieht.

Auf welcher philosophischen Grundlage steht die Beschreibung die-
ses Vermogens von Kunst, nichtdsthetische Weltverhiltnisse zu beein-
flussen? In welcher Weise folgt aus der bisherigen Beschreibung des
evidenten Kunstwerks eine generelle Bestimmung é&sthetischer bzw.
kiinstlerischer Praxis als einer Praxis, die in bestimmten Verhiltnissen
zu nichtédsthetischen bzw. nichtkiinstlerischen Praxen steht?

Fassen wir die bisherigen Uberlegungen zum Evidenzanspruch der
Kiinstlerin und zur Evidenz des Kunstwerks noch einmal zusammen,
dann ergibt sich, dass zwei »Zwischen-Figuren« fiir die Evidenzisthetik
bedeutsam sind: Es handelt sich erstens um das Zwischen der Kiinstlerin
und des Werks und zweitens um das Zwischen des Werks und der Rezi-
pientin. Aus der Beschreibungsweise dieser Verhéltnisse zwischen je-
weils zwei Entitdten ergibt sich die Spezifik der Darstellungsweise des
Kiinstlerischen als einer Kommunikation durch das Kunstwerk. Fiir eine
philosophische Bestimmung der kiinstlerischen Kommunikation ist es
daher notwendig, das Verhéltnis zwischen Kiinstlerin und Werk und das
zwischen Werk und Rezipientin jeweils systematisch als Verhéltnis zwi-
schen der Wahrnehmung einer Materialitdt und ihrer Deutung, d.h. als
spezifisches Verhiltnis zwischen sinnlicher Anschauung und Begriff
auszubuchstabieren. Zum einen vermitteln sich sowohl in der Kunstpro-
duktion als auch in ihrer Rezeption Bedeutungen wesentlich tiber die
Materialitdt des herzustellenden bzw. des wahrzunehmenden Gegen-
stands — auf der einen Seite werden sprachlich formulierbare Welterfah-
rungen der Kiinstlerin in einem Transformationsprozess mit dem Mate-
rial verschmolzen, auf der anderen Seite ist es die Wahrnehmung des
Werks durch die Rezipienten, die der (sprachlich formulierbaren) Deu-
tung buchstiblich zu Grunde liegt. Zweitens sind beide Relationen durch
eine Alteritit des Kunstwerks bestimmt, die eine direkte Ubersetzung
subjektiver Intentionen ins Material ebenso wie eine vollkommene »An-
eignung« des Kunstwerks durch seine Deutung verhindert.

Die konkrete Materialitit des Kunstwerks ist das Ergebnis einer
Transformation von Gewusstem und Gewolltem ins Material des Werks.
Das Material setzt dieser Transformation dabei Grenzen, so wie es auch
die Deutung in der Rezeption des Kunstwerks zwar nicht genau vorher-
bestimmt, wohl aber mitbestimmt. Begriffliches ist somit erstens trans-
formierbar in die Materialitdt des Kunstwerks (wenn es auch in diesem
Prozess nicht unverdndert bleibt, wie der Transformationsbegriff schon
besagt), wihrend zweitens in der Wahrnehmung des Kunstwerks das
Material ein weder beliebiges noch stets gleiches Begriffliches verur-

189

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

sacht. Diese empirische Sachlage: dass sich in der Wahrnehmung des
Kunstwerks Deutungen erschlie8en, enthilt eine Herausforderung an die
Kunstphilosophie, die Struktur des Verhiltnisses zwischen sinnlicher
Anschauung und begrifflicher Bestimmung aufzukldren. Eine Ver-
schrinkung zwischen der Materialitidt des Kunstwerks und deren Deu-
tung zu denken, ist offensichtlich noch kein Widerspruch zu dem Satz
aus Kants erster Kritik: »Gedanken ohne Inhalt sind leer; Anschauungen
ohne Begriffe sind blind.«’® Die Verschrinkungsfigur ist jedoch ebenso
offensichtlich nicht mehr abbildbar in dem Hin und Her des Spiels zwi-
schen Einbildungskraft und Verstand aus Kants dritter Kritik, das ja ei-
nes zwischen sinnlicher Anschauung und begrifflicher Bestimmung des
isthetischen Objekts ist.” Die Entgegensetzung zwischen Einbildungs-
kraft und Verstand, die nach Kant im &sthetischen Urteilsprozess nicht
zur Auflésung kommt, macht es gerade unmdoglich, eine urspriingliche
Verschrankung zwischen sinnlicher Anschauung und konkreter begriff-
licher Bestimmung fiir das dsthetische Urteil zu denken. Nicht die Evi-
denz, sondern die Unbestimmbarkeit des &sthetischen Objekts, dessen
sinnliche Anschauung oder Vorstellung sich nicht auf den Begriff brin-
gen ldsst, ist ja bei Kant der Garant fiir die Unendlichkeit eines spezi-
fisch dsthetischen Urteilens, welches nur zum Abbruch, nicht aber zum
Ende kommen kann und das als unendliches Spiel vom Subjekt als lust-
voll erfahren wird.

Der Begriff der Evidenz hingegen beschreibt ein anderes Szenario:
namlich, dass in der Kunsterfahrung am Kunstwerk und am kiinstleri-
schen Material etwas deutlich werden kann. Das, was in der Kunstre-
zeption als evident erlebt wird, kann auf seine Angemessenheit am
Kunstwerk gepriift werden. Es muss einerseits nicht verniinftig im Sinne
jenes kantischen Erkenntnisurteils sein, worin es um eine objektive be-
griffliche Bestimmung und damit um eine wahrheitsfdhige Aussage {iber
den gegebenen Gegenstand geht. Andererseits ist das Verhéltnis zwi-
schen Einbildungskraft als Vermdgen sinnlicher Anschauung und Ver-
stand als Vermogen begrifflicher Bestimmung auch in einem allge-
meinen Sinne nicht dasjenige, welches Kant in der Kritik der Urteils-
kraft beschreibt. Die erstgenannte Unterscheidung zwischen gegen-

38 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft (A 51 / B 75): »Gedanken oh-
ne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind. Daher ist es
ebenso notwendig, seine Begriffe sinnlich zu machen, (d.i. ihnen den Ge-
genstand in der Anschauung beizufiigen,) als seine Anschauungen sich
verstdndlich zu machen (d.i. sie unter Begriffe zu bringen).«

39 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, § 9 (AB 28): »Die Erkenntnis-
krifte, die durch diese Vorstellung ins Spiel gesetzt werden, sind hierbei
in einem freien Spiele, weil kein bestimmter Begriff sie auf eine besondere
Erkenntnisregel einschrankt.«

190

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

standsangemessener Evidenzerfahrung und einem wahren Erkenntnis-
urteil verweist uns bereits auf eine grundsétzliche Differenz, deren
Reichweite in diesem Kapitel zu untersuchen ist: auf die Differenz zwi-
schen einer erkenntnistheoretischen Bestimmung eines Objekts und des-
sen hermeneutisch-phdanomenologischer Beschreibung, die man (etwas
poetisch formuliert) eher als eine Erzdhlung vom &dsthetischen Objekt
charakterisieren konnte. Die Verwiesenheit einer dsthetisch-hermeneuti-
schen Bestimmung des Kunstwerks auf die phidnomenologische Basis
der Wahrnehmung und synchrone Beurteilung des Kunstwerks macht es
aber dariiber hinaus notwendig, sinnliche Anschauung und Begriff auf
einer basalen, erkenntnistheoretischen Ebene als miteinander urspriing-
lich verschrénkt darzustellen.

Dabei kann man auf Husser! zuriickgreifen, weil sich die Verschrin-
kung der Materialitdt des Kunstwerks mit dessen Deutung in Husserls
Begriffen der Intentionalitdt und der Evidenz als erfiillter Intentionalitét
angemessen darstellen ldsst. Ich mochte diese Begriffe aus dem Kontext
der husserlschen Erkenntnistheorie herauslgsen und sie instrumentell fiir
die Explikation der nichtsprachlichen Dimension meines modifizierten
hermeneutischen Evidenzbegriffs verwenden. Diesen Riickgriff auf pha-
nomenologische Terminologie verstehe ich in dem Sinn, dass jeder As-
thetik oder Kunstphilosophie eine Dimension zukommt, die tiber ihre
eigenen dsthetischen bzw. kunstphilosophischen Fragestellungen hinaus-
geht und dabei generelle Pramissen fiir eine Beschreibung des Verhilt-
nisses von Subjekten zur Welt ins Auge fassen muss. In diesem Zusam-
menhang ist allerdings darauf hinzuweisen, dass der von mir im dritten
Kapitel ausbuchstabierte Wahrheitsbegriff, der Wahrheit als eine Eigen-
schaft von sprachlichen Aussagen iiber Kunstwerke fasst, nicht mit den
verschiedenen Spielarten des Wahrheitsbegriffs bei Husserl iiberein-
stimmt.** Das Verhiltnis des Evidenzbegriffs zum Begriff der Wahrheit
ist bei Husserl ein anderes als das hier vorgeschlagene: Evidenzerleb-
nisse sind fiir uns keine Erlebnisse von Wahrheit, wie das bei Husserl
der Fall ist. Husserls Begriff von Evidenz als erfiillter Intentionalitit ist
aber fiir meinen Evidenzbegriff insoweit von Bedeutung, als es mir um
die nichtsprachliche Dimension im Begriff der Evidenz des Kunstwerks
geht. Sinnliche Anschauung, so die Pointe, sollte nicht als fremdes Ge-
geniiber der Tétigkeit des Verstandes dargestellt werden, sondern muss
stattdessen — wie fiir die Evidenzidsthetik unumgénglich notwendig — als

40 Eine anschauliche Zusammenfassung von unterschiedlichen Wahrheitsbe-
griffen bei Husserl findet sich bei Ernst Tugendhat. Tugendhat entwickelt
aus den »Differenzen in der Gegebenheitsweise« vier verschiedene Wahr-
heitsbegriffe. Vgl. Ernst Tugendhat: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und
Heidegger, Berlin 1970, § 5: Wahrheit und Evidenz, S. 88-106.

191

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

ermoglichende Dimension einer begrifflichen Beurteilung gesehen wer-
den. Die sinnliche Anschauung bedeutet somit in der Kunstwahrneh-
mung nicht die Unterbrechung begrifflicher Beurteilung eines Kunst-
werks, sondern ist das Fundament dieser Beurteilung. Und in diesem
griindenden Verhiltnis von sinnlicher Anschauung zu begrifflicher Deu-
tung unterscheidet sich die Wahrnehmung des Kunstwerks nicht von an-
deren dsthetischen und nichtésthetischen Wahrnehmungsvollziigen.

Husserl geht es wie Kant in der Kritik der reinen Vernunft um Be-
wusstsein und Erkenntnis tiberhaupt. In der Evidenzésthetik geht es zwar
nicht um diese allgemeine Dimension, sondern im Besonderen um das,
was jemandem am Kunstwerk evident werden kann als das, wovon das
Kunstwerk handelt. Aber dass diese Evidenz des Kunstwerks eine nicht-
sprachliche Dimension hat, ldsst sich unter Riickgriff auf Husserl dar-
stellen. Dass der Evidenzbegriff bei Husserl zugleich in eine allgemeine
Erkenntnistheorie eingebettet ist, erweist sich fiir uns als Vorteil. Denn
es ist unser Anliegen, in diesem Kapitel zu zeigen, dass Kunstwahrneh-
men und -verstehen als &sthetisches Erfahren sich nicht generell bzw.
strukturell von anderen Formen der Wahrnehmung und Erkenntnis un-
terscheiden: dass die Verschrinkung zwischen sinnlicher Anschauung
und begrifflicher Bestimmung und Beschreibung zwar in verschiedenen
Variationen, aber prinzipiell als solche Verschrinkung immer vorliegt.
Das entscheidende Kriterium der Unterscheidung der Kunstrezeption
von anderen Arten der Wahrnehmung und Bestimmung liegt also nicht
in der Wahrnehmungsform, sondern in dem Wissen, dass Kunstwerke
mit einem Evidenzanspruch der Kiinstlerin geschaffen werden. Dieser
Anspruch wiederum bezieht sich darauf, dass das Kunstwerk als eine
Interpretation der Welt dieser Welt hinzugefiigt wurde und darauf, dass
diese Weltinterpretation in der Gestalt des Kunstwerks, also in seiner
Materialitét griindet, d.h. urspriinglich mit dieser verschriankt ist. Die Art
und Weise, in der man an ein Kunstwerk als einen Gegenstand heran-
tritt, unterscheidet sich durch diese Kontextualisierung der Wahrneh-
mung und Deutung des Gegenstandes von den nichtédsthetischen Pra-
xen.*! Die Weise, wie man das Kunstwerk wahrnimmt und diese Wahr-
nehmung mit einer Deutung verbindet, ist aber abseits dieser Spezifik
der Kommunikationssituation auf der systematischen Ebene nicht von
anderen Erkenntnis- und Wahrnehmungsformen zu unterscheiden.

Der Begriff Intentionalitit steht bei Husserl fiir eine immanente Ver-
kniipfung einer jeden Wahrnehmung mit einer Sinnunterstellung. Denn

41 Ich mochte noch einmal darauf hinweisen, dass mit >Gegenstand«< auch im-
mer Situationen mitgemeint sind und der Begriff Gegenstand nur in die-
sem weiten Sinne gebraucht wird. Natiirlich handelt es sich dann bei dem
Ausdruck >herantreten< um eine Metapher.

192

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Husserl kennt keine zwei geschiedenen Quellen von Erkenntnis.* Diese
Verkniipfung ist nicht so zu verstehen, dass sinnliche Anschauung zum
sprachinternen dsthetischen Element erklirt wird, wie wir das am Bei-
spiel der Asthetik von Albrecht Wellmer im 1. Teil besprachen, auch
nicht in der Weise, dass Anschauung unter den Begriff gebracht werden
muss, wie Kant es in der Kritik der reinen Vernunft beschreibt;43 son-
dern die Verkniipfung von Anschauung und Sinnunterstellung ist umge-
kehrt als Gerichtetheit des Erlebnisses der Anschauung zu verstehen, als
der Umstand, dass die Anschauung jeweils immer schon etwas »meint«.
Husserl bindet Intentionalitdt nicht ans wahrnehmende Subjekt, sondern
er fasst Intentionalitdt als etwas auf, das auf etwas Vorgegebenem, auf
einer phinomenalen Gegebenheit innerer Anschauungen beruht.** Die
Vorgegebenheit eines Gegebenen verweist auf die generelle Moglich-
keit, eine Ndhe zum Gegebenen zu erreichen, wie das Klaus Held zu-
sammenfasst: »Ich kann iiber eine Sache nur reden — sei es objektiv oder
bloB meinungshaft —, weil ich voraussetze, dafl sich grundsitzlich die
Moglichkeit realisieren 148t, sie auf eine sachnahe Weise, sozusagen
»anschaulichg, >leibhaft« zu erleben. Ohne eine solche Moglichkeit wire
mir die Sache nicht einmal bekannt, sie existierte fiir mich nicht.«®
Obwohl der Evidenzbegriff bei Husserl ein erkenntnistheoretischer
ist und kein hermeneutischer, liegt er hinsichtlich einer Griindung der
Deutung in sinnlicher Anschauung dem von mir entwickelten Evidenz-
begriff zugrunde. Die Ungeschiedenheit von Anschauung und Begriff,

42 Das wirft erkenntnistheoretisch Probleme fiir Husserls Beschreibung von
Sprache auf, mit denen ich mich aber nicht beschéftigen mochte, zum Bei-
spiel wenn Husserl nachdenkt iiber die Anschauung von Réte, die mit dem
Wort rot verkniipft ist: Die Aussage »Das Heidelberger Schlo8 ist rot« soll
so durch eine Anschauung erfiillt werden, die auf die Anschauungen des
Heidelberger Schlosses und der Rote aufbaut. Dies ist, was die Darstellung
der Sprache betrifft, in gewisser Weise tiberholt. Ich finde aber, dass sich
fur eine dsthetische Fragestellung der husserlsche Ansatz der Verschrin-
kung durchaus auch heute fruchtbar machen lésst.

43 Kant unterscheidet zunéchst sinnliche Anschauung vom Begriff. Die Ge-
trenntheit beider ist die Voraussetzung dafiir, dass es zu ihrer Synthese
kommen kann. Fiir Husserl ist dagegen alle Erkenntnis in Anschauung
fundiert. Die Verschrinkung ist die entscheidende Denkfigur.

44 Dazu schreibt Tugendhat: »Nicht die Herkunft, sondern der deskriptive
Gehalt der Selbstgegebenheit und d.h. des wahren Seins des Gegenstandes
ist »subjektiv¢, in einer noetischen Operation, in einer synthetischen »>Leis-
tung« fundiert. Aber diese Operation ist eine eidetische. Sie stammt so we-
nig aus dem einzelnen Akt wie aus dem Ich, dem sie vielmehr vorgegeben
ist.« — E. Tugendhat: Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger, S.
177.

45 Klaus Held: »Einleitung«, in: Edmund Husserl: Die phdnomenologische
Methode. Ausgewihlte Texte I, Stuttgart 1985, S. 14.

193

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.


https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

die Husserl in seinem Begriff der Intentionalitét denkt, wird von mir in
Anspruch genommen, um eine Verbindung zwischen der Weltwahrneh-
mung und Begrifflichkeit der Kiinstlerin auf der einen Seite und eine
Verbindung zwischen der Materialitdt des Werks und seiner Deutung in
der Rezeption auf der anderen Seite zu konzeptualisieren. Dass die Re-
zeption von Kunst tiber die Feststellung »Dies ist ein Kunstwerk« hin-
ausgeht, ist jedem klar. Aber auch Husserls Begriff des intentionalen
Aktes erschopft sich ja nicht in der Bezeichnung solcher Feststellungen
wie »Dies ist ein Tisch«. Auch Husserl geht es u.a. um die Komplexitit
von intentionalen Akten im Verhiltnis zu phdnomenalen Gegenstdnden,
nicht allein um deren Bezeichnung bzw. theoretische Beurteilung. Er
betont dabei die primére Gleichartigkeit intentionaler Erlebnisse auf der
einen Seite und differenziert diese in verschiedene Unterarten auf der
anderen Seite. Husserl zufolge vollzieht sich auch die dsthetische Beur-
teilung in intentionalen Akten: Auch wenn die dsthetische nicht mit ei-
ner theoretischen Beurteilung gleichzusetzen ist, kommt ihr doch grund-
sitzlich dieselbe Intentionalitétsstruktur zu.

»Nur eins halten wir als fiir uns wichtig im Auge: daf3 es wesentliche spezifi-
sche Verschiedenheiten der intentionalen Beziehung, oder kurzweg der Inten-
tion (die den deskriptiven Gattungscharakter des »Aktes< ausmacht) gibt. [...]
Gewil} sind, wo nicht alle, so die meisten Akte komplexe Erlebnisse, und sehr
oft sind dabei die Intentionen selbst mehrfiltige. Gemiithsintentionen bauen
sich auf Vorstellungs- und Urteilsintentionen u. dgl. Aber zweifellos ist es,
daB wir bei der Auflgsung dieser Komplexe immer auf primitive intentionale
Charaktere kommen, die sich ihrem deskriptiven Wesen nach nicht auf an-
dersartige psychische Erlebnisse reduzieren lassen; und wieder ist es zweifel-
los, daB die Einheit der deskriptiven Gattung >Intention< (> Aktcharakter<) spe-
zifische Verschiedenheiten aufweist, die im reinen Wesen dieser Gattung
griinden, und somit der empirisch psychologischen Faktizitdt als ein Apriori
vorhergehen. Es gibt wesentlich verschiedene Arten und Unterarten der Inten-
tion. [...] So ist z.B. die dsthetische Billigung oder Mif3billigung eine Weise
intentionaler Beziehung, die sich als evident und wesensmaBig eigenartig er-
weist gegeniiber dem blofen Vorstellen oder theoretischen Beurteilen des ds-
thetischen Obj ekts.«*

In diesem Zitat wird zunéchst deutlich, dass Husserl seinen Begriff der
Intentionalitét nicht allein auf ein theoretisches Beurteilen oder auf Wil-
lensakte, sondern auf alle Arten von Wahrnehmungen und Deutungen
angewendet sehen mochte und so auch auf &dsthetische Reaktionen und

46 Edmund Husserl: Logische Untersuchungen, II. Bd., IL Teil, V. Uber in-
tentionale Erlebnisse und ihre »Inhalte«, § 10. Husserliana XIX,1, Dor-
drecht 1984, S. 380f.

194

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Urteile.”” Kunstwahrnehmung als isthetische Wahrnehmung ist dem-
zufolge auf einer elementaren Ebene strukturell verwandt mit anderen
Arten der Intentionalitdt, andererseits weist sie auf der Ebene komplexer
Erlebnisse ihre eigene Spezifik auf. Diese Spezifitdt ist aber nicht von
der Art, dass dsthetische Wahrnehmung auflerhalb anderer Wahr-
nehmungs- und Beurteilungsvollziige steht. Sie ist zwar als dsthetische
Wahrnehmung kenntlich, aber sie konstituiert deshalb noch keine andere
Weltwahrnehmung. Die oben mit dem Zitat von Klaus Held zusammen-
gefasste Einsicht, dass es Husserl nicht nur um den subjektiven Anteil in
der Wahrnehmung geht, sondern gleichermaBen um den Anteil, den die
wahrzunehmende Sache an dieser Wahrnehmung hat, verweist nun ganz
deutlich auf den Grund, warum es moglich ist, mit der Hilfe husserlscher
Begrifflichkeit die Basis fiir das Ausbuchstabieren des Zusammenhangs
zwischen Kiinstlerin, Werk und Rezipientin zu rekonstruieren. Als die
wahrzunehmende Sache lassen sich zwei Dinge ausweisen: erstens die
innere Gegebenheitsweise eines Sachverhalts, die Weise also, wie sich
dieser dem Subjekt zeigt, und zweitens sein Korrelat, das an einer duf3e-
ren Wahrnehmung beteiligte Ding, das Kunstwerk. Diese beiden fallen
nach Husserl im intentionalen Erlebnis zusammen:

»Es sind [...] nicht zwei Sachen erlebnismafig présent, es ist nicht der Ge-
genstand erlebt und daneben das intentionale Erlebnis, das sich auf ihn richtet;
es sind auch nicht zwei Sachen in dem Sinne wie Teil und umfassenderes
Ganzes, sondern nur eines ist prisent, das intentionale Erlebnis, dessen we-
sentlicher deskriptiver Charakter eben die beziigliche Intention ist. *

Intentionalitét geht bei Husserl nicht zwangslaufig mit einer Bewusstheit
der Wahrnehmung einher. Sie kann sich auch im Sinne eines unbe-
merkten Sich-Ausrichtens vollziehen.*’ Das Sich-Ausrichten ist dann
nicht als ein aktives Handeln, sondern vielmehr als ein ablaufender Pro-
zess der Wahrnehmung und Beurteilung zu verstehen.”® Fiir den Fall der
Kunst ist Intentionalitit aber immer an die Bewusstheit der Wahrneh-

47 Es gibt nach Husserl auch nichtintentionales Wahrnehmen, diese Ein-
schriankung betrifft aber nicht die Kunstwahrnehmung. »Daf} nicht alle Er-
lebnisse intentionale sind, zeigen die Empfindungen und Empfindungs-
komplexionen.« Ebd., S. 382f. (§ 11).

48 Ebd., S.386(§ 11).

49 »Von einer Intention sprechen wir 6fters im Sinne des auf etwas speziell
Achtens, des Aufmerkens. Doch nicht immer ist der intentionale Gegen-
stand bemerkter, beachteter.« Ebd., S. 392 (§ 13).

50 »Was andererseits die Rede von Akten anbelangt, so darf man hier an den
urspriinglichen Wortsinn von actus natiirlich nicht mehr denken, der Ge-
danke der Betitigung muf3 schlechterdings ausgeschlossen bleiben.« Ebd.,
S. 393 (§ 13).

195

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

mung gebunden. Denn in der Kunstrezeption geht es nicht in erster Linie
darum, ein Kunstwerk als solches iiberhaupt zu erkennen und zu be-
zeichnen (dass es sich um ein solches handelt, ist vielmehr ein Wissen,
das gegeben ist), sondern darum, das Kunstwerk als etwas zu erleben
und zu erkennen, das sich als (nicht allein sprachliche) Handlung auf die
Welt bzw. einen Ausschnitt aus der Welt bezieht. Natiirlich ist es dazu
notwendig, zu erleben und zu erkennen, wie das Kunstwerk ist, woraus
es sich zusammensetzt. Das ist aber nicht alles. Die gelungene Kunst-
wahrnehmung griindet in der Einlosung des Evidenzanspruchs der
Kinstlerin, die darin besteht, dass fiir die Rezipienten die sinnliche An-
schauung des Kunstwerks verbunden ist mit Deutungen bzw. Bedeutun-
gen, die fir die Interpretation der Welt oder des repréisentierten Aus-
schnitts der Welt wichtig sind. Man sieht (oder hort), fithlt und denkt,
dass das Kunstwerk etwas trifft. Das ist seine Evidenz.

Anders gesprochen: Aus der »schlichten Wahrnehmung« des Kunst-
werks ergeben sich »neue Objektivitdten«. Als schlichte Wahrneh-
mungsakte bezeichnet Husserl die sinnliche Wahrnehmung: »Im Sinn
der engeren »sinnlichen< Wahrnehmung ist ein Gegenstand direkt erfaf3t
oder selbst gegenwirtig, der sich im Wahrnehmungsakte in schlichter
Weise konstituiert.«’' Die Wahrnehmung eines Kunstwerks, so wie es
ist, kann man daher zunéchst als einen schlichten Wahrnehmungsakt be-
zeichnen, in dem es um das Erfassen der Gestalt und der Eigenschaften
dieses Kunstwerks geht.

»Jeder schlichte Wahrnehmungsakt kann nun aber, sei es fiir sich allein, sei es
mit anderen Akten zusammen, als Grundakt von neuen, ihn bald einschlielen-
den, bald nur voraussetzenden Akten fungieren, die in ihrer neuen Bewult-
seinsweise zugleich ein neues, das urspriingliche wesentlich voraussetzende
ObjektivititsbewuBtsein zeitigen. [...] es erstehen Akte, in denen etwas als
wirklich und als selbst gegeben erscheint, derart, dafl dasselbe, als was es hier
erscheint, in den fundierenden Akten allein noch nicht gegeben war und gege-
ben sein konnte. Andererseits aber griindet die neue Gegenstéindlichkeit in der
alten [...]. Es handelt sich hier um eine Sphire von Objektivititen, die nur in
derart fundierten Akten >selbst< zur Erscheinung kommen kénnen.«*?

Um die Rezeption von Kunst zu erldutern, muss man sich auf diese
komplexeren Formen der Wahrnehmung beziehen, die sich nicht als
bloBe Serie von schlichten Wahrnehmungsakten beschreiben lassen,

51 Edmund Husserl: Logische Untersuchungen, II. Bd., II. Teil, VI. Elemente
einer phanomenologischen Aufkldrung der Erkenntnis, § 46. Husserliana
XIX,2, Dordrecht 1984, S. 674.

52 Ebd., S. 674f.

196

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

wenngleich die Rezeption auf diesen schlichten Wahrnehmungen auf-
baut. Denn bei der Rezeption von Kunst geht es um eine Generalitit, die
im einfachen Bezeichnen des Gegenstands noch nicht gegeben sein
kann. »Wo generelle Gedanken in Anschauung ihre Erfiillung finden, da
bauen sich auf den Wahrnehmungen und sonstigen Erscheinungen glei-
cher Ordnung gewisse neue Akte auf, und zwar Akte, welche sich auf
den erscheinenden Gegenstand in ganz anderer Weise beziehen, als die-
se ihn jeweils konstituierenden Anschauungen.«’ Sich auf den Ge-
genstand in ganz anderer Weise zu beziehen, ist nun typisch fiir die Si-
tuation der Rezeption von Kunst. Denn dieser Situation liegt ihre Spezi-
fik, eine Situation der Wahrnehmung von Kunst zu sein, konstitutiv zu-
grunde. Die Generalitdt der Kunsterfahrung bedeutet nicht, dass die gan-
ze Erscheinung des Kunstwerks erfasst wird, sondern Generalitét be-
deutet hier, dass auch das, wovon das Kunstwerk handelt, als kategoriale
Intention, d.h. als vorgestellte Intention mit einflieBt.’* Das Wissen von
den Ablédufen der Kunst spielt nun fiir die Mischung schlichter (sinnli-
cher) und kategorialer Intentionen insofern eine Rolle, als es dazu fiihrt,
dass ganz andere Vorstellungen aufgeworfen werden als solche, die al-
lein bei einem Erfassen des Gegenstands mit ins Spiel kommen. Gene-
ralitdt bedeutet daher, dass die Gesamtheit der sinnlichen und kategori-
alen Intentionen als ganze zu einer Erfiillung, d.h. zur Einheit gelangt.

Die Kenntnis des Kontextes der Kunst fiihrt dazu, dass sich die Re-
zipienten dem Kunstwerk gegeniiber anders verhalten, als sie es in
nichtkiinstlerischen Situationen und gegeniiber nichtkiinstlerischen Ge-
genstdnden tun. Evidenz als erfiillte Intentionalitét kann daher nach Hus-
serl in Bezug auf die Wahrmehmung von Kunst nur heilen, dass ein
»Gewebe von Partialintentionen [...] zur Einheit einer Gesamtintention«
verschmilzt.”> Diese Gesamtintention geht immer iiber die theoretische
Beurteilung des Kunstwerks und seiner Eigenschaften im Sinne seiner
Bezeichnung bzw. seiner Subsumtion unter einen Begriff hinaus. Mit
Evidenz als erfiillter Intentionalitét ist so nicht allein das Erkennen des
Gegenstands der schlichten Wahrnehmung gemeint, sondern im Fall der
Kunstrezeption das »Treffen« einer Einheit, die als ganze zur Erfiillung
gelangt.

53 Ebd., S. 662f. (§ 41).

54 Den Unterschied zwischen Sinnlichem und Kategorialem, welches beides
immer als Anschauung vorliegt, kldrt Husserl in den §§ 40-52 dieses Teils
der Logischen Untersuchungen (ebd., S. 652-693). Kategoriale Gegen-
standlichkeit wird in synthetischen Akten gebildet, die immer in anderen
Akten und nicht in sinnlichen Gegensténden fundiert ist.

55 »Nach unserer Auffassung ist jede Wahrnehmung und Imagination ein
Gewebe von Partialintentionen, verschmolzen zur Einheit einer Gesamt-
intention.« Ebd., S. 574 (§ 10).

197

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Was folgt aus den so erlduterten Primissen? Die Definition des As-
thetischen als des konstitutiv Anderen bzw. des negativen Dritten ge-
geniiber theoretischer Erkenntnis und praktischem Handeln wird abge-
lehnt zugunsten eines Anschlusses des Asthetischen (und so auch der
Kunst) an auBerkiinstlerische Lebens- und Handlungsvollziige. Daraus
ergibt sich eine neue Art, Interaktionen zwischen Kunst als dsthetischem
Handeln und Erkennen und nichtdsthetischen Praxen zu denken. Kunst
ist eine Praxis neben anderen, der aufgrund struktureller Ahnlichkeiten
sowohl eine Beeinflussung durch nichtisthetische Praxen als auch ein
Einfluss auf diese nachgewiesen werden kann. Der Kunst kommt dabei
keine Exemplaritit gegeniiber den anderen Praxen zu,’® sie ist diesen
weder vor- oder iibergeordnet noch ihnen durch die Eigenheit ihrer Er-
fahrungsstruktur ganz entgegengesetzt. Thre Spezifitit erhilt sie nicht
aus einer spezifischen Struktur der in ihr zu machenden Erfahrung, son-
dern aus der Tatsache, dass die Evidenz eines Kunstwerks als das Re-
sultat einer interpretierenden Handlung, das Kunstwerk selbst als von
einer Kiinstlerin mit eben diesem Anspruch geschaffenes aufgefasst
wird. Diese Spezifitit bedingt die Autonomie der Kunst.

Zwei falsche Lesarten der Evidenzésthetik sollen an dieser Stelle ex-
plizit ausgeschlossen werden: Die evidenztheoretische Definition der
Kunst und ihre Abgrenzung zum Nichtkiinstlerischen stimmt erstens
nicht mit derjenigen in der sogenannten Institutionentheorie iiberein;
zweitens geht es auch nicht darum, eine Tautologie zu etablieren nach
dem Motto: Ein Kunstwerk ist das, was von einer Kiinstlerin hergestellt
wurde, und Kiinstler sind diejenigen, die Kunstwerke herstellen.

In der Institutionentheorie von George Dickie, dem einschldgigen
Vertreter dieser kunstphilosophischen Richtung, gilt das Kunstwerk
deswegen als ein solches, weil es die Anerkennung seines Status als
Kunstwerk durch ein Kunstpublikum erlangen konnte.”” Die Produktion
des Kunstwerks verfolge genau diesen Zweck — die Anerkennung des
jeweiligen Kunstwerks durch die institutionalisierte Kunstwelt. Kunst-
werke seien demnach alle diejenigen Gegenstinde, die von der Kunst-
welt (artworld) den Status eines Kunstwerks zuerkannt bekommen.

Die Einwéinde gegen diese Theorie diirften nach dem bisher Gesag-
ten auf der Hand liegen: Nicht zu erkldren ist mit der Institutionentheo-

56 Es gibt also keine Aufgabenteilung der Art, dass die Philosophie die Ver-
anschaulichung im Exemplarischen an die Kunst delegieren konnte, um
sie anschlieBend zur Losung philosophischer Probleme wieder heran-
zuziehen; ebenso wenig kann die Philosophie die Kunst als institutionali-
sierte Skepsis gegeniiber ihrem eigenen begrifflichen Denken instrumen-
talisieren.

57 George Dickie: The Art Circle. A Theory of Art, New York 1984.

198

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

rie die empirische Tatsache, dass in Diskursen tiber Kunst beklagt wird,
bestimmte Kunstwerke seien zu Unrecht nicht in Institutionen aner-
kannt. Oder andersherum: Die Feststellung, dass Kunstwerke zu Unrecht
institutionelle Anerkennung finden, dass sie iiberschétzt werden, wire in
dieser Theorie obsolet. Will man aber einer solchen Feststellung nicht
den Status einer sinnlosen AuBerung zuordnen, muss sie sich kriteriell
auf das Kunstwerk selbst beziehen, d.h. auf Qualititen des Werks, die
seiner institutionellen Anerkennung vorausliegen. In der Institutionen-
theorie kann ein Zusammenhang zwischen der Weise, wie das Kunst-
werk ist, und seinem Erfolg bzw. Misserfolg in den Institutionen hochs-
tens derart herausgestellt werden, dass ein Kunstwerk, wenn es aner-
kannt ist, dem durchschnittlichen Geschmack der Kunstwelt entspricht.
Wie sich dieser Geschmack aber dndern kann, ist ohne Riickgriff auf
eine genuine Erfahrung des Werks schon nicht mehr erklarbar. Der kol-
lektive Geschmackswandel wird aber gerade dann verstdndlich, wenn
man annimmt, dass Menschen an Kunstwerken Erfahrungen machen, die
fiir sie so relevant sind, dass sie sich aufgrund dieser Erfahrung des
Werks fiir dessen offentliche Anerkennung einsetzen. Thr Pladoyer wiir-
de also etwa lauten: »Hier handelt es sich um ein Kunstwerk, das mir
evident ist; ich wiinsche mir, dass andere auch die Gelegenheit be-
kommen, dieses Kunstwerk wahrzunehmen.« Es ist nicht notwendig,
wohl aber moglich, dass jemand, der ein Kunstwerk als evident erlebt
hat, sich darum bemiiht, dieses Werk in den Institutionen zu etablieren;
ein Kunstwerk war es allerdings per Definition bereits, als es aufgrund
seines So-seins als evident rezipiert wurde, und wird es nicht erst, wenn
es institutionelle Aufmerksamkeit findet.

Der sogenannten Kunstwelt ist hier eine Anerkennungsgemeinschaft
der Produzenten und Rezipienten entgegenzustellen, die Teil einer in-
stitutionalisierten Kunstwelt sein kann, aber nicht zwangsldufig sein
muss. Die Einigung dariiber, dass die eine als Kiinstlerin ein Kunstwerk
mit einem Evidenzanspruch herstellt und der andere diesen Gegenstand
unter genau dieser Pramisse erfihrt und deutet, ist keine institutionelle
Einigung. Sie hat lediglich zur Vorbedingung, dass es so etwas wie >die
Kunst¢ als historisches Phdnomen schon geben muss, auf das sich beide
Teile dieser Gemeinschaft beziehen. Die Voraussetzung, dass es >die
Kunst¢ gibt, die der Produktion und Rezeption ihrer Werke vorausliegt,
dass Kunst als Moglichkeit schon bekannt ist, ist also eine Bedingung
fiir die Evidenzisthetik. Die Anerkennung von Kunstwerken als Kunst-
werken kann sich dann génzlich auBlerhalb der Institutionen abspielen.
Kunst ist somit nicht nur das, was ins historische Gedichtnis einwan-
dert, sondern auch das, was aus bestimmten Griinden wieder ver-
schwunden ist. Wenn etwa im Dritten Reich (z.B. judische) Kiinstler

199

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

umgebracht und ihre Arbeiten vernichtet wurden oder wenn bei Bom-
benangriffen das Werk eines heute unbekannten Kiinstlers ganz zerstort
wurde, so waren diese Kiinstler, von denen wir heute nichts wissen,
doch Kiinstler: Sie produzierten Kunstwerke, die wir nicht kennen.

Kinstler beziehen sich (wie in Teil II ausfiihrlich dargestellt) wih-
rend ihrer Arbeit am Kunstwerk auf fiktive Rezipienten. Diese Rezi-
pienten werden aber nicht als Institutionenvertreter adressiert, sondern
vielmehr als Menschen, deren Bezug zur Welt anhand der Kunsterfah-
rung durch das Kunstwerk verindert werden konnte. Diese Form der
Beziehung auf das zukiinftige Publikum unterscheidet sich grundlegend
von einer Beziehung, die nur auf spitere institutionelle Absegnung ab-
zielte. Die Anerkennung soll das Werk ja gerade dadurch verdienen,
dass es kraft seiner Alteritdt der Rezipientin etwas entgegenstellt, das
nicht sofort ihren Geschmack bedient, sondern anerkannt werden soll als
ein dem Bekannten hinzugefligtes Neues bzw. Anderes.

Darauf, ob und wie das Kunstwerk aktuell wahrgenommen wird,
kommt es nicht an. Zur Bestimmung des Kunstwerks als Kunstwerk ist
aber mindestens eine Beziehung der Produzentin oder des Rezipienten
(oder natiirlich beider) auf die (mogliche) Evidenz des Werks nétig.
Dies bedeutet fiir die Produzentin nicht, dass sie in jedem Fall schon
Kunst schaffen wollte, wohl aber, dass der Evidenzanspruch bei der
Produktion bestehen muss, das (zukiinftige) Kunstwerk also, auch wenn
es zunédchst nicht ausdriicklich als ein solches bezeichnet wird, die Ei-
genschaft aufweist, mit einem Evidenzanspruch geschaffen zu sein. Zur
Kunst erklart werden kann es u.U. erst nachtraglich durch den Rezi-
pienten. Letzte Missverstdndnisse mochte ich mit einem (etwas alter-
timlichen) Beispiel von polnischer Hirtenkunst ausrdaumen, die heute als
durchaus anerkannte Kunstrichtung existiert. Wenn ein Hirte neben sei-
ner Arbeit anféngt, Figuren zu schnitzen und diese zu bemalen, dann ha-
ben diese Figuren zunichst keine andere Funktion, als dazusein. Man
kann mit ihnen nicht Suppe 16ffeln, wie mit geschnitzten Loffeln, man
kann sie nicht beim Schafehiiten einsetzen wie Hunde und man kann sie
zundchst nicht an Touristen verkaufen, solange man nicht von der Tou-
rismusindustrie entdeckt worden ist. In solch einem Fall muss das
Schnitzen und Bemalen der Figuren als eine Handlung bezeichnet wer-
den, die sich (nicht allein sprachlich) interpretierend zur Welt verhalt.
Um einen anderen Fall und um keine Kunst handelt es sich, wenn Ge-
brauchsgegenstinde, z.B. geschnitzte Loffel, im Zuge kolonialer Sam-
melleidenschaft in einem Museum ausgestellt werden, wie das in unse-
ren ethnologischen Museen oft der Fall ist. Die Tatsache, dass diese Lof-
fel von Sammlern in ein Museum gelegt wurden, macht sie noch nicht
zum Kunstwerk. Der Evidenzanspruch der Produzentin als ein nicht in-

200

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

stitutionell ausgerichteter Anspruch ist also die notwendige und die hin-
reichende Bedingung fiir die Bestimmung des Kunstwerks als Kunst-
werk.

5. Evidenzanspruch und sprachlicher
Geltungsanspruch (Habermas, Seel)

Wenn isthetische Evidenzerfahrung vom evidenten Werk verursacht ist
und wenn sich die Wirklichkeit einzelner Rezipienten durch die gelin-
gende Begegnung mit dem Werk verdndern kann, dann ist es streng ge-
nommen das Urteil Einzelner iiber das Werk, das mit einem Wahrheits-
anspruch verbunden geduflert wird. Wahrheitsanspriiche haben Forde-
rungscharakter, d.h. sie enthalten die Forderung an andere, anzuerken-
nen, dass das Gesagte so ist, wie es gesagt wurde. Wie verhilt sich nun
das Eigengewicht des Werkes selbst in seiner Rezeption zum Urteil ei-
ner konkreten Gruppe von Produzentlnnen und RezipientInnen, wie
verhilt es sich zum Geltungsanspruch einer einzelnen Aussage, die dem
Werk bestimmte Eigenschaften oder eben Evidenz zuspricht, und wie
héngt beides zusammen? Kann man analog von Evidenzanspriichen und
Geltungsanspriichen reden? Ist also ein Evidenzanspruch ebenfalls mit
einer Forderung an andere verbunden, anzuerkennen, dass das Werk ein
evidentes sei?

Die Variationen der Definition dsthetischer Geltung, die Jirgen Ha-
bermas entwickelt, stiitzen sich in jeweils sehr unterschiedlichen Modi-
fikationen auf seine Definition von diskursiver Wahrheit als Anspruch
auf die Geltung von Aussagen. »Wahrheit ist ein Geltungsanspruch, den
wir mit Aussagen verbinden, indem wir sie behaupten.«™® »Gegenstinde
der Erfahrung sind hingegen das, woriiber wir Behauptungen aufstel-
len.«” Angewendet heiBt dies, wir stellen iiber Kunstwerke Behauptun-
gen auf und unterstellen als Sprecher, dass die Aussagen, die wir iiber
Kunstwerke treffen, wahr sind. Es kann aber auch heiflen: Mit jedem
Kunstwerk ist ein dsthetischer Geltungsanspruch verbunden. Diese zwei-
te, von Martin Seel favorisierte Variante des &sthetischen Geltungs-
anspruchs ist von Habermas ebenfalls bestétigt worden. Wenn Seel und
Habermas vom Geltungsanspruch sprechen, den das Werk erhebt, mei-
nen sie damit nicht, dass Kiinstler Geltungsanspriiche erheben, indem sie

58 Jirgen Habermas: »Wahrheitstheorien«, in: Ders.: Vorstudien und Ergin-
zungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/Main 1995,
S. 127-183, hier S. 129.

59 J. Habermas: »Wahrheitstheorien, S. 132.

201

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Kunstwerke produzieren. Was ist aber dann mit einem #sthetischen Gel-
tungsanspruch gemeint?

Wir sagten dagegen, dass es die Kiinstler sind, die zunichst in der
Produktion einen Evidenzanspruch erheben. Das Wissen von diesem
bringt die Rezipienten dazu, die Evidenz des Kunstwerks zu testen. Die
Wahrnehmung des gelungenen Kunstwerks als Erlebnis seiner Evidenz
geht damit einher, dass die Deutung des Wahrgenommenen auf der
Grundlage des Wissens erfolgt, dass das Kunstwerk von einer Kiinstle-
rin durch eine interpretierende Handlung geschaffen wurde. Die Frage
ist nun, ob die Evidenz, die durch das Kunstwerk verursacht wird, im
selben Sinne diskursiv vor anderen Menschen gerechtfertigt werden
kann wie ein dsthetischer Geltungsanspruch, der mit einem Kunstwerk
verbunden ist.

Um entscheidende Differenzkriterien zwischen Evidenz und Geltung
hervortreten zu lassen, bedarf es zuerst einer genaueren Explikation des
Geltungsbegriffs. Asthetische Geltungsanspriiche bei Habermas chan-
gieren zwischen der Auffassung des kiinstlerischen Geltunganspruchs
als einem der »Geltungsanspriiche der Rede«®, nimlich als Anspruch
auf Wahrhaftigkeit, und der Annahme eines spezifisch kiinstlerischen
Geltungsanspruchs, der einer vierten, speziell fiir die Kunst reservierten
Sprachfunktion zugeordnet ist. Innerhalb dieser Spannbreite mochte ich
drei grundsitzliche Spielarten habermasscher Asthetik, die in detaillier-
ten Ausfithrungen weiter variieren, voneinander unterscheiden. Die erste
Version, die in dem Vorschlag besteht, kiinstlerische Geltung lediglich
als Wahrhaftigkeit zu definieren, zeigt, mit welch rudimentirem An-
spruch an die Kunst Habermas seine Uberlegungen zur Asthetik beginnt.
Von der Kunst erwartet er in der Theorie des kommunikativen Handelns
nicht mehr, als eine Geste expressiver Selbstdarstellung zu sein. Nur der
Anspruch auf Wahrhaftigkeit ist der Geltungsanspruch, den man mit
Kunstwerken in Verbindung bringen diirfe. Die zweite Version, die Ha-
bermas in Der philosophische Diskurs der Moderne anbietet, beruht auf
der Trennung zwischen dsthetischer und problemldsender Rede. Ein
»poetische[r], auf WelterschlieBung spezialisierte[r] Sprachgebrauch«
wird der Problemldsungskapazitit innerweltlicher Sprachfunktionen
entgegengesetzt.”’ Hier beruht die Differenz auf einer Analyse der Ei-
genarten verschiedener Textsorten (poetischer und prosaischer). Es liegt
auf der Hand, dass diese zweite Version nicht ohne Weiteres auf alle
Kunstwerke anwendbar sein kann, weil mit solch einer Verallgemeine-

60 Die Geltungsanspriiche der Rede sind nach Habermas: Wahrheit, Richtig-
keit, Wahrhaftigkeit.

61 Jurgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt/
Main 1989, S. 240ff.

202

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

rung eine »Versprachlichung« der Werke aller Gattungen vollzogen
wiirde. Die welterschlieBende Kraft poetischer Texte wird an dieser Stel-
le ndmlich durch eine Beeintrachtigung der illokutiondren Kraft des poe-
tischen Sprechaktes gegeniiber »normalen< Sprechakten innerweltlicher
Kommunikation definiert. Somit ist Poesie aufgrund der spezifischen
Form ihrer Spechakte die welterschlieBende Sprachform eines po-
etischen Textes. Habermas bildet an anderer Stelle dieses an der Poesie
entwickelte Modell auf alle Kunstwerke ab.®* Dies allein ist ein proble-
matischer Schritt, der die Unterscheidung zwischen poetischer Sprache
und nichtsprachlicher Kunst verwischt. Denn Geltungsanpriiche, die mit
Kunstwerken aller Gattungen verbunden werden, miissten anders be-
griindet werden als durch die sprechakttheoretische Spezifitit poetischer
Texte.

Bei Habermas’ dritter Version kiinstlerischer Geltung handelt es sich
um diesen geforderten Schritt: um die Etablierung der Funktion der
WelterschlieBung als vierter Sprachfunktion, die den drei bekannten in-
nerweltlichen Sprachfunktionen »gegentibergestellt« wird. Wie diese er-
fullt wird, »bemilit sich an [dem Geltungsanspruch] der dsthetischen
Stimmigkeit (oder evaluativen Triftigkeit)«.*® Dies bedeutet: Genau
dann, wenn das Kunstwerk als dsthetisch stimmig gilt, hat es die Funk-
tion der WelterschlieBung erfiillt. Asthetische Stimmigkeit scheint also
an dieser Stelle von Habermas als eigenstindiger Geltungsmodus der
»Kunstwahrheit« eingefiihrt zu sein, der nicht allein fiir poetische Texte,
sondern fiir alle Kunstwerke gilt. Denn die Funktion der Welterschlie-
Bung ist nicht durch die Kapazitit der Problemldsung gekennzeichnet
wie die drei innerweltlichen Sprachfunktionen: Darstellung von Sach-
verhalten, Herstellung interpersonaler Beziechungen und Ausdriicken
subjektiver Erlebnisse.* Habermas sagt also hier, mit jedem gelungenen
Kunstwerk sei ein Geltungsanspruch verbunden, und zwar ein anderer
Geltungsanspruch als derjenige, der in kommunikativen Sprechhandlun-
gen erhoben wird. Dies wire ein recht erfreulicher Befund, wire da
nicht die Einschriankung, dass es bei Habermas keine »isthetische Stim-
migkeit« auBerhalb der Rezeption gibt. Denn der Geltungsanspruch, den
ein Kunstwerk erhebt, kann lediglich in seiner Rezeption erfahren und in
seiner kunstkritischen Betrachtung argumentativ eingeholt werden. Es

62 Jirgen Habermas: »Entgegnung«, in: Axel Honneth/Hans Joas (Hg.),
Kommunikatives Handeln. Beitrdge zu Jirgen Habermas’ »Theorie des
kommunikativen Handelns«, 3., erweiterte und aktualisierte Aufl., Frank-
furt/Main 2002, S. 327-405, hier S. 344.

63 Ebd.

64 Konrad Ott: »Jirgen Habermas«, in: Julian Nida-Riimelin/Monika Betzler
(Hg.), Asthetik und Kunstphilosophie. Von der Antike bis zur Gegenwart
in Einzeldarstellungen, Stuttgart 1998, S. 344-351, hier S. 346.

203

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

gibt also dsthetische Stimmigkeit eines Kunstwerks nur im Kontext einer
»Gegenwart« seiner Rezipienten, die zwar ein iiberpersonlicher, aber
nicht ein iiberhistorischer Rezeptionszusammenhang ist. Die Gegenwart,
auf der Seel mit Kant als einer »den Urteilenden gemeinsamen Gegen-
wart« besteht,” ist nun aber im Zusammenhang zu denken mit der Dis-
kursabhingigkeit unseres Weltzugangs, in dem laut Habermas »die
Grundpréddikate des gewihlten Sprachsystems [...] jeder einzelnen in
dieser Sprache méglichen Argumentation vorauslieg[en]«.*® Mit Hei-
degger geht Habermas davon aus, dass jede Gegenwart eine interpretativ
vorerschlossene Gegenwart ist, in der wir uns immer schon befinden.
Alles, was sich iiber Kunstwerke sagen lésst, steht also im Kontext des
sprachlich vorerschlossenen Weltzugangs der Rezipienten. Der Gel-
tungsanspruch des Kunstwerks ldsst sich so letztlich doch nur als ein
diskursiv (wenngleich auch implizit) unterstellter Geltungsanspruch le-
sen, alles andere fiihrt uns nach Habermas in den metaphysischen Be-
reich der objektiven Bestimmung des kiinstlerischen Gegenstands:

»Ob eine Sprache einem Objektbereich angemessen ist und ob das erklarungs-
bediirftige Phdnomen genau dem Gegenstandsbereich zugeordnet werden soll,
dem die gewihlte Sprache angemessen ist — diese Frage muf} selbst Gegen-
stand der Argumentation sein konnen. Dabei handelt es sich um eine Frage,
welche direkt nur durch ein Hin- und Hergehen zwischen Begriff und Sache
entschieden werden konnte. Nur einem metaphysischen Geist, der nicht Geist
von unserem Geiste ist, wire dieser direkte Zugriff moglich. Wir sind auf den
Gang der Argumentation angewiesen, die einen Wechsel der Ebenen der Ar-
gumentation gliicklicherweise zulaBt.«*’

Die »Gegenwart, in der ein Kunstwerk rezipiert und beurteilt wird, soll
nicht allein der Rahmen sein, in dem seine Rezeption stattfindet. Viel-

65 Martin Seel: Die Kunst der Entzweiung. Zum Begriff der dsthetischen Ra-
tionalitét, Frankfurt/Main 1985, S. 207.

66 J. Habermas: »Wahrheitstheorien«, S. 168. Vgl. S. 146: »Kultur nennen
wir den Bereich der Wirklichkeit, der sprachlich strukturiert ist. Ihr ge-
geniiber konnen wir die doppelte Einstellung von Beteiligten und Beob-
achtern einnehmen. Kultur besteht aus AuBerungen [...]. Da alle diese
AuBerungen Geltungsanspriiche implizieren, beruht der Kultur genannte
Wirklichkeitsbereich auf der Faktizitdt von Geltungsanspriichen.«

67 Ebd., S. 171. Ob und wie ein Kunstwerk mit dessen &sthetischer Erfahrung
und diese Erfahrung mit Geltungsanspriichen zusammenhéngt, die fiir
Aussagen iiber diese Erfahrung erhoben werden, muss bei Habermas, der
jede Spielart der Korrespondenztheorie der Wahrheit ablehnt, offen blei-
ben. »Ein in Erfahrung fundierter Anspruch ist noch keineswegs ein be-
griindeter Anspruch.« (Ebd., S. 134f.)

204

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

mehr bestimmt die Gegenwart zugleich die Akzeptabilitdt unterstellter
Geltungsanspriiche: Es ist

»mittlerweile klar, dafl nicht die am &sthetischen Gegenstand bejahte Sicht-
weise der wertbildende Bezugspunkt der dsthetischen Beurteilung ist: Bezugs-
punkt der &sthetischen Wertbehauptungen, deren Inhalt die an der Formung
asthetischer Gegenstiande sich erweisende Akzeptabilitit von Sichtweisen und
Einstellungen ist, ist jener unfaliche Begriff der Gegenwart, an dem die iiber-
personliche Adédquatheit von Sichtweisen sich unausgesprochen bemiBt.«*®

Es wird nun immer deutlicher, warum Habermas und Seel Kunstwerke
nicht als die Vermittler von &sthetischen Geltungsanspriichen, die von
Kiinstlern erhoben werden, interpretieren mochten. Wiirden sie das tun,
lieBe sich ndamlich die Gegenwart, in der die Geltungsanspriiche erhoben
werden, nicht mehr als einzige Bezugsgrofe fiir die Akzeptabilitit dieser
Anspriiche definieren. Dem Werk kdme dann eine irgendwie eigenstin-
dige Rolle als Vermittler zwischen verschiedenen Gegenwarten zu. Das
reibungslose Funktionieren der philosophischen Systematik, die auf ei-
nem primér diskursiven Zugang zur Welt aufbaut, ist gefdhrdet, wiirde
eben diese philosophische Systematik gemessen an der kiinstlerischen
Praxis, die sie zu beschreiben vorgibt. Dass diese Praxis irgendetwas mit
den Kiinstlern zu tun hat, ist schwer zu leugnen. Fasste man die Kiinstler
jedoch als diejenigen auf, die durch die Produktion von Werken #stheti-
sche Geltungsanspriiche erheben, wéren damit zwei systematische Zuge-
stindnisse verbunden, die weder Seel noch Habermas machen mdochten:
Erstens konnten dann nicht alle Arten von Kunstwerken als Erfiillung
von Sprachfunktionen gedeutet werden, denn offensichtlich muss ihre
nichtsprachliche Materialitdt als Ursache &sthetischer Geltungsansprii-
che im Spiel sein. Es bediirfte dann eines Zusammenhangs zwischen
»Sache und Begriff, der ja von Habermas in den Bereich der Metaphy-
sik gewiesen wurde. Und zweitens liele sich nicht allein mit einem alles
verbindenden Begriff einer »Gegenwart« operieren, an der sich die An-
gemessenheit &dsthetischer Urteile bemessen soll; denn die Produktion
eines Kunstwerks wiirde schon immer auf eine andere Gegenwart, nim-
lich die Gegenwart der Kiinstlerin verweisen.

Eine Differenz zwischen dem habermasschen Geltungsanspruch und
unserem Begriff des Evidenzanspruchs kann bereits an dieser Stelle no-
tiert werden: Der Terminus des Anspruchs verweist im Falle der Evi-
denzisthetik auf die kiinstlerische Produktion und auf die Tatsache, dass
der Anspruch, etwas sei ein evidentes Kunstwerk, in der Rezeption einer
Priifung unterzogen wird. Im Falle des dsthetischen Geltungsanspruchs

68 M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 211.

205

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

wird der Begriff Anspruch bei Habermas und Seel allein im Kontext der
Rezeption verwendet. Im Fall von Wahrheit oder anderweitiger Geltung
haben gerechtfertigte Anspriiche in folgender Weise Forderungscharak-
ter: Wer mit >Nein< Stellung nimmt, muss dafiir seinerseits Griinde ge-
ben konnen. Ein Geltungsanspruch des Kunstwerks bezieht sich auf das,
was als Geltung vor anderen gerechtfertigt werden kann. Anspriiche auf
Evidenz konnen nicht im selben Sinne funktionieren. In gewisser Weise
fordert die Kiinstlerin zwar, dass das Kunstwerk von den Rezipienten als
ein evidentes erlebt werden soll; jedoch ist dieser Anspruch nicht eine
Forderung, fiir deren Nichtakzeptanz sich Rezipienten mit guten Griin-
den rechtfertigen miissten. Evidenz fiir ein Kunstwerk zu beanspruchen,
kann daher nicht heiflen, von anderen Rechtfertigungen zu verlangen,
wenn sie keine Evidenz des Kunstwerks erfahren. Anspruch muss es
aber dennoch heiflen, denn die Evidenz des Kunstwerks wird von der
Kiunstlerin nicht nur gewiinscht oder behauptet, sondern sie ist so zentral
fiir das Gelingen der Produktion, dass sie gefordert wird, nicht zuletzt
deshalb, weil fiir die Kiinstlerin das Kunstwerk im Moment seiner Ver-
offentlichung ein evidentes ist. Wie gro3 der projektive Anteil der Pro-
duzentin an dem Evidenzanspruch ist, wird sich erst spdter in der Re-
zeption herausstellen. Der Evidenzanspruch der Kiinstlerin, aus dem sich
also nicht auf die tatsidchliche Evidenz des Kunstwerks schlielen lésst,
enthdlt indes nicht die Unterstellung, dass alle anderen die Evidenz des
Werkes in derselben Weise erfahren wie die Kiinstlerin selbst. Und dies
ist eine Differenz zum Geltungsanspruch. Der Begriff des Evidenzan-
spruchs schlieBt ndmlich ein, dass andere Menschen andere Evidenzer-
fahrungen am Kunstwerk machen koénnen. Ist dies der Fall, dann ist der
Evidenzanspruch der Kiinstlerin eingelost. Er wire nicht eingeldst, wenn
Rezipienten gar keine Evidenz des Kunstwerks erlebten.

Die Differenz der dsthetischen Kommunikation zur nichtkiinstleri-
schen sprachlichen liegt in der Materialitdt des Kunstwerks begriindet.
Die Uberpriifung des Evidenzanspruchs der Produzentin durch die Rezi-
pienten ist eine Uberpriifung der Evidenz des Kunstwerks im Sinne der
sinnlichen und gedanklichen Priifung. Ein mogliches Eintreten des Erle-
bens von Evidenz ist vom Kunstwerk verursacht und gesteuert kraft sei-
ner konkreten Existenz. Seine Materialitdt — die Art und Weise, wie es
gemacht wurde — ist eine Konstellation, die interpretativ in eine be-
stimmte Richtung weist. Die Interpretation der Konstellation des Werks
wird in verschiedenen Gegenwarten unterschiedlich ausfallen, ist aber
nicht von diesen Gegenwarten allein bestimmbar. Kunstwerke repriasen-
tieren weder allein Anspriiche von Produzenten oder Rezipienten auf
Wahrhaftigkeit, noch verkorpern sie allein einen Anspruch auf Stim-
migkeit. Sie konfrontieren vielmehr Rezipienten mit etwas, das nicht

206

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

ganz in ihrer rezipientischen Gegenwart aufgeht. Das Kunstwerk kann
somit nicht allein als Trager einer Geltung aufgefasst werden, die sich
allein an der Gegenwart seiner Rezipienten bemisst, sondern es muss als
ein material und mitunter sprachlich verfasster Gegenstand aufgefasst
werden, der zwischen Teilnehmern eines dsthetischen Kommunikations-
prozesses (zwischen den Produzenten und Rezipienten oder auch den
Interpreten) steht. Ein Kunstwerk ist Ergebnis kiinstlerischer Handlun-
gen, die nur zu einem Teil mit dem Erheben sprachlicher Geltungsan-
spriiche verbunden sind, indem sie auf sprachlich artikulierbare Welt-
verhiltnisse der Kiinstler rekurrieren. Angemessenheitskriterium fiir die
Geltung des Werks und seiner Interpretation ist daher sowoh! das Werk
selbst als auch die Gegenwart seiner Rezipienten.

Im Zusammenhang mit der Frage nach dsthetischer Geltung muss
die Art und Weise ihrer Uberpriifung diskutiert werden. Warum verbin-
den wir, so wie Habermas behauptet, mit Kunstwerken den Geltungs-
anpruch der dsthetischen Stimmigkeit? Habermas’ Antwort auf diese
Frage misste im Rahmen seiner Theorie einer interpretativ erschlosse-
nen Lebenswelt lauten: weil wir es gelernt haben, dass mit Kunstwerken
solcherart Geltungsanspriiche verbunden sind. Immer, wenn wir &stheti-
scher Stimmigkeit begegnen, gehen wir davon aus, dass wir es mit ei-
nem Kunstwerk zu tun haben. Wie iiberpriifen wir aber in und nach Er-
lebnissen erhobene Geltungsanspriiche, die wir dem Kunstwerk un-
terstellen? Die Antwort lautet: »nur unter den pragmatischen Vorausset-
zungen der Argumentation und das heif3t in einer Einstellung [...], in der
wir die naiv unterstellte Gtiltigkeit von [...] Erlebnissen suspendieren,
um die dahingestellten Geltungsanspriiche hypothetisch zu behandeln«®
— das heiBt, im kunstkritischen Diskurs. Was hat die Uberpriifung der
Erlebnisse dann noch mit dem Kunstwerk zu tun, anhand dessen der
Diskurs gefithrt wird? Dazu sagt Habermas im Wesentlichen nichts. Der
richtungsweisende Anhaltspunkt findet sich in einem Seel-Zitat, mit
dem Habermas »das beurteilte Werk in der grammatischen Rolle eines
Grundes fiir die Ubernahme weltbildender Wahrnehmungsweisen« ver-
ortet’’. Das Werk in der grammatischen Rolle eines Grundes anzuneh-
men heifit, das Werk selbst wie einen guten Grund aufzufassen. Griinde
sind ihrem Wesen nach AuBerungen, die dazu bestimmt sind, den Gel-
tungsanspruch anderer AuBerungen einzulosen. Wenn nun dem Werk
eine solche Funktion zukommen soll, miisste die ontologische Differenz
zwischen einem nicht allein diskursiv vorliegenden Gegenstand und ei-
ner als Grund in Frage kommenden AuBerung zuvor zum Verschwinden

69 J. Habermas: »Entgegnung, S. 345.
70 Ebd., S. 344.

207

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

gebracht werden. Dieses Problem (das natiirlicherweise entsteht, wenn
ein Diskurs auf die Gegenstdndlichkeit der Gegensténde, auf die er sich
bezieht, postmetaphysisch zu verzichten versucht) wird von Habermas
eher umkreist als gelost. Habermas spricht von den »authentisch welter-
schlieBenden Erzeugnissen«, anhand derer »Wertstandards und entspre-
chende evaluative Aussagen« »validiert« werden.”' Im Dunkeln bleibt,
was Habermas damit eigentlich meint. Die Validierung kann laut Ha-
bermas’ eigenen erkenntnistheoretischen Pramissen eben nicht den Ver-
gleich des Begriffs mit der Sache bedeuten; die Erlebnisse der éstheti-
schen Objekte sind vielmehr laut Habermas gepragt durch implizit un-
terstellte diskursive Geltungsanpriiche. Authentizitdt und Welterschlie-
Bungskompetenz konnen sich nach seiner Theorie erst dort zeigen, wo
ihre Existenz unterstellt, d.h. behauptet wird: in der dsthetischen Rede.
Der Begriff der dsthetischen Geltung bei Habermas wirft also dhnliche
Probleme auf wie Wellmers Interferenztheorie dsthetischer Wahrheit: In
beiden Fillen gibt es keinen auBerdiskursiven MaBstab fiir die dstheti-
sche Geltung des Gegenstandes.

Martin Seel schreibt gelungenen Kunstwerken einerseits Geltung als
eine Interpretation der Erfahrung der durch das Kunstwerk dargebotenen
Sichtweise zu: »Bestimmt ist das Besondere dieser Sichtweisen in den
gelungenen Objekten selbst. Diese sind gelungen, weil das in ihrem Kor-
respondenzzusammenhang Erscheinende als Darbietung einer angemes-
senen Sichtweise erfahren wurde. Die Interpretationen der &sthetischen
Kritik weisen auf den Gehalt dieser Sichtweisen hin.«’*> Andererseits
geht es laut Seel in der dsthetischen Erfahrung nicht primér um die vom
Kunstwerk prisentierte Sichtweise; es ist vielmehr die »Strahlung« der
kiinstlerischen Artikulation, die das Besondere der Kunsterfahrung aus-
macht und die sich getrennt von der dargebotenen Sichtweise dsthetisch
rezipieren lassen soll. Bleibt die »Geltung der kiinstlerischen Artikula-
tion und die Geltung des kiinstlerisch Artikulierten [...] also zweier-
lei«”?, so ist der konzedierte Zusammenhang zwischen beiden Geltungs-
arten von keinem weiteren Interesse. Die »Geltung der Kunst« ist dann
niemals »die der Giiltigkeit des in oder von ihren Werken Dargebote-
nen«.”* So kann nach Seel die in der Rezeptionssituation erfahrene Syn-
these (bzw. Verriickung) von Sichtweisen der Rezipienten sich nicht
durch eine Konfrontation mit Sichtweisen vollziehen, die vom Werk
verkorpert werden, sondern lediglich kann die Weise, wie ein Kunst-
werk mir erscheint, auf mich Einfluss ausiiben. »Dal} gelungene Kunst-

71 Ebd.

72 M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 210.

73 M. Seel: »Kunst, Wahrheit, WelterschlieBung, S. 69.
74 Ebd, S. 67.

208

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

werke oft hervorragende und unverzichtbare Gelegenheiten der Recht-
fertigung von Sichtweisen oder Einstellungen sind, steht auler Zweifel.
Nur muf3 man die von einem Werk dargebotene Sichtweise nicht ethisch
oder dsthetisch oder sonstwie angemessen finden, um das Werk iiber-
wiltigend zu finden.«”> Diese Abgetrenntheit der Wahrnehmung des
Werks von der durch es verkorperten Sichtweise behélt es Rezipienten
vor, eigene Weltbeziige von der Begegnung mit dem Kunstwerk abzu-
trennen und das Kunstwerk »nur &sthetisch« (ich verwende das Wort
hier im umgangssprachlichen Gebrauch) zu rezipieren. Eine dsthetische
Erfahrung ist nach Seel eine Erfahrung, die Rezipienten auf sich selbst
und auf eigene Wahrnehmungsgewohnheiten zuriickverweist. »So sind
die Objekte eines blofen Erscheinens oft Ausgangspunkte eines Wach-
werdens fiir die Atmosphire, die sie umgibt, oder flir kunstbezogene und
kiinstlerische Imaginationen.«’® Mit dieser Beschreibungsart hat Seel
Potential und Brisanz, die Begegnungen mit Kunstwerken innewohnen
konnen, verabschiedet. Insbesondere ist vor solchem Hintergrund nicht
mehr zu erkennen, dass Weltsichten durch Kunstwerke nicht nur darge-
boten oder gepflegt, sondern auch in Frage gestellt werden konnen.

Der Anspruch der Kiinstlerin, dass ein Werk evident sei, richtet sich
nicht allein auf die Geltung, die dem Kunstwerk von seinen Rezipienten
unterstellt wird; er richtet sich darauf, dass die Alteritit des Kunstwerks
gegeniiber den Rezipienten so wirksam wird, dass das Kunstwerk selbst
in der Lage ist, die Anschluss- (d.h. auch Verstehens- und Interpreta-
tions-)moglichkeiten der Rezipienten zu begrenzen. Das Kunstwerk
kann durch seine spezifische Materialitdt Projektionen provozieren. Pro-
jektionen der Interpreten (als dem Werk unterstellte Geltungsanspriiche)
sind also kein Einwand gegen das Gelingen des kiinstlerischen Evi-
denzanspruchs. Dabei kommt es jedoch gerade auf die Verkniipfung der
von Seel als getrennt dargestellten zwei Seiten der Kunsterfahrung an.
Nach Seels Formulierung koénnen die zwei Geltungsarten der dstheti-
schen Erfahrung auch voneinander getrennt rezipiert werden. Dem wi-
derspricht die Definition von Evidenz, die mit dem Evidenzanspruch der
Kiinstlerin verbunden ist. Nicht nur die generelle Verschrinkung der
beiden von Seel als grundsitzlich trennbar bezeichneten Erfahrungsarten
der Kunstrezeption ist einzuklagen — sprachliche Deutungen werden von
nichtsprachlicher Erfahrung und Wahrnehmung verursacht und mitge-
tragen —, sondern noch wichtiger ist: Die nichtlosbare Verschrinkung
der spezifischen Materialitit des Kunstwerks mit der an diese Materia-
litat gekniipften sprachlichen Deutung ist schon die Basis sprachlicher

75 Ebd., S. 70.
76 M. Seel: Asthetik des Erscheinens, S. 160.

209

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Geltungsunterstellung.”” Beim Evidenzanspruch geht es im Gegensatz
zum Geltungsanpruch der Rezipienten nicht um eine Forderung, dass
das konkrete Kunstwerk genau in der Weise in seiner Rezeption evident
werde, wie es von der Kiinstlerin bzw. von anderen Rezipienten selbst
als evident begriffen wurde. Der Anspruch auf die Erzeugung der Evi-
denz eines Kunstwerks in der Produktion ist aber auch kein Anspruch
darauf, ganz im Unbestimmbaren zu verbleiben, wie dem Begriff Evi-
denz schon zu entnehmen ist. Evidenzerfahrung eines Kunstwerks ist
keine Unbestimmtheitserfahrung. Im Gegenteil: In ihr wird etwas deut-
lich, und darauf bezieht sich der Evidenzanspruch der Kiinstler.

Die Tatsache, dass erfahrene Evidenz mit dem Kunstwerk selbst zu-
sammenhingt, macht es moglich, dass verschiedene Menschen mit je
verschiedenen Evidenzerlebnissen ihre Erzihlungen iiber diese Erleb-
nisse unter Bezug auf das Kunstwerk miteinander vergleichen konnen.
Uber Evidenzerfahrungen kann kommuniziert werden. In diesen Kom-
munikationen werden Geltungsanspriiche erhoben. Die Erfahrung der
Evidenz des Werks ist jedoch nicht in demselben Sinne kommunikativ
vermittelbar, wie es eine Aussage ist, flir die ein Geltungsanspruch er-
hoben wird. Von einer Analogie von Geltungsanspruch und Evidenzan-
spruch kann daher nicht die Rede sein. Auf die Evidenz eines Kunst-
werks kann man sich nicht allein im kunstkritischen Diskurs einigen,
man muss diese vielmehr selbst erlebt haben.

6. Kunstkritiker

Aus den Befunden bei Seel und Habermas ergibt sich, dass fiir beide ein
Kunstwerk einer Ubersetzung in vermittelnde Sprache bedarf: einer
Ubersetzung der »Strahlung« der Artikulation des Werks in die Geltung
sprachlicher Interpretation sthetischer Erfahrungen bzw. einer Uberset-
zung der Erfahrung des Kunstwerks in eine Erlduterung seiner »istheti-

77 Die Notwendigkeit einer Verschrinkung der beiden Ebenen, die von Seel
als getrennt rezipierbar beschrieben werden (die Weltsicht, die ein Kunst-
werk darstellt, und die allein dsthetisch rezipierbare Art und Weise, wie
diese Weltsicht sich in der Rezeption darbietet) wird auch eingeklagt von
Brigitte Hilmer, die fiir die gelingende Darstellung einer Weltsicht das Zu-
ricktreten der Artikulation hinter das Artikulierte feststellt. »Gelungenc¢
wire eine Darstellung oder Artikulation in diesem Fall genau dann, wenn
sie als solche vor dem Artikulierten verschwindet, und nicht, wie es die
kunstésthetische Indienstnahme will, als solche auffillig wird.« — Brigitte
Hilmer: »Wer sieht die Welt? Zur heutigen Arbeitsteilung zwischen Philo-
sophie und Kunst«, in: Bernd Kleimann/Reinold Schmiicker (Hg.), Wozu
Kunst? Die Frage nach ihrer Funktion, Darmstadt 2001, S. 88-103, hier S.
99.

210

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

schen Stimmigkeit«. Diese Briickenfunktion soll die Kunstkritik tiber-
nehmen. Es ist die »welterschlieBende Funktion der Sprache«, sagt Ha-
bermas, die uns zur Kunsterfahrung (wie zu allen anderen Erfahrungen)
einen Zugang verschafft. Die Kunstkritik vollzieht »eine Ubersetzungs-
leistung eigener Art. Sie holt den Erfahrungsgehalt des Kunstwerkes in
die normale Sprache ein; nur auf diesem médeutischen Wege kann das
Innovationspotential von Kunst und Literatur fiir Lebensformen und Le-
bensgeschichten [...] entbunden werden«.” Es sollte bis hierher bereits
klar geworden sein, dass diese Vormachtstellung der Kritiker vor »ande-
ren« Rezipienten systematisch nicht gehalten werden kann.
Kunstkritiker sind bekanntlich Menschen, die auf &dsthetische Dis-
kurse spezialisiert sind. Sie besitzen ein umfangreicheres Wissen als
Laien und mehr Erfahrung im Umgang mit den Werken. Warum sollen
sie jedoch prédestiniert sein, »mieutische« Funktionen zu iibernehmen?
Denn »[u]ms stellvertretende Mit- und Nachvollziehen geht es dem is-
thetischen Kritiker nicht«, sagt Seel.” Wenn auBerdem »das gewihlte
Sprachsystem [dariiber] entscheidet [...], welche Klassen von Erfahrun-
gen in einen gegebenen Argumentationszusammenhang als Evidenz ein-
gehen diirfen«®, scheint ein >Vertreter« solch eines (&sthetischen)
Sprachsystems eher ungeeignet zu sein, den Horizont des fachlichen
Diskurses weiterzuentwickeln. Gerade die Verhaftung im Fachdiskurs,
gerade die Kennerschaft verleitet Kritiker dazu, altbekannte Geltungen
zu unterstellen. Werden giiltige, im &sthetischen Diskurs gefestigte Maf3-
stibe nurmehr von den Kritikern auf Kunstwerke angewandt, wie lésst
sich dann das Phidnomen erklédren, dass sich gerade der &sthetische Dis-
kurs durch Neuheiten in der Kunst fortlaufend modifiziert? Wie kann es
zur Verinderung &sthetischer Erwartungen an Kunstwerke kommen?
Die Differenz zwischen Geltungs- und Evidenzanspruch ldsst sich auch
anhand dieser Frage ausbuchstabieren. Kunstkritik leitet laut Habermas
die Wahrnehmung in der Weise an, dass durch sie die »Authentizitit ei-
nes Werkes so evident [gemacht wird], dal diese Erfahrung selbst zum
rationalen Motiv fiir die Annahme entsprechender Wertstandards wer-
den kann«.®' Erst die Kunstkritik wire Ausloser dafiir, dass die Rezi-
pienten den Geltungsanspruch des Kunstwerks anerkennen. Die »Au-
thentizitit« des Kunstwerks wire also erst gegenwértig, wenn sich der
asthetische Diskurs bereits verdndert hat, gleichwohl gilte sie dann for-
mal als die Ursache der Verdnderung des Diskurses. Das Problem ist

78 J. Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 244.

79 M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 212.

80 J. Habermas: »Entgegnung, S. 166.

81 Jurgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/Main
1981, Bd. 1, S. 42.

211

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

hier offensichtlich eines der Angemessenheit des Diskurses, der eine Er-
fahrung nachtriglich legitimiert, an den kiinstlerischen Gegenstand. Mit
dem Begriff des Geltungsanspruchs lédsst sich dem Dilemma der diskur-
siv abgeleiteten Stimmigkeit des Kunstwerks offensichtlich nicht ent-
kommen. Der Geltungsbegriff bezieht sich immer auf den Wahrheitsge-
halt der Rede iiber den Gegenstand, auch wenn es um implizite Gel-
tungskriterien dsthetischer Stimmigkeit geht. Hingegen ist mit dem Be-
griff des Evidenzanspruchs mitgemeint, dass das Werk in seiner Ver-
fasstheit den Diskurs, der tiber es gefiihrt wird, mitbestimmt. Geltungs-
anspriiche der Rede, die aus der geteilten Gegenwart der Urteilenden er-
hoben werden, kénnen (unter den im fiinften Kapitel erlduterten Pramis-
sen) nicht das wahrnehmende und zugleich deutende Testen des Evi-
denzanspruchs der Kiinstlerin ersetzen. Der Begriff der Evidenz des
Kunstwerks bezeichnet dariiber hinaus eine Prizision der Materialitét
bzw. nichtsprachlichen Performativitit des Kunstwerks, und diese Mate-
rialitdt bringt erst die Rede von der Geltung des Kunstwerks mit hervor.
Anders gesprochen: Die Wirkung des Kunstwerks (auf alle Rezipieren-
den) vor aller kunstkritischen Ubersetzung bestimmt die »Ubersetzung«
des Werks in Geltungsanspriiche der Rede tiber das Werk. Diese Wir-
kung wiederum héngt mit den Werken selbst, mit der Weise ihres Her-
gestelltseins zusammen.

Dass Kunstkritiker in Kontexten des kiinstlerischen Betriebs oft
Machtpositionen besetzen, die es ihnen ermdglichen, sich in breiterer
Offentlichkeit zu #uBern, (Positionen, die »normale« Rezipienten so
nicht haben), macht den groBeren Einfluss der Kritiker auf dsthetische
Debatten aus. Allein ihr Wissensvorsprung, der sich auf der Ebene einer
Informiertheit tiber gingige Geltung bewegt und der die Spezialisiertheit
ihres Faches ausmacht, zeichnet Kunstkritiker nicht vor anderen Men-
schen aus, angemessene dsthetische Erfahrungen zu machen und diesen
Erfahrungen allgemeine Geltung zu unterstellen. Die Stellung, die Ha-
bermas der Kunstkritik als »mé&eutische Disziplin« einrdumt, ist somit
nicht gerechtfertigt.*?

Sind Kunstkritiker auch keine Hebammen im Sinne Habermas’, die
dem Rest der Rezipienten Bewertungen von Kunstwerken vorgeben, in-
dem sie der reibungslosen »Geburt« der Geltung des Werks in heutiger
Zeit beiwohnen, so ist ihr Fachwissen andererseits doch im gliicklichen
Fall gelungener Kritik ein Fundus, der anderen Rezipienten als Anre-

82 Die Bedeutung, die Seel der Kunstkritik zuspricht, ist im Vergleich zur
Rolle, die sie bei Habermas spielt, etwas schwicher. Sie besteht in ihrer
Exemplaritit: »Im Kontext der dsthetischen Kritik geben die konfrontati-
ven AuBerungen ein Beispiel dafiir, wie am betreffenden Gegenstand zu
reagieren sei.« M. Seel: Die Kunst der Entzweiung, S. 250.

212

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

gung zur Verfiigung gestellt werden kann. In solch gliicklichem Fall
ginge es weder darum, eigene Evidenzerwartungen zu »objektivieren,
noch darum, der Offentlichkeit als Kritikerin zu demonstrieren, dass
man selbst die intensivsten Evidenzerlebnisse an ausgewihlten Kunst-
werken hatte, noch darum, mit einem allein diskursiv erworbenen In-
formationsvorsprung zu glinzen.*

Was heiit es nun, im Rahmen eines kunstkritischen Kommentars
den Evidenzanspruch der Kiinstler zu berticksichtigen? Es kann nach
allen obigen Ausfiithrungen klarerweise nicht heiflen, allein den Ansich-
ten der Kiinstler zu folgen. So interessant es ist, Intentionen von Kiinst-
lern mit in den Informationspool tiber das Kunstwerk hineinzunehmen,
so wenig steht den Kiinstlern das letzte Wort {iber die Einlosung ihrer
ins Werk transformierten Intentionen zu. Aus allem im II. Teil Gesagten
ergibt sich, dass der Anspruch der Kiinstler, ein evidentes Werk herzu-
stellen, nur am Werk selbst auf die Probe gestellt werden kann. Dies
heilt eben nicht, die anerkannte Geltung eines Werks, wenn es ein be-
reits kommentiertes ist, zu iibernehmen, sondern bereits Gewusstes muss
am Werk selbst wieder neu in Frage gestellt werden. Natiirlich kénnen
dabei kunsthistorisch vergleichendes Wissen, Kenntnisse {iber Absichten
und individuelle Arbeitsmethoden einer Kiinstlerin sowie Informationen
iber verwendete Materialien einflieen und in der Begegnung mit dem
Kunstwerk »getestet« werden. Notwendig ist aber, die Entsprechung des
Gewussten im Erlebnis bestitigt zu finden. Der Einwand, dass interpre-
tative Vorerschlossenheit die Rezeption des Werks restlos bestimmen
konnte, kann an dieser Stelle systematisch nicht mehr gemacht werden;
denn auch die Konstellation des Kunstwerks, die Weise wie es gemacht
ist, bestimmt das Ergebnis seiner Rezeption. Eine oberflachliche Projek-
tion eigener Ansichten und Meinungen auf das Werk kann von anderen
Menschen anhand des Werks nachgewiesen und zuriickgewiesen werden
— was nicht heil3t, dass sich verschiedene Interpretationen, die am Werk

83 Wolfgang Ullrich, dessen Thesen tiber das Kunstwerk ich einerseits nicht
teile, gibt andererseits einen guten empirischen Einblick in Mechanismen
der Kunstkritik, die eher sich selbst und ihre Kompetenz, Kunstwerke
»hoher Kunst« in ihrer Unbestimmtheit erfassen zu kénnen, ausstellen, als
sich »Anspriichen auf Erklarung und Vermittlung« zu widmen. »Diese lei-
sten [...] kaum das, was sie, nach allgemeiner Ansicht, leisten sollen, und
anstatt ein schwer verstindliches Kunstwerk zu erkldren, kunstge-
schichtlich einzuordnen oder mit Hintergrundinformationen zu versehen,
erschopfen sie sich oft in einer Bekenntnissprache, die zweierlei zelebriert:
Zum einen bekundet der Kommentator seine Rezeptionsleistung, betreibt
kunstgldaubige Selbstvergewisserung [...] Zum anderen wird der >hohe
Kunstbegriff« weiter affirmiert, indem man seine Elemente artikuliert und
weiter einiibt.« Wolfgang Ullrich: »Der Kunstkommentar als Audienzbe-
richt«, in: Ders.: Tiefer hiangen, Berlin 2003, S. 22-28.

213

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

gewonnen sind, zugunsten einer einzigen Interpretation zuriickweisen
lieBen.

Am besten ist die geforderte Verbindung am Beispiel einer Kunst-
kritik vorzufiihren, die konkrete Konstellationen des zu beschreibenden
Werkes mit dem verbindet, was sich am Werk zeigt. Die Kunstkritikerin
Hanne Loreck beschreibt die Malerei der Kunstlerin Geka Heinke aus
drei wechselnden Perspektiven: Zunichst nimmt sie eine historische Zu-
ordnung der auf den Bildern abgebildeten Gegenstinde vor, welche
mehrheitlich aus Inneneinrichtungen der 60er Jahre stammen. Loreck
interpretiert unser Verhiltnis zu diesen Gegenstdnden (auch) als ein psy-
chologisches Verhiltnis: »Fiir den Heimbereich wéhlt die Kiinstlerin un-
spektakuldre Orte und einzelne alltdgliche Objekte, die ihre Besitzer
kaum symbolisch auszeichnen, im Sinne des durchschnittlichen Ge-
schmacks einer Zeit und ihrer »normalen< Phantasmen jedoch umso re-
prisentativer sind.«** »Zwar handeln die Tapeten auch von Mustern
[...], mindestens ebenso wichtig aber ist, dass es Zimmerwénde sind, die
derart dekoriert werden. Denn mit ihrer Festigkeit versprechen sie gegen
jedes noch so Schwindel erregende und optisch trickreiche Dekor Halt
und Orientierung.«* Gleichzeitig, an zweiter Stelle, ist Lorecks Text als
Aufforderung an seine Leser zu verstehen, die Prozesse optischer male-
rischer Tauschungen nachzuvollziehen: »Obgleich oder sogar weil die
Kiinstlerin die einzelnen Elemente perfekt mimetisch organisiert, sind
die durch die Gegenstéinde hindurch entworfenen Raume dicht vor Téu-
schung — und vor Enttduschung, wenn der Illusionismus der Malerei sei-
ne Mittel ganz und gar nicht verschweigt, sondern offen legt: Lasierend-
fleckig aufgetragene braunliche Farbe macht die Materialitit der Regal-
bretter aus MDF aus, wihrend der Bildtrager Nesselstoff den hellen
Streifen der Tapete »macht« (Regal 2001). Wird auf Hartfaserplatten,
typischem Inneneinrichtungsmaterial aus dem Baumarkt, gemalt, so
bleibt die brdunliche Masse unbehandelt stehen und bildet die Fugen
zwischen den Badezimmerfliesen (Spiegel, 2001) oder den Fensterrah-
men (Vorhang schwarz-weif3, 2002). Auch dass zum Beispiel das Dop-
pelfenster (Rolladen, 2002) identisch ist mit dem Bildformat und im
Mafistab 1:1 funktioniert, z&hlt zu Heinkes Kunstgriffen der enttiu-
schenden T#uschung.« Das von Loreck gesetzte Begriffspaar der »ent-
tauschenden Tduschung« ist deswegen geschickt gewdhlt, weil es einer-
seits die von der Kiinstlerin organisierte malerische Téuschung wieder-
gibt, sich andererseits auf das psychologische Verhiltnis der Rezipientin
zu jener Sicherheit bezieht, die die abgebildeten Gegenstinde verspre-

84 Hanne Loreck: »Prekdre Nihe«, in: Geka Heinke: Der gestimmte Raum,
Berlin 2004.
85 Ebd.

214

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

chen — und beide Enttduschungen miteinander verkniipft. Ich lese Lo-
recks Text sowohl als Einladung, im Anschauen der Bilder genauer hin-
zusehen, als auch als Aufforderung, das eigene Befindlichkeitsverhéltnis
zu solcherart Inneneinrichtungen und zur spezifischen Farbigkeit der
60er Jahre mit ins Spiel zu bringen.

An dritter Stelle steht Lorecks Vorschlag, intellektuell an ein von
Heinke als Tapetenmuster angeordnetes Motiv des Mobiusbandes anzu-
kntipfen: »Dass das Befinden im iibertragenen Sinn Ziige von subjekt-,
vielleicht aber auch von generationsabhidngigem Verhaftetsein tragen
kann, das mogen die mehrfachen Beziige zum Klaustrophobischen zum
Ausdruck bringen. Diesen Zug einer unheimlichen Subjektivitit oder
des Unbewussten hat der spite Jacques Lacan seit Mitte der 1960er Jah-
re, also in jenem Zeitraum, der hier &sthetisch retrospektiv exponiert
wird, in topologischen Figuren zu fassen versucht. Als die prominenteste
gilt das Mobiusband. Geka Heinke verwendet es fiir die Uberfiihrung
der AusschlieBlichkeit von Auflen und Innen in ein Kontinuum der Be-
wegung jenseits aller eindeutigen rdaumlichen Positionskoordinaten: Die-
se Schlinge hat keine Vorder- und keine Riickseite; Aufen ist Innen und
Innen wird AuBen.«*® Das gedankliche Motiv des Mobiusbandes wird
von Loreck aufgenommen und als Idee wieder ins Verhiltnis zum Wie
seiner Darstellung — zur malerischen Abbildung als Tapete — gesetzt.
Die Einordnung von Heinkes Malerei in die Tradition der Trompe-1’ceil-
Malerei und die Nennung anderer Vertreter dieser Richtung ist dann
noch kunstwissenschaftliches Handwerk, das als Anregung dienen kann,
sich vergleichend mit verwandten kiinstlerischen Positionen zu beschéf-
tigen. Hervorzuheben ist, dass Loreck erstens bei den Werken selbst mit
ihrer Kritik beginnt und dass sie zweitens nicht verschweigt, dass es sich
bei den konkreten Kunstwerken um Ergebnisse von Entscheidungen ei-
ner Kiinstlerin handelt. Diese Entscheidungen werden von ihr gewtiirdigt,
ohne dass Loreck vorgibt, das private Weltverhéltnis der Kiinstlerin
bzw. ihre Ansichten wiederzugeben. Man kann hier von einem Testen
eines implizit vorausgesetzten Evidenzanspruchs der Kiinstlerin spre-
chen, im Falle der Besprechung von Heinkes Malerei ldsst sich sagen:
Loreck ist fiindig geworden, sie hat Evidenz am Werk erlebt und ihr Er-
lebnis den Lesern ihrer Besprechung zuginglich gemacht. Mit Lorecks
kritischer Besprechung ist das Angebot an die Leser verbunden, eigene
Stimmungen und Erfahrungen (z.B. hinsichtlich der Asthetik der 60er
Jahre oder hinsichtlich des Themas >Sicherheitsgefiihle im Hauslichenc)
mit den Bildern Heinkes zu konfrontieren. Weder ist eine endgiiltige
Festschreibung kiinstlerischer Geltung gemeint noch ein Angebot, allein

86 Ebd.

215

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

die Wirkung der Bilder zu genieflen, noch lese ich in Lorecks Text die
Ansicht, jeder konne alles mit den Bildern Heinkes verbinden. Sujet,
gedankliche und zu erfithlende Richtung ihrer Rezeption sind von der
Kiinstlerin kraft ihrer Malerei vorgegeben. Loreck greift das vorliegende
Angebot auf, kennzeichnet Erlebnisméglichkeiten und fithrt Gefundenes
gedanklich weiter.

7. Der nicht sprachanaloge Charakter
der dsthetischen Kommunikation
(Schleiermacher, Wollheim, Mukafovsky)

Die Kunstkritikern aufgegebene Verantwortlichkeit fiir eine Priifung der
Kinstler-Evidenzanspriiche an den Werken und die Aufforderung, Er-
fahrungen der Alteritdt gelungener Kunstwerke ins Verhiltnis zu bereits
bekannten Sinn- und Wahrnehmungsbeziigen zu setzen, basiert implizit
auf einer Annahme: es gebe so etwas wie eine 4dsthetische Kommunika-
tion, die zwischen Kiinstlern und Rezipienten mit Hilfe des Kunstwerks
stattfindet. Dem Werk selbst muss in einer solchen Denkart ein Verspre-
chen auf Kommunikation eingeschrieben sein. Wenn sich &sthetische
Kommunikation nicht zwangsldufig durch die Vermittlung einer »mé-
eutischen« Kunstkritik abspielt, welche die in den Kunstwerken liegen-
den Erfahrungsgehalte in die Umgangssprache einholt, muss davon aus-
gegangen werden, dass sich ein dsthetischer Kommunikationsbegriff
auch ohne die Bedingung einer vorausliegenden kunstkritischen »Uber-
setzung« &sthetischer Erfahrung etablieren ldsst. Der Begriff einer »és-
thetischen Kommunikation« soll im Folgenden neu definiert und auf
kiinstlerische Produktions- und Rezeptionsprozesse angewendet werden.
Eine solche dsthetische Kommunikation via Kunstwerk existiert neben
den Debatten iiber die Kunstwerke, die sich immer auf isthetische Re-
zeptions- und Produktionserfahrungen beziehen.

Aber ist das Phanomen Kunst iberhaupt mit dem Begriff »Kommu-
nikation« zu treffen? Nur wenn in den folgenden Uberlegungen Kom-
munikation nicht als genuin sprachliche Bezichung zwischen den Kom-
munizierenden aufgefasst wird, kann eine solche begriffliche »Ubertra-
gung« des Kommunikationsbegriffs in die Kunst plausibel werden. Im
Folgenden ist der Fokus auf die Art und Weise gerichtet, in der eine
kommunikative Beziehung als eine nicht-allein-sprachliche und also die
Sprache zugleich nicht ausschlieBende Beziehung zwischen Kiinstlern
und Rezipienten formulierbar wire. Es geht unter anderem auch darum,
das Verhiltnis beider Kommunikationsbegriffe — des Begriffs &stheti-
schen Kommunizierens und des Begriffs sprachlichen Kommunizierens

216

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

tiber Kunst — zu erldutern. In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu
diskutieren, inwieweit durch den &sthetischen Kommunikationsbegriff
ein Weltbezug der Rezipienten, die sich in der dsthetischen Erfahrung
von Kunstwerken auch auf eine Welt auBerhalb des Kunstwerks und
eine Welt auBerhalb der Kunst beziehen, angemessen berticksichtigt
werden kann und wie dieser Bezug zur Welt in der Kunsterfahrung in
Erscheinung tritt. Hinsichtlich einer Beziehung von Produzenten und
Welt, einer Welt, die auBerhalb des Kunstwerks und der Kiinstler liegt,
kntipfe ich an den II. Teil an, in dem schon Entscheidendes dazu gesagt
wurde.*’

Wie kann eine Eigenart der &sthetischen Kommunikation gefasst
werden, die dezidiert nicht analog sprachlicher Kommunikation definiert
ist, wenn also Kunstwerke weder die Stellung diskursiver Zeichen, die
zwischen Produzenten und Rezipienten ausgetauscht werden, einneh-
men, noch dsthetische Kommunikation lediglich als Kommunikation
tiber die Werke angesehen wird? Anhand bereits existierender Modelle
asthetischer Kommunikation, die im Sinne unserer Fragestellung gegen-
einander abgewogen werden, soll schrittweise der gesuchte Begriff an
Kontur gewinnen. Ich betrachte dabei die drei im folgenden erlduterten
asthetischen Theorien als einen Beleg dafiir, dass die Idee, Kunst als
Kommunikation zu beschreiben, zu verschiedenen Zeiten und in ganz
verschiedenen Kontexten nahelag.

Friedrich Daniel Ernst Schleiermachers Asthetik des freien Produ-
zierens ist fiir unsere Fragestellung aus mindestens zwei Griinden von
Interesse. Erstens ist das Kunstwerk als Ideal bei ihm etwas, das zur
Schonheit der Natur hinzukommt, das also nicht abbildend auf das Na-
turschone bezogen bleibt, sondern seine eigene AbschlieBung in sich
selbst findet. Schleiermacher bezeichnet damit das Kunstwerk als ein
Etwas, das der Welt hinzugefiigt wird und zugleich nach eigenen Krite-
rien als different zur Welt gesehen werden muss. Und zweitens gibt
Schleiermacher mit dem kiinstlerischen Produzieren, das von Urbildern
in den Kiinstlern ausgeht, ein Differenzkriterium an die Hand, mit dem
sich Kunstproduktion und -rezeption von sprachlichem Austausch unter-
scheiden lassen. Die Interpretation des Urbild-Begriffs changiert in der
Begriffsgeschichte zwischen dem Urbild als einer reinen Idee und dem
Urbild als dem Ideal eines Bildes fiir »die ganze Gattung, welches die
Natur zum Urbilde ihren Erzeugungen in derselben Spezies unterlegte,
aber in keinem einzelnen véllig erreicht zu haben scheint«.*® Schleier-
macher verwendet einen Urbildbegriff, der auf Platon zuriickgeht und

87 Vgl. Kap. I1.2; vgl. dort auch meine Erlduterung zur Verwendung des
Welt-Begriffs (Fulinote 19).
88 1. Kant: Kritik der Urteilskraft, § 17 (A 58 / B 58f.).

217

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

der durch Goethe wieder in die Debatte gebracht wird: Urbild als voll-
kommenes Vorbild oder Muster. Mit Muster ist ein Prototyp gemeint,
bei dem es darauf ankommt, dass es in einem Kunstwerk auf exemplari-
sche Weise um etwas geht. Die Exemplaritdt ist an ein Bild (Ur-
bild/Vorbild) gebunden, die Idee ergibt sich als innere Anschauung einer
Kiinstlerin, die sich bemiiht, innere Vorstellungsbilder in Elemente eines
entstehenden Kunstwerks zu transformieren.

Der Begriff des Urbildes, das laut Schleiermacher in der Kiinstlerin
gebildet ist, unterscheidet sich vom Begriff des Evidenzanspruchs der
Kinstlerin qualitativ dadurch, dass das Urbild Emotionalitét und Bild-
haftigkeit imagindrer Vorstellungen zur Grundlage kiinstlerischer Pro-
duktivitét erhebt, wihrend der Terminus >Evidenzanspruch der Kiinstler«
den Gedanken der Kiinstler einen breiteren Raum gibt. Dass Ideen und
Gedanken immer auch mit Vorstellungsbildern und Gefiihlen verkniipft
sind und dass Emotionalitdt und Bildhaftigkeit nur im Zusammenhang
mit Bewusstsein zu denken ist, ist vorausgesetzt. Wiewohl Urbild und
Kiinstler-Evidenzanspruch also nicht gleichgesetzt werden kénnen, kann
man sie als Differenzierungen einer Beschreibung der Ausgangsbedin-
gungen im Bewusstsein und Unterbewusstsein der Kiinstler verstehen.
Beim Begriff des Evidenzanspruchs liegt der Akzent auf der Absicht der
Kinstler, ein (evidentes) Werk zu produzieren; die Entstehung des
Werks aus inneren Urbildern heraus wird von Schleiermacher im Ge-
gensatz dazu als etwas Triebhaftes dargestellt.

Schleiermachers Begriff »Urbild¢ ist archetypisch aufzufassen. Die
Bildhaftigkeit, die mit sinnlichen Wahrnehmungsvollziigen und inneren
Vorstellungsbildern in Zusammenhang gedacht werden muss, steht fiir
etwas, liber das sich zwar sprechen lésst; Idee oder gar Urbild sind aber
keine Entitdten, die im Medium alltagssprachlicher oder wissenschaft-
licher Kommunikation reformulierbar wiren.*’

Diese Auslegung des Urbild-Begriffs ist eine Voraussetzung fiir eine
produktive Lesart von Schleiermachers Asthetik, wenngleich hier die
Schwierigkeit auftritt, dass in unserer Zeit ein »Urbild« eigenartig sub-
stanzlos und als eine Fiktion erscheint. Mein Vorschlag ist, den Begriff
insofern zunéchst zu akzeptieren, als intuitiv einleuchtet, dass es in der
Kunst Generalisierungen, Vorbilder und Muster im Sinne von Prototy-
pen, Modellen oder Archetypen gibt, dass es Kiinstlern wichtig ist, an-
hand der Kunstwerke Allgemeines (das auch im konkreten Besonderen

89 Schleiermacher verwendet den Begriff »Urbild« anders als Schelling, der
der Kunst die Représentation des Urbilds als »Gegenbild« zuteilt und da-
bei eine Anschaulichkeit allgemein existierender Ideen in der Kunst inten-
diert.

218

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

eine Generalitit aufweist) vorzufithren und dass Rezipienten dieses All-
gemeine an Kunstwerken suchen.

Das platonische Paar Urbild/Abbild wird von Schleiermacher inso-
weit wesentlich modifiziert und ins Individuum verlegt, als im kiinstle-
risch produktiven Menschen eine je konkrete Form des Urbildes als
Symbol des Absoluten existiert. »Die Fantasie aber in ihrer reinen Ta-
tigkeit geht von den Urbildern aus, die der Mensch in sich trdgt. Diese
haben nicht nur das Allgemeine zum Gegenstand, sondern auch das Be-
sondere und bis ins Individuelle hinab.«’® Das Urbild im Einzelnen ist
tiberindividuell und einzigartig zugleich, denn es stellt den »reinen Ty-
pus des Dargestellten in seiner Besonderheit« heraus.”’ »Und so ist die
Kunst die Ergiinzung der Wirklichkeit«’?, denn jedes individuell in der
Kunstproduktivitit vorgestellte Urbild bildet die Wirklichkeit nicht ab,
sondern fligt der Wirklichkeit etwas Neues hinzu.

Eine Ausrichtung auf das Bild gilt bei Schleiermacher auch fiir die
Kunst der Sprache, fiir die Poesie. »Die Richtung auf das Poetische fiihrt
auf das Bild, und wenn wir Poesie von Philosophie ihrem Wesen nach
unterscheiden, so miissen wir uns zunéchst an die objektive Seite der
Poesie halten, dieses ist als die sinnliche Vorstellung etwas auB3erhalb
der Sprache...«” Fiir unsere Suche nach einem Differenzkriterium zur
Unterscheidung zwischen #sthetischer Kommunikation durch Kunst ei-
nerseits, sprachlicher Metakommunikation andererseits ist diese Zuord-
nung der Poesie zum Bildlichen bzw. Urbildlichen von Interesse; denn
sie zeigt, dass Schleiermacher auch Kunstwerken, deren Medium die
Sprache ist, die Vollkommenheit des Urbildes zuordnet.”

90 Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Asthetik. Uber den Begriff der
Kunst, Hamburg 1984, S. 33.

91 Ebd.

92 Ebd.

93 Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: »Aus: Vorlesungen iiber die As-
thetik«, in: Ders.: Hermeneutik und Kritik, hg. v. Manfred Frank, Frank-
furt/Main 1977, S. 408.

94 Manfred Frank ordnet Schleiermachers Asthetik und damit auch dessen
Poetik als Sonderfall Schleiermachers allgemeiner Hermeutik zu, »deren
Gegenstand nicht das Universelle und nicht das Einzelne, sondern die vom
einzelnen Sinn modifizierte allgemeine Bedeutung ist«. Trotz solch einer
Zuordnung der Poetik zur Hermeneutik wird die Differenz, die Schleier-
macher zwischen Sprache und Urbildlichkeit konstruiert, von Frank nicht
in Frage gestellt. In unserer Lesart Schleiermachers kann dies nur heiflen:
In der Kunst steht das Bildhafte, das nicht abgelost von seiner Deutung
existiert, im Vordergrund, wihrend in nichtkiinstlerischer Sprache die
Imagination als bildliche Vorstellung zwar vorhanden ist, aber nicht in
derselben Weise wie die Urbilder in der Kommunikation durch Kunst.
Diese strukturelle Ahnlichkeit zwischen kiinstlerischer und nichtkiinstleri-
scher Kommunikation (bei gleichzeitiger Spezifik der Kunst) ist vergleich-

219

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Weil bei Schleiermacher kein eindeutiger Hinweis auf seine Defini-
tion des Urbildbegriffs zu finden ist, hat sich eine Kontroverse dariiber
entwickelt, ob der Begriff des Urbildes sich eher der Tdtigkeit vollkom-
menen Produzierens zuordnet oder ob die urbildliche Vollkommenheit
dem produzierten Produkt zukommt. Dieser Streit ist insofern ungliick-
lich, als die eine Lesart die andere nach Schleiermachers eigenen Pra-
missen nicht widerlegt, ja beide miteinander im Zusammenhang ste-
hen.”” Es geht ni@mlich gerade darum, im Produkt den Spiegel der Titig-
keit zu erkennen. »Die Darstellung ist nur Durchgangspunkt auf der ei-
nen Seite. Sie will das Urbild wiedergeben, und dieses [...] kann nicht
mitgetheilt werden, wenn nicht auch das mitgetheilt wird, woraus es
hervorgegangen ist. Das war aber nur die Stimmung, nicht das be-
stimmte Gefiihl, nicht die Volition.«’® Das Urbild geht im besonderen
Moment seiner Entstehung aus einer Stimmung hervor, die individuelle
Stimmung teilt sich umgekehrt als etwas Inneres, das sich in der Pro-
duktion nach auflen kehrte, im Urbildlichen des Kunstwerks mit. Sind
die Weisen, materiale Vollkommenheit herzustellen, in den verschiede-
nen Kiinsten unterschiedlich, so ist die Stimmung, aus der das Urbild
hervorgeht, systematisch gesehen von der Kunstgattung unabhingig.
Dies schafft die Berechtigung dafiir, iiber die Produktion in den ver-
schiedenen Kunstgattungen in der Allgemeinheit einer Asthetik zu spre-
chen, obwohl sich die Transformation der Stimmung ins je verschiedene
Material sehr unterschiedlich vollzieht. Der Begriff des Urbildes steht
allerdings fiir die von Schleiermacher hervorgehobene Idee der Voll-
kommenbheit; insofern reicht fiir seine Definition eine Erlduterung der
Art, das Urbild entstehe aus einer individuellen Stimmung heraus, nicht
aus. Auch die Verkniipfung der Frage nach dem Urbild mit Schleier-
machers Glaubenslehre, in der Christus »als geschichtliches Einzel-
wesen zugleich urbildlich« gewesen sei,”” bringt keinen entscheidenden
Gewinn fiir die dsthetische Fragestellung.

bar mit derjenigen, die ich ausgehend von Husserl in Kap. 1I1.4 erlautert
habe. Wichtig ist, dass Kunstwerke als Resultate von kiinstlerischen Hand-
lungen der Produzenten aufgefasst sind. — Manfred Frank: Das individu-
elle Allgemeine, Frankfurt/Main 1977, S. 223.

95 Die dezidierten Positionen dieses Streits kann man nachlesen bei Thomas
Lehnerer: Die Kunsttheorie Friedrich Schleiermachers, Stuttgart 1987, S.
288f. — Zur Frage, ob es sich bei den Urbildern Schleiermachers um die
platonischen Ideen handelt, vgl. ebd., S. 295f.

96 F.D.E. Schleiermacher: Asthetik, S. 33.

97 Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Der christliche Glaube, nach den
Grundsitzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt,
hg. v. Martin Redeker, 2 Bde., 7. Aufl., Berlin 1960, § 93. — Vgl. auch Th.
Lehnerer: Die Kunsttheorie Friedrich Schleiermachers, S. 293ff.

220

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Scheint eine prizise Angabe aller Inhalte des Begriffs im Sinne
Schleiermachers nicht méglich, so nennt Schleiermacher doch weitere
wesentliche Merkmale, die mit der Idee der Vollkommenheit im Urbild
verkniipft sind. Sowohl der Moment des gelingenden Produzierens als
auch das kiinstlerische Produkt sind gekennzeichnet durch eine beson-
dere Symbiose von Begeisterung und Besonnenheit; formal gesprochen
liegt eine »organische Vollkommenheit« vor, die sich von der »unbe-
stimmten Mannigfaltigkeit« abhebt, die vor und nach dem Gliicksfall der
Verwendung eines Urbildes in der Produktion existiert, ja die sich die-
sem »verworrenen Spiel« sogar entgegensetzt. »Da sich nun die Kunst
tiberhaupt aus dem verworrenen Spiel der Fantasie erhebt, so besteht
ihre Vollkommenheit darin, wie sie sich jenem entgegensetzt.«’® Die
Etablierung eines Urbildes im Prozef3 seiner Prigung ins Kunstwerk ist
also der Moment einer besonderen Ordnung und zugleich einer Intensi-
vierung. Die Begriffe »elementare Vollkommenheit«, »Maa3 und Re-
gel«” stehen fiir die Ordnung und fiir die Beteiligung des Bewusstseins,
die Begriffe »Erregung« und »organische Vollkommenheit« fiir die Ge-
sondertheit des entstehenden bzw. entstandenen Ganzen als eines in sei-
ner Intensitidt Herausgehobenen.

Bewusstsein und Besonnenheit sind, darauf kommt es fiir die ein-
gangs gestellte Frage nach der Differenz der Kommunikationsformen
an, nun nicht rein begrifflich zu denken in dem Sinne, dass die Kiinstle-
rin im Moment des Produzierens schon immer prézise sagen konnte, was
sie tut.'” Vielmehr sind sie zu verstehen als bildliche und begriffliche
Vorstellungen iiber die Welt, die in ihrer Eigentiimlichkeit Einzelnen
vorliegen. Nun ldsst sich allerdings nicht von Bewusstsein sprechen, das
einem Kunstwerk eignet. Der Zusammenhang zwischen Bewusstsein
und Werk ist vielmehr der, dass sich anhand der Ausfithrung des
Kunstwerks auf ein Bewusstsein schlieen ldsst, mit dem dieses ge-
schaffen wurde: »Alle Vollkommenheit der Ausfiithrung gehort der Be-
sonnenheit.«'"'

Geht man unter Beriicksichtigung des bis hierher Gesagten nun von
der empirischen Tatsache aus, dass viele Kunstwerke getrennt von ihren
Produzenten (z.B. nach dem Tod ihrer Autoren) bestehen, ergibt sich die
Frage, wie die »Vollkommenheit der Ausfithrung«, die als Spiegelung
eines eigentiimlichen Urbildes auf Seiten der einzelnen Produzentin ge-

98  Schleiermacher: Asthetik, S. 31.

99  Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: »Uber den Begriff der Kunst
(Akademiereden 1831/32)«, in: Ders.: Asthetik. Uber den Begriff der
Kunst. Hamburg 1984, S. 184.

100 Vgl Kap. I1.5.

101 F.D.E. Schleiermacher: Asthetik, S. 31.

221

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

deutet werden kann, fiir diejenigen, die dem Kunstwerk begegnen, er-
schlieBbar wird. Hier gibt Schleiermacher eine {iberraschende und origi-
nelle Antwort: Rezipienten konnen sich allein aufgrund ihrer eigenen
kiinstlerischen Produktivitit den Formen des Kunstwerks nidhern, indem
sie versuchen, die ihnen selbst eigentiimlichen Urbilder der vorgefunde-
nen Form des Kunstwerks anzunidhern, ja versuchen, diese in die vom
Kunstwerk vorgegebene Vollkommenheit einzutragen. Bevor mehr zum
Rezeptionsmoment gesagt wird, das den Ausschlag dafiir gibt, dass sich
Schleiermachers Asthetik unter dem Stichwort der isthetischen Kom-
munikation lesen ldsst, mochte ich auf eine systematische Vorausset-
zung einer solchen Darstellung eingehen. Den Zusammenhang zwischen
individueller Eigentiimlichkeit und der Uberindividualitiit aller mensch-
lichen Natur im Begriff des Urbildes bei Schleiermacher interpretiert
Thomas Lehnerer als eine Definition des »Grundcharakter[s] der
Kunst«, der darin bestehe, »Individuelles in idealer Weise zur Darstel-
lung zu bringen«.'” Unter Lehnerers Lesart des Urbildbegriffs lisst sich
eine einleuchtende Erkldrung dafiir, warum andere Individuen mit dem
von einer Kiinstlerin hergestellten Kunstwerk tiberhaupt etwas anfangen
konnen, nicht ohne Weiteres finden. Es geht bei Schleiermacher aber
darum, dass in der Kunst Ideales individuell zur Darstellung gebracht
wird. Denn Schleiermacher schreibt: »Jeder Mensch namlich trégt alle
menschliche Individualitdt in sich mittels des Verhiltnisses seiner eige-
nen zur menschlichen Natur iiberhaupt, und so auch in anderen hier-
durch vermittelten. Was also Element des Kunstwerkes sein soll, das
muf} in seinem ewigen reinen Sein mangellos und unverkiimmert darge-
stellt werden.«'® Geht es am Kunstwerk um den »reinen Typus des Dar-
gestellten in seiner Besonderheit, ist dies nicht zu verwechseln mit der
Besonderheit, die in einer reinen Form dargestellt ist. Die Uberindivi-
dualitdt ist konstitutiv fiir das Urbild, auch wenn es (nur) in individueller
Auspriagung existiert. Dies ist die systematische Voraussetzung dafiir,
dass mit Schleiermacher die Briicke zwischen Produzenten und Re-
zipienten anhand des Kunstwerks geschlagen werden kann. »Eben so
soll durch das Werk nur, was in der Seele des Urhebers war, in andere
Seelen (ohne irgend bestimmten Zweck, denn er weil ja nicht, in wel-
che) tibertragen werden. Das Uebertragene ist aber nicht das an sich un-
ubertragbare Gefiithl (Rb. Ueber dieses bleiben wir vielmehr immer
zweifelhaft), sondern das Urbild selbst.«'® Wie soll sich ein Bild iiber-
tragen lassen zwischen zwei Menschen, die sich unter Umstdnden nie
begegnen? Diese Ubertragung ist nur vorstellbar, wenn man sich das

102 Th. Lehnerer: Die Kunsttheorie Friedrich Schleiermachers, S. 295.
103 F.D. E. Schleiermacher: Asthetik, S. 33.
104 Ebd., S. 20.

222

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Kunstwerk als einen Triager (bzw. Reprisentanten) von Bildern vorstellt,
und zwar von Bildern, die in Besonnenheit geschaffen wurden und die
ein bestimmtes »MaaB« und eine bestimmte »Regel« aufweisen. Zum
Verhiltnis der Urbilder, die in der Kiinstlerin vorhanden sind, und dem
duBerlichen bzw. verdufBerten Bildhaften des Kunstwerks gibt Schleier-
macher folgenden Anhaltspunkt: »Die Urbilder entstehen zwar aus der
Stimmung frei, aber wenn man fragt, warum werden sie nicht alle reali-
siert und also auch nicht alle recht bestimmt, so liegt die Ursache darin,
weil nur einige einen Ankniipfungspunkt in der &ufleren Welt fin-
den...«'” Es muss also Anlisse der sinnlichen Wahrnehmung geben, die
die Kimnstlerin sucht oder auch vorfindet, in denen sich eine Ubertragung
des inneren psychologischen Bildes auf duBerlich vorliegendes Material
anbietet oder ergeben kann.

Eine Beziehung der Rezipienten zum Werk ist besonders dann ein-
leuchtend, wenn ihr lebensweltlicher Kontext weitestgehend mit dem
der Kiinstler iibereinstimmt. Denn es gibt offensichtlich gemeinsame
Ankniipfungspunkte von Produzenten und Rezipienten an ein Kunst-
werk, wenn es aus dem Fundus einer geteilten Welt stammt. Ist die sinn-
lich und begrifflich erfahrene Welt von Rezipienten und Produzenten
ganz offensichtlich verschieden — und dies ist der Testfall fiir die schlei-
ermachersche Asthetik —, so bleibt allein das Kunstwerk, das eine Rezi-
pientin nun ohne einen mit der Kiinstlerin geteilten Horizont in Be-
ziehung zur Welt setzen muss. Nach Schleiermacher verliert ein Kunst-
werk in diesem Fall an Bedeutsamkeit, das heif3t, seine Urbildlichkeit ist
nicht mehr so leicht wie im Falle eines geteilten Wahrnehmungshori-
zontes (wieder-) zu erkennen. Aber Schleiermacher spricht auch von der
Moglichkeit einer >Aufbewahrung« des geschichtlichen Zusammen-
hangs, in dem das Kunstwerk entstand: »Daher ein Kunstwerk, aus sei-
nem urspriinglichen Zusammenhang gerissen, wenn dieser nicht ge-
schichtlich aufbewahrt wird, von seiner Bedeutsamkeit verliert.«'% Al-
lein unter der Aufbewahrung des geschichtlichen Zusammenhangs las-
sen sich zwei Dinge verstehen, die zwar miteinander verkniipft, aber
nicht dasselbe sind: erstens die Aufbewahrung der Geschichte des kon-
kreten Kunstwerks und zweitens die Geschichte als allgemeiner histori-
scher Kontext, in dem das Kunstwerk entstand. Die Kenntnis beider
kann zunéchst den Zugang der Rezipienten zum Kunstwerk erleichtern:
das ist ein empirischer Befund. Es handelt sich hier um die Stelle, an die
ankniipfend Gadamer behauptet, das Kunstwerk hétte bei Schleierma-
cher »nur dort seine wirkliche Bedeutung, wo es urspriinglich hinge-

105 Ebd., S.28.
106 Ebd.

223

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

hort« und die Erfassung seiner Bedeutung wire »eine Art von Wieder-
herstellung des Urspriinglichen«.'”” Nun behauptet freilich Schleierma-
cher gerade nicht, »da3 die wahre Bedeutung des Kunstwerkes aus die-
ser »Welt¢, also vor allem aus seinem Ursprung und seiner Entstehung
allein zu verstehen ist«.'” Zwar steht das Urbild »in seiner Besonder-
heit« am Anfang der Kunstproduktion, jedoch bedeutet das nicht, dass
man immer zu diesem Anfang zuriickkehren miisste. Diese falsche Les-
art stammt von Rudolf Odebrecht, der die Kunsterfahrung antiker Werke
vereinfachend und verfélschend erldutert:

»Selbst die Gebildeten befinden sich in einer Selbsttduschung, wenn sie diese
Werke wirklich dsthetisch zu erleben glauben. Der Zusammenhang mit der
Lebenseinheit des klassischen Altertums ist aufgehoben. So kann das Ver-
standnis dieser Kunst immer nur notdiirftig auf einem intellektuellen Umwege
durch das Beziehen auf die Phantasie der griechischen Kiinstler erreicht wer-

109
den.«

Die Deutung der Hermeneutik Schleiermachers, die Gadamer in Wahr-
heit und Methode am Beispiel der Kunsterfahrung entwickelt, ist eine
gar zu einfach aufgebaute, die eine Ubertragung des Urbilds in die Mate-
rialitdt des Kunstwerks nicht wirklich beriicksichtigt. Folgt man Schlei-
ermacher darin, dass eine Ubertragung innerer Urbilder in #uBere
Kunstwerke vorgestellt werden kann, so ist die Situation, in der das
Kunstwerk erlebt wird, grundsitzlich anders zu beschreiben, als Gada-
mer es tut. Als Alternative erscheint Diltheys Darstellung der dstheti-
schen Rezeptionssituation bei Schleiermacher:

»Die festen, starren, unverschiebbaren Teile sind nur die gegebene Bedingung
fur die Bewegung der weichen Teile, fir die Formulierung derselben von der
Innerlichkeit aus. Und hier fiihrt er [Schleiermacher] ein in diesem Zusam-

107 H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 171.

108 Ebd.

109 Rudolf Odebrecht: Schleiermachers System der Asthetik, Berlin 1932, S.
158. — Zur Nachschrift der Asthetik Schleiermachers durch Rudolf Ode-
brecht duflert sich auch Thomas Lehnerer kritisch: »Bringt die Nach-
schrift nichts neues — dies ist faktisch bei weitem der hiufigste Fall — so
ist sie nicht nur iiberfliissig, sondern sie stort auch durch Wiederholun-
gen und Umformulierungen des schon Gesagten das im Originaltext klar
erkennbare Gefille der Gedankenbewegung: sie zerstort die inneren Be-
ziige des Texts. [...] Zudem bringen es die verdnderten Formulierungen
der Nachschriften mit sich, da3 neue, im systematischen Kontinuum des
Originaltexts nicht ausgewiesene Terminologie verwendet wird.« Tho-
mas Lehnerer: »Zur vorliegenden Ausgabe«, in: F. D. E. Schleierma-
cher: Asthetik. Uber den Begriff der Kunst, Hamburg 1984, S. XXX.

224

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

menhang fiir ihn sehr fruchtbares Prinzip ein, durch das er seine Theorie von
der Projektion der Innerlichkeit nach aufien in der Kunst durchfiihrbar macht.
Wo uns in der AuBenwelt ein AuBeres entgegentritt, das als der Ausdruck un-
seres Inneren gefasst werden kann, da freuen wir uns, zu finden, was wir sonst
wiirden selbst gebildet haben¢, da ist die kiinstlerische Darstellung desselben
nur >der abgekiirzte Prozess des eigenen Bildensc.«'"*

Den Begriff Ausdruck, den Dilthey eigenmichtig eintrdgt und der als
»EntduBerungsbegriff« Probleme mit sich bringt, ersetzen wir durch die
Beschreibung der Urbildlichkeit, die (auch bei den Rezipienten) von
Stimmungen begleitet wird: Wo uns in der AuBenwelt ein AuBeres ent-
gegentritt, das als Aquivalent unserer inneren Urbilder gefasst werden
kann, da freuen wir uns, zu finden, was wir sonst wiirden selbst (als
Aquivalent unserer inneren Urbilder) gebildet haben.

Dieser Begriff des freien Produzierens ist auf fast alle Menschen
anwendbar, namlich auf alle diejenigen, die Gemiitskréfte besitzen, von
denen sie gedriangt werden, Natur und Kunst im Lichte bestimmter
Stimmungen zu erleben und so innerlich entstehende Urbilder an das,
was duflerlich entgegentritt, heranzutragen. Im Sinne einer so verstande-
nen Produktivitét sind alle Menschen Kiinstler, wie Joseph Beuys spiter,
Schleiermacher frei zitierend, bemerkte.

»Und nun diirfen wir nur denen, welchen die Gabe der Erfindung fehlt, auch
noch die ausiibende Fertigkeit nehmen: so haben wir den Ort gefunden fiir die
selbst nicht productiven aber doch fiir die Kunst erregten Kunstfreunde, wel-
che doch nicht so befriedigt sein konnen durch den Genuss und nicht so be-
geistert fiir das Gedeihen der Kunstthétigkeiten, wenn nicht auch sie mit den
Kiinstlern selbst wenigstens die urspriingliche eigenthiimliche Erregung ge-
mein hitten.«' !

Die eigentiimliche Stimmung, aus der Urbilder hervorgehen, mit den
Kiinstlern gemeinsam zu haben, kann im Rahmen von Schleiermachers
eigenen systematischen Voraussetzungen aber nur heiflen, die jeweils
eigenen Urbilder aus der Stimmung hervorgehen zu lassen. Es ist un-
moglich, den Prozess des Urbildens der Kiinstler nachzuerleben: aus
dem einfachen Grund, dass in jedem Individuum die Urbilder in einer
eigenen Konkretheit entstehen. Es zeigt sich hier, dass Gadamers Inter-
pretation, Schleiermacher verlange, den » Ankniipfungspunkt im Geiste
des Kiinstlers wiederzugewinnen«''?, auf einer falschen Lesart basiert.

110 Wilhelm Dilthey: Leben Schleiermachers, Berlin 1966, S. 444.
111 F.D. E. Schleiermacher: »Akademiereden«, S. 166.
112 H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode, S. 172.

225

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Als Ankniipfungspunkt muss in der Kunstrezeption so wie im Naturer-
lebnis immer das bestimmt werden, was materiell vorliegt. Schleierma-
cher bezeichnet diese Materialitit des Kunstwerks auch als die Ele-
mente, aus denen das Kunstwerk besteht. Die Wahrnehmung der Ele-
mente tritt in ein Zusammenspiel mit dem Bewusstsein der Rezipientin;
die Differenz zum Naturerlebnis besteht in dem Wissen, dass die als
Kunstwerk vorliegenden Elemente von einem anderen Bewusstsein ge-
schaffen wurden. »Daf} aber diese Elemente [Begriffe, Bilder, Tone und
Bewegungen] hier nur als BewuBtsein betrachtet werden, ist klar, weil
ihre Wirkung weder auf das Element noch auch riickwiérts auf den Leib
nicht im mindesten in Betracht kommt, sondern nur, wie sie im Kiinstler
als Bewulitsein entstehen und wieder auf den Betrachter als Bewuftsein
wirken.«'"® Ausgeklammert werden soll an dieser Stelle die Frage, ob
die Elemente des Kunstwerks leiblich mitkonstituiert sind und leiblich
rezipiert werden, hier besteht wahrscheinlich ein Dissens mit Schleier-
macher; wichtig ist, dass Schleiermacher von einer Verbindung beider
Bewusstseine (desjenigen der Kiinstlerin und desjenigen der Rezipien-
tin) durch die Elemente des Kunstwerks ausgeht. Dass die Elemente des
Kunstwerks als Bewusstsein betrachtet werden, heifit weder, dass sie an
sich selbst Bewusstsein sind, noch, dass sie mit dem Bewusstsein des
Kinstlers verwechselt werden. Lediglich verweisen sie auf ihre Entste-
hung aus einem anderen Bewusstsein heraus, das dem Kunstwerk
»Maall« und »Regel« verliech. Das Sich-Beziechen auf den Geist des
Kiinstlers kann also nur ein tiber das Kunstwerk vermitteltes und ein am
Kunstwerk vollzogenes sein. Das bedeutet auch, dass es genauso gut in
einer Zeit stattfinden kann, in der der historische Horizont der Produk-
tion des Werks der Vergangenheit angehort. Der Vorgang der Rezeption
ist prinzipiell der gleiche wie der zeitgendssischer Kunstwerke. Schlei-
ermacher sagt selbst: »Ohne ein solches Heraustreten [des Kunstwerks
aus seinem urspriinglichen Zusammenhang] wird es nicht Gegenstand
des Verkehrs.«'" Da dem Wort Verkehr zunéchst einmal nichts Negati-
ves anhaftet, es vielmehr nur den Umgang der Menschen mit Kunst be-
schreibt, gehe ich davon aus, dass Schleiermacher ganz selbstverstand-
lich annahm, dass Kunstwerke aus ihrem Entstehungskontext herausge-
16st werden miissen, wenn sie unter die Leute kommen sollen, und ich
gehe weiterhin davon aus, dass er nicht sagen wollte, jede Moglichkeit,
die Werke angemessen zu erleben und zu interpretieren, sei an Zeitge-
nossenschaft gebunden. Freilich liegt der ganzen Konstruktion ein Ge-
danke zugrunde: der Gedanke von der einen Menschenwelt, die als ein

113 F.D. E. Schleiermacher: Asthetik, S. 32.
114 Ebd, S. 28.

226

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Kontinuum existiert, auch wenn sie historischen Verdnderungen unter-
worfen ist. Ob man dies universell verstehen oder lediglich bezogen auf
jeweilige kulturelle Kontexte gelten lassen mdchte, bleibt eine Ermes-
sensfrage. Mindestens im Rahmen einer Kultur und ihrer Geschichte
leuchtet es ein, dass die Mitglieder dieser Kultur Prédmissen miteinander
teilen, die eine Urbildlichkeit plausibel erscheinen lassen. Wie weit der
Gedanke der »einen Welt« in Zeiten der Globalisierung und einer inter-
nationalen Kunstszene reichen kann, ist auch auf dem Hintergrund von
Schleiermachers Asthetik von Interesse. Schleiermacher jedenfalls
nimmt an, dass sich in der Summe aller kiinstlerischen Produktionen und
also in der Summe aller Kunstwerke die »ganze Welt« spiegelt und dass
es immer ein Ausschnitt dieser Welt ist, der im einzelnen Kunstwerk
enthalten ist:

»Aber wenn gleich nur einzelnes durch einzelnes, so geht doch hervor, daf,
wenn wir alle kiinstlerischen Produktionen zusammennehmen, da in allen
geistigen Einzelwesen die ganze Welt sich spiegelt, aber in jedem anders, in-
dem er sein eigenthiimliches Wesen in seinen Lebensmomenten abwickelt,
auch gewil} die ganze Welt, und zwar nach allen verschiedenen Weisen, in ihr
wiedergegeben wird. 1

Bis hierher lisst sich zusammenfassen, dass die Asthetik Schleierma-
chers als eine Variante &sthetischer Kommunikationstheorie gedeutet
werden kann, denn ein Kunstwerk ist mit Schleiermacher etwas, das auf
seine Herstellung aus einem anderen Bewusstsein heraus verweist. Die-
ses Bewusstsein ist eines, das nicht allein als ein auf sprachliches Kom-
munizieren ausgerichtetes zu verstehen ist, sondern eines, das sich eben-
sosehr aus bildlicher Vorstellungskraft speist. Mit Schleiermacher lasst
sich also zeigen, warum Kunstwerke nicht durch alltagssprachliche oder
wissenschaftliche Sprechhandlungen ersetzt werden kénnen.''®

In Bezug auf unsere Fragestellung nach einem dsthetischen Kom-
munikationsbegriff 1dsst sich freilich Schleiermacher kritisch entgegen-
halten, dass die These der Entstehung des Kunstwerks aus Stimmungen
und Gefiihlslagen heraus unklar ldsst, inwieweit ein Kunstwerk als eine

115 F.D. E. Schleiermacher: »Akademiereden«, S.176f.

116 Zur Uniibersetzbarkeit von Erfahrungsgehalten von Kunstwerken in all-
tagssprachliche Kommunikation vgl. auch die Kritik Reinold Schmii-
ckers an Habermas: »Denn die Bedeutung, die der dsthetischen Kunst in
der Moderne zugewachsen ist, 148t sich kaum plausibel motivieren,
wenn man davon ausgeht, dal Kunstwerke nur Erfahrungsgehalte zu
kommunizieren vermogen, die auch wesentlich einfacher, ndmlich all-
tagssprachlich kommuniziert werden konnten.« Reinold Schmiicker:
Was ist Kunst? Eine Grundlegung, Miinchen 1998, S. 275.

227

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

individuelle kiinstlerische Leistung interpretiert werden kann und wel-
cher Anteil dem Bewusstsein einer Kiinstlerin in der Auswahl zu bear-
beitender Themen, Materialien und Arbeitsweisen zuzuschreiben ist. Es
bleibt daher unklar, wie Kiinstler sich in einer Kommunikation mit den
Rezipienten ihrer Arbeiten positionieren konnen. Die Wirkung eines
Kunstwerks ist nach Schleiermacher abhéngig von ins Werk transfor-
mierten Urbildern, die in der Kiinstlerin entstanden sind. Ob sich an den
Prozessen der Urbildbildung arbeiten ldsst, ob es bessere und schlech-
tere, wesentliche und unwesentliche, passende und unpassende gibt,
kann man mit Schleiermacher nicht sagen. Die d&sthetische Theorie
Schleiermachers deckt sich daher nur teilweise mit den Pramissen der
Theorie des Evidenzanspruchs der Kiinstler. Hervorzuheben ist, dass es
Schleiermacher gelingt, die Nichtbeliebigkeit einer durch das Kunstwerk
vermittelten dsthetischen Kommunikation zu konstruieren, problema-
tisch ist aber, dass diese Nichtbeliebigkeit der &sthetischen Kommuni-
kation nicht von Entscheidungen der Kiinstler abhéngt, sondern von de-
ren Stimmungen getragen wird, die auf etwas unklare Weise mit der
metatheoretisch beschriebenen Instanz des Urbildes verkniipft sind.

Geht es beim Urbildbegriff Schleiermachers u.a. darum, dass sich ein
Kunstwerk und die mit seiner Hilfe vollzogene &sthetische Kommunika-
tion stets auf etwas bezieht, fiir das das Urbild prototypisch steht, so fin-
det sich diese Idee bei Richard Arthur Wollheim im Begriff der »Dar-
stellungseigenschaften« des Kunstwerks wieder.''” Wollheim, der die
Begegnung mit Kunstwerken als ihr »Verstehen« interpretiert, fragt da-
nach, in welcher Weise die Darstellungseigenschaften — das, wovon ein
Kunstwerk handelt — und seine Ausdruckseigenschaften — die Art und
Weise, wie das materielle dsthetische Objekt gemacht ist — zusammen-
hiangen. Weil Wollheim die Rezeption des Werks eng an die Existenz
des »materiellen Objektes« bindet, scheint es nur logisch, dass er die
Produktion als Entstehungsbedingung dieses Objektes und damit den
Einfluss kiinstlerischer Entscheidung auf die materielle Beschaffenheit
des Werks thematisiert. Im Zusammenhang damit widmet Wollheim
sich ausfiihrlich der Frage, wie es sein kann, dass manche Kunstwerke
nicht materiell vorliegen und trotzdem Triger von Eigenschaften quasi
materieller Objekte sind. In der Type-Token-Theorie entwickelt er an-
kntipfend an Charles Sanders Peirce ein Modell, in dem zwischen dem
Typus (type) als Abstraktion eines Kunstwerks, in der das materielle
Objekt bloB angelegt ist, und seinem Vorkommnis (token), seiner ent-

117 Richard Wollheim: »Objekte der Kunst«, in: Ders.: Objekte der Kunst,
Frankfurt/Main 1982, S. 13-145.

228

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

sprechenden Realisierung, unterschieden wird. Ein Beispiel fiir einen
Typus eines Kunstwerks wire die Partitur eines Musikstiicks oder das
Drehbuch fiir einen Film, die entsprechenden Vorkommnisse wéren die
Auffithrung des Musikstiicks oder die Realisierung des Films nach dem
Drehbuch. Manche Kunstwerke liegen als Typen oder sowohl als Typen
als auch als Vorkommnisse vor, andere, wie z.B. Objekte der Malerei,
gibt es nur als Vorkommnisse.''® Die interessante Frage, die durch die
Type-Token-Unterscheidung aufgeworfen wird, ist die folgende: Wie
kann ein Werk, das als Vorkommnis seines Typus inszeniert wurde,
kiinstlerische Entscheidungen seiner Autorin und nicht nur die gestalte-
rischen Entscheidungen seiner Interpreten enthalten? Wie ldsst sich die
Darstellung von etwas als ein Ausdriicken in einer ganz bestimmten Art
und Weise verstehen, wenn das Kunstwerk nur als Typus, d.h. nicht als
materielles Objekt vorliegt? Da Wollheim davon ausgeht, dass die Per-
son der Kiinstlerin »das Werk entsprechend [ihren] eigenen Anspriichen
hergestellt oder geformt hat«'", muss er erkliren konnen, wie die Reali-
sierung des Typus als Vorkommnis noch in der Rezeption von den An-
spriichen der Kiinstlerin geprdgt sein kann. Nach Wollheim hat die
Kiinstlerin »eine Arena gebaut, innerhalb deren wir zwar frei sind, deren
Grenzen wir aber nicht iiberschreiten diirfen.«'** Anders gesprochen:
Die Materialitdt der Elemente des kiinstlerischen Objektes ist, wie wir
auch mit Schleiermacher gesehen haben, die Gewdhr fiir eine Verbin-
dung zwischen den beiden Prozessen, dem der Produktion und dem der
Rezeption. Stellt man wie Wollheim fest, dass Materialitéit nicht durch-
gingig fiir alle Seinsarten von Kunstwerken gegeben ist, so wird da-
durch der Einfluss der Kiinstler auf jegliche Rezeption fraglich. Gerade
deswegen geht es darum, systematisch eine Briicke zwischen dem Typus
des Kunstwerks und seinem Vorkommnis zu konstruieren. Diese theo-
retisch notwendige Verbindung, sieht Wollheim darin, dass die Eigen-
schaften des Typus auf sein Vorkommnis tibertragen werden: »Wie wir
gesehen haben, ist es ein Grundzug von Typen und ihren Vorkommnis-
sen, dass sie nicht blol gemeinsame Eigenschaften haben koénnen, son-
dern dass diese Eigenschaften, wenn dies zutrifft, iibertragen werden
konnen.«'*! Die Interpretation des Typus eines Kunstwerks durch seine
Realisierung als Vorkommnis bezieht sich nach Wollheim immer auf

118 Die Type-Token-Theorie Wollheims ist von Reinold Schmiicker modifi-
ziert und weiterentwickelt worden. Schmiicker bezeichnet Kunstwerke
als »intersubjektiv-instantiale Entitdten«. Vgl. R. Schmiicker: Was ist
Kunst?, S. 266f.

119 R. Wollheim: »Objekte der Kunst«, S. 101.

120 Ebd., S. 101.

121 Ebd, S. 82f.

229

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

Eigenschaften, die dem Werk als Typus zukommen: »Es gibt namlich
keinen Weg zur Bestimmung der Eigenschaften, die das Vorkommnis
eines bestimmten Typus notwendigerweise besitzt, der unabhingig ist
von der Bestimmung der Eigenschaften des Typus selbst: deshalb kon-
nen wir nicht die ersteren benutzen, um die letzteren zu ermitteln.«'?
Der Weg, den Ausgedriicktes als EntduBerung einer Kiinstler-Person-
lichkeit erstens iiber die Herstellung und zweitens iiber die Auffithrung
durch Interpreten nimmt, miindet sozusagen in die Materialitit des
kiinstlerischen Objektes als Vorkommnis, die zugleich eine Vorgingig-
keit des kiinstlerischen Gegenstandes in der Rezeption gewihrleistet.'>
Aber »wie kommen wir dann am Ende dazu, einem Objekt ein mensch-
liches Gefiihl beizulegen? In beiden Fillen [dem der Produktion und
dem der Rezeption] hat das Kunstwerk gewisse Merkmale. Im einen Fall
spiegeln diese Merkmale bestimmte innere Zustdnde von uns wider, im
anderen Fall sind sie von diesem verursacht.«'** Die Begegnung mit
dem Vorkommnis als materiellem Objekt fasst Wollheim unter den Be-
griff der »Entsprechung«. Die Entsprechung als Interesse einer Rezi-
pientin am Vorkommnis des Kunstwerks ist nach Wollheim genau im
Sinne Schleiermachers eine Entsprechung zwischen dem, was materiell
vorkommt und dem, was die Rezipientin als Spiegel ihrer Stimmung und
ihres Bewusstseins bilden wiirde, wenn sie die Féhigkeit zur kiinstleri-
schen Produktion besdfle. Die »Ausdruckseigenschaften« des Kunst-
werks sind somit von Wollheim aus den beiden Perspektiven der Pro-
duktion und der Rezeption verschieden definiert:

122 Ebd., S. 83.

123 Bisher wurde in diesem Text die Beschreibung kiinstlerischer Produk-
tion als einer Entduferung des Inneren von Kiinstlern vermieden und so
der Terminus Ausdruck umgangen. Wollheim verwendet den Aus-
drucksbegriff einerseits, fokussiert andererseits stark auf die Intentionen
und Entscheidungen der Kiinstler in der kiinstlerischen Produktion, de-
ren Resultat er als das »Ausgedriickte« bezeichnet. Ich betone in meiner
Lesart Wollheims die Tatsache, dass Kiinstler Entscheidungen treffen,
gebe aber gegeniiber Wollheim zu, dass innere Zustdnde der Kiinstlerin
auf ihre Arbeit einwirken. Der Vollstindigkeit halber gebe ich Woll-
heims Beschreibung des Werks als etwas von der Kiinstlerin Ausge-
driickten wieder. Generell ziehe ich die Beschreibung kiinstlerischer Ar-
beit als einer, in der etwas ausgewahlt und arrangiert wird, der Beschrei-
bung in einer Ausdrucksterminologie vor. Der Grund dafiir ist, dass sich
im Begriff des Ausdrucks die Verbindung zwischen innerem subjekti-
vem Erleben und duferer Wahrnehmung nur auf eine relativ unklare
Weise konstruieren ldsst, wahrend die Beschreibung der kiinstlerischen
Entscheidung — als Auswahl aus, Wiederholung oder Paraphrasierung
von Vorgefundenem — auf der Ebene des direkt Wahrnehmbaren ver-
bleibt.

124 Ebd, S. 42.

230

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

»Wir kénnen dies nun mit der vorherigen Diskussion verbinden, indem wir
sagen, daB3 die Beschéftigung mit dem, was der Kiinstler fiihlte oder gefiihlt
haben konnte, ein Interesse am Kunstwerk als einem Beispiel fiir natiirlichen
Ausdruck spiegle; wihrend die Beschiftigung mit dem, was der Betrachter
fuihlt oder fiithlen konnte, ein Interesse am Kunstwerk als Beispiel fiir Entspre-
chung spiegle. Obwohl diese beiden Vorstellungen logisch verschieden sind,
miissen sie in der Praxis zwangsweise interagieren: man kann sogar behaup-
ten, daB3 es die Grenze der legitimen Abstraktion iiberschreitet, sich die eine
ohne die andere vorzustellen. Wir konnen dies erkennen, wenn wir den Begriff
der Angemessenheit oder des Passens betrachten, verstanden als Relation zwi-
schen Ausdruck und Ausg&:driicktem.«125

Wie lasst sich nun das angemessene Verhalten der Rezipientin als »Ent-
sprechung« gegentiber dem Kunstwerk (das wiederum durch den »na-
tirlichen Ausdruck« als EntduBerung der Kiinstlerin charakterisiert ist)
vorstellen? Wollheim transformiert diese Frage (nach der Relation zwi-
schen den Ausdrucksqualititen des Kunstwerks und den inneren Zustén-
den der Rezipientin) in die Frage nach der Beschreibung des Wahrneh-
mungserlebnisses und nach der Relevanz dieses Erlebnisses fiir die Be-
stimmung der Eigenschaften des Werks.

»Wenn es so etwas wie ein Kriterium flir das gibt, was wir direkt wahrneh-
men, scheint es eher in dem zu finden zu sein, was wir natiirlicherweise als
Antwort auf ein duBerliches Bild sagen wiirden. Wenn dies aber so ist, schwin-
det die Hoffnung darauf, da3 wir die Eigenschaften eines Bildes durch Bezug-
nahme auf das direkt Wahrgenommene zirkelfrei definieren oder identifizieren

N 126
koénnen. «

Wollheim bemerkt im Anschluss an Ernst Hans Josef Gombrich richtig,
»daBl ndmlich ein und dasselbe Element oder ein Komplex von Elemen-
ten in verschiedenen Kontexten eine vollig andere Bedeutung haben
kann. >Was uns bei Haydn als Dissonanz auffallen wiirde, wiirden wir
vielleicht in einem Werk aus der Zeit Wagners gar nicht bemerken.««'?’
Gleiche oder sich dhnelnde Elemente verschiedener Kunstwerke sind
also differierende Weisen, in denen sich verschiedene Kiinstler ausge-
driickt haben, in der von mir priferierten Lesart: die Resultate verschie-
dener Handlungen, die Kiinstler vorgenommen haben. Wenn unter die-
sen Umstinden die Rezeption weiterhin als Entsprechung der Wahr-
nehmung des Kunstwerks an dessen vom Kiinstler geschaffenes So-Sein
gedeutet werden soll, ist nach Wollheim eine bestimmte Zusatzinforma-

125 Ebd., S. 40f.
126 Ebd.,S. 57.
127 Ebd., S. 62.

231

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

tion erforderlich: »Damit wir ein Werk als expressiv ansehen konnen,
miissen wir die Menge der Alternativen kennen, innerhalb deren der
Kiinstler arbeitet, oder das, was wir sein »Repertoire« nennen.«'*® Gom-
brich versteht den Begriff des Repertoires, das jeder Kiinstlerin zur Ver-
fligung steht, als einen Pool an Gestaltungsmoglichkeiten, aus denen die
Kiinstlerin im Sinne einer Auswahl schopft. Die Bedeutung einzelner
Elemente des Kunstwerks ergibt sich in der Weise, dass die Wahl dieser
Elemente als eine »Selektion aus einer angebbaren Menge von Alterna-
tiven«'? begriffen wird. Fiir eine gelingende Rezeption ist es notwen-
dig, dass den Rezipienten eines Kunstwerks die Alternativen der Aus-
wahl- und Kombinationsmdoglichkeiten, die der Kiinstlerin des entspre-
chenden Werks zur Verfiigung standen, ungefihr bekannt sind. Daher,
fasst Wollheim zusammen, sind fiir das » Ausdrucksverstehen« der Ele-
mente des Kunstwerks zusétzliche Informationen notwendig.

In dem einen basalen Punkt, den Wollheim auch herausstreicht, kén-
nen wir sofort zustimmen: In die Wahrnehmung des materiellen &dstheti-
schen Objektes miissen wir als Rezipienten die Erkenntnis einbringen,
dass es sich beim vorliegenden Gegenstand bzw. bei der vorliegenden
Situation um ein Kunstwerk handelt. Dies wurde bereits an mehreren
Stellen betont. Das Gerichtetsein der Kunstwahrnehmung wird mitbe-
stimmt durch die Bildung und die Informationen, die Rezipienten zur
Verfiigung stehen. Wie Gombrich sagt, haben wir als Rezipienten Er-
wartungen in unserer Wahrnehmung des Kunstwerks. Diese Beziehung
des Sehens (und Hérens) zu einem Wissen, die nach Gombrich dafiir
verantwortlich ist, dass wir »diminutive Stiere in einem Bild als weitent-
fernte Pferde oder Stiere« deuten, entspricht der Synthese sinnlicher An-
schauung mit einer Sinnerwartung.'*® So lisst sich also erkliren, warum

128 Ebd.

129 Ebd.

130 Emst Hans Josef Gombrich: Kunst und Illusion. Zur Psychologie der
bildlichen Darstellung, Koln 1967, S. 291. — Aus kognitionspsychologi-
scher Perspektive heift dies: Konzeptbildung tiber den &sthetischen Ge-
genstand. Ich beziehe mich nach einem Hinweis von Benno Belke auf:
Helmut Leder/Benno Belke/Andries Oeberst/Dorothee Augustin: »A
model of aesthetic appreciation and aesthetic judgements«, in: British
Journal of Psychology 95 (2004), S. 489-508. Danach erschlief3t sich die
Rezipientin eine Bedeutung des »isthetisch Gemeinten«, was willkiirli-
che und unwillkiirliche Informationsverarbeitung beinhaltet. Wichtig ist,
dass diese Bedeutungserarbeitung entscheidend vom situativen Kontext
und Vorwissen der Rezipientin abhingt. Durch spezifische Erwartungs-
haltungen und »top-down«, d.h. (willkiirlich) geleitete Einfliisse des
Vorwissens wird die Art und Weise der nachfolgenden Verarbeitung des
asthetischen Objekts beeinflusst, z.B. indem stirker stilspezifisch analy-
siert wird. Was hier Spezifitit des Stils genannt ist, trifft in etwa das,

232

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

sich die gleiche Dissonanz fiir uns bei Haydn und Wagner »anders an-
hort« — weil wir eben in unterschiedlicher Art und Weise auf diese Dis-
sonanz gerichtet sind.

Eine weitere Ursache fiir das unterschiedliche Horen der gleichen
Dissonanz ist das Verhiltnis, in welchem die Dissonanz als Gestaltungs-
element jeweils zu den anderen Elementen des Kunstwerks steht. Dieses
Umfeld musikalischer Gestaltungselemente ist in den beiden Fillen ver-
schieden. Eine solche empirische Beschreibung verweist uns zuriick auf
Wollheims Rede von der Arena, die die Kiinstlerin gebaut hat, »inner-
halb deren wir zwar frei sind, deren Grenzen wir aber nicht iiberschrei-
ten diirfen«.”*' Ungeachtet der Tatsache, dass wir eine Dissonanz in ver-
schiedenen Musikstiicken unterschiedlich wahrnehmen, ungeachtet auch
der Tatsache, dass verschiedene Horer eine Dissonanz in einer Auffiih-
rung eines Musikstiicks hochstwahrscheinlich unterschiedlich horen, ist
mit dem Verhéltnis der Dissonanz zum Rest des Kunstwerks diese » Are-
na« gegeben, die von der Kiinstlerin als Begrenzung der verschiedenen
Wahrnehmungsmdoglichkeiten errichtet wurde. Besagte Dissonanz wer-
den wir nicht als ein Vogelzwitschern, nicht als absolute Harmonie,
nicht als gesprochenes Wort etc. wahrnehmen, sondern als eine Disso-
nanz. In der Art, wie die Komponistin die Noten setzte, ist eine grundle-
gende Vorgabe fiir die Rezeptionssituation enthalten, wenngleich durch
diese Vorgabe die Situation der Interpretation des Musikstiicks und also
seine Rezeption nicht erschopfend vordefiniert worden ist.

Fassen wir noch einmal zusammen: Die Information, dass es sich
beim begegnenden Gegenstand um ein Kunstwerk handelt, konstituiert
das Erlebnis dieses Gegenstandes insofern, als das Wissen, dass dieser
Gegenstand von einem Kiinstler-Subjekt produziert wurde, die Art des
Umgehens der Rezipienten mit diesem Gegenstand mitbestimmt. Dass
die in der Rezeption vorliegende Materialitit des Kunstwerks, die Woll-
heim die Ausdruckseigenschaften des Kunstwerks nennt, das Resultat
kiinstlerischer Entscheidungen ist — und das gilt auch fiir den Fall, in
dem sich das materielle Werk als interpretierende Auffithrung, d.h. als
»Token« zeigt — hat zur Folge, dass sich Rezipienten sowohl auf ihr Er-
lebnis des Kunstwerks als auch auf den mit diesem Erlebnis verbunde-
nen Sachverhalt der Autorschaft (und ferner den Sachverhalt, dass diese
Autorschaft durch andere Menschen interpretierend realisiert wird) be-
ziechen. Wie erfolgt nun die Bezichung auf eine Autorin? Sie erfolgt
durch die Anschauung des &sthetischen Gegenstands als Anschauung

was ich Materialitit des Kunstwerks nenne, wenngleich philosophisch
betrachtet eine Differenz zwischen den Begriffen Stil und Materialitét
besteht.

131 R. Wollheim: »Objekte der Kunst«, S. 101.

233

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

von etwas, das zur Welt als Interpretation dieser Welt dazugekommen
ist. Ich erlebe so das Kunstwerk als etwas, das merkwiirdig getrennt von
der Welt ist, auf die ich dieses Kunstwerk interpretierend beziehe. Als
das Resultat dieser mentalen Abtrennung von der Welt bestimmt Schlei-
ermacher das kiinstlerische Objekt als ein Etwas, das zur Natur hinzu-
kommt. Die »lsolierung« des kiinstlerischen Gegenstands vollzieht
Wollheim implizit, indem er iiber das Kunstwerk und seine Erfahrung
als »Arena« spricht. Explizit betont Wollheim aber die andere Seite der-
selben Medaille: Er wendet den von Wittgenstein entlehnten Begriff der
»Lebensform« auf die Kunstproduktion an, um zu betonen, dass das Zu-
riickgreifen der Kiinstler auf ein von der Gemeinschaft zur Verfiigung
gestelltes Repertoire analog zu einem Sprachmodell zu verstehen sei,
nach dem ein Fundus sprachlicher Zeichen den einzelnen Subjekten fiir
eine Auswahl zur Verfiigung steht. Auch wenn Wollheim das Phdnomen
des Ankniipfens der Kiinstler an einen Fundus vorgefundener Hand-
lungsmoglichkeiten in der Sache richtig beschreibt, bin ich mit der
Ubertragung des wittgensteinschen Sprachmodells auf die »Sprache der
Kunst« nicht einverstanden. Zwar werden die Auswahl- und Entschei-
dungsmoglichkeiten kiinstlerischer Artikulation durch den Kontext, in
dem Kiinstler leben und arbeiten, bereitgestellt, jedoch ist gerade die von
Wollheim selbst in den Vordergrund geriickte Materialitét kiinstlerischer
Objekte mit einer sprachlichen Zeichenhaftigkeit inkommensurabel.
Wollheims Vorschlag, eine Analogie von Sprache als Lebensform und
Kunst als Lebensform zu konstruieren, greift trotz der Parallelitit zwi-
schen der Vorgéngigkeit des kiinstlerischen Repertoires und der Vor-
géangigkeit einer sprachlichen Erschlossenheit der Welt zu kurz. Kunst
als Text zu behandeln, verfehlt die Dinghaftigkeit der Kunstwerke, an
die ihre Zeichenhaftigkeit gekoppelt bleibt. Dies trifft auch fiir Literatur
oder andere sprachlich verfasste Kunstwerke zu. Denn nur in einem
kiinstlerischen Rahmen kann Sprache (auch) als Material behandelt wer-
den, bzw. kann ihre Materialitit so weit in den Vordergrund treten, dass
ihr Vorkommnis als ésthetisches Objekt wahrgenommen wird.

Im vorliegenden Kapitel sollte ja gerade nach der Differenz zwischen
alltagssprachlicher und é&sthetischer Kommunikation gefragt werden.
Diese Differenz — und das ist meine Kritik — ist von Wollheim zwar im
Rahmen seiner sprachanalogen Kunstauffassung intendiert, sie wird von
ihm aber nicht {iberzeugend entwickelt.

Nach Wollheims Auffassung unterscheidet sich das Verstehen von
Kunstwerken vom Sprachverstehen lediglich durch einen groBeren In-
terpretationsspielraum, der den Rezipienten von Kunst gegeben sei. Der
groBere Spielraum in der Kunstinterpretation ergebe sich nicht zuletzt
aus der Historizitdt dessen, was als Kunstwerk gilt:

234

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

»Eine starke Analogie zwischen einer solchen rekursiven Methode der Identi-
fikation von Kunstwerken und dem Entwurf einer generativen Grammatik, in
der alle wohlgeformten Sitze einer Sprache im Rahmen bestimmter Basissitze
und einer Menge von Formationsregeln angegeben werden, legt sich von
selbst nahe. Die Hauptdifferenz zwischen beiden Unternehmen wére die, dass
die Ableitungen, die eine Grammatik erklart, zuldssige oder giiltige Ableitun-
gen wiren, wihrend die Transformationen, denen eine Kunsttheorie gerecht
werden muss, solche sind, die iiber die Zeiten hinweg hergestellt wurden:
identifizierbare Kunstwerke bilden eine historische und keine ideale Men-

132
ge.«

Hier zeigt sich die Schwiche der sprachanalogen Konstruktion der
Kunst auf eine zweifache Weise: Die Regeln, die nach Wittgenstein eine
Sprache konstituieren, werden von Wollheim auf der einen Seite zu eng
gefasst, ihnen ist im Vergleich zur Kunst ihre Historizitdt genommen,
wihrend die Regeln fiir die Erkennung von Kunstwerken von einem de-
skriptiven (hier historisch-empirischen) Kunstwerksbegriff ausgehen,
der mit Wollheims anfinglichen Fragestellungen nach einer #sthetischen
Kommunikation via Materialitét kiinstlerischer Objekte nichts mehr zu
tun hat. Denn in dem Moment, in dem Wollheim die Analogie von
sprachlichem und kiinstlerischem Austausch zwischen Subjekten kon-
struiert, geht es ihm um die Frage, welche Gruppe von Gegenstinden
und Situationen wir als Kunstwerk bezeichnen. Die Forderung nach ei-
ner ontologischen Definition der Kunstwerke entspricht aber nicht mehr
der urspriinglich von Wollheim gestellten Frage nach dem Erlebnis der
Wahrnehmung im Verhiltnis zu Eigenschaften des Kunstwerks, iiber
welche wir gerade aufgrund dieser Wahrnehmung urteilen; sondern es
handelt sich um eine abstrakte Fragestellung der analytischen Philoso-
phie. Damit hat Wollheim die Perspektive seines eigenen Fragens nach
einer Verbindung zwischen einem Sich-Ausdriicken der Kiinstler und
einem Verstehen der Kunstwerke durch die Rezipienten verlassen. Er
fragt vielmehr: Wie lésst sich die Menge kiinstlerischer Gegenstande de-
finieren?"** Wir konnen, so Wollheim, diese Menge nicht {iber die Defi-

132 Ebd, S. 136.

133  Wollheim ist sich dieser Verschiebung seiner eigenen Fragestellung von
der Ausgangsfrage nach einer allgemeinen Bestimmung der Kunst hin
zur Frage nach einer Merkmalsbestimmung von Kunstwerken durchaus
bewusst: »Es ist in diesem Essay bereits genug gesagt worden, um anzu-
deuten, daf3 unsere anféngliche Hoffnung, eine Definition der Kunst oder
des Kunstwerks zu gewinnen, tibertrieben war [...]. Doch konnte es sein,
daB3 es eine sowohl fruchtbarere als auch realistischere Unternehmung
wire, keine Definition, sondern eine allgemeine Methode zur Identifika-
tion von Kunstwerken zu suchen...« (Ebd.)

235

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

nition einer Regelhaftigkeit der Verwendung zur Verfiigung stehender
Materialien und Handlungsoptionen bilden, so wie eine Grammatik Re-
geln fiir die Erzeugung wohlgeformter Sitze definiert; denn die Ge-
wohnheit, welche Gegenstidnde zu der Gruppe der Kunstwerke gezéhlt
werden, hat sich erst historisch herausgebildet. Wenngleich diese Fest-
stellung nicht falsch ist, ist sie keine Antwort auf die von Wollheim
selbst im Rahmen seiner Analogie aufgeworfene Frage, worin sich &s-
thetisches Kommunizieren mittels eines Kunstwerks von sprachlicher
Praxis unterscheidet.'**

Die gegen Wollheim eingeklagte Differenz zwischen sprachlichem
und dsthetischem Kommunizieren lédsst sich z.B. mit Hilfe von Schlei-
ermachers auf Anschauung orientiertem Urbild-Begriff konstruieren.
Mein Einwand gegen Schleiermacher ist aber, dass bei ihm die »Aus-
wahl« der ins Spiel kommenden Urbilder nicht mit Entscheidungen,
sondern vielmehr nur mit diffusen Stimmungen der Kiinstler in Zusam-
menhang steht. Wollheim andererseits starkt zwar die Rolle kiinstleri-
scher Intentionen und damit die Rolle kiinstlerischer Entscheidungen der
Produzenten im dsthetischen Kommunikationsprozef3 und verbindet die-
se tiber Gombrichs Begriff des Repertoires mit einem historischen Kon-
text, in dem diese Entscheidungen gefillt werden. Die Materialitit der
»Vorkommnisse« kiinstlerischer Objekte verwendet er aber nicht als
Abgrenzungskriterium gegentiber sprachlichem Austausch.

Mit einer Besprechung der &sthetischen Theorie von Jan Mukatovsky
soll abschlieend ein &sthetisches Kommunikationsmodell zur Sprache
kommen, das fokussiert ist auf das Verhiltnis der Kiinstler und der
Kunstwerke zum »Kollektiv«, d.h. zur ganzen Gesellschaft. »Gesell-
schaft« als Gruppe von Menschen, die {iber den Kreis der Rezipienten
eines Kunstwerks hinausgeht, wurde bei Wollheim als Teil eines histori-
schen Kontextes begriffen, der den Hintergrund fiir die Arbeit der

134 Ein dhnliches Problem entsteht bei Reinold Schmiicker, der unter der
Verwendung von Wollheims Type-Token-Theorie dafiir plédiert,
»Kunstwerke und Worter als intersubjektiv-instantiale Entitéten« zu be-
greifen. Schmiickers Intuition, dass Kunst sich iiber intersubjektive Pro-
zesse zwischen Produzenten und Rezipienten ereignet, halte ich fiir rich-
tig, die Gleichsetzung von Wortern natiirlicher Sprachen mit Kunstwer-
ken aber fiir problematisch. Die Materialitit von Kunstwerken ist nicht
allein das, was den Einfluss der Produzenten auf das, »was ihre Werke
sagenq, begrenzt, wie Schmiicker schreibt, sondern die Materialitdt der
Kunstwerke hat einen erméglichenden Charakter, weil Ideen der Kiinst-
ler erst im Prozess der Transformation so moduliert werden, dass etwas
Grundsitzlich Neues entsteht, das nicht durch alltagssprachliche Rede
ersetzbar ist. Vgl. R. Schmiicker: Was ist Kunst?, S. 276f.

236

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Kiinstler und damit auch fiir das Verstehen der Kunstwerke durch Rezi-
pienten bildet. Hier soll es nun um die entgegengesetzte Perspektive ge-
hen: um die Frage nach einer moglichen Beeinflussung auBerkiinstleri-
scher gesellschaftlicher Kontexte durch Kunst.

Ein Begriff dsthetischer Kommunikation wird bei Mukafovsky an-
hand der These entwickelt, Kunst konne in gesellschaftliche Prozesse
eingreifen. Das Kunstwerk als Zeichen zerfdllt in zwei Entitdten. Auf
der einen Seite ist es als »Artefakt« das »materielle« Werk«, welches
Mukatovsky zufolge nicht auf die individuelle Wahrnehmung einer Re-
zipientin einwirkt, andererseits ist es ein »immaterielles &dsthetisches Ob-
jekt«, das als Summe aller individuellen Projektionen, als eine Projek-
tionsstruktur begriffen werden muss.'”> Wie provoziert das materielle
Werk die individuellen und kollektiven Projektionen auf das &dsthetische
Objekt? Diese Frage bleibt bei Mukarovsky unbeantwortet wahrend das
Kunstwerk als ein Zeichen gedeutet wird, das von einem Autor als »all-
gemein giltige, vollig erschopfende Interpretation der Wirklichkeit«
hinzugefiigt wurde."”® Die Verbindung zwischen Materialitit und Be-
deutung des Werks (von Mukarovsky auch Aufbau des Kunstwerks aus
Form und Bedeutung genannt)'®’ miisste aber fiir das Verstindnis eines
Kunstwerks als eines Interpretaments ebenso wichtig bleiben wie die
Feststellung, dass der dsthetische Wert des Kunstwerks, der eine iiber-
geordnete Stellung gegeniiber den auBerédsthetischen Werten des Kunst-
werks einnimmt, im »materiellen Artefakt gesucht werden muss, das
allein ohne Verinderung andauert«.'*® Denn es muss geklart werden,
wie die kollektive Struktur und komplex wahrnehmende Individuen
vermittels des Kunstwerks in dasjenige dialektische Kommunikations-
verhiltnis von Vorbestimmung und Verdnderungsféhigkeit treten kon-
nen, das Mukarovsky behauptet.

Eine Einflussnahme der Kunst auf nichtkiinstlerische gesellschaftli-
che Werte soll laut Mukatovsky moglich sein iiber die Verdnderung, ja
den Bruch ésthetischer Normen. Asthetische Normen stehen fiir gelten-
den &sthetischen Geschmack einer jeweiligen Gruppe. Den &sthetischen
Wert hingegen bestimmt Mukatovsky als »soziale Erscheinung, die aus
der rezipientischen Unterstellung einer Ganzheit an das Kunstwerk her-
vorgeht.'*’ Die Rezipientin erzeugt — indem sie auBeristhetische gesell-

135 Jan Mukatovsky: Kunst, Poetik, Semiotik, Frankfurt/Main 1989, S. 107.

136 Ebd.

137 Jan Mukafovsky: »Asthetische Funktion, Norm und #sthetischer Wert
als soziale Fakten, in: Ders: Kapitel aus der Asthetik, Frankfurt/Main
1970, S. 7-112, hier S. 104.

138 Ebd,, S. 106.

139 Ebd., S.111.

237

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

schaftliche Werte unter dem »isthetischen Wert« als »Ganzheit« des
Kunstwerks zusammenfasst — eine Spannung zwischen dem dsthetischen
Wert und den von ihr verinnerlichten »existenziellen Werten des Kol-
lektivs«."* Wire es allein die Rezipientin, durch die der isthetische
Wert des Kunstwerks zu anerkannten kollektiven Werten ins Verhiltnis
gesetzt wiirde, so ergébe sich die Frage: Wie kommt eine Rezipientin
tiberhaupt dazu, andere auBerdsthetische Werte im Kunstwerk zu finden
als die kollektiven, in deren Horizont sie sozialisiert ist? Um das zu er-
kldren, muss man — so meine These — das Werk als materielles »Arte-
fakt« zwingend in die Uberlegungen zur Verinderungskompetenz des
Kunstwerks einbeziehen. Begriindet werden soll ndmlich, wie tiberhaupt
eine Konfrontation zwischen Wert und Norm denkbar wird. Muka-
fovsky hat jedoch nicht allein Rezipienten als Normenabweichler im
Sinn; vielmehr legt er auch die Lesart nahe, es seien die Kiinstler, die
durch das Herstellen von Werken Normen verdndern:

»Dem Individuum obliegt also nicht nur die Rolle eines bloBen passiven Tré-
gers der inneren und dufleren Entwicklungsimpulse: durch die Hierarchisie-
rung der Impulse, die eine bestimmte Personlichkeit in die Kunst einbringt,
entsteht eine neue Qualitét, die den Beitrag einer einmaligen schopferischen
Entscheidung eines einmaligen Individuums darstellt (die >Entscheidung« kann

freilich ebensogut bewullt wie auch im Unterbewuf3ten erfolgen),«141

In dieser individuellen Tétigkeit der Kiinstlerin, in der »ein Moment des
Subjektiven enthalten« ist, liegt das Potential Einzelner, durch Abwei-
chung von kollektiven Normen diese weiterzuentwickeln.'* Die Be-
hauptung, dass dsthetische Normen durch Kiinstler verdndert werden
konnen, ja dass Kiinstler Normen absichtlich fiihlbar stéren, impliziert,
dass Kiinstler im Allgemeinen nicht mit anerkannten Zielen und Werten
iibereinstimmen.'*® Anders gesprochen kann ein Kunstwerk erst eine
Wirkung erzielen, wenn seine Autorin einer herrschenden Norm explizit
etwas entgegenzusetzen hat. Die herrschende kollektive Norm, die den
abweichenden Entscheidungen der Kiinstler gegeniibersteht, ist Muka-
tovsky zufolge dadurch bestimmt, dass ihre Bewertung »vom Willen des
Individuums« unabhéngig ist. Sie ist gekennzeichnet durch den quasi

objektiven Status ihrer Giiltigkeit.'** Das bloBe Abweichen von gesell-

140 Ebd., S. 108.

141 J. Mukatovsky: Kunst, Poetik, Semiotik, S. 103.

142 J. Mukatovsky: »Asthetische Funktion, Norm und #sthetischer Wert, S.
37.

143 Ebd,, S. 45.

144 Ebd., S. 37.

238

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

schaftlichen und kunsthistorischen Konventionen ist jedoch eine reduk-
tionistische Beschreibung kiinstlerischer Tatigkeit (wie auch jeder
Normkorrektur), und diirfte auch von Mukatovsky so nicht gemeint sein.
Vielmehr enthélt jede Abweichung die Idee eines Alternativvorschlags.
Deswegen fasse ich die Auseinandersetzung mit aufBerkiinstlerischen
Bereichen durch Kiinstler im Kunstwerk nicht allein als eine Infrage-
stellung des Dargestellten, sondern gleichzeitig als einen konstruktiven
Prozess der Schaffung von etwas Neuem auf, das an die Materialitit, die
das Kunstwerk als Artefakt charakterisiert, gebunden ist. Mukatovsky
gibt nicht konkret an, wie sich der individuelle kiinstlerische Einfluss
aufs Werk und — iiber es vermittelt — auf die jeweils geltende &dsthetische
Norm vollzieht. Das fiithrt dazu, dass er jene Antinomie, die bestehen
soll zwischen der Storung dsthetischer Normen und der Giiltigkeit einer
kollektiven Struktur, die allem Individuellen zugrunde liegt, letztlich
nicht befriedigend explizieren kann. Der eigentliche Grund hierfiir liegt,
wie gesagt, in der defizitiren Bestimmung des Kunstwerks als »éstheti-
sches Objekt«, welches sich bei Mukatovsky allein aus den Projektionen
der Wahrnehmenden bestimmt und nicht als materiales, sinnlich wahr-
nehmbares »Artefakt« tiber sein Gemachtsein in Beziehung zur vorherr-
schenden dsthetischen Norm treten kann. Diese Entkopplung von Mate-
rialitit und Wahrnehmung halte ich fiir einen grundsétzlichen Fehler,
weil damit die Idee eines Einflusses der Werke selbst auf die rezipieren-
den Wahrnehmenden verabschiedet wird. Infolgedessen wird auch ein
Verstindnis von Kunstwerken als Gegenstianden, die dsthetische und au-
Berdasthetische Normen @ndern kénnen, letztlich entgegen Mukatovskys
eigenen Intentionen, unmdglich.

Die »ésthetische Funktion« dominiert im Kunstwerk immer die au-
Berdsthetischen Funktionen. Sie besteht laut Mukarovsky in der »ada-
quate[n] Orientierung, mit welcher derjenige an ein Werk herangeht, der
es eben gerade als ein Kunstwerk begreift«.'*> Mit JauB gesprochen,
kann sie als »,leeres Prinzip< die Inhalte anderer Funktionen ergreifen«
und verwandelt »alles, wovon sie Besitz ergreift, in ein kiinstlerisches
Zeichen«'*®. So wird das Kunstwerk kraft der dsthetischen Funktion bei
Mukatovsky als Zeichen gedeutet, das auf alle anderen auBlerésthetisch-
gesellschaftlichen Funktionen Bezug nimmt. Diese Erlduterung der
Wahrnehmung von Kunstwerken wird ad absurdum gefiihrt, wenn Mu-
karovsky definiert, »daf} jede Art menschlichen Schaffens in einem stér-
keren oder schwicheren Maf3e der dsthetischen Funktion fdhig ist, wenn

145 J. Mukatovsky: Kunst, Poetik, Semiotik, S. 82.

146 H. R. JauB: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, S. 197;
J. Mukarovsky: »Asthetische Funktion, Norm und #sthetischer Wert«, S.
128.

239

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

ndmlich ein bestimmtes Individuum im betreffenden Augenblick hin-
sichtlich der tibrigen Funktionen der betreffenden Sache die Position der
dsthetischen Funktion einnimmt.«'*’ Das heift also, dass alles zu jeder
Zeit nach Art eines Kunstwerks wahrgenommen werden und somit &s-
thetisch tiber AuBlerdsthetisches befragt werden kann. Dass eine solche
Beschreibung fiir die Erlduterung der kommunikativen Potenz der Kunst
nicht tauglich ist, habe ich bereits angesprochen. Da Mukatovskys These
den Begriff des Kunstwerks systematisch authebt bzw. entdifferenziert,
scheint Martin Seels Auffassung, dass jeder Gegenstand auch dsthetisch
wahrnehmbar ist — ohne gleich zum Kunstwerk erklart werden zu miis-
sen —, angemessener. »Das dsthetische Verhalten verfolgt ein anderes
Telos als das theoretische. Es will nicht eine Verfassung der Welt eruie-
ren, es will sich ihrer Gegenwart aussetzen.«'*® Die seelsche »Preisgabe
der Fixierung auf ein theoretisches (oder praktisches) Bestimmen« trigt
aber (im Gegensatz zur Darstellung Mukarovskys) konstitutiv den Feh-
ler der Hierarchisierung verschiedener welterschlieBender Zugénge zu-
gunsten des theoretischen und praktischen Zugangs in sich. Indem die
beiden letzteren als gegeben vorausgesetzt sind, kann die dsthetische
Wahrnehmung bei Seel nur noch als eine gleichsam nachtragliche Infra-
gestellung des Gegebenen begriffen werden.'* Diese Infragestellung
theoretisch-praktischer Perspektiven durch die absolute Fremdheit der
Kunst einerseits wie auch die Unberiihrtheit des Theoretisch-Praktischen
durch eine Abtrennung der Wirkung des Kunstwerks von seiner Bedeu-
tung andererseits sind zwei Spielarten derselben Hierarchisierung.'>

147 J. Mukatovsky: Kunst, Poetik, Semiotik, S. 81.

148 M. Seel: Asthetik des Erscheinens, S. 97.

149 Ebd. Seel bezieht sich in diesem Zusammenhang auf Christoph Menke:
»Wahrnehmung, Titigkeit, Selbstreflexion: Zur Genese und Dialektik
der Asthetik, in: Andrea Kern/Ruth Sonderegger (Hg.), Falsche Gegen-
sitze. Zeitgendssische Positionen zur philosophischen Asthetik, Frank-
furt/Main 2002, S. 19-48, hier S. 46. Seel zitiert aus der Manuskriptfas-
sung: »Die dsthetischen Vollziige sind nicht eine andere Klasse von
Vollziigen neben den nicht-dsthetischen. Sie sind [...] vielmehr solche
Akte sinnlichen Erfassens, in deren Vollzug wir der Krifte gewahr sind,
die in ihnen wirken.« Im Vergleich zur Autonomie der Kunst, die in
Menkes fritherem Werk Die Souverdnitcit der Kunst eine Abgeschlos-
senheit gegentiiber nichtkiinstlerischen Bereichen impliziert, modifiziert
Menke hier das Verhiltnis zwischen &sthetischer Erfahrung und nicht-
dsthetischen Vollziigen insofern, als die dsthetische Erfahrung etwas
uber das Nichtisthetische aufzeigt. Vgl. ebd. S. 138f.

150 Vgl. hierzu meine Auseinandersetzung mit Seel in Kap. II1.5; die Bri-
sanz moglicher Infragestellung auBerésthetischer Perspektiven verspielt
zu haben, wenn die Wirkung des Werks von dem, was durch das Werk
evident wird, abgetrennt werden kann.

240

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

Wenn die »dsthetische Funktion< nicht nur darin besteht, dass der
Gegenstand #sthetisches Wohlgefallen erzeugt, sondern sich durch sie
eine individuelle Haltung im &sthetischen Objekt vermittelt, wenn also
diese Funktion sich auf die »soziale Wirklichkeit< bezieht und individu-
elle Bezlige zur sozialen Wirklichkeit im Vollzug verindert, dann muss
der dsthetische Zugang zur Welt als gleichberechtigt neben anderen
Weltzugéngen und ErschlieBungsformen angesehen werden. Gleichbe-
rechtigt ist dieser Weltzugang insoweit, als er sich auf dieselben Ge-
genstandsbereiche bezieht wie ein theoretischer oder praktischer Zu-
gang, sie aber konstitutiv nach anderen Mafistiben der Sinnerzeugung,
d.h. »eigensinnig« integriert und insofern zu »neuen Realititen« zu-
sammensetzt. Die dsthetische Funktion bei Mukafovsky scheint das in
einem Sinn zu leisten, der {iber eine Beschreibung &sthetischer Erfah-
rung als bloBer Relativierung theoretischen und praktischen Weltbezugs
hinausgeht.

Fasst man aul3eridsthetische Funktionen, die sich im Kunstwerk auf
auBerkiinstlerische Wirklichkeit beziehen, nicht im Sinne »objektiv ver-
schiedener Gegenstandsbereiche« auf, sondern konzediert, dass sich im
Kunstwerk auBerésthetische Funktionen unter eigensinnig dsthetischer
Perspektive konstituieren konnen, so wird der dsthetische Zugang zur
Welt allererst auf charakteristische Weise produktiv, ndmlich als Zugang
zu »verschiedenem Sinn, den dieselbe Realitit erlangen kann«.'”' Denn
die Annahme der normierenden Wirkung eines kollektiven Bewusstseins
schlief3t nicht aus, dass dieselbe Realitéit nach ihren verschiedenen Seiten
hin befragbar bleibt. Weil die dsthetische Funktion eine der moglichen
Weisen darstellt, sich auf dieselbe Wirklichkeit zu beziehen, ermoglicht
sie einen zu den anderen Funktionen alternativen, aber nicht von ihnen
isolierten Weltzugang. In der &sthetischen Funktion des Kunstwerks
werden dessen auBerédsthetische Funktionen unter dsthetischen Prédmis-
sen wahrnehmbar. Zudem veréndert in der Rezeption die Unterstellung
eines Evidenzanspruchs der Produzentin die Wahrnehmung des #stheti-
schen Objektes dergestalt, dass diesem jetzt zusitzlich unterstellt wird,
aus einem Weltverhiltnis der Produzentin hervorgegangen zu sein. An-
erkennt man den Zusammenhang zwischen dem »materiellen Werk« und
dem »immateriellen &sthetischen Objekt«, wie oben vorgeschlagen, er-
gibt sich aus der Nichtbeliebigkeit einer Anordnung der Elemente des
Werks das Evidenzerlebnis am Kunstwerk als ein eigener Zugang zur
Welt. Dieser steht prinzipiell gleichberechtigt neben anderen Weltzu-
gingen, weil sich in ihm dieselbe Welt anders als in nichtédsthetischer
Weise darstellt. Ein solches Nebeneinander von dsthetischem und nicht-

151 H.R. JauB: Asthetische Erfahrung und literarische Hermeneutik, S. 203.

241

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

asthetischem Weltbezug entspricht in mancher Hinsicht dem menke-
schen »Neben« im Sinne einer Autonomie der Kunst, impliziert aber ge-
rade nicht die Unbeeinflussbarkeit nichtdsthetischen Erfahrens und Re-
flektierens.

Dass bei Mukatovsky der &dsthetische Wert und mit ihm die &stheti-
sche Norm einerseits vom quasi als objektiv gegebenen kollektiven Be-
wusstsein abhdngt und andererseits dieses qua eigener Verdnderung
gleichzeitig modifiziert, impliziert als Ziel, ja fast als eine Pflicht kiinst-
lerischer Arbeit die gesellschaftliche Verdnderung. Das wire die einzige
Form einer wirksamen, gelungenen kiinstlerischen Produktion. Wiirde
man hingegen die Transformation einzelner, Normen verandernder Pro-
jektionen ins Kunstwerk hinein und die Verschiebung von Projektionen
einzelner Rezipienten durchs Kunstwerk als Ziel kiinstlerischer Produk-
tion begreifen, wire ein Kommunikationsmodell gewonnen, das als in-
tersubjektiv verstanden werden kann, ohne dass Kiinstler gleich unter
dem Druck stehen, die ganze Gesellschaft verdndern zu miissen. Hier
folge ich nicht der Lesart von JauB}, der den &dsthetischen Wert bei Muka-
fovsky als ginzlich »objektive, vom Wahrnehmenden unabhingige In-
stanz« beschreibt und die »Konsensbildung des dsthetischen Urteils an
die Stelle des &sthetischen Werts« setzten mochte. Es geht nicht allein
um die Bildung eines Konsenses iiber Kunstwerke, sondern um eine
Vermittlungsleistung durch sie, die sich von einer sprachlichen Kon-
sensbildung im Urteil unterscheidet.

8. Asthetische Kommunikation und Werkevidenz

1. Asthetische Kommunikation ist auf ihre eigene Art und Weise ratio-
nal. Sie ist weder mit einem Austausch von Sétzen und Argumenten
noch allein mit einer projektiven Tétigkeit der Kommunizierenden in
den Wahrnehmungsvorgéngen gleichzusetzen. Die Unterstellung der
Kiinstler, dass ein Kunstwerk ein evidentes sei, provoziert bei den
Rezipienten die Erprobung der Evidenz des Werks in Prozessen eige-
ner Wahrnehmung. Wahrnehmung kann im hier zu entwickelnden
Modell dsthetischer Kommunikation nicht mehr als ein Gegeniiber
der Rationalitéit dargestellt, sondern muss vielmehr als teilweise steu-
erbarer Prozess gedeutet werden.

2. Eine Schliisselrolle in der Kommunikation kommt dem Kunstwerk
zu, das als moglicherweise evidentes zwischen den Kommunizieren-
den steht. Die Weise seiner Beschreibung als materieller Gegenstand
bzw. als gestaltete Situation ist somit von weitreichender Bedeutung.
Die Definition des gelungenen Kunstwerks als eines Gegenstandes

242

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

oder einer Situation, an dem bzw. in der »etwas« auf eigentiimliche
Weise evident wird, korrespondiert mit dem Begriff der Intentionali-
tét sinnlicher Anschauung der Rezipienten vom kiinstlerischen Objekt
(bzw. von der kiinstlerischen Situation), und zwar in der Weise, dass
dem Evidenzanspruch der Produzenten eine Evidenzerwartung der
Rezipienten entspricht.

. Evidenzerfahrungen an Kunstwerken kénnen auf auBerkiinstlerische
Phianomene der Welt bezogen sein und finden in einem konkreten his-
torischen Rahmen statt, der nicht mit dem historischen Rahmen der
Herstellung des jeweiligen Werkes tibereinstimmen muss. Diese zeit-
liche Differenz, die zwischen der Produktion und der Rezeption eines
Werks liegen kann, ist kein Indiz dafiir, dass allein die Gegenwart
seiner Rezipienten den Kontext ausmacht, in dem das Werk sich kon-
stituiert. Vielmehr dient die Materialitdt bzw. Gestaltetheit des Werks
als Medium der Begegnung, in der die Erfahrung seiner Fremdheit
konstitutiv ist.

. Abstand und Verbindung zwischen der konkret vorliegenden Materi-
alitdt des &sthetischen Objektes, die im Jetzt der dsthetischen Erfah-
rung erlebt wird, und der historischen Determiniertheit des Kunst-
werks werden von den im 7. Kapitel behandelten Autoren unter-
schiedlich aufgefasst: Schleiermacher, Wollheim wie auch Muka-
fovsky gehen von der Relevanz des materiellen Objekts aus und defi-
nieren es als ein Medium, das kommunikative Prozesse zwischen
Produzenten und Rezipienten vermittelt. Die Materialitdt der Ele-
mente des Kunstwerks ist fiir Schleiermacher das Resultat der Trans-
formation des individuell erfahrenen, aber iiberindividuell geltenden
Urbildes im Sinne eines Spiegels einer bestimmten Welterfahrung.
Fiir Wollheim erzeugen die von Kiinstlern im Modus der Entschei-
dung ins Kunstwerk entiuflerten Erfahrungen die Materialitit des
Werks: eine Materialitédt, der die Rezipienten je nach eigener Erfah-
rung zu entsprechen suchen. Der von der Kiinstlerin hergestellte Ty-
pus eines Kunstwerks beeinflusst dabei die Eigenschaften seiner Rea-
lisierung als materielles Vorkommnis. Die von Mukafovsky einge-
fiihrte Spaltung des Begriffs Kunstwerk in ein »materielles Werk« auf
der einen Seite und ein »immaterielles dsthetisches Objekt« auf der
anderen Seite ist problematisch. Gegen Mukatovsky ist daher ein Zu-
sammenhang zwischen der Materialitit des »materiellen Werks« und
der Bewertung eines Kunstwerks in den historischen Kontexten seiner
Herstellung und Rezeption zu postulieren. Es kommt ndmlich darauf
an, die Materialitdt von Kunstwerken mit ihrer Bedeutung, die sie in
konkreten historischen Kontexten erhalten, zusammenzudenken. Die-
ser Forderung entspricht wiederum Wollheims Theorie, die den histo-

243

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNST

rischen Zusammenhang zwischen Herstellung und Materialitit des
Kunstwerks im Begriff des Repertoires und den Zusammenhang zwi-
schen dem Kontext der Rezipienten und der Materialitit des Kunst-
werks in dem Begriff der Entsprechung herstellt.

5. Mit Schleiermacher gegen Wollheim lief} sich zeigen, warum Kunst-
werke nicht sprachanalog gedeutet werden kénnen. Den Rezipienten
von Kunstwerken kommt im Vergleich zum Gebrauch nichtkiinstleri-
scher Aussagen und Argumente nicht allein ein groferer Interpreta-
tionsspielraum zu, sondern die Weise, in der die Evidenz von Kunst-
werken erlebt und interpretiert wird, tiberschreitet den Rahmen allein
sprachlichen Reflektierens und ist von diesem systematisch zu unter-
scheiden.

6. Das Evidenzerlebnis am Kunstwerk ist als sinnliche Anschauung im-
mer ein Erlebnis, das etwas meint, und nicht allein eines, das Vorur-
teile und Meinungen allein unterbricht oder stort. Dass etwas evident
wird, ist systematisch gekoppelt an die Weise, wie es durch das
Kunstwerk evident gemacht ist — diese Verschrankung ist nicht zu-
gunsten der einen oder anderen Seite aufzulosen. Dies bedeutet, dass
wir die Wirkung eines Kunstwerks nicht von dem, was uns diese
Wirkung bedeutet, loslosen und isoliert wiirdigen konnen; in solch ei-
nem Fall der Rezeption, behaupte ich, hétten wir das Werk verfehlt
und uns nicht der (systematisch vorgingigen) Gegenwart seiner Pro-
duktion, das heif3t der Tatsache, dass es Trdger fremder Erfahrung ist,
ausgesetzt. Ein Genuss von Kunst, der die Konfrontation eigenen Er-
lebens und Wertens durch das Kunstwerk vermeidet, ist nur moglich
auf der Folie einer Hierarchie, die Kunst letztlich eben nicht als eben-
biirtigen Weltzugang anerkennt. Als hierarchisch ist indessen auch
ein Zugang zur Kunst zu bezeichnen, der den Kunstwerken die Rolle
zuteilt, alles Nichtverstindliche, die dunkle, nichtrationale Seite des
Lebens zu reprisentieren.

7. Von Schleiermacher iibernehme ich die Idee, dass die Elemente des
Kunstwerks als Spiegelungen der Welt, so wie sie von der Kiinstlerin
erlebt ist, begriffen werden: Das Kunstwerk spiegelt einerseits die
Welt und wird ihr andererseits, wie Wollheim definiert, als Interpre-
tation hinzugefiigt. Die Entscheidungen der Kuinstler dariiber, was sie
auswihlen und wie sie die Transformation des Ausgewdhlten durch
die Bearbeitung akzeptieren, sind abhingig von dem Kontext, in dem
sie arbeiten, aber deswegen nicht in Génze von diesem als Repertoire
zur Verfiigung stehenden Hintergrund vorherbestimmt. Denn eine
Abweichung von einer autoritativ vorgebenen Norm ist moglich, wie
mit Mukafovsky erldutert wurde. Im kiinstlerischen Handeln entsteht

244

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER KUNSTWERKE

das Kunstwerk, das den Rahmen seiner Rezeption via Materialitit,
d.h. vermittels der Art und Weise, wie es gemacht ist, mitbestimmt.

. Parallel zu zwei Klassen von Ausdruckseigenschaften des Kunst-
werks, die Wollheim nennt — dem Ausdruck der Kiinstlerin, der sich
in ihren Entscheidungen zeigt, und der Entsprechung der Rezipienten
an das Ausgedriickte, das Kunstwerk — lassen sich zwei Figuren &ds-
thetischer Erfahrung etablieren: die Erfahrung der Welt durch die
Kiinstler und die Erfahrung der Evidenz und Alteritdt des Kunstwerks
durch die Rezipienten. Diese beiden Erfahrungstypen fallen einerseits
beide unter den Namen é&sthetische Erfahrung und sind andererseits
systematisch streng voneinander getrennt zu behandeln. In dem Be-
griff des Evidenzanspruchs der Kiinstler und im Begriff der Evidenz
des Kunstwerks ist der systematische Rahmen vorgegeben, der beide
Erfahrungsbegriffe zusammenbindet. Der Begriff des Evidenzan-
spruchs besagt, dass eigene Erfahrung in die Materialitdt des Kunst-
werks eingeht und dieser Erfahrung durch die Transformation in die
Materialitit des Kunstwerks ein neuer Status zukommt. Evidenz des
Kunstwerks ist, was die Rezipienten in gelingender Kunsterfahrung
erleben; die Priifung dieser Evidenz wird vom Wissen iiber den Evi-
denzanspruch der Kiinstler angeregt.

245

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783838407882-003 - am 14.02.2026, 14:35:04.



https://doi.org/10.14361/9783839407882-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

