
4. Forschungsstand Heteronormativität in der Medizin 

4.1 Heteronormativität in der medizinischen Wissensproduktion 

Die Geschlechterforschung analysiert seit den späten 1970er Jahren die naturwis
senschaftliche Forschung als ein in gesellschaftliche Machtverhältnisse eingebun
denes und verwickeltes System (Beck et al. 2012; Ernst und Horwath 2014): »Na
tur- und technikwissenschaftliches Wissen mitsamt den dazugehörigen Praxen und 
Kulturen der Erzeugung dieses Wissens (re-)produziert, transportiert und legiti
miert auf diese Weise auch gesellschaftliche Geschlechterverhältnisse« (Lucht und 
Paulitz 2008, S. 11). Außerhalb davon ist Heteronormativität in der medizinischen 
Wissensproduktion (d. h. Forschung) hingegen kaum erforscht. 

Heteronormative Vorannahmen   

Die Soziologin Marci Cottingham und die Sozialmedizinerin Jill Fisher (2015) zei
gen auf, wie stark die Inklusions- und Exklusionskriterien in Medikamentenstudi
en von Heteronormativität geprägt sind. So werden Frauen grundsätzlich als ↗cis
geschlechtlich, ↗heterosexuell und sexuell aktiv imaginiert und es wird ihnen zuge
schrieben, jederzeit schwanger werden zu können, weswegen sie von Medikamen
tenstudien ausgeschlossen werden. Nachdem an der australischen Sex, Drugs and 
Rock’n’Roll-Studie über die sexuelle Gesundheit junger Menschen Kritik geübt wurde, 
führten die Psychologin Elise Carrotte und Kolleg*innen (2016) Gruppendiskussio
nen mit jungen queeren Menschen über Heteronormativität in der medizinischen 
Forschung (vgl. Pöge et al. 2020b). Diese berichten, dass sie zwar gerne an medizi
nischen Studien teilnehmen wollten, um eine bessere Datenlage zu schaffen, aber, 
wie ein schwuler, trans männlicher Teilnehmer ausdrückt: »I have yet to encounter 
any survey […] that actually reflects my life« (Carrotte et al. 2016, S. 5). Die Unsicht
barkeit von sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt, die sich in For
schungsfragen und -designs materialisiert, führt also auch zu einer Unsichtbarkeit 
und Ungenauigkeit in den Forschungsergebnissen, wo nur die Lebenssituationen 
heterosexueller und cisgeschlechtlicher Menschen abgebildet werden (Carrotte et 
al. 2016, S. 2). Das bedeutet, dass queere Studienteilnehmer*innen ggf. viel Ener

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

gie in die Auswahl der akkuratesten und am wenigsten diskriminierenden Items in 
Fragebögen investieren müssen, um überhaupt antworten zu können. Wird in ei
ner Studie ausschließlich Penetration als Sex definiert und nur nach Kondomen als 
Verhütungsmitteln gefragt, geben bspw.queere Frauen ggf. an, keinen Sex zu haben 
bzw. keine Verhütung zu nutzen. Damit würden sie im ersten Fall fälschlicherweise 
nicht als sexuell aktiv und im zweiten Fall fälschlicherweise als Risikogruppe z. B. 
für ↗STIs oder Schwangerschaften gelten (Carrotte et al. 2016). Häufig wird in der 
medizinischen Forschung außerdem das Geschlecht der Proband*innen zwar er
hoben – jedoch nicht auf der Basis von Selbstaussagen, sondern entweder von den 
Forscher*innen aufgrund ihrer Wahrnehmung eingegeben oder aus Gesundheits- 
und Meldedaten abgelesen (Bolte 2016). Damit werden Cisnormativität und Zwei
geschlechtlichkeit immer wieder als Norm reproduziert und Geschlechterstereoty
pe aufrechterhalten (Wattenberg et al. 2019; Spahn 2020b). 

4.2 Heteronormativität in der medizinischen Lehre1 

Soziologische Beschäftigung mit medizinischer Lehre   

Die Soziologin Tania Jenkins und Kolleg*innen arbeiten vier große Themen der ak
tuellen soziologischen Beschäftigung mit medizinischer Lehre heraus: Wissensre
gime, Stratifizierung innerhalb der Profession, professionelle Sozialisation im Me
dizinstudium und die Soziologie der medizinischen Bildung (Jenkins et al. 2021, 
S. 256). Innerhalb der Forschung zu Wissensregimen wird danach gefragt, welche 
Inhalte im Medizinstudium wie vermittelt werden (Jenkins et al. 2021, S. 259). Mit 
dem Konzept der professionellen Sozialisation gerät in den Blick, wie in medizi
nischen Fakultäten die Ausübung sozialer Kontrolle und sozialer Autorität erlernt 
wird2 (Jenkins et al. 2021, S. 258; vgl. Becker et al. 2007 [1961]). Es wird also betrach
tet, wie Medizinstudierende lernen, sowohl kompetente Ärzt*innen, als auch Mit
glieder der Ärzt*innen-Profession zu werden (Becker et al. 2007 [1961]); außerdem 

1 An dieser Stelle ist wichtig anzumerken, dass natürlich nicht alle Ärzt*innen und medizini

schen Fachkräfte cisgeschlechtlich und heterosexuell sind und manche Fachkräfte daher aus 
eigener Erfahrung Wissen und Empathie für queere Patient*innen mitbringen. Zum einen 
haben sie aber meistens trotzdem keine systematische Ausbildung zu sexueller, romanti

scher und geschlechtlicher Vielfalt erhalten, zum anderen haben queere Patient*innen, die 
selbst medizinischen Expert*innenstatus haben, vermutlich andere Erfahrungen im Gesund
heitssystem gemacht, z. B. weil ihr Wissen eher anerkannt wird. 

2 Dabei werden Universitäten auch als Orte analysiert, in denen soziale Kontrolle ausge
übt wird, in denen Gehorsam belohnt und Widerspruch sanktioniert wird (Ruebsam-Simon 
2002, S. 2840). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Forschungsstand Heteronormativität in der Medizin 87 

übernehmen sie dabei die damit verbundenen Werte, Normen und Überzeugungen 
(Lempp 2009, S. 71; Giffort und Underman 2016, S. 1002; siehe Kapitel 3.4). 

Der heimliche und der Null-Lehrplan   

In den Bildungswissenschaften werden verschiedene Arten von Lehrplänen unter
schieden. In dieser Arbeit stütze ich mich auf drei dieser Konzepte: Den formellen, 
den heimlichen und den Null-Lehrplan. Der formelle Lehrplan bezeichnet das, was 
offiziell gelehrt wird und explizit gelernt werden soll (Cahapay 2021, S. 1987). Der 
Null-Lehrplan beschreibt Auslassungen im Curriculum; eine Betrachtung erlaubt 
eine Analyse dessen, was weder gelehrt noch gelernt wird. Denn: »ignorance is not 
a neutral void; it has powerful consequences« (Cahapay 2021, S. 1988). Eine Auslas
sung ist sowohl ein Null-Lehrplan, wenn Themen aus gesellschaftlichen Gründen 
nicht gelehrt werden (z. B. weil sie tabuisiert sind), als auch wenn Autoritätsinsti
tutionen die Behandlung eines Themas explizit verbieten oder unterbinden (Caha
pay 2021, S. 1192).3 Mit dem Begriff des heimlichen Lehrplans werden schließlich die 
»unintended, embedded, latent messages within curricula« (Murphy 2016, S. 266) 
bzw. die »implicit, unintended transmission of cultural norms and beliefs in educa
tional settings« (Robertson 2017, S. 161) beschrieben, also das was nicht vorsätzlich 
gelehrt, aber dennoch gelernt wird (Cahapay 2021, S. 1987).4 Gerade die Aura von 
Unsichtbarkeit, Unschuld und Unverfänglichkeit macht den heimlichen Lehrplan 
so wirksam (Hafferty und Castellani 2009, S. 15). Eine Betrachtung des heimlichen 
Lehrplans erlaubt eine Analyse der Verschränkung von professioneller Sozialisati
on und organisationaler Struktur (Brosnan 2009, S. 55). Der heimliche Lehrplan im 
Medizinstudium wird seit den 1980ern untersucht, ist als Begriff aber kaum theo
retisch ausgearbeitet (Hafferty und Castellani 2009, S. 18–19). 

Heteronormativität als heimlicher Lehrplan   

Während sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt selten Teil des formel
len medizinischen Lehrplans sind5, werden über den heimlichen Lehrplan durch
aus Informationen darüber vermittelt. Die Soziologin Marie Murphy untersuchte 

3 Gleichzeitig ist es wichtig zu beachten, dass alle Curricula Auslassungen haben und nie alles 
gelehrt werden kann (Flinders et al. 1986, S. 34). 

4 Deswegen, so Hafferty und Castellani, ist es keine sinnvolle Überlegung, den heimlichen 
Lehrplan abschaffen zu wollen. In ihrer Überlegung ist der heimliche Lehrplan immer fun
damentaler Bestandteil der Ausbildung (Hafferty und Castellani 2009, S. 19). 

5 Auch in der pflegerischen Ausbildung ist sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt 
nur selten Thema (Halbmayr-Kubicsek 2021). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

ethnographisch die Lehre zu Sexualität an verschiedenen amerikanischen Univer
sitäten und beschreibt, wie Heteronormativität als Teil des heimlichen Lehrplans 
immer wieder evident wird bzw. sich in Form eines heimlichen Lehrplans mate
rialisiert. Wenn in der medizinischen Lehre über Sexualität gesprochen werde und 
selbst wenn sexuelle, romantische sowie geschlechtliche Vielfalt Erwähnung finde, 
so Murphy, blieben Heterosexualität und Cisgeschlechtlichkeit dennoch grundsätz
lich als normal und natürlich dargestellt. Dabei blieben z. B. Sex zwischen Frauen 
oder die Existenz von trans Personen für Lehrende und Studierende unintelligibel 
und exotisch. Heteronormativität in der medizinischen Lehre werde damit unbe
wusst und unauffällig6 aufrechterhalten und reproduziert, mit harmlos erscheinen
den Bemerkungen und Auslassungen. Murphy resümiert: 

»If taken in isolation, each of the curricular moments described here might look 
fairly innocuous. But in the aggregate, these and other moments like them served 
to repeatedly bring heterosexuality into the realm of the visible, familiar, and 
knowable, while at the same time, a lack of regular references to nonhetero
sexual sexualities rendered much sexual diversity far less visible, familiar, and 
intelligible« (Murphy 2016, S. 281). 

Damit trägt die Lehre zu einer Stigmatisierung von sexueller, romantischer und ge
schlechtlicher Vielfalt bei. Wie der Anthropologe William Robertson im Anschluss 
an Murphy ausführt, internalisieren Studierende durch diese wiederholten subti
len Momente auf der Mikroebene einen heteronormativen klinischen Blick, in dem 
Queerness als irrelevant eingestuft wird (Robertson 2017). Murphy macht darauf 
aufmerksam, dass der heteronormative heimliche Lehrplan auch zu einer schlech
teren Gesundheitsversorgung führt: 

»We do not yet have a theoretical framework for understanding the relationship 
between the intelligibility of patients to doctors and health care outcomes, but we 
might reasonably imagine that the extent to which doctors understand patients 
as fellow humans, embodying recognizable ways of being, shapes their capacity 
to deliver care that patients experience as sensitive, compassionate, and effective« 
(Murphy 2016, S. 259). 

6 Murphy beschreibt eindrücklich, wie unbewusst und unauffällig die heteronormativen 
Botschaften sind: Sie interviewte queere Medizinstudierende, die ein Unwohlsein mit bes
timmten Lehreinheiten beschreiben, aber selbst nicht genau beschreiben können, woran 
sie dieses Unwohlsein festmachen, denn in der entsprechenden Einheit wurden keine 
diskriminierenden Äußerungen getätigt und sexuelle und geschlechtliche Vielfalt sogar er
wähnt. Murphy arbeitet heraus, dass in der Einheit Heterosexualität mit Normalität und 
Natürlichkeit gleichgesetzt wurde und kann das Unwohlsein damit erklären (Murphy 2016, 
S. 271–275). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Forschungsstand Heteronormativität in der Medizin 89 

Repräsentation von sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt   

Eine Untersuchung von 176 Medizinstudiengängen in den USA und Kanada ergab, 
dass im gesamten Medizinstudium durchschnittlich fünf Stunden auf sexuelle, ro
mantische und geschlechtliche Vielfalt verwendet werden und dass die Qualität, die 
Inhalte und Quantität erheblich schwanken (Obedin-Maliver et al. 2011). Eine dar
auf aufbauende Studie zeigte, dass Medizinstudierende sich grundsätzlich unwohl 
fühlen, queere Patient*innen zu behandeln, was besonders für trans Patient*in
nen bzw. Themen wie ↗Transition gilt (White et al. 2015). Heinz-Jürgen Voß ver
weist in einer Studie zur Thematisierung von geschlechtlicher Vielfalt in deutschen 
Medizinstudiengängen, dass diese störungsfixiert, auf ↗pathologisierende Weise 
und nicht dem aktuellen Forschungsstand entsprechend vermittelt wird (Voß 2021). 
Sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt sind damit im Medizinstudium 
weitestgehend unsichtbar – bzw. wenn über sie gesprochen wird, dann häufig auf 
eine pathologisierende und stigmatisierende Weise, z. B. ausschließlich im Kon
text von STIs (Wolf 2004, S. 85–86; Röndahl 2011; Voß 2021). In den im Medizinstu
dium eingesetzten Fallbeispielen fehlen queere Patient*innen vollständig.7 Die in 
den Fallbeispielen vorgestellten Patient*innen werden nicht explizit als heterosexu
ell vorgestellt; trotzdem werden sie heteronormativ interpretiert (Robertson 2017). 
Weitere Studien konnten nachweisen, dass queere Studierende und Lehrende in 
Medizinstudiengängen selten geoutet sind und oft Diskriminierung erleben (Mur
phy 2019; Toman 2019). Hier präsentiert sich Heteronormativität also auch auf einer 
Meso- und Makroebene. 

Wissensvermittlung zu sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt   

Verschiedene Projekte und Studien entwickeln Konzepte für queer-sensible cultu
ral care (Foster und Scherrer 2014; Brandt et al. 2022). Eine Studie an der Universi
tät Lausanne kommt zu dem Ergebnis, dass bereits eine Lehreinheit zu sexueller, 
romantischer und geschlechtlicher Vielfalt das Wissen von Medizinstudierenden 
deutlich verbessert (Wahlen et al. 2020; vgl. Eriksson und Safer 2016). An der Medi
zinischen Hochschule Hannover wurde 2020 ein Modul zu geschlechtlicher Vielfalt 
für Medizinstudierende entwickelt, das großen Anklang findet (Brünig und Knud
sen 2021). Medizinstudierende haben also Bedarf, mehr über diese Themen zu ler
nen. Wie die Philosoph*innen Megan A. Dean, Elizabeth Victor und Laura Guidry 
Grimes argumentieren, reichen solche kurzen Lehreinheiten oder Diversity Trai
nings aber nicht aus, um das Gesundheitswesen für queere Patient*innen einladend 

7 Eine Ausnahme bilden HIV-positive MSM, die in den Fallbeispielen manchmal sichtbar wer
den. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

oder angenehm zu machen, da z. B. Macht- und Herrschaftsstrukturen nicht ana
lysiert und dekonstruiert werden (Dean et al. 2016). 

Heteronormativität in medizinischen Lehrbüchern   

Im Anschluss an Forschung zu Heteronormativität in schulischen Lehrmaterialien 
(Höhne und Heerdegen 2018) lässt sich zunächst festhalten, dass heteronormative 
Lehrmaterialien Auswirkungen auf die Lernenden haben, während queerinklusive 
Lehrmaterialien das Wissen von Lernenden erhöhen, Vorurteile abbauen und Dis
kriminierung reduzieren (Gustke et al. 2018, S. 86). Wenn Bildungskontexte ‒ wie 
auch das Medizinstudium ‒ Themen wie sexuelle, romantische und geschlechtli
che Vielfalt nicht aufgreifen, implizieren sie, dass die Existenz und Lebensrealitäten 
queerer Menschen (qua Marginalität) unwichtig sind. Eine implizite und explizite 
Darstellung (Spahn 2018b) von sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt 
vermittelt Studierenden stattdessen, dass queere Personen Teil ihres alltäglichen 
Lebens sind, denen mit Respekt und Akzeptanz begegnet werden sollte (Gustke et 
al. 2018, S. 87). 

Sexismus in ↗gynäkologischen Lehrbüchern wird schon seit den 1970er Jahren 
kritisiert, bspw. in Bezug auf die pathologisierende und unwissenschaftliche Dar
stellung (cis) weiblicher Sexualität und den Fokus auf Reproduktion (Scully und Bart 
1973; Lawrence und Bendixen 1992; Mendelsohn et al. 1994; Smith 2022). Damit wei
sen die Autor*innen auch darauf hin, wie die sich als neutral und objektiv verste
hende Disziplin der Anatomie von kulturellen Geschlechterbildern durchdrungen 
ist und diese reproduziert. Weitere Studien kommen zu dem Ergebnis, dass in me
dizinischen Lehrbüchern Darstellungen von Körpern von alten, dicken, behinder
ten, trans- und intergeschlechtlichen und Schwarzen Personen fehlen (Parker et al. 
2017). Zudem materialisiert sich Heteronormativität in der Darstellung der Zeu
gung (Martin 1998; Schmieder 2007; Metoyer und Rust 2011; Campo-Engelstein und 
Johnson 2014; Hill Nettleton 2015) und Darstellung von Sexualhormonen (Oudsho
orn 1994; Fausto-Sterling 2003; Schmitz und Degele 2016; Jordan-Young und Karka
zis 2019). Eine Studie über Anatomie-Bücher, die im Medizinstudium in Deutsch
land zum Einsatz kommen, konnte die Ergebnisse aus den 1970er und 1990er Jah
ren auch für die 2020er Jahre nachzeichnen und vor allem zeigen, dass (cis) weib
liche Körper darin außer in Inhalten zu Reproduktion weiterhin unsichtbar waren 
(Darici et al. 2022). E-Learning Plattformen stellten dagegen (cis) weibliche Körper 
merklich häufiger dar (Darici et al. 2022). 

Die Anatomie als Schlüsseldisziplin   

Wie die Soziologinnen Lisa Jean Moore und Adele E. Clarke in ihrem Artikel zur Dar
stellung der Klitoris in Anatomie-Lehrbüchern zwischen 1900 und 1991 herausarbei

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Forschungsstand Heteronormativität in der Medizin 91 

ten, ist die Anatomie eine Schlüsseldisziplin »for the production and maintenance 
of sex and gender as embodied dualities […]. It offers an institutionalized discourse 
rife with vivid representations which claim the body for medicine and then insist 
on simplification and universalization« (Moore und Clarke 1995, S. 255). Anatomi
sche Zeichnungen und Texte gelten als realistisch und wahrheitsgetreu, auch wenn 
sie, wie Moore und Clarke zeigen, von Sexismus und Heteronormativität durchzo
gen sind und für die Aufrechterhaltung eines Zweigeschlechtersystems eine wich
tige Rolle spielen (Moore und Clarke 1995; vgl. Petersen 1998). In der Verwendung 
von »graphic representations (including the positioning of information in diagrams 
and tables), in the use of metaphors and vocabulary in textual descriptions, and in 
the disproportionate emphasis given to discussing male anatomy« wird durch die
se Lehrbücher ein patriarchales Zweigeschlechtersystem aufrechterhalten (Petersen 
1998, S. 13). 

Wie die Medizinsoziolog*innen Rhiannon Parker und Theresa Larkin und der 
Design-Theoretiker Jon Cockburn schreiben, hat dieser Fokus auf cis männliche 
Körper Konsequenzen für Studierende: 

»The unequal representation of women, and the narrow and stereotyped repre
sentation of sex/gender, ethnicity, age, and body type, are particularly problematic 
within textbooks that are used to educate future health practitioners. The lack of 
information on heterogeneous populations means that medical students are in
adequately prepared for the diverse types of patients they are likely to see on a 
daily basis« (Parker et al. 2017, S. 111). 

Eine aktuelle Diskussion zur medizinischen Lehre ist die Frage nach Repräsentati
on. Wie der*die Medizinsoziolog*in Bex MacFife schreibt: 

»In medical education, students encounter lessons that anticipate the patients 
they should expect to meet over the course of their careers. Without explicit de
scription of that patient or the normative assumptions guiding visions of ordinary 
people’s medical concerns, students readily rely on a default cultural imaginary of 
a ›typical‹ patient, ›average‹ person, and ›normal‹ concerns« (MacFife 2019, S. 1). 

Wie MacFife weiter ausführt, exkludiert dieses Bild des ›typischen Patienten‹ vie
le Personen, darunter auch queere, deren Gesundheitsanliegen und Körper als ir
relevant markiert werden. Damit lernen Medizinstudierende nichts über die ange
messene Behandlung von queeren Personen, was Auswirkungen auf die Gesundheit 
queerer Menschen haben kann (MacFife 2019, S. 1). Die schlechte gesundheitliche 
Lage und Versorgung queerer Menschen kann also teilweise auf Lücken in der me
dizinischen Aus- und Weiterbildung zurückgeführt werden (vgl. Giffort und Under
man 2016). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

4.3 Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 

Konsequenzen aus fehlendem Fachwissen   

Medizinisches Personal ist also kaum oder gar nicht zu sexueller, romantischer und 
geschlechtlicher Vielfalt ausgebildet, geschweigedenn zu den spezifischen gesund
heitlichen Anliegen queerer Patient*innen und dem sensiblen Umgang mit quee
ren Patient*innen. Das fehlende Fachwissen zeigt sich ganz besonders in Bezug auf 
Bisexualität (Eady et al. 2011), Asexualität (Flörcken 2017), Trans-8 (Whittle et al. 
2008; Europäische Union 2017a) und Intergeschlechtlichkeit (Brunnett 2020). Feh
lendes Fachwissen als Textur von Heteronormativität ist auch darauf zurückzufüh
ren, dass Ärzt*innen annehmen, die ↗sexuelle Orientierung oder das Geschlecht 
hätte keinen Einfluss auf die gesundheitliche Lage einer Person und dass sie sich da
her nicht mit sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt befassen müss
ten (Europäische Union 2017b, S. 39). Mehrere Studien belegen dagegen die Bedeu
tung von spezifischem und interdisziplinärem Fachwissen zu sexueller, romanti
scher und geschlechtlicher Vielfalt für eine bessere Gesundheitsversorgung quee
rer Menschen (exemplarisch: Lampalzer et al. 2019). In einer Studie der Europäi
schen Union wird dieses als ›healthcare inequality‹ beschrieben, gerade weil das feh
lende Wissen negative physische, psychische und soziale Folgen hat (Europäische 
Union 2017b, S. 20–21). Da es nur wenige Ärzt*innen gibt, die einen fachgerechten 
und informierten Umgang mit queeren Patient*innen haben, kann von einer me
dizinischen Unterversorgung queerer Personen gesprochen werden (Dennert und 
Wolf 2009, S. 54). So werden bspw. bei lesbischen und bisexuellen cis Frauen sel
ten oder keine Vorsorgeuntersuchungen zu Cervixkrebs gemacht, was eine frühe 
Krebserkrankung, einen komplizierteren Verlauf und damit einen frühen Tod zur 
Folge haben kann (The National LGB&T Partnership 2018). Das liegt auch daran, 
dass (cis) Frauen, die Sex mit (cis) Frauen haben, bei Vorsorgeterminen oft ange
ben, keine Verhütung zu nutzen bzw. nicht die ↗Pille zu nehmen oder zu brauchen. 
Zusammen mit der Annahme, alle Patient*innen seien heterosexuell, ergibt sich so 
für Ärzt*innen das Bild einer Patientin, die nicht sexuell aktiv ist und daher keinen 
↗Pap-Abstrich bräuchte (Fish 2006, S. 148–163). Das fehlende Fachwissen erschwert 
außerdem den Aufbau einer guten ↗Behandlungsbeziehung zwischen Ärzt*innen 
und queeren Patient*innen. 

8 So berichten z. B. trans Frauen davon, dass sie nach ihrem Menstruationzyklus befragt wer
den oder dass Schwangerschaftstests durchgeführt werden, obwohl sie offen mit ihrer Trans
geschlechtlichkeit umgehen (Meads et al. 2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Forschungsstand Heteronormativität in der Medizin 93 

Heteronormative Vorannahmen   

Wie auch in der Lehre ist sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt in der 
medizinischen Behandlungspraxis oft unsichtbar – bspw. in Diagnoseinstrumen
ten (The Working Group for a New View of Women’s Sexual Problems 2002) oder in 
der ↗Anamnese, in der nur heterosexuelles Sexualverhalten abgefragt wird (Den
nert 2009, S. 56). Diese Unsichtbarkeit frame ich in dieser Arbeit als heteronormative 
Vorannahmen. Dabei geht es um die unreflektierten Annahmen, die Ärzt*innen über 
das Geschlecht, die sexuelle Orientierung und Aktivität, die Beziehungsgestaltung 
etc. ihrer Patient*innen treffen und die nicht vorsehen, dass manche Patient*innen 
nicht ↗endogeschlechtlich, cisgeschlechtlich, allosexuell oder heterosexuell sind. 
Wie ein*e Teilnehmer*in einer kanadischen Studie zu den Erfahrungen queerer 
Personen mit Ärzt*innen ausführt: 

»Your doctor may assume that you’re female, and say ›okay let’s talk about your 
sexual practices, do you sleep with a lot of men?‹ Just that automatic assumption 
of your gender, and the automatic assumption of your sexuality, and the auto
matic assumption of your sexual practices is also discrimination« (Logie et al. 2019, 
S. 1208). 

Die Psychologin Celia Kitzinger (2005) arbeitet beispielhaft in ihrer Analyse von Te
lefongesprächen im hausärztlichen Notdienst in England heraus, dass Ärzt*innen 
grundsätzlich davon ausgehen, dass ihre Patient*innen Teil einer genetisch mit
einander verwandten, beisammen lebenden Familie mit heterosexuellen, verheira
teten Eltern sind, wobei die Familienmitglieder füreinander Sorgeverantwortung 
haben. Erste Forschungsergebnisse deuten darauf hin, dass queere Patient*innen, 
die solche heteronormativen Vorannahmen bei Ärzt*innen erleben, diesen weniger 
vertrauen und bei der Anamnese (z. B. zum Sexualverhalten) nicht vollständig oder 
wahrheitsgetreu antworten (Utamsingh et al. 2016) oder seltener Vorsorge-Unter
suchungen wahrnehmen (Tabaac et al. 2019). 

Marginalisierung im Gesundheitssystem   

Im dritten Bericht der Antidiskriminierungsstelle des Bundes in Deutschland (ADS) 
wird darauf hingewiesen, dass die Lebenssituation von trans und inter* Personen 
im Gesundheitsbereich nicht mitbedacht wird, dass Ärzt*innen die Identitäten 
ihrer Patient*innen nicht anerkennen, voreingenommen und unsensibel sind und 
dass trans und inter* Personen deutliche Zugangsbarrieren zum Gesundheitssys
tem erleben (Antidiskriminierungsstelle des Bundes 2017, S. 113–115). Diese Nicht- 
Anerkennung der Lebensrealität führt z. B. zu Problemen bei geschlechtsspezi
fischen Zimmerverteilungen in Krankenhäusern als eine Textur von Heteronor

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

mativität (Antidiskriminierungsstelle des Bundes 2017, S. 277). Auch bei schwulen 
und lesbischen Patient*innen zeigt die ADS Diskriminierungen auf: so berichten 
mehrere Befragte davon, dass ihnen aufgrund ihrer sexuellen Orientierung eine 
↗HIV-Infektion zugeschrieben, dass ihre Homosexualität (psycho-)pathologisiert 
(Antidiskriminierungsstelle des Bundes 2017, S. 115) und dass ihre sexuelle Orien
tierung in Akten in Großbuchstaben vermerkt wurde (Antidiskriminierungsstelle 
des Bundes 2017, S. 115–119).9 

In einer Studie von Les Migras geben 20 % der Befragten an, von medizinischem 
Personal respektlos behandelt worden zu sein und 30 % wurden als heterosexuell an
gesprochen, obwohl ihre lesbische oder bisexuelle Identität bekannt war (Les Migras 
2012, S. 22). 44,7 % der befragten trans Teilnehmenden hatten negative Erfahrun
gen im Gesundheitsbereich gemacht (Les Migras 2012, S. 23). Der Psychologe Oli
ver Hirsch und Kolleg*innen fanden heraus, dass 12.4 % der von ihnen befragten 
lesbischen Frauen Diskriminierung im deutschen Gesundheitssystem erlebt hat
ten. 3,8 % wurde aufgrund ihrer sexuellen Orientierung eine Behandlung oder ei
ne Untersuchung verweigert (Hirsch et al. 2016, S. 5; vgl. Whittle et al. 2008). In 
einer weiteren Studie, ebenfalls zur Situation queerer Frauen im Gesundheitssys
tem, gaben 50 % an, bereits negative Erfahrungen mit Ärzt*innen gemacht zu ha
ben, darunter abwertendes oder mitleidsvolles Verhalten, Voyeurismus bzw. inva
sive Fragen, Pathologisierung, mangelnde Aufklärung, Verletzungen der Schweige
pflicht, sexuelle Belästigung, unnötig grobe und schmerzhafte Behandlung, mora
lisierende Verurteilungen und Gewalterfahrungen (Dennert und Wolf 2009, S. 51; 
vgl. Wolf 2004, S. 84–85). In anderen Studien berichten Patient*innen davon, dass 
ihnen ihre Selbstbezeichnung (wie z. B. lesbisch) nicht geglaubt wurde (Equality Net
work 2021). Wie Regina Brunnett schreibt, haben fast alle inter* Personen negati
ve Erfahrungen mit dem Gesundheitssystem gemacht. Darunter fallen Pathologi
sierung, offenes zur Schau stellen von Ekel und Ablehnung, unangemessene Neu
gier und Schuldzuweisungen, wenn Standarduntersuchungen nicht funktionieren 
(Brunnett 2020, S. 138). Inter* Personen berichten davon, von medizinischem Per
sonal dazu gedrängt worden zu sein, sich (z. B. in Aussehen und Verhalten) in ein bi
näres Geschlechtersystem einzufügen (Victoria State Government 2019, S. 28). Da
her vermeiden viele inter* Personen den Kontakt mit dem Gesundheitssystem und 
nehmen dafür Leiden in Kauf (Brunnett 2020, S. 138). Zu den Diskriminierungser
fahrungen queerer Personen in medizinischen Kontexten gehört auch, dass ihnen 
z. B. ein Trauma unterstellt wird, das ihre sexuelle Orientierung ausgelöst haben 

9 Marginalisierung im Gesundheitssystem verschärft sich noch, wenn die Patient*innen sich in 
besonders vulnerablen Situationen befinden, also z. B. unter der Geburt (Burrow et al. 2018) 
oder wenn sich die heteronormativen Erfahrungen z. B. mit ↗ableistischen Erfahrungen über
schneiden (Martens et al. 2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Forschungsstand Heteronormativität in der Medizin 95 

soll (Thesing 2019, S. 49). In Ines Pohlkamps Studie zu den Gewalterfahrungen von 
trans und intergeschlechtlichen Personen schildern 

»15 der 22 Befragten […] diskriminierende und gewaltsame Situationen im Kon
takt mit Fachkräften aus Medizin, Psychologie, Justiz und Krankenkassen. […] Für 
Transpersonen, die sich nach dem Transsexuellengesetz (TSG) behandeln ließen, 
und für intersexuell markierte Personen waren dies uneingeschränkt Zwangskon
takte« (Pohlkamp 2014, S. 281). 

Heteronormative Marginalisierung kann dabei nicht nur Patient*innen treffen – 
queeres medizinisches und therapeutisches Personal berichtet ebenfalls von Dis
kriminierung durch Kolleg*innen und Patient*innen (Schon 2016). 

In der ›Wie geht’s euch‹-Studie des Professors für Sexualpädagogik und Diver
sität in der Sozialen Arbeit, Stefan Timmermanns, und Kolleg*innen, wurden que
ere Personen in Deutschland zu ihrem physischen und psychosozialen Wohlbefin
den befragt. Dabei gaben ca. 20 % der Teilnehmenden an, mindestens einmal Dis
kriminierung im Gesundheitssystem erlebt zu haben – bei trans, gender*diversen 
und intergeschlechtlichen Personen lag diese Zahl bei 40–43 % (Timmermanns et 
al. 2022, S. 91–96). Die Folge dieser (antizipierten) Diskriminierung ist erheblicher 
Stress für die Patient*innen: »Dass Diskriminierung im Gesundheitswesen einen 
starken Stressfaktor für LSBTIQ* darstellt, antworten im Durchschnitt 41 % unse
rer Befragten […]. Auf trans* […] und inter* Personen […] trifft dies in besonderem 
Maße zu, denn drei Fünftel von ihnen gaben an, dass sie sich davon ›sehr gestresst‹ 
fühlen« (Timmermanns et al. 2022, S. 97). 

In einer Meta-Ethnographie zu den Erfahrungen lesbischer Frauen in der Ge
burtshilfe fassen die Hebammenwissenschaftlerin Bente Dahl und Kolleg*innen zu
sammen, welchen subtilen Formen der Abwertung auf der Mikroebene queere Per
sonen im Gesundheitssystem ausgesetzt sein können. Demnach können auch Bli
cke bzw. das Fehlen von Blickkontakt als eine heteronormative Textur verstanden 
werden: 

»[T]hey noted the midwife’s inability to have eye contact […], her dismissive gaze 
or particular kind of blinking as a sign of disapproval […]. The women felt that 
nurses’ ›busyness‹ or task oriented behaviour resulted in limited contact […] and 
they experienced lack of emotional support […] sometimes without being able to 
pinpoint the reason« (Dahl et al. 2013, S. 676). 

Wegen des Macht- und Abhängigkeitsverhältnisses legen Patient*innen nur selten 
Beschwerde bei Diskriminierungs- und Gewalterfahrungen ein und wehren sich 
meistens nicht dagegen (Whittle et al. 2008). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Eine Definition von Cisnormativität in der medizinischen Behandlungspraxis, 
an der ich mich orientiere, stammt von Rupert Raj, einem kanadischen trans Akti
visten. Danach ist Cisnormativität 

»within the context of the professional working relationship between clinician and 
client, any belief, attitude, act or behavior (whether therapist- and/or client-gene
rated) which negatively values, denies, undermines, discourages or disempowers 
trans-identified or GV [gender variant, AS] clients in terms of their unique iden
tities and subjective realities (including, but not limited to, physical sex, gender 
identity, sexual orientation and sexual identity), quality of life, the pursuit of self- 
determination and human rights, and the right to comprehensive health care« 
(Raj 2002, S. 2). 

An dieser Definition lässt sich festmachen, dass Cisnormativität (bzw. Heteronor
mativität als übergeordnete Struktur) in der medizinischen Behandlungspraxis auf 
verschiedenen Ebenen stattfindet, wie ich bereits in Kapitel 2.6 ausgeführt habe: 
Queere Patient*innen erleben Marginalisierung auf der Mikroebene, d. h. implizi
te, subtile, alltägliche, nicht unbedingt bewusste Beleidigungen oder Herabwürdi
gungen; auf der Meso- bzw. der institutionellen Ebene, bspw. im Fehlen von Informa
tionsmaterialien im Wartezimmer, die die Lebensrealität queerer Personen abbil
den; und auf der Makroebene, wie die Pathologisierung von Intergeschlechtlichkeit 
(Röndahl et al. 2006; Goins und Pye 2013; Augst und Spahn 2023). Marginalisierung 
im Gesundheitssystem ist deswegen so bedeutend, weil es sich um eine Form von 
sanctuary harm handelt, also Diskriminierung, die in einem Raum stattfindet, der 
eigentlich für Hilfe, Schutz und Heilung steht (Boudreau et al. 2022, S. 74). 

Heteronormative Behandlungspraxis   

Die Behandlungspraxis der Medizin wurde von einigen Autor*innen als heteronor
mativ beschrieben – gerade auch in der Behandlung heterosexueller cis Personen 
(Tiefer 2012; Shah-Beckley et al. 2020). Der*die Psychotherapeut*in Gisela Wolf 
spricht aufgrund dieser Forschungslage von Heterosexualisierungshandlungen und 
Normalisierungsdruck durch die Medizin, der von Unsichtbarmachung über Abwer
tung zu Pathologisierung reicht (Wolf 2017b). Eine portugiesische Studie ergab, dass 
medizinisches Personal trans Personen den Zugang zu medizinischer Transition 
dann ermöglichte, wenn dies mit dem Geschlechterverständnis und der Akzeptanz 
von Transgeschlechtlichkeit des Personals einherging (Hilário 2019). Die Psycho
therapeutin Cathleen Tischoff macht darauf aufmerksam, dass die Bewilligung 
von medizinischen Transitionsmaßnahmen von der Erfüllung heteronormativer 
Vorgaben zu Geschlecht und Sexualität abhängt (Tischoff 2020, S. 95). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Forschungsstand Heteronormativität in der Medizin 97 

Inanspruchnahme-Verhalten von medizinischer Versorgung   

(Antizipierte) Diskriminierungserfahrungen können, wie bereits ausgeführt, dazu 
führen, dass queere Patient*innen sich in medizinischen Räumen unwohl fühlen 
(Dean et al. 2016) und daher keine medizinische Versorgung in Anspruch nehmen 
oder dies nur selten bzw. spät tun (also wenn Beschwerden schon lange existieren)10 
(Europäische Union 2017a, S. 24; Skidmore et al. 2019; Zeeman et al. 2019; Pöge et al. 
2020a; Robert Koch-Institut und Deutsche Aidshilfe 2023, S. 115–116). Das gilt so
wohl für Vorsorgeuntersuchungen11 als auch für akute Beschwerden. Gerade trans 
Personen nehmen Vorsorgeuntersuchungen, z. B. regelmäßige Termine bei Zahn
ärzt*innen, nicht in Anspruch, wenn z. B. die juristische Namens- und Personen
standsänderung (noch) nicht erfolgt ist und der ↗Deadname und ein falsches Ge
schlecht auf der Krankenkassenkarte vermerkt sind (Spahn und Ellenberger 2020). 
Falsch angesprochen und aus dem Wartezimmer aufgerufen zu werden, bzw. al
leine die Vorstellung oder Erwartung davon, kann also so viel Stress verursachen, 
dass komplett auf Kontakte mit dem Gesundheitssystem verzichtet wird, auch in 
gesundheitlichen Notfällen (Bauer et al. 2014; Hirsch et al. 2016; Zeeman et al. 2019, 
S. 974; Augst und Spahn 2023). 

4.4 Zusammenfassung von Theorie- und Forschungsstand 
und Entwicklung von Forschungsfragen 

Nachdem ich in den Kapiteln 2, 3 und 4 den Stand der Theoriediskussion und For
schung zu Heteronormativität in der Medizin rekapituliert habe, fasse ich in diesem 
Unterkapitel die zentralen Punkte nochmals zusammen und zeige auf, wo meine 
empirische Untersuchung zu Heteronormativität in der Medizin ansetzt. Dazu be
trachte ich die zentralen Fragestellungen für meine Analyse. 

Ich untersuche in dieser Arbeit Heteronormativität in drei Bereichen der Me
dizin: ihrer Wissensproduktion, ihrer Lehre und ihrer Behandlungspraxis. Ich habe 
meine Untersuchung auf Deutschland und die Schweiz eingegrenzt, sowie auf aktu
elle Diskurse. Da ich Heteronormativität und sexuelle, romantische und geschlecht
liche Vielfalt in der Medizin untersuche, stehen meistens die medizinischen Dis
ziplinen im Vordergrund, die sich mit Sexualität und Geschlecht auseinanderset

10 Außerdem kann diskriminierendes Verhalten von Ärzt*innen dazu führen, dass Patient*in
nen Therapievorschläge (wie das Einnehmen von Medikamenten) ablehnen oder ignorieren 
– auch dies kann gesundheitliche Auswirkungen haben (Campbell Orphanidys et al. 2022, 
S. 63). 

11 Dies gilt z. B. auch in der Schwangerschaft: queere cis Frauen sowie trans und inter* Personen 
bleiben u. a. Geburtsvorbereitungskursen, sowie prä- und postnataler Versorgung fern, weil 
diese stark vergeschlechtlicht und heterosexualisiert sind (Equality Network 2021, S. 15). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

zen, wie z. B. die Gynäkologie. Da Ärzt*innen als medizinische Leitprofession in
nerhalb der Medizin, in der Gesellschaft und in ihrem Verhältnis zu Patient*innen 
eine machtvolle Position einnehmen, stehen sie im Fokus dieser Arbeit. 

Wie zeigt sich Heteronormativität in der Medizin? Auf welchen Ebenen findet sich 
Heteronormativität in der Medizin? Wie materialisiert sich Heteronormativität in der Medizin?   

In Kapitel 2 habe ich dargestellt, dass Heteronormativität die ganze Gesellschaft 
durchzieht, und somit auch die Medizin. Außerdem habe ich herausgearbeitet, dass 
Heteronormativität auf alle Menschen wirkt, aber spezifisch queere Personen mar
ginalisiert. Ich habe vorgeschlagen, Heteronormativität auf verschiedenen Ebenen 
zu analysieren, also sowohl in zwischenmenschlichen Interaktionen, als auch in Be
zug auf Institutionen und gesellschaftliche Strukturen. Weiterhin habe ich postu
liert, dass es wichtig ist, verschiedene Texturen von Heteronormativität in der Ana
lyse zu bedenken. Dazu gehören Überlegungen, wie sich Heteronormativität ma
terialisiert – bspw. in Form von Krankenkassenkarten, Zimmerverteilung in Kran
kenhäusern und in heteronormativ formulierten Fragebogen-Items. 

Am Beispiel der Medizin führe ich in dieser Arbeit aus, wie sich Heteronormati
vität als dynamisches Normengefüge (Nay 2017) in soziale Institutionen einschreibt 
und Personen durch (die Androhung von) Marginalisierung reguliert und als Sub
jekte hervorbringt. Ich zeige in meiner Analyse, inwiefern Geschlecht und Sexuali
tät innerhalb der Medizin heteronormativ konstruiert sind und welche Folgen dies 
für queere Patient*innen hat. Meine Analyse kann damit exemplarisch aufzeigen, 
wie Heteronormativität gesamtgesellschaftlich operiert, wie sie sich ausdrückt und 
auswirkt, wie sie Menschen normiert und diszipliniert und welche subtilen Inter
aktionen Menschen privilegieren und marginalisieren. 

Welche Dimensionen von Heteronormativität zeigen sich in der Medizin und 
wie hängen diese zusammen?   

An der aktuellen Verwendung des Konzepts der Heteronormativität wird kriti
siert, dass es machttheoretisch nicht ausbuchstabiert ist (Nay 2017, S. 283), d. h. 
dass unklar ist, wie Heteronormativität wirkt und welche Formen sie annimmt. 
Um diese Lücke zu füllen, habe ich daher acht Dimensionen von Heteronor
mativität vorgeschlagen. Sie machen es möglich, die Inhalte heteronormativer 
Annahmen, Normen, Vorurteile etc. zu fassen und zu verstehen, welche Annahmen 
über Menschen in einem heteronormativen System getroffen werden bzw. welche 
Anforderungen an sie gestellt werden. Ich konzipiere die Dimensionen von He
teronormativität hierbei als konstitutiv miteinander verwoben und voneinander 
abhängig. Die Dimensionen liegen jeweils in zwei Varianten vor: einmal als eher 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Forschungsstand Heteronormativität in der Medizin 99 

subtile, normative Annahme (bspw. Amatornormativität) und einmal als explizitere 
Abwertung (bspw. Afeindlichkeit). 

Welche Formen nimmt Heteronormativität in der Medizin an? Wie regiert Heteronormativität 
in der Medizin? Wie wird Heteronormativität in der Medizin aufrechterhalten?   

Ich habe außerdem verschiedene Formen von heteronormativer Marginalisierung 
vorgeschlagen, die ich im Anschluss an Foucault (2005 [1981], S. 210) ›Herrschafts
techniken‹ nenne. Diese umfassen bspw. Othering, Unsichtbarkeit, (Ent-)Sexuali
sierung, Problematisierung und Medikalisierung. Mit Foucault fasse ich die Medi
zin dabei nicht nur als repressiv, sondern als Apparat, durch den sexuelle, romanti
sche und geschlechtliche Existenzweisen, z. B. durch Normierung und Disziplinie
rung, hervorgebracht werden (Foucault 2014 [1976], 1978a). Ich frage also, wie Hete
ronormativität in der Wissensproduktion, in der Lehre und der Behandlungspraxis 
aussieht, wie sie regiert, wie sie manche Menschen privilegiert und andere margina
lisiert. Über die Analyse der Herrschaftstechniken kann außerdem betrachtet wer
den, wie Heteronormativität in der Medizin aufrechterhalten und legitimiert wird. 

Wie geht die Medizin mit dem Phänomen sexueller, romantischer und 
geschlechtlicher Vielfalt um?   

Wie ich gezeigt habe, existieren Menschen in einer großen Vielfalt hinsichtlich ih
rer romantischen und sexuellen Orientierung, ihrer Gestaltung romantischer Be
ziehungen und ihres Geschlechts (u. a. auf der Ebene des ↗selbstbestimmten Ge
schlechts, des Geschlechtsausdrucks und der Erfüllung von Geschlechterstereoty
pen). Auch heterosexuelle und cisgeschlechtliche Menschen sind Teil dieser Vielfalt 
(Hartmann 2018, S. 48). Bis heute werden queere Menschen gesamtgesellschaftlich 
marginalisiert, wobei die Medizin historisch und aktuell in der Normierung und 
Medikalisierung sexueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt eine wichti
ge Rolle spielte und spielt. Dazu habe ich in Kapitel 3.5 die aktuelle und vergangene 
Medikalisierung u. a. von Homosexualität sowie Trans- und Intergeschlechtlichkeit 
ausgeführt. Was bedeutet dies nun für die Medizin von heute? Wie geht sie mit se
xueller, romantischer und geschlechtlicher Vielfalt um? Welche Zuschreibungen er
fahren queere Menschen – und welche Zuschreibungen erhalten Menschen, die he
teronormativen Normen zu Geschlecht und Sexualität entsprechen? Welche Voran
nahmen treffen Ärzt*innen über das Geschlecht und die sexuelle bzw. romantische 
Orientierung ihrer Patient*innen? 

Dies ist besonders deswegen relevant, weil der Medizin gesellschaftlich viel 
Macht und Autorität zugeschrieben wird. Ich habe die soziale Autorität der Me
dizin, ihre Funktion als Ort sozialer Kontrolle (Kapitel 3.2) und spezifisch von 
Ärzt*innen als ihrer Leitprofession (Kapitel 3.3) beschrieben. Das schließt auch mit 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

ein, ob und auf welche Art ihnen die Funktion der Kontrolle abweichenden Verhal
tens und damit der Stabilisierung der sozialen Ordnung zukommt (Freidson 1970; 
Zola 1986; Anz 1989). Hierzu habe ich in Kapitel 3.3 herausgearbeitet, inwiefern die 
Ärzt*innen-Patient*innen-Beziehung keine Beziehung auf Augenhöhe ist, sondern 
von einem Machtgefälle geprägt ist, inwiefern Mediziner*innen die Deutungsho
heit über die Körper ihrer Patient*innen haben und inwiefern ärztliches Wissen als 
Expert*innenwissen gilt, dem mehr Gewicht zukommt als dem Wissen von Pati
ent*innen über sich selbst (Mol 2003). Wie die Medizin mit sexueller, romantischer 
und geschlechtlicher Vielfalt umgeht, ist bedeutsam für den gesamtgesellschaftli
chen Umgang, weshalb eine exemplarische Analyse von Heteronormativität in der 
Medizin so wichtig ist. Die entscheidende Position der Medizin in Bezug auf die 
gesamtgesellschaftliche Anerkennung sexueller, romantischer und geschlechtlicher 
Vielfalt wird beispielhaft an der (Ent-)Medikalisierung von Queerness erkennbar 
(siehe Kapitel 3.5). 

Welches Wissen existiert in der Medizin über Heteronormativität und über sexuelle, 
romantische und geschlechtliche Vielfalt?   

Ich habe gezeigt, dass Wissen eine besondere Kategorie in der Analyse von Hete
ronormativität der Medizin ist und in Kapitel 3.4 verschiedene Aspekte davon aus
geführt. In Bezug auf die Gender Medizin (vgl. Kapitel 3.6) wird eine Konzeption 
von Geschlecht deutlich, die nicht nur cis- und endonormativ ist (Spahn 2020b) und 
damit die Anliegen trans- und intergeschlechtlicher Menschen nicht berücksichtigt 
(Shai et al. 2021), sondern die Geschlecht auch deterministisch, essentialistisch und 
stereotypisierend konzipiert (Rásky und Scheipl 2016). Dabei werden Männer und 
Frauen jeweils homogenisiert und nicht binnendifferenziert (Wöllmann 2007; An
nandale und Hammarström 2010; Schofield 2012). 

In Bezug auf Heteronormativität in der Medizin interessiert mich insbesonde
re die Verbindung von Wissen und Macht. Nach Foucault (1978b; vgl. auch Schroer 
und Wilde 2016) konzipiere ich medizinisches Wissen als Normalisierungstechno
logie, das den Unterschied zwischen Normalität und Abweichung kennzeichnet und 
einer Disziplinierung zugänglich macht. Mithilfe von Miranda Frickers (2010) Theo

retisierung von epistemischer Ungerechtigkeit habe ich in Kapitel 3.4 herausgear
beitet, inwiefern Marginalisierung auch epistemische Marginalisierung bedeutet. 
Dazu gehört, nicht als wissende Person anerkannt zu werden oder Teil einer Grup
pe zu sein, über die kaum Wissen existiert, das als objektiv und relevant anerkannt 
ist. Während epistemische Gewalt Patient*innen als solche grundsätzlich trifft, sind 
queere Patient*innen in besonderem Maße davon betroffen. Mit meiner Untersu
chung ärztlicher Expertise verbinde ich außerdem eine kritische Hinterfragung der 
Medizin als objektiver und neutraler Wissenschaft, informiert durch Ludwik Flecks 
(1980 [1935]) Theoretisierung von Denkstilen und Denkkollektiven. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Forschungsstand Heteronormativität in der Medizin 101 

In meiner empirischen Untersuchung ist daher die Frage zentral, welches Wis
sen in der Medizin sowohl über sexuelle, romantische und geschlechtliche Vielfalt, 
als auch über Heteronormativität existiert. Mit Fleck gefragt: Inwiefern ist der me
dizinische Denkstil, also die Vorannahmen und Voraussetzungen medizinischen 
Denkens, von Heteronormativität geprägt? Inwiefern betrifft dies auch die soziale 
Konstruktion neuen medizinischen Wissens? Inwiefern wird Heteronormativität 
durch die Einführung in das Denkkollektiv, also das Medizinstudium, weiterge
geben? Inwiefern prägt ein heteronormativer Denkstil die Behandlungspraxis von 
Ärzt*innen? Ich betrachte also sowohl die medizinische Wissensproduktion, als 
auch die Vermittlung und Weitergabe medizinischen Wissens in der Lehre und die 
Anwendung medizinischen Wissens in der Behandlungspraxis. 

Inwiefern finden sich Persistenz und Wandel von Heteronormativität in der Medizin?   

Wie ich in Kapitel 2.7 ausgeführt habe, ist Heteronormativität kein starres Normen
gefüge, sondern verändert sich stetig, wobei sich einige Aspekte modernisieren 
und ändern, während andere persistieren. Daher frage ich, ob sich in der Medizin 
eine postheteronormative Wende bzw. eine Flexibilisierung eines dynamischen 
Normengefüges findet (Engel 2002; Hark und Laufenberg 2013; Maihofer 2014; Nay 
2017; Woltersdorff 2019)? Werden also bspw. Heterosexualität, Zweigeschlechtlich
keit und Cisnormativität nicht (mehr) als Norm gesetzt? Werden queere Personen 
medikalisiert, geothert, unsichtbar gemacht oder problematisiert? 

Wie wirkt sich Heteronormativität in der Medizin auf die Gesundheit queerer Menschen aus?   

Wie ich in Kapitel 3.6 dargestellt habe, haben queere Menschen einen deutlich 
schlechteren gesundheitlichen Zustand und eine deutlich schlechtere und von 
Stereotypen geprägte gesundheitliche Versorgung als cis-, endogeschlechtliche 
und heterosexuelle Personen. Viele queere Menschen nehmen kaum oder keine 
medizinische Versorgung in Anspruch, auch nicht in Notfällen, was schwerwie
gende gesundheitliche Auswirkungen haben kann (Bauer et al. 2014; Hirsch et al. 
2016; Europäische Union 2017a; Skidmore et al. 2019; Zeeman et al. 2019; Pöge et 
al. 2020a; Spahn und Ellenberger 2020; Augst und Spahn 2023). In Kapitel 3.1 zu 
Medizinsoziologie habe ich herausgestellt, dass Krankheiten und gesundheitliche 
Probleme soziale Ursachen haben bzw. von sozialen Faktoren wie Marginalisierung 
mitverursacht werden. Auf der Basis meiner empirischen Untersuchung werde ich 
im Fazit dieser Arbeit auf die Frage danach zurückkommen, ob und wie sich Hete
ronormativität, insbesondere innerhalb der Medizin, auf die Gesundheit queerer 
Menschen auswirkt (vgl. Augst und Spahn 2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839403969-004 - am 13.02.2026, 11:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

