
Feministische Philosophie im  
post-feministischen Kontext 

HERTA NAGL-DOCEKAL 
 
 
 
1. BEFINDEN WIR UNS IN EINER  

POST-FEMINISTISCHEN ÄRA? 
 
Der Begriff „Feminismus“ ist gegenwärtig in vielfältiger Weise negativ konno-
tiert. Vier Beispiele sollen dies illustrieren. 
 
Erstens. Eine Interview-Serie mit jungen Frauen in Großbritannien und Deutsch-
land ließ jüngst eine ablehnende Haltung gegenüber dem gesamten Thema „Fe-
minismus“ hervortreten – „feminism is overwhelmingly unpopular, indeed 
‚almost hated‘“, lautet das Ergebnis dieser Studie.1 Vor allem zwei Bedenken 
waren maßgeblich: Zum einen wurde „Feminismus“ mit einer Art von kämpferi-
schem öffentlichem Auftreten assoziiert, das – so der Einwand – im jetzigen 
Kontext kontraproduktiv wäre; zum anderen wurde die Einschätzung artikuliert, 
die Konzeption „Feminismus“ generiere einen Identitätsdruck, der dem heutigen 
Bedürfnis von Frauen nach einer freien Entfaltung ihrer individuellen Besonder-
heit entgegenstehe. Demnach ist an die Stelle feministischer Ansprüche ein „ag-
gressive individualism“ getreten2. Das Thema „post-feministisch“ hat hier also 
eine identitätstheoretische Bedeutung, die durch das Bild der starken Frau, die 
ihr Leben ganz selbst in die Hand genommen hat, definiert ist. – Dieselben in 
diesen Interviews befragten Frauen berichteten freilich auch von Diskriminie-
rung aufgrund des Geschlechts, insbesondere in der Berufswelt, und diese Erfah-
rungen entsprechen den generellen empirischen Befunden, etwa hinsichtlich der 
                                                             
1 Vgl. Scharff 2011. Scharff zitiert hier McRobbie 2009. 
2 McRobbie 2009: 5. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

nach wie vor beträchtlichen Einkommensunterschiede oder der „gläsernen De-
cke“ in den Sphären von Beruf und Politik. Damit zeigt sich eine – freilich im-
plizit bleibende – Spannung: Es liegt ja auf der Hand, dass eine nachhaltige Be-
kämpfung asymmetrischer Strukturen nicht von isolierten Individuen, sondern 
nur in kooperativen Anstrengungen geleistet werden kann – durch eine Politik, 
die auf Geschlechtergerechtigkeit abzielt. 
 
Zweitens. Der Begriff „post-feministisch“ hat auch eine diskursimmanente Be-
deutung, die mit der Generationenfolge im akademischen Raum zu tun hat: Jün-
gere Forscherinnen und Forscher suchen mitunter den innovativen Aspekt ihrer 
Arbeiten durch eine neue Selbstbezeichnung zu unterstreichen. Rückblickend 
werden verschiedene Phasen – „waves“ – unterschieden, wobei die Bezeichnung 
„feministisch“ oft auf die Theoriebildung der 1960er und 1970er Jahre bezie-
hungsweise auf egalitäre Konzeptionen eingeschränkt wird. Der Gestus der 
Distanznahme ist gewiss insofern nachvollziehbar, als sich die frühen Artikulati-
onen feministischer Einsprüche und Zielsetzungen heute in der Tat in vieler Hin-
sicht als antiquiert darstellen. Um nur einige Aspekte zu nennen: Die ursprüngli-
chen patriarchatskritischen Kategorien erwiesen sich als zu simplifizierend; 
infolge der Konzentration auf Geschlechterasymmetrien in der weißen Mittel-
schicht kam die Überlappung mit verschiedenen anderen Strukturen von Diskri-
minierung – etwa aufgrund der ethnischen oder religiösen Zugehörigkeit, der 
Hautfarbe oder eben der Zugehörigkeit zu einer ökonomisch und bildungsmäßig 
unterprivilegierten gesellschaftlichen Gruppierung – nicht in den Blick; und auf-
grund der Fokussierung von heterosexuellen Geschlechterrelationen blieben an-
dere Formen von sexueller Orientierung zunächst weitgehend unthematisiert. 
Die Auseinandersetzung mit diesen Defiziten führte bekanntlich dazu, dass die 
als „feministisch“ titulierten Studien zunehmend durch komplexere beziehungs-
weise neue Forschungsprogramme – wie die Genderstudies und die rezenteren 
Queer und Transgender Studies – ersetzt wurden. Dennoch hat der Begriff 
„post-feministisch“ hier nicht die Bedeutung einer glatten Abkehr. Die Silbe 
„post“ bezeichnet vielmehr – ähnlich wie im Begriff „Post-Moderne“ – eine Be-
zugnahme von der Art, dass die Distanzierung im Kontext einer Anknüpfung er-
folgt. Dem entspricht, was ein Blick auf die gegenwärtigen Bedingungen klar 
zeigt: dass die Forderung einer konsequenten Umsetzung des Prinzips „Gleich-
heit“ keineswegs toto genere in die Vergangenheit entlassen werden kann. Auch 
diejenigen, die ihr Leben in der Terminologie der Queer und Transgender Stu-
dies am besten beschrieben sehen, teilen ja zum Beispiel den Anspruch, „glei-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 233 

chen Lohn für gleiche Arbeit“ zu erhalten und in die öffentliche Meinungsbil-
dung und Entscheidungsfindung gleichberechtigt eingebunden zu sein.3 

 
Drittens. Eine auffällige Zurückhaltung hinsichtlich des Begriffs „feministisch“ 
zeigt sich selbst bei jenen Frauen, die den „langen Marsch durch die Institutio-
nen“ angetreten haben und sich zum Beispiel in Gewerkschaften, politischen 
Parteien und Entscheidungsgremien, in Bildungsinstitutionen oder kirchlichen 
Einrichtungen für Geschlechtergerechtigkeit einsetzen. Paradoxerweise beginnt 
die Artikulation entsprechender Forderungen oft mit den Worten „Ich bin ja kei-
ne Feministin, aber …“. Dahinter steht offenbar die Erfahrung, dass dieser Be-
griff in der öffentlichen Meinung weithin so perhorresziert ist, dass seine Ver-
wendung die Chancen auf Erfolg gleich zunichtemachen würde.  

 
Viertens. Den harten Kern der Ablehnung bilden jene politisch einflussreichen 
und die öffentliche Meinung weithin bestimmenden Kreise, die – indem sie pro-
pagieren, dass die Zeit des Feminismus endgültig vorüber sei – auf eine Rück-
kehr zu traditionellen geschlechterhierarchischen Lebensmustern abzielen. Der 
auf diese Weise erzeugte Druck dürfte auch ausschlaggebend sein für Elemente 
der in den Punkten erstens und drittens beschriebenen Haltungen. 
 
Im Kontrast zu diesen Vorbehalten ist die gegenwärtige Lage aber auch dadurch 
gekennzeichnet, dass sie in gewisser Hinsicht bereits einen feministischen Zu-
schnitt aufweist. Es kommt hier darauf an, wie der Begriff „Feminismus“ ver-
standen wird. Blickt man zurück auf die Frauenbewegung, die sich im Anschluss 
an die Studentenproteste der ausgehenden 1960er Jahre entwickelt hat, so wird – 
bei aller Diversität der Ansprüche – ein geteiltes zentrales Interesse deutlich, das 
auch den Schlüsselbegriff definiert: Der Terminus „Feminismus“ ist demnach 
ein Allgemeinbegriff, der sich auf alle Bestrebungen zur Überwindung der Dis-
kriminierung beziehungsweise Unterdrückung von Frauen bezieht. Verwendet 
man den Begriff in diesem Sinne, so ist nicht zu bestreiten, dass im Laufe der 
letzten Jahrzehnte eine Reihe von feministischen Forderungen umgesetzt wur-
den, zumindest in „westlich“ orientierten Industrieländern. Dies gilt zunächst für 
die Sphäre der Gesetzgebung: Klare Verbesserungen sind sowohl hinsichtlich 
der formalrechtlichen Gleichstellung der Geschlechter zu verzeichnen (im Be-
reich der staatsbürgerlichen Rechte ebenso wie im Arbeits- und Privatrecht, zum 
Beispiel in den die Ehescheidung betreffenden Regelungen), als auch hinsicht-
lich gezielter sozialstaatlicher Maßnahmen und Förderprogramme. Doch auch 
die sozialen Praktiken haben sich verändert, insofern in den alltäglichen Ge-
                                                             
3 Zu dieser Debatte siehe Ruffolo 2009. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

schlechterrelationen in Privatsphäre und Berufswelt ein allmählicher Mentali-
tätswandel in Richtung reziproker Gleichachtung eingesetzt hat.4 Und ebenso hat 
das Engagement für eine Beendigung von Diskriminierung aufgrund der sexuel-
len Orientierung, das zentrale Argumente feministischer Kritik teilt, erste Erfol-
ge erbracht, etwa in Regelungen für eine eingetragene Partnerschaft gleichge-
schlechtlicher Personen. 

Zugleich ist offenkundig, dass in praktisch allen Lebensbereichen noch viel 
verändert werden muss, um geschlechtergerechte Bedingungen zu etablieren. 
Sich für solche Veränderungen einzusetzen, ist nicht allein Aufgabe der von 
Diskriminierung Betroffenen; was im Blick auf den Rassismus aufgezeigt wur-
de, gilt auch hier: All diejenigen, die beanspruchen, dass ihnen Gerechtigkeit – 
ebenso wie Demokratie – ein Anliegen ist, können sich der Forderung nach Be-
seitigung jeder Form von Diskriminierung und Unterdrückung nicht entziehen, 
ohne in ihrem Anspruch unglaubwürdig zu werden. Damit tritt eine merkwürdi-
ge Spannung hervor: Während zum einen das Ziel der Gleichstellung von Frauen 
im Kontext des liberalen Verfassungsstaates nicht abweisbar ist, erregt zum an-
deren der Begriff „feministisch“, der geprägt wurde, um dieser Zielsetzung Pro-
fil zu verleihen, die beschriebene verbreitete Abwehrhaltung. Solange diese in-
konsistente Lage besteht, wird es nötig sein, dass Frauen einzeln und gemeinsam 
die Initiative ergreifen, um im öffentlichen Diskurs die Asymmetrien in den 
herrschenden Geschlechterrelationen zum Thema zu machen. 

Die Bedenken gegen derartige kooperative Anstrengungen, die im Punkt ers-
tens thematisiert wurden, verlieren ihre Triftigkeit, sobald Folgendes bedacht 
wird: Versteht man den Ausdruck „Feminismus“ als Allgemeinbegriff, dann 
zeigt sich, dass er nicht eo ipso identitätspolitisch aufgeladen ist. Seine Pointe 
liegt nicht in der Annahme oder Forderung einer geteilten ‚weiblichen‘ Identität, 
sondern ist formaler Art, insofern es um die Überwindung der unterprivilegierten 
Positionierung von Frauen geht. Gewiss, das monierte Phänomen eines Identi-
tätsdrucks tritt immer wieder auf – Protestbewegungen tendieren häufig zu ver-
engten Inklusionsansprüchen. (Im Blick auf das gay and lesbian movement hat 
Anthony Appiah dies präzise dargestellt.5) Doch wird bei näherer Betrachtung 
klar, dass es, um sich einem derartigen Druck zu entziehen, nicht erforderlich ist, 
auf ein gemeinsames politisches Engagement zu verzichten. Im Gegenteil: Die 
angestrebte freie individuelle Entfaltung kann nur durch kooperative Anstren-
gungen ermöglicht werden, die darauf abzielen, dass ihr nicht länger Grenzen 
durch tradierte Geschlechterklischees gesetzt werden. Indessen stellt sich aus der 
Perspektive einer sozio-ökonomischen Gegenwartsdiagnose die Lage so dar, 
                                                             
4 Für rezente empirische Ergebnisse dazu siehe Honneth 2011: 277-316. 
5 Vgl. Appiah 1994. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 235 

dass die individualistische Rhetorik mit der neo-liberalen Denkweise – und dem 
dadurch beförderten Konkurrenzdruck – übereinstimmt. Bezeichnenderweise 
wird der in Punkt viertens dargestellte harte Kern der These von der „post-
feministischen Ära“ gerade im Kontext neoliberaler ökonomischer Konzeptionen 
gerne vertreten. „(Young) women ‚are currently being disempowered through 
the very discourses of empowerment they are being offered as substitutes for 
feminism‘.“6 Dieses Problem zeichnet sich auch dort ab, wo das Prinzip 
„diversity“ forciert wird. Rezente Analysen zeigen auf, wie das Thema der 
„Intersektionalität“ heute oft seiner kritischen Pointe beraubt wird. Während es 
primär darum geht, dass die Überlappung der Diskriminierung aufgrund des Ge-
schlechts mit anderen Formen der Benachteiligung – zum Beispiel aufgrund der 
ethnischen oder religiösen Zugehörigkeit oder der Hautfarbe – eine verschärfte 
Unterprivilegierung mit sich bringt, richten aktuelle Diversity-Programme im 
Kontext der Berufswelt das Augenmerk auf die individuelle Verschiedenheit und 
blenden damit die strukturellen Asymmetrien aus.7 

Ein anderes unter dem Punkt erstens moniertes Problem ist gewiss einleuch-
tend: Es liegt auf der Hand, dass die konkreten Formen politischer Aktion zu je-
der Zeit (und je nach regionalen Gegebenheiten) neu konzipiert werden müssen, 
um aussichtsreich zu sein. Auch die Kategorien, mittels derer die vorhandenen 
Asymmetrien dargestellt werden, sind jeweils neu zu bedenken. Dabei dürfen die 
Auswirkungen der sprachlichen Ebene nicht unterschätzt werden – es geht nicht 
bloß um Worte. So kann es wohl – unter dem Eindruck der im Punkt viertens 
dargestellten Ablehnung – mitunter strategisch klug sein, auf die Bezeichnung 
„feministisch“ zu verzichten, um die Chance der Umsetzung einschlägiger For-
derungen nicht zu beeinträchtigen; wird jedoch eine terminologische Ausweich-
bewegung dauerhaft vollzogen, so besteht die Gefahr, dass das Anliegen als sol-
ches Trennschärfe einbüßt. Dementsprechend hat der Umstand, dass heute 
vorzugsweise der Begriff „Gender“ verwendet wird, Bedenken wachgerufen. 
Auch wenn auf der Hand liegt – so wurde moniert –, dass eine Auseinanderset-
zung mit Geschlechterverhältnissen nicht darauf verzichten kann, auf alle invol-
vierten Seiten einzugehen, stellt sich doch die Frage, ob zum Beispiel manche 
Konzeptionen des Gender-Mainstreaming tendenziell eher eine geschlechtsneut-
rale Perspektive befördern, anstatt Benachteiligung und Unterdrückung unmit-
telbar zu fokussieren.8 Holzleithner betont daher, „dass Gender Mainstreaming 

                                                             
6 Scharff 2011: 124. Scharff zitiert hier McRobbie 2009: 49. 
7 Vgl. Squires 2007. 
8 Vgl. das Kapitel „Gender Mainstreaming“ in Holzleithner 2002: 85-101 sowie Stieg-

ler 2010: 933-938.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

Frauenpolitik nicht ersetzen, sondern ergänzen soll“9. Jedenfalls dürfte klar sein, 
dass laufend begrifflicher Klärungsbedarf besteht. 

 
 

2. WAS KANN EINE PHILOSOPHISCHE  
ZUGANGSWEISE LEISTEN? 

 
Im Blick auf die eben skizzierte Lage kann Philosophie auf zweifache Weise Re-
levanz gewinnen: Zum einen, insofern ihre sprachkritische Methodik darauf ab-
zielt, den semantischen Gehalt von Begriffen – sowohl aus dem wissenschaftli-
chen als auch dem alltagssprachlichen Kontext – herauszuarbeiten und dabei 
fragwürdige Vorstellungen, die oft auch handlungsanleitend sind, aufzuzeigen; 
zum anderen, indem es zu ihren genuinen Anliegen gehört, den defizitären Vor-
stellungen eine unverkürzte Konzeption von Humanität entgegenzusetzen. Die 
Theorien, die unter dem Titel „feministische Philosophie“ seit den frühen 1970er 
Jahren entwickelt wurden, sind von dieser doppelten Perspektive geprägt. Worin 
ihre zentrale Pointe liegt, erläuterte ich in meinem ersten dieser Thematik ge-
widmeten Buch – dem 1990 edierten internationalen Sammelband Feministische 
Philosophie10 – so: Es handelt sich um eine philosophische Forschung, die im In-
teresse an der Überwindung der Benachteiligung von Frauen – welche alle Le-
bensbereiche kennzeichnet – ihre Leitfrage hat. In sieben Punkten legte ich da-
mals unter anderem dar, dass feministische Philosophie nicht als eine zusätzliche 
Teildisziplin zu betrachten ist – neben der Erkenntnistheorie, Ethik, und so wei-
ter –, da es darauf ankommt, alle Bereiche des Faches mit den Problemen der 
Geschlechterasymmetrie zu konfrontieren. Dabei nahm ich auch auf die philoso-
phiegeschichtliche Forschung Bezug: Zahlreiche Studien zu einzelnen Autoren 
hatten bereits offengelegt, dass die Rezeption von Gedankengebäuden aus der 
ferneren wie auch jüngsten Vergangenheit einer Neudimensionierung bedarf. 
Hervorgehoben habe ich damals ferner, dass die Ergebnisse feministischer For-
schung nicht den Charakter einer einheitlichen philosophischen Position haben, 
da das leitende Interesse in sehr unterschiedlichen, in vieler Hinsicht inkompa-
tiblen Theorien umgesetzt wurde. In diesem Sinne lässt sich sagen, dass der 

                                                             
9 Holzleithner 2002: 87. 
10 Vgl. Nagl-Docekal 1990: 7-40 (der Band Feministische Philosophie enthält u.a. Bei-

träge von Seyla Benhabib, Agnes Heller, Cornelia Klinger, Sarah Kofmann, Elisabeth 
List und Brigitte Weisshaupt); wieder abgedruckt in: Peña Aguado/Schmitz 2010: 
112-183.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 237 

Ausdruck „feministische Philosophie“ von Anfang an als ein umbrella term fun-
gierte.  

Ein ernsthafter philosophischer Anspruch kann freilich nur erhoben werden, 
wenn die unterschiedlichen Ansätze nicht jeweils zu einer Art ‚Orthodoxie‘ fest-
geschrieben werden. Dass eine diesbezügliche Gefahr besteht, ist offenkundig – 
immer wieder wird versucht, bestimmte Theorien außer Streit zu stellen. Der 
Grund dafür liegt oft in einer existenziellen Identifikation mit dem Lebenshin-
tergrund, der in jenen Theorien zum Ausdruck kommt. Solch eine biografisch 
geprägte Zugangsweise gilt es ernst zu nehmen; doch gerade aus diesem Blick-
winkel erweist es sich als wichtig zu unterscheiden zwischen dem existenziell re-
levanten Anliegen einerseits und der Frage, ob es theoretisch angemessen umge-
setzt wird, andererseits.11 Generell ist festzuhalten: Wo eine kritische Neu-
Besichtigung unterbunden werden soll, ist der Boden philosophischen Denkens 
verlassen und durch Ideologiebildung ersetzt. Ein Weiter-Denken erweist sich 
als unerlässlich, da in zweifacher Hinsicht auf laufende Veränderungen Bezug 
genommen werden muss: Zum einen auf die je neuen gesellschaftlichen Konstel-
lationen, die es kritisch zu analysieren gilt – dazu gehören heute vor allem die 
durch Globalisierungsprozesse und Migration12 hervorgerufenen Verhältnisse –, 
zum anderen auf die philosophieimmanenten Innovationen. Soll das Anliegen 
der Überwindung von Diskriminierung argumentativ einsichtig gemacht werden, 
ist die Berücksichtigung des jeweils aktuellen Differenzierungsniveaus des phi-
losophischen Fachdiskurses erforderlich; andernfalls würde ein theoretisches 
pink collar ghetto13 entstehen. Doch geht es nicht allein um die Rezeption rezen-
ter Theorien, sondern darum, dass erst auf dieser Basis die eigentliche Zielset-
zung verfolgt werden kann: die feministische Frageperspektive zu einem selbst-
verständlichen Element des philosophischen Mainstreams werden zu lassen.14 

Von hier aus lässt sich der Titel dieser Ausführungen als Fragestellung tran-
skribieren: Welchen Beitrag kann philosophische Forschung leisten, wenn es da-
rum geht, die Zielsetzung der Geschlechtergerechtigkeit im heutigen Kontext vo-
ranzubringen? Welche Themen rücken damit in den Vordergrund? Dass 
Geschlechtergerechtigkeit den Fokus bildet, heißt nicht, dass die damit gestellten 
Probleme alle in den Bereich der Rechtsphilosophie fallen. Daher soll nun an-

                                                             
11 Dass zum Beispiel manche Thesen Judith Butlers eine derartige Außerstreitstellung 

erfahren, wird im Folgenden zu thematisieren sein. 
12 Die Vielfalt der damit verknüpften Probleme thematisiert der Band Kahlert/ 

Ernst 2010. 
13 Diesen Ausdruck verwendet Baber 1994: 419. 
14 Vgl. Superson 2011. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

hand einiger Themen erläutert werden, inwiefern verschiedene philosophische 
Teildisziplinen Relevanz gewinnen. 

 
2.1 Rückkehr des Naturalismus? (Philosophische Anthropologie) 
 
Der Schlüsselbegriff „Geschlecht“ kann, obwohl er seit den Anfängen feministi-
scher Theoriebildung erörtert wird, nicht als geklärt betrachtet werden; er löst 
nach wie vor Kontroversen aus. Um kurz zu rekapitulieren: Den Fokus der Un-
tersuchung bildete zunächst – ausgehend von sprachwissenschaftlichen For-
schungen – die Zweideutigkeit der alltagssprachlichen Ausdrücke: Während die 
Worte „männlich“/„weiblich“ zum einen auf die leiblichen Differenzen Bezug 
nehmen, bezeichnen sie zum anderen symbolische beziehungsweise soziale 
Konstruktionen, wie zum Beispiel dichotome Rollenvorstellungen, die auf den 
biologischen Unterschied projiziert werden. (Zur Illustration dieser semantischen 
Sachlage lässt sich der Ausdruck „Damenschuh“ heranziehen: Dieser nimmt 
nicht auf eine anatomische Besonderheit der Füße von Frauen Bezug, sondern 
auf ein kulturelles Ideal.) Das Begriffspaar „Sex/Gender“ wurde herangezogen, 
um die Unterscheidung zwischen dem „biologischen Geschlecht“ und dem „so-
zialen Geschlecht“ terminologisch zu fassen.15 Der Begriff „Gender“ bringt zu-
dem die Historizität von Differenzvorstellungen in Sicht: In den verschiedenen 
Epochen der Geschichte beziehungsweise im Kontext der unterschiedlichen Kul-
turen wurden der leiblichen Geschlechterdifferenz jeweils andere idealtypische 
Konstruktionen zugeordnet. Aufgezeigt wurde ferner, welche Auswirkungen die 
normative Funktion von Geschlechterbildern hat: Da Kinder von klein auf dazu 
angehalten werden, sich wie ein ‚richtiger Bub‘ beziehungsweise ein ‚richtiges 
Mädchen‘ zu verhalten, werden die sozialen Konstruktionen buchstäblich einver-
leibt – unser geschlechtstypisches Körpergebaren in Haltung, Mimik und Gestik 
ist auf diesen normativen Hintergrund zu beziehen.16 Das bedeutet: Der mensch-
liche Körper ist von der frühkindlichen Sozialisation an kulturell gedeutete und 
gestaltete Leiblichkeit. Diese Ausdifferenzierung legte das entscheidende Fun-
dament für die kritische Analyse von herkömmlichen hierarchischen Geschlech-
terordnungen. Es konnte nun aufgezeigt werden, dass die jeweils leitenden Rol-
lenbilder nicht einfach auf die biologische Differenz als solche zurückgehen, 
sondern auf Deutungen derselben aus dem Blickwinkel von historischen sozio-
ökonomischen Kontexten. So wurde nachgewiesen, dass der in Europa traditio-
nelle „sentimentale Weiblichkeitsentwurf“ im Zuge der Herausbildung des euro-
                                                             
15 Siehe Klinger 2011: 202-205 sowie Nicholson 1998: 289. 
16 Diese Vorgänge wurden bereits von Simone de Beauvoir eingehend dargestellt. Dazu 

siehe Landweer/Newmark 2010. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 239 

päischen (Groß-)Bürgertums ab der Mitte des 18. Jahrhunderts entstanden ist. 
Diese Genese ließ sich auch mittels der philosophischen Werke dieser Epoche 
rekonstruieren.17 

Das kritische Potenzial der Unterscheidung „Sex/Gender“ ist nach wie vor 
unverzichtbar, da sowohl die Annahme, die tradierten Geschlechterrollen seien 
in der biologischen Differenz von Mann und Frau verankert, als auch das Insis-
tieren auf entsprechenden gesellschaftlichen Normen auch heute noch verbreitet 
sind, insbesondere in politisch konservativen oder auch kirchlichen Kreisen. Aus 
spezifisch philosophischer Perspektive kommt es hier darauf an, das Problem des 
naturalistischen Fehlschlusses zu durchdenken und für die klischeekritische Ar-
gumentation präsent zu halten. Es ist geltend zu machen, dass Normen grund-
sätzlich nicht unter Verweis auf natürliche Gegebenheiten begründet werden 
können. Zieht man als Beispiel die gängige Verknüpfung kurativer Aufgaben mit 
dem weiblichem Geschlecht heran, so ist folgende Alternative zu bedenken: 
Entweder es handelt sich in der Tat um ein von Natur aus festgelegtes weibliches 
Verhaltensschema, dann ist eine Formulierung von Normen überflüssig; ins-
tinktgeleitete Vorgänge bedürfen keiner normativen Regelung. Oder es geht um 
die Frage, wie die gesellschaftlich notwendige Betreuungsarbeit organisiert wer-
den soll, dann stehen Normen zur Debatte, deren Rechtfertigung einen Rückgriff 
auf Prinzipien der Moral und der Gerechtigkeit erfordert. 

Im Rahmen des rezenten Gender-Diskurses wurde freilich gegen die Unter-
scheidung „Sex/Gender“ von zwei Seiten her Einspruch erhoben. Dabei zeichnet 
sich aber die Tendenz ab, jeweils eine der beiden Seiten zu verabsolutieren und 
so in einen Reduktionismus zu geraten. Zum einen wird von konstruktivistischen 
Prämissen her argumentiert: Dass unser Körpergebaren einen normativen Hin-
tergrund hat, wird dahingehend gedeutet, dass das biologische Geschlecht insge-
samt ein ‚Effekt‘ kultureller Konstruktion ist, das heißt dass es eine ‚Materiali-
sierung‘ gesellschaftlicher Normen darstellt. Die Arbeiten von Judith Butler 
werden vielfach in diesem Sinn rezipiert. Dagegen ist jedoch geltend zu machen, 
dass die These, wonach selbst unsere organischen Differenzen gesellschaftlich 
bedingt seien, die menschliche Generativität nicht adäquat zu erfassen erlaubt18 
und dass ein argumentativer Zirkel vorliegt: Die dichotomen Verhaltensnormen, 
die als Ursprung der ‚Materialisierung‘ dargestellt werden, setzen immer schon 
eine geschlechtlich differenzierte Leiblichkeit voraus.19 Für die Beurteilung der 
konstruktivistischen Position ist freilich auch deren Motivation relevant: Aus-
schlaggebend ist die Auseinandersetzung mit Diskriminierung aufgrund der se-
                                                             
17 Vgl. dazu u.a. Doyé/Heinz/Kuster 2002. 
18 Vgl. Landweer 1994. 
19 Näheres dazu: Nagl-Docekal 2001: 46-68. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

xuellen Orientierung. Die Annahme von biologischen Geschlechtsunterschieden 
zieht unvermeidlich, so wird argumentiert, eine durch ‚Zwangsheterosexualität‘ 
geprägte (Erziehungs-)Praxis nach sich. Doch indem hier das Voraussetzen leib-
licher Differenzen als notwendig junktimiert mit Verhaltensnormen betrachtet 
wird, verfängt sich diese emanzipatorische Argumentation ihrerseits im Problem 
des naturalistischen Fehlschlusses. Um der Diskriminierung von nicht-heterose-
xueller Orientierung entgegen zu treten, ist vielmehr darauf zu insistieren, dass 
Normen sich nicht aus biologischen Gegebenheiten rechtfertigen lassen. Obwohl 
das Plausibilitätsdefizit dieser These rasch offengelegt wurde, findet sie bis heute 
breite Zustimmung, wobei oft das oben beschriebene Phänomen eines ‚Orthodo-
xie‘-Anspruchs zu beobachten ist.  

In umgekehrter Richtung argumentieren die Versuche, an die aktuelle neu-
rowissenschaftliche Forschung gender-theoretisch anzuknüpfen. Auch hier er-
folgt häufig eine pauschale Zurückweisung der Unterscheidung von Natur und 
Kultur20, und das bedeutet in diesem Fall, dass sich eine naturalistische Unterbe-
stimmung des Menschen abzeichnet21. Eine der Fragen, die dadurch hervorgeru-
fen werden, lautet: Wie soll von dieser Basis aus die Dimension des Politischen 
im Allgemeinen und eines Engagements für Geschlechtergerechtigkeit im Be-
sonderen konsistent erfasst werden? Es gilt also im Binnendiskurs feministi-
scher Theorie die leiblich-symbolische Komplexität von „Geschlecht“ in Sicht 
zu behalten.22  
 
2.2 Partizipatorische Parität (Rechtsphilosophie und  

politische Theorie) 
 
Stellt man sich die Frage, in welcher philosophischen Teildisziplin das zunächst 
von feministisch motivierten Forscherinnen eingeforderte Prinzip der Berück-
sichtigung von Geschlechterasymmetrien die nachhaltigste Wirkung auf den 
Mainstream erzielt hat, so wird die Antwort zweifellos lauten: in der Rechtsphi-
losophie. (An der letzten Position der Skala wären wohl die spezifischen Lektü-
ren ‚klassischer‘ Werke der Philosophiegeschichte zu platzieren. Man kann nur 
mit Befremden notieren, dass hier noch immer eine weitgehende Diskursspal-

                                                             
20 Vgl. Barad 2012. Diese heutige Debatte kann auch als Weiterführung der Theorie 

Donna Haraways gelesen werden. Vgl. Haraway 1995. 
21 Vgl. Hall 2012. 
22 Hinsichtlich der geschlechterpolitischen Implikationen der rezenten Debatte zu den 

Biowissenschaften siehe Lettow 2011. Für eine kritische Sichtung der Neuroökono-
mie siehe Ulshöfer 2008. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 241 

tung existiert: Zum einen unterbleibt im Mainstream der Interpretationsarbeit 
häufig eine kritische Analyse, wo es um Ausführungen der ‚Klassiker‘ über Ge-
schlechterrelationen geht; zum anderen sind im Laufe der letzten Jahrzehnte zu-
nehmend subtile feministische Deutungen ‚klassischer‘ Texte vorgelegt worden, 
denen die ernsthafte Berücksichtigung, die sie verdienen würden, vielfach ver-
sagt bleibt.23) Nun zur Rechtsphilosophie: Insofern die Prinzipien „Freiheit“ und 
„Gleichheit“ im Zentrum der Theorie des liberalen Verfassungsstaates stehen, 
konnten die von Seiten der feminist legal theory in Gesetzestexten wie auch in 
der Rechtsanwendung nachgewiesenen vielfältigen Geschlechterasymmetrien 
auf die Dauer nicht unbeachtet bleiben.24 Die Aufnahme dieser Analyseperspek-
tive in den rechtstheoretischen Mainstream fand inzwischen ihren Niederschlag 
in den erwähnten Verbesserungen der Gesetzeslage in zahlreichen Staaten. Doch 
kann dieser Prozess nirgendwo als abgeschlossen gelten; vielmehr bringt die fe-
ministisch motivierte Rechtstheorie laufend offene Probleme in Sicht, die nach 
einer ausgewogenen rechtlichen Lösung verlangen. Dies entspricht einer Kern-
these aller emanzipatorischen Bewegungen: dass aus der Perspektive der Betrof-
fenheit soziale Asymmetrien in der Regel scharfsichtiger in Sicht gebracht werden.  

Ein Rückblick macht unmittelbar deutlich, wie sehr diese kritische Arbeit die 
öffentliche Wahrnehmung von Benachteiligung vorangetrieben hat. In der ersten 
Phase (in den 1970er und 1980er Jahren) war es vordringlich aufzudecken, dass 
die Entscheidungen staatlicher Institutionen – sowohl im legislativen als auch im 
exekutiven Bereich – vielfach eine Benachteiligung von Frauen nach sich zogen, 
auch wenn dies nicht explizit intendiert war. Um nur ein Beispiel anzuführen: 
Arbeitsrechtliche Regelungen, die mit der Begründung festgelegt wurden, dem 
‚Schutz der Frau‘ zu dienen, wie etwa das in vielen Industrieländern in der Zeit 
nach dem ersten Weltkrieg eingeführte Nachtarbeitsverbot für Frauen, erwiesen 
sich bei näherer Betrachtung als fragwürdig, da sie sich auf eine Klischeevorstel-
lung vom weiblichen Lebenszusammenhang stützten. Unberücksichtigt blieb 
damit die große Diversität der Interessen, Begabungen und Bedürfnisse von 
Frauen. Zudem hatte die paternalistische Geste des ‚Schutzes‘ zur Folge, dass 
Frauen die Chance genommen wurde, ihr Einkommen durch Nacht-Zulagen zu 
verbessern. Auf der Basis dieser kritischen Analysen wurden in vielen Ländern 
im Laufe der letzten Jahrzehnte gesetzliche Veränderungen im Sinne der Prinzi-
pien „Gleichbehandlung“ und „Chancengleichheit“ vorgenommen. 

In diesem Zusammenhang erfolgte eine Ausdifferenzierung des Begriffs 
„Gleichheit“. Vielfach wurde der Verdacht geäußert – und nicht selten hört man 
                                                             
23 Wie viel aus feministischem Blickwinkel in den ‚Klassikern‘ der politischen Philoso-

phie neu zu entdecken ist, zeigt u.a. der Band Heinz/Doyé 2012. 
24 Siehe z.B. Habermas1992: 379-382, 506-515. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

ihn noch heute –, die Forderung nach Gleichstellung hätte ihre Pointe letztlich 
darin, dass Frauen den Männern gleich, das heißt maskulin, werden wollten. 
Demgegenüber musste klargestellt werden, dass es zwischen einem inhaltlichen 
und einem formalen Verständnis dieses Begriffs zu unterscheiden gilt, wobei auf 
die beiden Ausdrücke für „Gleichheit“ in der englischen Sprache verwiesen wer-
den konnte: sameness und equality. Im rechtsphilosophischen Kontext kommt es 
auf die formale Bedeutung an; der moderne Staat hat zur Leitidee, dass die Ein-
zelnen seitens des Staates in gleicher Weise zu behandeln sind – ohne Ansehen 
ihres Geschlechts, ihrer Hautfarbe, ihrer Zugehörigkeit zu einer sozial, ethnisch 
oder religiös definierten Gruppierung und was dergleichen mehr ist. Das bedeu-
tet freilich nicht, dass die formalrechtliche Gleichstellung der Frauen mit den 
Männern – zum Beispiel hinsichtlich des aktiven und passiven Wahlrechts – aus-
reichend ist, um Diskriminierung zu beseitigen. Wie die Erfahrung lehrt, ist es 
den Unterprivilegierten oft nicht möglich, die Rechte, die ihnen de jure bereits 
zustehen, auch de facto in Anspruch zu nehmen. Erforderlich sind daher gezielte 
Fördermaßnahmen. Die feministische Theorie konnte hier an die allgemeine De-
batte zur Frage, wie Chancengleichheit zu erzielen ist, anknüpfen. Damit ging 
eine weitere Präzisierung von „Gleichheit“ einher: Wenn spezifische Förder-
maßnahmen oft als „umgekehrte Privilegierung“ oder „positive Diskriminie-
rung“ bezeichnet werden, so gilt es klarzustellen, dass derartige befristete gesetz-
lichen Regelungen dem formalen Gleichheitsprinzip nicht notwendig wider-
sprechen. Unter Bezugnahme vor allem auf Ronald Dworkin25 wurde erläutert: 
Dass der moderne Staat auf dem Prinzip beruht, die Einzelnen „als Gleiche“ zu 
behandeln, schließt ein, dass auf die je besondere Situierung der einzelnen Bür-
gerinnen und Bürger „in gleicher Weise“ Bedacht zu nehmen ist. Unter dieser 
Perspektive kann selbst eine befristete Ungleichbehandlung als legitim ausge-
wiesen werden, sofern sie der Behebung von Benachteiligung dient, zum Bei-
spiel in Form einer gezielten Förderung der Ausbildung von Frauen. Diese Prä-
zisierung hat nach wie vor große Relevanz – nicht zuletzt für die Abstützung der 
Forderung nach Quotenregelungen, die sich heute mit Blick auf die Beharrlich-
keit der „gläsernen Decke“ wieder verstärkt. 

Im Weiteren wurde deutlich, dass eine feministisch motivierte Theorie der 
Gerechtigkeit sich nicht darauf beschränken darf zu erörtern, wie die Frauen von 
Seiten des Staates behandelt werden. Damit rückte die aktive Staatsbürgerschaft 
von Frauen in den Vordergrund des Interesses, und „partizipatorische Parität“ 
wurde zu einer zentralen Forderung. Unter Bezugnahme auf die generelle demo-
kratietheoretische Debatte – also auf Autoren wie John Rawls, Jürgen Habermas 
und Charles Taylor – wurden Konzeptionen für die gleichberechtigte Einbindung 
                                                             
25 Siehe Dworkin 1993. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 243 

von Frauen auf allen Ebenen der politischen Entscheidungsfindung in gewählten 
Gremien ausgearbeitet. Ferner wurde die Sphäre der „Öffentlichkeit“ themati-
siert: Zentral ist hier der Anspruch, dass Frauen in die den gremialen Entschei-
dungen vorgelagerten Prozesse der öffentlichen Meinungsbildung voll einge-
bunden sein müssen. Nur dann können Probleme, mit denen typischerweise 
Frauen (aufgrund ihrer traditionellen Rollen) konfrontiert sind, so zur Geltung 
gebracht werden, dass sie als Aufgaben für die Politik ernst genommen werden. 
Im Zeichen dieses Anliegens hat Seyla Benhabib die Konzeption der „deliberati-
ven Demokratie“ feministisch gelesen.26 Dass diese Desiderate heute noch weit 
entfernt sind von einer angemessenen praktischen Implementierung, steht außer 
Zweifel.  

In Verknüpfung mit diesen Bestrebungen hat sich in letzter Zeit auch ein 
weiterer Diskurs entwickelt, welcher darauf abzielt, dass auch die Ergebnisse der 
Queer und Transgender Studies in der öffentlichen Meinungsbildung – sowie in 
den gesetzlichen Regelungen – volle Berücksichtigung finden.27 Ein anderes sig-
nifikantes Thema der aktuellen Debatte geht von der bereits von Kant formulier-
ten Einsicht aus, dass der Versuch, die Zielsetzung der Gerechtigkeit in der Be-
schränkung auf einzelne Staaten umzusetzen, zum Scheitern verurteilt ist. 
Demgemäß wird die Forderung nach partizipatorischer Parität der Geschlechter 
jetzt auch im Kontext der zeitgenössischen Entwürfe für eine „globale Demokra-
tie“ ausgearbeitet.28 – Doch trotz dieser Ausweitungen der Rechtstheorie ist fest-
zuhalten, dass eine angemessene Umsetzung des feministischen Anliegens nicht 
allein mit den Mitteln des Rechts bewerkstelligt werden kann. Dies soll in Punkt 
2.5 erläutert werden. 
 
2.3 Geschlechtergerechtigkeit unter Bedingungen  

der Globalisierung (Sozialphilosophie) 
 
Der Ausdruck „Globalisierung“ wird heute in unterschiedlicher Weise verwen-
det. Während er zum einen eine rein ökonomische Bedeutung hat und die von 
neo-liberalen Prinzipien bestimmten Vernetzungsprozesse bezeichnet, gibt es 
auch eine weite Bedeutung des Begriffs, welche die intensivierten weltweiten 
Verbindungen in den Bereichen der Wissenschaft, Kunst und Kultur mit einbe-

                                                             
26 Vgl. Benhabib 1995 sowie dies. 1999. 
27 Näheres dazu in Holzleithner 2002. 
28 Vgl. den Heftschwerpunkt der Deutschen Zeitschrift für Philosophie (2003), Heft 4: 

„Neoliberale Globalisierung aus feministischer Perspektive“ mit Beiträgen von Su-
sanne Baer, Alison M. Jaggar und Birgit Sauer. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

zieht. Dementsprechend sind auch aus feministischer Perspektive unterschiedli-
che Akzente zu setzen – jedenfalls ist festzuhalten, dass der feministische 
Blickwinkel nicht zu einer pauschal globalisierungsfeindlichen Haltung führt. 
Zunächst aber bringt die feministische Forschung in Sicht, welche negativen 
Auswirkungen die neo-liberal verfasste Weltwirtschaft auf das Leben von Frau-
en hat. Ökonomische und politische Entscheidungen in den Industrieländern füh-
ren weltweit zu einer Verschärfung bestehender Asymmetrien und zur Genese 
spezifischer Formen von Diskriminierung. Signifikant ist die Feminisierung von 
Armut sowie das massive Anwachsen des internationalen Frauenhandels.29 Ein 
weiteres Thema feministischer Forschung bildet der Bedeutungsverlust des Na-
tionalstaats: Transnationale Regelungen werden zunehmend von demokratisch 
nicht legitimierten Akteuren für multinationale Konzerne als soft law festgelegt. 
Die in Einzelstaaten oft mühsam erkämpften arbeitsrechtlichen Gleichstellungs-
gesetze werden im Zuge der Auslagerung der Produktion häufig umgangen. So 
ist eine Remaskulinisierung von internationalen Entscheidungen unter Gover-
nance-Bedingungen zu verzeichnen.30  

Andererseits ist, mit Blick auf die weite Bedeutung des Ausdrucks „Globali-
sierung“, hervorzuheben, dass die feministische Forschung selbst seit Jahrzehn-
ten international vernetzt ist. Darin liegt ein eminentes Potenzial: Die erarbeite-
ten Analysekategorien erlauben es heute, Verschlechterungen der Lage von 
Frauen rasch zu thematisieren.31 Dies zeigen u.a. die im Rahmen der Vereinten 
Nationen laufend durchgeführten empirischen Studien und darauf basierenden 
Strategievorschläge. (Dass sich in diesem Kontext philosophische Kategorien in 
der Tat als relevant erweisen können, belegt zum Beispiel die Einbeziehung von 
Martha Nussbaum in das World Institute for Development Economics Re-
search – ein Institut der United Nations University – in Helsinki.32) 

Eine Tendenz gilt es freilich heute besonders zu beachten: Im öffentlichen 
Diskurs der westlich geprägten Industrieländer gewinnen feministische Themen 
neue Aktualität gerade bei denjenigen, die ihre Relevanz bislang im Zeichen ei-
ner konservativen Orientierung vehement bestritten haben: Das Problem der Ge-
schlechterhierarchie wird nun außenpolitisch gewendet – so prangerten etwa 
Schlagzeilen maßgeblicher Medien in letzter Zeit immer wieder die Rechtlosig-
keit von Frauen in muslimisch geprägten Ländern an. Demgegenüber empfiehlt 
sich eine nähere Erkundung des Umfeldes derartiger Berichte, welche die Gefahr 
                                                             
29 Für Erläuterungen siehe Jaggar 2003. 
30 Vgl. das Kapitel 7 „Veränderung von Staatlichkeit – Transformation von Geschlech-

terverhältnissen“ in Sauer 2001: 283-308. 
31 Vgl. Wichterich 2009. 
32 Vgl. Nussbaum 2000. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 245 

einer Instrumentalisierung des kritischen Impulses feministischer Theorie vor 
Augen hat. Rezente Studien zeigen auf, wie der rhetorisch nachdrücklich vorge-
brachte Anspruch, dass Frauen vor Unterdrückung und Gewalt geschützt werden 
sollen, oft dafür eingesetzt wird, Kriegshandlungen, die de facto ganz anders 
motiviert sind, zu rechtfertigen.33  
 
2.4 Bilder der Warenwelt (Ästhetik) 
 
Die Zeit widmete kürzlich ihren Feuilleton-Schwerpunkt einem Phänomen, das 
heute ubiquitär ist: Dass die Bilder von Frauen, die uns im Alltag umgeben – in 
der Werbung zum Beispiel und in Produkten der Unterhaltungsindustrie – zu-
nehmend von der Bildsprache von Softpornos geprägt sind.34 Konstatiert wird 
die „Softpornografisierung beinahe aller Gesellschaftsschichten“, womit sich „so 
etwas wie eine pornografische Normalisierung eingestellt“ hat35. Aus der Per-
spektive feministischer Ästhetik ist eine kritische Auseinandersetzung mit dieser 
Entwicklung angezeigt, wobei zunächst zu präzisieren ist: Einsprüche gegen eine 
solche Art der Präsentation von Frauen werden oft mit dem pauschalen Verdacht 
diffamiert, auf einer puritanischen Haltung zu beruhen; dagegen ist festzuhalten, 
dass die feministisch motivierte Kritik nicht der Darstellung von Sexualität als 
solcher gilt, sondern einer Bildsprache, in der die Frau zum Objekt degradiert 
wird. Freilich ist heute eine theoretische Neuadjustierung zu leisten. Während 
frühere feministische Studien zum Thema Pornografie sich – mit gutem Grund – 
auf das Problem der „Sexualisierung von Gewalt“ konzentrierten36, greift diese 
Kritik jetzt insofern nicht mehr, als Frauen sich oft selbstbewusst und auch mit 
einem Schuss Ironie im Stil von Softpornos inszenieren. („Die Zeit“ nennt die im 
„Playboy“ erschienenen Fotos des deutschen Frauen-Fußball-Teams als Bei-
spiel.) Doch näher betrachtet bleibt der Verdacht im Raum, dass bei aller Insis-
tenz auf Selbstbestimmtheit die Struktur einer unthematisierten Verdinglichung 
weiterhin vorliegt. Der Hinweis darauf, dass pornografische Selbstpräsentationen 
nicht nur bei Frauen anzutreffen sind, räumt dieses Problem nicht aus.37 
 

                                                             
33 Vgl. Harcourt 2009 sowie den in Fußnote 1 zitierten Essay. 
34 Themenschwerpunkt „Wann wird die Frau zum Sexualobjekt?“ der Zeit vom 

16.06.2011. 
35 Iris Radisch ebd.: 53. Vgl. auch: Stelzer 2012. 
36 Siehe z.B. Dworkin 1981.  
37 Nähere Überlegungen zum Zusammenhang von Pornografie und Objektifizierung in 

Langton 2009. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

2.5 Antizipationen alternativer Lebensformen  
(Moral- und Geschichtsphilosophie) 

 
Im Zuge der Einrichtung von Gender-Studies-Studiengängen wurde in der Regel 
auf Interdisziplinarität geachtet. Dem entspricht eine methodologische Reflexi-
on, die Post-Disziplinarität fordert, das heißt „a cross-cutting type of knowledge 
production“ im Sinne einer multi-, inter- und transdisziplinären Vorgangsweise38.  

Auffälligerweise wird diese pluralistische Rhetorik konterkariert durch eine 
zunehmende Ausblendung spezifisch philosophischer Fragestellungen. Dies 
dürfte am methodischen Hintergrund der beiden Themen liegen, die derzeit fo-
kussiert werden: Das Interesse richtet sich zum einen auf die Vielfältigkeit von 
Geschlechter-Asymmetrien, insbesondere solchen, die bislang unbeachtet blie-
ben oder sich neu formieren, und dies erfordert empirische Erkundungen mit so-
zialwissenschaftlichen und historischen Methoden; das zweite Kernthema bildet 
der kulturwissenschaftliche Anspruch auf Dekonstruktion von Geschlecht, der – 
vor allem im Rückgriff auf psychoanalytische Konzeptionen Lacan’scher Prove-
nienz und auf Foucault – die „normative Zurichtung des Körpers und soziokultu-
relle Differenzproduktionen“ thematisiert39.  

Mit Blick auf diese methodischen Schwerpunktsetzungen scheint es ange-
zeigt, neu sichtbar zu machen, worin der genuine Beitrag philosophischer Zu-
gangsweisen liegen kann, beziehungsweise welche Fragen durch einen dauerhaf-
ten Verzicht darauf unterbelichtet bleiben würden. Zu thematisieren ist zunächst, 
dass in der empirisch oder kulturwissenschaftlich dimensionierten Gesellschafts-
kritik jeweils Vorstellungen von alternativen, unverzerrten Lebensformen an-
klingen, deren nähere Erkundung aber eines anderen methodischen Vorgehens 
bedarf. Diese Vorstellungen betreffen Themen wie „Gerechtigkeit“ und „Ach-
tung der Menschenwürde“, deren Ausbuchstabierung zu den philosophischen 
Kernaufgaben gehört; davon war hier bereits die Rede. Doch sie richten sich da-
rüber hinaus auf unser Leben als Ganzes; dies wurde unter anderem in Form der 
Frage nach einer plausiblen feministischen Utopie artikuliert. Eine philoso-
phisch-argumentative Vorgangsweise hat hier zunächst die Grenzen des Rechts 
zu bedenken, die selbst dann, wenn die Idee geschlechtergerechter Regelungen 
voll umgesetzt wäre, bestehen blieben. Die liberale Rechtskonzeption läuft, wie 
erläutert, darauf hinaus, den Bürgerinnen und Bürgern optimale Bedingungen für 
ihre möglichst ungehinderte Selbstbestimmung bereitzustellen. Sie fokussiert 
damit die Einzelnen als Einzelne und überlässt es deren Gutdünken, wie sie ihr 

                                                             
38 Lykke 2010: 8. 
39 Heike Raab 2011: 17. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 247 

Leben gestalten wollen. In dieser Absicherung von Autonomie als Selbstbestim-
mung40 liegt ja – historisch betrachtet – die Errungenschaft des modernen Staa-
tes. Das heißt zugleich, dass in diesem Rahmen existenzielle Fragen, wie sie un-
serem Bedürfnis nach vertrauensvollen Gemeinschaften, persönlichen Nahever-
hältnissen und intimen Bindungen entspringen, offen bleiben. 

Auf der Suche nach Formen des Zusammenlebens, die mit dem feministi-
schen Anliegen kompatibel sind, fiel der Blick zunächst auf die Freundschaft. So 
legte zum Beispiel Marilyn Friedman dar, dass eine Abkehr von traditionell ver-
fassten Familienkonditionen nicht in Vereinsamung zu führen braucht, da ein 
spezifisches Verständnis von „Freundschaft“ eine Alternative in Sicht bringt.41 
Auffällig ist indessen, dass dem Begriff „Liebe“ – im Sinne der alltagssprachli-
chen Bezugnahme auf die intime Zweierbeziehung – über lange Zeit keine ver-
gleichbare Debatte zu einer Neu-Auslegung gewidmet war. Der Grund ist nach-
vollziehbar: Die feministische Kritik hatte zunächst aufzudecken, wie dieser 
Begriff zur Camouflage geschlechterhierarchischer Familienstrukturen verwen-
det wurde – speziell auch in der Zurückweisung feministischer Analysen. Wo 
zum Beispiel die asymmetrische Verteilung der kurativen und häuslichen Arbeit 
in der Sphäre der traditionell verfassten Kleinfamilie aufgezeigt wurde, war als 
Rechtfertigung dieser Struktur häufig zu hören, dass die Ehefrauen all diese 
Verpflichtungen ja ‚aus Liebe‘ auf sich nähmen.42 

Dennoch scheint es nicht wohlbegründet, den Begriff „Liebe“ auf die Dauer 
vorwiegend von dieser – in der Tat kritikwürdigen – Verwendungsweise her zu 
betrachten. Zu sondieren ist ja auch, wie dieser Begriff re-formuliert werden 
kann, um dem Bedürfnis nach nicht-hierarchisch verfassten Lebensformen – das 
sich auf gleichgeschlechtliche ebenso wie heterosexuelle Bindungen bezieht – 
gerecht zu werden. Unter dieser Perspektive habe ich versucht, den Liebesbegriff 
Hegels (der von dessen bürgerlicher Familienkonzeption markant unterschieden 
ist) im Blick auf heutige Ansprüche neu zu lesen.43 

Was die Möglichkeiten einer über die persönlichen Naheverhältnisse hinaus-
gehenden Verbundenheit anbelangt, gewinnt in der heutigen feministischen The-
oriebildung der Begriff „Solidarität“ neue Aktualität.44 Freilich wird diese Kon-
                                                             
40 Dass der Begriff „Autonomie“ auch anders bestimmt wurde, erläutere ich in meinem 

Aufsatz Über Selbstgesetzgebung und das Glück. Autonomie bei Kant, Nagl-
Docekal 2010. 

41 Vgl. Friedman 1993. 
42 Dazu siehe das Kapitel II „Familienarbeit: Kann denn Arbeit Liebe sein?“ in 

Krebs 2002: 52-94. 
43 Vgl. Nagl-Docekal 2011. Vgl. auch Buchhammer 2008.  
44 Vgl. Topolski 2012: 235. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

zeption auch nachdrücklich in Frage gestellt. Cornelia Klinger geht in ihrer Kri-
tik von einem Gedanken Horkheimers aus, der auf „die Solidarität der Menschen 
als endlicher, von Leiden und Tod bedrohter Wesen, die schöner, heller und län-
ger leben wollen, eine Solidarität, die schließlich auf die Kreatur schlechthin sich 
erstrecken könnte“ abzielt45. Klinger zeigt einleuchtend, dass dieses Verständnis 
von „Solidarität“ in eine Aporie führt: In der „weltimmanenten Zukunftsorientie-
rung“, die auf „das ‚Mehr‘ des materiellen Wohlstands“ und „auf das ‚Besser‘ 
des technologischen Fortschritts“ ausgerichtet ist, kann die von allen Menschen 
geteilte, unverfügbare Kontingenzerfahrung – „von Leiden und Tod bedrohte 
Wesen“ zu sein – nicht überwunden werden46. „Erst ein umfassender Verzicht 
auf Flucht vor den Bedingungen von Kontingenz“ könnte, so Klinger, „die Aus-
sicht auf eine universale Solidarität“ eröffnen, die dann aber „negativ“ bleiben 
müsste „in der Passivität des unfreien und unterschiedslosen Leidens“, wie es 
dem „Säkularisierungsprozess der modernen Gesellschaft“ entspricht47.  

Doch kann der Begriff „Solidarität“ auch in einer Weise bestimmt werden, 
die nicht auf Kontingenzverdrängung hinausläuft. Dabei kommt zunächst eine 
moralphilosophische Pointe zum Tragen. Während es nicht zu bestreiten ist, dass 
alle Menschen mit Leiden und Tod konfrontiert sind, verhält es sich doch zu je-
dem Zeitpunkt so, dass bestimmte Individuen beziehungsweise Gruppen mehr zu 
leiden haben als andere. Der moderne Begriff von Moral – wie er vor allem von 
Kant elaboriert wurde – besagt nichts anderes, als dass wir, wenn wir zu denje-
nigen gehören, denen es gerade vergleichsweise besser geht, die Pflicht haben, 
den stärker Betroffenen zu Hilfe zu kommen; Kant prägt in diesem Zusammen-
hang den Begriff „Liebespflichten“48. Diese haben auch dort Geltung, wo uns 
diejenigen, die wir zu unterstützen vermögen, nicht persönlich bekannt, sondern 
distant strangers sind. Auf das feministische Anliegen bezogen heißt dies, dass 
sich ein gemeinsames Engagement für Geschlechtergerechtigkeit, das auch über 
nationale Grenzen hinwegreicht, moraltheoretisch begründen lässt. 

Nun verhält es sich gewiss so, dass ein derartiges Engagement zumindest un-
ausgesprochen die Vorstellung eines „Fortschreitens zum Besseren“ impliziert49; 
doch geht es dabei nicht um uneinlösbare Ansprüche auf Kontingenzbewälti-
gung, sondern ganz im Gegenteil um die Frage, wie Menschen – gerade im Blick 
auf ihre Endlichkeit – ihr Zusammenleben so ausgestalten können, dass alle in 
ihrer Würde gleich ernst genommen werden. Im Kontext von Kants Moraltheorie 
                                                             
45 Horkheimer 1972:160. 
46 Klinger 2010: 77f. 
47 Ebd. 79. 
48 Kant 1963, Band IV: 584-600.  
49 Kant 1964, Band VI: 351-370.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 249 

eröffnet diese Frage den Themenbereich der Geschichtsphilosophie. So erscheint 
aus der Perspektive der Suche nach alternativen, geschlechtergerechten Formen 
des Zusammenlebens eine feministische Geschichtsphilosophie als Desiderat – 
ein Vorhaben, das noch kaum in Angriff genommen wurde. Freilich: Selbst 
wenn es gelingen sollte, gerechtere Bedingungen zu etablieren, können Leiden 
und Tod dadurch nicht überwunden werden. Eine moralphilosophisch verankerte 
Geschichtsphilosophie behält denn auch im Auge, dass eine weltimmanente 
Kontingenzbewältigung nicht geleistet werden kann. Doch wäre es ein Trug-
schluss, daraus einen Einwand gegen Anstrengungen zur Vermehrung von Ge-
rechtigkeit abzuleiten. Geltend zu machen ist nur, dass die letzten Sinnfragen der 
menschlichen Existenz hier offen bleiben. 

Genauer gesagt, ist die Religion der Ort, an dem eine Lösung dieser Fragen 
intendiert wird. Dazu wäre zu bedenken: Wenn Philosophie im Kontext des fe-
ministischen Diskurses die Aufgabe wahrnimmt, einen umfassenden Begriff des 
Menschen in Sicht zu bringen, dann sollte auch das Thema „Religion“ nicht von 
vorneherein ausgeblendet werden. Lange war dieses Thema mit einer Art Tabu 
belegt, was wohl mehrere Gründe hat: Zum einen verstellte die Realität verkrus-
teter, patriarchaler Institutionen den Blick auf den Glauben als solchen (welcher 
Konfession auch immer), zum anderen erschien – wie unter anderem Jürgen Ha-
bermas erläuterte – aus dem Blickwinkel der emanzipatorischen Konzeptionen 
der Moderne die Religion zunächst als ein charakteristisches Element vor-
moderner Orientierung, dessen allmähliches Absterben zu erwarten sei. Heute ist 
die Diskurslage freilich eine andere, vor allem aufgrund der Debatte um den Ort 
von Religion im liberalen Verfassungsstaat, durch die der Gedanke einer zeitge-
mäßen Re-Interpretation der religiösen Inhalte (nicht allein des Christentums) 
Relevanz gewann.50 Dementsprechend scheint es angezeigt, neben der säkularis-
tischen Option – das heißt einer Haltung, die der Kontingenz mit moralischem 
Heroismus begegnet – auch die der Gläubigkeit als eine mögliche Lebensorien-
tierung einzuräumen. Würde sich feministische Theorie alle im Rahmen des 
„nach-metaphysischen“ Programms formulierten Distanzierungen unhinterfragt 
aneignen, so liefe dies auf eine Art der oben beschriebenen Orthodoxie-Bildung 
hinaus. Jedenfalls ist zu bedenken, dass die Philosophie der Moderne auch diffe-
renzierte Überlegungen zum Thema „Glaube“ entwickelt hat, wie etwa Kants 
Postulatenlehre zeigt. Auch würde man sich die Sache wohl zu leicht machen, 
wollte man das Phänomen, dass unzählige Frauen die Schwierigkeiten und Lei-
den ihres Lebens auf der Basis ihrer religiösen Überzeugungen zu meistern ver-
suchen, nur verächtlich betrachten. So erhebt sich die Frage, wie eine feministi-
                                                             
50 Siehe z.B. Habermas 2005, besonders Teil II: Religiöser Pluralismus und staatsbürger-

liche Solidarität (ebd.106-154). Kritisch dazu Nagl-Docekal 2008. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

sche Religionsphilosophie aussehen könnte; Überlegungen zu dieser Thematik 
liegen bereits vor.51  

Doch wie immer die Einzelnen sich hinsichtlich der „letzten Dinge“ auch 
entscheiden mögen – gemeinsam ist allen, damit konfrontiert zu sein, dass unser 
Leben zwischen Geburt und Tod verläuft. Unter dieser Perspektive rückt die Ge-
nerationenfolge in den Blickpunkt, und damit auch das Faktum, dass wir jahre-
lang der betreuenden Zuwendung durch andere, die nicht der eigenen Alters-
gruppe angehören, bedürfen – zunächst als Kinder und schließlich im Alter. Im 
feministischen Denken wurde diese Thematik zunächst im Rahmen der care 
ethics aufgegriffen, die eine Re-Evaluierung der traditionellerweise von Frauen 
in der häuslichen Sphäre erbrachten kurativen Leistungen anstrebte, doch erwie-
sen diese Theorien sich als fragwürdig, da sie mit der Gegenüberstellung von 
‚männlichem Rechtsdenken‘ und ‚weiblicher Fürsorglichkeit‘ an den traditionel-
len Geschlechterrollen orientiert blieben. Heute werden in zunehmendem Maße 
Elemente dieser Betreuungsarbeit in professionalisierter Form geleistet; dennoch 
steht außer Zweifel, dass es auch ein der Gegenwart angemessenes Verständnis 
von „Familie“ zu erörtern gilt. Wie die laufende Forschung zeigt, geht es nicht 
nur um die Familie (als eine einzige Konzeption), sondern um verschiedene 
Formen inter-generationeller Bindung, denen gemeinsam ist, die Geschlechter-
rollen hinter sich gelassen zu haben52 – und auch, dass ihre Umsetzung nur ge-
lingen kann, wenn die Strukturen der Berufswelt entsprechend modifiziert werden. 

Allgemeiner gesagt, hat sich erwiesen: Wo geschlechtergerechte Lebensfor-
men antizipiert werden, darf der Fokus nicht allein auf die Positionierung von 
Frauen gerichtet sein, da es auf gesamtgesellschaftliche Veränderungen – in glo-
baler Perspektive – ankommt. Dementsprechend bleibt der feministischen Philo-
sophie noch viel zu tun.  
  

                                                             
51 Vgl. Buchhammer 2011 und Nagl-Docekal 2012.  
52 Axel Honneth sucht unter dieser Perspektive Hegels Konzeption der Familie als Sphä-

re der „Sittlichkeit“ für die Gegenwart zu adaptieren. Honneth 2011: 277-316. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 251 

LITERATUR 
 

Appiah, Kwame Anthony (1994): Identity, Authenticity, Survival: Multicultural 
Societies and Social Reproduction, in: Amy Gutman (Hg.), Multiculturalism: 
Examining the Politics of Recognition, Princeton, S. 149-163. 

Baber, Harriet (1994): The Market for Feminist Epistemology, in: The Monist 77 
(4), S. 403-423. 

Barad, Karen (2012): Agentieller Realismus, Berlin.  
Benhabib, Seyla (1999): Kulturelle Vielfalt und demokratische Gleichheit. Poli-

tische Partizipation im Zeitalter der Globalisierung, Frankfurt a. M. 
Dies. (1995): Ein deliberatives Modell demokratischer Legitimität, in: Deutsche 

Zeitschrift für Philosophie 43, S. 3-29.  
Buchhammer, Brigitte (2011): Feministische Religionsphilosophie, Wien/Mün-

ster. 
Dies. (2008): Religion und Homosexualität. Eine Relektüre von Hegels Religi-

onsphilosophie, in: Nagl-Docekal/Kaltenbacher/Nagl, Viele Religionen – ei-
ne Vernunft?, S. 211-233.  

Doyé, Sabine/Heinz, Marion/Kuster, Friederike (Hg.) (2002): Philosophische 
Geschlechtertheorien, Stuttgart. 

Dworkin, Andrea (1981): Pornography: Men Possessing Women, New York 
(dt.: Dies. (1987): Pornographie. Männer beherrschen Frauen, Köln.) 

Dworkin, Ronald (1993): Umgekehrte Diskriminierung, in: Beate Rössler (Hg.), 
Quotierung und Gerechtigkeit. Eine moralphilosophische Kontroverse, 
Frankfurt a. M., S. 74-95. 

Friedman, Marilyn (1993): What are Friends For? Feminist Perspectives on Re-
lationships and Moral Theory, Ithaka, NY. 

Habermas, Jürgen (1992): Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie 
des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a. M. 

Ders. (1995): Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, 
Frankfurt a. M.  

Hall, Kim Q. (2012): „Not Much to Praise in Such Seeking and Finding“: Evolu-
tionary Psychology, the Biological Turn in the Humanities, and the Episte-
mology of Ignorance, in: Hypatia. A Journal of Feminist Philosophy 27 (1), 
S. 28-49. 

Haraway, Donna J. (1995): Die Neuerfindung der Natur –Primaten, Cyborgs 
und Frauen, Frankfurt a. M. 

Harcourt, Wendy (2009): Body Politics in Development: Critical Debates in 
Gender and Development, London. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

Heinz, Marion/Doyé, Sabine (Hg.) (2012): Geschlechterordnung und Staat. Le-
gitimationsfiguren der politischen Philosophie (1600-1850), Berlin. 

Holzleithner, Elisabeth (2002): Recht Macht Geschlecht. Legal Gender Studies. 
Eine Einführung, Wien. 

Honneth, Axel (2011): Das Recht der Freiheit. Grundriss einer demokratischen 
Sittlichkeit, Berlin. 

Horkheimer, Max (1972): Marx heute (1968), in: ders., Gesellschaft im Über-
gang, hg. v. Werner Brede, Frankfurt a. M., S. 158-167.  

Jaggar, Alison M. (2003): Gegen die weltweite Benachteiligung von Frauen. Ei-
nige Prioritäten für die westliche Philosophie, in: Deutsche Zeitschrift für 
Philosophie 51 (4), S. 585-610. 

Kahlert, Heike/Ernst, Waltraud (Hg.) (2010): Reframing Demographic Change 
in Europe. Perspectives on Gender and Welfare State Transformations, 
Münster. 

Kant, Immanuel (1964): Der Streit der Fakultäten, in: ders., Werke in sechs Bän-
den, Band VI, hg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, S. 261-393.  

Ders. (1963): Die Metaphysik der Sitten, in: ders., Werke in sechs Bänden, 
Band IV, hg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, S. 303-634.  

Klinger, Cornelia (2010): Trikolore – drei Farben der Gerechtigkeit, in: Transit. 
Europäische Revue 40, S. 54-84. 

Dies. (2011): Artikel „Geschlecht“, in: Martin Hartmann/Claus Offe (Hg.), Poli-
tische Theorie und Politische Philosophie. Ein Handbuch, München, S. 202-
205. 

Krebs, Angelika (2002): Arbeit und Liebe. Die philosophischen Grundlagen so-
zialer Gerechtigkeit, Frankfurt a. M. 

Landweer, Hilge (1994): Generativität und Geschlecht: Ein blinder Fleck in der 
sex/gender-Debatte, in: Theresa Wobbe/Gesa Lindemann (Hg.), Denkachsen. 
Zur theoretischen und institutionellen Rede von Geschlecht, Frankfurt a. M., 
S. 147-176.  

Landweer, Hilge/Newmark, Catherine (2010): Simone de Beauvoir: Von der 
Biologie zur Freiheit. Erste Philosophie des Geschlechts, in: Waltraud Ernst 
(Hg.), Ethik – Geschlecht – Medizin. Körpergeschichten in politischer Refle-
xion, Münster, S. 145-164.  

Langton, Rae (2009): Sexual Solipsism: Philosophical Essays on Pornography 
and Objectification, Oxford. 

Lettow, Susanne (2011): Biophilosophien. Wissenschaft, Biologie und Ge-
schlecht im philosophischen Diskurs der Gegenwart, Frankfurt a. M.  

Lykke, Nina (2010): Feminist Studies: A Guide to Intersectional Theory, Meth-
odology and Writing, New York. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 253 

McRobbie, Angela (2009): The Aftermath of Feminism: Gender, Culture and 
Social Change, London. 

Nagl-Docekal, Herta (2001): Feministische Philosophie. Ergebnisse, Probleme, 
Perspektiven, 2. Auflage, Frankfurt a. M. 

Dies. (1990): Was ist Feministische Philosophie?, in: dies. (Hg.), Feministische 
Philosophie, Wien/München, S. 7-40.  

Dies. (2008): „Eine entgleisende Modernisierung“. Aufklärung und Religion bei 
Habermas und Hegel, in: Nagl-Docekal/Kaltenbacher/Nagl, Viele Religio-
nen – eine Vernunft?, S. 154-175.  

Dies. (2010): Über Selbstgesetzgebung und das Glück. Autonomie bei Kant, in: 
Elisabeth List/Harald Stelzer (Hg.), Grenzen der Autonomie, Weilerswist, 
S. 33-54.  

Dies. (2011): Liebe, die Gerechtigkeit fordert. Eine universalistsiche Konzepti-
on, in: Mechthild M. Jansen/Ingeborg Nordmann (Hg.), Gerechtigkeit, von 
Philosophinnen gesehen, (= Polis 53, Hessische Landeszentrale für Politi-
sche Bildung), Frankfurt a. M.: S. 31-47.  

Dies. (2012): Issues of Gender in Catholicism: How the Current Debate Could 
Benefit from a Philosophical Approach, in: Charles Taylor/José Casano-
va/George F. McLean (Hg.), Church and People: Disjunctions in a Secular 
Age, Washington, DC, S. 153-185.  

Nagl-Docekal, Herta/Kaltenbacher, Wolfgang/Nagl, Ludwig (Hg.) (2008), Viele 
Religionen – eine Vernunft? Ein Disput zu Hegel, Wien/Berlin. 

Neoliberale Globalisierung aus feministsicher Perspektive (Heftschwerpunkt)‚ 
in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 51 (4) (2003), S. 582-638. 

Nicholson, Linda (1998): Artikel „Gender“, in: Alison M. Jaggar/Iris Marion 
Young (Hg.), A Companion to Feminist Philosophy, Malden, Mass./Oxford, 
UK, S. 289-297.  

Nussbaum, Martha C. (2000): Women and Human Development. The Capabili-
ties Approach, Cambridge, UK. 

Peña Aguado, Maria Isabel/Schmitz, Bettina (Hg.) (2010): Klassikerinnen des 
modernen Feminismus, Aachen. 

Raab, Heike (2011): Für eine Epistemologie der Minderheiten?, in: Kulturrisse. 
Zeitschrift für radikaldemokratische Kulturpolitik 1, S. 16-19.  

Radisch, Iris (2011): Die nackte Gesellschaft, in: Die Zeit vom 16.06.2011, 
S. 53.  

Ruffolo, David V. (2009): Post-Queer Politics, Surrey, UK. 
Sauer, Birgit (2001): Die Asche des Souveräns. Staat und Demokratie in der Ge-

schlechterdebatte, Frankfurt a. M. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

Scharff, Christina (2011): Disarticulating Feminism: Individualization, Neo-
liberalism and the Othering of „Muslim Women“, in: European Journal of 
Women’s Studies 18 (2), S. 119-134. 

Squires, Judith (2007): The New Politics of Gender Equality, Basingstoke. 
Stelzer, Tanja (2012): Die neuen Nackten, in: Die Zeit vom 29.03. 2012, S. 17f. 
Stiegler, Barbara (2010): Gender Mainstreaming: Fortschritt oder Rückschritt in 

der Geschlechterpolitik?, in: Ruth Becker/Beate Kortendiek (Hg.), Handbuch 
Frauen- und Geschlechterforschung, 3. erweiterte Auflage, Wiesbaden, 
S. 933-938.  

Superson, Anita (2011): Strategies for Making Feminist Philosophy Mainstream 
Philosophy, in: Hypatia. A Journal of Feminist Philosophy 26 (2), S. 410-
418. 

Topolski, Anya R. (2012): The Politics of Feminism and the Feminism of Poli-
tics, in: Hypatia. A Journal of Feminist Philosophy 27 (1), S. 234-249. 

Ulshöfer, Gotlind (2008): The Economic Brain: Neuroeconomics and „Post-
Autistic Economics“ through the Lens of Gender, in: Gotlind Ulshöfer/Nicole 
C. Karafyllis (Hg.), Sexualized Brains. Scientific Modeling of Emotional In-
telligence from a Cultural Perspective, Cambridge, Mass., S. 191-220. 

Wann wird die Frau zum Sexualobjekt? (Themenschwerpunkt), in: Die Zeit vom 
16.06.2011, S. 52-53. 

Wichterich, Christa (2009): Gleich, gleicher, ungleich. Paradoxien und Perspek-
tiven von Frauenrechten in der Globalisierung, Sulzbach. 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231 - am 14.02.2026, 14:17:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.231
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

