Sakramentalitat — Taufname der Absurditat

Johannes Elberskirch

Abstract

Sacramentality expresses the relationship between divine and human reality. The materiality of
this relationship must be erased in order not to become idolatrous. As a sacrament, therefore,
the Church cannot be fixed in a historical form, but must always be in search of a contemporary
expression in order to remain a functioning sign and instrument. The actuality of sacramentality
can be seen in its personal and at the same time ritualised form of divine commitment to salvation,
which corresponds to the affective singularisation and formal rationalisation of late modern
societies.

Key-Words
Church, Functionality, Sacrament, Sacramentality, Singularisation, Social science, Society, Ratio-
nalisation

1. Hinfiihrung

In seinem Roman Die Abenteuer des Joel Spazierer lasst der Autor Michael
Kohlmeier den Pater Préfekt eines kapuzinischen Studienseminars {iber
den Glaubensbegrift reflektieren und tiber den Vorrang der fides implicita
vor der fides acquisita spekulieren. Seine theoretischen Uberlegungen en-
den in der Dichotomie von Natur und Gnade, die er mit einem besonders
manierierten Apercu zu losen beansprucht, nicht zuletzt um seinen Lieb-
lingsschiiler zu beeindrucken:

,Die Gnade ist der Taufname des Zufalls®, fuhr er mit Singsang in der
Stimme fort, ,und ich weifS, dass du weif3t, was ich damit meine. [...]
Am néchsten Tag winkte er mich nach dem Mittagessen zu sich, legte
den Zeigefinger dorthin, wo in seinem orangefarbenen Bart der Mund
vermutet werden durfte, und raunte mir zu: ,Nein, Andreas, umgekehrt!
Der Zufall ist der Spitzname der Gnade! So ist es! Genau so. Ist das gut?“
(Kohlmeier 2019: 198f.).

»Genau so. Ist das gut?“ Die Ambivalenz der Weltsicht und Wirklichkeits-
deutung hilt den Kapuzinerpater in einer unlésbaren Unentschiedenheit,
die seine Selbstkorrektur wieder in eine Frage auflost, so dass letztlich
offen bleiben muss: Ist das natiirliche Weltverhaltnis primér und wird vom
Glauben getauft oder wird ein grundlegender fiduzialer Weltbezug saku-

293

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Elberskirch

larisiert? Diese unentschiedene Ambivalenz illustriert eine grundlegende
Problematik: Weder findet der Mensch {iber ein natiirliches Verhaltnis
zu Gott, noch kann der Glaube als Gottesbeziehung unnatiirlich, ohne
Bezug zu Wirklichkeit und Geschichte, gelebt werden. Seinen Ursprung hat
dieses Dilemma, so Seren Kierkegaard, in der Verborgenheit Gottes in der
Zeit, die ein unmittelbares und natiirliches Verhiltnis zwischen Gott und
Mensch unméglich macht. Jedoch kann genauso wenig die glaubige Gottes-
beziehung an endlich-welthaften Méoglichkeiten vorbeigehen, da sie gerade
in der menschlichen bzw. natiirlichen Existenz ihren Haftpunkt findet und
im Glauben transformiert wird. Die zentrale christliche Botschaft, dass
Jesus der Christus ist, hebt diese Verborgenheit Gottes im Menschen Jesus
nicht auf, sondern fiihrt den Gottesglauben auf die Spitze der Absurditat
(vgl. Deuser 2011: 63), wie Kierkegaard ausfiihrt: ,Der Widerspruch tritt
erst dann hervor, wenn das Subjekt in dem Auflersten seiner subjektiven
Leidenschaft (in der Sorge um eine ewige Seligkeit) diese auf eine histo-
rische Kenntnis griinden soll, deren Maximum eine Approximation bleibt®
(Kierkegaard 1958: 287).

Die unendliche Hoffnung auf Erlésung auf ein einzelnes geschichtliches
Schicksal zu griinden, also inmitten der Relativitit und Zufalligkeit des
Geschichtlichen die ewige entscheidende Macht zu sehen, kann verniinftig
betrachtet nur absurd sein. Gerade in dieser Absurditét konkretisiert sich
fir Kierkegaard die Grammatik des Glaubens, der durch seinen Bezug zu
Jesus Christus existentiell ernst wird, so dass die christliche Hoffnung ihren
Ort und ihre Bewédhrung inmitten der Wirklichkeit findet (vgl. Welte 2023:
132-139). Diese Struktur, der Einmaligkeit eines verginglichen menschli-
chen Schicksals universale Bedeutung zuzuschreiben, charakterisiert Jesus
Christus als das Ursakrament und prigt somit die gesamte Sakramenten-
theologie.

Ausgehend von der Gefahr der sakramentalen Verabsolutierung (2) soll
im Folgenden die Sakramentalitit gegen den Strich gebiirstet werden, in-
dem das Verhiltnis des sakramentalen Zeichens und seiner Tilgung zur
Sprache kommt (3). Daran schlieft sich ein Pladoyer an fiir einen Sakra-
mentsbegriff, der fiir die Besonderheiten einer spitmodernen Gesellschaft
sensibel ist (4) und in einem kurzen Ausblick plausibilisiert werden soll (5).

294

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sakramentalitit — Taufname der Absurditit

2. Sakramentalitdt — Wesen des Katholizismus

Sakramentalitat markiert fiir Karl-Heinz Menke nicht nur das, was er fir
die ,Grunddifferenz zwischen protestantischem und katholischem Chris-
tentum“ (Menke 2012: 8) halt, sondern bringt das Wesen des Katholizismus
auf eine stark vereinfachte Formel. Ohne weitere Manifestationsmomente
der Gnade zu thematisieren und ausgehend vom sakramentalen Charakter
aller Wirklichkeit kommt er zu der Definition:

Sakramentalitit bedeutet [...], dass zwei verschiedene Wirklichkeiten so
miteinander verbunden sind, dass die zweite die erste in dem Mafle zum
Ausdruck bringt, in dem sie ,sie selbst’ ist. Jedes Geschopf ist in dem
Mafle Offenbarung des Schopfers, als es ,bei sich® (Subjekt) ist (Menke
2012: 53).

Die hier implizierte Sakramentalitit der gesamten Schopfung macht Menke
anhand der sakramentalen Bedeutung der Geschlechterdifferenz explizit. In
dem Mafle, in dem zwei Menschen ihre eheliche Treue leben, stellen sie in
ihrer geschopflichen Geschlechtlichkeit die Treue JHWHs zu seinem Volk
sowie die Liebe Christi zu seiner Kirche dar, wie Menke im Rekurs auf
die Theologie der Ehe bei Joseph Ratzinger entfaltet (vgl. Ratzinger 1969:
57). Dazu ist der Bund JHWHs vom Bund Christi her zu verstehen, was
einer dezidiert christlichen Bibelinterpretation folgt. Entsprechend zeige
sich dadurch, was Genesis 2,23 - ,Frau soll sie heiflen, denn vom Mann ist
sie genommen® - durch das Mysterium der Geschlechterdifferenz anzeige:
Die ,Berufung der Schopfung zur Sakramentalitit” (Menke 2012: 91).

Die als Beispiel ausgefiihrte Problematik resultiert nicht nur aus einer
exegetisch gewagten, dogmatischen Schriftlektiire, sondern beruht auch
auf einer direkt-proportionalen Verhaltnisbestimmung von gottlichem und
menschlichem Handeln. Die direkte Proportionalitit hilt Menke fiir das
Zentrum der sakramentalen Denk- und Lebensform des Katholizismus.
Bereits das Zweite Vatikanische Konzil entfaltet aber einen differenzierteren
Sakramentsbegriff. So wird in Lumen gentium die Kirche als komplexe
Wirklichkeit, als realitas complexa, bestimmt, ,die aus menschlichem und
gottlichem Element zusammenwichst® (LG 8), wobei deren Verhaltnis sich
durch eine Ahnlichkeit bei gleichzeitiger grofferer Unahnlichkeit auszeich-
net. Aufgrund des Moments der Unéhnlichkeit kann nicht von einer direk-
ten Proportionalitdt zwischen Menschlichem und Géttlichem gesprochen
werden, sondern es besteht eine Disproportionalitit, die in das sakramen-
tale Verhiltnis unauthebbar miteingetragen ist. Mit der Bestimmung der

295

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Elberskirch

Kirche als realitas complexa verbindet das Konzil konstitutiv das christo-
logische mit dem pneumatologischen Moment, was ihre Sakramentalitat
entscheidend pragt. Menke vertritt dagegen den ,Primat der Inkarnation
vor der Inspiration’, so dass ,alle Erkenntnis der Wahrheit Christi und der
Kirche geschichtlich bzw. inkarnatorisch vermittelt ist“ (Menke 2012: 187).
Die Idee der Sakramentalitit bewahre also das inkarnatorische Handeln
Gottes in der Geschichte. Dazu miisse jegliche funktionale Bestimmung in
Bezug auf das sakramentale Amts- und Kirchenverstindnis ausgeschlossen
werden, da sakramentales Denken das Gegenteil von funktionalem Denken
sei. Das fiihrt in amtstheologischer Konsequenz dazu, dass Menke den
Priester zu einer lebendigen Christusikone stilisiert und selbst alltédglichen
Lebensvollziigen eine quasi-sakramentale Wiirde verleiht:

Nicht die Funktionen ergeben den Priester, sondern umgekehrt: Der
Priester transformiert alle Funktionen in die Gestalt seiner Christusre-
prasentation. Nicht nur wenn ein Priester predigt oder Sakramente spen-
det, sondern auch da, wo er einen Haus- oder Krankenbesuch macht,
wo er mit Ministranten Fufiball spielt, wo er Mitarbeiter ausbildet oder
ermutigt, wo er mit Menschen feiert und frohlich ist, ist das Eigentliche
des Priesterseins: anderen Menschen ,in persona Christi‘ (!) direkt oder
indirekt, explizit oder implizit zu sagen: Du kannst und du sollst ein
Segen sein (Menke 2012: 305).

Im Lichte dessen, was die kirchlichen Missbrauchsstudien in den vergan-
genen Jahren enthiillt haben, bleibt eine solche Argumentation mehr als
fragwiirdig.

3. Sakramentalitit gegen den Strich

Sakramentalitét als direkt proportionale Verhaltnisbestimmung von Trans-
zendenz und Immanenz bzw. von géttlicher und menschlicher Wirklich-
keit zu verstehen, birgt letztlich die Gefahr, das natiirliche bzw. materielle
Verhiltnis zu verabsolutieren. Das geschichtlich Kontingente wird fiir sa-
krosankt erkldrt, nicht selten, um es der Diskussion zu entziehen (vgl.
Quisinsky 2024: 36-40). In diesem Sinn soll Sakramentalitit, theologisch,
besonders aber ekklesiologisch, eine stabilisierende bzw. sogar fixierende
Wirkung entfalten. Gegen diese Tendenz ldsst sich provokant fragen: Was
aber bedeutet es, wenn die Tilgung des sakramentalen Zeichens zum Sakra-

296

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sakramentalitit — Taufname der Absurditit

ment selbst dazugeh6rt? Warum ist also die Aufhebung der Zeichenebene
ein integraler Bestandteil des sakramentalen Vollzugs?

Der Ausgangspunkt liegt in der trivialen Einsicht, dass das sakramentale
Zeichen verganglich ist. Es ergibt sich aus dem Bezug einer sprachlich-ritu-
ellen forma auf eine bestimmte materia. Das sakramentale Zeichen wird
aber nicht nur durch menschliches Handeln realisiert, sondern kommt
durch menschliche Wirkung wieder zu einem Ende. Ist die Materie eines
Sakramentes ein Gestus - also Salbung, Ubergieen, Handauflegung -,
muss dieser Gestus auch einen Abschluss finden, damit das Sakrament
giiltig vollzogen wird. Ist die Materie eines Sakraments ein Gegenstand,
muss diesem Gegenstand die zeitliche Persistenz bzw. Dauer genommen
werden, damit die Materie ,sakramental wirksam werden kann“ (Seewald
2021: 38). Die Eucharistie als Sakrament, so der Germanist Jochen Horisch,
basiere auf der Differenz zwischen dem geschépflich Materiellen in den
Gaben von Brot und Wein und dem schopferisch Geistigen der gottlichen
Gegenwart:

[K]ultisch gefeiert wird diese Formation [sc. das Sakrament; J.E.] in
einem Ritual, das die Differenz, auf der sie ruht, tilgt, indem die zeitli-
chen Zeichen, die auf ,anderes’ verweisen, verzehrt werden. Mit diesem
Verzehr aber wird auch die Defizienz dieser sachlichen Zeichen getilgt.
MufSte Gott doch seinen ,Stoff* gleichsam auf diesem Umweg der Leib-
lichkeit den Menschen beibringen (Horisch 2015: 88).

Gottes Gegenwart wird im Glauben materialisiert, um dem Menschen als
korperlichem Wesen leibhaft und heilsam zu begegnen. In diesem Sinne
uberbriickt der Vollzug des Sakraments die Differenz zwischen Schopfung
und Schopfer. Gerade die Funktion der Uberbriickung erfordert, dass
zugleich die gegenstindliche Dimension des sakramentalen Zeichens im
Vollzug des Sakramentes getilgt wird, um die Ungegenstandlichkeit Gottes
zu wahren. Die Materialisierung hat sich im sakramentalen Vollzug not-
wendigerweise wieder aufzuheben, damit das Materielle nicht zu einem
Gotzenbild wird. Das materielle Element der Sakramente vermittelt also
einerseits Gottes Gegenwart leiblich, sinnhaft und dadurch heilsam, da
sich Gottes gnidiges Handeln nicht in abstrakte Idealitdt bzw. in reine Geis-
tigkeit aufhebt. Andererseits ,bleibt das Materielle das Kreatiirliche® und
kann aufgrund seiner Kreatiirlichkeit Gott seinen Schopfer ,,nicht dauerhaft
und statisch vergegenwirtigen, ,sondern nur in der Feier des mysterium
paschale (SC 6)“ (Seewald 2021: 39), des Geheimnisses des Voriibergangs.

297

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Elberskirch

Diese sakramententheologischen Uberlegungen fithren aufgrund der
katholischen Sakramentsarchitektur auch zu ekklesiologischen Konsequen-
zen, da die Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils explizit
definiert: ,Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das Sakrament, das
heifit Zeichen und Werkzeug [signum et instrumentum] fir die innigste
Vereinigung mit Gott wie fiir die Einheit der ganzen Menschheit.“ (LG 1)
Diese Bestimmung der Kirche als signum et instrumentum, als Zeichen und
Werkzeug, deutet Michael Seewald in Bezug auf das Motiv der Tilgung. Die
Kirche ist ein Zeichen, indem sie auf etwas verweist, das iiber ihre sichtbare
Sozialgestalt hinausgeht, und zwar auf die Einheit der Menschen sowohl
mit Gott als auch untereinander. Die Kirche besteht als Instrument, wenn
sie die Einheit mit Gott und den Menschen wenigstens im Ansatz realisie-
ren kann, und dient so als Hilfsmittel, um die Vollendung dieser Einheit
im Reich Gottes zu erreichen. Signum und instrumentum sind demnach re-
zipientenbezogene und somit funktionale Grolen (vgl. Seewald 2021: 43f.).
Ein Zeichen muss verstanden werden konnen, sonst ist es kein Zeichen.
Ein Instrument muss wirksam sein konnen, sonst ist es kein Instrument.
Sakramentalitét setzt also Funktionalitdt voraus und geht zugleich iiber sie
hinaus, das heifft in philosophischer Diktion: Die Funktionalitdt ist ein
notwendiges, aber kein hinreichendes Kriterium fiir Sakramentalitdt. Die
Kirche hat also um ihrer Sakramentalitit willen um diese Funktionalitét zu
ringen.

In diesem Kontext wird das Motiv der Tilgung im Sinne des Transitiven
relevant und fithrt in eine ekklesiologische Dynamisierung. Denn die Kir-
che ist dann Sakrament, wenn sie mit ihrer konkreten Gestalt auf Gott
zeichenhaft verweist und seinen Heilswillen instrumentell vermittelt. Gott
kann aber ,nicht mit einer geschichtlich konkreten Gestalt der Kirche
schlechthin® identifiziert werden, um ,diese Gestalt legitimatorisch auf
Dauer zu stellen, [das] wiirde zur Ekklesiolatrie fithren® (Seewald 202I:
51).

Dieses Ringen um eine zeitgemifle ekklesiale Funktionalitdt hat seinen
Ursprung im Christusgeschehen. Wihrend die Sakramentalitdt Jesu Chris-
ti darin besteht, dass die Einmaligkeit des menschlichen Schicksals Jesu
universale Bedeutung hat, wird die Kirche dann zum Sakrament, wenn
sie die Heilsbotschaft des einmaligen Christusereignisses fiir jede Zeit und
jeden Ort erschliefit, und damit nach einer fiir die jeweilige geschichtliche
Situation entsprechenden Realisierung sucht:

298

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sakramentalitit — Taufname der Absurditit

Gott hat die Versammlung derer, die zu Christus als dem Urheber
des Heils und dem Ursprung der Einheit und des Friedens glaubend
aufschauen, als seine Kirche zusammengerufen und gestiftet, damit sie
allen und jedem [universis et singulis] das sichtbare Sakrament dieser
heilbringenden Einheit sei. (LG 9)

Die Formel universis et singulis charakterisiert die Sakramentalitat der Kir-
che, da sie gerade dann zum universalen Sakrament des Heiles wird, wenn
sie sich nicht in einem allgemeingiiltigen Zustand fixieren ldsst, sondern
zeitgenossisch bleibt. Als Zeichen und Werkzeug des Heils bewdhrt sie
sich, wenn sie mit ihren Sakramenten auf die personlichen bzw. biographi-
schen Pragungen und Grenzen der Einzelnen so eingehen kann, dass Gott
in diese Grenzen hineindekliniert bzw. hineingebeugt wird, und zwar als
Hoffnung auf Rettung und Heil.

4. Sakramentalitit — ein (spdt)modernes Prinzip

Wer fiir einen so verstandenen Begrift von Sakramentalitdt pladiert, be-
sonders in Bezug auf die Glaubensgemeinschaft, der muss zeigen, dass
Sakramentalitét einen soteriologisch belastbaren Haftpunkt in der heutigen
Gesellschaft hat. Denn angesichts ihrer Funktionalitit und ihres Bezugs auf
Rezipierende muss die Sakramentalitit der Kirche und ihrer Sakramente
anschlussfahig sein an die Strukturen moderner Gesellschaften, was nach
den Charakteristika heutiger Sozialformen fragen ldsst. Der Soziologe An-
dreas Reckwitz verortet die gegenwirtige Gesellschaft in der Spatmoderne,
deren entscheidende Dynamik er in der Singularisierung identifiziert.! Die-
se Singularisierung zeichne sich durch eine starke Kulturalisierung, also
Wertzuschreibung, sowie eine hohe Relevanz der Affekte aus:

Wenn jedoch Menschen, Dinge, Ereignisse, Orte oder Kollektive singula-
risiert und kulturalisiert werden, dann wirken sie anziehend [...]. Ja, nur
wenn sie affizieren, gelten sie als singuldr. Die Gesellschaft der Spatmo-
derne ist in einer Weise eine Affektgesellschaft (Reckwitz 2017: 17).

Das Besondere ist demnach nicht innerlich oder auferlich vorhanden, son-
dern wird sozial hergestellt, indem etwas als intrinsisch wertvoll anerkannt
wird und dadurch affizierend wirkt. Indem es Emotionen weckt, erscheint

1 Zum Begriff Spatmoderne und ihrer Klassifizierung bei Andreas Reckwitz vgl. Reck-
witz 2020: 17-24.

299

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Elberskirch

es wiederum als etwas Besonderes und pragt somit das soziale Leben. Die
Singularisierung, die im Vordergrund ablduft, wird begleitet durch eine
Hintergrundstruktur, die Reckwitz als formale Rationalisierung und Logik
des Allgemeinen bezeichnet (vgl. Reckwitz 2017: 102-110). Die formale Ra-
tionalisierung zielt darauf, die Elemente der sozialen Welt in Schemata des
Allgemeinen einzufiigen und Gesellschaften mittels eines generalisierenden
Rasters zu ordnen. Die soziale Logik des Allgemeinen reduziert dadurch
die Intensitdt der Affekte, die ins Soziale eingebaut sind, was Reckwitz
in das Bild von heif$ und kalt bringt: ,Im Unterschied zum abgeklirten,
kalten Komplex der formalen Rationalisierung ist die Kultursphére heifs.*
(Reckwitz 2017: 84). Reckwitz bezieht dieses Zusammen von Singularisie-
rung und Rationalisierung unter anderem auch auf religiése Kollektive.
Zweifellos hat auch der Katholizismus heifle und kalte Strémungen, die in
seiner Sakramentalitdt konkret werden, da dort Spezielles und Allgemeines
zusammenkommen:

Heif3 sind die Sakramente als principia individuationis. In ihnen wird
das Heil individuell zugeeignet. Wo Sakramente vollzogen werden, wird
Gott durch menschliches Handeln in eine konkrete Situation hineinge-
beugt bzw. hineindekliniert. Gott soll dort heilsstiftend wirksam werden,
wo Menschen Gott hineinwirken mittels der Sakramente. Aufgrund ihrer
Gestalt sind Sakramente personliche und geradezu sinnliche bzw. leibhaf-
tige Zuwendungen Gottes, die in existentiellen Lebenssituationen Gottes
Gegenwart erfahrbar machen. Im Sakrament ist der Mensch personlich
vor Gottes VerheifSung gestellt und erfahrt, dass diese VerheifSung ihm
hochstselbst gilt.

Die Kailte der formalen Rationalisierung bringt vor allem die ritualisierte
bzw. verrechtlichte Form der Sakramente zum Ausdruck. Wéhrend zum
Beispiel in einem Verfahren lediglich die Regeln feststehen, der Ausgang
dagegen offen bleibt, sind im Ritus nicht nur die Regeln, sondern auch
das Ergebnis festgelegt. So fiigt der Ritus die personliche Heilserfahrung
in ein soziales kirchliches Geschehen ein, da das Sakrament nicht allein
realisiert werden kann, sondern einen minister sacramenti, einen Diener
am Sakrament (vgl. Buchinger 2022: 150), voraussetzt. Zudem bindet die
liturgische Feier die sakramentale Selbstvergewisserung an die kirchliche
Verkiindigung und den diakonischen Dienst. Die Rationalisierung steht
aber auch im Zusammenhang mit einer Problematisierung der Verwirkli-
chungsformen religioser Uberzeugungen, die genuin Aufgabe der wissen-
schaftlichen Theologie darstellt.

300

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sakramentalitit — Taufname der Absurditit

5. Ausblick

Inspiriert und gewarnt von Kierkegaards Absurditit plidieren diese Uberle-
gungen fiir ein Verstdndnis von Sakramentalitdt, das sich nicht als Univer-
salprinzip und revelatorischer Generalschliissel anbietet, sondern sich aus-
gehend von einem restriktiven Sakramentsbegrift entfaltet, wie er sich etwa
aus Lumen Gentium explorieren lisst. Aus den strukturellen Ahnlichkeiten
zwischen den sieben Einzelsakramenten, dem Ursakrament Jesus Christus
und der Kirche als Grundsakrament ergibt sich die Sakramentalitét als ein
Prinzip der Vergegenwirtigung gottlicher Heilszusage, das in der Verbin-
dung zwischen dem sinnhaften personlichen Moment des Besonderen und
der formalen Rationalisierung des Allgemeinen besteht. Die Verbindung
dieser beiden Momente — zwischen dem Persénlichen und dem Rationa-
len - ist nicht statisch, sondern zeitbedingt und muss in der jeweiligen
Situation neu austariert werden. Dazu braucht es eine theologisch breite
Sakramententheologie, die bildlich gesprochen wie eine Mischbatterie von
heif$ und kalt funktioniert. Sie hat zu intervenieren, wenn kirchliche Be-
wegungen in einem geistbewegten Heilssubjektivismus iiberkochen und
radikal werden. Sie muss aber auch Einspruch erheben, wenn die Kirche
in einem starren Ritualismus zu erfrieren droht und eine Verdnderung des
Ritus oder der sakramentalen Form an der Zeit ist. Zuletzt hat die Theo-
logie skeptisch zu sein, wo kiihle strukturkonservative Vorschriften {iber
eine subjektive Erlebens- und Eventkultur aufgeheizt werden und dadurch
Aktualitat suggerieren, wie es manche charismatische Bewegung in der
Kirche praktiziert. In dieser Spannung zwischen heify und kalt, zwischen
Subjektivierung und Rationalisierung kénnte Sakramentalitit von einem
absurden Begriff zu einer spekulativ ergiebigen Idee der Theologie werden.

Literaturverzeichnis

Buchinger, Harald: Sakramente: Zeichen und Werkzeuge des Heils: Fragen der Ge-
schichtlichkeit, in: Theologische Quartalschrift 202 (2022), 139-15L

Deuser, Hermann: ,In kraft des Absurden’: Die Verborgenheit des Glaubens bei Seren
Kierkegaard, in: ders: Was ist Wahrheit anderes als ein Leben fir eine Idee?:
Kierkegaards Existenzdenken und die Inspiration des Pragmatismus. Gesammelte
Aufsitze zur Theologie und Religionsphilosophie, hg. von Niels Jorgen Cappelorn
und Markus Kleinert. Berlin 2011, 61-72.

Horisch, Jochen: Brot und Wein: Die Poesie des Abendmahls. (= Edition Suhrkamp,
Band 1692. N.E. 692). 5. Auflage, Frankfurt am Main 2015.

301

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Johannes Elberskirch

Kierkegaard, Seren: Abschliefflende Unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philoso-
phischen Brocken, Zweiter Teil (Gesammelte Werke 16/2), ubersetzt von Hans
Martin Junghans. Diisseldorf, Koln 1958.

Kéhlmeier, Michael: Die Abenteuer des Joel Spazierer: Roman (= dtv 14323). 4. Aufla-
ge, Miinchen 2019.

Menke, Karl-Heinz: Sakramentalitit: Wesen und Wunde des Katholizismus. Regens-
burg 2012.

Quisinsky, Michael: Synodality and Sacramentality beyond Sacrality: Listening und
Discerning in the Light of the Mission of the Church, in: Margit Eckholt (Hg.):
Synodality in Europe: Theological reflections on the church on synodal paths in
Europe. Ziirich usw. 2024, 27-51.

Ratzinger, Joseph: Zur Theologie der Ehe, in: Theologische Quartalschrift 149 (1969),
53-74.

Reckwitz, Andreas: Das Ende der Illusionen: Politik, Okonomie und Kultur in der
Spatmoderne (= Edition Suhrkamp 2735). 6. Auflage, Berlin 2020.

Reckwitz, Andreas: Die Gesellschaft der Singularititen: Zum Strukturwandel der Mo-
derne. Berlin 2017.

Seewald, Michael: Allen und jedem: Versuche iiber die Kirche als Sakrament, in:
George Augustin (Hg.): Eucharistie und Erneuerung. Wege zum missionarischen
Aufbruch. Miinchen 2021, 36-54.

Welte, Bernhard: Theologische Auseinandersetzung mit den Hauptproblemen
der nachkantischen Philosophie: Hegel-Kierkegaard-Nietzsche (Sommersemester
1947), in: ders.: Einspruch der Existenz: Vorlesungen zu Seren Kierkegaard, hg.,
eingefiithrt und bearbeitet von Johannes Elberskirch. Freiburg im Breisgau usw. 2023,
61-156.

302

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

