
Sakramentalität – Taufname der Absurdität

Johannes Elberskirch

Abstract
Sacramentality expresses the relationship between divine and human reality. The materiality of 
this relationship must be erased in order not to become idolatrous. As a sacrament, therefore, 
the Church cannot be fixed in a historical form, but must always be in search of a contemporary 
expression in order to remain a functioning sign and instrument. The actuality of sacramentality 
can be seen in its personal and at the same time ritualised form of divine commitment to salvation, 
which corresponds to the affective singularisation and formal rationalisation of late modern 
societies.
Key-Words
Church, Functionality, Sacrament, Sacramentality, Singularisation, Social science, Society, Ratio­
nalisation

1. Hinführung

In seinem Roman Die Abenteuer des Joel Spazierer lässt der Autor Michael 
Köhlmeier den Pater Präfekt eines kapuzinischen Studienseminars über 
den Glaubensbegriff reflektieren und über den Vorrang der fides implicita 
vor der fides acquisita spekulieren. Seine theoretischen Überlegungen en­
den in der Dichotomie von Natur und Gnade, die er mit einem besonders 
manierierten Aperçu zu lösen beansprucht, nicht zuletzt um seinen Lieb­
lingsschüler zu beeindrucken:

„Die Gnade ist der Taufname des Zufalls“, fuhr er mit Singsang in der 
Stimme fort, „und ich weiß, dass du weißt, was ich damit meine.“ […] 
Am nächsten Tag winkte er mich nach dem Mittagessen zu sich, legte 
den Zeigefinger dorthin, wo in seinem orangefarbenen Bart der Mund 
vermutet werden durfte, und raunte mir zu: „Nein, Andreas, umgekehrt! 
Der Zufall ist der Spitzname der Gnade! So ist es! Genau so. Ist das gut?“ 
(Köhlmeier 2019: 198f.).

„Genau so. Ist das gut?“ Die Ambivalenz der Weltsicht und Wirklichkeits­
deutung hält den Kapuzinerpater in einer unlösbaren Unentschiedenheit, 
die seine Selbstkorrektur wieder in eine Frage auflöst, so dass letztlich 
offen bleiben muss: Ist das natürliche Weltverhältnis primär und wird vom 
Glauben getauft oder wird ein grundlegender fiduzialer Weltbezug säku­

293

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


larisiert? Diese unentschiedene Ambivalenz illustriert eine grundlegende 
Problematik: Weder findet der Mensch über ein natürliches Verhältnis 
zu Gott, noch kann der Glaube als Gottesbeziehung unnatürlich, ohne 
Bezug zu Wirklichkeit und Geschichte, gelebt werden. Seinen Ursprung hat 
dieses Dilemma, so Søren Kierkegaard, in der Verborgenheit Gottes in der 
Zeit, die ein unmittelbares und natürliches Verhältnis zwischen Gott und 
Mensch unmöglich macht. Jedoch kann genauso wenig die gläubige Gottes­
beziehung an endlich-welthaften Möglichkeiten vorbeigehen, da sie gerade 
in der menschlichen bzw. natürlichen Existenz ihren Haftpunkt findet und 
im Glauben transformiert wird. Die zentrale christliche Botschaft, dass 
Jesus der Christus ist, hebt diese Verborgenheit Gottes im Menschen Jesus 
nicht auf, sondern führt den Gottesglauben auf die Spitze der Absurdität 
(vgl. Deuser 2011: 63), wie Kierkegaard ausführt: „Der Widerspruch tritt 
erst dann hervor, wenn das Subjekt in dem Äußersten seiner subjektiven 
Leidenschaft (in der Sorge um eine ewige Seligkeit) diese auf eine histo­
rische Kenntnis gründen soll, deren Maximum eine Approximation bleibt“ 
(Kierkegaard 1958: 287).

Die unendliche Hoffnung auf Erlösung auf ein einzelnes geschichtliches 
Schicksal zu gründen, also inmitten der Relativität und Zufälligkeit des 
Geschichtlichen die ewige entscheidende Macht zu sehen, kann vernünftig 
betrachtet nur absurd sein. Gerade in dieser Absurdität konkretisiert sich 
für Kierkegaard die Grammatik des Glaubens, der durch seinen Bezug zu 
Jesus Christus existentiell ernst wird, so dass die christliche Hoffnung ihren 
Ort und ihre Bewährung inmitten der Wirklichkeit findet (vgl. Welte 2023: 
132-139). Diese Struktur, der Einmaligkeit eines vergänglichen menschli­
chen Schicksals universale Bedeutung zuzuschreiben, charakterisiert Jesus 
Christus als das Ursakrament und prägt somit die gesamte Sakramenten­
theologie.

Ausgehend von der Gefahr der sakramentalen Verabsolutierung (2) soll 
im Folgenden die Sakramentalität gegen den Strich gebürstet werden, in­
dem das Verhältnis des sakramentalen Zeichens und seiner Tilgung zur 
Sprache kommt (3). Daran schließt sich ein Plädoyer an für einen Sakra­
mentsbegriff, der für die Besonderheiten einer spätmodernen Gesellschaft 
sensibel ist (4) und in einem kurzen Ausblick plausibilisiert werden soll (5).

Johannes Elberskirch

294

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Sakramentalität – Wesen des Katholizismus

Sakramentalität markiert für Karl-Heinz Menke nicht nur das, was er für 
die „Grunddifferenz zwischen protestantischem und katholischem Chris­
tentum“ (Menke 2012: 8) hält, sondern bringt das Wesen des Katholizismus 
auf eine stark vereinfachte Formel. Ohne weitere Manifestationsmomente 
der Gnade zu thematisieren und ausgehend vom sakramentalen Charakter 
aller Wirklichkeit kommt er zu der Definition:

Sakramentalität bedeutet […], dass zwei verschiedene Wirklichkeiten so 
miteinander verbunden sind, dass die zweite die erste in dem Maße zum 
Ausdruck bringt, in dem sie ‚sie selbst‘ ist. Jedes Geschöpf ist in dem 
Maße Offenbarung des Schöpfers, als es ‚bei sich‘ (Subjekt) ist (Menke 
2012: 53).

Die hier implizierte Sakramentalität der gesamten Schöpfung macht Menke 
anhand der sakramentalen Bedeutung der Geschlechterdifferenz explizit. In 
dem Maße, in dem zwei Menschen ihre eheliche Treue leben, stellen sie in 
ihrer geschöpflichen Geschlechtlichkeit die Treue JHWHs zu seinem Volk 
sowie die Liebe Christi zu seiner Kirche dar, wie Menke im Rekurs auf 
die Theologie der Ehe bei Joseph Ratzinger entfaltet (vgl. Ratzinger 1969: 
57). Dazu ist der Bund JHWHs vom Bund Christi her zu verstehen, was 
einer dezidiert christlichen Bibelinterpretation folgt. Entsprechend zeige 
sich dadurch, was Genesis 2,23 – „Frau soll sie heißen, denn vom Mann ist 
sie genommen“ – durch das Mysterium der Geschlechterdifferenz anzeige: 
Die „Berufung der Schöpfung zur Sakramentalität“ (Menke 2012: 91).

Die als Beispiel ausgeführte Problematik resultiert nicht nur aus einer 
exegetisch gewagten, dogmatischen Schriftlektüre, sondern beruht auch 
auf einer direkt-proportionalen Verhältnisbestimmung von göttlichem und 
menschlichem Handeln. Die direkte Proportionalität hält Menke für das 
Zentrum der sakramentalen Denk- und Lebensform des Katholizismus. 
Bereits das Zweite Vatikanische Konzil entfaltet aber einen differenzierteren 
Sakramentsbegriff. So wird in Lumen gentium die Kirche als komplexe 
Wirklichkeit, als realitas complexa, bestimmt, „die aus menschlichem und 
göttlichem Element zusammenwächst“ (LG 8), wobei deren Verhältnis sich 
durch eine Ähnlichkeit bei gleichzeitiger größerer Unähnlichkeit auszeich­
net. Aufgrund des Moments der Unähnlichkeit kann nicht von einer direk­
ten Proportionalität zwischen Menschlichem und Göttlichem gesprochen 
werden, sondern es besteht eine Disproportionalität, die in das sakramen­
tale Verhältnis unaufhebbar miteingetragen ist. Mit der Bestimmung der 

Sakramentalität – Taufname der Absurdität

295

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kirche als realitas complexa verbindet das Konzil konstitutiv das christo­
logische mit dem pneumatologischen Moment, was ihre Sakramentalität 
entscheidend prägt. Menke vertritt dagegen den „Primat der Inkarnation 
vor der Inspiration“, so dass „alle Erkenntnis der Wahrheit Christi und der 
Kirche geschichtlich bzw. inkarnatorisch vermittelt ist“ (Menke 2012: 187). 
Die Idee der Sakramentalität bewahre also das inkarnatorische Handeln 
Gottes in der Geschichte. Dazu müsse jegliche funktionale Bestimmung in 
Bezug auf das sakramentale Amts- und Kirchenverständnis ausgeschlossen 
werden, da sakramentales Denken das Gegenteil von funktionalem Denken 
sei. Das führt in amtstheologischer Konsequenz dazu, dass Menke den 
Priester zu einer lebendigen Christusikone stilisiert und selbst alltäglichen 
Lebensvollzügen eine quasi-sakramentale Würde verleiht:

Nicht die Funktionen ergeben den Priester, sondern umgekehrt: Der 
Priester transformiert alle Funktionen in die Gestalt seiner Christusre­
präsentation. Nicht nur wenn ein Priester predigt oder Sakramente spen­
det, sondern auch da, wo er einen Haus- oder Krankenbesuch macht, 
wo er mit Ministranten Fußball spielt, wo er Mitarbeiter ausbildet oder 
ermutigt, wo er mit Menschen feiert und fröhlich ist, ist das Eigentliche 
des Priesterseins: anderen Menschen ‚in persona Christi‘ (!) direkt oder 
indirekt, explizit oder implizit zu sagen: Du kannst und du sollst ein 
Segen sein (Menke 2012: 305).

Im Lichte dessen, was die kirchlichen Missbrauchsstudien in den vergan­
genen Jahren enthüllt haben, bleibt eine solche Argumentation mehr als 
fragwürdig.

3. Sakramentalität gegen den Strich

Sakramentalität als direkt proportionale Verhältnisbestimmung von Trans­
zendenz und Immanenz bzw. von göttlicher und menschlicher Wirklich­
keit zu verstehen, birgt letztlich die Gefahr, das natürliche bzw. materielle 
Verhältnis zu verabsolutieren. Das geschichtlich Kontingente wird für sa­
krosankt erklärt, nicht selten, um es der Diskussion zu entziehen (vgl. 
Quisinsky 2024: 36-40). In diesem Sinn soll Sakramentalität, theologisch, 
besonders aber ekklesiologisch, eine stabilisierende bzw. sogar fixierende 
Wirkung entfalten. Gegen diese Tendenz lässt sich provokant fragen: Was 
aber bedeutet es, wenn die Tilgung des sakramentalen Zeichens zum Sakra­

Johannes Elberskirch

296

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ment selbst dazugehört? Warum ist also die Aufhebung der Zeichenebene 
ein integraler Bestandteil des sakramentalen Vollzugs?

Der Ausgangspunkt liegt in der trivialen Einsicht, dass das sakramentale 
Zeichen vergänglich ist. Es ergibt sich aus dem Bezug einer sprachlich-ritu­
ellen forma auf eine bestimmte materia. Das sakramentale Zeichen wird 
aber nicht nur durch menschliches Handeln realisiert, sondern kommt 
durch menschliche Wirkung wieder zu einem Ende. Ist die Materie eines 
Sakramentes ein Gestus – also Salbung, Übergießen, Handauflegung –, 
muss dieser Gestus auch einen Abschluss finden, damit das Sakrament 
gültig vollzogen wird. Ist die Materie eines Sakraments ein Gegenstand, 
muss diesem Gegenstand die zeitliche Persistenz bzw. Dauer genommen 
werden, damit die Materie „sakramental wirksam werden kann“ (Seewald 
2021: 38). Die Eucharistie als Sakrament, so der Germanist Jochen Hörisch, 
basiere auf der Differenz zwischen dem geschöpflich Materiellen in den 
Gaben von Brot und Wein und dem schöpferisch Geistigen der göttlichen 
Gegenwart:

[K]ultisch gefeiert wird diese Formation [sc. das Sakrament; J.E.] in 
einem Ritual, das die Differenz, auf der sie ruht, tilgt, indem die zeitli­
chen Zeichen, die auf ‚anderes‘ verweisen, verzehrt werden. Mit diesem 
Verzehr aber wird auch die Defizienz dieser sachlichen Zeichen getilgt. 
Mußte Gott doch seinen ‚Stoff ‘ gleichsam auf diesem Umweg der Leib­
lichkeit den Menschen beibringen (Hörisch 2015: 88).

Gottes Gegenwart wird im Glauben materialisiert, um dem Menschen als 
körperlichem Wesen leibhaft und heilsam zu begegnen. In diesem Sinne 
überbrückt der Vollzug des Sakraments die Differenz zwischen Schöpfung 
und Schöpfer. Gerade die Funktion der Überbrückung erfordert, dass 
zugleich die gegenständliche Dimension des sakramentalen Zeichens im 
Vollzug des Sakramentes getilgt wird, um die Ungegenständlichkeit Gottes 
zu wahren. Die Materialisierung hat sich im sakramentalen Vollzug not­
wendigerweise wieder aufzuheben, damit das Materielle nicht zu einem 
Götzenbild wird. Das materielle Element der Sakramente vermittelt also 
einerseits Gottes Gegenwart leiblich, sinnhaft und dadurch heilsam, da 
sich Gottes gnädiges Handeln nicht in abstrakte Idealität bzw. in reine Geis­
tigkeit aufhebt. Andererseits „bleibt das Materielle das Kreatürliche“ und 
kann aufgrund seiner Kreatürlichkeit Gott seinen Schöpfer „nicht dauerhaft 
und statisch“ vergegenwärtigen, „sondern nur in der Feier des mysterium 
paschale (SC 6)“ (Seewald 2021: 39), des Geheimnisses des Vorübergangs.

Sakramentalität – Taufname der Absurdität

297

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese sakramententheologischen Überlegungen führen aufgrund der 
katholischen Sakramentsarchitektur auch zu ekklesiologischen Konsequen­
zen, da die Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils explizit 
definiert: „Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das Sakrament, das 
heißt Zeichen und Werkzeug [signum et instrumentum] für die innigste 
Vereinigung mit Gott wie für die Einheit der ganzen Menschheit.“ (LG 1) 
Diese Bestimmung der Kirche als signum et instrumentum, als Zeichen und 
Werkzeug, deutet Michael Seewald in Bezug auf das Motiv der Tilgung. Die 
Kirche ist ein Zeichen, indem sie auf etwas verweist, das über ihre sichtbare 
Sozialgestalt hinausgeht, und zwar auf die Einheit der Menschen sowohl 
mit Gott als auch untereinander. Die Kirche besteht als Instrument, wenn 
sie die Einheit mit Gott und den Menschen wenigstens im Ansatz realisie­
ren kann, und dient so als Hilfsmittel, um die Vollendung dieser Einheit 
im Reich Gottes zu erreichen. Signum und instrumentum sind demnach re­
zipientenbezogene und somit funktionale Größen (vgl. Seewald 2021: 43f.). 
Ein Zeichen muss verstanden werden können, sonst ist es kein Zeichen. 
Ein Instrument muss wirksam sein können, sonst ist es kein Instrument. 
Sakramentalität setzt also Funktionalität voraus und geht zugleich über sie 
hinaus, das heißt in philosophischer Diktion: Die Funktionalität ist ein 
notwendiges, aber kein hinreichendes Kriterium für Sakramentalität. Die 
Kirche hat also um ihrer Sakramentalität willen um diese Funktionalität zu 
ringen.

In diesem Kontext wird das Motiv der Tilgung im Sinne des Transitiven 
relevant und führt in eine ekklesiologische Dynamisierung. Denn die Kir­
che ist dann Sakrament, wenn sie mit ihrer konkreten Gestalt auf Gott 
zeichenhaft verweist und seinen Heilswillen instrumentell vermittelt. Gott 
kann aber „nicht mit einer geschichtlich konkreten Gestalt der Kirche 
schlechthin“ identifiziert werden, um „diese Gestalt legitimatorisch auf 
Dauer zu stellen, [das] würde zur Ekklesiolatrie führen“ (Seewald 2021: 
51).

Dieses Ringen um eine zeitgemäße ekklesiale Funktionalität hat seinen 
Ursprung im Christusgeschehen. Während die Sakramentalität Jesu Chris­
ti darin besteht, dass die Einmaligkeit des menschlichen Schicksals Jesu 
universale Bedeutung hat, wird die Kirche dann zum Sakrament, wenn 
sie die Heilsbotschaft des einmaligen Christusereignisses für jede Zeit und 
jeden Ort erschließt, und damit nach einer für die jeweilige geschichtliche 
Situation entsprechenden Realisierung sucht:

Johannes Elberskirch

298

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gott hat die Versammlung derer, die zu Christus als dem Urheber 
des Heils und dem Ursprung der Einheit und des Friedens glaubend 
aufschauen, als seine Kirche zusammengerufen und gestiftet, damit sie 
allen und jedem [universis et singulis] das sichtbare Sakrament dieser 
heilbringenden Einheit sei. (LG 9)

Die Formel universis et singulis charakterisiert die Sakramentalität der Kir­
che, da sie gerade dann zum universalen Sakrament des Heiles wird, wenn 
sie sich nicht in einem allgemeingültigen Zustand fixieren lässt, sondern 
zeitgenössisch bleibt. Als Zeichen und Werkzeug des Heils bewährt sie 
sich, wenn sie mit ihren Sakramenten auf die persönlichen bzw. biographi­
schen Prägungen und Grenzen der Einzelnen so eingehen kann, dass Gott 
in diese Grenzen hineindekliniert bzw. hineingebeugt wird, und zwar als 
Hoffnung auf Rettung und Heil.

4. Sakramentalität – ein (spät)modernes Prinzip

Wer für einen so verstandenen Begriff von Sakramentalität plädiert, be­
sonders in Bezug auf die Glaubensgemeinschaft, der muss zeigen, dass 
Sakramentalität einen soteriologisch belastbaren Haftpunkt in der heutigen 
Gesellschaft hat. Denn angesichts ihrer Funktionalität und ihres Bezugs auf 
Rezipierende muss die Sakramentalität der Kirche und ihrer Sakramente 
anschlussfähig sein an die Strukturen moderner Gesellschaften, was nach 
den Charakteristika heutiger Sozialformen fragen lässt. Der Soziologe An­
dreas Reckwitz verortet die gegenwärtige Gesellschaft in der Spätmoderne, 
deren entscheidende Dynamik er in der Singularisierung identifiziert.1 Die­
se Singularisierung zeichne sich durch eine starke Kulturalisierung, also 
Wertzuschreibung, sowie eine hohe Relevanz der Affekte aus:

Wenn jedoch Menschen, Dinge, Ereignisse, Orte oder Kollektive singula­
risiert und kulturalisiert werden, dann wirken sie anziehend […]. Ja, nur 
wenn sie affizieren, gelten sie als singulär. Die Gesellschaft der Spätmo­
derne ist in einer Weise eine Affektgesellschaft (Reckwitz 2017: 17).

Das Besondere ist demnach nicht innerlich oder äußerlich vorhanden, son­
dern wird sozial hergestellt, indem etwas als intrinsisch wertvoll anerkannt 
wird und dadurch affizierend wirkt. Indem es Emotionen weckt, erscheint 

1 Zum Begriff Spätmoderne und ihrer Klassifizierung bei Andreas Reckwitz vgl. Reck­
witz 2020: 17-24.

Sakramentalität – Taufname der Absurdität

299

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es wiederum als etwas Besonderes und prägt somit das soziale Leben. Die 
Singularisierung, die im Vordergrund abläuft, wird begleitet durch eine 
Hintergrundstruktur, die Reckwitz als formale Rationalisierung und Logik 
des Allgemeinen bezeichnet (vgl. Reckwitz 2017: 102-110). Die formale Ra­
tionalisierung zielt darauf, die Elemente der sozialen Welt in Schemata des 
Allgemeinen einzufügen und Gesellschaften mittels eines generalisierenden 
Rasters zu ordnen. Die soziale Logik des Allgemeinen reduziert dadurch 
die Intensität der Affekte, die ins Soziale eingebaut sind, was Reckwitz 
in das Bild von heiß und kalt bringt: „Im Unterschied zum abgeklärten, 
kalten Komplex der formalen Rationalisierung ist die Kultursphäre heiß.“ 
(Reckwitz 2017: 84). Reckwitz bezieht dieses Zusammen von Singularisie­
rung und Rationalisierung unter anderem auch auf religiöse Kollektive. 
Zweifellos hat auch der Katholizismus heiße und kalte Strömungen, die in 
seiner Sakramentalität konkret werden, da dort Spezielles und Allgemeines 
zusammenkommen:

Heiß sind die Sakramente als principia individuationis. In ihnen wird 
das Heil individuell zugeeignet. Wo Sakramente vollzogen werden, wird 
Gott durch menschliches Handeln in eine konkrete Situation hineinge­
beugt bzw. hineindekliniert. Gott soll dort heilsstiftend wirksam werden, 
wo Menschen Gott hineinwirken mittels der Sakramente. Aufgrund ihrer 
Gestalt sind Sakramente persönliche und geradezu sinnliche bzw. leibhaf­
tige Zuwendungen Gottes, die in existentiellen Lebenssituationen Gottes 
Gegenwart erfahrbar machen. Im Sakrament ist der Mensch persönlich 
vor Gottes Verheißung gestellt und erfährt, dass diese Verheißung ihm 
höchstselbst gilt.

Die Kälte der formalen Rationalisierung bringt vor allem die ritualisierte 
bzw. verrechtlichte Form der Sakramente zum Ausdruck. Während zum 
Beispiel in einem Verfahren lediglich die Regeln feststehen, der Ausgang 
dagegen offen bleibt, sind im Ritus nicht nur die Regeln, sondern auch 
das Ergebnis festgelegt. So fügt der Ritus die persönliche Heilserfahrung 
in ein soziales kirchliches Geschehen ein, da das Sakrament nicht allein 
realisiert werden kann, sondern einen minister sacramenti, einen Diener 
am Sakrament (vgl. Buchinger 2022: 150), voraussetzt. Zudem bindet die 
liturgische Feier die sakramentale Selbstvergewisserung an die kirchliche 
Verkündigung und den diakonischen Dienst. Die Rationalisierung steht 
aber auch im Zusammenhang mit einer Problematisierung der Verwirkli­
chungsformen religiöser Überzeugungen, die genuin Aufgabe der wissen­
schaftlichen Theologie darstellt.

Johannes Elberskirch

300

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Ausblick

Inspiriert und gewarnt von Kierkegaards Absurdität plädieren diese Überle­
gungen für ein Verständnis von Sakramentalität, das sich nicht als Univer­
salprinzip und revelatorischer Generalschlüssel anbietet, sondern sich aus­
gehend von einem restriktiven Sakramentsbegriff entfaltet, wie er sich etwa 
aus Lumen Gentium explorieren lässt. Aus den strukturellen Ähnlichkeiten 
zwischen den sieben Einzelsakramenten, dem Ursakrament Jesus Christus 
und der Kirche als Grundsakrament ergibt sich die Sakramentalität als ein 
Prinzip der Vergegenwärtigung göttlicher Heilszusage, das in der Verbin­
dung zwischen dem sinnhaften persönlichen Moment des Besonderen und 
der formalen Rationalisierung des Allgemeinen besteht. Die Verbindung 
dieser beiden Momente – zwischen dem Persönlichen und dem Rationa­
len – ist nicht statisch, sondern zeitbedingt und muss in der jeweiligen 
Situation neu austariert werden. Dazu braucht es eine theologisch breite 
Sakramententheologie, die bildlich gesprochen wie eine Mischbatterie von 
heiß und kalt funktioniert. Sie hat zu intervenieren, wenn kirchliche Be­
wegungen in einem geistbewegten Heilssubjektivismus überkochen und 
radikal werden. Sie muss aber auch Einspruch erheben, wenn die Kirche 
in einem starren Ritualismus zu erfrieren droht und eine Veränderung des 
Ritus oder der sakramentalen Form an der Zeit ist. Zuletzt hat die Theo­
logie skeptisch zu sein, wo kühle strukturkonservative Vorschriften über 
eine subjektive Erlebens- und Eventkultur aufgeheizt werden und dadurch 
Aktualität suggerieren, wie es manche charismatische Bewegung in der 
Kirche praktiziert. In dieser Spannung zwischen heiß und kalt, zwischen 
Subjektivierung und Rationalisierung könnte Sakramentalität von einem 
absurden Begriff zu einer spekulativ ergiebigen Idee der Theologie werden.

Literaturverzeichnis

Buchinger, Harald: Sakramente: Zeichen und Werkzeuge des Heils: Fragen der Ge­
schichtlichkeit, in: Theologische Quartalschrift 202 (2022), 139-151.

Deuser, Hermann: ‚In kraft des Absurden‘: Die Verborgenheit des Glaubens bei Søren 
Kierkegaard, in: ders: ‚Was ist Wahrheit anderes als ein Leben für eine Idee?‘. 
Kierkegaards Existenzdenken und die Inspiration des Pragmatismus. Gesammelte 
Aufsätze zur Theologie und Religionsphilosophie, hg. von Niels Jørgen Cappelørn 
und Markus Kleinert. Berlin 2011, 61-72.

Hörisch, Jochen: Brot und Wein: Die Poesie des Abendmahls. (= Edition Suhrkamp, 
Band 1692. N.F. 692). 5. Auflage, Frankfurt am Main 2015.

Sakramentalität – Taufname der Absurdität

301

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kierkegaard, Søren: Abschließende Unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philoso­
phischen Brocken, Zweiter Teil (Gesammelte Werke 16/2), übersetzt von Hans 
Martin Junghans. Düsseldorf, Köln 1958.

Köhlmeier, Michael: Die Abenteuer des Joel Spazierer: Roman (= dtv 14323). 4. Aufla­
ge, München 2019.

Menke, Karl-Heinz: Sakramentalität: Wesen und Wunde des Katholizismus. Regens­
burg 2012.

Quisinsky, Michael: Synodality and Sacramentality beyond Sacrality: Listening und 
Discerning in the Light of the Mission of the Church, in: Margit Eckholt (Hg.): 
Synodality in Europe: Theological reflections on the church on synodal paths in 
Europe. Zürich usw. 2024, 27-51.

Ratzinger, Joseph: Zur Theologie der Ehe, in: Theologische Quartalschrift 149 (1969), 
53-74.

Reckwitz, Andreas: Das Ende der Illusionen: Politik, Ökonomie und Kultur in der 
Spätmoderne (= Edition Suhrkamp 2735). 6. Auflage, Berlin 2020.

Reckwitz, Andreas: Die Gesellschaft der Singularitäten: Zum Strukturwandel der Mo­
derne. Berlin 2017.

Seewald, Michael: Allen und jedem: Versuche über die Kirche als Sakrament, in: 
George Augustin (Hg.): Eucharistie und Erneuerung. Wege zum missionarischen 
Aufbruch. München 2021, 36-54.

Welte, Bernhard: Theologische Auseinandersetzung mit den Hauptproblemen 
der nachkantischen Philosophie: Hegel–Kierkegaard–Nietzsche (Sommersemester 
1947), in: ders.: Einspruch der Existenz: Vorlesungen zu Søren Kierkegaard, hg., 
eingeführt und bearbeitet von Johannes Elberskirch. Freiburg im Breisgau usw. 2023, 
61-156.

Johannes Elberskirch

302

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293 - am 10.02.2026, 01:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-293
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

