B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und
Tierrechte

Der Philosoph und Tierethiker Bernard E. Rollin schreibt in seinem Auf-
satz , The legal and moral basis of animal rights“2:

“Es ist unmoglich den rechtlichen Status von Tieren zu diskutieren, oh-
ne ihren moralischen Status zu diskutieren, das bedeutet, ohne die ethi-
sche Position zu diskutieren, die wir ihnen gegeniiber einnehmen, denn
die Gesetze einer Gesellschaft sind ultimativ abhingig von ihrer Moral3.

Rollin ist zuzustimmen: eine Thematik aus dem Bereich des , Tierschut-
zes“, welche hier zur Untersuchung steht, kann nicht losgelost von ihren
ethischen* Implikationen gesehen und entsprechend ohne jene behandelt
werden. Die Frage, wie wir Tiere’ behandeln sollen®, durchzieht Gesetz
und gesellschaftlichen Diskurs gleichermafSen. In welch starkem MafSe ge-
sellschaftliche und ethische Paradigmenwechsel den rechtlichen Diskurs,
die Rechtsprechung und die Gesetzgebung beeinflussen, zeigte sich zuletzt
im Rahmen des sogenannten Legehennenurteils des Bundesverfassungsge-
richts” sowie der Aufnahme des Staatsziels Tierschutz in das Grundgesetz
im Jahr 2002. Dieser hohen tatsichlichen Relevanz steht auf Seiten der
Rechtswissenschaft eine diametral andere Behandlung der Thematik ge-

2 Rollin in: Miller/Williams, Ethics and Animals, S. 103ff.

3 LIt is impossible to discuss the legal status of animals without discussing their
moral status, that is, without discussing the ethical position that we hold towards
them, because the laws of a society are ultimately dependent on its morality”, Ro/-
lin aa0. S.103.

4 Die Begriffe ,ethisch® bzw. , Ethik“ und ,moralisch bzw. ,Moral“ werden im Fol-
genden synonym verwendet. Zur semantischen bzw. historischen Differenzierung
im philosophischen Kontext siche etwa: Hiffe, Lexikon der Ethik, S. 71f. und 211f.

5 Im Folgenden werden nichtmenschliche Tiere aus Griinden des besseren Verstand-
nisses als ,Tiere“ bezeichnet. Im biologischen Sinne sind Menschen natirlich
ebenso Tiere und die sprachliche Differenzierung reflektiert die insofern verzerrte
Wahrnehmung, es handele sich um grundlegend andere Kategorien; siche zur Pro-
blematik ausfiihrlich: Singer, Animal Liberation, Einleitung S. xiv.

6 Diese Fragestellung wird mittlerweile, vorallem im deutschsprachigen Raum, un-
ter dem Begriff der ,Tierethik® diskutiert, siche dazu ausfihrlich Grimm/Wild,
Tierethik, S. 16ff.

7 BVerfGE 101, 1 ff.

27

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

genuber; es finden sich kaum nennenswerte Abhandlungen der ethischen
Dimension der Tierrechts- bzw. -Tierschutzfrage(n)3.
Im Rahmen dieser Erérterung sollen insofern vorallem folgende Fragen
diskutiert werden:
- Welche ethische Ankniipfung kénnen wir dem Gesetz entnehmen
(Tierschutzgesetz und Grundgesetz)?
—  Welche moralische Bedeutung haben Tiere ?

L. Die Rechtsgiiter des ,, Tierschutz - Begriffs

Im rechtlichen bzw. gesetzlichen Kontext hat sich mittlerweile einhellig
der sogenannte ,ethische® Tierschutz durchgesetzt, d.h. das Tier soll ,,um
seiner selbst willen® und nicht etwa aus anthropozentrischen Griinden
(z.B. sittliches Empfinden, wirtschaftlicher Wert u.d.) geschiitzt werden.
Da dieser Grundsatz mittlerweile allgemein anerkannt wird und im Ubri-
gen schon spitestens seit dem TierschAndG von 1986 vorausgesetzt wird?,
kann auf eine Darstellung der insofern iiberholten Diskussion ,,Anthropo-
zentrismus vs. ethischer Tierschutz® verzichtet werden!®.

Der Grundsatz des ethischen Tierschutzes findet seinen grundlegenden
Ausdruck in § 1 S. 1 Tierschutzgesetz!!.

8 Eine Ausnahme bildet hier etwa die Dissertation von Raspé die allerdings im Er-
gebnis ,nur” zu einer Erweiterung des schon bestehenden Tierschutzkonzeptes,
wenngleich in einer formal mit dem Begriff der ,tierlichen Person® weiterentwi-
ckelten Form gelangt, siche Raspé, Die tierliche Person, S. 1ff.; fiir die Schweiz
siche: Stucki, Grundrechte fur Tiere, S. 1ff.

9 Siehe BT-Drucks. 6/2559, S. 9; BT-Drucks. 10/3158, S. 16.

10 Siche hierzu ausfiihrlich: Hirt/Maisack/Moritz, TierSchG, Einfiihrung, Rn 2ff.
und Rn 21ff. Die Frage des Rechtsguts im Tierschutz besteht gleichwohl bis heu-
te nicht ohne Probleme hinsichtlich der dogmatischen Zuordnung in die weite-
re, insbesondere im Strafrecht noch nicht abschlieSend geklirte, Rechtsgutsde-
batte, siche dazu etwa Greco in Amelung-FS, 2009, S. 3ff.; vgl. auch von Hirsch in:
Hefendehl/von Hirsch/Wohlers, Rechtsgutstheorie, S. 13ff; Stratenwerth in: He-
fendehl/von Hirsch/Wohlers, Rechtsgutstheorie, S.255f. Da der derzeitige Letzt-
bezug des Rechtsgutsschutzes in der Regel immer noch unter Bezugnahme auf
die (menschliche) Gemeinschaft erfolgt (vgl. dazu etwa Saliger, Umweltstrafrecht,
Rn 34) erscheint eine ,saubere“ Auflésung der Problematik nur durch eine Er-
weiterung des Begriffs der ,Anderen moglich, d.h. der Subjekte, deren Integritit
vor Eingriffen geschiitzt werden soll, vgl. dazu die im Folgenden dargestellte
rechtsphilosophische Debatte, unten S. 34{f.

11 Nicht unproblematisch ist in diesem Zusammenhang der Begriff der ,Mitge-
schopflichkeit® des Tieres, siche § 1 S. 1 TierSchG, da dieser einen eindeutig reli-

28

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

L Die Rechtsgiiter des ,, Tierschutz® - Begriffs

Geschiitztes Rechtsgut ist zunichst die ,sittliche Ordnung® in den Bezie-
hungen zwischen Mensch und Tier, daneben sind die Werte Leben und
Wohlbefinden des Tieres ebenfalls als Rechtsgiiter anzuerkennen!?. Dem
Tier wird ein ,inharenter Eigenwert® zuerkannt. Dieser Wert soll um sei-
ner selbst willen geschitzt sein und wird insofern ebenfalls zum rechtlich
geschitzten Gut, d.h. zum ,Rechtsgut“!3. Die mangelnde Rechtsfiahigkeit
des Tieres steht dem dabei nicht entgegen. Ein Rechtsgut setzt nicht not-
wendigerweise ein subjektives Recht oder gar einen klagebefugten Rechts-
trager voraus'. Wer gleichwohl zum Schutz eines solchen Rechtsgutes be-
rufen ist, insbesondere vor dem Hintergrund einer strafrechtlichen Garan-
tenstellung, ist eine andere und noch kontrovers diskutierte Frage!’.

Zu beachten ist schliefflich, dass § 1 TierSchG keinen unverbindlichen
LProgrammsatz® darstellt, sondern vielmehr als Auslegungsgrundsatz gel-
tendes Recht ist!®.

Daraus folgen insbesondere nachfolgende Grundsitze!”:

- Es gilt ein Gebot zur tierfreundlichen Auslegung, d.h. bestehen bei
einer Vorschrift mehrere Auslegungsmoglichkeiten, ist diejenige zu
wihlen, die der genannten Zielrichtung am besten entspricht.

— Gebot zur tierschutzgerechten Abwagung: bei einer Abwigung wider-
streitender Interessen ist im Zweifel derjenigen Losung der Vorzug zu
geben, die den Belangen des Tierschutzes die beste Entfaltungsmoglich-
keit gibt, ohne andere Interessen unangemessen zuriickzudrangen.

— Ermessensleitlinie: wenn die Behorde bei der Anwendung einer Norm
ein Ermessen hat, so soll sie sich fiir diejenige Handlungsalternative
entscheiden, die die Werte ,Leben® und ,Wohlbefinden® am effizien-
testen schutzt.

Vorgenannte Gebote ergeben sich nunmehr auch aus Art. 20a GG13.

Eine Einschrinkung des Schutzes vorbenannter Rechtsgiter findet sich
ebenso in § 1 TierSchG, S.2 wonach die Zufiigung von Schmerz, Leiden

giosen Hintergrund hat und in Widerspruch zur ansonsten sikularen Ausrich-
tung von Staat und Gesetzgebung steht. Dieser Aspekt soll hier jedoch nicht wei-
ter erortert werden, da Sinn und Zweck der Norm unabhingig von der sprachli-
chen Fassung erkennbar sind.

12 Siehe Hirt/Maisack/Moritz, TierSchG, § 1, Rn 3.

13 Hirt/Maisak/Moritz, TierSchG, § 1, Rn 3ff.; Lorz/Metzger, TierSchG, § 1, Rn 1ff.

14 Hirt/Maisack/Moritz, TierSchG, Einfiihrung, Rn. 25.

15 Siehe dazu ausfiihrlich unten, S. 85ff.; vgl. Roxzn, AT 11, § 32, Rn 101ff.

16 Lorz/Metzger, TierSchG, § 1, Rn 2; Hirt/Maisack/Moritz, TierSchG, § 1, Rn 1.

17 Siehe im Folgenden: Hirt/Maisack/Moritz, TierSchG, § 1, Rn 1ff.

18 Vgl. Lorz/Metzger, TierSchG, § 1, Rn 3 ff.

29

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

oder Schiden bei Vorliegen eines ,,vernunftigen Grundes“ zuléssig ist. § 1
S.2 TierSchG beinhaltet insofern ein grundsitzliches Verbot, allerdings
eingeschrinkt durch den formal als Rechtfertigungsgrund' einzuordnen-
den Vorbehalt des ,,verniinftigen Grundes“%’.

Geschatzt sind hier alle lebenden Tiere, unabhingig von ihrem Ent-
wicklungsgrad, also auch Wirbellose?!, wobei einzelne Vorschriften der
§§ 3ff. ihren Anwendungsbereich auf Wirbeltiere beschranken.

Mit der Einfithrung des ,verntnftigen Grundes“ wollte der Gesetzgeber
von 1972 berechtigte Beschrinkungen tierlicher Interessen ,im Rahmen
der Erhaltungsinteressen des Menschen® zulassen?’.. Der ,verniinftige
Grund® ist der zentrale Begriff im Tierschutzrecht, Gber den vielfiltige In-
teressenkonflikte von Mensch und Tier abgewickelt werden?. Als ,ver-
nanftig gelten dabei vielfiltige Griinde wirtschaftlicher oder sonstiger ge-
sellschaftlicher Natur (insbesondere Haltung und Tétung von Tieren zu
Nahrungszwecken, Durchfithrung von Tierversuchen nebst Toétung von
Tieren u.d.). Hier ist eine VerhiltnismaRigkeitsabwagung durchzufihren;
ebenso sind Aspekte der ,allgemeinen Kulturentwicklung” zu berticksich-
tigen?4.

Der ,verntnftige Grund wird im Tierschutzgesetz, nicht aber in den
aufgrund des Tierschutzgesetztes erlassenen Rechtsverordnungen, an ins-
gesamt vier Stellen erwahnt und zwar in den §§1 S.2, 17 Nr. 1, 18 Abs. 1
Nr. 1 und 18 Abs. 2 (vgl. auch § 41 Abs. 1 BNatSchG)?.

Der Gesetzgeber strebt an, im Bereich des Tierschutzes ethische Grund-
satze und wissenschaftliche und wirtschaftliche Interessen in Einklang zu
bringen?®.

19 Siehe unten S. 117ff.

20 Vgl. Hirt/Maisack/Moritz, TierSchG, § 1, Rn 30ff.

21 Hirt/Maisack/Moritz, TierSchG, § 1, Rn 11.

22 Siehe: BT-Drs.6/2559, S. 10ff.

23 Vgl. Maisack, Verntnftiger Grund, S. 82ff.; Hirt/Maisack/Moritz, TierSchG, §1,
Rn 30; sieche auch unten S. 117ff.

24 Vgl. HirtYMaisack/Moritz, TierSchG, § 1, Rn 43ff..

25 Siche eine detaillierte Erorterung der Implikationen des ,verninftigen Grundes®
nebst Diskussion streitiger Aspekte unten S. 117ff.

26 BVerfGE 48, 376 (389) und 101, 1.

30

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

II. Die ethischen Fragestellungen

Wie schon eingangs erwihnt, lasst sich eine von ethischen Fragen geprigte
Materie wie der , Tierschutz“ kaum ohne die unter der Oberflache des posi-
tiven Rechts liegenden ethischen Fragen beantworten.

Recht ist immer auch Richtigkeitsfrage. Wahrend etwa die Rechtsge-
schichte das Recht allein in seinem historischen Werden untersucht, klam-
mert sie diese Richtigkeitsfrage (notwendigerweise) aus; anders die Rechts-
philosophie, sie begniigt sich nicht mit dem Blick auf das ,,Hier und Jetzt,
sondern fragt weiter?”. Wie Kaufmann schreibt, ist das Thema der Rechts-
philosophie insofern die Frage nach der ,Gerechtigkeit®, nach dem ,richti-
gen Recht“?8,

Rechtsphilosophisches Denken ist dabei immer auch ,utopisches®
Rechtsdenken. Dieses besteht jedoch nicht nur in der Auseinandersetzung
mit der Wirklichkeit, sondern wirkt auch auf diese zuriick. Wenn das, was
im utopischen Verlauf zunichst nur von wenigen gedacht worden ist — wie
die menschliche Gleichheit, die Emanzipation der Frau etc. — erst einmal
das Denken vieler Menschen erreicht hat, wird es zu einer realen Macht.
Schon vorher bildet dieses utopische Rechtsdenken eines der ,,Reservoirs®,
aus denen nicht nur die Rechtspolitik, sondern bereits auch das Verstind-
nis und die Darstellung des laufenden Rechts fortlaufend ihre ,Nahrung®
bezieht?.

Im Folgenden sollen zentrale Positionen aus dem Bereich der Ethik zur
»Tierrechtsfrage® dargestellt und erdrtert werden. Im Rahmen der vorlie-
genden Arbeit ist es nicht moglich, jede in der Fachliteratur vertretene
Auffassung zu priifen, oder jedes Argument zu erdrtern, das vertreten
wird. Vielmehr werden Thesen isoliert, auf die der aktuelle Diskurs hin-
auslauft.

1. Metaethische3® Vorfrage: das Wesen der Moral

Viele Unterschiede in der Bewertung diverser ethischer Sachverhalte lassen
sich w.a. auf die strukeurell sehr verschiedene Beantwortung einer wesentli-

27 Vgl. Braun, Rechtsphilosophie, S. 4f.

28 Siehe Kaufmann, Rechtsphilosophie, S. 9.

29 So und im Weiteren dazu ausfihrlich Braun, Rechtsphilosophie, S. 85ff.

30 Die Methaethik beschaftigt sich mit dem Wesen der Ethik (dagegen: normative
Ethik, welche sich mit den Inhalten ethischer Sitze beschaftigt).

31

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

chen metaethischen Vorfrage zurtckfithren, welche leider nur allzu hiufig
unausgesprochen einem ethischen Diskurs zugrunde liegt. Es geht hier um
eine Frage nach der Relativitit der Moral. Dieser sehr komplexe philoso-
phische Grundlagendiskurs kann im Rahmen dieser Untersuchung nicht
gefithrt werden, gleichwohl soll zum angemessenen Verstindnis der nach-
folgenden Erorterungen die hier vertretene Position kurz skizziert werden:

Der Relativismus3!, z.T. auch als Konstruktivismus bezeichnet, bestreitet
die Allgemeingiltigkeit einiger (gemaRigter Relativismus) oder aller (star-
kerer Relativismus) sittlichen Maf$stibe32. Hauptansatzpunkt des Relativis-
mus ist der Verweis auf (vermeintlich) kulturelle Bedingtheiten von sittli-
chen Prinzipien.

Dem ist insoweit zuzustimmen, als es sicherlich (Rand-) Bereiche mora-
lischer Fragestellungen (ahnlich asthetischer Aspekte) gibt, die stark kultu-
rell geprigt sind. Eine ginzliche Zuriickweisung (einiger) gemafigter rela-
tivistischer Ansitze bedarf es hier insofern allerdings schon niche, als es
vorliegend um elementare ethische Fragestellungen geht (insbesondere:
Zufiigung von Schmerz, Leid, Tod). Der weitergehende Relativismus sieht
sich dagegen mit einem gravierenden Begriindungsproblem konfrontiert:
konsequent angewendet zwingt er dazu, etwa die Taten der Nationalsozia-
listen, das Verbrennen von ,Hexen®, die Genitalverstimmelung junger
Midchen und dhnliche, kulturell dbergreifend mit Gberzeugenden Be-
grindungen abgelehnte Praktiken zu tolerieren®3. Andere Beispiele sind
etwa das in Indien historisch verbreitete Verbrennen von Witwen, ,,Ehren-
morde“ an jungen Frauen und die ,Chaupadi® Tradition in Nepal, im
Rahmen derer menstruierende Frauen wahrend ihrer Menstruation ge-
zwungen werden, aufSerhalb des Hauses im Freien zu nichtigen, was hiu-
fig zu Erkrankungen und teilweise zum Tod fiihrt. Will man, mit einigen
Relativisten, hier annehmen, es handele sich um ,,Ausnahmen®, befindet
man sich in der erneuten Begriindungsproblematik, weshalb und inwie-
fern genau es sich hier um ,Ausnahmen® handeln soll und wo und anhand
welcher konkreten Kriterien die Differenzierungslinie zwischen ,relati-
ven“ und ,allgemeingultigen® Moralprinzipien (elementarer Natur) zu er-

31 Haufiger im Bereich der Sozialwissenschaften als von Moralphilosophen vertre-
ten, siche Hoffe, Lexikon der Ethik, S. 258 f.

32 Hoffe aa0, S. 259.

33 Siehe Singer, Praktische Ethik, S.30.; Vgl. Boghossian, Angst vor der Wahrheit,
S. S3ff.

32

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

folgen hat. Hierzu wird entsprechend auch keine plausible, bzw. letztlich
gar keine, Argumentation vorgetragen3.

Es ist zunichst allerdings zutreffend, dass eine moralische ,Beweisfiih-
rung“ nicht etwa der einer ,mathematischen® (also einer exakten) entspre-
chen kann. Die meisten moralischen Fragestellungen sind vielmehr un-
scharf, streitbar und wesentlich weniger fundiert begriindbar als etwa na-
turwissenschaftliche. Hieraus kann jedoch keine zulissige Schlussfolge-
rung dahingehend gezogen werden, dass moralische ,Erkenntnisse” dem-
nach relativ oder reine ,Meinungsfragen® waren®. Moralische Bewertun-
gen weisen vielmehr (in der Regel), genau wie andere wissenschaftliche
Fragestellungen, stirkere und schwichere Griinde fiir das ein oder andere
Urteil auf3¢. Ethik ist demzufolge eine mit allgemeingiltigen Argumenten
begriindbare Auffassung und (zumindest im Grundsatz) nicht kulturell
oder individuell beliebig. Dem normativen®” Kulturrelativismus lasst sich
insbesondere entgegenhalten, dass er in konsequenter Anwendung keiner-
lei ethischen Wandel erlaubt: jeglicher Nonkonformismus wire ,unmora-
lisch® und demnach nicht geeignet, das ethische Soll zu verindern.

AbschliefSend soll vorsorglich auch noch erwiahnt werden, dass sich eine
allgemeingiltige Ethik ebensowenig an religidsen Mafstiben orientieren
kann. Von einem empirischen Standpunkt aus lisst sich schon feststellen,
dass der ,Ursprung“ der Moral, genauso wie unsere anderen Fihigkeiten,
evolutionar bedingt und dem stark sozialen Wesen der Spezies Mensch zu
verdanken ist®3. Von einem philosophischen und politischen Aspekt aus
betrachtet sind religiose Moralpositionen streitig und ihre Praimissen wer-
den von vielen Menschen nicht anerkannt. In einem allgemeingltigen Er-
kenntniskontext kdnnen Sie daher keine Relevanz haben?.

34 Siche hierzu ausfithrlich: Hiffe, Lexikon der Ethik, S. 260.

35 Dementsprechend sind auch andere Ansitze, etwa der ,Emotivismus® abzuleh-
nen, siche dazu etwa: Singer, Praktische Ethik, S. 32.

36 Vgl. hierzu ausfihrlich Singer, Praktische Ethik, S.30ff; Francione, Introduction
to Animal Rights, Einleitung, S. xxxivf.; vgl. Hiffe, Lexikon der Ethik, S. 259f.

37 Der normative Kulturrelativismus geht davon aus, dass das gesellschaftliche Sein
einer Kultur auch dem Soll entspricht; der deskriptive Kulturrelativismus dage-
gen begnigt sich mit den Feststellungen der kulturell bedingten ethischen Diffe-
renzen, vgl. Hoffe, aaO, S. 259t.

38 Siche hierzu etwa die umfassenden Forschungen von Frans de Waal, der komple-
xes ,moralisches Verhalten bei Schimpansen dokumentiert hat; ausfiihrlich da-
zu Bekoff, Das Gefiihlsleben der Tiere, S. 13ff.

39 Vgl. hierzu ausfihrlich Sznger, Praktische Ethik, S. 24f.

33

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

2. Die ethische Bedeutung von Tieren

Im Folgenden sollen wesentliche Theorien, welche sich aus dem sehr kom-
plexen und kontroversen Diskurs als paradigmatisch herauskristallisieren
lassen, zur moralischen Bedeutung von Tieren dargestellt werden. Die ein-
zelnen Ansitze wurden nach ihrem ethischen Leitbild benannt und ent-
sprechend dargestellt. Anschlieend sollen sie diskutiert werden.

Aus den verschiedenen Positionen zur moralischen Bedeutung von Tie-
ren folgen fiir die unterschiedlichen Autoren verschiedene formale Zuord-
nungen der jeweiligen Bewertung, insbesondere hinsichtlich der Frage ob
es sich um ,Rechte®, zunichst in einem vorlegislativen, moralischen, Sin-
ne handelt. Diese unterschiedliche Bewertung ist Ausfluss einer grundle-
genden Zuordnung von moralischen Positionen und kann und soll hier
nicht diskutiert werden, zumal sie fir die hier behandelte Kernfrage nach
der grundlegenden moralischen Relevanz von Tieren nicht entscheidend
ist#0.

a) ,Werteansatz“ (Ursula Wolf)

Wolf identifiziert zunichst als die ,,beiden Hauptsektoren® tierlichen Leids
die intensive Nutztierhaltung*'sowie die Tierversuchsindustrie?. Sie weist
in diesem Zusammenhang darauf hin, dass der ,generelle theoretische
Konsens“, wonach das Tier als ,Mitgeschopf“ um seiner selbst Willen zu
achten sei (,ethischer Tierschutz), in der Realitit nur geringe Auswirkun-
gen habe®. Sie weist darauf hin, dass ein erster Grund hierfir woméglich
darin begriindet liege, dass sich dieser Konsens nicht unbedingt auf einen
umfassenden ethischen Standpunkt bezieht, sondern nur auf ein eher va-
ges Prinzip, demzufolge man Tieren kein ,unndtiges Leid“ zufiigen oder
sie nicht ,,unndtig quélen® solle**. Sie betont in diesem Zusammenhang,

40 Vgl. hierzu Francione, Introduction to animal rights, Introduction, S. xxvff.; vgl.
Auch Grimm/Wild, Tierethik, S. 184ff.

41 Zur Nutztierhaltung in Zahlen siche unten S. 147ff.

42 Wolf, Ethik, S.12ff.: laut dem von Wolf zitierten Statistischen Bundesamt wur-
den im Jahr 2010 ca. 100 Millionen Wirbeltiere weltweit, in der EU 12 Millionen,
in Tierversuchen eingesetzt; die Gesamtzahl der Tierversuche in Deutschland be-
trug 2,84 Millionen.

43 Wolf, Ethik, S. 13.

44 Vgl. Wolf, Ethik, S. 12.

34

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

dass dieses Prinzip Grundlage verschiedener Moralkonzeptionen sein kann

und in ihnen unterschiedliche Bedeutung und Gewicht haben kann.

Beispielhaft fithrt Wolf aus, dass wer z.B. den Konsens allein in der Lei-
densfihigkeit sieht, das Toten von Tieren fiir zulassig halten wird, sofern es
schmerzfrei geschieht*.

Wolf thematisiert insofern die Frage nach dem Inhalt moralischer Nor-
men und ihrer Gewichtung. Das Tierschutzgesetz propagiere mit dem Ver-
weis auf die Verantwortung des Menschen fiir das Tier als ,Mitgeschopf*
einen ethisch fundierten Tierschutz, unterlaufe diese Absicht jedoch so-
gleich durch eine Reihe von Klauseln wie diejenige, niemand diirfe einem
Tier ohne verntnftigen Grund Schmerzen, Leiden oder Schiden zufiigen
(siche § 1 Abs. 2)%. Wenn es um das Verhalten gegentiber Menschen gin-
ge, so Wolf, wire die einzig akzeptable Rechtfertigung ein konkurrieren-
der Grund mit héherem moralischem Gewicht.

Die Tatsache, dass etwa Versuche anderen Menschen gegen Krankheiten
helfen konnten, werde jedoch in der zwischenmenschlichen Moral nicht
als Argument mit grofSerem Gewicht akzeptiert?.

Wolf weist darauf hin, dass das in der Alltagsmoral heute weit verbreite-
te moralische Urteil mit Bezug auf Menschen der kantischen Moral ent-
spreche, wonach (menschliche) Individuen gerade eine Grenze fiir Eingrif-
fe darstellen, so dass negative Vorschriften ein besonderes Gewicht haben
und nicht ohne weiteres von einer positiven Pflicht (z.B. der Pflicht zu hel-
fen) aufgehoben werden kénnen*. Insofern wirft sie die Frage auf, wie
man Tiere in die Moral einbeziehen und in ihrem Fall doch ganz anders
urteilen konne als dort, wo Menschen betroffen seien®.

Hierzu trifft sie zunichst folgende Feststellungen:

— Der allgemeine Verweis auf die Unterschiede zwischen Menschen und
Tieren (etwa kognitiver Natur) gentge nicht, da es auch Menschen ge-
be, die in ihrer Entwicklung bzw. ihren Fahigkeiten auf einer Stufe
oder gar unter der anderer Tiere stiinden®®.

— Soweit hiufig auf die ,kulturelle Verankerung® der Tiernutzung ver-
wiesen werde, sei dies wenig uberzeugend: Moralkonzeptionen stiin-

45 Wolf, aaO, S. 12f.
46 Wolf, aa0, S.13.
47 Wolf, aa0, S. 13.
48 Wolf, aaO, S. 13

49 Wolf, aaO. S.13.
50 Wolf, aa0O, S. 14.

35

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

den zwar in einem kulturellen Kontext, allerdings seien kulturelle Iden-
tititen komplex und wandelbar (Beispiel: Stierkampf in Katalonien)’?.
Wolf erlautert das von ihr entwickelte Moralkonzept abstrakt wie folgt:

Zunichst sei eine allgemeine Kernidee mit begrifflichem Rahmen (,,Ori-
entierungspunkt®) zu identifizieren. Diese sei sodann fir den Bereich mo-
ralischer Akteure’? zu formulieren.

Grundlage der Relevanz der Tiere in der Moral sei ihre Beschaffenheit,
hier seien die Typen von Bezichungen zwischen Tieren und Menschen zu
identifizieren, welche wiederum als Grundlage ihrer Bedeutung fungier-
ten. Die so aufgefundenen Bereiche und Beziehungen miissten geordnet
und fiir die Frage nach der Stellung der Tiere in der Moral ausgewertet
werden. SchliefSlich miisse das so gefundene Ergebnis mit der ,alltiglichen
Wertmoral“ konfrontiert werden®3.

In Threm Modell einer Moral gegeniiber Tieren kniipft Wolf vorwiegend
an zwei Elemente an®*:

— das Wohlbefinden und die Eigenschaften der ,moralischen Objekte“
- die Abwigung kollidierender Werte (z.B. punktuelle Beeintrichtigung
von Wohlbefinden vs. akute Hilfsverpflichtung zur Vermeidung grofSe-
ren Leids)
Einen grundsitzlichen Vorrang menschlicher Interessen gibt es laut Wolf
nicht. Sofern Menschen, etwa aufgrund komplexerer Eigenschaften, einen
(teils) hoheren Wert haben sollten, spielt dort keine Rolle mehr, wo einem
Tier zum menschlichen Nutzen schweres Leid zugefiigt werde®¢. Wolf
spricht sich fiir die Anwendung multikriterieller Ansitze aus, die in Ab-
grenzung zu klassischen Moraltheorien, welche nur ein Grundprinzip ins
Zentrum stellen, mehrere Dimensionen der Moral annehmen; ein Ansatz,
den sie mit der Komplexitit moralischer Fragestellungen begriindet’’.

51 Vgl. Wolf, aa0O, S. 14.

52 Dies sind ausschlieflich Menschen, den Gegensatz dazu bilden moralische ,,Ob-
jekte® — dies sind Tiere und bestimmte Gruppen von Menschen wie etwa Sauglin-
ge, siche Wolf, aaO, S. 82.

53 Wolf, aaO, S. 82ff.

54 Vgl. Wolf, aaO, S. 107ff.

55 Ein Wesen kann dabei nur dann unter eine moralische Norm fallen, wenn es
eine relevante Eigenschaft hat, die unter die betroffene Norm fillt, Beispiel: ein
Kind hat ein Recht auf Schulbildung, ein Huhn, mangels entsprechender Fihig-
keiten, nicht, siche Wolf, aaO, S. 107.

56 Wolf, aaO, S. 110.

57 Wolf, aaO, S. 66 f. sowie S. 112.

36

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

Bezugspunkt einer in Konfliktfallen zu treffenden Abwagung kann laut
Wolf nur das Wohlbefinden der von einer Situation oder Handlung be-
troffenen Wesen sein, wobei die Frage lauten miisse, wie grof§ jeweils die
Bedeutung des Leidens, der Krinkung oder der Freiheitseinschrinkung fiir
das Wohlbefinden der verschiedenen Beteiligten sei. Wo ein Leiden im
grundlegenden physischen Sinn das Wohlbefinden eines Wesens schwer
und lange vermindere, misse die Forderung, dieses Leiden nicht zuzufi-
gen, gegeniliber anderen Anspriichen, sollten sie in Konflikt damit stehen,
tberwiegen. Insbesondere diirfe diese Forderung nicht von einem utilita-
ristischen Nutzenkalkil Gberwogen werden, wie dies z.B. bei der Verteidi-
gung von Tierversuchen der Fall sei. Individuen seien gerade Grenzen der
Kalkulation. Zur Verdeutlichung dieser Position biete sich der Begriff ei-
nes ,,moralischen Rechts an“. Die Abwesenheit unertraglicher Leiden und
schwerer Schiden seien die Vorbedingung jeder Art von Wohlbefinden®®.

Fir zentrale Anwendungsfragen im Bereich des Tierschutzes kommt sie
unter Beriicksichtigung des dargelegten Konzeptes zu folgenden Ergebnis-
sen:

- Nutztierhaltung: Wolf lehnt Nutztierhaltung nicht grundsitzlich ab,
sofern Tieren ein ,befriedigendes Leben® ermdglicht werde. Abzuleh-
nen dagegen seien Fleisch und andere Tierprodukte, die aus der Mas-
sentierhaltung stammten, weil diese Haltungsform immer mit erhebli-
chen Leiden fiir Tiere verbunden sei*”. In diesem Zusammenhang
weist sie darauf hin, dass Intensivtierhaltung angesichts der quantitati-
ven Nachfrage nach tierlichen Produkten zwar 6konomisch, nicht aber
ernahrungsphysiologisch unvermeidbar sei. Eine Reduktion des Kon-
sums tierlicher Produkte sei sogar nachweislich gesundheitsforder-
lich®®, ein ganzlicher Verzicht (,Veganismus®) sei zwar ebenso mog-
lich, jedoch moralisch nicht geboten®!. Die 6konomische Unvermeid-
barkeit stelle allerdings keine moralisch relevante Bedingung dar. Als
Beispiel fithrt sie an, dass sich auch ,vieles billiger produzieren lieSe®,
wenn Menschen ausgebeutet wiirden, dies jedoch (zu Recht) nicht als
moralisch akzeptable Rechtfertigung gelte®?.

— Tierversuche: Hier weist Wolf zunachst darauf hin, dass es auf wissen-
schaftlicher Ebene schon fragwiirdig und umstritten sei, inwiefern Tier-

58 Wolf, aa0, S. 109.
59 Wolf, aaO, S. 130f.
60 Vgl. Wolf, aaO, S. 126f.
61 Vgl. Wolf, aaO, S. 131.
62 Wolf, aa0, S. 128.

37

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

versuche generell einen Nutzen brichten bzw. notwendig seien®. In
moralischer Hinsicht kommt sie zu dem Ergebnis, dass nur leichte,
punktuelle Beeintrichtigungen des Wohlbefindens der Versuchstiere
und dies nur bei weitgehend artgerechter Haltung zu rechtfertigen wa-
ren®. Keinesfalls dagegen konnten sich schwere Beeintrichtigungen als
zuléssig erweisen. Ein Ziel wie ,,Erkenntnis“ habe keinen moralischen
Wert, wenn alle menschlich wichtigen Belange moralisiert wurden,
verliere der Moralbegriff seine wbliche Bedeutung®. Dies wire offen-
kundig, soweit es um menschliche ,Forschungsobjekte“ ginge. Ver-
suchstieren wiirde jede Moglichkeit eines ihnen gemifen aktiven Le-
bens genommen und ihnen werden Schmerz und Angst zugefiigt. Ein
echter moralischer Konflikt bestehe im Ubrigen nicht: Ein Recht auf
wFreiheit von Krankheiten“ oder Gesundheit gebe es nicht, zumal diese
Bereiche ohnehin nur zum Teil im Einflussbereich menschlichen Han-
delns ligen. Tierversuche gehorten vielmehr in eine langfristige Strate-
gie der Entwicklung von Mitteln zur Beseitigung von Krankheiten und
Ermoéglichung lingeren Lebens®t.

Die Durchfithrung von Tierversuchen lasse sich insofern nicht als Ant-
wort auf einen moralischen Konflikt interpretieren, sondern nur als Er-
gebnis einer Giiterabwagung zwischen moralischen Verpflichtungen
und Nutzenstrategien®”.

Toétung von Tieren: Die Frage der Totung stellt sich in verschiedenen
Kontexten. Quantitativ am bedeutsamsten ist sie fir die Frage der T6-
tung fir Nahrungszwecke®. Wolf setzt hier zunachst voraus, dass die
Totung ,,schmerzlos“ zu erfolgen habe. Die Frage, ob schmerzloses T6-
ten moralisch zuléssig sei, stelle sich auch dann, wenn man Menschen
und Tieren prinzipiell den gleichen moralischen Status zubillige. Glei-
che Riicksicht heifle nicht gleiche Behandlung, denn bei Anwendungs-
fragen gehe es jeweils darum, welche Aspekte des Wohlbefindens bei
den betroffenen Wesen gegeben seien®.

Als moralisch relevante Anknipfungstatsache benennt Wolf hier die Fi-
higkeit eines Wesens bzw. einer Person, ihr Leben in die Zukunft zu erfas-
sen und zu planen, das Leben als ,,Sinnganzes“ in die Zukunft hinein zu

63
64
65
66
67
68
69

38

Wolf, aaO, S. 133ff.
Wolf, aaO, S. 146.

Wolf, aaO, S.137.

Wolf, aaO. 136ft.

Vgl. Wolf; aaO, S. 140.
Siehe dazu unten S. 54ff.
Wolf, Ethik, S. 120.

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

entwerfen. Wer tiber diese Fahigkeit verfuge, habe das Recht, nicht getotet
zu werden. Dieses Recht nach Grad der Ausiibung der Fihigkeit oder Alter
abzustufen, erscheine nicht sinnvoll, da seine Basis nicht die faktischen
subjektiven Wiinsche seien, sondern die Anlage”®.

Wolf bejaht unter Verweis auf die Verhaltensforschung diese Fahigkeit
eindeutig fur ,sehr hoch entwickelte Tiere wie Primaten oder Delphine”!.
Bei anderen ,hoher entwickelten® Tieren (wie die typischen Nutztiere:
Schweine, Bovine, Schafe etc.) lasst sie diese Frage letztlich offen, wobei sie
anerkennt, dass ,hohere Tiere“ eine Bedrohung ihres Lebens erkennen
kénnen und zu vermeiden suchen”?, zugleich sicht sie jedoch (derzeit) kei-
ne zwingenden Argumente fiir ein Tétungsverbot in diesem Sinne”3. Man
konne zwar, so Wolf, das ,,Weitermachenwollen® jeder Handlung als Indiz
fir das ,Weiterlebenwollen® auslegen, wobei die Folge dann ein Lebens-
recht fiir alle Tiere wire, die sich ,bewusst-absichtlich® verhielten, gleich-
wohl erschienen ihr die Argumente dafiir ,,nicht zwingend“74. Fiir andere
Tiere sieht sie grundsitzlich die Verpflichtung, basierend auf der Achtung
der Interessen der Tiere an einem ,guten Leben® zumindest keine willkiir-
lichen Tétungen durchzufiihren”, wobei sie dies bei sehr einfachen Tieren
(z.B.,Insekten®) als fragwiirdig, wenngleich noch nicht abschliefend ge-
klart einordnet’®.

b) ,Interessenansatz® (Norbert Hoerster)””

Hoerster weist zunéchst auf die wichtige Differenzierung und Beziehung
zwischen Sozialmoral und Rechtsordnung (als Status Quo) sowie der Fra-
ge nach dem ethischen ,Soll“ hin: Die Beantwortung letzterer Frage sei
eine Richtschnur fiir das eigene Verhalten den Tieren gegeniiber, ferner

70 Wolf, aa0, S. 121.

71 Wolf; aa0, S. 122.

72 Siehe Wolf, aaO, S. 122f.

73 Wolf; aa0, S. 124.

74 Siehe Wolf, aaO, S. 124.

75 Wolf; aa0, S. 124.

76 Wolf, aaO. S. 123.

77 Im englischsprachigen Raum vertritt Peter Carruthers eine im Ergebnis dhnliche
Theorie, wenngleich er diese aus dem Kontraktualismus (Vertragstheorie) ablei-
tet; wie fiir Hoerster gibt es fiir ihn nur indirekte Pflichten Tieren gegeniiber, die
sich aus einer de facto anthropozentrischen Betrachtung ableiten, siche Carruthers
in: Schmitz, Tierethik, S. 219ff.

39

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

hatten wir damit einen MafSstab, anhand dessen wir die geltenden Tier-
schutznormen in Sozialmoral und Rechtsordnung der Gesellschaft kritisie-
ren und moglicherweise neu gestalten konnten’8. Die Frage nach den ra-
tional begriindeten Normen fiir den Umgang mit Tieren sei eine Frage der
Tierethik. Die Kernfrage, so Hoerster, jeglicher Tierethik aber laute: Gibt
es einen hinreichenden Grund daftr, dass wir Gberhaupt irgendwelche
Pflichten moralischer oder rechtlicher Art in Bezug auf Tiere anerkennen?
Kommt Tieren tberhaupt eine ethische Bedeutung und damit ein morali-
scher und rechtlicher Status zu? Erst wenn man auf diese ,Kernfrage® so
Hoerster, eine befriedigende Antwort gefunden habe, kdnne man sinnvol-
lerweise daran gehen, auf dieser Basis fiir gewisse inhaltlich bestimmte
Tierschutznormen zu pladieren”.

Hoerster grenzt seine Position zunichst deutlich von anderen Ansitzen
ab. Diesbeziiglich sind vorallem der Begriff der ,Wiirde“ zu nennen, eben-
falls das ,,Prinzip der Gleichbehandlung®.

Im Falle der von einigen Autoren behaupteten , Tierwiirde“ weist Hoers-
ter darauf hin, dass der Begriff der ,Wirde“ kaum mehr die Funktion
einer Worthilse oder Leerformel aufweise, in die man schlichtweg jede
Forderung hineinlesen kénne, die man als objektiv begriindet aufweisen
mochte®?. Bezuglich des ,,Prinzips der Gleichbehandlung® nimmt Hoerster
vorwiegend auf den Utilitaristen Peter Singer Bezug®!. Hoerster sieht hier
offenbar eine ,Gefahr* darin begriindet, dass immer dann, wenn wir die
Verletzung gewisser Interessen fiihlender Wesen fiir unverzichtbar halten,
menschliche Interessen in keiner Weise privilegiert werden dirften®2. Er
verweist in diesem Zusammenhang auf den ,hoheren Wert“ menschlichen
Lebens®? sowie auf das vermeintlich fehlende Vorgegebensein moralischer
Prinzipien®4. Seine eigene Position leitet er exemplarisch von einem popu-
laren Vergleich ab:

Haufig wird zur Verdeutlichung tierrechtsethischer Positionen eine
Analogie gebildet zur Diskriminierung von Menschen anderer Hautfarbe

78 Hoerster, Haben Tiere eine Wiirde, S. 7f.

79 Siehe Hoerster, Haben Tiere eine Wiirde, S. 8.

80 Hoerster, Haben Tiere eine Wiirde, S. 33.

81 Siehe hierzu aber unten S. 18ff., Hoerster differenziert zwar zwischen Utilitaris-
mus und dem Prinzip der gleichen Interessenberiicksichtigung, es fehlt jedoch
weitgehend an einer tieferen Unterscheidung im gegebenen Zusammenhang,

82 Hoerster, aa0, S. 47.

83 Hoerster, aaO, S. 44f.

84 Siehe etwa Hoerster, aaO, S. S1f.

40

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

oder anderen Geschlechts und der Diskriminierung von Tieren®. Analog
zu Rassismus oder Sexismus prigte der Psychologe und Tierrechtsaktivist
Richard D. Ryder im Jahr 1970 den Begriff des ,,Speziesismus“$¢, womit
auf die willkirliche Diskriminierung anderer Spezies (analog ,Rassen®
oder Geschlechter) Bezug genommen wird®”. Hoerster wirft nun die Frage
auf, ob dieser Vergleich legitim ist, oder ob es gegebenenfalls andere mora-
lische Prinzipien gebe, welche fiir eine Ablehnung von Rassismus und Se-
xismus, aber nicht notwendigerweise fiir eine Andersbehandlung von Tie-
ren sprechen®s.

Einen dementsprechenden Grund sieht er in den Interessen der betroffe-
nen menschlichen Individuen. Es musse sich zeigen lassen, so Hoerster,
dass die entsprechenden Diskriminierungsverbote auch tatsachlich in ,un-
ser aller” Interesse liegen®: die Berticksichtigung des Interesses des ,Ande-
ren“ masse auch im eigenen Interesse liegen. Hierzu entwirft er zunéachst
das Konzept der ,natiirlichen Verbundenheit“: die fiktive Person ,M* ha-
be einige weibliche Verwandte und angesichts gewisser altruistischer Inter-
essen habe M ein Interesse daran, dass diese weiblichen Individuen nicht
diskriminiert wiirden®!.

Hoerster erkennt selbst, dass dies nicht auf den Bereich der ,Rasse“ zu-
trifft. Hier geht er davon aus, dass M ,wahrscheinlich groferes Mitgeftihl*
fir einen ethnisch anderen Menschen empfindet, als beispielsweise ,,fiir
eine Kuh“2.

SchliefSlich geht Hoerster davon aus, dass ,,der Gesichtspunke freiwilli-
ger Kooperation“ mitentscheidend fiir die moralische Relevanz eines ,Ob-
jekts® sei®3: Menschen innerhalb einer Gesellschaft seien auf wechselseitige
Kooperation angewiesen. Alle befinden sich insofern in der gleichen ,In-
teressenlage’. Den Unterschied zu Tieren beschreibt er in diesem Zusam-
menhang wie folgt: Tiere seien aufgrund ihrer ,natiirlichen® Fahigkeiten
in aller Regel ,nicht in der Position potentieller Vergelter**4. Hoerster

85 Siche beispielhaft bei: Singer, Animal liberation, S. 1ff.

86 Ryder verwendete den Begriff erstmals in einem Flugblatt anlésslich eines Pro-
tests gegen Tierversuche und Tiernutzung in Oxford, GrofSbritannien.

87 Siehe Ryder, Speciesism, S. 40ff.

88 Hoerster, Haben Tiere eine Wiirde, S. 51.

89 Hoerster, aaO, S. 52.

90 Hoerster, aaO, S. 53ff.

91 Hoerster, aaO, S. 52ff.

92 Hoerster, aa0O, S. 54.

93 Hoerster, aa0, S. S4ff.

94 Hoerster, aa0, S. 56.

41

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

geht dabei davon aus, dass es keine ,objektiven® Moralnormen gibt, diese

sich insbesondere nicht aus jenen herleiten lieen, die wir in Bezug auf an-

dere Menschen alle akzeptieren®.

Sodann wirft er die Frage auf, ob es iiberhaupt einen Grund gebe, Tiere
ethisch zu berticksichtigen. Einen solchen Grund sieht er in einer Art er-
weitertem — letztlich freiwilligen — Altruismus®, den er als ,Tieraltruis-
mus“ bezeichnet?”. Den Begriff des Altruismus versteht Hoerster hier in
einem erweiterten Sinne: er soll auch Tiere, sofern empfindungsfihig, mit
einbeziehen, da auch sie Lebewesen mit Interessen seien; Interessen, die
Menschen den Tieren zuliebe berticksichtigen konnten®8. Ein solcher An-
satz konne intersubjektiv, das heifft vom Interessenstandpunkt vieler, der
meisten oder aller Individuen aus begriindet werden® . Hierzu entwickelt
er den Begriff des ,aufgeklarten Interesses“!%: Es sei zu fragen, was eine
aufgeklarte Person (z.B. in Kenntnis des aktuellen empirischen Kenntnis-
standes tber die Beschaffenheit und Fihigkeiten von Tieren) als altruisti-
sches Interesse gegeniiber Tieren zum Ausdruck bringe!®!.

SchliefSlich wendet er den von ihm beschriebenen Ansatz auf zentrale
ethische Fragestellungen an:

— Beziglich der Tétung von Tieren sicht Hoerster mangels ,,Zukunftsvor-
stellung® schon kein Interesse am Leben, auch ein ,Ichbewusstsein®
fehle den Tieren'?2,

In diesem Zusammenhang er6ffnet er eine Berechnung des tierlichen
sLebenswertes“: Quantitit und damit Gesamtwert des tierlichen Le-
bens wiirden vergrofert, indem diese geziichtet und genutzt wiirden.
Ohne die Zucht von Tieren und den ,,Fleischverzehr®, so Hoerster, hat-
ten die allermeisten Tiere, die wir essen, nie das Licht der Welt er-

blickt!03.

95 Hoerster, aaO, S. 59ff.

96 Hoerster definiert Altruismus (entsprechend dem allgemeinen Gebrauch des
Begriffs) in Abgrenzung zum , Egoismus“ folgendermafen: ,wihrend ein egois-
tisches Interesse am eigenen Wohl des Interessentrigers orientiert ist, zielt ein
altruistisches Interesse auf das Wohl bzw. die Interessenbefriedigung eines ande-
ren®, siche Hoerster, aaO, S. 59.

97 Hoerster, aa0O, S. 63.

98 Hoerster, aa0, S. 59f.

99 Hoerster, aa0, S. 63f.

100 Hoerster, aaO, S. 65f.
101 Hoerster, aaO, S. 65ff.
102 Hoerster, aa0, S. 72.

103 Hoerster, aa0, S. 75f.

42

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

Dies will er allerdings nicht fir ,,Wildtiere® gelten lassen. Im Gegensatz
zu ,Nutztieren“ wtrden diese ein ,im Normalfall fir sie erfreuliches
Leben unter artgerechten Bedingungen® fithren!'®. Dieses Leben habe
insofern einen ,positiven® Wert!%,

SchliefSlich fihrt er aus, dass ein ,moderater” Fleischverzehr positive
gesundheitliche Auswirkungen habe!¢.

»Quilen“ von Tieren: Hoerster erkennt an, dass Tiere ,ahnlich wie
Menschen leiden“!?”. Hierzu fiihrt er aus: Tiere durften dann nicht ge-
qualt werden, wenn das Tierinteresse an Schmerzfreiheit offenbar von
groflerem Gewicht als das durch den Verzehr geforderte Menschenin-
teresse sei. Dies sei dann der Fall, wenn potentiell jeder Trager dieses
Menscheninteresses fiir seine Person diese Gewichtung bestitigen wiir-
de, nachdem er sich in die Lage des betroffenen Tieres versetzt habe!08,
Intensivtierhaltung sei demnach moralisch nicht legitim. Auch Trans-

port- und Schlachtbedingungen seien ,human® zu gestalten!®.

— Tierversuche: ahnliches gelte auch hier: Tierversuche seien nur bei me-
dizinischer ,Notwendigkeit“ zu billigen und sofern die Haltung ,artge-
recht® erfolge!°.

c) Tierrechtstheorien

Ende der 70’er / Anfang der 80’er Jahre nahm die sogenannte , Tierrechts-
bewegung“ oder ,Tierbefreiungsbewegung®“ ihren Anfang in der offentli-
chen und akademischen Wahrnehmung. Trotz aller Unterschiede in den
Begriindungen und Dimensionen der Forderungen ihrer verschiedenen
Vertreter, besteht hier die Gemeinsambkeit, dass tierliche Individuen grund-
satzlich als empfindsame Subjekte und nicht als (beliebig) nutzbare Objek-
te geschen werden!!!. Eine klassische Analogie besteht im Terminus und
der Bedeutung des ,Speziesismus“- Begriffes''? , Speziesismus gilt es zu

104
105
106
107
108
109
110
111

112

Hoerster, aa0O, S. 78.

Hoerster, aaQ, S. 74ff.

Hoerster, aa0O, S.75.

Hoerster, aa0, S. 81.

Hoerster, aaO, S. 83.

Hoerster, aa0O. S. 87.

Hoerster, aaO, S. 92ff.

Vgl. Darstellung bei Francione, Introduction to Animal Rights, Introduction, S.
xxvf. Sowie xxviiiff.

Siehe hierzu unten Punkt (aa).

43

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

achten, ebenso wie Rassismus oder Sexismus, d.h. Diskriminierungen die
auf willkirlichen und nicht auf ethisch begriindbaren Faktoren basieren.
Soweit von Tier ,rechten“ die Rede ist, werden diese, ahnlich wie Men-
schenrechte, zunachst bzw. nur in einem ethischen, nicht (notwendiger-
weise) gesetzlichen Kontext verstanden; auch stimmen nicht alle Vertreter
von ,Tierrechtspositionen® der Konstruktion eines moralischen ,Rechts®
zu, der Begriff ,Tierrechte® bildet vielmehr einen strukturellen Wider-
spruch zu dem des Tierschutzes, welcher primar auf eine reine Reformie-
rung der Tiernutzung ausgelegt ist!!3.

aa) Peter Singer

Peter Singer war praktisch der erste im akademischen Raum aktive , Tier-
befreiungsphilosoph® der den von Richard D. Ryder geprigten Begriff des
LSpeziesismus“ im Rahmen einer moralischen Theorie aufgriff und im
akademischen Diskurs implementierte.

Peter Singer ist Vertreter des sogenannten Utilitarismus, eine Richtung
der normativen Ethik, welche das Prinzip der Nutzlichkeit, nach dem jene
Handlungen sittlich geboten sind, deren Folge fiir das Glick aller Betroffe-
nen optimal sind, zum Kernpunkt erhebt!'4. Im Unterschied zur deontolo-
gischen Ethik!"> sind Handlungen nicht aus sich selbst heraus, sondern
von ihren Folgen her zu beurteilen (Konsequenzen-Prinzip). Der Mafstab
der Folgen ist ihr Nutzen, und zwar nicht der fiir beliebige Ziele oder
Werte, sondern der fiir das ,in sich Gute® (Utilitdtsprinzip). Als in sich gut
und hochster Wert gilt die Erfillung der menschlichen Bediirfnisse und
Interessen, akkumulativ reprisentiert durch den Begriff des ,Glucks’, wo-
bei es den Einzelnen tberlassen bleibt, worin sie ihr Glick erwarten. Das
Kriterium dafir ist das Maf§ an Freude, das eine Handlung hervorruft, ver-
mindert um das mit ihr verbundene Maf§ an Leid. Ausschlaggebend ist
nicht das Glick bestimmter Individuen oder Gruppen, sondern das aller
von der Handlung Betroffenen!!é. Hierbei gilt es zwischen zwei Hauptstro-
mungen zu unterscheiden: dem Handlungs- und dem Regelutilitarismus:

113 Vgl. Francione, Introduction to Animal Rights, Introduction, S. xxxi.

114 Siehe zum Utilitarismus: Hoffe, Lexikon der Ethik, S.324f.; Singer, Praktische
Ethik, S. 33ff.

115 Die deontologische Logik bzw. Ethik schlieft auf der Begrindungs-, nicht aber
Anwendungsebene, Ziel- und Zweckiiberlegungen aus und vertritt stattdessen
kategorisch giltige Pflichten, siche Hoffe, Lexikon der Ethik, S. 48f.

116 Siche Hiffe, Lexikon der Ethik, S. 324f.

44

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

Der Handlungsutilitarismus geht davon aus, dass es auf die Folgen der
einzelnen Handlung ankommt, nicht jene einer daraus ableitbaren allge-
meinen Regel. Der Regelutilitarismus (,klassischer Utilitarismus®) dage-
gen postuliert, dass die Bewertung einer Handlung als ,gut® oder
wschlecht” von dem aus ihr ableitbaren allgemeinen Gesetz beruht, das alle
anwenden sollten''”. Der wohl berithmteste Vertreter dieses Stromung war
Jeremy Bentham, der auch im in Bezug auf Tiere den vielzitierten Satz
pragte ,The question is not, can they reason? Nor, Can they talk ? but, Can
they suffer?“118,

Peter Singer ist dagegen Vertreter einer weiteren, von ihm ent-
wickelten, moderneren® Variante: dem sogenannten Priferenzutilitaris-
mus:

Dieser betrachtet die Beachtung der Praferenzen aller betroffenen We-
sen als Maf$stab, um eine Handlung und deren Auswirkungen zu beurtei-
len, wobei der Begriff der ,Praferenz die generellen rationalen und emo-
tionalen Interessen eines Subjekts meint!!?.

Im Rahmen der Erstauflage seines Werks ,Animal liberation“1?° stellt
Singer klar: ,,Ich argumentiere, dass es keinen Grund geben kann - aufler
dem egoistischen Wunsch, die Privilegien der ausbeutenden Gruppe auf-
rechtzuerhalten - die Grundprinzipien des fundamentalen Gleichheits-
prinzips nicht auf Mitglieder anderer Spezies auszuweiten“!?! .

Wichtig in diesem Zusammenhang ist es, das ,,Gleichheitsprinzips“ als
»Prinzip der gleichen Interessenabwiagung” zu verstehen, denn es geht hier
nicht um eine simple ,Gleichsetzung’ sondern eine Abwagung der betrof-
fenen Interessen, sofern sie relevant sind. So fihrt Singer aus, dieses Prin-
zip dirfe nicht davon abhingig sein, welcher Art andere Wesen angehoren
oder welche Fihigkeiten sie haben [wobei das, was dieses Interesse uns zu
tun aufgibt, nach den Eigenschaften derer variieren kann, die von dem,
was wir tun, betroffen sind, Beispiel: Schulbesuch fir Menschen aber nicht
fir Schweine, d.V.]. Insofern berechtige die Tatsache, dass manche Men-

117 Vgl. Hffe, Lexikon der Ethik, aaO.

118 , Die Frage ist nicht, konnen sie denken ? Kénnen sie sprechen ? Sondern: kon-
nen sie [die Tiere] leiden® ? [d.V.]; Siehe Bentham, Principles of Morals and Leg-
islation, Kapitel XVII, Fn 2, S. 296.

119 Singer, Praktische Ethik, S. 33ff.

120 ,Tierbefreiung® [d.V.].

121 I argue, that there can be no reason — except the selfish desire to preserve the
privileges of the exploiting group — for refusing to extend the basic principle of
equality of consideration to members of other species®, Singer, Animal libera-
tion, Preface, S. xiii.

45

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

schen einer anderen ,Rasse* angehoren oder weniger intelligent sind als an-
dere, nicht dazu, diese auszubeuten oder ihre Interessen zu ignorieren oder
zu missachten!?2. Daraus folgt: ist ein Wesen nicht leidensfihig oder nicht
fahig, Schmerz zu empfinden oder Freude oder Gliick zu empfinden, dann
gibt es nichts zu berticksichtigen. Deshalb sei die Empfindungsfahigkeit
die einzig vertretbare Grenze fir die Riicksichtnahme auf die Interessen
Anderer'?3. Zusammenfassend lasst sich das Prinzip der gleichen Interes-
senabwigung folgendermaflen definieren: es besteht darin, dass wir in un-
seren moralischen Uberlegungen den ahnlichen Interessen all derer, die
von unseren Handlungen betroffen sind, gleiches Gewicht geben (und
zwar ohne eine in diesem Zusammenhang nicht relevante Eigenschaft
willkiirlich zur Differenzierung heranzuziehen, wie etwa die Hautfarbe in
Bezug auf Schmerzempfinden)!?*. Singer betont dabei, dass die gleiche In-
teressenabwigung ein Minimalprinzip darstelle, das eben keine Gleichbe-
handlung diktiere!?s.

Singer stiitzt seine Argumentation fiir die Befreiung der Tiere primir
auf die Faktoren Schmerz- und Leidvermeidung!?¢. In seinem Werk ,Ani-
mal Liberation® wird deutlich, dass es ihm schwerfallt, eine klare Position
zur Totungsfrage zu beziehen. So argumentiert er hier hauptsichlich unter
Bezugnahme auf das verursachte Leid fiir Vegetarismus (im Sinne pflanzli-
cher Erndhrung) angesichts der Auswirkungen der industriellen Tiernut-
zung'?. Die Tétung von Tieren, sofern sie schmerzfrei erfolgt, lehnt er
nicht generell ab!?$, weist jedoch zugleich darauf hin, dass dies angesichts
der Wirklichkeit der Tiernutzung eher hypothetisch gilt!?’.

122 Singer, Praktische Ethik, S. 100f.

123 Singer, aaO, S. 100f.

124 Singer, aa0, S. 52.

125 Singer, aaO, S. 55; hierbei ist vorsorglich darauf hinzuweisen, dass das allgemein
anerkannte ,Gleichheitsprinzip® im menschlichen Kontext ebenso als Minimal-
prinzip verstanden wird. Es geht dabei darum, Menschen vor fundamentalen
Ungleichbehandlungen zu bewahren und eben nicht, eine totale Gleichheit zu
erzwingen. Ein gewisses Maf§ an legitimem Egoismus ist hierbei impliziert, an-
dernfalls wire man beispielsweise (moralisch) aufgefordert dem Nachbarkind
den Universititsbesuch zu finanzieren sofern dieses talentierter wire als das ei-
gene. Das Gleichheitsprinzip ist insofern keine utopische Vereinfachung, wie
teilweise kolportiert, sondern vielmehr ein notwendiger kleinster gemeinsamer
Nenner der Gerechtigkeit. Der Umstand, dass Abgrenzungen in vielen Berei-
chen schwierig sind, dndert nichts an seiner allgemeinen Richtigkeit.

126 Siche Singer, Animal Liberation, S. 20ff.

127 Singer, Animal Liberation, S. 95ff und S. 195ff.

128 Singer, aaO, S. 159f.

129 Singer, aaO, S. 159f.

46

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

Ebensowenig spricht sich Singer kategorisch gegen die Nutzung von
Tieren aus, dies lasst sich seinen Ausfithrungen in ,Animal Liberation® ent-
nehmen, wenn er darauf hinweist, dass es ,vielleicht keinen Widerspruch
im Nehmen des Lebens eines Tieres und einem gastronomischen Interes-
se“ gibt, sofern das Tier leidfrei getotet wurde und zuvor ,frei von Leiden®
gelebt habe, wobei er hier direkt auf den fehlenden Realismus dieses Sze-
narios hinweist!30,

Die Berticksichtigung des Interesses zu leben (und zwar unabhingig von
der Spezieszugehorigkeit), auch und gerade im Fall der Abwagung zwi-
schen zwei Leben, macht Singer vom Vorhandensein eines auf die Zu-
kunft bezogenen (Selbst-) Bewusstseins abhdngig: so fithrt er beispielsweise
aus, dass argumentiert werden konne, dass es schlimmer sei, einen erwach-
senen, gesunden Menschen zu toten, der Selbstbewusstsein und die Fahig-
keit die Zukunft zu planen besitzt, als eine Maus'3!. Wesentlich konkreter
nimmt er mittlerweile in der aktuellen Auflage der ,Praktischen Ethik®
Stellung: hier wird zunichst ausgefiihrt, dass die Frage der Legitimitit der
Toétung davon abhangig sei, ob es sich um eine ,,Person® handle (unabhin-
gig von der Spezieszugehdrigkeit, d.h. etwa bei schwerster geistiger Behin-
derung kann auch ein Mensch eine ,Nichtperson® sein, wobei die blofe
Nichtpersoneneigenschaft laut Singer nicht automatisch dazu fihre, dass
man dieses Wesen toten durfe, so spielten etwa auch die Meinungen der
betroffenen Angehoérigen, z.B. Eltern, eine entscheidende Rolle). Es ist da-
nach zu fragen, ob ein Tier ,selbstbewusst ist, ob es sich als ,distinkte En-
titdit mit Vergangenheit und Zukunft® wahrnimmt'32. Konkret erkennt er
demnach viele Tierarten, darunter praktisch alle ,Nutztier® arten als Perso-
nen im zuvor beschriebenen Sinne an, u.a.: Schweine, Rinder, Hunde, Kat-
zen, alle Affenarten, Seehunde, Baren, Schafe. ,Wahrscheinlich®, so Sin-
ger, auch Hihner und Fische sowie Oktopoden, wobei im Zweifel, analog
zur Lage bei Menschen, fiir die Personeneigenschaft zu entscheiden sei'33.
Allerdings weist er auch hier darauf hin, dass selbst jene Tiere, die Gber
Selbstbewusstsein verfligen, wahrscheinlich nicht so deutlich auf die Zu-
kunft ausgerichtet seien wie Menschen. Laut Singer gibt es keine allge-
meingiltige Antwort auf die Frage, ob es unrecht ist, ein Tier zu toten.
Auch bei Tieren ohne Selbstbewusstsein komme es auf die Umstinde des
Lebens an. Hier zeigt sich wieder sein utilitaristischer Ansatz, z.B. wenn er

130 Singer, Animal Liberation, S. 159f.
131 Singer, aa0O, S. 19.

132 Singer, Praktische Ethik, S. 174ff.
133 Singer, aa0, S. 186ff. und 218.

47

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

ausfihre, dass etwa auch, wenn ein getdtetes (nichtpersonales) Tier ein an-
genehmes Leben geftihrt habe, man der Ansicht sein konne, dass mit sei-
ner Totung kein Unrecht begangen werde, wenn das getotete Tier als Re-
sultat des Totens durch ein anderes Tier ersetzt werde, dass ein ebenso an-
genehmes Leben fithren konne!34. Singer stiitzt seine Argumentation ge-
gen die Nutzung von Tieren letztlich weiterhin auf das Leidensargument.
Insofern lehnt er jegliche ,industrielle’ Tiernutzung ab. Diffiziler verhilt es
sich mit der Frage der Tierversuche: hier spielt die utilitaristische Perspek-
tive wieder eine entscheidende Rolle: so beantwortet Singer (folgerichtig)
die hypothetische Frage, ob es legitim sein kdnne, an einem Tier Experi-
mente durchzufithren, wenn dadurch tausende Menschen gerettet werden
konnten mit ,ja“, allerdings verweist er sogleich darauf, dass dies unrealis-
tisch sei, weil Experimente typischerweise nicht gleich zu direkten, ,,um-
wilzenden“ Ergebnissen fiihrten'35. Im Ubrigen sei die Verwendung von
Tieren in der experimentellen Forschung derzeit ohnehin ethisch unzulas-
sig, da die tierlichen Interessen nicht einmal im Ansatz berticksichtigt wiir-
den?3¢.

Singer vertritt insofern insgesamt die Auffassung, dass Tiere moralisch
relevante Interessen haben, die darin liegen, nicht zu leiden und dass wir
ihnen diese Interessen verweigern, indem wir sie als rein 6konomische
Faktoren behandeln, wobei hier insbesondere entsprechend dem im
menschlichen Kontext geltenden Prinzip der gleichen Interessenbertick-
sichtigung jeweils das betroffene Interesse (und kein willkiirliches Kriteri-
um) entscheidend ist, was im Falle des Lebens von der Personeneigen-
schaft abhéangt.

bb) Tom Regan

Tom Regans Ansatz ist untrennbar verbunden mit der Forderung nach
(moralischen) Tierrechten. Mit diesem spezifischen ,Recht’ meint Regan
den Anspruch (bestimmter) Tiere auf gleiche ethische Berticksichtigung!®”.

134 Singer, aa0, S. 219.

135 Singer, Praktische Ethik, S.113: zugleich weist er darauf hin, dass man dann
ebenso hypothetisch bereit sein miisste, mit ,,verwaisten Menschen mit schwe-
ren, unheilbaren Hirnschidden® zu experimentieren, da man sich sonst dem Vor-
wurf der ungerechtfertigten Diskriminierung, d.h. ,Speziesismus®, aussetzen
wiirde, siche Singer, aaO, S. 113f.

136 Singer, aaO, S. 114f.

137 Siche Regan, Animal Rights, S. 279 und 267ff.

48

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

Diese Rechte weisen laut Regan folgende Charakteristika auf: sie sind uni-
versell, gleich und beriicksichtigen keine fir ihren Kontext irrelevanten
Faktoren wie ,,Rasse“, Geschlecht, Religion u.a.

Moral ist fir Regan bestimmt durch das formale Prinzip der Gerechtig-
keit. Alle Individuen (menschliche und tierliche) sind insofern fiir Regan
(grundsitzlich) gleich und besitzen denselben ,inhdrenten Wert“!38, wel-
cher den Kernpunkt seiner Theorie begriindet. Regan grenzt diesen Begriff
zunichst von dem des sogenannten ,intrinsischen® Wertes ab, welcher
sich auf die jeweiligen Erfahrungen von Individuen bezieht und das, was
»gut® in sich ist (z.B. eine Lusterfahrung) reprasentiert. Ein Wesen, dessen
Leben intrinsisch besser ist, hat keinen groeren ,inharenten® Wert'¥. Ein
wesentlicher Aspekt von Regans Ansatz ist sein Verstandnis des ,,Autono-
miebegriffs“, hier knipft er zunachst an Immanuel Kant an, wobei er des-
sen Autonomiebegriff auf Tiere ausdehnt. Auch Individuen, die nicht die
Vernunftsfahigkeit von Personen besitzen, konnen demnach autonom in
dem Sinne sein, dass sie die Fihigkeit haben, Handlungen zu bewirken
und damit ihre Winsche zu befriedigen'#’. Hiermit stellt sich auch die
Frage, welche Individuen in den Kreis der moralisch relevanten Objekte'!
einzubeziehen sind. Hier greift Regan auf das Prinzip der ,Praferenz-Auto-
nomie“ zurtck. Diese komme allen Wesen zu, die Wiinsche, Absichten,
Empfinden von Schmerz, Freude und Leid, Meinungen und einen gewis-
sen Zukunftsbezug aufweisen. Regan bezeichnet dies als ,,Subjekt-eines-Le-
bens“14? [Eigenschaft]. Basierend auf naturwissenschaftlichen Erkenntnis-
sen'® zihlt Regan hierzu nicht nur (menschliche) Personen (mit wenigen
Ausnahmen, d.h. Menschen die sich z.B. in einem rein vegetativen Zu-
stand befinden) sondern alle Sdugetiere, welche die geistigen Fahigkeiten
eines ,normalen® Vertreters der jeweiligen Spezies aufweisen bezogen auf

138 Regan, aa0, S.279f.

139 Regan, aa0, S. 263f.

140 Regan, aaO, S. 84ff. und 174ft.

141 ,Moral patients, siche Regan, aaO, S. 279f.

142 Regan, aa0, S. 243f.

143 Es kann sich logischerweise dabei nur um den jeweiligen Stand der Wissen-
schaft handeln, Regan verfasste seine Thesen im Jahr 1981; sofern sich die von
Regan abstrakt zugrunde gelegten Kriterien nach neueren Erkenntnissen auf an-
dere Spezies bzw. jlingere Tiere zutreffen sollten, sind diese natiirlich auch in
den ,Subjekt-eines Lebens“ Begriffs mit den jeweiligen ethischen Implikationen
einzubezichen.

49

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

ein Alter von ab einem Jahr!'#4. Diese Wesen haben alle denselben ,inha-
renten Wert“ im oben beschriebenen Sinne. Aus diesem ,Wertcharakter
folge, dass sie einen Anspruch auf gleiche Ricksicht haben!#. Daraus folgt
ebenso, dass die Subjekte, die ihn besitzen, nicht zum Objekt, zur Ressour-
ce eines anderen gemacht werden durfen, was jegliche Form von ,Nut-
zung® (inklusive Totung) ihrer Person ausschlief3t'46.

Regan vertritt insofern eine abolitionistische Position, d.h., er fordert
die Abschaffung simtlicher mit der Nutzung von Wesen mit inhdrentem
Wert verbundenen ,Ausbeutungsformen® (Tierhaltung, Tierversuche, Jagd
etc.). Ein konsequenter Vegetarismus (d.h. eine grundsitzlich pflanzliche
Erndhrung) ist fiir ihn insofern obligatorisch!4.

cc) Gary L. Francione: Abolitionismus

Der Jurist und Philosoph Gary L. Francione kann ohne weiteres als Repri-
sentant der ,neueren“ Tierrechtsphilosophie betrachtet werden, die sich
dadurch auszeichnet, dass sie sich klar und kompromisslos fiir einen ,radi-
kalen“#8 Abolitionismus'¥ jeglicher Nutzbarmachung von Tieren aus-
zeichnet.

Francione argumentiert, dass wir, wenn wir Tieren eine moralische Si-
gnifikanz zubilligen wollen, folgerichtig davon ausgehen massen, dass wir
sie dann nicht mehr als Objekte, iiber die wir verfiigen konnen, betrachten
dirfen!%: wenn wir Tieren Gberhaupt irgendeine ethische Bedeutung zu-
messen wollen, miussten wir ein elementares ,,Recht® auf sie ausdehnen:

144 Regan, aaO, S.78; Regan mochte allerdings auch jingere Tiere nicht ganzlich
schutzlos stellen, insbesondere Siugetiere: er pladiert hier dafiir, im Zweifel von
der Subjekt-cines-Lebens-Eigenschaft auszugehen, siche Regan, aaO, S.291f;
ebenso argumentiert er gegen den Gebrauch jungerer Tiere etwa in Tierversu-
chen vorwiegend mit der Gefahr, dass diese Tiere dann in alteren Stadien Leid
und Tod ausgesetzt wiren, siche Regan, aaO, S. 391f.

145 Regan, aa0, S. 263f.

146 Regan, aaO, S. 330ft.

147 Regan, aa0, S. 330ff.

148 Nicht wertend, sondern im eigentlichen Wortsinne: radix, lat. = ,Wurzel®.

149 ,Abolitionismus* als Ausdruck einer auf Abschaffung von Unterdrickungsfor-
men gerichteter Befreiungsbewegung ist hier als Gegensatz zum traditionellen
,Reformismus“ des Tierschutzes zu verstehen, siche Francione, Introduction to
Animal Rights, Einleitung, S. xxix.

150 Francione, Introduction to Animal Rights, S. xxiv.

50

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

das Recht, nicht als Gegenstand behandelt zu werden'S!. Im moralischen
Kontext gebe es, so Francione, nur ,,Personen” oder ,,Dinge“; behandelten
wir Tiere als Dinge, konne es keinen effektiven Schutz ihrer Interessen ge-
ben!$2.

In diesem Zusammenhang weist Francione auf die Dissonanz zwischen
dem hin, was wir tiber Tiere und ihre moralische Bedeutung behaupten
und der Behandlung, die wir ihnen in der Wirklichkeit zukommen lassen,
insbesondere hinsichtlich ihrer 6konomisch definierten Zuordnung!s3.
Das Prinzip der ,humanen® Behandlung [entsprechend: ,ethischer Tier-
schutz“] habe versagt: es beinhalte den Grundsatz, dass es legitim sei,
menschliche tber tierliche Interessen zu stellen, allerdings nur, wenn dies
»notig® sei und kein unnoétiges Leid verursacht wiirde. Dieses Prinzip sei
nicht nur eine moralische sondern auch eine gesetzliche Regel [, Tier-
schutz“]. Das Problem liege nun darin, dass wir nicht das praktizierten,
was wir ,predigten’: obwohl wir behaupteten, Tiere keinem unnotigen
Leid aussetzen zu wollen, geschehe genau dies: Fakt sei, dass die ganz tiber-
wiegende Nutzung von Tieren ausschlieflich durch Gewohnheit, Kultur,
Unterhaltung, Bequemlichkeit oder Vergniigen, allesamt keine moralisch
plausiblen Griinde, ,gerechtfertigt® werden kénne %4, Auch und insbeson-
dere die Nutzung von Tieren zu Nahrungszwecken geschehe letztlich nur
deshalb, weil wir ,,den Geschmack ihres Fleisches mogen“!3S. Zulasten der
Interessen der Tiere finde eine Abwigung statt, die eben keine ethische
sei: der Eigentumsstatus von Tieren wiirde zwingend jegliche Balance zu-
lasten der Tiere aufweichen. Denn tatsichlich wiirden hier 6konomische
Interessen [des Eigentiimers] gegen die Interessen des ,Eigentums® [der
Tiere] abgewogen'¢. Dies sei absurd, denn ,Eigentum® konne per se keine
~Rechte“ oder gleichwertige Interessen haben!S”. Diese Diskrepanz be-
zeichnet Francione als ,moralische Schizophrenie“!38.

Kernaspekt des Ansatzes von Francione ist das Gleichheitsprinzip's?,
demzufolge (im Wesentlichen) Gleiches gleich zu behandeln ist!¢C. In die-

151 Francione, aaO, S. 147.

152 Francione, aa0, S. 94ff.

153 Vgl. Francione, aaO, Einleitung, S. xix und S. 1ff.
154 Francione, aa0, S. xxiv.

155 Francione, aaO, und S. 4f.

156 Francione, aaO, S. xxivff.

157 Francione, aa0, S. 54f.

158 Francione, aaO, S. 1 und S. 54ff.

159 ,Principle of equal consideration®.

160 Francione, aaQ, S. xxv.

S1

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

sem Zusammenhang erginzt Francione, dass wir Tiere nicht generell ge-
nauso wie Menschen behandeln missten, es gelte vielmehr ein jeweilig
vorhandenes Interesse gleich zu behandeln (z.B. Interesse an Schmerzfrei-
heit), sofern es keinen guten Grund (ethischer Natur) gebe, dies nicht zu
tun’¢!. Das Gleichheitsprinzip, oder Prinzip der gleichen (Interessen-) Be-
rucksichtigung, reflektiert die Sicht, dass plausible moralische Urteile uni-
versell sein missen und nicht auf einem Eigeninteresse oder dem Interesse
einer bestimmten oder elitiren Gruppe basieren konnen'¢2. Francione
weist hier darauf hin, dass das Gleichheitsprinzip eine notwendige Kompo-
nente jeglicher moralischer Theorie sei. Die Ausweitung auf Tiere sei inso-
fern nur logische Konsequenz der Erkenntnis, dass diese gleiche Interessen
wie wir Menschen hitten'®3. Hier verweist Francione auf Rassismus und
Sexismus, welche ebenso wie Speziesismus!®* aufgrund irrelevanter Kriteri-
en Menschen ausgrenzten und damit das allgemein anerkannte Prinzip der
gleichen Interessen - Beriicksichtigung verletzten!®S. Francione erldutert,
dass es nichts an sich signifikant Anderes oder Relevantes in Bezug auf die
Spezieszugehorigkeit, analog ,Rassezugehorigkeit®, gebe. Schon die Evolu-
tionstheorie lehre uns, dass, so schon Charles Darwin, der Unterschied der
Spezies ,einer des Grades und nicht der Art“ sei'®®. Tiere empfanden ge-
nauso wie Menschen Schmerz, Angst, Leid und Freude. Sie hatten komple-
xe kognitive Fihigkeiten und vermieden aktiv Bedrohungen ihres Lebens.
Francione spricht in diesem Zusammenhang von einem Wettbewerb der
Fahigkeiten, die gerne bemiiht wiirden, um Tieren ethisch gleiche Interes-
sen abzusprechen!®’. Mégen Menschen auch, so Francione, in den meisten
kognitiven Bereichen komplexere Fihigkeiten als Tiere besitzen, gebe es
keine Charakteristik, die so einzigartig menschlich sei, dass sie eine An-
dersbehandlung rechtfertige!®®. Beziiglich des haufig im ethischen Diskurs
angesprochenen Aspekt des ,,Bewusstseins® fithrt Francione unter Verweis
auf aktuelle naturwissenschaftliche Forschungen'®® aus, dass einige Tiere
wie Schimpansen, Bonobos und Paviane, eventuell sogar Hunde ein soge-

161 Francione, aaO, S. xxviii.

162 Francione, aaO, S. 83f.

163 Francione, aaQ, S. 83ff.

164 Definition siche oben S. 41.

165 Francione, aa0, S. 84 und 127.

166 Francione, aaO, S. 113ff.

167 Vgl. Francione, aaO, S. 117f.

168 Francione, aaO, S. 125.

169 Insbesondere die von Donald Griffin und Antonio Damasio, siche Francione,
aa0, S. 114f.

52

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

nanntes ,autobiographisches“ Selbstbewusstsein!’? besiaflen, welches vor-
mals nur Menschen zugesprochen wurde. In jedem Fall besaf§e die grofSe
Mehrheit der Tiere, die wir ,nutzen‘, ein Grundbewusstsein (,core con-
ciousness“), welches weder auf Erinnerung noch Sprache oder Urteilsver-
mogen angewiesen sei!’!. Francione verweist in diesem Zusammenhang
auch auf Experimente, welche einen bei bestimmten Tieren im Vergleich
zum Menschen stirker ausgepragten Altruismus nahelegten!”2.Teils seien
auch Fille dokumentiert worden, in denen ein Tier einen Menschen be-
wusst und altruistisch gerettet hatte!”3. Gleichwohl wiirden wir selektiv Fa-
higkeiten auswéhlen, etwa die der Sprache, um uns von Tieren zu deren
Lasten kategorisch abzugrenzen, obwohl die jeweiligen Fihigkeiten eben
nicht mit dem jeweiligen Interesse des betroffenen Tieres korrespondier-
ten, es gehe eben nicht darum Tieren den Universititsbesuch zu ermogli-
chen, sondern sie vor Leid zu schitzen!74. Gleiches, so Francione, erken-
nen wir uneingeschrinkt fiir Menschen an: Menschen, die einen Mangel
an bestimmten Attributen aufwiesen (z.B. schwer behinderte Menschen,
Sauglinge, Demente) wiirden ohne Zweifel zum Kreis der ethisch relevan-
ten Subjekte gezahlt. Es sei fir uns indiskutabel, diese Menschen z.B. fiir
medizinische Experimente zu nutzen, eben weil uns bewusst sei, dass sie
ein Interesse wie wir ,normalen“ Menschen an Leidfreiheit und Autono-
mie besiffen!”>. Die Behauptung, ein fehlender Zukunftsbezug der (iiber-
wiegenden Mehrheit der) Tiere, rechtfertige deren Totung, weist Francio-
ne deutlich zurtck: Die von uns genutzten Tiere wiirden typischerweise
aktiv suchen, ihr Leben fortzusetzen und den Tod zu vermeiden. Thr Ver-
halten in lebensbedrohlichen Situationen zeige deutlich, dass sie, den Tod
»bewusst®, d.h. aktiv, zu vermeiden suchten, sei doch der Tod die grofite
und ultimative Bedrohung eines empfindsamen Wesens!7¢. Als Beispiel fiir
den ultimativen ,Lebenswillen® eines Tieres fihrt er das Beispiel eines in

170 Welches eine Art erweitertes Selbstbewusstsein meint, das Erinnerungen, Erwar-
tungen an die Zukunft und Wahrnehmung der Gegenwart beinhaltet, siche
Francione, aaO, S. 115.

171 Francione, aaO, S. 115.

172 Siehe Francione aaO, S. 116 m.w.N.

173 Etwa der berihmte Fall des Gorillas ,,Binti“: Binti rettete ein kleines Kind, das
in ein Zoogehege gefallen war, siche Nachweise bei Francione, aaO, S. 117; klas-
sische Beispiele sind auch Delfingruppen, die Menschen in Not retten, siche
Francione, aaO, S. 117.

174 Francione, aaO, S. 120.

175 Francione, aaO, S. 120f.

176 Francione, aaO, S. 137f.

53

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

eine Jagdfalle geratenen Tieres (z.B. Fuchs, Marder) an, das sein Leben um
jeden Preis zu retten versucht und sei es durch das AbbeifSen der eigenen
Pfote!”’. In der Konsequenz des zuvor Ausgefiihrten lehnt Francione jegli-
che Tiernutzung ab. Erginzend zu dem ethischen Aspekt erwihnt er im
Rahmen des Themas Tierversuche ebenfalls die groffe wissenschaftliche
Fragwirdigkeit selbiger!”8. Er betrachtet insofern folgerichtig auch eine
rein pflanzliche Erndhrung als ethisch geboten, wobei er auf die in jings-
ter Zeit wissenschaftlich belegten gesundheitlichen Vorteile hinweist!7?.
Den hiufig behaupteten Konflikt zwischen menschlichen und tierlichen
Interessen bezeichnet Francione als missbrauchliche Verwendung des
,brennendes Haus® Dilemmas!® : bei diesem befinden wir uns in der pre-
kiren Situation, dass ein Gebaude brennt und wir nur genug Zeit haben
entweder einen Hund oder einen Menschen zu retten!®!. Die allgemeine
menschliche Intuition 16st dieses Dilemma mit der Rettung des Menschen.
Anders als Situationen echter moralischer Dilemmata, wie der hypotheti-
schen Situation, dass es aus einem Haus einen Hund oder einen Menschen
zu retten gibe, handele es sich bei Fragen der Tiernutzung aber eben nicht
um echte ethische Konflikte oder Dilemmata. Die Tatsache, dass morali-
sche Dilemmata kaum befriedigend aufzulosen seien, es im Ubrigen
durchaus Grinde geben konne, in solchen Situationen ein Mitglied der ei-
genen Spezies vorzuzichen, rechtfertige in keiner Weise die systematische
und gezielte Verletzung tierlicher Interessen in anderen Kontexten!82.

d) Diskussion

Bevor die dargelegten Ansitze zur ethischen Bedeutung der Tiere im Ein-
zelnen erortert werden sollen, konnen vorab einige grundlegende Feststel-
lungen getroffen werden:

177 Francione, aa0O, S. 138.

178 Francione, aaO, S. 34ff.

179 Francione, aa0, S. 14.

180 Ein ,Dilemma®, griech. ,Doppelsatz, steht fiir eine missliche Lage oder
Zwangslage, in der sich jemand befindet, wenn er zwischen zwei Méglichkeiten
zu wihlen hat und beide zu einem unerwiinschten Resultat fithren, siehe: http:/
/www.zeno.org/Kirchner-Michaelis-1907/A/Dilemma?hl=dilemma, abgerufen
am 28.08.2018.

181 Siche ausfihrlich Francione, Introduction to Animal Rights, S. 152ff.

182 Francione, aaO, S. 153f.

54

- am 14.01.2026, 1216:55. R


http://www.zeno.org/Kirchner-Michaelis-1907/A/Dilemma?hl=dilemma
http://www.zeno.org/Kirchner-Michaelis-1907/A/Dilemma?hl=dilemma
https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.zeno.org/Kirchner-Michaelis-1907/A/Dilemma?hl=dilemma
http://www.zeno.org/Kirchner-Michaelis-1907/A/Dilemma?hl=dilemma

II. Die ethischen Fragestellungen

Alle hier dargelegten Positionen sind ethische Positionen im eigentli-
chen Sinne, d.h. sie suchen, von der Idee eines sinnvollen Lebens geleitet,
auf methodischem Weg und ohne letzte Berufung auf politische und reli-
giose Autoritit oder auf das von Alters her Gewohnte und Bewihrte, allge-
meingiltige Aussagen tiber das gute und gerechte Handeln zu treffen!33.

Das gesetzliche Tierschutzkonzept ist in diesem Sinne jedoch kein ,ethi-
sches“, denn es lasst eine Abwéagung zwischen einem moralischen Aspekt
(,Schutz des Tieres um seiner selbst willen, Schutz des Lebens, der Leid-
freiheit etc.“) und einem Nutzenkalkil (Okonomie'$4, Forschungsinteres-
se!®S etc.), also mit Griinden ohne allgemeine ethische Relevanz!$¢, zu.

Hierauf weisen einige der zuvor zitierten Autoren explizit hin. So fithrt
Wolf aus, dass es, wenn es um das Verhalten gegentiber Menschen ginge,
die einzig akzeptable Rechtfertigung ein konkurrierender Grund mit ho-
herem moralischem Gewicht ware!®’. Dies ist zutreffend: wir lassen nicht
zu, dass Menschen aus 6konomischen Griinden ,,genutzt“ oder fiir wissen-
schaftliche Forschungen und sei es in kaum invasivem Umfang, gegen
ihren Willen eingesetzt werden. Im menschlichen Kontext gilt es als
Selbstverstindlichkeit, ja als triviale moralische Tatsache, dass hier eine Ab-
wigung in rein ethischen Kategorien stattzufinden hat'$8,

Die in §1 des Tierschutzgesetzes formulierte Absichtserklarung eines
sethischen® Tierschutzes ist damit letztlich eben nur eine solche: eine
Richtungsvorgabe mit moralischem Hintergrund, allerdings eingeschrankt
und damit definiert durch (nichtmoralische) Interessen. Soweit Gesetz
und Rechtsprechung insofern auf den ,ethischen” Status Quo Bezug neh-
men, wird dadurch lediglich eine deskriptive Ethik erfasst, nicht jedoch

183 Vgl. Hoffe, Lexikon der Ethik, S. 71f.

184 Zur Problematik der ,rein 6konomischen Griinde siehe unten S. 132ff. sowie:
Hirt/Maisack/Moritz, TierSchG, § 17, Rn 12; jedenfalls lassen Gesetz und Ver-
ordnungen im Angesicht wirtschaftlicher Interessen ganz erhebliche Einschrin-
kungen tierlicher Bediirfnisse bzw. tierlichen Wohlbefindens zu; auch das Bun-
desverfassungsgericht hat in seinem vielzitierten ,Legehennenurteil“ deutlich
gemacht, dass es starke Bewegungseinschrankungen der Legehennen zu dulden
bereit ist, sofern andere Grundbediirfnisse Berticksichtigung finden, siche
BVerfGE 101, S. 1ff.

185 Es ist dabei sicher zutreffend, dass Forschung, insbesondere im medizinischen
Bereich, dazu dienen kann, Leben zu retten, dies ist aber keine zwingende und
ebensowenig eine unmittelbare Verknipfung, siche dazu unten, S. 57.

186 D.h. solchen, die nicht durch einen ethisch als hoherwertig einzustufenden
Grund gerechtfertigt sind.

187 Siehe Wolf, Ethik, S. 13.

188 So auch Francione, Introduction to Animal Rights, Einleitung, S. xxiv.

55

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

ein in sich ethischer Standpunkt, denn ein solcher wiirde eine zumindest
valide Begriindung voraussetzen. Auch die im juristischen Kontext hiufig
zitierte ,kulturelle® Bedingtheit vieler Nutzungsformen von Tieren, insbe-
sondere des Konsums tierlicher Produkte!®, ist insofern ethisch irrelevant,
denn ansonsten befinde man sich im Bereich eines klassischen ,,Sein-Sol-
lens“-Fehlschlusses. Damit eine Position, sei sie auch kulturell bedingt,
ethisch ist, muss sie eine entsprechend plausible Begrindung aufweisen. In
Zahlen, so zu Recht Tom Regan, steckt ,Stirke aber keine Wahrheit“!%0,
Dass dies im menschlichen Kontext — zu Recht — ohne weiteres akzeptiert
wird, zeigt sich an den klassischen Beispielen der Sklaverei oder der Diskri-
minierung der Frau, welche ohne jeglichen Zweifel eine lange kulturelle
Vorgeschichte aufweisen.

Damit ist noch nicht dargelegt, dass es keine ethisch plausible Begriin-
dung fiir eine Andersbehandlung von Tieren geben koénne. Das Gesetz
und seine vorherrschende Interpretation allerdings weisen eine solche
nicht auf.

Dem Ansatz von Wolf ist insofern ohne weiteres zuzustimmen, als hier
herausgearbeitet wird, dass eine Begriindung fir eine, wie auch immer ge-
artete, Behandlung von Tieren eine ethisch nachvollziehbare sein'®! miisse.
Ebenfalls zutreffend sind ihre Feststellungen hinsichtlich der typischerwei-
se als Scheinargument vorgebrachten biologischen Andersartigkeit von
Mensch und Tier. Wie in der Tat schon Charles Darwin feststellte, ist der
Unterschied zwischen Menschen und (anderen) Tieren ein kontinuierli-
cher, ein gradueller und kein kategorialer'®2. Mogen Menschen auch in
vielen kognitiven Bereichen tberragende Fihigkeiten aufweisen, gibt es
letztlich kein biologisches Alleinstellungsmerkmal, das sie zu einer von al-
len anderen, separaten, Kategorie erhebt. Tiere, insbesondere ,,hoher” ent-
wickelte, d.h. vorallem in Sozialverbanden lebende Saugetiere, allen vor-
weg die anderen Primaten (insbesondere Schimpansen, Bonobos, Gorillas,
Orang-Utans) sind zu komplexen kognitiven und emotionalen Prozessen
fahig!3. Desweiteren steht wohl aufser Frage, dass es Gruppen von Men-
schen gibt, die Fahigkeiten besitzen, die deutlich unter denen einiger Tiere
liegen (etwa Demenzkranke, geistig schwer behinderte Menschen). Eine

189 Siehe etwa Lorz/Metzger, § 1 TierSchG, Rn 64.

190 ,There may be strength in numbers, but no truth®, siche Regan, Animal Rights,
S. 124.

191 Vgl. Wolf, Ethik, S. 13f.

192 Siehe Darwin, Die Abstammung des Menschen, S. 156.

193 Vgl. Bekoff, Das Gefiihlsleben der Tiere, S. 14ff und 84ff.

56

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

auf biologischen Kompetenzen basierende Differenzierung ist insofern
nicht plausibel darlegbar.

Konkret bezogen auf den Bereich der Tierversuche arbeitet Wolf tiber-
zeugend heraus, dass unter dem vordergrindig beschworenen Konflikt
menschlicher gegen tierliche Interessen kein echter moralischer Konflikt
liegt: es geht um die Abwagung moralischer Rechte (Tiere) gegen Nutzen-
strategien. Die reine Moglichkeit, dass aus diesen Strategien (z.B. medizini-
sche Forschung) ein Nutzen erwachsen konne (etwa die Entwicklung von
Medikamenten), so Wolf zu Recht, gentige nicht, um einen echten morali-
schen Konflikt zu begriinden, denn ein solcher setzt eine situativ unmittel-
bare Beziehung zweier moralischer Positionen voraus'™* (Beispiel: Hilfe-
leistung zugunsten eines schwer zulasten eines leicht verletzten Menschen
bei einem Ungliick). Die Plausibilitit dieser Darlegung ergibt sich auch
aus einer vergleichenden Betrachtung der mdglichen Nutzung menschli-
cher Probanden fiir medizinische Versuche. Ist es zwar umstritten, ob und
inwieweit Tierversuche tiberhaupt den medizinischen Fortschritt begiinsti-
gen oder eher behindern!®, diirfte es als wahrscheinlich gelten, dass zu-
mindest ein gewisser Anteil an Tierversuchen konkreten Nutzen fir den
medizinischen bzw. wissenschaftlichen Fortschritt bringt!?¢. Umso grofer
ist offenkundig der Nutzen, der aus einer Verwendung menschlicher Pro-
banden entstehen wiirde. Gleichwohl verbietet sich deren ,Verwendung®

194 Vgl. Wolf, Ethik, S.138ft, vgl. auch Francione, Introduction to Animal Rights,
S. 54ft.

195 Siehe hierzu eine ausfithrliche Darstellung von Mayo in: Miller/Williams, Ethics
and Animals, S. 339ff.

196 Lange Zeit hat es keinerlei systematische Uberpriifungen der Verlasslichkeit von
Tierversuchen bzw. - modellen gegeben, erst in den letzten Jahren wurden eini-
ge systematische Untersuchungen und Metaanalysen durchgefihrt: Langley
weist darauf hin, dass eine systematische Uberprifung (,Systematic Review®)
im Jahr 2007 sechs verschiedene Behandlungsmethoden fir finf verschiedene
menschliche Krankheiten untersucht hat; es wurde gefragt, wie verlasslich 221
Tierexperimente an 7100 Tieren die Brauchbarkeit der jeweiligen Behandlun-
gen am Menschen vorhergesagt hatten. Die Analyse kam zu dem Ergebnis, dass
die Tierversuche nur in 50 % der Fille zuverlassige Pradiktoren fir die Wirk-
samkeit waren. Langley weist in diesem Zusammenhang darauf hin, dass dieses
schlechte Abschneiden ernsthafte Folgen hat: Verschwendung tierlichen Lebens
und wissenschaftlicher Forschungsgelder sowie das Risiko, dem Patienten in
klinischen Versuchen ausgesetzt sind. In fiinf der sechs Experimente wurde zu-
dem die schlechte Qualitit/Methodologie der Experimente bemingelt, siehe
Langley, The validity of animal experiments in medical research, S. 1ff., https://a
nimalstudiesrepository.org/acwp_arte/51/, abgerufen am 29.08.2018.

57

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://animalstudiesrepository.org/acwp_arte/51/
https://animalstudiesrepository.org/acwp_arte/51/
https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://animalstudiesrepository.org/acwp_arte/51/
https://animalstudiesrepository.org/acwp_arte/51/

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

aus ethischen Grinden, weil es hier offenkundig zu einer massiven Interes-
senverletzung kime'?”.

Weniger iiberzeugend dagegen sind die Schlussfolgerungen, die Wolf in
Bezug auf die ethisch angemessene Behandlung von Tieren zieht: sie bleibt
in Kernfragen vage, insbesondere soweit sie auf die notwendige ,Abwi-
gung® verschiedener Interessen hinweist, hier bleibt sie eine Klarstellung
tiber die konkreten Kriterien schuldig. Insofern setzt sie sich im Rahmen
der Erlduterungen zu konkreten Problemfragen (Ernahrung, Tierversuche
etc.) einem Widerspruch aus: laut Wolf gibt es grundsatzlich keine struktu-
rell relevanten Unterschiede bzw. ,Abstufungen® in der ethischen Rele-
vanz von Tieren und Menschen'?8, dann aber fragt sich, mit welcher Be-
grindung bzw. moralischen Rechtfertigung sie etwa ,mildere“ Versuche
an Tieren durchfithren lassen mochte!, analog wiren ,mildere” Versuche
an Menschen ebenfalls moralisch zu rechtfertigen. In empirischer Hinsicht
sind ihre Thesen ebenso fragwiirdig. Es ist schon fraglich, ob eine ,artge-
rechte (re)“ Tierhaltung tiberhaupt in gesamtgesellschaftlicher Hinsicht be-
darfsdeckend moglich ist. In einem 6konomisch rentablen Sinne, ist sie
dies wahrscheinlich nicht?®. Ein Konsens dirfte allerdings dahingehend
bestehen, dass eine artgerechtere Haltung moglich ist?°!. Ob dies jedoch der
behaupteten strukturellen ,,Gleichheit“ von Mensch und Tier im morali-
schen Sinne gerecht wird, ist hochst fragwirdig und wird nicht tiberzeu-
gend begriindet. Auch hinsichtlich der von Wolf geforderten (und dann
laut Wolf legitimen), ,leidfreien® Tétung bestehen praktische Bedenken:
es ist hochst fraglich, ob eine 6konomisch rentable Schlachtindustrie ohne

197 Vgl. Francione, Introduction to animal rights, S. 156f.

198 Siehe Wolf, Ethik, S. 104.

199 Vgl. Wolf, Ethik, S. 146f.

200 Vgl. hierzu Francione, Introduction to Animal Rights, S. 145; vgl. BVerfGE 101,
1, 20ff.; aufschlussreich ist auch die Darstellung bei Bartussek, der den Erfiil-
lungsgrad von Tiergerechtigkeit einerseits und wirtschaftlichem Ertrag anderer-
seits am Beispiel der Mastschweinhaltung in Relation zueinander setzt: dem-
nach verschlechtert sich das Betriebsergebnis bei weitgehender Beriicksichti-
gung der tierlichen Interessen nach Uberschreitung eines Punktes des maxima-
len Ertrages kontinuierlich (dahnlich der Gaufschen Glockenkurve), weil bei
weiterer Berticksichtigung von Verhaltensanspriichen, die die Gesundheit nicht
unmittelbar verbessern oder die Leistungsfahigkeit sogar verringern, gewisse va-
riable Spezialkosten, Fixkosten und Arbeitskosten weiter ansteigen (z.B. Aus-
laufpflege, groferer Stallbau, Aufwand fiir Einstreu) ohne dass die eigentliche
Produktivitat der Tiere (Fleischzuwachs, Eier, Milch etc.) zunimmt, siche Dar-
stellung mit Diagramm bei: Bartussek in: Sambraus/Steiger, Tierschutz, S. 72f.

201 Vgl. Bartussek in: Sambraus/Steiger, Tierschutz, S.72f; Wechsler in: Sambraus/
Steiger, Tierschutz, S. 175ff.

58

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

Stress, Schmerzen und Leid realisierbar ist?2. Vorallem aber begegnet ihre
indifferente und letztlich die ethische Legitimitit der T6tung von (auch
~hoher entwickelten®) Tieren bejahende Auffassung naturwissenschaftli-
chen und ebenso philosophischen Bedenken: die Frage tierlicher ,Bewusst-
heit” ist eine sehr komplexe. Noch komplexer und streitbarer sind die da-
raus folgenden philosophischen Implikationen. Alle Siugetiere (damit
auch Menschen) verfiigen liber gleichartige neuroanatomische Strukturen
und neurochemische Bahnen, die fiir Kognition?® und Gefiithle wichtig
sind. Tiere weisen nicht nur sogenannte Primdremotionen auf (Angst,
Uberraschung, Traurigkeit, Ekel, Freude), welche reflexhaften Charakter
besitzen, sondern viele, praktisch alle von uns genutzten, Tiere ebenso Se-
kundaremotionen. Sekundiremotionen sind komplexere Emotionen, sie
beziechen hohere Hirnzentren in dem cerebralen Kortex (Hirnrinde) mit
ein. Sekundiare Emotionen sind nicht automatisch. Das Individuum ,re-
flektiert* tber sie in gewissem Mafe, es kommt zu bewussten Uberlegun-
gen hinsichtlich einer angemessenen Reaktion (Beispiel: wir ducken uns
zunichst, wenn ein unbekanntes Objekt plotzlich tber uns hinwegfliegt,
bemerken wir, dass es sich um einen Schatten handelt, korrigieren wir un-
ser Verhalten und verzichten auf eine Flucht). Dieses Verhalten ermdglicht
Flexibilitit in der Reaktion auf sich verindernde Situationen?*. Wihrend
mittlerweile in der Wissenschaft Einigkeit tber das Vorhandensein von
Primédremotionen bei Tieren besteht, finden sich vermehrt tiberzeugende
Beweise fiir das ebensolche Vorhandensein von Sekundiremotionen. Bei
verschiedenen Saugetieren (u.a. Rhesusaffen und Maéusen) wurden bei-
spielsweise komplexe Verhaltensmuster von Depression oder Hilfeleistun-
gen in Bedrohungssituationen beobachtet?®. U.a. aufgrund des Vorhan-
denseins solcher uns gleichartiger neuronaler Kapazititen werden Tiere
haufig auch in psychiatrischen Versuchen eingesetzt?%¢. Zutreffend ist des-
weiteren, dass einige ,komplexere“ Spezies, so etwa Schimpansen, Delfine
und Elefanten, ein ,Ich-Bewusstsein® und eine ,autobiografische Selbst-
wahrnehmung® erkennen lassen, welche spezifische Erwartungen an die
Zukunft, Reflektionen iber die Vergangenheit und die Bewusstheit der
Gegenwart beinhaltet?””. Andere Tiere, insbesondere Saugetiere, aber auch

202 Vgl. Francione, Introduction to Animal Rights, S. 12f.

203 Kognition bezicht sich hier auf die intellektuelle Verarbeitung von Informatio-
nen.

204 Bekoff, Das Gefiihlsleben der Tiere, S. 27ff.

205 Bekoff, aa0O, S. 30ff. m.w.N.

206 Vgl. Bekoff, aaO, S. 30.

207 Bekoff, aaO, S. 34f; Francione, Introduction to Animal Rights, S. 114ff. m.w.N.

59

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

einige Vogel und einige Fische, besitzen allerdings ebenso ein ,,Grundbe-
wusstsein“ (,,core conciousness®), welches es ihnen ermoglicht bewusste
und auch zeitbezogene Aktionen auszufiihren (beispielsweise Anlegen von
Futtervorraten, Wiederkehren zu Futterplatzen, Flucht- und Jagdverhal-
ten)?%8. Es ist insofern mit groffer Wahrscheinlichkeit davon auszugehen,
dass diese Tiere eine subjektive und signifikante Wahrnehmung ihrer
Handlungen und Interessen haben. Tiere suchen insofern aktiv ihre Inter-
essen, ihr Wohlbefinden und eben auch ihr Leben zu schiitzen, denn wie
etwa Francione richtig bemerkt, ist der Tod die massivste und ultimative
Bedrohung des Lebens??. Dabei versuchen sie aktiv ihr Leben und ihre In-
teressen moglichst optimal fortzusetzen, wobei sie zu komplexen Wahr-
nehmungen emotionaler und kognitiver Natur fihig sind. Um dies philo-
sophisch zu wiirdigen und aufzugreifen kann insofern mit Edward John-
son?10 festgestellt werden : ,,[Du] hast ein Interesse in der Vermeidung des
Todes, wenn du in der Lage bist, diesen (als Bedrohung) wahrzunehmen
und so zu meiden; du kannst ein Interesse in deine weitere Existenz haben,
wenn du in der Lage bist, diese wahrzunehmen, wenn du in der Lage bist,
diese wahrzunehmen und damit zu wollen®. Genau diese Wertung ist es
auch, die wir der moralischen Schlussfolgerung zugrunde legen, dass auch
beispielsweise geistig stark eingeschrankte Menschen ein ,Lebensinteresse®
haben.

Rein vorsorglich sei in diesem Zusammenhang auf das teilweise (als ver-
meintliches Gegenargument zur Relevanz von tierlichen Interessen) ange-
fuhrte ,Interesse“ von Pflanzen zu leben verwiesen: dieses ist weder valide
noch plausibel, denn ein wie auch immer geartetes ,Interesse” setzt schon
begriffsnotwendig ein Minimum an subjektivem Wahrnehmen desselben
voraus. Nach unbestrittenem biologischen Kenntnisstand (Konsens) verfi-
gen Pflanzen aber tber keinerlei ,Wahrnehmung®, da es ihnen an einem
Nervensystem fehlt. Analog haben etwa auch hirntote Menschen, deren
Herz gleichwohl noch funktioniert, kein ,Interesse* am Leben.

Diesen Einwanden sieht sich insbesondere auch Hoerster ausgesetzt, so-
weit er ein ,Uberlebensinteresse von Tieren verneint?!!. Ebenfalls wie
schon bei Wolf darf ferner auch seine Projektion einer ,artgerechten® Tier-

208 Bekoff, Das Gefiihlsleben der Tiere, S. 35; vgl. Francione, Introduction to Animal
Rights, S. 115ff.

209 Francione, aaO, S. 137.

210 Jobnson in: Miller/Williams, Ethics and Animals, S. 128.

211 Siehe Hoerster, Haben Tiere eine Wiirde, S. 72f und S. 76.

60

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

haltung?'? auf gesamtgesellschaftlicher Ebene als Utopie betrachtet wer-
den?3. Zuzustimmen ist ihm allerdings insofern, als er schlissig darlegt,
dass sehr abstrakte Ansitze, wie etwa der der ,Tierwirde“ wenig geeignet
sind, zu einer konkreten Bestimmung ethisch relevanter Interessen von
Tieren zu gelangen?'4. Wie Hoerster zu Recht ausfiihrt, lauft eine solche
sLeerformel® letztlich nur Gefahr, von den jeweiligen gesellschaftlich als
akzeptabel betrachteten Praktiken okkupiert zu werden. Hoerster weist
viele ethisch diskutable Ansitze pauschal mit dem Verweis auf eine angeb-
lich fehlende ,Vorgegebenheit* der Moral ab. Hier sei zunichst auf die
grundlegenden Ausfithrungen zur Relativismusdebatte verwiesen?'S Ho-
erster sieht sich hier aber auch zwei strukturellen Einwanden ausgesetzt:
zum einen bedeutet die, in der Tat mangelnde ,Vorgegebenheit® i.S. eines
Naturgesetzes, der Moral nicht notwendigerweise, dass diese beliebig wahl-
bar wire. Insbesondere aber setzt er sich einem erheblichen Widerspruch
aus, wenn er einerseits umfanglich ausfihrt, dass es keine generellen mora-
lischen Verpflichtungen gegeniiber Tieren gibe, sodann aber behauptet,
Tiere diirften ,nicht gequilt werden®, sofern das dem gegentiberstehende
menschliche Interesse ,,geringer® sei?!¢. Das zuvor allgemein als kategorial
nicht bindend eingestufte Kriterium (Interesse von Tieren) wird nun auf
einmal als entscheidungsrelevant bewertet, ohne die Differenzierung ange-
messen zu erldutern. Soweit Hoerster auf das Gleichheitsprinzip Bezug
nimmt, differenziert er hier leider nicht zwischen den verschiedenen, teils
sehr kontriren, Ansitzen, sondern fokussiert sich vielmehr nur auf Singer,
der sich allerdings in vielen wesentlichen Aspekten von anderen Ansitzen
unterscheidet. Wenn Hoerster in diesem Zusammenhang befiirchtet, die
Anwendung des Gleichheitsprinzips wiirde potentiell zu einer Gefahrdung
menschlicher Interessen fithren?!7, unterschligt er, dass es bei einer glei-
chen Interessenberticksichtigung eben nur um im jeweiligen Kontext rele-
vante Interessen geht (Beispiel: kein Schulbesuch fiir Delfine mangels In-
teresse) zum anderen begibt er sich in den Bereich der missbrauchlichen
Verallgemeinerung ethischer Dilemmata (sieche Francione’s ,burning
house* Beispiel?'8), im Rahmen derer es durchaus zu einer differenzierte-

212 Siehe Hoerster, aaO, S. 85ff.

213 Siehe oben Fn 200.

214 Siehe Hoerster, aaO, S. 33.

215 Siehe oben S. 31f.

216 Hoerster, aaO, S. 82.

217 Vgl. Hoerster, Haben Tiere eine Wiirde, S. 45.
218 Siehe oben S. 54.

61

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

ren und anderen Betrachtung zugunsten ,menschlicher® Interessen kom-
men kann.

Hoersters Kernpunkt liegt darin, die Berticksichtigung der Interessen
~des Anderen® als nur dann relevant zu bewerten, wenn diese auch im ei-
genen (bzw. menschlichen) Interesse liegen?!?, wobei er auch das ,Prinzip
der freiwilligen Kooperation® mit einbezieht. Faktisch konstruiert er eine
Form des reziproken Altruismus??’, die er zum Teil biologistisch begriin-
det: er konstruiert hier das Beispiel der hypothetischen (ménnlichen) Per-
son ,M‘, die weibliche Verwandte und gegebenenfalls auch anders “rassi-
ge“ Freunde hat??'. Deren Wohlergehen sei ,M“ wohl ,nicht vollig gleich-
glltig®, jedenfalls aber bringe diese Person wohl diesen (Freunden) gegen-
tiber groferes Mitgefiihl auf, als beispielsweise gegeniiber ,einer Kuh“?22,
Diese Ausfithrungen sind unter verschiedenen Aspekten hochst problema-
tisch: zum einen bleibt Hoerster die Erklirung schuldig, wieso das — als
vorhanden einmal vorausgesetzte — Verwandtschaftsverhaltnis mit Perso-
nen des anderen Geschlechts oder die Bekanntschaft ethnisch anderer
Menschen, von allgemeiner moralischer Relevanz ist, wieso also dieser bio-
logische oder soziologische Faktor zu einer unmittelbaren moralischen
Schlussfolgerung fithrt, dies legt er nicht plausibel dar. Ferner begibt er
sich hier in einen Widerspruch: tatsachlich ist es so, dass wir Sympathien
und Mitgefthl tendenziell eher aufbringen je ,verwandter” uns ein Wesen
ist. Dies berechtigt aber schon auf menschlicher Ebene nicht dazu, die In-
teressen von ,weniger eng verwandten“ Menschen gezielt zu verletzen.
Mag ich mich als Européer im Falle des hypothetisch brennenden Hauses
tatsichlich dem Dilemma ausgesetzt sehen, mein Kind oder einen mir un-
bekannten Afrikaner zu retten, mich legitimerweise fiir mein Kind ent-
scheiden, kann ich den unbekannten Afrikaner in Bezug auf Schmerz- und
Leidfreiheit ansonsten nicht anders behandeln als mein Kind??3. Mit einer
so de facto rein reziproken Berticksichtigung moralischer Interessen setzt
man sich auch in Widerspruch zu der moralischen Bewertung menschli-
cher Kontexte: die meisten bzw. zumindest viele Menschen dirften wohl
keine geistig schwer behinderten oder dementen Verwandten haben. Ein
auf personlicher Erfahrung basierendes ,Mitgefithl“ scheidet demnach aus.

219 Hoerster, aaO, S. 52.

220 In der Biologie bezeichnet reziproker Altruismus eine Form des altruistischen
Handelns, die auf eine Gegenleistung spekuliert.

221 Hoerster, aaO, S. 52ff.

222 Hoerster, aa0, S. 54.

223 Siehe dazu auch Francione, Introduction to Animal Rights, S. 151fF.

62

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

Dennoch ist erkennbar, dass auch diese Gruppen von Menschen schiit-
zenswert sind. Hier muss auch die Frage gestellt werden, ob eine reine
Zweckmoral, wie sie Hoerster entwirft, wirklich die Grundlage der Be-
ricksichtigung der Interessen anderer Menschen bzw. fihlender Individu-
en ist. Ist es allein der potentielle ,Nutzen®, der uns einem anderen Men-
schen helfen ldsst? Oder ist es nicht vielmehr die sowohl empathisch als
auch rational erfassbare Erkenntnis, dass dieses Individuum die gleichen
Interessen und Bedurfnisse hat (wie wir)?! Ethik beruht aber gerade weitge-
hend auf der Beantwortung dieser Frage im letztgenannten Sinne, sie be-
ruht gerade auf einer Uberwindung einer engen, reziproken, auf Nutzen-
kalkiilen einer Interessengruppe basierenden Behandlung Anderer??4. Alles
andere wiirde einem eher zynischen Moralverstindnis gleichkommen.
Auch der ,ethische® Tierschutz des Tierschutzgesetzes beruht im Ubrigen
auf der Erkenntnis, dass Tiere um ihrer selbst willen schiitzenswert sind
und den unsrigen vergleichbare Interessen haben.

SchlieSlich fithrt Horster aus, dass Tiere im Unterschied zum Menschen
nicht in der Position potentieller ,,Vergelter” seien??’. Moral wird so zum
Angstreflex, als praventive Schutzmafinahme ad absurdum gefiihrt. Im Ub-
rigen sind sicherlich auch Gruppen indigener Volker Stidamerikas nicht
zur technischen ,Vergeltung® uns Europdern gegeniiber fihig, sie auszu-
beuten verbietet sich dennoch, aufgrund der erlauterten Erkenntnis, dass
sie die gleichen Interessen haben wie wir und wir gerade keinen ethisch
gleichwertigen Grund aufbringen kénnen, um eine solche Ausbeutung zu
rechtfertigen. Es ist evolutionar sicherlich richtig zu behaupten, dass sich
soziales und moralisches Verhalten, welches auch bei Tieren vorhanden
ist, zunachst aus den fiir das Individuum entstehenden Vorteilen eines sol-
chen Verhaltens entwickelt hat. Allerdings ist ein reiner Altruismus, also
ein Altruismus ohne jeglichen ,Gegenwert“, sowohl im menschlichen
Kontext als auch bei zahlreichen Tierarten, sogar speziestiibergreifend, zu
beobachten. Es sind viele Falle dokumentiert worden, in denen Tiere Men-
schen gerettet haben??6. Moral in einem weiteren Sinne ist insofern offen-
bar auch von einem biologischen Nutzen, wenngleich dieser biologische
Umstand ethisch erst einmal nicht relevant ist, denn aus einem faktischen
Sein, folgt nicht notwendigerweise ein moralisches Sollen.

224 Vgl. Hiffe, Lexikon der Ethik, S. 71ff.
225 Hoerster, Haben Tiere eine Wiirde, S. 56.
226 Siehe Beispiele etwa bei Francione, Introduction to Animal Rights, S. 116ff.

63

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

Hoersters Konstrukt eines , Tieraltruismus“Z?” ist insofern nicht tberzeu-
gend, als sein logischer Ankniipfungspunkt offen bleibt und seine Ausfiih-
rungen in Widerspruch zum zuvor Gesagten stehen: wenn Tiere grund-
satzlich keinerlei moralische Relevanz haben, missten sie gar keine Be-
rucksichtigung finden, auSer eventuell im Sinne einer rein affektiven, im
subjektiven Belieben stehenden ,,Moral“. Sofern Hoerster zur Deutung der
angemessenen tieraltruistischen’ Handlungen hier auf die Figur eines
saufgeklarten Interesses zurtckgreift, widerspricht er sich ebenso struktu-
rell, hatte er doch eingangs eine ,objektiv‘ begrindbare Moral deutlich zu-
rickgewiesen??$, nur um nun auf ein anhand objektiver Kriterien (etwa
biologische Kenntnisse) ermitteltes ,Interesse” zurtickzugreifen.

Fast schon als zynisch zu bezeichnen sind schlieflich Hoersters Ausfiih-
rungen zur ,VergroSerung des Gesamtwertes tierischen Lebens® durch de-
ren Zucht und Nutzung?®: zunichst ist dieser ,,Wert“ rein fiktional und
abstrakt. Er ist von niemandem fiihl- und erlebbar, vorallem nicht von den
betroffenen Tieren. Zudem hat ein nicht existentes Wesen (was schon
sprachlich ein Paradox darstellt) kein ,Interesse“, was eine letztlich selbst-
evidente Tatsache ist. Ein nicht existentes Schwein kann nicht ,bedauern®,
dass es nie geboren wird?*?. Hoersters Ausfithrungen zur ,Lebenswertbe-
rechnung® sind demnach ein reines Gedankenspiel ohne ethische Rele-
vanz, denn eine solche setzt zwingend ein real erlebbares Interesse voraus
um mehr zu sein, als eine rein intellektuelle Asthetik. In diesem Zusam-
menhang widersprichlich sind auch Hoersters Ausfithrungen zum ,Inter-
esse’ von Wildtieren bzw. geziichteten Tieren. Wenn er zur Begriindung
des ,Lebensinteresses“ von Wildtieren ausfiihre, diese fithrten in der Regel
ein fur sie erfreuliches Leben unter artgerechten Bedingungen welches im
Gegensatz zu dem Leben von ,Nutztieren® stehe?’!, fragt sich zum einen,

227 Siehe Hoerster, Haben Tiere eine Wiirde, S. S9ff. und 89ff.

228 Siehe Hoerster, aaO, S. 37ff.

229 Hoerster, aa0O, S. 75f.

230 Allerdings ist es scheinbar leicht, in dieser Frage in Verwirrung zu geraten,
wenn man die falschen Vergleiche bemiiht: so hat etwa Singer seine noch in der
Erstausgabe von ,Animal Liberation® vertretene Auffassung, hypothetische Le-
bensverldufe seien grundsatzlich irrelevant, mittlerweile in Frage gestellt, indem
er einen direkten Vergleich zu dem Fall heranzieht, dass man ein Kind zeugt,
von dem man schon vorher wusste, dass es ein ,erbarmliches“ Leben haben
wirde, siche Singer, Animal Liberation, S.228f; der Vergleich hinkt allerdings
insofern, als sich das Unrecht erst aus der Perspektive des schon existierenden
Kindes ergibt. Umgekehrt (d.h. in dem Fall des nie Geborenen) gibt es keine
Perspektive, da es an der Existenz fehlt.

231 Hoerster, aaO, S. 78ff.

64

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

wie dann dieses Nutztierleben einen ,,positiven Wert“ im zuvor erlduterten
Sinne von Hoersters ,,Lebenswertberechnung® haben kann, zum anderen
setzt er sich damit in Widerspruch zu seiner Behauptung, eine ,artgerech-
te“ Tierhaltung (die ja so naturnah wie moglich sein soll), welche aber
zwingend zur Totung von Tieren fihrt, sei ethisch legitim.

Singers Hauptverdienst liegt in der Herausarbeitung der Relevanz und
den Implikationen des Prinzips der gleichen Interessenabwagung. Ihm ist
darin zuzustimmen, dass es keinen kategorialen Unterschied zwischen
Menschen und Tieren gibt, insbesondere nicht im biologischen Sinne. Die
Problematik seines Ansatzes liegt jedoch insbesondere in der Verkniipfung
mit seiner utilitaristischen Position: dieser ist zunichst eine mangelhafte
Losung der Gerechtigkeitsfrage sowie eine nicht hinreichende Begriin-
dung des ,Niitzlichkeitsprinzips® vorzuhalten?3?: das ,Ausmafl“ des Gliicks
oder eines ,Nutzens“ ist kaum allgemeinverbindlich berechenbar oder gar
auf brauchbare Weise im Alltag mit seinen vielfiltigen moralischen Pro-
blemstellungen anwendbar. Die utilitaristische Ethik fithrt auch letztlich
immer nur zu einem ,relativen“ Schutz von subjektiven Interessen: sofern
die Interessen einer Person (und erst Recht ,,Nichtperson®) einem ungleich
groferen ,,Glicksgewinn® anderer Personen gegentiberstehen, kann es ge-
rechtfertigt sein, die Interessen des betroffenen Individuums zu verletzen.
Dies widerspricht einer auf Humanitit gegriindeten Ethik, auf der letztlich
auch alle Implikationen der ,,Menschenwiirde“ und Menschenrechte griin-
den. So wird das Individuum zum abstrakten Behilter von Relevanzbe-
rechnungen und verliert damit seine Bedeutung als einzigartiges, empfin-
dungsfihiges Wesen mit konkreten Bedirfnissen und daraus resultieren-
den Anspriichen an die Welt. Schlieflich setzt sich Singer auch einem
Wertungswiderspruch aus, wenn er die Nutzung und Tétung von Tieren
als hypothetisch zulassig betrachtet und zugleich seinen gesamten Ansatz
auf das Gleichheitsprinzip griindet: Personen zu Nutzobjekten, zu Waren
zu deklarieren widerspricht ihrem Interesse, eben nicht als ,Objekte”
fremdbestimmt ,gehandelt und ,verarbeitet® zu werden; dies ist offen-
kundig bei menschlichen Personen so, dann aber, bei konsequenter An-
wendung des Prinzips gleicher Interessenberticksichtigung, ebenso bei Tie-
ren. Beztglich der von Singer — zumindest theoretisch — als zulassig be-
trachteten Totung von Tieren, kann im Ubrigen auf die Ausfiihrungen zu

232 Vgl. dazu Hiffe, Lexikon der Ethik, S. 325, vgl. auch Francione, Introduction to
animal rights, S. 135ff.

65

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

den entsprechenden Ansitzen von Wolf und Hoerster verwiesen wer-
den?33.

Tom Regan verneint zu Recht, ebenso wie Singer und Wolf, einen
grundsatzlich vorhandenen Unterschied kategorialer Art zwischen Men-
schen und Tieren. Die Hauptproblematik seines Ansatzes liegt in dem va-
gen und im Grunde wberflissigen Konstrukt eines ,inhirenten Wertes®,
dessen Vorhandensein und Notwendigkeit sich nicht erschlieft?*4, zumal
er ebenso letztlich an biologische Faktoren zur Bestimmung der jeweiligen
Interessenslage anknupft.

SchliefSlich erscheint sein Abgrenzungskriterium der moralischen Rele-
vanz, welche erst ab einem Jahr Lebensalter bestehen soll, naturwissen-
schaftlich fragwirdig.

Francione legt den sicherlich theoretisch stringentesten und strukturell
plausibelsten Ansatz vor, indem er das allgemein anerkannte Gleichheits-
prinzip, basierend auf einer Analogie der Interessen- und Faktenlage, auf
Tiere erweitert. Zu Recht weist Francione hier auf die Radikalitat hin, die
seine Feststellungen implizieren und die groffe Herausforderung, welche
die praktische Umsetzung im Denken und Handeln mit sich bringt??’. Die
Nutzung von Tieren, unsere personliche und gesellschaftliche Verbunden-
heit mit ithnen, welche seit Anbeginn des Menschseins besteht, ist so mas-
siv, dass ihre Infragestellung einen Kernpunkt unserer Existenz bertihrt,
den wir intuitiv als nattrlich und richtig gegeben betrachten. Diese Wahr-
nehmung ist anthropologisch sicher absolut plausibel. Intuitionen konnen
jedoch triigen, die sie bedingenden Fakten kénnen sich verindern (so wa-
ren und sind viele menschliche Zivilisationen sicherlich tatsichlich auf
Tiere angewiesen) und wenn diese in Frage stehen, muss auch eine kriti-
sche Reflektion der aus ihr abgeleiteten Moral folgen.

Zu Recht weist Francione auf die Gespaltenheit und ,,Schizophrenie®
unserer Moral und Wahrnehmung von Tieren hin: Tiere, die wir person-
lich kennen und lieben, anerkennen wir als schitzenswerte Wesen, sie
sind fiir uns hiufig ,,Personen” und wir wiirden es vehement ablehnen, sie
aus pragmatischen Erwagungen Schmerz, Leid und Tod auszusetzen. Wir
erachten die Interessen dieser Tiere als ethisch relevant, weil wir erkennen,

233 Siehe oben S. 34ff. und 39ff.

234 Theoretisch kénnte man letztlich genauso in Bezug auf die ,Menschenwiirde®
argumentieren, allerdings sollte hier beachtet werden, dass es sich dabei um
einen historisch gewachsenen, mit spezifischem, umfassend konkretisierten In-
halt gefiillten Begriff handelt.

235 Siehe Francione, Introduction to Animal Rights, Einleitung, S. xxix.

66

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

dass sie den unseren entsprechen?3. Thre Interessen an Leben und korper-
licher Unversehrtheit sind uns sogar so wichtig, dass wir Verletzungen sel-
biger mit dem hirtesten Schwert strafen, das der Staat aufzubringen im-
stande ist: einer Ponalisierung, der Zuordnung eines Verhaltens als Straftat
(siche § 17 TierSchG)?¥. Gleichzeitig erlauben wir, sowohl im gesetzlichen
als auch gesellschaftlichen Kontext eine Interessenabwigung. Unter der
oberflichlichen Plausibilitit und Notwendigkeit einer solchen verbirgt
sich jedoch die Frage, welche Interessen hier gegen was abgewogen wer-
den und ob es sich um in einem ethischen Kontext relevante Kriterien
handelt.

Wie Francione herausarbeitet, handelt es sich nicht um ethische Interes-
sen, sondern um 6konomische, um Interessen der Unterhaltung oder des
Genusses oder sonstiger ,, Traditionen® und schliefSlich des Erkennntnisge-
winns (Wissenschaft)?38. In einem allgemeinen ethischen Kontext erken-
nen wir als Grund um das ethische Interesse eines Anderen zu verletzen
nur einen gleich- (ethisches Dilemma) oder héherwertigen moralischen
Grund (z.B. Rettung eines Menschenlebens gegen Inkaufnahme der Kor-
perverletzung) an. Hier stellt sich die Frage, ob ein solcher Grund allein in
der Zugehorigkeit zu einer bestimmten, anderen als der unsrigen, Spezies
liegen kann. Francione entlarvt hier zunachst eine Reihe von Scheinargu-
menten:

Die allgemein héhere Komplexitit unserer kognitiven Fihigkeiten kann
es nicht sein, denn wir betrachten auch Gruppen kognitiv geringer entwi-
ckelter Menschen als moralisch gleichwertig, weil wir erkennen, dass sie
ebenso schiitzenswerte Interessen haben?3.

Ebensowenig kann ,Tradition® alleine ein ethischer Rechtfertigungs-
grund sein, Tradition ist moralisch wertneutral. Aus ihr folgen weder posi-
tive noch negative moralische Implikationen, eine Erkenntnis, die uns im
menschlichen Kontext intuitiv selbstverstandlich erscheint.

Tiere haben, wie dargelegt, komplexe kognitive und emotionale Fihig-
keiten, die strukturell den unseren entsprechen. Das Gleichheitsprinzip
fordert im Ubrigen auch nur, dass ein moralischer ,,Anspruch“ im Kontext
eines vorhandenen Interesses besteht, d.h. die z.B. im Vergleich zum Men-
schen geringere Intelligenz von Hunden berechtigt diese nicht, eine Uni-

236 Vgl. Francione, aaO, S. 4f.

237 Vgl. hierzu Francione, aaO, S. 7f.

238 Vgl. Francione, aaO, S. 54ff. und S. 98ft.

239 Vgl. Francione, aaO, S. 91f.; Siehe auch Ryder, Speciesism, S. 52.

67

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

versitit zu besuchen, wohl aber vor unnétigen Qualen geschitzt zu wer-
den?40.

Ist insofern bei sachlicher Betrachtung kein einzelnes Kriterium tierli-
cher Eigenschaften identifizierbar, das zu einer Andersbehandlung in
grundsitzlicher Hinsicht legitimiert, stellt sich die Frage, ob die reine Spe-
zieszugehorigkeit als rein formales Kriterium einen entsprechenden mora-
lischen Grund liefern kann. An dieser Stelle bietet sich ein Gedankenexpe-
riment an, eine Methode, die Philosophen haufig zur Uberpriifung der Va-
liditat einer Theorie anwenden?*': angenommen, wir sind mit einer Spezi-
es konfrontiert, die kognitiv fast genauso ,hoch® wie wir entwickelt ist,
und mit der wir auch verbal kommunizieren kénnten. Wiirden wir es als
ethisch legitim erachten, Mitglieder dieser Spezies zu essen, zu Kleidung
zu verarbeiten, (zum Vergniigen) zu jagen und fiir wissenschaftliche Expe-
rimente zu verwenden? Angenommen, es gibe eine Spezies, die kognitiv
deutlich hoher entwickelt ist, als wir. Wiirden wir eine solche Behandlung
uns gegenuber als ethisch legitim betrachten? Mit an Sicherheit grenzen-
der Wahrscheinlichkeit wiirden wir es nicht als legitim betrachten. Und
zwar deshalb, weil in diesen Beispielen offensichtlich eine analoge Interes-
senlage zu der unsrigen erkennbar ist, die uns dazu bewegt (folgerichtig)
das Prinzip der gleichen Interessenbertcksichtigung auf die jeweils andere
Spezies zu erweitern.

Damit zeigt sich, dass auch die rein formale Spezieszugehorigkeit kein
taugliches moralisches Differenzierungskriterium ist>42.

Die praktische Schwierigkeit, die sich aus der sich aufdringenden
Schlussfolgerung ergibt, dass es tatsichlich kein moralisch relevantes Krite-
rium fir eine kategoriale Andersbehandlung von Tieren gibt, zu akzeptie-
ren hat eine Vielzahl von Griinden. Ein ganz wesentlicher Grund diirfte
die elementare anthropologische Verwurzelung der Nutzung von Tieren
in unserer kollektiven und individuellen Kultur und Intuition sein. Eine
weitere Schwierigkeit ergibt sich daraus, dass es uns an einem fundamenta-
len Verstindnis fiir das Denken und Empfinden von Tieren fehlt?®. Tiere
sind buchstablich stumm. Sie kénnen sich, anders als menschliche Grup-
pen und Opfer von Diskriminierung, nicht verbal und auch sonst nicht
wehren oder verstindlich machen. Zudem mangelt es uns hiufig an einer
bewussten Wahrnehmung der Erkenntnisse tiber die komplexen Fahigkei-

240 Vgl. Francione, Introduction to Animal Rights, S. 82ff.

241 Siehe etwa Ryder, Speciesism, S. S3ff.

242 Vgl. Ryder, aa0O, S. 50ff.

243 Siehe dazu ausfihrlich: Johnson in: Miller/Williams, Ethics and Animals, S. 123ff:

68

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

ten, Eigenschaften und Interessen von Tieren, die sich gerade in den letz-
ten Jahren zu dem hier skizzierten Bild verdichtet haben?#. Zwar sind vie-
le Aspekte tierlicher Wahrnehmung nach wie vor ungeklirt und nicht un-
umstritten, jedoch spricht die derzeitige Beweislage fiir eine hohe Wahr-
scheinlichkeit des Dargelegten. Wie auch im menschlichen Kontext ist in-
sofern (im Zweifel) zugunsten eines betroffenen Interesses zu entscheiden.

Schlieflich sind wir aus Gewohnheit mit einem ganz erheblichen Inter-
esse an der Nutzung von Tieren ,vorbelastet®, so dass auch unser — unbe-
wusster oder bewusster — Egoismus im Wege steht. Insbesondere bewegen
wir uns auch auf gesellschaftlichem und wissenschaftlichem ,Neuland,
soweit wir die in der Theorie gut begriindeten Forderungen ernst nehmen
wollen. An dieser Stelle ist schlieflich auch ein Kritikpunkt an dem Ansatz
von Francione zu formulieren: die Grundlagen, d.h. die naturwissenschaft-
lichen und gesellschaftlichen Annahmen, die seinen Forderungen (etwa
nach konsequent pflanzlicher Erniahrung) zugrunde liegen, sind neu und
konnen (noch) nicht als nachhaltig gesichert und in der Realitat (kollek-
tiv) umsetzbar beschrieben werden. Zwar ist es richtig, dass in der Ernah-
rungswissenschaft eine rein pflanzliche (,vegane?®“) Erndhrung mittler-
weile als grundsatzlich gut umsetzbar und ,,gesund“ anerkannt ist (so be-
zeichnet etwa die us-amerikanische ,Academy of Nutrition and Dietetics’,
ebenso wie sieben andere internationale Organisationen?4¢, eine vegetari-
sche, d.h. auch rein pflanzliche Erndhrung, bei guter Planung fir gesund-
heitlich unbedenklich und sogar in vielerlei Hinsicht vorteilhaft?#7), um
eine moralische Forderung von universeller Geltung zu erheben, misste

244 Siche dazu ausfihrlich Bekoff, Das Gefihlsleben der Tiere, S. 13ff und S. 27ff.

245 Im englischsprachigen Raum, insbesondere den USA, ist mittlerweile der Be-
griff der ,plant based also ,pflanzenbasierten® Ernidhrung popular geworden.
Der Begriff bezieht sich, anders als der des historisch primar ethisch begriinde-
ten ,Veganismus®, zunichst nur auf die Art der Erndhrung (wobei hier nicht
zwingend eine 100%ig pflanzliche, dafiir aber typischerweise besonders gesunde
Ernidhrung gemeint ist) gewinnt jedoch zusehends an Popularitit, was zum Teil
auch an der teilweise negativen (weil mit ,,Radikalitat” assoziierten)
Wahrnehmung des Begriffs des ,Veganismus® liegen dirfte. Die weitere Ent-
wicklung beziiglich der Begrifflichkeiten bleibt abzuwarten. Siche dazu: https://
en.wikipedia.org/wiki/Plant-based_diet, abgerufen am 04.09.2018.

246 Siehe dazu: https://www.vegan.at/vegane-ernachrung-offiziell-empfohlen,
abgerufen am 04.09.2018.

247 Siehe Stellungnahme der us-amerikanischen ,Academy of Nutrition and Diete-
tics (AND), vormals ,,ADA — American Dietetic Association“ (das us-amerika-
nische Pendent zur Deutschen Gesellschaft fir Erndhrung): https://www.ncbi.nl
m.nih.gov/pubmed/27886704, abgerufen am 03.09.2018.

69

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://en.wikipedia.org/wiki/Plant-based_diet
https://en.wikipedia.org/wiki/Plant-based_diet
https://www.vegan.at/vegane-ernaehrung-offiziell-empfohlen
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/27886704
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/27886704
https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://en.wikipedia.org/wiki/Plant-based_diet
https://en.wikipedia.org/wiki/Plant-based_diet
https://www.vegan.at/vegane-ernaehrung-offiziell-empfohlen
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/27886704
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/27886704

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

dies jedoch als wissenschaftlich gesicherte Erkenntnis gelten konnen; ins-
besondere misste sichergestellt sein, dass alle gesellschaftlichen Grup-
pen?# die Moglichkeit haben, sich ohne groffere Problem auf diese Weise
zu erndhren. Ganz abgesehen von dem faktischen Umstand, dass eine Ak-
zeptanz einer solchen Forderung letztlich nur bei einem erfolgreichen ge-
sellschaftlichen Diskurs, der auf die kulturpsychologischen Intuitionen
Riucksicht nimmt, moglich und umsetzbar ist. Ein solcher Prozess ist na-
tirlich flieBend, synergetisch und beansprucht einige Zeit. Anzumerken
ist schlieflich auch, dass mittlerweile intensiv an der Schaffung von tieri-
schen Produkten, insbesondere Fleisch, ,im Reagenzglas® geforscht wird.
Experimentell ist dies schon gelungen, erst kiirzlich ist es einem israeli-
schen Unternehmen gelungen, ein Steak aus Zellkulturen herzustellen®#.
Wenngleich solche Produkte noch keine Marktreife haben, scheint es nur
eine Frage der Zeit zu sein, bis dies der Fall ist. Der Verzicht auf eine Tier-
nutzung®? ist insofern nicht notwendigerweise mit einem Verzicht auf
tierliche Produkte verbunden.

Das von Francione vertretene Prinzip der gleichen Interessenberticksich-
tigung ist letztlich trotz vorgenannter Einwinde insgesamt Gberzeugend.
Aspekte der Erndhrung (Veganismus bzw. der Verzicht auf jegliche Tier-
nutzung als gesellschaftliche Forderung) bediirfen zugleich aufgrund ihrer
fundamentalen Bedeutung weiterer naturwissenschaftlicher Erkenntnis.

In Fallen echter moralischer Konflikte kann es ethisch vertretbar sein,
die eigene Spezies zu bevorzugen, ebenso wie es beispielsweise vertretbar
sein kann, das eigene Kind zu bevorzugen. Ethische Dilemmata zeichnen
sich gerade dadurch aus, dass sie nicht stringent auflosbar sind?3!.

Im Ergebnis kann damit keiner der Ansitze iberzeugen, welche eine ka-
tegorische Andersbehandlung von Tieren postulieren.

Zu einer von der hier vertretenen Position abweichenden, validen, mo-
ralischen Position lasst sich nur auf einem anderen Weg und unter Riick-

248 Insbesondere auch Menschen, fiir die erndhrungsphysiologische Besonderheiten
gelten, z.B. aufgrund von Allergien, Unvertraglichkeiten, Krankheiten etc.

249 https://albert-schweitzer-stiftung.de/aktuell/steak-aus-zellkulturen?utm_source=s
ocial&utm_medium=social&utm_campaign=fb-post&fbclid=IwAR2zIHznCi-6
WESMnRmUwfS3i4raXw3Y1xe_EKeS567wtYXc8aZPEDcGYyAO, abgerufen am
10.01.2019; anders als bei anderen Versuchen dieser Art wurden hier die
(Stamm-) Zellen lebenden Tieren entnommen und nicht Rinder-Foten (Kalber-
serum), wie sonst tblich.

250 Tiernutzung ist hier als Nutzung in Form von Haltung und Tétung von Tieren
zu verstehen.

251 Siehe dazu auch Francione, Introduction to Animal Rights, S. 152fF.

70

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://albert-schweitzer-stiftung.de/aktuell/steak-aus-zellkulturen?utm_source=social&utm_medium=social&utm_campaign=fb-post&fbclid=IwAR2zIHznCi-6WF8MnRmUwfS3i4raXw3Y1xe_EKe567wtYXc8aZPEDcGYyA0
https://albert-schweitzer-stiftung.de/aktuell/steak-aus-zellkulturen?utm_source=social&utm_medium=social&utm_campaign=fb-post&fbclid=IwAR2zIHznCi-6WF8MnRmUwfS3i4raXw3Y1xe_EKe567wtYXc8aZPEDcGYyA0
https://albert-schweitzer-stiftung.de/aktuell/steak-aus-zellkulturen?utm_source=social&utm_medium=social&utm_campaign=fb-post&fbclid=IwAR2zIHznCi-6WF8MnRmUwfS3i4raXw3Y1xe_EKe567wtYXc8aZPEDcGYyA0
https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://albert-schweitzer-stiftung.de/aktuell/steak-aus-zellkulturen?utm_source=social&utm_medium=social&utm_campaign=fb-post&fbclid=IwAR2zIHznCi-6WF8MnRmUwfS3i4raXw3Y1xe_EKe567wtYXc8aZPEDcGYyA0
https://albert-schweitzer-stiftung.de/aktuell/steak-aus-zellkulturen?utm_source=social&utm_medium=social&utm_campaign=fb-post&fbclid=IwAR2zIHznCi-6WF8MnRmUwfS3i4raXw3Y1xe_EKe567wtYXc8aZPEDcGYyA0
https://albert-schweitzer-stiftung.de/aktuell/steak-aus-zellkulturen?utm_source=social&utm_medium=social&utm_campaign=fb-post&fbclid=IwAR2zIHznCi-6WF8MnRmUwfS3i4raXw3Y1xe_EKe567wtYXc8aZPEDcGYyA0

II. Die ethischen Fragestellungen

griff auf eine fundamental andere Bewertung von Moral gelangen, nim-
lich durch die grundsitzliche Infragestellung des ,verpflichtenden® Cha-
rakters von Moral, wie es etwa der Philosoph Richard Joyce unter-
nimmt**2. Demzufolge hat Moral?$3 lediglich den Charakter einer ,Emp-
fehlung® oder eines ,Ratschlages” und letztlich kénnen und mussen wir
entscheiden, welchen Empfehlungen wir im eigenen Interesse folgen wol-
len?*4. Favorisiert man einen solchen Ansatz, muss man sich allerdings be-
wusst machen, dass damit auch jeglicher Verbindlichkeit zwischenmensch-
licher Moral der (Begriindungs-) boden entzogen ist.

Die besseren Argumente sprechen letztlich dafiir, Tiere?** als Wesen mit
einer der unseren vergleichbaren und damit analog zu berticksichtigenden
Interessenlage zu betrachten. Letztendlich liegt diese Erkenntnis auch
schon dem ,ethischen® Tierschutzgedanken zugrunde, es mangelt nur an
einem konsequenten ,Zuendedenkens® dieser Erkenntnis. Dieses Unterlas-
sen wiederum beruht auf einer Reihe intuitiver, rationalisierter ,Rechtfer-
tigungsgrinde®, die sich bei naherem Hinsehen allerdings, wie dargelegt
wurde, allesamt als nicht Gberzeugend erweisen.

Wenn wir diese Schlussfolgerung ernst nehmen, kénnen wir Tiere dann
allerdings in der Tat nicht mehr wie Objekte behandeln, sondern miissen
ihnen den moralischen und formalen Status zuerkennen, der dieser Er-
kenntnis gerecht wird.

e) Schlussfolgerungen fiir die normative Ebene
Im Folgenden sollen in einem systemtranszendenten?® Sinne Leitlinien

erarbeitet werden, welche geeignet sind, die vorangegangenen ethischen
Feststellungen in positives Recht zu tibertragen.

252 Siehe Joyce, The Myth of Morality, S. 1ff.

253 Im Gegensatz zu Naturgesetzen.

254 Siehe Joyce, The Myth of Morality, S. 80ff.

255 D.h. solche Tiere, die aufgrund ihrer biologischen Eigenschaften entsprechende
Interessen haben.

256 Die Rechtsethik verfihrt systemtranszendent, indem sie iber das geltende Recht
hinaus auf das ,richtige® Recht abzielt, siehe dazu ausfithrlich: Stucks, Grund-
rechte fiir Tiere, S. 80f.; vgl. Kaufmann, Rechtsphilosophie, S. 9.

71

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

aa) Strukturelle Vorfragen

Es stellt sich zunichst die strukturelle Vorfrage, in welcher Form die Inter-
essen von Tieren zu berticksichtigen sind. In Frage kommt zum einen die
Ausgestaltung als subjektive Rechte, welche einen Rechtstriager vorausset-
zen. Da Tiere offenkundig nicht in der Lage sind, solche Rechte geltend zu
machen, stellt sich hier insbesondere die Problematik eines addquaten
Stellvertreters. Ein solcher Ansatz wiirde desweiteren eine Erweiterung des
Begriffs des ,Rechtssubjekts bedeuten, da das Gesetz in Bezug auf Lebe-
wesen bislang nur ,,Personen® als solche anerkennt. Eine schon angedachte
Moglichkeit wire hier die Schaffung der Figur einer ,tierlichen Person“?%7.
Die Alternative zu der Rechte-Konstruktion ware dem jetzigen Tierschutz-
recht insofern ahnlich, als es dabei verbliebe die Interessen von Tieren als
»Rechtsobjekte® durch an den Menschen adressierte Pflichten und Verbote
zu schitzen. Die Stirke von Rechten liegt ganz allgemein in ihrem Fokus
auf das Individuum und in der von ihnen ausgehenden ,normativen
Kraft“>%8. Eine wesentliche Wirkung, die Rechten regelmiflig zugeschrie-
ben wird, liegt in der Errichtung einer Schutzsphire, welche als Barriere
(»protective fences“) zwischen Rechtstriger und der Gesellschaft bzw. an-
deren Rechtstrigern fungiert und nicht ohne weiteres durchbrochen wer-
den kann??. Diese Stirke besteht gleichwohl tberwiegend nur in der
Theorie; die Grenzen von Rechten bestehen typischerweise nur prima-fa-
cie?®®. Rechte konnen in der Regel keinen bedingungslosen Vorrang bean-
spruchen und werden regelmafSig durch gegenldufige Interessen und
Rechte eingeschrinkt bzw. Gegenstand einer Interessenabwigung?¢!. Da-
riber hinaus sagt die Existenz von Rechten noch nichts tber ihren Um-
fang und ihre Stirke. So wire es beispielsweise denkbar, ein Recht auf
»Schutz vor tbermifiger Schmerzzufiigung® zu konstruieren. Ein solches
»Recht* wiirde kaum eine bis gar keine Verbesserung der derzeitigen Si-
tuation bewirken und wire zudem aufgrund seiner Unbestimmtheit offen
fur weniger tierfreundliche Interpretationen und Rechtfertigungsgriinde
aller Art, etwa im Bereich der Tierversuche. Es bedarf insofern tiber die for-
male Figur des Rechts hinaus eines umfassenden Interessenschutzes, der
insbesondere auch Eingriffsmdglichkeiten und Rechtfertigungsgrinde li-

257 Siehe dazu ausfiihrlich Stucki, Grundrechte fiir Tiere, S. 301ff.
258 Siehe Stucki, Grundrechte fir Tiere, S. 255f.

259 Stucki, aaO, S. 256.

260 Siehe Stucki, aaO, S. 258.

261 Vgl. Stucks, aaO, S. 258f.

72

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

II. Die ethischen Fragestellungen

mitiert. Da im Falle von Tier ,rechten® menschliche Vertreter die entspre-
chenden Interessen fiir die Tiere wahrnehmen mussen, kommt es letztlich
vorallem auch auf die normative Starke der Institutionen an, welche die
tierlichen Interessen vertreten sollen. Ein inhaltlich starker Schutz von
(tierlichen) Interessen sowie die kompetente und effektive Vertretung die-
ser Interessen sind allerdings auch in der Konstellation moglich, dass es
beim Rechts ,,objekt” - Status von Tieren bleibt, wobei hier sicherlich an-
dere Begrifflichkeiten erstrebenswert wéren.

Die Diskussion kann letztlich an dieser Stelle aufgrund ihres derzeitig
hochgradig hypothetischen Charakters offenbleiben?¢2. Wichtiger er-
scheint zum gegenwirtigen Zeitpunkt die Konkretisierung der normativ
zu berticksichtigenden tierlichen Interessen, was im Folgenden erortert
werden soll.

bb) Tierliche Interessen

Nachfolgend sollen zunichst die konkreten tierlichen Interessen herausge-
arbeitet werden, die auf normativer Ebene zu berticksichtigen waren. Dar-
auffolgend soll sodann erortert werden, in welchen Bereichen des Tier-
schutzgesetzes es schon heute moglich wire, diese tierlichen Interessen zu
berticksichtigen. Typischerweise wird dies bei Generalklauseln und unbe-
stimmten Rechtsbegriffen wie etwa dem ,verniinftigen Grund® (siche § 1
S.2,§17 Nr. 1 TierSchG) der Fall sein.

(1) Interesse auf Leben und korperliche Unversehrtheit

Wie schon zuvor festgestellt?6> kann davon ausgegangen werden, dass Tie-
re (d.h. jedenfalls Wirbeltiere und Oktopoden) ein subjektiv empfundenes
Interesse an korperlicher Unversehrtheit und dem Erhalt ihres Lebens ha-
ben?4, was sich u.a. daran zeigt, dass sie gezielt und teils unter Inkaufnah-
me grofftmoglicher subjektiver ,,Opfer® versuchen ihr Leben zu erhalten?6’

262 Siehe ausfiihrlich dazu etwa: Stuck:, Grundrechte fiir Tiere, S. 173ff.; siehe auch:
Raspé, Die tierliche Person, S. 1ff.

263 Siche oben S. 54ff.

264 Im Zweifelsfalle sollte dies zugunsten der in Frage stehenden Spezies unterstellt
werden.

265 Z.B. in Fallen geratene Fiichse, die sich Korperteile abbeissen um zu entkom-
men.

73

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

und Gefahren zu entkommen. Damit verbieten sich Eingriffe in diese In-
teressen, sofern sie nicht auf einem Rechtfertigungsgrund beruhen, der ein
mindestens gleichwertiges kollidierendes Interesse (z.B. Notwehr bei
einem Angriff durch ein Tier) beinhaltet. Konkret wiirde dies beispielswei-
se bedeuten, dass es nicht zulissig ist, Tiere fiir Konsumgtiter wie Pelz266
oder Leder?” zu toten?®8. Als problematisch muss derzeit noch die Frage
der Lebensmittelgewinnung bezeichnet werden. Zwar kann mittlerweile
wohl festgestellt werden, dass es grundsatzlich nicht nétig ist, tierliche Pro-
dukte zu konsumieren um sich gesund und ausgewogen zu ernahren, tat-
sichlich geht man mittlerweile davon aus, dass eine pflanzliche Erndhrung
in Bezug auf viele Erkrankungen priventive Wirkungen hat*®®. Gleich-
wohl kann derzeit noch nicht mit Sicherheit gesagt werden bzw. besteht
kein wissenschaftlicher Konsens dartiber, dass dies fiir alle Menschen und
Bevolkerungsgruppen gleichermafSen gilt?’?. Auf ethischer Ebene stellt die-
se Situation ein Dilemma dar, das realistisch nur dergestalt aufgelost wer-
den kann, dass bis zur Findung eines wissenschaftlichen Konsenses bzw.
bis die Herstellung tierlicher Produkte ohne systematische Tiernutzung
mdoglich ist?”!, die Nutzung von Tieren zur Nahrungsgewinnung weiterbe-
trieben wird. Dies muss allerdings mit tiergerechten Einschrankungen er-

266 Fur viele Bereiche der Tiernutzung wie Pelz oder Lebensmittelgewinnung tber-
schneiden sich die Interessensbereiche Leben und Freiheit, da aber die Haltung
in diesen Bereichen immer mit der Totung einhergeht, werden sie unter diesem
Punkt erdrtert.

267 Fir Leder gibt es mittlerweile genug Ersatzprodukte. Zwar ist Leder haufig ein
,Beiprodukt® anderer Tiernutzung, jedoch wird fiir viele Lederarten gezielt ge-
totet, etwa fiir Krokodil- oder Schlangenleder.

268 Auch der Import solcher Produkte ist folgerichtig abzulehnen. Allerdings kann
es hier zu Konflikten mit EU-oder anderem internationalen Recht kommen.

269 Siehe das Positionspapier der us-amerikanischen ,Academy of Nutrition and
Dietics* (zuvor: American Dietetic Association): https://jandonline.org/article/S2
212-2672%2816%2931192-3/pdf, abgerufen am 13.06.2018; Voraussetzung ist
hier jedoch, dass Vitamin B12 supplementiert wird, da dieser Nahrstoff, der von
Bakterien hergestellt wird, nicht in pflanzlichen Lebensmitteln vorhanden ist.

270 Als potentielle Problemfille kimen hier z.B. in Frage: Menschen mit Nahrungs-
mittelunvertraglichkeiten, Betroffene von bestimmten Erkrankungen, die insbe-
sondere den Magen-Darmtrakt betreffen, Schwangere, sehr kleine Kinder bzw.
Kinder mit Entwicklungsproblematiken oder anderen medizinischen Proble-
men etc. — vgl. die (wohl als konservativ zu bezeichnende) Position der Deut-
schen Gesellschaft fir Ernihrung: www.ernachrungs-umschau.de/fileadmin/
Ernachrungs-Umschau/pdfs/pdf_2016/04_16/EU04_2016_M220-M230.pdf, ab-
gerufen am 13.06.2018.

271 Siehe dazu oben S. 70, Fn 248.

74

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://jandonline.org/article/S2212-2672%2816%2931192-3/pdf
https://jandonline.org/article/S2212-2672%2816%2931192-3/pdf
https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://jandonline.org/article/S2212-2672%2816%2931192-3/pdf
https://jandonline.org/article/S2212-2672%2816%2931192-3/pdf

II. Die ethischen Fragestellungen

folgen. So wiirde sich jegliche rein wirtschaftlich motivierte Nutzung ver-
bieten, d.h. z.B. die T6tung von Eintagskiken?”2, desweiteren Haltungsfor-
men, die auf Gewinnmaximierung abzielen wie die Intensivtierhaltung,
oder die rein gewinnorientierte Ziichtung von Tieren, siche etwa aktuelle
Putenzuchtlinien etc. Zu rechtfertigen wire umgekehrt nur noch eine Hal-
tung, Nutzung und Tétung von Tieren, die ein Maximum an Tiergerech-
tigkeit verwirklicht. Was dies im Einzelfall bedeutet, gilt es ethologisch
und agrarwissenschaftlich zu untersuchen.

Ein weiterer problematischer Bereich ist die Jagd. Ohne Frage verbietet
sich diese, sofern es um Trophienjagd geht. Dasselbe gilt allerdings ebenso
fir die Jagd zur Nahrungsgewinnung, da diese Form der Nahrungsgenerie-
rung nicht erforderlich ist und letztlich auch nur ein ,Hobby“ darstellt
und als solches strukturell schwerer zu kontrollieren ist?3. Gerade die Tro-
phienjagd geht dabei mit ungiinstigen Eingriffen in Okosysteme einher,
da entgegen natirlichen Selektionsfaktoren (Aussterben alter, kranker, un-
gunstig disponierter Tiere) gerade mannliche, ,starke® Tiere mit ge-
wunschter Physiognomie (Geweihe) geschossen werden. Aus diesem
Grund verfingt auch nicht das gerne zitierte Argument der Populationsre-
gulation. Die Regulation von Populationen ist ein komplexer Prozess, bei
dem viele okologische Faktoren eine Rolle spielen. Die Natur kann sich
grundsatzlich selbst regulieren?’4. Probleme entstehen insbesondere im
Kollisionsbereich mit menschlichen Interessen, etwa der Waldnutzung
oder Tierhaltung. Auch in Bezug auf Wilder, in denen eine natiirliche Ver-
jungung des Bestandes nicht mehr moglich ist, weil das durch die (jagdli-
che) Hege stark vermehrte Wild zu viele junge Baume frisst, wird die Not-
wendigkeit fiir Jagd vorgebracht. Diese Problematik féllt jedoch wahr-
scheinlich weg, wenn es keine unnatirlichen Uberpopulationen mehr
gibt?”5. Insgesamt muss man einrdumen, dass noch nicht abschlieend ge-
klért ist, ob es Dilemmata gibt, in denen signifikante menschliche Interes-
sen mit den Interessen der potentiell bejagten Tiere kollidieren. In diesen
Fillen wire eine restriktiv und auf das Notwendigste beschrinkte Jagd

272 Siehe dazu ausfiihrlich unten S. 132ff.

273 Dasselbe gilt fiir Hobby Angeln/Fischen.

274 Zur Jagdproblematik sieche etwa die Erlauterungen des Naturschutzbundes
Schleswig-Holstein (Nabu) : https://schleswig-holstein.nabu.de/politik-und-um
welt/landnutzung/jagd/fakten-hintergruende/03841.html, abgerufen am
13.06.2018.; siche zur Problematik auch ausfihrlich: Hirt/Maisack/Moritz,
TierSchG, § 17, Rn 14ff.

275 Vgl. Nabu Erliuterungen, aaO; vgl. dazu auch Hirt/Maisack/Moritz, TierSchG,
§17, Rn 23ff.

75

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://schleswig-holstein.nabu.de/politik-und-umwelt/landnutzung/jagd/fakten-hintergruende/03841.html
https://schleswig-holstein.nabu.de/politik-und-umwelt/landnutzung/jagd/fakten-hintergruende/03841.html
https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://schleswig-holstein.nabu.de/politik-und-umwelt/landnutzung/jagd/fakten-hintergruende/03841.html
https://schleswig-holstein.nabu.de/politik-und-umwelt/landnutzung/jagd/fakten-hintergruende/03841.html

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

denkbar. Langfristig sollte es so oder so das Ziel sein, gesunde, sich selbst
regulierende Okosysteme zu generieren und Konflikte mit menschlichen
Interessen schon bei der Planung der jeweiligen Projekte (z.B. landwirt-
schaftliche Anlagen) zu berticksichtigen.

Die letzte grofSe und sicherlich neben der Nahrungsgewinnung gravie-
rendste Herausforderung in dieser Kategorie stellen Tierversuche dar. Wie
schon dargelegt wurde existiert kein ethisch iberzeugender Rechtferti-
gungsgrund fiir die Durchfithrung von Tierversuchen und jedenfalls ein
Grofteil dieser Versuche, vorallem im pharmakologischen Bereich, ist
wohl ohnehin von keinem wissenschaftlichen Nutzen. Damit verbieten
sich Tierversuche immer, sofern sie mit Tétung und kérperlicher (inklusi-
ver psychischer) Beeintrichtigung des Tieres verbunden sind?76. Zwar ist es
denkbar, dass auch nichtinvasive Versuche, etwa zur Beobachtung von
Verhaltensweisen, durchgefithrt werden, hier stellt sich aber letztlich auch
die Frage der Zucht, Haltung und letztendlichen ,Entsorgung® von nicht
mehr benoétigten Versuchstieren. Eine auch nur annihernd tiergerechte
Haltung von Versuchstieren dirfte dabei schon kaum wirtschaftlich sein,
weshalb diese Variante in der Realitit wohl kaum eine Rolle spielen diirf-
te. Soweit hier durchaus berechtigte Sorgen wegen eventueller wissen-
schaftlicher Nachteile bestehen, sollte man sich bewusst machen, dass gera-
de in jungerer Zeit zahlreiche vielversprechende Alternativen zum Tierver-
such entwickelt wurden?”’; zudem diirfte mit einigem Realismus anzuneh-
men sein, dass durch den Wegfall der Option Tierversuch erhebliche krea-
tive Potentiale freigesetzt werden und fir diese dann (im Gegensatz zur
jetzigen Situation haufig fehlender Forschungsgelder) auch simtliche vor-
handenen finanziellen Ressourcen zur Verfiigung stiinden.

AbschliefSend stellt sich die Frage, ob die zuvor dargestellten Abwehran-
spriiche, welche gegen menschliche Eingriffe in die tierliche Integritat ge-
richtet sind, ausreichen. Mogen diese auch den groften Teil der Mensch-
Tier Konflikte betreffen, sind gleichwohl noch andere Interessen und An-

276 Zu materiell-rechtlichen Konflikten kann es hier mit vorrangigen EU-Vorschrif-
ten kommen, welche, etwa im Bereich der Stoffsicherheit, die Durchfithrung
von Tierversuchen vorschreiben.

277 So wurde vor kurzem u.a. von Prof. Thomas Hartung von der Johns Hopkins
University ein erfolgversprechendes Computersystem namens ,RASCAR® =
Read-Across-based-Structure-Activity-Relationship®  entwickelt, welches mit
einer im Vergleich zum Tierversuch deutlich hoheren Genauigkeit (87 %) bio-
chemische Toxizitit feststellen kann, siche: https://interestingengineering.com/i
s-it-time-to-end-animal-testing-how-technology-can-replace-animals, abgerufen
am 15.07.2018.

76

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://interestingengineering.com/is-it-time-to-end-animal-testing-how-technology-can-replace-animals
https://interestingengineering.com/is-it-time-to-end-animal-testing-how-technology-can-replace-animals
https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://interestingengineering.com/is-it-time-to-end-animal-testing-how-technology-can-replace-animals
https://interestingengineering.com/is-it-time-to-end-animal-testing-how-technology-can-replace-animals

II. Die ethischen Fragestellungen

spriiche vorstellbar, welche auf aktives menschliches Tun gerichtet sind.
Zu denken wire hier etwa an eine Verpflichtung zur Hilfeleistung im Fal-
le des Auffindens eines verletzten Tieres. Unter Heranziechung des Aspekts
der gleichen Interessenberiicksichtigung betrifft solch ein Sachverhalt ana-
log zu menschlichen Notsituationen, die zur zwischenmenschlichen Hilfe-
leistung verpflichten, ein legitimes tierliches Interesse und sollte einen ent-
sprechenden Anspruch konstituieren.

(2) Interesse auf Freiheit versus tiergerechtes Leben

Tiere haben ein Interesse daran, nicht gefangen und gefangen gehalten zu
werden und nicht fir menschliche Interessen instrumentalisiert und zu be-
stimmten Handlungen gezwungen zu werden, womit sich grundsitzlich
jegliche Tierhaltung, d.h. etwa in Zoo, Zirkus und im privaten Bereich
verbietet. Diese Feststellung lat sich allerdings nicht mit dem populiren
Slogan ,artgerecht ist nur die Freiheit® begrinden. Zum einen muss im-
mer auf Tiergerechtigkeit in Bezug auf das individuelle Tier abgestellt wer-
den. Ein verletztes oder altes Tier hat andere Interessen und Anspriiche als
ein gesundes, junges Tier. Der Verweis auf die Art hilft hier wenig weiter.
Insbesondere aber darf man den stark von menschlichen Vorstellungen ge-
priagten und hiufig romantisierten Begriff der ,Freiheit“ nicht mit einem
Idealzustand tierlicher Existenz verwechseln. Freilebende Tiere sehen sich
taglich zahlreichen Herausforderungen ausgesetzt: Raubtiere, Nahrungs-
mangel, sozialer Wettstreit, Wetterbedingungen, Krankheit, Verletzungen,
vorzeitiger Tod sind nur einige Beispiele fir Faktoren, die das Leben und
die Lebensqualitat beeintrichtigen und drastisch reduzieren konnen. Ein
»Interesse“ an negativen Erfahrungen dieser Art hat sicherlich kein Tier?”3.
Die Frage, woran im positiven Sinne ein Tier?”? Interesse hat, ist dagegen
deutlich komplizierter und bis heute nicht vollstindig beantwortet.

Relativ unproblematisch diirfte zunichst der Bereich der unmittelbaren
korperlichen Bedurfnisbefriedigung sein, d.h. Interessen, die darauf gerich-
tet sind tber genug Wasser und Nahrung zu verfigen, einen Riickzugs-
und Schlafplatz zu haben, frei von Krankheit und Schmerzen zu sein. Tie-
re haben gleichwohl, genauso wie Menschen, dartiber hinaus das Interesse
an einem Zustand des Wohlbefindens. Fehlt es daran, kommt es zu beob-
achtbarem ,Frustrationsverhalten“ wie etwa stereotypem oder depressivem

278 Siehe dazu Appleby, Animal Welfare, S. 116f.
279 Tatsichlich geht es um eine grofSe Anzahl verschiedener Arten/Tiere.

77

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

Verhalten genauso wie physiologischen Beeintrichtigungen wie einer Im-
munschwiche bis hin zur Lebensverkiirzung?®. Es gilt mittlerweile als er-
wiesen, dass Tiere zum Erleben eines positiven Gemiits- und Gesundheits-
zustandes eine Umwelt benotigen, die sie herausfordert (teils als ,,positiver
Stress“ bezeichnet) und in der sie ihre arteigenen und individuellen Ver-
haltensmuster ausleben kénnen. Einige allgemeine Voraussetzungen dafiir
sind: eine reiche und komplexe Umwelt, die Umwelt muss kontinuierlich
neue Objekte, Situationen und Ereignisse prasentieren, die Tiere miissen
ihre Fihigkeiten und Aktivititen ausleben und ausweiten konnen, es muss
die Moglichkeit zum Spiel gegeben sein; bei sozialen Tieren ist zudem die
Interaktion und Kommunikation mit Artgenossen wichtig?8!,

Dies gilt gleichermaflen fiir wildlebende Tiere sowie fiir domestizierte
Arten. Selbst hochdomestizierte Zuchtschweine beispielsweise zeigen in
entsprechenden Versuchen noch alle typischen Verhaltensweisen der
Wildform des Schweines, z.B. beim Nestbauverhalten?82. Es muss davon
ausgegangen werden, dass bislang keine ,,Haltungsform® existiert, die den
zuvor beschriebenen tierlichen Bedurfnissen angemessen gerecht wird?%3.
Dies gilt ohne Zweifel fiir kommerzielle Haltungsformen, genauso aber
fir andere Formen wie etwa in Zoos, in denen es hidufig schon an (Le-
bens-) Raum und einer annihernd abwechslungsreichen Umwelt mangelt
und in denen stereotype und andere Frustrationsverhaltensweisen weit ver-
breitet sind?%* oder Zirkussen, in denen groffe Wildtiere auf engstem
Raum gehalten und zu artfremden Verhaltensweisen gezwungen werden
(Beispiel: Tiger sollen durch brennende Reifen springen). Besonders dra-
matisch ist die Lage in Delphinarien bzw. allgemein in der Haltung von
Meeressaugern. Neben dem geringen Platzangebot und diverser korperli-
cher Erkrankungen sind die Tiere einer fiir sie unertriglichen Larmkulisse
ausgesetzt, ihr Sonar verkimmert, sie leiden an Vereinsamung und nicht
wenige dieser Tiere begehen Selbstmord?ss.

Gleiches gilt fiir den Heimtierbereich, der schon quantitativ uniber-
schaubar und unkontrollierbar und damit besonders anfillig fir Verlet-
zungen tierlicher Interessen ist. Tierhaltung ist zudem auch regelmifig

280 Siehe ausfiihrlich dazu: Appleby, Animal Welfare, S. 122ff.

281 Siehe dazu ausfithrlich Appleby, Animal Welfare, S. 40ff.

282 Appleby, aaO, S. 28.

283 Vgl. dazu ausfuhrlich Appleby, aaO, S. 114ft.

284 Siehe dazu etwa Bekoff, Das Gefiihlsleben der Tiere, S. 170ff.

285 Siche dazu das Interview mit Jirgen Ortmiiller, einem Experten fir Meeressiu-
ger: hteps://www.welt.de/reise/article129609243/Gefangenschaft-treibt-Delfine-i
n-den-Selbstmord.html, abgerufen am 14.06.2018.

78

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://www.welt.de/reise/article129609243/Gefangenschaft-treibt-Delfine-in-den-Selbstmord.html
https://www.welt.de/reise/article129609243/Gefangenschaft-treibt-Delfine-in-den-Selbstmord.html
https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.welt.de/reise/article129609243/Gefangenschaft-treibt-Delfine-in-den-Selbstmord.html
https://www.welt.de/reise/article129609243/Gefangenschaft-treibt-Delfine-in-den-Selbstmord.html

II. Die ethischen Fragestellungen

mit Zucht von Tieren und der damit verbundenen Problematik ungewoll-
ter Tiere verbunden.

Ein ethisches Dilemma und eine Ausnahme bilden hilfsbediirftige
Fundtiere oder die bis zur vollstindigen Umsetzung des Verzichts auf Tier-
haltung noch vorhandenen Tiere, die es selbstverstandlich moglichst opti-
mal zu halten und zu versorgen gilt.

Insgesamt kann festgestellt werden, dass Tiere ein Interesse und einen
Anspruch auf ein tiergerechtes Leben haben, das noch am ehesten in der
Wildnis/Freiheit zu verwirklichen ist und derzeit und auf absehbare Zeit
in keiner Haltungsform systematisch realisiert werden kann.

(3) Implikationen fir die derzeitige Rechtsanwendung

wEinbruchstellen® fiir verinderte ethische Erkenntnisse und daraus folgen-
den neuen rechtlichen Wertungen bieten sich auf gesetzlicher Ebene dort,
wo Normen Spielraum fiir Auslegung zulassen, im Rahmen von General-
klauseln und in den Fillen in denen eine Norm eine Ermichtigungsgrund-
lage fiir den Erlass von Rechtsverordnungen darstellt.

Im Tierschutzgesetz betrifft dies die Generalklausel des ,verniinftigen
Grundes® insbesondere in §1 S.2 sowie § 17 Nr. 1 (sowie im Bereich der
Ordnungswidrigkeiten in § 18 Abs. 1 Nr. 11 und Abs. 2). § 2a Tierschutzge-
setz etwa ermdchtigt das Bundesministerium fiir Ernahrung und Landwirt-
schaft Rechtsverordnungen u.a. hinsichtlich der Anforderungen ,der Be-
wegungsmoglichkeit oder der Gemeinschaftsbedurfnisse der Tiere® (Abs. 1
Nr. 1) sowie ,an Raume, Kifige andere Behiltnisse und sonstige Einrich-
tungen zur Unterbringung von Tieren [...]“ (Abs. 1 Nr. 2) zu erlassen. Eine
dhnliche Regelung findet sich beispielsweise in §4 b TierSchG, wonach
durch Rechtsverordnung ,bestimmte Totungsarten und Betdubungsver-
fahren® (Nr. 1b) niher geregelt oder verboten werden konnen.

Zu beachten ist bei diesen Ermachtigungsnormen allerdings, dass es sich
nur um eine Regelung des ,Wie“, d.h. der konkreten Ausgestaltung der je-
weiligen auf Tiernutzung gerichteten Sachverhalte handelt. Insgesamt bie-
tet das Tierschutzgesetz recht wenig Spielraum fir Auslegung, da die meis-
ten Tatbestinde sechr konkrete Wortlaute bzw. Regelungsgehalte haben,
siehe etwa § § TierSchG, der im Detail Regelungen zu Eingriffen an Tieren
enthalt. Soweit Normen, wie etwa §7a TierSchG beziglich der Genehmi-
gungsfihigkeit von Tierversuchen, Tatbestandsmerkmale mit signifikan-
tem Auslegungsspielraum enthalten (,soweit [sie |...unerldsslich sind®,

79

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

B. Rechtsphilosophische Erorterungen: Tierschutz und Tierrechte

sieche Abs. 1 S. 1) sind hier vorwiegend naturwissenschaftliche Fragestellun-
gen ausschlaggebend.

Ganz allgemein stellt sich folgende Problematik: zahlreiche Normen des
Tierschutzgesetzes beinhalten grundsatzliche Wertentscheidungen, welche
die Auslegung limitieren.

Ethikkonzepte, die mit diesen Wertentscheidungen unvereinbar sind,
missen fir die Rechtsanwendung aufler Betracht bleiben?%¢. So 1t sich
etwa den Normen des fiinften Abschnitts des TierSchG eindeutig entneh-
men, dass die Zuléssigkeit von Tierversuchen vorausgesetzt wird. Die Nor-
men des zweiten Abschnitts setzen implizit voraus, dass Tierhaltung legi-
tim ist.

Soweit die Generalklausel des ,verniinftigen Grundes® (siche §§1 S. 2,
17 Nr. 1 TierSchG) den zweifelsohne weitesten Spielraum fiir Auslegung
und Verinderung bietet, mittlerweile verstirkt durch den Status des Tier-
schutzes als Staatsziel in Art. 20a GG2%7, wird auch deren Reichweite durch
die ihr inhédrenten, bzw. durch Rechtsprechung und Literatur gepragten,
Abwiagungskriterien limitiert?®8. Auch im Rahmen dieser Abwigung sind
wiederum die Wertungen der Normen des Tierschutzgesetzes (ebenso wie
solche des Art. 20aGG) bzw. die gesetzliche Werteordnung im Allgemei-
nen zu beachten?®. Schlieflich soll nach praktisch einhelliger Ansicht in
Rechtsprechung und Literatur im Zweifel auf die ,mehrheitlichen Wert-
und Gerechtigkeitsvorstellungen® bzw. die Figur des ethisch ,billig und ge-
recht Denkenden‘ zurtickgegriffen werden??°.

Was dies konkret bedeutet, soll ausfiihrlich in Kapitel E dargestellt wer-
den®!. Allerdings kann schon an dieser Stelle festgehalten werden, dass
die Auswirkungen einer verinderten ethischen Betrachtung auf die Rechts-
anwendung im Ergebnis relativ gering und nicht geeignet sind, fundamen-
tale Veranderungen herbeizufiithren.

286 Vgl. Maisack, Vernunftiger Grund, S. 196.

287 Siehe dazu ausfiihrlich unten, S. 81ff.

288 Vgl. Caspar, NuR 1997, 577ft.; vgl. Maisack, Verninftiger Grund, S. 190ff.

289 Siehe Hirt/Maisack/Moritz, TierSchG, § 17, Rn 9; vgl. OVG Munster, Urteil vom
20.05.2016 — 20 A 530/15 — juris, Rn 80: zu Recht fithrt das Urteil an dieser Stel-
le aus, dass Tiere trotz ihrer rechtlichen Einstufung als Mitgeschopfe des Men-
schen in der gesetzlichen Werteordnung unter diesem stehen.

290 Siehe Hirt/Maisack/Moritz, TierSchG, § 17, Rn 9; vgl. Lorz/Metzger, TierSchG,
§1, Rn70.

291 Siehe unten S. 113ff.

80

- am 14.01.2026, 1216:55. R


https://doi.org/10.5771/9783748907992-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	I. Die Rechtsgüter des „Tierschutz“ - Begriffs
	II. Die ethischen Fragestellungen
	1. Metaethische Vorfrage: das Wesen der Moral
	2. Die ethische Bedeutung von Tieren
	a) „Werteansatz“ (Ursula Wolf)
	b) „Interessenansatz“ (Norbert Hoerster)
	c) Tierrechtstheorien
	aa) Peter Singer
	bb) Tom Regan
	cc) Gary L. Francione: Abolitionismus

	d) Diskussion
	e) Schlussfolgerungen für die normative Ebene
	aa) Strukturelle Vorfragen
	bb) Tierliche Interessen
	(1) Interesse auf Leben und körperliche Unversehrtheit
	(2) Interesse auf Freiheit versus tiergerechtes Leben
	(3) Implikationen für die derzeitige Rechtsanwendung





