
164 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

nicht-konformen durch bürgerliche Frauen ermöglichte letzteren, eine re-
levante Rolle in der Herstellung eines Staats einzunehmen, der auf einer 
Geschlechtersegregation basierte, die Frauen von der direkten politischen 
Partizipation weitgehend ausschloss.

Es ist eine offene Forschungsfrage, welche Bedeutung den kolonialen 
Differenzen für die Etablierung, Durchsetzung und Stabilisierung von 
Herrschaftsverhältnissen zwischen bürgerlichen und nicht-bürgerlichen 
Frauen in der Schweiz zukam. Zu vermuten ist, dass ›Rasse‹ in diesen 
Debatten in unterschiedlichen Funktionen zum Einsatz kam, etwa in-
dem Weißsein als gemeinsamer, klassenübergreifender Horizont konst-
ruiert wurde, während die Rassifizierung von Arbeiterinnen, mittellosen 
und bedürftigen Frauen gleichzeitig dazu diente, soziale Unterschiede 
herzustellen und sichtbar zu machen. Oder auch, indem der mögliche 
Ausschluss aus der weißen ›Rasse‹ auch in der Schweiz als Droh- und 
Sanktionsmittel gegenüber Frauen diente, die als deviant und renitent 
eingestuft wurden.

Kolonialer Zivilisationsneid

Die halbnackten ›N-‹ in der Electrolux-Werbung (vgl. Abbildung 14), der 
›Wilde‹ in der Khasana-Werbung (vgl. Abbildung 15) oder die ›Orientalin‹ 
im Artikel über das Wasser (vgl. Abbildung 16) bilden eine Schranke zum 
Unzivilisierten, Vor-Modernen und unvollständig Modernen, die für die 
Schweizer Hausfrau bedeutsam ist. Diese rassifizierten Anderen fungie-
ren als Außen und als Grenze der Zivilisation: Sie definieren die Position 
der weißen Frau innerhalb der Kultur, indem sie die Wildheit verkörpern. 
Anders funktioniert die kulturpessimistische Bezugnahme auf ›primi-
tive‹ Andere: Die Schweizerin erhält nicht die blendend weißen Zähne 
der Schwarzen Frau, aber sie kann sich eines Produkts bedienen, das ihr 
durch eine kulturelle Praxis (das Zähneputzen), die auf natürliches Wis-
sen (den Einsatz von Weinstein) zurückgreift, zu einer gesunden Lebens-
führung verhilft.

In der Werbung begegnet uns eine weitere rassifizierte Konstellation, 
die auf einem anderen Spiel von Abgrenzung und Identifizierung grün-
det und die ich im Folgenden als ›kolonialen Zivilisationsneid‹ bezeich-
nen möchte. Inszeniert wird dabei der neidvolle Blick von ›Primitiven‹ auf 
die moderne Welt der Hausfrau. Diesem Neid begegnen wir im Inserat, in 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel 1 — Weiße Waren: Die Er f indung der Schweizer Hausfrau 165

dem der ›weiße N-‹ an Suraja denkt (vgl. Abbildung 4). Er, der im Unter-
schied zu seiner Frau in der Werbekampagne keinen Namen erhält, wird 
in diesem Inserat als Ehemann dargestellt, der seine Frau in der gemein-
samen Heimat Afrika zurückgelassen hat. Er befindet sich im Waren-
haus und sieht, wie es im Text heißt, täglich die ›überwältigende Auswahl 
an praktischen Bedarfs-Artikeln‹, die während der Aktionswochen des 
Warenhauses Globus in ›Hülle und Fülle‹ angeboten werden. Während 
die ›sparsamen Hausfrauen‹ in der Schweiz all das kaufen können, was 
sie für einen gut ausgestatteten Haushalt benötigen, entgeht seiner Frau 
diese Möglichkeit: Sie ›sitzt in einem stillen Dorf tief in Afrika und kann 
von all diesen Herrlichkeiten nichts profitieren‹.

Bild und Text vermitteln damit widersprüchliche Gefühle. Genauer: 
Im Text ereignet sich ein affektiver Bruch zwischen der Wehmut, die 
durch das Bild gestützt wird, und dem Neid. Denn die fett gedruckten ers-
ten Zeilen ›… wehmütige Gedanken an Suraja …‹ passen zur Gestalt auf 
dem Bild, die Trauer und Sehnsucht ausdrückt. Diese Vorstellung wird 
verstärkt durch den nächsten Satz: ›Da sitzt er nun […] und denkt an seine 
ferne Ehehälfte.‹ Nahegelegt wird also, dass sich ein Mann, der in der 
Ferne weilt, nach seiner Frau sehnt. Der Begriff der ›Ehehälfte« bringt 
die Vorstellung mit sich, dass der Betroffene ohne seine Partnerin nur 
eine ›halbe‹ Person ist. Das Bild beruft sich so auf eine Konzeption der 
Liebes-Ehe, in der Frau und Mann ergänzend eine Einheit bilden.239 Die 
Beziehung des Schwarzen Mannes zu seiner Frau wird damit in den Kon-
text eines bürgerlichen, romantischen Liebesideals gestellt. Allerdings 
wird diese Assoziation im nächsten Satz wieder aufgelöst. Überwältigt 
ist der Protagonist, so erfahren wir, nicht von der Sehnsucht, die sich aus 
einer romantischen Liebe speist, sondern vom Anblick der Produkte, zu 
denen seine Frau keinen Zugang hat. Damit wird er aus der bürgerlichen 
Liebesvorstellung herausgeschrieben, die den ›Zivilisierten‹ vorbehalten 
bleibt. Die Vorstellung, dass die Liebe, die im heteronormativen und pat-
riarchalen Arrangement der bürgerlichen Ehe zum Ausdruck kommt, ein 
Resultat der Zivilisation ist, gehört zur kolonialen Geschichte der Affekte. 
Wie Jin Haritaworn festhält, gilt Liebe im kolonialen Kontext als Gefühl, 
zu dem nur zivilisierte Wesen fähig sind: »Racialised and colonised pop-
ulations are incapable of learning how to love reasonably because they are 
incapable of escaping their ›natural‹ bodily instincts and impulses such as 

239 | Schiebinger 1989, 233.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

hate and anger.«240 Dieser Einsatz von niederen Gefühlen, die die höher 
entwickelten verunmöglichen, findet sich auch im vorliegenden Inserat. 
Denn es ist nicht die Liebe, sondern der Neid, der vom Mann Besitz er-
greift: ›Der Neid überkommt ihn – den ›weißen N-‹ – wenn er die vielen 
sparsamen Hausfrauen sieht, die mit Kauf-Freude durch den Globus ge-
hen.‹

Und Suraja? Die ›wehmütigen Gedanken‹ an sie verweisen auf ihre 
Provinzialität, ihre Immobilität und ihre Unfähigkeit, ein Leben wie die 
Schweizer Hausfrauen zu führen. Das Konsumieren wird in dieser Dar-
stellung zu einer Aktivität, die eine zivilisierte Weiblichkeit im Unter-
schied zu Suraja auszeichnet: Ihr ›entgehen all diese Vorteile … sie ist halt 
zu weit weg vom Globus‹. Dieser letzte Satz des Inserats spielt mit der 
Doppeldeutigkeit des Warenhausnamens. Einerseits befindet sich Suraja, 
die in einem afrikanischen Dorf wohnt, außerhalb des Einzugsgebietes 
des Schweizer Warenhauses Globus mit seinen Filialen in der deutsch-
sprachigen Schweiz. Andererseits zeigt die Formulierung an, dass sie 
sich zu weit weg vom Globus, der Weltkugel oder der globalisierten Welt 
befindet. Die Vorstellung eines ›stillen Dorfs tief in Afrika‹ abseits des 
Weltgeschehens beruft sich auf die verbreitete Vorstellung, Afrika sei 
nicht Teil der modernen, industrialisierten, urbanen und kapitalistischen 
Welt.241 Als Figur zwischen den Welten, die beides kennt – das Schweizer 
Warenhaus und das stille Dorf in Afrika –, wird der ›weiße N-‹ zum Zeu-
gen für die entscheidende Differenz, die sich im Konsum manifestiert: 
›Täglich sieht er nämlich‹ die ›überwältigende Auswahl‹ im Warenhaus, 
die für seine Frau unerreichbar ist.

Das partielle Weißsein des ›weißen N-‹ kann so auch mit seinem Kon-
takt zur ›weißen Welt‹ in Verbindung gebracht werden – eine weiße Welt, 
die auf ihn abgefärbt und sein Selbstverständnis durchdrungen hat. Der 
›weiße N-‹ lässt sich in dieser Lesart mit dem Zustand assoziieren, der 

240 | Haritaworn 2015, 90.

241 | Eine prominente Variante dieser Vorstellung geht auf den deutschen Philo-

sophen G.W.F. Hegel zurück, der Afrika in seinen Vorlesungen zur Philosophie der 

Geschichte zum Ort der Geschichtslosigkeit erklär t. Als Ort, an dem Geist und Welt 

noch ununterschieden sind, kommt Afrika dabei eine paradoxe Bedeutung zu: Als 

Veror tung der Geschichtslosigkeit ist es auch Bedingung der Möglichkeit, den An-

fang von Geschichte zu denken. Siehe dazu Purtschert 2006, 47ff. und Purtschert 

2010a.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel 1 — Weiße Waren: Die Er f indung der Schweizer Hausfrau 167

von Frantz Fanon als »schwarze Haut, weiße Masken«242 bezeichnet wird. 
Damit beschreibt er das Ringen Schwarzer Menschen um einen Platz 
in einer kolonialen Welt, in der Menschsein mit Weißsein gleichgesetzt 
wird. Dem Schwarzen Subjekt bleibt nichts anderes übrig, als sich an den 
Maßstäben des Weißseins zu messen: »Für den Schwarzen gibt es nur ein 
Schicksal. Und es ist weiß. […] alle seine Anstrengungen zielen darauf ab, 
eine weiße Existenz zu verwirklichen.«243

Die Figur des ›weißen N-‹ verdeutlicht diese dilemmatische Reprä-
sentation von nicht-weißen Menschen in der imperialen Kultur: Er ver-
körpert einen Schwarzen Mann, der den Zugang zur weißen Welt für sich 
und seine Frau begehrt. Gleichzeitig wird der ›weiße N-‹ zum Symbol 
für die Unerfüllbarkeit dieses Begehrens. Seine Wehmut und sein Neid 
zeigen die Unmöglichkeit auf, tatsächlich in die Grammatik des Weiß-
seins einzutreten: weiß zu werden, der weißen Welt anzugehören, als 
weiß ›durchzugehen‹. Diese Undurchlässigkeit der ›Rassengrenze‹ wird 
auch durch den Kaktus symbolisiert, auf dem sein wehmütiger Blick ruht 
und der daran erinnert, dass der ›weiße N-‹ mit dem dornigen und ent-
behrungsreichen Leben, mit der Dürre, der Natur und der Kargheit der 
afrikanischen Heimat verbunden bleibt. Gleichzeitig steht der Kaktus für 
den asymmetrischen Zugriff auf die jeweils andere Kultur: Als exotische 
Topfpflanze kann er im Warenhaus verkauft und ins koloniale Spektakel 
des Schweizer Heims eingegliedert werden.

Ein anderes Beispiel dafür, wie das fiktive schwarze Begehren nach 
einer weißen Welt in der Werbung eingesetzt wird, findet sich in einem 
Inserat der Firma Henkel für das Waschmittel Persil aus dem Jahr 1934 
(vgl. Abbildung  19). Es zeigt die Fotografie eines Schwarzen Kleinkin-
des, unter der steht: »Ist das wirklich wahr, dass es mit PERSIL so ein-
fach geht? Dann werde ich einmal bei euch in Europa Waschfrau – bei 
uns in Afrika macht das Waschen schrecklich viel Arbeit.« Die Werbung 
verspricht weiße und weiche Wäsche für das Baby – »Für Baby-Wäsche 
nichts anderes als PERSIL!« – und spricht damit junge Mütter an. Umso 
erstaunlicher ist es, dass das Begehren nach der weißen Zivilisation hier 
von einem Schwarzen Kleinkind verkörpert wird, dem eigentlich, ebenso 
wie dem weißen Baby, die frisch gewaschene ›Baby-Wäsche‹ zugute kom-
men könnte.

242 | Fanon 1980.

243 | Fanon 1980, 145.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

Abbildung 19: Inserat für Persil-Waschmittel 1934

Quelle: Schweizer Illustrierte Zeitung 1934(42)

Das Schwarze Kind wird nicht wie das weiße als pflegebedürftiges Wesen 
dargestellt, dem nur die besten Produkte zustehen (und das damit, über 
die Mutter, Adressat der Werbung ist), sondern als zukünftige Arbeits-
kraft im Dienste von Weißen. Damit wird auch deutlich, dass mit der 
›zarten Haut des Kindes‹, das der ›weißen und weichen‹ Wäsche bedarf, 
die weiße Haut des weißen Kindes gemeint ist. Der Wunsch des Schwar-
zen Kindes richtet sich nicht auf die Annehmlichkeit des Produkts, son-
dern auf die Annehmlichkeit der Arbeit: Es imaginiert sich, obwohl nur 
wenige Jahre alt, als Waschfrau in Europa. Diese Werbung operiert, wie 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel 1 — Weiße Waren: Die Er f indung der Schweizer Hausfrau 169

diejenige mit der fernen Suraja, mit der Herstellung einer affektiven Di-
mension des Haushaltskults. Das Begehren der kolonialen Anderen nach 
der Konsumwelt Europas ruft auf der Seite der weißen Hausfrau ein Ge-
fühl der Überlegenheit und eine Vorstellung des Glücks hervor, die sich 
aus dem imaginierten Zivilisationsneid der anderen speisen.

Eine solche kindliche Sehnsucht nach Weißsein, mit der diese Wer-
bung spielt, findet sich auch im bereits erwähnten Bericht auf der Kinder-
seite der Zürcher Illustrierten von 1935. Der Artikel erzählt die Geschichte 
des Mädchens ›Susettli‹ aus ›Afrika‹, das in der Schweiz lebt, damit es 
»unsere guten Schulen besuche und einmal etwas Rechtes werde«244. Von 
dem Mädchen wird berichtete, dass es nicht gerne › N[…]li‹ genannt wird: 
»Am liebsten möchte es wie seine Mitschülerinnen aussehen. Manch-
mal glaubt es fest daran, dass seine Haut mit der Zeit heller werde. Und 
wenn es im Spiegel merkt, dass es immer noch gleich dunkel geblieben 
ist, dann wascht und wascht es sich mit Seife.«245 Der Artikel endet mit 
der Bemerkung, dass alle, der Lehrer und die Mitschüler*innen, das Kind 
gerne mögen und »niemand denkt, dass es weniger wert sei, weil es statt 
einer weissen eine dunkle Hautfarbe mit auf die Welt bekommen hat«246. 
Anders als beim ›weißen N-‹, der die Teilhabe an der Konsumgesellschaft 
begehrt, wird die Konstruktion eines intrinsischen Begehrens, weiß zu 
sein, bei Susettli mit dem Wunsch nach Bildung verknüpft, mit der Mög-
lichkeit, in der Schweiz (im Unterschied zu ›Afrika‹ – über die genaue 
Herkunft des Kindes erfahren wir nichts) ›etwas Rechtes werden‹ zu kön-
nen. Diese Vorstellung knüpft an den Missionsdiskursen an, welche die 
Dissemination von Bildung und Wissen in die Welt als europäische Auf-
gabe erachten, für die gerade Schweizer*innen prädestiniert sind.

Der kurze Text gibt einen Einblick in das Leben eines Schwarzen Kin-
des in der Schweiz der 1930er Jahre. Im Zentrum seiner eindrücklichen 
Beschreibung steht ein unartikulierter Widerspruch: Zum einen wird er-
zählt, dass das Mädchen mit dem N-Wort gerufen wird, und dass es dies 
als unangenehm erlebt. Zugleich versichert der Autor, dass weder Leh-
rer noch Schulkinder die Hautfarbe zum Anlass nähmen, das Schwarze 
Kind mit weniger Wertschätzung zu behandeln. Susettlis Wunsch, weiß 
zu sein, und ihre verzweifelten Versuche, sich weiß zu waschen – die 

244 | O.V.: »Kleine Welt«, in: Zürcher Illustrierte 1935(38).

245 | O.V.: »Kleine Welt«, in: Zürcher Illustrierte 1935(38).

246 | O.V.: »Kleine Welt«, in: Zürcher Illustrierte 1935(38).

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

›Mohrenwäsche‹, der sie sich angeblich selbst unterzieht –, werden damit 
als ihr inneres Bedürfnis konstruiert. Der Text erzeugt die Fiktion eines 
Schwarzen Kindes, das sich nichts lieber wünscht, als weiß zu sein, und 
naturalisiert auf diese Weise seine Sehnsucht nach Weißsein. Die Erfah-
rungen von Rassismus und Ausgrenzung, die Susettli macht, schimmern 
zwar im Text durch, werden aber nicht mit ihrem Unwohlsein in Ver-
bindung gebracht. Dass Susettli weiß sein möchte, wird fraglos voraus-
gesetzt.

In ihrem Buch The Melancholy of Race untersucht Anne Anlin Cheng, 
wie Rassifizierung in den USA mit dem Begehren nach der weißen Kul-
tur verbunden wird. Sie beschreibt dabei, wie die Bevorzugung des Weiß-
seins gesellschaftlich konstruiert und in der rassifizierten Psyche veran-
kert wird: »White preference […] travel [sic!] a tortuous, melancholic path 
of alienation, resistance, aggression, and then, finally, the domestication 
of that aggression as ›love‹.«247 Das Schwarze Mädchen, so führt sie am 
Beispiel eines Romans von Toni Morrison aus, muss nicht nur das wei-
ße Ideal von Weiblichkeit internalisieren, sondern auch die Vorstellung 
eines Schwarzen Selbst, das vom unerfüllbaren Begehren nach der wei-
ßen Weiblichkeit getrieben ist.248 Wie Fanon beschreibt Cheng damit die 
komplexen psychischen Prozesse, die rassifizierte Subjekte durchlaufen 
müssen, um das Begehren nach Weißsein integrieren zu können, das 
der weißen Kultur als selbstverständlich gilt. Umgekehrt zeigt Cheng, 
dass die Konstruktion nicht-weißer Anderer als melancholische Subjekte 
zur »racial imaginary of white people«249 gehört: Im Kontext der USA ge-
schieht dies etwa durch die Romantisierung des schwermütigen Sklaven 
oder des Native American, der bedachtsam und tiefgründig die Zerstö-
rung seiner eigenen Kultur kommentiert.250 Die Figur der Melancholie 
dient dabei zwei Aspekten: Zum einen symbolisiert sie, weil sie sämt-

247 | Cheng 2000, 17f.

248 | Cheng 2000, 18.

249 | Dyer 1997, 1.

250 | Cheng deutet ›racial melancholia‹ an dieser Stelle als Symptom der weißen 

Kultur, das die rassifizier ten Anderen gleichzeitig verinnerlicht und ausschließt 

(Cheng 2000, 10). Die Projektion der Melancholie auf den rassifizier ten Anderen 

unterscheidet sich damit von der postkolonialen und imperialen Melancholie, wie 

sie von Paul Gilroy als »Britain’s inability to mourn its loss of empire« beschrieben 

worden ist (Gilroy 2005, 102).

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel 1 — Weiße Waren: Die Er f indung der Schweizer Hausfrau 171

liche Anzeichen von individuellem und kollektivem Widerstand tilgt, die 
Unterwerfung der nicht-weißen Psyche unter den weißen Herrschaftsan-
spruch. Zum anderen hilft sie dabei, das Unrecht kolonialer Herrschaft 
unsichtbar zu machen, indem sie deren Folgen zum schicksalhaften Lauf 
der Dinge erklärt.

Wie lässt sich nun neben Wehmut und Melancholie der Affekt des 
Neids deuten, der in den erwähnten Quellen eine gewichtige Rolle spielt? 
Das Begehren der kolonialen Anderen nach der Konsumwelt Europas 
soll, so meine bereits erwähnte These, auf der Seite der weißen Hausfrau 
einen Zustand der Erfüllung evozieren, der sich aus dem imaginierten 
Zivilisationsneid der anderen ableitet. Um diesen Zusammenhängen auf 
die Spur zu kommen, ist es hilfreich, eine andere historisch bedeutsame 
Figur des Neids in den Blick zu nehmen, mit der sich die feministische 
Theorie ausgiebig beschäftigt hat: den Penisneid. In den »Drei Abhand-
lungen zur Sexualtheorie« verwendet Sigmund Freud den Begriff des Pe-
nisneids, um die Position des Mädchens zu charakterisieren. Demnach 
erkennt bereits das kleine Mädchen, dass der Penis das eigentliche und 
damit einzige Genital ist, und anerkennt damit seine Mangelhaftigkeit251 
(ohne dass diese begründet würde, wie Irigaray zeigt252). In den »Vor-
lesungen zur Einführung in die Psychoanalyse« beschreibt Freud später, 
wie die sexuelle Entwicklung des Mädchens, das in dem Moment zum 
Mädchen wird, in dem es seine »Penislosigkeit«253 entdeckt, vom Wunsch 
nach dem Penis geprägt bleibt. Im Spiel mit der Puppe lernt das Kind, 
sein Begehren nach dem Penis in den Wunsch nach einem Kind zu trans-
formieren.

Bedeutsam ist, dass mit dieser Übersetzung die Inkorporierung des 
Mangels in die Subjektivierung des Kindes einhergeht: Das Mädchen lebt 
von nun an mit dem Wissen, dass es den Penis immer nur indirekt, über 
den Mann, besitzen kann. Diese unauflösbare Verflechtung von Erfül-
lung und Aufschiebung des Peniswunsches zeigt sich im Szenario des 
größten Glücks, das die Freud’sche Theorie der Frau bereitstellt: in der 
Geburt eines Sohnes. »Das Glück ist groß, wenn dieser Kinderwunsch 

251 | »Es ist sofor t bereit, [das Genitale des Knaben] anzuerkennen, und es 

unterliegt dem Penisneide, der in dem für die Folge wichtigen Wunsch, auch ein 

Bub zu sein, gipfelt.« (Freud 1999a, 96)

252 | Vgl. Irigaray 1980.

253 | Freud 1999c, 136.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

später einmal seine reale Erfüllung findet, ganz besonders aber, wenn 
das Kind ein Knäblein ist, das den ersehnten Penis mitbringt.«254 Aus die-
ser spezifisch weiblichen Verfasstheit, die auf den unerfüllbaren Wunsch 
nach dem Penis zurückgeht, leitet Freud eine generelle weibliche Disposi-
tion zum Neid ab: »Nicht dass diese Eigenschaften bei Männern vermisst 
würden oder dass sie bei Frauen keine andere Wurzel hätten als den Pe-
nisneid, aber wir sind geneigt, das Mehr bei den Frauen diesem letzteren 
Einfluss zuzuschreiben.«255

Feministische Kritikerinnen antworteten auf Freuds Theorie des Penis-
neids mit seiner gesellschaftlichen und historischen Kontextualisierung. 
Demnach erhalte, wie Simone de Beauvoir schreibt, »der kindliche Penis-
wunsch im Leben der erwachsenen Frau nur dann Bedeutung, wenn sie 
ihre Weiblichkeit als Verstümmelung empfindet: dann möchte sie sich das 
männliche Glied, das alle Privilegien der Virilität verkörpert, aneignen«256. 
Beauvoirs Beschreibung schwankt in existenzialistischer Manier zwischen 
dem Plädoyer für eine entschiedene Ablehnung des Penisneids (die erwach-
sene Frau hat die Möglichkeit, ihre Weiblichkeit nicht als Verstümmelung 
zu empfinden) und einer Analyse der gesellschaftlichen Bedeutung männ-
licher Herrschaft (der Penis repräsentiert die männlichen Privilegien, mit 
denen sich Frauen unweigerlich konfrontiert sehen).

20  Jahre später arbeitete Betty Friedan diesen zweiten Aspekt, den 
strukturellen Charakter des Penisneids, weiter aus. Wenn Freuds biologi-
sche Begründung des Penisneids auf kulturelle Bedingungen zurückge-
führt wird, so schreibt sie, lässt sich der Penisneid als rationale Reaktion 
von Frauen auf ihre Ungleichbehandlung deuten: »Victorian culture gave 
women many reasons to envy men: the same conditions, in fact, that the 
feminists fought against.«257 Nochmals ein Jahrzehnt später legt Luce Iri-
garay eine mimetische Lektüre von Freuds Sexualtheorie der Frau vor, die 
deren patriarchale Zirkelschlüsse in minutiöser dekonstruktiver Klein-
arbeit aufzeigt.

Für die vorliegende Studie ist Irigarays Feststellung bedeutsam, wo-
nach die Einführung des Penisneids gewisse Entlastungen im psycho-

254 | Freud 1999c, 137.

255 | Freud 1999c, 134.

256 | Beauvoir 1994, 882. Für die feministische Diskussion des Neids vgl. Burke 

1998 und Gallop 2006.

257 | Friedan 2010, 92.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel 1 — Weiße Waren: Die Er f indung der Schweizer Hausfrau 173

analytischen Rahmengefüge zur Folge hat. Dazu gehöre die männliche 
Furcht, »das Geschlecht der Frau zerstört, es kastriert zu haben«.258 Die-
se Furcht wiederum ist verknüpft mit Schuldgefühlen und der Angst, 
»daß sie, als mütterliches Substitut, das gleiche mit seinem Penis-Körper 
machen könnte, ebenfalls aus Hunger oder zur Vergeltung«259. Irigaray 
unterzieht an dieser Stelle die psychoanalytische Theorie einer psycho-
analytischen Lektüre. Die Figur des Penisneids beruht demnach auf einer 
Abwehr der Gefühle, welche die patriarchale Herrschaft hervorbringt: 
Furcht, Schuld und Angst. Furcht davor, die andere zerstört zu haben, 
Schuldgefühle, die aus der eigenen gewaltvollen Herrschaft erwachsen, 
und die Angst vor einer Umkehrung der Verhältnisse, davor also, selbst 
zur Frau gemacht und damit verstümmelt zu werden.

Beauvoir und Friedan deuten den Neid somit als rationale Reaktion 
von Frauen auf die Positionierung in einer patriarchalen Ordnung, die 
ihnen qua Geschlecht den Zugang zu entscheidenden öffentlichen Posi-
tionen abspricht.260 Irigaray geht einen Schritt weiter, indem sie die Ent-
stehung des Penisneids nicht bei den Frauen verortet, sondern diesen als 
Manöver der patriarchalen Kultur beschreibt. Der Neid der Anderen wird 
dann zu einer »Projektionsmöglichkeit«261 für die verdrängten Gefühle 
von Schuld und Angst, die mit der patriarchalen Herrschaft einhergehen.

Schwar zer Neid auf weisses Glück

Wenn wir diese feministischen Lektüren auf einen postkolonialen Kon-
text übertragen, dann wird der Zivilisationsneid lesbar nicht als Neid 
derjenigen, die von der Zivilisation ausgeschlossen sind oder sich nur an 
ihren Rändern aufhalten dürfen, sondern als Fiktion derjenigen, die sich 

258 | Irigaray 1980, 72.

259 | Irigaray 1980, 72 [Hervorhebung im Original].

260 | Die feministische Auseinandersetzung mit dem Neid nimmt damit eine an-

dere Gestalt an als diejenige, die ihn in kulturkritischer Tradition in einer eigen-

artigen Ambivalenz als kulturbildende Kraft und als gewichtigen Grund für die 

degenerierenden Tendenzen der Kultur betrachtet. Vgl. etwa Nietzsche, der das 

Ressentiment mit Schwächung, Verweiblichung und Verweichlichung gleichsetzt 

(Nietzsche 1999). Vgl. dazu auch Purtschert 2006.

261 | Irigaray 1980, 72.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013 - am 13.02.2026, 13:05:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

