Biilent Ucar

DER UMGANG MIT MINDERHEITEN
IM OSMANISCHEN REICH!'

I. Einleitung

Das Milletsystem konnte im Osmanischen Reich den relativen inneren
Frieden zwischen den unterschiedlichen Religionen und Ethnien in einem
Staat, der sich Jahrhunderte lang iiber drei Kontinente hin erstreckte, auf-
rechterhalten. Die Tatsache, dass sich nach dem Zerfall des Osmanischen
Reiches der Nahe Osten zu einem Pulverfal entwickelt hat, wo religidse
und ethnische Konflikte als primire Ursachen fiir diesen Konfliktherd ge-
nannt werden, lasst diese historische Leistung deutlich hervortreten.

Im vorliegenden Artikel wird das Milletsystem in seinen Grundziigen
erldutert und vorgestellt, wobei die Beispiele schwerpunktméBig aus dem
Zeitraum vom 15. bis zum 18. Jh. zusammengetragen wurden. Bei dieser
Untersuchung kommt es mir darauf an, die vielféltigen Gestaltungsmog-
lichkeiten der rechtlichen Beziehungen zwischen Menschen verschiedener
Glaubenszugehorigkeiten aufzuzeigen, die in zeitlicher und ortlicher Hin-
sicht permanent zu einem Zusammenleben gezwungen sind. Daher sind
nichtmuslimische Einreisende aus dem Ausland mit befristetem Aufenthalt
im Osmanischen Reich von der Erorterung des Themas ausgeschlossen.
Hierfiir wurden die umstrittenen Kapitulationsvertrdge zwischen diversen
europdischen Staaten und der Hohen Pforte in Istanbul geschlossen.

Wegen des Artikelumfangs und der zahlreichen Veroffentlichungen
zum Thema® konnte fiir diesen Beitrag nur ein kleiner Teil der publizierten
Sekundaérliteratur bearbeitet und verwendet werden. Vor allem in der Tiir-
kei wurden in letzter Zeit aufgrund der 700. Jahresfeier der Griindung des

1 Der Inhalt dieses Beitrags wurde bereits zuvor bei der GMSG-Tagung im Ja-
nuar 2002 an der Universitdt in Kassel und im Mérz 2004 im Institut fiir
Menschenrechte in Berlin vorgestellt.

2 M. Hartmann, ,,Die Islamisch-Friankischen Staatsvertrage, in: Zeitschrift fiir
Politik 1918, S. 1-64.

3 B. Eryilmaz, Osmanli devletinde gayri-miislim tebaanin ydnetimi, Istanbul
21996, S. 9. Er verweist allerdings auf begrenzte Arbeiten hinsichtlich der
Minderheiten im Osmanischen Reich; Ebenso Y. Ercan, ,,Osmanli devletinde
misliiman olmayan topluluklar (millet sistemi)“, in: Osmanli Ansiklopedisi,
OA, Bd. 4, S. 197.

100

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MINDERHEITEN IM OSMANISCHEN REICH

Osmanischen Staates unterschiedliche Studien veroffentlicht. Daneben be-
fassen sich auch westliche Historiker und Islamwissenschaftler, wie jene,
deren Vorfahren unter den Osmanen lebten, also insbesondere Araber, Is-
raelis und Stidosteuropéer intensiv mit dem Milletsystem. Aktuelle Brisanz
erhielt das Thema in der Tiirkei jedoch erst Mitte der 90er Jahre durch die
islamistische Refah Partei. Die auch als Milli Gériis-Bewegung bekannte
Partei dachte zumindest mittels ihr nahestehender islamistischer Intellektu-
eller ernsthaft dariiber nach, als alternatives politisches Modell fiir die ke-
malistische Tiirkei das Milletsystem einzufiihren.* Diese und andere MaB-
nahmen der Regierung fiihrten zu weiteren kontroversen Debatten, zur po-
litischen Entmachtung des Ministerprasidenten Erbakan und endlich zur
SchlieBung der Partei durch das tiirkische Verfassungsgericht.’

Ob und inwieweit den Dhimmis (so der islamrechtliche Begriff fiir
die anerkannten religiosen Minderheiten) im Osmanischen Reich Biirger-
rechte bzw. Freiheiten als Angehdrige von Millets zugestanden wurden,
bleibt wegen der letztlich normativen Beurteilung recht umstritten.® Der
Grundfehler besteht bei diesen verschiedenen Bewertungen meistens in der
mangelnden Berlicksichtigung der unterschiedlichen Perspektiven. Dieje-
nigen, die die Dhimmirechte mit den gegenwértig auf der Welt bestehenden
Minderheitenrechten vergleichen, werden erstere zwangslaufig fiir unzurei-
chend erkldren, wobei sie hierbei — wahrscheinlich unbewuflt — die Exi-
stenz von zeit- und ortsiibergreifenden Mafstdben der Rechtssetzung vor-
aussetzen. Entscheidend ist jedoch eine relative und historische Betrach-
tung dieser zugebilligten Rechte. Nur der direkte Vergleich mit den zeitlich
parallel liegenden, religiésen Minderheiten wird die Toleranz der Osmanen
bestitigen oder widerlegen kénnen.” Denn um zu einer gerechten Bewer-

4 Von hohen Parteifunktiondren wurde dies offiziell immer bestritten. Dennoch
bildete dies eines der wichtigsten Griinde fiir das Parteiverbotsurteil des Ve-
fassungsgerichts.

5 C. Kafadar, ,,Osmanhda din-devlet iliskisi®, in: V. Akyiliz, Osmanhda din-
devlet iliskileri, Istanbul 1999, S. 120-121; M. islamoglu, Israilogullarindan
Ummeti Muhammede Yahudilesme temayiilii, Istanbul 71998, S. 136ff; G.
Seufert, Politischer Islam in der Tiirkei Islamismus als symbolische Repra-
sentation einer sich modernisierenden muslimischen Gesellschaft, Stuttgart
1997, S. 443ff. Vgl. fiir dhnliche Forderungen in Agypten durch die Muslim-
bruderschaft A.T. Khoury, ,,Christen in Lindern des Islams®, in: KAS/
Ausl.Info 09/97, S. 5.

6 Vgl. fir aktuelle Situation der Christen in der Tiirkei nur G. Duncker,
,,Christen in der Tirkei wie Fische auf dem Trockenen“, in: FAZ vom
14.12.2001, S. 14.

7 Daneben sollte auch die Beziehung der Nichtmuslime und ihrer Fiihrer inner-
halb des Osmanischen Reiches analysiert werden. E. Arnold, Turkey in Euro-
pe, London 1900, S. 216; R. Anhegger, ,,Ein Christ und zwei Armenier.
Christen im Osmanischen Reich, Unter- und Gegeneinander”, in: WZKM
1986 (76), S. 19-33, insb. S. 25ff.

101

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BULENT UCAR

tung in dieser Frage zu gelangen, mull Gleiches mit Gleichem in Verbin-
dung gesetzt werden. Falls sich die Historiker {iber diese Bewertungs-
grundlage einigen konnen, wird eine normative Beurteilung wohl auch zu-
gunsten des Osmanischen Milletsystems ausfallen.® Dennoch aufgrund des
politischen Islamismus, der sich teilweise auf das Milletsystem beruft bzw.
stiitzt und diese als eine reale Alternative zum gegenwartig in der Tiirkei
bestehenden laizistischen System ansieht, fillt die Beurteilung oft auch
sehr emotional und politisch aus.

II. Grundlagen der Minderheitenrechtsstellung im
islamischen Fiqh

Da das Osmanische Reich sein Handeln zumindest formell aus dem islami-
schen Rechtssystem ableitete, wurde die Beziehung zu Nichtmuslimen
prinzipiell auf der Grundlage der Scharia geregelt. Der Prophet hatte erst
nach der Auswanderung nach Medina einen Staat im weltlichen Sinne auf-
gebaut. Den GroBteil der Bevolkerung dieses Stadtstaates bildeten damals
allerdings Polytheisten und Juden. Obwohl die Muslime unter der Fiithrung
des Propheten die politische Macht besallen, waren sie zahlenméBig in der
Minderheit.” Dennoch ergab sich fiir die muslimische Gemeinde nun zum
ersten Mal das Problem, wie mit unterlegenen, potenziellen politischen
Gegnern und religiosen Ungldubigen umzugehen war.

8 Parallel zum hier dargestellten Zeitraum fand im 16.-17. Jh. eine regelrechte
Verfolgung religioser Minderheiten in Europa statt. Als Musterbeispiel kann
hierfiir das ehemals muslimische Spanien aufgezeigt werden. Vgl. fiir die
Verbrennung tausender Muslime und Juden nur M.S. Sharon, Israil Ulusunun
Tarihi, Jerusalem 1981, S. 127. Selbst fiir innerchristliche Minderheiten gal-
ten nur die Vertragsbedingungen des ,,Augsburger Religionsfriedens®, in der
den Glaubigen bei abweichender Religionszugehorigkeit lediglich das Recht
zur Auswanderung gewdhrt wurde. Selbst moderne Staaten wie Australien
und Neuseeland hatten in einem anderen Zusammenhang bis vor kurzem
ernst gemeinte Einwidnde gegen den Minderheitenschutz erhoben: Die Her-
vorhebung der Minderheitenrechte erschwere die Assimilierung der Urbevol-
kerung. Deswegen sei die Assimilerungspolitik das legitime Ziel aller Natio-
nalstaaten. H.J. Heintze, ,,Rechtliche oder politische Absicherung von Min-
derheitenrechten? Eine Einfilhrung in die Thematik™, in: ders., Moderner
Minderheitenschutz: Rechtliche oder politische Absicherung?, Bonn 1998, S.
15 m.w.N., S. 18-20. Siehe hierzu auch den Beitrag von H. Bielefeldt in die-
sem Sammelband.

9 Al-Buhari, al-Gamiu's Sahih, Istanbul 1992, Gihad 181 ca. 1500 Muslime in
Medina; Muhammed Hamidullah, ,Medinede kurulan ilk Islam devletinin
esas tegkilat yapisi ve Hz. Peygamberin vazettigi yeryiiziindeki ilk yazili ana-
yasa“, hg. von V. Akyiiz, islam anayasa hukuku, Istanbul 1995 S. 95, ca.
10.000 Nichtmuslime in Medina.

102

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MINDERHEITEN IM OSMANISCHEN REICH

Im Gegensatz zum Christentum erschopfte sich die Tétigkeit des Propheten
ndmlich nicht in der Ermahnung und Einladung zum abstrakten Glauben,
sondern erstreckte sich gerade auch in Medina auf die politische Fiihrung
seiner Gemeinde. Folglich war er Staatsmann und Gottesmann in einer Per-
son. Vor diesem Hintergrund hatte die konkrete Praxis des Propheten einen
fiir die kiinftigen muslimischen Generationen maligebenden und paradig-
matischen Charakter.

Die medinensischen Bewohner bzw. Stimme wurden vom Propheten
durch einen ,,Gesellschaftsvertrag® in Glaubenseinheiten zusammengefaft.
Jedes Individuum wurde nach seiner Glaubenszugehdrigkeit in eine Umma
(unter den Osmanen ,,Millet” genannt) zugeteilt. In diesem Vertrag wurden
nur grundlegende Probleme der Stadt, wie verteidigungs- und finanzpoliti-
sche Themen abgehandelt. Als hochste politische wie auch rechtliche Auto-
ritdt wurde von allen Stimmen die Person des Propheten akzeptiert. Dafiir
konnten die einzelnen religiosen Kommunen weitgehende Autonomie fiir
sich beanspruchen. Insbesondere die in dieser Zeit vollig untypische Reli-
gionsfreiheit wurde ihnen in Grundziigen eingerdumt.'® Der islamistische
Gegenwartsbezug zum Medinavertrag wird neuerdings in einem Leitartikel
einer seridsen Zeitung folgendermallen hergestellt:

»Islamische ,Verdnderer® hingegen oder ,Revolutiondre® haben die Neigung, sich
jene als perfekt vorgestellte Gemeinschaft des Propheten Mohammed in Medina
zum Vorbild zu nehmen. Dahin ist Riickkehr. Sie war ein Staatswesen, in dem
die profane Ordnung fugenlos religids begriindet wurde — durch eine Offenba-
rung, die als direktes Gotteswort nichts anderes als Gehorsam erheischte und eine
grundsitzliche Verinderung bis heute eigentlich ausschlieBt.«'!

Auf diese Rechtsordnung hinweisend hiel es bereits zuvor in derselben
Zeitung: ,,Da gibt es etwas, was seit 1400 Jahren stillsteht.*!?

Zu einem spéteren Zeitpunkt konnten die Freiheiten der Nichtmusli-
me in der islamischen Rechtsentwicklung aus kriegspolitischen Griinden
weitgehend eingeschriankt werden. Jeder Nichtmuslim, der dauerhaft in ei-
nem islamischen Staat lebte, wurde als ein Dhimmi mit besonderen Rech-
ten und Pflichten bewertet."” Durch den Dhimmavertrag wurde demnach

10 Sicherlich stimmt es, wenn die Bekenntnisse zahlreicher Muslime vor dem
Hintergrund des Dhimmirechts ,,als Fremdkdrper® im Gesamtkonzept der
Allgemeinen Menschenrechte empfunden werden. Diese konnen bei Relati-
vierung dieser Rechtstradition jedoch wesentlich entkréftet werden. Vgl. fiir
unbegriindete theologische Kritik L. Wehr, ,,Eher Zweifel am menschlichen
Islam®, in: FAZ vom 19.12.2002, S. 38.

11 W.G. Lerch, ,,Ohnméchtig und leistungsarm®, in: FAZ vom 21.12.2002, S. 1.

12 FAZ vom 29.9.2001, S. 5.

13 G. Schéller, Gemeindeordnung von Medina, Augsburg 1985; Ibn Ishas, Das
Leben des Propheten, {ibers. Von G. Rotter, Kandern 1993, S. 113ff; Die Exi-
stenz von Nichtmuslimen im islamischen Staat wird von einigen auf das In-
stitut des ,,Aman‘ zuriickgefiihrt. Vgl. H. Scheel, Die staatsrechtliche Stel-

103

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BULENT UCAR

die politische Zugehorigkeit eines nichtmuslimischen Menschen zum (is-
lamischen) Staat dokumentiert."* An dieser Stelle miiite herausgearbeitet
werden, wen die Scharia als Dhimmi bezeichnet und wie jemand in den
Status eines Dhimmis gelangt. Hierfiir gibt es eine Reihe von Moglichkei-
ten einige Optionen seien hier aufgezahilt:

* Das von Muslimen belagerte externe Gebiet ergibt sich durch Vertrags-
schluf.

* Das von Muslimen belagerte Gebiet wird durch Krieg erobert.

* Ein Nichtmuslim, der vom Dar al-Harb (,,Haus des Krieges*) zum Dar
al-Islam (,,Haus des Islams*) mit stindigem Hauptsitz auswandert.

* FEin eingereister Nichtmuslim (Musta'man), der langer als ein Jahr im
Dar al-Islam verbleibt.

* FEin eingereister Nichtmuslim, der im Dar al-Islam Immobilien kauft
und dafiir Steuern entrichtet.

* Eine Nichtmuslimin, die einen Mann aus dem Dar al-Islam heiratet.
(Nach dem Prinzip: ,,Die Frau folgt dem Mann®).

Die Entwicklung des Dhimmirechts unter den Kalifen in der Anfangszeit
des Islam ist duBlerst interessant und wurde schon hdufig nachgezeichnet.
Der erste zusammenhéngende Text iiber die Ausweitung der restriktiven
Bestimmungen taucht jedoch relativ spit, erst einige Jahrhunderte nach
dem Tode des Propheten auf. Von Ibn Nakkas (gest. 1362) wird beispiels-
weise im Namen des zweiten Kalifen Umar (gest. 644) folgender mit den
Nichtmuslimen ausgehandelter Text {iberliefert:

,»Als ihr uns iiberfielt, da haben wir euch um Schutz (Aman) fiir uns, unsere Fa-
milien, unser Hab und Gut und fiir alle diejenigen gebeten, die zu unserem Glau-
ben gehoren. Euch gegeniiber gingen wir die Verpflichtung ein, von jetzt ab we-
der Kloster, noch Kirchen, noch Patriachenhiduser oder Einsiedlerklausen in un-
seren Stidten oder deren Umgebung zu bauen. Wir werden keines von diesen
Gebduden wiederherstellen, wenn sie verfallen sind; am wenigsten diejenigen
von ihnen, die sich in islamischen Stadtvierteln befinden. Wir werden den Men-
schen nicht verbieten, am Tage oder in der Nacht in unsere Kirchen einzutreten;
wir werden deren Tiiren weit aufmachen, um Voriibergehenden und Reisenden
Eintritt zu gestatten. Jeden reisenden Muslim werden wir in unseren Heimen
empfangen und ihm fiir drei Tage Unterkunft geben. Den Feinden des Staates
werden wir keine Zuflucht in unseren Kirchen oder Wohnungen gewéhren.

lung der 6kumenischen Kirchenfiirsten in der alten Tiirkei, Berlin 1943, S. 7.
Zur Kritik daran vgl. G. Bozkurt, Alman-ingiliz belgelerinin ve siyasi geli-
smelerinin 15181 altinda gayri-miislim Osmanli vatandaslarinin hukuki durumu
(1839-1914), Ankara 21996, S. 8. Insg. kritisch zur Dhimma vgl. K. Binswan-
ger, Untersuchungen zum Status der Nichtmuslime im Osmanischen Reich
des 16. Jh. — Mit einer Neudefinierung des Begriffes Dhimma —, Miinchen
1977, S. 5-22, hier S. 25.
14 B. Eryilmaz, Osmanl devletinde gayri, S. 20.

104

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MINDERHEITEN IM OSMANISCHEN REICH

Nichts werden wir vor den Muslimen verbergen, was ihnen schaden koénnte. Wir
werden unsere Kinder nicht im Koran unterrichten. Wir werden unser (religidses)
Gesetz nicht predigen und niemand zu ihm bekehren. Von unseren Leuten aber
werden wir niemandem verbieten, den Islam anzunehmen, wenn das sein Wille
sein sollte.

Wir werden den Muslimen stets mit Achtung und Ehrfurcht begegnen und
ihnen unsere Plitze abtreten, sobald sie sich setzen wollen. Wir werden uns in
nichts ihnen gleichstellen, weder in Bezug auf die Kleidung, die Kappe, den Tur-
ban, die Schuhe oder die Haartracht. In unserer Redeweise werden wir keinen
von ihren Ausdriicken anwenden, auch ihre Beinamen nicht annechmen. Beim
Reiten werden wir keine Sittel gebrauchen. Wir werden keinen Sébel tragen,
keine Waffen herstellen, auch niemals solche bei uns fithren. Unsere Siegel wer-
den wir nicht in arabischer Sprache schneiden lassen. Alkoholische Getrénke
werden wir nicht verkaufen. Wir werden uns nur den vorderen Teil des Kopfes
rasieren lassen. In der Kleidung werden wir unsere herkommliche Tracht beibe-
halten und dazu einen Giirtel tragen. In keiner von den Muslimen besuchten
Strafle werden wir unsere Kreuze oder Biicher ausstellen, ausgenommen an deren
Verkaufsstellen.

Die Glocke unserer Kirchen werden wir nur leise lduten und nicht laut
singen, wenn ein Muslim anwesend ist. Bei Begrébnisfeierlichkeiten werden wir
unsere Klagelieder dimpfen. Unsere Palmzweige und Heiligenbilder werden wir
nicht (6ffentlich) zeigen. Wir werden keine Kerzen auf der Straf3e tragen. Unsere
Toten werden wir nicht in der Nachbarschaft von Muslimen begraben. Wir wer-
den keine Sklaven aus dem Beuteanteil von Muslimen nehmen. In das Haus eines
Muslimen werden wir keinen Blick werfen.*

,,Als ich Omar Ibn al-Hattab diese Schrift brachte®, berichtet Ibn Ghanm,
»fiugte dieser hinzu: ,Und keinen Muslim priigeln!‘ Dies sind die Bedin-
gungen, die wir und alle Mitglieder unserer Nation unterschrieben haben.
Als Gegenleistung ist uns Schutz (Aman) zugesichert worden. Sollten wir
eine dieser von uns angenommenen Verpflichtungen nicht erfiillen, dann
wiirden die Muslime nicht verpflichtet sein, uns Schutz (Dhimma) zu ge-
wihrleisten; sie wiirden berechtigt sein, uns als Rebellen anzusehen.* —
,Darauf”, so schreibt Ibn Naqqas, ,,erwiderte Omar dem Ibn Ghanm: ,Un-
terschreibe, was sie erbeten haben. Ich stelle ihnen aber noch folgende Be-
dingungen: Sie diirfen niemals Gefangene der Muslimen kaufen. Wer be-

¢ eclS

wullt einen Muslim priigelt, stellt sich sofort auBerhalb des Gesetzes®.

15 Nedkoff, Die Gizya, S. 4-5. Vgl. fiir denselben Text. Ibn Kathir (gest. 1373),
Tafsir al-Suran al-Adhim 7 Bde., Dar al-Fikr; Beirut 1970 Bd. 3, S. 383-384.
Vermutlich taucht dieser Text zum erstenmal um 1100 auf. Vgl. Al-Turtusi
(gest. 1126), Sirag al-Muluk, Alexandria 1872. S. 229-230. Spéiter auch Ibn
Sayyum al-Gawziyya, al-Ahkamu ahl al-Dhimma, hg. von S. Salih, Damas-
kus 1961, S. 663-664. In deutscher Ubersetzung auch W. Kallfelz, Nichtmus-
limische Untertanen im Islam: Grundlage, Ideologie und Praxis der Politik
frithislamischer Herrscher gegeniiber ihren nichtmuslimischen Untertanen mit
besonderem Blick auf die Dynastie der Abbasiden (749-1248), Wiesbaden
1995, S. 78-80 m.w.N. Vgl. auch A. Fattal, Le Statut 1égal des Non-

105

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BULENT UCAR

Die tatsdchliche Zuriickfiihrung der dargestellten Sanktionen auf Umar ist
in der einschldgigen Literatur hochst umstritten.'® Obwohl diese Vorschrif-
ten in verteilter Form und etwas eingeschriankt auch in anderen Vertrigen
dieser Zeit auftauchen, ist deren Authentizitit wiederum ebenso umstrit-
ten.'” Zu den restriktiven Auflagen, die wir spitestens seit ca. 800" beob-
achten konnen, sind beispielhaft folgende Bestimmungen zu zédhlen: Ver-
bote, das Kreuz in der Offentlichkeit zu tragen, Schlagstdcke und Waffen

16

17

18

Musulmans en Pays d’Islam, Beirut 1958, S. 60ff; W. Kallfelz, Nichtmusli-
mische Untertanen. S. 60ff u. 82ff. Die genannten Bestimmungen befanden
sich sicherlich mit dem Zeitgeist in Ubereinstimmung. Beispielsweise durften
byzantinische Juden ebenfalls keine christlichen Sklaven halten, neue Syn-
agogen bauen, Christinnen heiraten und gegen Christen als Zeugen auftreten.
Dariiber hinaus durften Christen im sassanidischen Iran bis zum 7. Jh. keine
Glocken lauten. Sie entgingen diesem Verbot durch das Schlagen von Hol-
zern. Dieses Phidnomen konnte dann schlieBlich auch unter islamischer Herr-
schaft in Erscheinung treten. Vgl. 1. Ortayli, ,,Osmanli imparatorlugunda
Millet Nizami“, in: Prof. Dr. Hamide Topguoglu'na Armagan, Ankara 1995,
S. 86; S. di Marzo, Roma hukuku {ibers. von Z. Umur, Istanbul 1959 S. 60ff;
M. Sevilla-Sharon, Tiirkiye Yahudileri, Istanbul 1993, S. 14-15. Vgl. zur Ver-
sklavung und Enteignung der Juden durch Christen im 7. Jh.: T. Reinach,
Histoire des Israélites, Depuis la Ruine de leur Indepence Nationale jusqu'a
nos Jours, Paris 41910, S. 66.

Vgl. dariiber hinaus gegen die Authentizitit M.J. de Goeje, Mémoire sur la
Conquete de la Syrie, Leiden 1900 (Mémoire d'histoire et de géographie
orientales, Nr. 2), S. 143ff; L. Caetani, Annali dell’Islam 10 Bde., Mailand
1905-1926, Bd. /1L, S. 957ff, A. Fattal, Le Statut, S. 60ff; W. Kallfelz,
Nichtmuslimische Untertanen, S. 78ff. Obwohl andere zwar darauf verwei-
sen, dass wesentliche Bestimmungen der Vorschriften Umars unter dem Pro-
pheten keine Geltung hatten, ist der Authentizitdtswert dieser Dokumente
selbst wiederum ebenfalls mit Vorsicht zu betrachten. M. Hamidullah, al-
Wasais al-Siyasiyya 1i'l Ahdin Nabawi wa'l-Hilafat al-Rasida, Beirut 1969,
Nr. 34. Vgl. zur Bewertung dieser angeblichen Schreiben des Propheten H.
Hirschfeld, ,,The Arabic portion of the Cairo Genizah at Cambridge®, in: Je-
wish Quarterly Review 1903 (25), S. 172ff. Kritisch: J. Sperber, ,,Die Schrei-
ben Muhammads an die Stimme Arabiens®, in: WAS 1916 (19), S. 55-56.

In frithen Texten tauchen zahlreiche hier erwihnte Auflagen im Vertrag zwi-
schen der Stadt Damaskus und Umar nicht auf. Vgl. Abu Yusuf, Kitab al-
Harag, S. 189-191; M. Hamidullah, Wasais, S. 375; 379-380. Vgl. jedoch
auch die kritische Wiirdigung dieser Texte bei A. Fattal, Le Statut, S. 41ff
(47); auBerdem A. Noth, ,,Die literarisch iiberlieferten Vertrige der Erobe-
rungszeit als historische Quellen fiir die Behandlung der unterworfenen
Nichtmuslime durch die neuen muslimischen Oberherren®, in: Studien zum
Minderheitenproblem im Islam I, Bonn 1973, S. 282-314.

Die Jahresangabe hat allerdings keinen Ausschlielichkeitscharakter. Sie ist
lediglich als die spéteste Zeit fiir die Umsetzung jener Bestimmungen zu be-
greifen. Sicherlich kann man die Einfilhrung dieser Bestimmungen zeitlich
noch weiter zuriickverfolgen.

106

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MINDERHEITEN IM OSMANISCHEN REICH

zu tragen, Muslime insbesondere als Sklaven in den Dienst zu nehmen, so-
wie die Verbote des Kirchenneubaus, schliefSlich auch das Verbot, Nicht-
muslime in den Regierungsdienst aufzunehmen." In die orthodoxe islami-
sche Rechtsliteratur fanden diese Einschridnkungen spitestens durch die
Werke von Abu Yusuf Eingang.*

Die Bemerkung von Binswanger, in der er diese Bestimmungen als
»aus der kriegsrechtlichen Situation unmittelbar nach der Eroberung™ ent-
standen erklirt und dessen anschlieBenden Fortbestand kritisiert,” ist zwar
grundsétzlich berechtigt, ldsst sich in der Sache jedoch sehr leicht entkrif-
ten. Vermutlich waren die militdrischen Auseinandersetzungen mit dem
christlichen Byzanz ausschlaggebend fiir die Verschirfung der diskriminie-
renden Bestimmungen. Andererseits waren diese zugleich Ausdruck der
beanspruchten Vorrangstellung und des religids begriindeten Uberlegen-
heitsgefiihls der Muslime unter den Omayyaden (661-750) und Abbasiden
(750-1258).”

III. Das Milletsystem im Osmanischen Reich

Wie ,,Millet* in westliche Sprachen zu iibersetzten ist, bleibt in der Fachli-
teratur weiterhin schwierig. Millet als Kirchengemeinde zu iibersetzen, so
heif3t es, sei ebenso falsch wie eine Gleichsetzung mit der Nation. Da die
jeweiligen Millets in den Staat mitintegriert seien und keine gegeniiber dem
Staat eigenstdndige gesellschaftliche Organisation bildeten, miiiten sie von
Kirchengemeinden unterschieden werden. Im Vergleich zur Nation fehlt es
hingegen an territorialen, ethnischen und sprachlichen Gemeinsamkeiten
innerhalb der jeweiligen Millet. Die einzige Konstante im Zugehdrigkeits-
gefiihl der Milletangehdrigen ist die gemeinsame Konfession gewesen.”
Die religiése Zusammensetzung der ,,osmanischen Biirger* dhnelte
weitgehend denen der muslimischen Urgemeinde in Medina. Gerade in der
spiteren Zeit nach der Eroberung Konstantinopels bildeten die Muslime
quantitativ die Bevolkerungsminderheit. So iiberrascht es nicht, dass es
Mehmet I1. (,,Fatih®) war, der im wesentlichen die Rechte der Minorititen

19 W. Kallfelz, Nichtmuslimische Untertanen, S. 51; 60ff; 71; 126ff.

20 Ebd. S. 77.

21 K. Binswanger, Untersuchungen, S. 35.

22 W. Kallfelz, Nichtmuslimische Untertanen, S. 150; 160. Vgl. eine dhnliche
Bewertung zur Entstehung und Entwicklung dieser Textinhalte ebd. S. 80-81
(mit bemerkenswerten Zitaten von A. Noth und G. von Grunebaum). Zum
islamischen Dhimma-System existieren zahlreiche Forschungen westlicher
Wissenschaftler. Neben den in diesem Fulnotenapparat erwdhnten Quellen
miiften insbesondere die Arbeiten von A. Noth, A.T. Khoury und B. Lewis
hervorgehoben werden. Das nach wie vor grundlegende Werk hierzu hat je-
doch A. Fattal verfaft.

23 B. Eryilmaz, Osmani devletinde gayri, S. 18.

107

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BULENT UCAR

wihrend seiner Herrschaft (1451-1481) hervorhob. In diesem Zusammen-
hang erscheint der Begriff ,,Minderheit™ problematisch und wissenschaft-
lich nicht korrekt zu sein. Anhand der Bevolkerungsaufteilung nach Religi-
onszugehorigkeit wird von Osmanisten festgestellt, dass selbst im 16. Jh. —
also nach der Eroberung des arabischen, nordafrikanischen und ostanatoli-
schen Raumes — rund 40% des Volkes (Reaya) aus Nichtmuslimen be-
stand.”*

Das osmanische Modell der Minderheitenregelung basierte in seinen
Grundziigen auf der Scharia, und zwar konkret auf der Praxis des Prophe-
ten zu Medina. Dennoch bestanden immer wieder zwangsbedingte Abwei-
chungen, die wiederum durch das Gewohnheitsrecht (tiirkisch: Orf) ge-
rechtfertigt wurden. Das Milletsystem wird in entsprechenden Darstellun-
gen daher auch als Weiterentwicklung und Aktualisierung des Medinaver-
trages beschrieben. Thren Ursprung habe es jedoch im islamischen Recht
und der prophetischen Praxis.”

Nach der Eroberung Konstantinopels hétten die Osmanen Gelegen-
heit gehabt, die Christen auf dem Balkan — dem zeitlich weitgehend paral-
lelen Beispiel in Spanien folgend — unter Zwangsausiibung zu islamisieren.

24 A. Tabakoglu, ,,Osmani ictimai®, in: OA, Bd. 4, S. 21. Zur Lage im 19. Jh.
vgl. A. Giiler, Osmanli devletinde azinliklar azinliklar, Istanbul 1997; E.D.
Akarli, ,,Osmanli topraklarinda cemaatlerin hal ve durumlari: Genel
diisiinceler”, in: A. Ozcan, Osmanli devletinde din ve vicdan hiirriyeti, Istan-
bul 2000, S. 27 m.w.N.; Y.T. Kurat, ,,Cok milletli bir ulus olarak Osmanli
imparatorlugu“, in: OA, Bd. 4, S. 218; B. Yediyildiz, ,,Osmanli toplumu®, in:
E. ihsanoglu, Osmanli devleti tarihi 2 Bde., Istanbul 1999, Bd. 2, S. 466ff;
O.L. Barkan, ,,Essai sur les donnees statistisues des registres de recensement
dans 1’'Empire Ottoman aux IVe et VI e siécles®, Journal of the Economic and
Social history of the Orient 1957 (1), S. 19-23. Hiernach liegt die Bevdlke-
rungsaufteilung um 1530 bei 58% Muslimen zu 42% Dhimmis. Vgl. auch in
Bezug auf eine dhnliche Situation in Istanbul um 1477 H. Inalcik, The Otto-
man Empire: The Classical Age 1300-1600, New York 1973, S. 141.

25 C.E. Bosworth, ,,The Concept of Dhimma in early Islam®, in: B. Braude B.
Lewis (Hg.), Christians and Jews in the Ottoman Empire — The Functioning
of a Plural Society, Vol. I, The Central Lands, New York; London 1982, S.
37; A. Ozel, ,,Gayri miislim®, in: TDVA, Bd. 13, S. 420; ders., [slam huku-
kunda iilke kavrami Dariilislam-Dariilharb, Istanbul 1998, S. 234-270; A.
Akgiindiiz; S. Oztiirk, Bilinmeyen Osmanli, Istanbul 1999, S. 354; M.A.
Aydin, islam ve Osmanl arastirmalari, Istanbul 1996, S. 234; G. Bozkurt,
»Osmanli devleti ve gayri miislimler”, in: Tiirklerde insani degerler ve insan
haklari II. Osmanli imparatorlugu dénemi, Istanbul o.J., S. 280. Vgl. im Ko-
ran 16,123/2,120-130-135/ 3,95/ 4,125/ 6,161/ 22,78/ 12,38/ 14,13/ 18,20.
Entsprechende Prophetenspriiche finden sich zusammengestellt bei A. Bulaw,
Modern ulus devlet, Istanbul 1995, S. 179-180; M. Tuncay, ,,Altin ¢cag gele-
cektedir”, in: M. Armagan, Osmanlida hosgorii — Birlikte yasama sanati,
Istanbul 2000, S. 120. Hiernach wurde das Milletsystem von Byzanz iiber-
nommen.

108

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MINDERHEITEN IM OSMANISCHEN REICH

Da die Scharia dies jedoch verbot, wurde in der Regel hiervon abgesehen.
Eine permanente sozio-kulturelle, schleichende Islamisierung der Gesell-
schaft war jedoch weitgehend gesellschaftliche Realitit. Von modernen
tiirkischen Historikern wird gerade die gegenwirtige Existenz der Christen
in Siidosteuropa als Beleg fiir die osmanische Toleranz gewertet. Noch
weiter reichende Rechte, so betonen sie, hitte keine politische Macht unter
den damaligen Bedingungen einer unterlegenen Partei geben konnen.
Auch an eine systematische Zerschlagung der religidsen Zentren, sicht man
von einigen symbolischen Bauwerken ab, wurde nicht gedacht. Kirchliche
Bauwerke genossen weitgehende Immunitit.” Mehr noch: Auf der Basis
der Scharia wurden alle gesellschaftlich relevanten Kirchen wieder organi-
siert und vitalisiert. Jede Person mufte sich im Reich der Sultane einer der
christlichen Konfessionen zuordnen, die ihre Zentralen in der Regel mit ih-
ren Oberhduptern in Istanbul hatten.”®

Religiose Fiihrer, allen voran der orthodoxe Patriarch, genossen gro-
Bes Ansehen am Hofe des Sultans. Solange sie nicht politisch agierten,
wurde ihnen mit Respekt begegnet. Aus den inneren Angelegenheiten der
Millets, die von erziehungs- bis hin zu rechtspolitischen Feldern reichten,
hielt sich der Staat zuriick und konzipierte die Gesellschaft nach religiésen
Merkmalen als staatsrechtliche Selbstverwaltungskorperschaften.” Die tiir-
kischen Sultane traten vermittelt {iber die Patriarchen zu ihren nichtmusli-
mischen Untertanen in Verbindung. Folglich waren die Patriarchen auch
mit zahlreichen Rechten und Privilegien ausgestattet. Sie besaflen u.a. Mit-
sprachrecht im Divan und konnten auch nur durch den Sultan bzw. vor die-
sem Divan bestraft werden. IThre Wahl mufite durch die Synode erfolgen

26 M.A. Aydin, Eski hukukumuzda, S. 229; ders., I[slam ve Osmanli hukuku
arastirmalari, Istanbul 1996, S. 236; B. Eryillmaz, Osmanl devletinde gayri,
S. 12-13; 49; 81; H. Inalcik, ,,Osmanl imparatorlugunda fslam*, in: V.
Akyliz, Osmanlhida din-devlet iliskileri, Istanbul 1999, S. 99; N. Giileryiiz,
Tirk Yahudileri Tarihi I, Istanbul 1993, S. 52; C. Kii¢iik, ,,Osmanli dev-
letinde Millet Sistemi®, in: OA, Bd. 4, S. 208. Hiergegen K. Binswanger,
Untersuchungen, S. 366.

27 G. Bozkurt, Alman-ingiliz belgeleri, S. 21. Zur Zerstérung bzw. Umwandlung
der Kirchen zu Moscheen nach Eroberung bereits unter Orhan um 1330 und
spater vgl. A.L. Miineccimbasi, Cami ud Diivel — Osmanli tarihi 1299-1481,
hg. von A. Agirakga, Istanbul 1995, S. 91; 95; 109; 198; 262.

28 M.S. Sahin, ,,Osmanli devletinin hristiyanlarla miinasebetleri®, in: 1. Kurt,
Asrimizda hristiyan-miisliiman miinasebetleri, Istanbul 1993, S. 117-118.

29 S. Shaw, History of the Ottoman Empire and Modern Turkey, Cambridge
1976, Bd. L, S. 59; A. Anagtostopulu, ,,Tanzimat ve Rum milletinin kurumsal
gergevesi®, in: P. Statleis, 19.yy. Istanbul unda gayri miislimler, iibers. von F.
und S. Benlisoy, 1999, S. 9. Ahnlich war es auch bereits in der Friihzeit des
Islam. Vgl. dazu W. Kallfelz, Nichtmuslimische Untertanen, S. 52-53; 99-
107.

109

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BULENT UCAR

und anschlieBend durch den Sultan bestitigt werden.”® Sofern religiése Un-
stimmigkeiten, insbesondere Hiresien auftraten, griff die muslimische
Zentralmacht in der Regel zugunsten des religidsen Status Quo ein. Selbst
Patriarchen, die sich Erneuerungen hingaben, wurden bei innerreligidsen
Protesten abgesetzt. Ein solches Beispiel ist uns aus dem Jahre 1574 {iber-
liefert. In einem ErlaB des Sultans wird der abgesetzte Patriarch auf
Wunsch des neuen Oberhauptes aus Istanbul in die Verbannung geschickt.
Sicherlich hatte diese MaBinahme auch ihren Grund in politischen Erwai-
gungen, weil ndmlich der ehemalige Patriarch durch seinen Einfluf} die
Steuereintreibung verhinderte bzw. erschwerte.’’ Bei politischen Unter-
nehmungen der Geistlichen wurde seitens der Herrscher rigoros vorgegan-
gen. Als beispielsweise 1657 Patriarch Phartenios einige Fiirsten in Ruma-
nien zur Rebellion gegen die Tiirken aufrief, wurde er nach einem kurzen
ProzeB umgebracht und aufgehiingt.*

Die Orthodoxe Kirche (1453), die Armenische Kirche (1461)** und
die Jidische Gemeinde (zweite Hélfte des 15. Jh.) bildeten zunichst die
Millets im Osmanischen Reich. Obwohl bereits seit dem 15. Jh. in Istanbul
unter dem Schutze Frankreichs auch Katholiken lebten, wurden diese 1799,

30 B. Eryilmaz, Osmani devletinde gayri, S. 32; 44; 48.

31 A. Refik, istanbul Hayat, Istanbul 1915, S. 70-71.

32 S. Karatepe, Osmanli siyasi kurumlar1 — Klasik dénem, Istanbul 1989, S. 91;
M. Siireyya Sahin, Fener Patrikhanesi ve Tiirkiye, Istanbul 21996, S. 61; B.
Eryillmaz, Osmanli devletinde gayri, S. 56; G. Bozkurt, Osmali devleti, S.
292. In gleicher Weise wurde iibrigens auch mit den ,,Kizilbas* umgegangen.
Vgl. dazu N. Berkes, ,,Tiirk devleti ve hristiyan diinyasi®, in: V. Akyiiz, Os-
manlida din devlet iliskileri, Istanbul 1999, S. 206. Bis zu dem genannten
Datum wurde die Ernennung der Patriarchen am Hofe im Beisein des Sultans
durchgefiihrt. Das Ereignis von 1574 hatte eine Degradierung zur Folge, so
dass die Einsetzungszeremonie nur noch vor dem GroBwezir stattfand. A.
Decel, ,,Patrik Genadios Skolarios un Fatih Sultan Mehmet i¢in yazdig1 orto-
doks itikadnamesinin tiirkce metni®, in: Fatih ve Istanbul Dergisi, Istanbul
1953 (1), S. 104. Im Jahre 1637 wurde ein weiterer Patriarch nach inner-
kirchlichen Machtkdmpfen durch den Sultan abgesetzt und getotet. H.A.
Gibb; H. Bowen, Islamic Society and the West: A Study of the Impact of
Western Civilisation on Muslim Culture in the Near, London *1965, Bd. 1, S.
235. 1821 wurde Patriarch Gregorius V. aufgehédngt, weil er die Griechen
zum Aufstand aufforderte. A. Akgiindiiz, Bilinmeyen Osmanli, S. 243; B.
Eryilmaz, Osmanli devletinde gayri, S. 57; M.S. Sahin, Fener Patrikhanesi, S.
186ff. Vgl. fiir weitere Verbannungs- und Gefangnisstrafen ebd. S. 90-91.

33 H. Metin, Tiirkiyenin siyasi tarihinde Ermeniler ve Ermeni olaylari, Istanbul
1997 S. 34. Die Griindung einer solchen Millet sei in praktischer Hinsicht ei-
gentlich unnétig gewesen. Lediglich um den armenischen Zuzug nach Istan-
bul zu erhdhen, habe Fatih aus politischem Kalkiil auf diese Malnahme zu-
riickgegriffen. Wahrscheinlich bildeten diese und andere hier nicht néher dar-
gelegte weltliche Ziele die wichtigsten Griinde fiir die gewéhrte Freiheit und
Toleranz. Vgl. auch B. Eryilmaz, Osmanli devletinde gayri, S. 34; 38.

110

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MINDERHEITEN IM OSMANISCHEN REICH

wegen der unklaren Entwicklung Frankreichs nach der franzdsischen Re-
volution, auf eigenen Wunsch durch einen Ferman des Sultans wieder un-
abhingig organisiert.** Erst im 19. Jh. schlossen sich diesen unter dem
Druck der europidischen Staaten die katholische (1831) und protestantische
Millet (1850) an.* International verbindlichen Rechtscharakter nahm der
Zustand der osmanischen Nichtmuslime erst durch den Vertrag von Berlin
(1878) an. Bereits seit den Kapitulationen und beispielsweise durch den
Vertrag von Kaynarca (1774) zwischen Ruflland und den Osmanen, war
gegeniiber anderen Staaten die Gewéhrleistung der Religionsfreiheit fiir
Dhimmis vélkerrechtlich garantiert worden.*

34 G. Bozkurt, Alman-ingiliz, S. 13; N. Roussos-Milidonis, ,,19.yy.
istanbul'unda katolik azmhk®, in: P. Stathis, 19.yiizyil Istanbul unda
gayrimiislimler, Istanbul 1999, S. 88-89.

35 K.P. Kiskira, ,,19.ylizyilin ¢okuluslu Istanbul ‘unda amerikan misyonerleri®,
in: P. Stathis, 19.yy. Istanbul’'unda gayri miislimler, Istanbul 1999, S. 66.
1826 ist die Rede von der serbischen Millet. Vgl. dazu B. Levvis, islamin
siyasal dili, Istanbul 1996, S. 62. 1849 wird in einem Dokument von der bul-
garischen Millet gesprochen. Vgl. Y. Kiutuwkas, ,,1878 ¢ kadar Istanbul "daki
Bulgar cemaati®, in: P. Stathis, 19.yy. Istanbul unda gayri miislimler, Istanbul
1999, S. 47. Der Milletwechsel war neben der islamischen Apostasievor-
schrift ebenfalls lange Zeit verboten. Den politischen Grund dieser Mafinah-
me bildete die Angst, dass die Religionszugehorigkeit der osmanischen
Dhimmis vom Ausland mifbraucht werden und dies wiederum zu einer in-
nenpolitischen Unruhe fithren konnte. Der Wechsel zum Islam war selbstver-
stindlich immer moglich. Insbesondere gegen den EinfluB der katholischen
und protestantischen Kirche im Kernland des Islam wurde seitens des Hofes
heftig agiert. Im Grenzgebiet zum orthodoxen Rufland wurde dies jedoch
wiederum aus politischen Griinden geduldet. Es liegen einige Beispiele aus
dem 16. Jh. vor, wonach katholische Missionare bestraft und pro-pdpstliche
Geistliche wegen der Habsburgergefahr enthauptet wurden. Armenische Reli-
gionsfiihrer, die die Katholisierung ihrer Gemeinde nicht verhindern konnten,
wurden ihres Amtes enthoben. Vgl. zu diesen Behauptungen mit Beispielen
aus dem 17. Jh. B. Eryilmaz, Osmanli devletinde gayri, S. 65-76; N. Adiyeke,
,Islahat fermani dncesinde Osmanli Imparatorlugunda millet sistemi ve gay-
rimiislimlerin yasatinlarina dair®, in: OA, Bd. 4, S. 256; C.A. Frazee, Catho-
lics and Sultans: The Church and the Ottoman Empire 1453-1923, Bristol;
Cambridge 1983, S. 40; 56ff. Vgl. im 18. Jh. zahlreiche Sultansfermane, die
den nichtmuslimischen Konfessionswechsel unter Strafe stellen. Dazu B.
Eryilmaz, Osmanli devletinde gayri miislim, S. 73.

36 N. Berkes, Osmanli imparatorlugu, S. 228-229; G. Bozkurt, Alman-Ingiliz, S.
37-39.

111

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BULENT UCAR

VI. Dhimmi-Gerichte und die Frage der Gerichtsbarkeit

Die Angehorigen der einzelnen Millets genossen historisch vergleichend
betrachtet weitreichende Rechte, so dass ihr Status von einigen Historikern
auch als ,,Staat im Staate“ bewertet wird.’” Das Milletsystem war weitge-
hend als eine eigenstindige Kommunalverwaltung oder gar Foderation ein-
gerichtet.”® Im Bereich des Strafrechts konnten Milletfiihrer die Verban-
nungsstrafe, Schaufelarbeit und Freiheitsstrafen verhidngen. Sofern sich
Kirchenmitglieder der Kirchensteuer oder sonstigen staatlichen Abgaben
widersetzten, durften die religiosen Oberhdupter ihnen u.a. das Haupt kahl
rasieren lassen. Innerhalb der Gemeinde konnten diese Abweichler ex-
kommuniziert und vom Gottesdienst ausgeschlossen werden. Die Voll-
streckungsorgane der Zentralregierung hatten diese ohne Hinterfragung
durchzufiihren.”

37 M.S. Sahin, Fener Patrikhanesi S. 99; 162.

38 H. Kriiger, Fetwa und Siyar, Wiesbaden 1978, S. 99; B. Eryilmaz, Osmanlh
devletinde gayri, S. 36; 40; A. Hourani, ,,Modern Ortadogu nun Osmanli ge-
¢misi®, in: K. Karpat, Osmanli ve diinya, iibers. von O. Baldik, Istanbul 2001,
S. 106; M. Hartmann, Der Islamische Orient: Berichte und Forschungen,
Leipzig 1910, Bd. 3, S. 198: ,Wann es zur wirklichen Einberufung der
Nichtmuslime und ihrer Einstellung in das Heer kommt, ist noch gar nicht ab-
zusehen. Der grofle Fehler, den Sultan Mehemed Fatih nach der Eroberung
Konstantinopels beging, dass er den geistlichen Fiirsten der besiegten Chris-
ten Rechte gewihrte, die die christlichen Kirchen zu Staaten im Staate mach-
ten, ist nicht wieder gut zu machen, und alle Versuche der Osmanis, jene ihrer
Rechte zu berauben, werden auf einen erbitterten Widerstand stoB3en. Die
neue Tirkei wird christliche Soldaten nur unter Bedingungen haben, die die
schlieBliche Herrschaft diese Truppen bringen.* Ebenso kritisch zur osmani-
schen Toleranz nach der Eroberung Konstantinopels um 1896 Ahmet Riza
Bey. Vgl. hierzu auch V. Engin, ,,Ahmet Riza Bey in Tirkgiiligii ve Vatan-
severligi: Ahmet Riza Bey kimdir?, in: 1. Aka, 3 Mayis 1944-50. Y1l Tiirk-
cllik Armagani, Izmir 1994, S. 73ff. Zum Militirdienst der Nichtmuslime
heif}t es: ,,Das religiose Gefiihl der Mannschaften und der Offiziere [...] wird
sich gegen das Zusammendienen mit den Andersglaubigen aufbdumen, und
es wiren Konflikte nur bei vollkommenem Takt und der dullersten MaBigung
von beiden Seiten zu vermeiden. Die werden aber fehlen, namentlich auf
Seite der Ungldubigen.” So M. Hartmann, Der Islamische Orient, Bd. 3, S.
40. Gegen diese Behauptung: K. Binswanger, Untersuchungen, S. 149. Be-
reits 1857 wurde die Djizya formal abgeschafft und stattdessen eine Militi-
rersatzsteuer von waffenfahigen Ménnern eingefiihrt. Vgl. dazu B. Eryilmaz,
Osmanli devletinde millet sistemi, Istanbul 1992, S. 70; ders., Osmanli devle-
tinde gayri, S. 104.

39 T.H. Papadopoulos, Studies and documents relating to the history of the
Greek Church and People under the Turkish domination, Briissel 1952, S.
33ff; U. Heyd, Studies in old Ottoman Criminal Law, Oxford 1973, S. 222ff;

112

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MINDERHEITEN IM OSMANISCHEN REICH

Die zusétzlichen Einschrinkungen, denen Dhimmis unterstanden, hatten
demnach auch abweichende Straftatbestinde zur Folge. Minnlichen
Dhimmis war es beispielsweise nicht gestattet, Musliminnen zur Frau zu
nehmen. Bei sexuellem Verstofl wurde streng bestraft. So wurde ein Jude,
der mit einer Muslimin bei unehelichem Geschlechtsverkehr ertappt wurde,
in Istanbul offentlich enthauptet. Selbst sein Bekehrungswunsch zum Islam
half ihm nicht weiter.** Auf der anderen Seite ist zu beachten, dass Nicht-
muslime fiir religiés definierte Delikte in der Regel mit der Hélfte des iibli-
chen Strafmafes zu rechnen hatten. In der beriihmten Kanunname Siiley-
mans des Priachtigen (gest. 1566) stand diesbeziiglich, dass Nichtmuslime
bei Unzucht mit der Hilfte der festgelegten Strafe belegt werden sollten
und statt der Steinigung bei Ehebruch als Surrogat Geldstrafen zu zahlen
hatten.' Der berithmte Seyhiilislam des 16. Jh. Ebu's Suud Efendi schreibt
in seiner Fatwa hierzu: ,Fiir die Verdammten (Dhimmis) gibt es keine
Steinigung, aber nach der Entrichtung der Hadd-Strafe (iiblicherweise 100
Schlige) sollte man sie fiir eine lange Zeit im Geféngnis einsperren.*** Im
Gegensatz zum oben zitierten Vorfall lehnt Ebu's Suud also die Steini-
gungsstrafe bei Nichtmuslimen ab und schligt die Bestrafung mit 100
Schligen und anschlieBender Gefingnisstrafe vor.* Es scheint, dass inner-
halb der Gelehrten und der Rechtspraxis bei der Anwendung der Hadd-
Strafen fiir Dhimmis eine Meinungsvielfalt bestand und deshalb einheitli-
che Reglementierungen nicht verfolgt werden konnten. Ebu’s Suud Efendi
ging beispielsweise in Ubereinstimmung mit der Orthodoxie auch davon
aus, dass den Dhimmis, die den Straftatbestand des Diebstahls erfiillten, die
Hinde abgehackt werden sollten.*

Auch vor muslimischen Gerichten konnten Nichtmuslime ihre
Rechte vehement und im Vertrauen auf die Gerechtigkeit der Richter ein-
klagen. Es liegen zahlreiche Gerichtsentscheidungen vor, die bezeugen,
dass muslimische Gerichte von den Dhimmis sogar oftmals bevorzugt wur-

J. Nehama, Histoire des Israélites de Salonique, Salonique 1936-1978 Bd. 6,
S. 125ff; B. Eryilmaz, Osmanli devletinde gayri, S. 46.

40 Y. Ercan, Kudiis-Ermeni, S. 281; K. Binswanger, Untersuchungen, S. 30;
296ff; M. Kohbach, ,,Ein Fall von Steinigung wegen Ehebruch in Istanbul im
Jahre 1680%, in: WZKM 1986 (76) S. 187-192. Muslimische Manner durften
selbstverstandlich Nichtmusliminnen heiraten. W. Kallfelz, Nichtmuslimische
Untertanen, S. 52. Auch die Kalifen Uthman und Mu'awiya hatten nichtmus-
limische Frauen.

41 A. Akgiindiiz, Osmanli kanunnameleri ve hukuki tahlilleri 8 Bde., Istanbul
1994, Bd. 4, S. 3606ff.

42 E. Duizdag, Seyhiilislam Ebu’s Suud Efendinin fetvalari 1s1¢inda 16.asir Tiirk
hayati, Istanbul 1993, S. 102 (447 Mesele).

43 Ebd. S. 102 (447/ 448 Mesele).

44 Ebd. S. 102 (446 Mesele).

113

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BULENT UCAR

den.* Andererseits war gerade die Inanspruchnahme muslimischer Ge-
richte duBerst umstritten. Ungarische Nichtmuslime, die im 17. Jh. vor tiir-
kischen Gerichten ihre Anspriiche vortrugen, wurden seitens der christli-
chen Herrscher mit der Todesstrafe bedroht. Zugleich sollen jedoch auch
einige Ungarn von Tirken zur Aufsuchung muslimischer Gerichte ge-
zwungen und geschlagen worden sein.*® Die Gewihr einer eigenstindigen
Gerichtsbarkeit fiir unterschiedliche Religionsgemeinschaften ist im Hin-
blick auf die Ermoglichung der Religionsfreiheit sicherlich ein weitrei-
chender Akt. Die Schwachstelle dieses korporatistischen Modells erweist
sich jedoch an verschiedenen Grenzphénomenen. Grenzganger, die sich in
die festgefiigten Religionsordnungen der jeweiligen Millet nicht einordne-
ten, konnten hierfiir nicht selbst durch ihre eigene Millet bestraft werden.
Folglich liegen uns zahlreiche Erlasse und Bittschreiben vor, in denen die
jeweiligen Milletfiihrer den Sultan um die Bestrafung eines ,,Héretikers*
und religiésen Unruhestifters bitten. Aus den Akten geht hervor, dass dem
in der Regel entsprochen wurde.*’

Familienrechtliche Angelegenheiten wie Ehe- und Scheidungsdurch-
filhrungen lagen prinzipiell im Zustindigkeitsbereich der Milletgerichte.*®

45 Kritisch zu dieser Behauptung S. Runciman, Das Patriarchat von Konstanti-
nopel vom Vorabend der tiirkischen Eroberung bis zum griechischen Unab-
hingigkeitskrieg, libers. von P. Mendelssohn, Miinchen 1970, S. 170. Aber
hiergegen: G. Bozkurt, Osmani devleti, S. 288-289. In einem Ankaraer Ge-
richtseintrag aus dem Jahre 1585 wird notiert, wie ein Nichtmuslim seinen
Anspruch gegen einen relativ hohen politischen Funktiondr erfolgreich ein-
klagt. H. Ongan, Ankara'nin 2 Nolu Seriye Sicili, Ankara 1974, S. 61. Diffe-
renzierend: K. Cigek, ,.iki toplumlu bir sehirde adalet arayislari: Lefkose
mahkemelerinde Rumlar ve Tiirkler (1698-1726), in: OA, Bd. 4, S. 335; K.
Binswanger, Untersuchungen, S. 153-156. Bereits um 800 drohten christliche
Patriarchen ihren Gliaubigen mit Exkommunizierung und anderen religidsen
Sanktionen bei Einschaltung muslimischer Gerichte. Vgl. A. Fattal, Le Statut,
S. 346; J. Joseph, The Nestorians and their Muslim neighbours, Princeton
1961, S. 28. Vgl. zur Rechtssprechung der kirchlichen Gerichte in dieser Zeit
Abu’'l Farag Ibnu't Tayyib, FiShun Nasraniyya, hg. von W. Hoenerbach; O.
Spies, Louvain 1956, S. 192ff.

46 P. Fodor, ,,Osmanlilar ve Macaristanda Hiristiyan tebaalar1®, in: A. Ozcan,
Osmanli devletinde din ve vicdan hiirriyeti, Istanbul 2000, S. 188-190. Zur
Situation in Ungarn siche auch K. Binswanger, Untersuchungen, S. 157.

47 Vgl. nur A. Refik, [stanbul hayati, S. 70-71.

48 Y. Ercan, ,,Tirkiye'de IV. ve IVL yy.”, in: Belleten 1983 (47), S. 1145. Der
Grund hierfiir liegt nicht darin, dass das Osmanische Reich in diesem Fall un-
abhingig von den Kapitulationen das Recht eines fremden Staates anerkannte,
sondern hat seinen Grund darin, dass die politische und religidse Fithrung
diese Bestimmungen als Teil der zu gewidhrenden Religionsfreiheit wahr-
nahm. Als einige Nichtmuslime Ende des 19. Jh. von der Einfithrung des by-
zantinischen Rechts sprachen, driickte Sultan Abdiilhamid II. 1904 dariiber
seine Irritation aus. Vgl. A. Akgiindiiz, Bilinmeyen Osmanli, S. 357. Die vor-

114

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MINDERHEITEN IM OSMANISCHEN REICH

Beispielhaft sei hier ein 1649 nach Jerusalem zugesendeter Ferman des
Sultans erwéhnt, in dem betont wird, dass Nichtmuslime in Eheangelegen-
heiten autonom seien. ,,Sofern im Bereich des Patriarchats eine Dhimmi-
Frau von ihrem Ehemann fliichtet bzw. ein Dhimmi-Mann sich von seiner
Frau scheiden ldsst bzw. sie heiratet, soll sich niemand aufler dem Pariar-
chen (in diese Angelegenheit) einmischen.” Selbstversténdlich kannte auch
dieses Prinzip seine hier nicht niher zu erérternden Grenzen und Ausnah-
mefille.” Es scheint, dass sich die Menschen bei der Durchsetzung dieses
Prinzips ziemlich schwer taten. Belegen lésst sich dies u.a. mit stindigen
Wiederholungen in unterschiedlichen Fermanen aus den Jahren 1671,
1682, 1844 und 1847.° In einem Ferman von 1820 wird fiir Zypern noch-
mals bestitigt, dass in familienrechtlichen Angelegenheiten lediglich die
Religionsfiithrer zusténdig seien.’’ Die Ehe mit Muslimen war Christen
nach ihrem Kirchenrecht strikt untersagt.’”” Dieses Verbot wurde indessen
von muslimischen Gerichten in der Urteilsfindung nicht beriicksichtigt.
Hier galt ausschlielich muslimisches Recht. Da nach islamischem Recht
die interreligiose Ehe zwischen Muslimen und Christinnen erlaubt ist und
die aus diesen Ehen hervorgehenden Kinder mit allen Rechten ausgestattet
wurden, lag u.a. hier offenbar eine weitere Relativierung der Milletgerichte

liegende Ferman-Urkunde des Sultans, die 1517 dem armenischen Patriar-
chen von Jerusalem ausgestellt wurde, weist im wesentlichen auf die Bedeu-
tung der Religion hin. Sdmtliche Befugnisse des Patriarchen, ob sie nun
scheinbar religids oder profan sein mdgen, haben ihren Grund in ihrer islami-
schen Verwurzelung der entsprechenden Rechte. Y. Ercan, Kudiis-Ermeni
Patrikhanesi, Ankara 1988, S. 15-17. Vgl. iibrigens die Antwort von Hasan
al-Basri zu der Frage, ob man in die aus muslimischer Sicht illegitimen Ehe-
angelegenheiten der Nichtmuslime eingreifen konne: ,,Sie zahlen an uns die
Djizya, damit sie ihre Religion praktizieren kdnnen.”“ A. Fattal, Le statut, S.
128. Vgl. zu dhnlichen Fermanen auch aus dem Jahre 1844: Y. Ercan, Kudiis-
Ermeni, S. 44-45. Kritisch zur Autonomie im Bereich des Erbrechts: K. Ci-
cek, ki toplumlu bir ¢ehirde adalet arayislari: Lefkose mahkemelerinde
Rumlar ve Tiirkler (1698-1726), in: OA, Bd. 4, S. 347.

49 Y. Ercan, Kudiis-Ermeni, S. 38.

50 Ebd. S. 40-48.

51 F. Alasya, ,,Osmanli hiikiimeti tarafindan Ortodoks kilisesine verilen
imtiyazlar®, in: Milletleraras1 1.Kibris tetkikleri Kongesi, Ankara 1971, S.
131-148. Selbst am Ende des Osmanischen Reichs wird die Rechtsautonomie
der Nichtmuslime gewiirdigt. ,,In der Tat haben die Nichtmuslime in der Tiir-
kei theoretisch kein Recht sich zu beklagen, und ihre Deklamationen iiber die
Unzulénglichkeit des tlirkischen Rechtes als aus dem Scheriat stammend sind
um so weniger berechtigt, als ihr eigenes Recht (Familienrecht) hauptséchlich
kirchlichen Ursprungs ist oder doch in den Hianden der Kirche liegt.“ So M.
Hartmann, Der Islamische Orient, S. 170.

52 L. von Ranke, Onaltinct ve onyedinci asirda Osmanlilar ve Ispanya kralligi,
iibers. von H. Iteber, Istanbul 0.J., S. 138.

115

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BULENT UCAR

vor. Noch deutlicher kommt die Begrenztheit® der Milletgerichtsbarkeit
zum Vorschein bei der Widerspruchsmdglichkeit zu den Entscheidungen
dieser Gerichte. Sofern nach der Urteilsverkiindung eine Partei den Qadi
anrief, galt das Urteil der Milletgerichte als aufgehoben. Somit wird deut-
lich, dass die Urteile der Dhimmi-Gerichte lediglich im Status eines letzt-
lich unverbindlichen und jeder Zeit authebbaren Schiedsgerichts gewesen
sind, die vom Kldger und Angeklagten gemeinsam auf freiwilliger Basis in
der Erstinstanz eingeschaltet werden konnten.>

Muslimische Gerichte legten ihren Urteilen in der Regel die Scharia
zu Grunde. Die Scharia lieB jedoch in zahlreichen Punkten religids be-
dingte Sonderrechte und Spezialnormen fiir Nichtmuslime zu. Bei einem
evidenten Widerspruch zur Scharia, welche wohl als ,islamischer ordre
public* verstanden werden kann, wurden diese Ausnahmeregelungen im
Bereich der Religionsfreiheit wieder eingeschrinkt. Obwohl beispielsweise
nach jiidischem Recht bei Existenz eines minnlichen Erstgeborenen die
Tochter vom Erbe ausgeschlossen wurden, widersetzten sich die meisten
Qadis dieser Norm.>

53 Andererseits liegt ein Schreiben eines Geistlichen aus dem Jahre 1788 vor, in
dem er — verglichen mit der vortiirkischen byzantinischen Zeit — auf die wei-
ter reichenden Befugnisse der religiosen Gerichte aufmerksam macht, wonach
sie in nahezu allen zivilrechtlichen Angelegenheiten die Rechtskompetenz
hatten. N.J. Pantazopoulos, Church and Law in the Balkan Peninsula during
the Ottoman Rule, London 1967, S. 44-45; ebenso B. Eryillmaz, Osmani dev-
letinde gayri, S. 32.

54 S. Runciman, Das Patriarchat, S. 170; W. Heffening, Das islamische Frem-
denrecht bis zu den islamisch-frinkischen Staatsvertrigen. Eine
rechtshistorische Studie zum FiSh, Hannover 1925, S. 118.

55 R.G. Okandan, Umumi hukuk tarihi dersleri, Istanbul 1957, S. 182. Christen
durften jedoch nicht mal auf die Trinitdt und die Gottheit Jesus schworen.
Vgl. zu einem Gerichtseintrag aus dem Jahre 1613, in: Istanbul Seriyye Si-
cilleri, Bd. 2, S. 251-252. Vgl. zur christlichen Gerichtsbarkeit auerdem T.H.
Papadopoulos, Studies S. 27ff. Obwohl die Schluflfolgerung aus dem Vorge-
tragenen vollig berechtigt ist, bleibt der hier nicht ndher dargelegte, jedoch
oben bereits kurz angeschnittene Rahmen des folgenden Zitats beim Verfas-
ser unvollstidndig: ,,Die ndchste Toleranzstufe besteht darin, dass man dem
Andersdenkenden das zugesteht, was nach seiner Anschauung bzw. Religion
erlaubt ist, obwohl es fiir einen selbst verboten ist. Ein Beispiel hierfiir wire,
wenn man in einem von Muslimen beherrschten Land einem Christen zuge-
steht, Alkohol zu trinken bzw. Schweinefleisch zu essen. Fiir einen Christen
ist es ja keineswegs eine Pflicht, im alltdglichen Leben Alkohol zu trinken
bzw. Schweinefleisch zu essen. Als derjenige, der die Macht in der Hand hilt,
ist man jedoch trotzdem so tolerant, dem anderen hier vollige Freiheit zu ge-
wihren, obwohl es fiir einen Christen eigentlich kein grofles Problem wire,
auf diese Dinge zu verzichten. Entsprechend wiirde diese Toleranzstufe be-
deuten, dass z.B. ein Muslim in einem westlich-demokratisch orientierten
Land mehrere Frauen heiraten diirfte... So ist es z.B. einem Zoroastrier er-

116

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MINDERHEITEN IM OSMANISCHEN REICH

Unter Heranziehung verschiedener Aspekte und Fallbeispiele wird deut-
lich, dass der Vorteil dieser Rechtssprechungsform, selbst wenn man es in
einen Vergleich mit den modernen westlichen Rechtsordnungen setzt, in
der relativen staatlichen Zuriickhaltung gegeniiber religiosen Handlungen
lag. Konkret heil3t dies: Obwohl der Schutzbereich der Religionsfreiheit im
Milletsystem gemdl der Scharia ein deutlich eingeschrinkteres Handlungs-
feld umfalite, als dies in den meisten Staaten unserer Gegenwart praktiziert
wird, konnten zahlreiche der Mehrheits- bzw. Herrschaftsansicht von Sitte
und Moral widersprechende religiose Handlungen geduldet und in die
Rechtsordnung integriert werden. Beispielsweise bildete die Ehe mit Nich-
ten ersten Grades flir Muslime weiterhin ein Sakrileg und wurde bei Prakti-
zierung durch einen Muslim als skandalds empfunden und streng bestraft.
Trotzdem konnte dies aufgrund abweichender religidser Normen fiir osma-
nische Juden akzeptiert werden. Ebenso umfafite die Religionsfreiheit fiir
Nichtmuslime grundsétzlich alle erb- und familienrechtlichen Angelegen-
heiten. Fiir die restriktive Grundausrichtung der Rechtspolitik im Europa
des 21. Jh. lieBen sich im Bereich der Religionsfreiheit dahingegen, ohne es
niher auszufiihren, stichpunktartig das Kopftuch, die Polygamie®® und das
Schéchten nennen.

Bei allem Respekt gegeniiber dieser historischen Leistung der osma-
nischen Muslime enthélt das Milletsystem fiir unsere Gegenwart jedoch ei-
nige grundlegende Probleme. Auf eines dieser Probleme sei an dieser Stelle
in aller Kiirze hingewiesen. Die Ausweitung der Religionsfreiheit auch auf

laubt, seine Mutter oder Schwester zu heiraten. (Hervorhebungen von mir).
S. Mourad, Einfiihrung in das Verhéltnis zwischen Muslimen und Nichtmus-
limen: Grundsitze — Geschichte — Muslime im Westen, Karlsruhe 1999, S.
88-89.

56 Vgl. hierzu folgendes Zitat von Martin Hartmann: ,,Die ungarische Regierung
lieB vor einiger Zeit den Imam in Budapest ersuchen, die Forderungen fiir die
islamischen Staatsangehdrigen aufzustellen, und dieser Mann hatte die Nai-
vitit zu verlangen, dass die traurige Institution der Polygamie fiir die islami-
schen Staatsangehdrigen anerkannt werde. Also die Muslime sollen fiir diese
Einrichtung, die in keiner Weise als ,,Gesetz" in ihrer Religion begriindet ist,
eine Sonderstellung einnehmen. Es ist bekannt, dass es den Muslimen nur ge-
stattet ist, mehr als eine Frau zu nehmen, aber keineswegs geboten, und es
liegt nicht der geringste Anla3 vor, in irgend einem Staate Muslimen das
Recht zuzugestehen, mehr als eine gesetzliche Frau zu haben. Selbstverstind-
lich kdnnen sie ungesetzliche haben soviel sie wollen.“ ders., Der Islamische
Orient. Berichte und Forschungen — Unpolitische Briefe aus der Tiirkei, Leip-
zig 1910, Bd. 111, S. 116-117. Bei Einforderung dieser Rechte miifiten sich die
Muslime selbstverstidndlich auch damit abfinden, dass Frauen mit mehreren
Minnern heiraten konnen. Die Kritik an der scheinbar sidkularen, westlichen
Rechtspolitik richtet sich ja gerade in dieser Frage auf ihre Abhingigkeit vom
»christlichen Erbe“. Folgerichtig diirfen Muslime bei Akzeptanz der Polyga-
mie durch westliche Rechtsordnungen auch nicht ihre Eingrenzung auf Mén-
ner einfordern.

117

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BULENT UCAR

familien- und erbrechtliche Angelegenheiten bestdrkt zwar die Rechte von
religidsen ,,Minderheiten®, ldsst sie im Falle des klassischen Dhimmirechts
bei interreligiosen Fallkonstellationen jedoch auBen vor. Welches Recht
mulite Anwendung finden, wenn Muslime mit Nichtmuslimen vor Gericht
stritten? Da in diesen Fillen zweifellos die Scharia als einschldgiges Recht
von den Qadis zur Grundlage des Rechtsspruchs genommen wurde, konnte
neben der iiblichen Diskriminierung der Nichtmuslime im Bereich der Re-
ligionsfreiheit auch in der Rechtssprechung keine Rede von einer Gleichbe-
rechtigung zwischen Muslimen und Dhimmis sein.

Falls man nun hiergegen einbringt, dass selbst in den modernen De-
mokratien bei solchen Konfliktlagen letztlich die Rechtsauffassung der
Mehrheit zur Geltung kommt und dies in einem islamischen Staat dement-
sprechend die Rechtsposition der Muslime ist, mag solches in Staaten, wo
Muslime tatsichlich die Mehrheit bilde(te)n, zutreffend sein.”” In der ge-
samten muslimischen Geschichte, allen voran in der medinensischen An-
fangsphase und im Osmanischen Reich, gestaltete sich die religiose Bevol-
kerungszusammensetzung des Staates jedoch in der Regel zum Nachteil der
Muslime. AuBerdem wurden meines Wissens von den muslimischen
Rechtsgelehrten die ,,Mehrheitsverhdltnisse” nie zu einem Kriterium fiir die
Anwendungsfihigkeit der Scharia gemacht. Vielmehr galt fiir die Herr-
schaft der Muslime und somit zugleich der Scharia die tatsichliche Macht-
konstellation als ausschlaggebend. Dies, also die Eroberung nichtmuslimi-
scher Gebiete und die Ausweitung des Herrschaftsgebiets der Scharia,
wurde von den Fuqaha ja sogar als die erste Pflicht der Herrscher und der
iibrigen Glaubigen betrachtet. Eine entsprechende aggressive Politik im
Namen der hoheren Werte des Islam — in unserer Gegenwart sind dies
Werte wie Demokratie und Menschenrechte — war die selbstverstindliche
Folge dieser Grundeinstellung.

Demnach liegt also m.E. ein wesentlicher Vorteil moderner Rechts-
systeme in der sdkularen Ausrichtung der Rechtsordnung bei Schlichtung
interreligioser Félle. Andererseits schrinken diese Rechtsordnungen den
Rahmen der Religionsfreiheit zu oft und héufig schlecht begriindet im Na-
men der sog. Mehrheit ein, weil sie beispielsweise ihrer Moralvorstellung
nicht entspricht. Neben dem dargelegten Aspekt liegt noch ein anderer
wichtiger Nachteil des Dhimmikonzepts bzw. Milletsystems in der einseiti-
gen religidsen Begriindung der Ausweitung bzw. Einschrinkung entspre-
chender Dhimmi-Freiheiten, worunter die Nichtmuslime wie in diesem
Beitrag dargelegt in der Regel zu leiden hatten.

57 Selbstverstiandlich unter der Bedingung der Achtung grundlegender Freihei-
ten, wie sie beispielsweise in der Menschenrechtserkldrung der UN zum Aus-
druck kommen.

118

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MINDERHEITEN IM OSMANISCHEN REICH

IV. Riickblick und Ausblick

Die Religionsgemeinschaften waren im Osmanischen Reich mit einer eige-
nen Verwaltungsstruktur ausgestattet und hatten ihre eigenen religiosen
Oberhdupter, die fiir die Erfiillung der Aufgaben der Millet-Mitglieder die
Verantwortung trugen und am Hof weitgehende Rechtsbefugnisse genos-
sen. Diese Strukturen erméglichten letztlich das Uberleben der entspre-
chenden religiosen Gemeinschaften und verstérkten den inneren konfessio-
nellen Zusammenhalt.® Da das Milletsystem die einzelnen Religionsge-
meinschaften in die politische Machtstruktur mit einband, war diese in
soziokultureller und rechtlicher Hinsicht im Wesentlichen von einer plura-
listischen Struktur geprigt.” Die Hauptfunktion der Milletfiihrer lag aus
der Sicht des Sultans in der Integration der Millet-Bediirfnisse in das beste-
hende Staatssystem. Hierbei waren sie auch vor allem darauf bedacht, ihre
jeweilige Millet politisch gegen interne Aufriihrer ruhig zu halten. Fiir den
politischen Status Quo wurde oftmals mit dem in Kleinasien iiblichen
Schicksalsprinzip argumentiert.*

,,Die Millet nahm also zahlreiche soziale und administrative Funktionen wahr,
die nicht als in den Rahmen der Staatsaufgaben fallend betrachtet wurden, wie
etwa Heiraten, Scheidungen, Geburten und Todesfille, Gesundheitsfiirsorge, Er-
zichungswesen, offentliche Ordnung und Rechtspflege.®' Jede Millet unterhielt
darum ihre eigenen Schulen, Hospitiler, Wohlfahrtseinrichtungen und Gerichts-
hofe — eine Tradition, die im Vorderen Orient noch weiter wirkte, lange nachdem
das offizielle Millet-System, das sie hervorgebracht hatte, durch Entwicklungen
in jiingerer Zeit aufgehoben worden war.«®

Die Begriindungen der Historiker fiir diese Vorgehensweise sind in der
Fachliteratur weiterhin umstritten. Durch die Wiederbelebung der Ortho-
doxen Kirche habe Fatih die negative Reaktion der christlichen Bevolke-
rung und jeden Keim einer Opposition bereits am Ausgang erstickt, wobei
er durch diese MafBlnahme die Interessen der kosmopolitischen Bevolke-
rung mitberiicksichtigt habe.”® Zugleich soll er durch die Ernennung eines

58 G. von Grunebaum, Der Islam II — Die islamischen Reiche nach dem Fall von
Konstantinopel, Frankfurt 1985, S. 53; 91-92; T.H. Papadopoulos, Studies, S.
33ff. Kritisch: K. Binswanger, Untersuchungen, S. 147-150; 206-207.

59 B. Eryilmaz, Osmanli devletinde gayri, S. 220.

60 Vgl. B. Braude, ,,Millet sisteminin®, in: OA, Bd. 4, S. 250.

61 Kritisch hierzu K. Binswanger, Untersuchungen, S. 150-159.

62 G. von Grunebaum, Der Islam II, S. 91. Vgl. auch B. Eryilmaz, Osmanli de-
vletinde gayri, S. 49.

63 N. Jorga, Geschichte des Osmanischen Reiches nach den Quellen dargestellt,
5 Bde., Gotha 1909, Bd. 2, S. 37-38; F. Babinger, Mehmet der Eroberer und
seine Zeit-Weltenstlirmer einer Zeitwende, Miinchen 1953, S. 110; S. Karate-
pe, Osmanli siyasi, S. 84; E. Balta, ,,Osmanli devletin’de Rum millet ve eko-
nomik gelismislikleri, in: A. Ozcan, Osmanli devletinde din ve vicdan hiir-

119

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BULENT UCAR

Patriarchen, der sich vehement gegen die Vereinigung mit der romisch-
katholischen Kirche wehrte, die Macht dieser Stromung geschwicht ha-
ben.*

Obwohl ein kleiner Teil der Bevolkerung, um sich die Aufstieg-
schancen im neuen Verwaltungsapparat anzueignen, in der Phase nach der
Eroberung zur Religion der neuen Herrscher konvertierte, konnten die
Dhimmis ihre Religion mit bestimmten Auflagen ungehindert ausiiben. Es
findet sich auch die Meinung, dass durch die Errichtung der Millets weltli-
che Ambitionen insbesondere die innenpolitische Konsolidierung der hete-
rogenen Bevolkerungsstruktur verwirklicht wurden. Hierbei soll die per-
sonliche Neigung Fatihs, die Bevolkerung nicht unter Zwang zu islamisie-
ren, eine Rolle gespielt haben.®

,»Die Hauptaufgabe des Staates war es, Reichtiimer auszubeuten, nicht Unterta-
nen zu bekehren. Fiir die herrschende Klasse war es weitaus eintraglicher, den
Menschen vieler Religionen, Rassen und Sprachen zu gestatten, ihre Gebriuche,
Traditionen und Gesetze innerhalb der Millets zu bewahren, solange sie ihren fi-
nanziellen Verpflichtungen gegeniiber dem Staat nachkamen [...]. Das Milletsy-
stem war also ein grundlegender Faktor der Stabilitit. %

Um einen Kampf zwischen den Konfessionen zu verhindern, benétigte das
Milletsystem ein zentralistisches Gefiige. Das Osmanische Milletsystem
schloB} die Gleichberechtigung zwischen den Konfessionen aus. Trotz der
gewihrleisteten Rechte zeigt die unterschiedliche Behandlung der ver-
schiedenen Religionsanhénger, dass eine abgestufte Werteskala in der Po-
sitionierung zu den Religionen bestand. Vor diesem Hintergrund werden
Nichtmuslime als Biirger zweiter Klasse bewertet.”” Im Osmanischen Sy-
stem waren die Dhimmis den staatstragenden Muslimen in keinerlei Hin-
sicht gleichgestellt. Sie wurden auf allen Ebenen des Staates benachteiligt
und ausgegrenzt. Da ihre ,,Grundrechte durch die Obrigkeit weitestgehend
anerkannt wurden, kann von einer ausgeprigten Unterdriickung jedoch kei-
ne Rede sein. Muslime bildeten nicht nur nach unserer heutigen Sicht der
Dinge die privilegierte Schicht, sondern gehdrten auch nach damaligem

riyeti, Istanbul 2000, S. 234; B. Eryilmaz, Osmanli devletinde gayri, S. 32./
M.S. Sahin, Fener Patrikhanesi, S. 52.

64 N.J. Pantazopulos, Church, S. 18; B. Eryilmaz, Osmani devletinde gayri, S.
32.

65 E. Werner, Die Geburt einer Gromacht: Die Osmanen (1300-1481), Berlin
1978, S. 335; B. Eryilmaz, Osmanli devletinde millet, S. 18; K. Colak,
,,Istanbul'da Ihtida hareketleri (IVLyiizy1l)“, in: OA, Bd. 4, S. 495.

66 G. von Grunebaum, Der Islam II, S. 92; Y.T. Kurat, ,,Wok milletli bir ulus
olarak Osmanli Imparatorludu®, in: OA, Bd. 4, S. 218. Die Islamisierung der
eingetragenen fast 900.000 nichtmuslimischen Haushalte hitte zu Beginn des
16. Jh. die Preisgabe von Einkiinften im Wert von rund 2800kg Gold bedeu-
tet.

67 H. Inalcik, Osmani imparatorludunda, S. 99.

120

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MINDERHEITEN IM OSMANISCHEN REICH

theoretisch-islamrechtlichen, wie auch praktischem Verstindnis der fiih-
renden Gesellschaftsschicht an.® Gleichwohl bleibt es in historischer Per-
spektive dabei, dass das Osmanische Milletsystem verglichen mit anderen
Staaten der damaligen Zeit besonders fortschrittlich gewesen ist.”” Die Tat-
sache, dass ,,Menschen aus allen Teilen des Reiches — ja selbst aus dem
Ausland — nach Istanbul stromten®, zeigt wie tolerant sich dieses System
gegeniiber nichtmuslimischen Untertanen verhielt.”” Allerdings hat O. Re-
scher selbstverstindlich Recht, wenn er die Diskriminierung der Nichtmus-
lime moniert und auf religids begriindete Unterschiede in der konkreten
Staatspraxis hinweist:

,Kein Mensch, der die Psyche der Islamvolker kennt, wird behaupten wollen,
dass irgendwo und irgendwann je wirkliche Toleranz, im Sinn einer Anerken-
nung der Gleichwertigkeit der religiosen Anschauungen, ausgeiibt worden wire

68 Siehe hiergegen beispielhaft fiir die Haltung muslimischer Apologetiker S.
Mourad, Einfithrung, S. 63ff: ,,Durch diesen Vertrag erlangen die Nichtmus-
lime das, was man heute eine Staatsbiirgerschaft nennt. Sie erlangen dadurch
die volle Staatsbiirgerschaft mit den entsprechenden Pflichten und Rechten.
Sie sind gegeniiber den Muslimen keineswegs Biirger zweiter Klasse. Was
die Menschen- und Staatsbiirgerrechte anbetrifft, sind sie den Muslimen vol-
lig gleichgestellt.*

69 M.A. Aydin, Islam ve Osmanli, S. 236; M.S. Sahin, Fener Patrikhanesi S. 61;
M. Tiirkéne, ,,Osmanli imparatorlugunda insan haklar1®, in: TDV, Doguda ve
batida insan haklar1 (Kutlu dogum haftasi: 1993-1994), Ankara 1996, S. 84,
87. Kritisch zu dieser Wertung: K. Binswanger, Untersuchungen, S. 370ff,
allerdings sehr subjektiv und schwach begriindet. Ebd. S. 371: ,,Es ist offen-
sichtlich, dass hiermit versucht wird, islamische MaBinahmen, die wir heute
als ,unfein‘ empfinden, dadurch zu relativieren, dass man auf analoge Be-
stimmungen in der christlich-abendldndischen Geschichte hinweist, womit
freilich auch noch ein weiterer Effekt erreicht wird: die Massnahme erscheint
dann als ,normal‘ (zumindest fiir mittelalterliche Gesellschaften).” Auch
wenn es dem Verfasser dieses Zitats nicht gefillt, ist nun diese Analogie ge-
nau zutreffend!

70 G. von Grunebaum, Der Islam II, S. 53; S. Mourad, Einfiihrung, S. 90-91.
Vgl. den Brief eines deutschen Juden, der seine Glaubensgenossen ins
»Schlaraffenland” einlddt, bei B. Lewis, Die Juden, S. 124-125. Vgl. zum
Brief von Isaak Zarfati (Franzose) an seine Glaubensbriider in Deutschland
auch F. Babinger, ,,Grossherrliche Schutzvorschrift gegen nutznieBlichen
Glaubenswechsel. Mit einem Faksimile®, in: W. Hoenerbach, Der Orient in
der Forschung. Festschrift fiir Otto Spies, Wiesbaden 1967, S. 2, Fn. 4: ,Ich
Isaak Zarfati, der ich aus Frankreich stamme, in Deutschland geboren und
dort zu den Fiissen von Lehrern gesessen bin, rufe Euch zu, dass die Tiirkei
ein Land ist, in dem nichts mangelt. Hier kann jeder unter seinem Feigen-
baum und unter seinem Weinstock ruhig leben.”“ Vgl. dagegen die andere
Bewertung eines christlichen Geistlichen aus jener Zeit bei Y.T. Kurat, ,,Cok
milletli®, in: OA, Bd. 4, S. 218.

121

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BULENT UCAR

[...] trotzdem aber hat es in den Islamlidndern systematische Verfolgung Anders-
gldubiger in grofiem Stil allein aus religidsem Fanatismus kaum je gegeben.«”'

Da uns der von Fatih den unterlegenen Byzantinern diktierte Vertrag nicht
vorliegt, ist die zeitliche Einfithrungs- und Etablierungsperiode des Millet-
systems umstritten.”” Selbst bei einer zeitlichen Zuriickverlagerung des
Milletsystems auf die Phase nach der Eroberung Konstantinopels bleibt
eindeutig, dass dieses nur in einem losen, provisorischen und wahrschein-
lich nicht eingelibten Zustand praktiziert wurde. Behauptungen, die die
Entstehung des Milletsystems erst ziemlich am Ende des Osmanischen
Reiches ansetzen, sind jedoch nicht einleuchtend.”” Andererseits wurden
die eigentlichen rechtsverbindlichen Verordnungen tatsdchlich erst relativ
spét in der Mitte des 19. Jh. erlassen. Unter dem Druck externer und inter-
ner Einfliisse konnten erst zu dieser Zeit die seit Jahrhunderten eingeiibten
Beziehungen zu den Millets eingehender geregelt werden. Jedes der einzel-

71 O. Rescher, ,,Studien zum Inhalt von 1001 Nacht, in: DI 1918 (9), S. 78.

72 M.A. Aydm, [slam ve Osmanli, S. 235; ders., ,,Din“, in: TDVA, Bd. 9, S.
327; B. Eryilmaz, Osmanli devletinde gayri, S. 29. Siehe bzgl. des zeitgleich
ausgehandelten Vertrages mit den Bewohnern von Galata: I.H. Uzunwarsils,
Osmanli tarihi, Ankara 1983, Bd. 2, S. 7f; A. Akgiindiiz, Osmanl1 kanunna-
meleri, Bd. 1, S. 477. Die Existenz eines solchen Vertrages wurde bereits
kurze Zeit spéter von den osmanischen Sultanen fiir fraglich erachtet. Zu den
Skeptikern gehorte auch Selim 1. (gest. 1520). Als Seyhiilislam Zenbilli Ali
Efendi sich gegen den Sultan stellte, wollte dieser den Vertrag sehen. Der
orthodoxe Patriarch bekundete, dass dieser verbrannt sei. Schlie8lich wurde
durch die Bezeugung zweier uralter Janitscharen der Inhalt des Textes besta-
tigt. Vgl. Mustafa Nuri Pasa, Netayicul Vukuat 2 Bde., Ankara 1979, S. 89;
M. Ipsirli, ,,Eman®, in: TDVA 1995, Bd. 11, S. 77. Etwas spiter, ndmlich im
Jahre 1522, konnte der Patriarch dem osmanischen Sultan Siileyman 1. (1520-
1566) auf entsprechende Anfrage hin diesen Vertrag ebenfalls nicht vorlegen.
Vgl. R. Clogg, A Short History of Modern Greece, Cambridge 1980, S. 18-
19. Vgl. mit Blick auf eine weitere Fatwa Ebu's Suud Efendis: E. Diizdag,
Seyhiilislam, S. 104 (456 Mesele); 106 (464 Mesele); A. Akgiindiiz, Bilin-
meyen Osmanli, S. 107.

73 B. Braude, ,,Foundation myths of the Millet system*, in: B. Braude; B. Lewis,
Christians and Jews in the Ottoman Empire. The functioning of a plural soci-
ety, New York 1982, Bd. 1, S. 69-88; ders., The strange History of the Millet
system. The Great Ottoman-Turkish Civilisation, Ankara 2000, Bd. 2, S. 418;
M. Ursinus, ,,Millet“, in: EI, Bd. 7, S. 61-64; ders., ,,Zur Diskussion um
,Millet“ im Osmanischen Reich®, in: Siidostforschungen 48 (1989), S. 195-
207; K. Binswanger, Untersuchungen, Fn. 2, S. 149; K.B. Bardakijan, ,,The
rise of the Armenian Patriarchate of Constantinople®, in: B. Braude; B.
Lewis, Christian and Jews in the Orroman Empire, New York 1982, Bd. 1, S.
90-92. Ab dem 17. Jh. soll der armenische Patriarch jedoch auch Einfluf3 auf
seine Gemeinde in Anatolien ausgeiibt haben.

122

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MINDERHEITEN IM OSMANISCHEN REICH

nen Millets hatte letztlich eine eigene Verfassung, die akribisch genau iiber
die inneren Verwaltungsstrukturen Angaben machte.”

Mit dem Zerfall des Osmanischen Reiches fand auch dieses System
sein Ende. In der Tiirkei existiert seit den 20er Jahren eine Republik mit ei-
ner laizistischen Rechtsordnung, was wiederum zahlreiche Probleme aus
einer anderen Warte aufwirft. Andere Staaten des Nahen Ostens haben je-
doch wichtige Strukturen und Rechtsinstitute des Milletsystems in ihre na-
tionalen Rechtsordnungen iibernommen und praktizieren dieses System
weiterhin. Sobald sich gldubige Muslime von dem oben dargestellten Sy-
stem der Minderheitenregelung distanzieren, die sdkularen Staats- und
Rechtsordnungen der modernen Demokratien verinnerlichen und diese
durch ihre eigene Religion legitimieren”, denke und hoffe ich, wird es
mittelfristig moglich sein, die Religionsfreiheit auch beispielsweise auf fa-
milien- und erbrechtliche Angelegenheiten auszuweiten. Die sdkularen
Rechtsordnungen konnen selbstverstidndlich auf religiose Besonderheiten
Bezug nehmen, nur diirfen sie nicht darauf beruhend, wesentliche Grund-
rechte andersgldubiger Menschen einschrianken. Kurzum: Ich denke, zeit-
genossische Muslime sollten in der Lage sein, mindestens dieselben Rechte
und Freiheiten auch Nichtmuslimen zu gewédhren, von denen sie gegen-
wiirtig bei aller Kritik”® im Westen profitieren. Ob und wie sich dies durch
die Religion der Muslime rechtfertigen ldsst, bleibt in diesem Beitrag un-
erwihnt.

74 Y. Ercan, ,,Osmanli devletinde®, in: OA, Bd. 4, S. 198; C. Kii¢iik, ,,Osmanl
devletinde®, in: OA, Bd. 4, S. 210.

75 Ahnlich auch M.S. Abdullah, ,,Mithsames Ja zum Grundgesetz*, in: Rheini-
scher Merkur vom 23.2.2002, S. 25. Auch W. Huber, ,,Das Eigene und das
Fremde®, in: Die Welt vom 23.12.2002, S. 29.

76 Als die rot-griine Landesregierung, um Kosten zu sparen, leerstehende Kir-
chengebidude Muslimen als Moscheen zur Verfiigung stellen wollte, warf ihr
die CDU-Opposition im NRW-Landtag ,,Kulturverrat“ vor. Vgl. , Kreuz und
Halbmond®, in: FAZ vom 24.12.2001, S. 33.

123

am 14.02.2026, 16:59:03.


https://doi.org/10.14361/9783839402412-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

