[transcript]

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 1.

14.02.2028, 18:18:

Hans Heinz Holz

Mensch - Natur
Helmuth Plessner und das

Konzept einer dialektischen

Anthropologie

:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38, per



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wissenschaftlicher Beirat

Prof. Dr. Christoph Hubig, Stuttgart

HD Dr. Volker Schiirmann, Leipzig

Prof. Dr. Gerhard Schweppenhduser, Bozen/Italien
Dr. Michael Weingarten, Marburg

Prof. Dr. J6rg Zimmer, Girona/Spanien

Management

Andreas Hiillinghorst, transcript Verlag

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition pantarei | mwavra el

Hans Heinz Holz
Mensch - Natur

Helmuth Plessner und das Konzept
einer dialektischen Anthropologie

[transcript]

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Rijksuniversiteit Groningen in Verbundenheit
und Dankbarkeit gewidmet

@ ® @ @ This work is licensed under a Creative Commons
AT Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2003 transcript Verlag, Bielefeld

Satz: digitron GmbH, Bielefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 3-89942-126-4

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38, per



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INHALT

7 | Vorwort

11 | Einleitung.
Anthropologie und Geschichtsphilosophie
11 | Uberbeanspruchung der Anthropologie
14 | Die »anthropologische Differenz«
17 | Die »Modernitdt« der Anthropologie

19 | Kritische Exposition einer ontologisch
zu fundierenden Anthropologie

19 | Unzuldnglichkeit einer empirischen Fundierung
der Anthropologie

25 | Der cartesische Dualismus

28 | Fichtes urspriingliche Einsicht

30 | Feuerbachs materialistische Wendung

34 | Josef Konigs Riickkehr zur Ontologie

37 | Setzung, Selbstsetzung und das Ganze

41 | Der transzendentale Schein der Subjektprioritdt

47 | Auf dem Weg zur philosophischen Anthropologie
47 | Die Anfdnge anthropologischer Fragestellungen

52 | Die Geschichtlichkeit des Menschen

57 | Die irrationalistische Wende

59 | Max Scheler: Der Mensch als animal metaphysicum

69 | Helmuth Plessner: Von der deskriptiv- zur
transzendental-phdnomenologischen Methode

83 | Das System der Sinnlichkeit

83 | Das Leib-Seele-Problem

86 | Gegenstand und Inhalt der Sinneswahrnehmung
92 | Doppelaspektivitdt: aktiv — passiv; innen — auflen

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38, per



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | Positionalitdt und Grenze

98 | Ontologische Grundfragen
101 | Die Leistung der Sinne
105 | Regionalontologie der organischen Natur
114 | Dialektische Einheit der Natur

117 | Die dialektische Natiirlichkeit des Menschen

117 | Das Problem einer Dialektik der Natur

120 | Die typlogische Deutung deskriptiv gewonnener Befunde
126 | Positionalitdt

129 | Der Leib als Sinnganzheit

131 | Logische Stationen der Dialektik

133 | Von der Anthropologie zur Soziologie

141 | Nach Plessner hinter Plessner zuriick

142 | Begriindung der Anthropologie in Daseinsontologie
145 | Gehlens Deutung der Menschen als Méngelwesen
152 | Die existenzphilosophische Wende

159 | Ausblick
164 | Dialektisch-materialistische Anthropologie

171 | Anhang: Landvermessung im Unbewussten.
Zur Psychoanalyse Sigmund Freuds

172 | Kritische Rationalitat

173 | Materialistische Grundauffassung

174 | Die Eigenart des Psychischen

176 | Die Traumdeutung

177 | Weltanschauliche Uberforderung

181 | Literatur

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT

Als ich im Studienjahr 1987/88 an der Rijksuniversiteit Groningen
ein Kolleg mit Seminar zur philosophischen Anthropologie ankiin-
digte, wollte ich bewusst an die Tradition Helmuth Plessners an-
kniipfen, der wahrend der Emigrationsjahre in Groningen gelehrt
hatte und gegen den Zugriff der Nazis geschiitzt worden war. Zuvor
hatte aus Anlass des 90. Geburtstags von Plessner das Philosophi-
sche Institut der Universitdt ein Symposion veranstaltet, dessen
Beitrdge 1986 unter dem Titel Philosophische Rede vom Menschen
erschienen sind (vgl. Delfgaauw et al. 1986). Der genius loci und
die {iberragende Bedeutung Plessners fiir die philosophische An-
thropologie waren bestimmend dafiir, dass seine Konzeption im
Mittelpunkt des Kollegs stand. Im Verlauf des Kollegs und der zu
anderen philosophischen Positionen stattfindenden Seminariibun-
gen wurde mir die singuldre Stellung Plessners, sein weiter philo-
sophischer Abstand sowohl von der als Metaphysik als auch von der
als bloR empirische Einzelwissenschaft betriebenen Anthropologie
immer deutlicher; zugleich damit auch die Notwendigkeit einer
kritischen Reflexion der Disziplin, die wesentliche Bereiche der
Philosophie zu usurpieren begann.

Die Allgegenwart der Frage »Was ist der Mensch«', die in je-
dem Bereich menschlichen Tuns und Wissens gestellt werden kann,
weil Tun und Wissen ja immer Mensch-Welt-Verhdltnisse sind, kann

1 | Auf diese Frage spitzt Kant das System der Philosophie zu: »Das Feld
der Philosophie in dieser weltbiirgerlichen Bedeutung laR3t sich auf folgende
Fragen bringen: 1. Was kann ich wissen? 2. Was soll ich thun? 3. Was darf
ich hoffen? 4. Was ist der Mensch? Die erste Frage beantwortet die Metaphy-
sik, die zweyte die Moral, die dritte die Religion, und die vierte die Anthro-
pologie. Im Grunde aber kdnnte man alles dieses zur Anthropologie rech-
nen, weil sich die drei ersten Fragen auf die letzte beziehen« (Kant 1800:
25).

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

dazu verfiihren, in ihrer Beantwortung eine Grundlegung der Phi-
losophie zu versuchen. Die methodologische Perspektive entschei-
det dann dariiber, von welchem Seinsbereich her die anthropologi-
sche Konstruktion des Ganzen unternommen wird — biologistisch,
psychologistisch, soziologistisch, geisttheoretisch; und fiir jeden
Einstieg lieRen sich plausible Prdferenzgriinde angeben, wenn
auch schlieBlich dabei sehr verschiedene, unvereinbare Mensch-
Bilder herauskdmen. Nur eine Wissenschaft, die vor den Chimdren
eines Pluralismus ihr konstitutives Prinzip der Systemkohdrenz
preisgegeben hat, kann sich mit einem solchen Zustand zufrieden
geben.

Die hier vorgelegten Uberlequngen sind darum keine Einfiih-
rung in die Anthropologie — weder im Sinn einer Ubersicht iiber
die anthropologischen Lehrmeinungen noch in der Absicht einer
Systematisierung ihrer Problemstellungen. Vielmehr wird kritisch
nach der Moglichkeit und dem Status von Anthropologie im Corpus
philosophischen Wissens gefragt, das sich als Begriindung des Wis-
sens von Welt im Ganzen versteht. Nicht der Mensch, sondern das
In-der-Welt-Sein des Menschen ist Gegenstand dieses Buches.

Die Kritik am Pluralismus der anthropologischen Ansdtze kann
nicht auf die Elimination der Anthropologie abzielen. Vielmehr ist
zu untersuchen, auf welche Weise sie als philosophische begriffen
werden muss, ehe sie in die diversen Disziplinen der empirischen
Mensch-Welt-Verhiltnisse diffundiert. Dazu soll diese Studie einen
Beitrag leisten, indem die ontologische Struktur umrissen wird, in
die die Anthropologie eingebettet ist. Ich bin mir bewusst, dass
diese Denkbewegung gegen den mainstream verldauft; Wirbel, die
dadurch entstehen, haben der Wissenschaft nicht geschadet. In
der Ankniipfung an Helmuth Plessner kann ein Impuls wieder-
gewonnen werden, der dieser Denkbewegung Schubkraft verleiht.?

In Erinnerung an achtzehn fruchtbare Jahre der Lehre und For-
schung sei dieses Buch der Rijksuniversiteit Groningen gewidmet,
den Kollegen, Mitarbeitern und Studierenden; und verbunden mit
einem Dank an die Rektoren dieser Jahre, insbesondere Eric Bleu-
mink und Simon Kuipers, fiir die stets verstandnisvolle und forder-
liche Zusammenarbeit.

Dem Verlag sei Dank, dass er mit diesem Buch einen Publika-

2 | Im ganzen Buch wird Helmuth Plessner nach der Ausgabe der Gesam-
melten Schriften, hg. von Giinther Dux, Odo Marquard und Elisabeth Stroker,
Frankfurt/Main 1980-1985, 10 Bande, unter einfacher Angabe von Band-
und Seitenzahl zitiert.

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tionsweg beschreitet, der die gesellschaftliche Forschung in den Vorwort
Bereich philosophischer Grundlagentheorie erweitert. Und es ist
mir eine besondere Freude, dass dieser Weg im Garten Epikurs von
Andreas Hiillinghorst betreut wird, dessen Studien ich an der Uni-
versitat Groningen fordern und bis zum Abschluss begleiten durfte.

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 181



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG.
ANTHROPOLOGIE UND GESCHICHTSPHILOSOPHIE

Uberbeanspruchung der Anthropologie

In regelmdfRigen Abstdnden wird die zeitgendssische Philosophie
von Flutwellen einer modischen Richtung iiberschwemmt, in der
sich die Betroffenheit von Fragestellungen entwicklungstrachtiger
Einzelwissenschaften, wie Humanbiologie, Psychologie, Soziologie,
mit unklaren Weltanschauungsbediirfnissen und ungekldrten Welt-
anschauungsmotiven vermischt. Ich meine die so genannte philo-
sophische Anthropologie — und nehme aus dem Folgenden die In-
tention und Position des ebenso wissenschaftlich wie philoso-
phisch strengen Denkens von Helmuth Plessner ausdriicklich aus.
In den vierziger und friihen fiinfziger Jahren des 20. Jahrhun-
derts erlebte die hier gemeinte philosophische Anthropologie ei-
nen ersten Hohepunkt mit den Werken von Arnold Gehlen (1962/
1940), Hans Lipps (1941), Otto Friedrich Bollnow (1943) und einer
Renaissance der von den Nazis aus der Diskussion verdrangten
Nachwirkung Max Schelers (1947). In den spéten sechziger Jahren
gab es dann eine Konjunktur dessen, was man den »humanen So-
zialismus« nannte, der sich zu Unrecht auf die Jugendschriften
von Marx berief und von einer religids gefarbten Marx-Rezeption
im linken Protestantismus bis etwa zur jugoslawischen Praxis-
Gruppe reichte.! In den siebziger Jahren kniipfte eine neue philo-
sophische Anthropologie an die negative Dialektik Theodor W.
Adornos an - wie Ulrich Sonnemann (1969) und Dietmar Kamper
(1973), an die strukturalistische Ethnologie — wie Wolf Lepenies
(1971), an die Psychoanalyse — wie Alfred Lorenzer (1973, 1974)

1 | Vgl. Marxismus-Studien 1954ff.; Vranicki 1969; Markovic 1968; Z, Zeit-
schrift fiir marxistischer Erneuerung 18(1994). Zur Kritik der erstgenannten
Ansdtze vgl. Holz 1972.

11

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

und generell der von Alexander Mitscherlich herkommende Kreis.?
Die Ausstrahlung dieser Stromungen war und ist zum Teil noch
heute auRerordentlich grof3 und reproduziert sich in Weltanschau-
ungsakzenten, die von den Feuilletons fiir das gebildete Publikum
gesetzt werden.

Was ist nun das Philosophische an einer Anthropologie, die
meint, sich auf eine Bestimmung des >faktischen Wesens des Men-
schen¢ griinden zu sollen — wie auch immer dieses bestimmt wer-
den mdge, und sei es gar bloR als die negative Bestimmung seiner
prinzipiellen Unfixierbarkeit im historischen Fluss oder in der in-
dividuellen Entwicklung? Um das Problem zuzuspitzen, verschérfe
ich die Frage provokativ: Hat es die Philosophie {iberhaupt mit
dem faktischen Wesen des Menschen zu tun? Diese Frage zielt
nicht in Richtung des Anti-Humanismus Louis Althussers (1968),
der objektive geschichtliche Strukturen, solche des 6konomischen
Prozesses, als unabhingig vom handelnden, arbeitenden Menschen
verstehen mochte (vgl. Sandkiihler 1977; Grimm 1980; Steenbak-
kers 1982). Vielmehr frage ich, ob die ranthropologische Wende«
nicht von dem Grundproblem der Philosophie, dem Verhiltnis von
Sein und Bewusstsein, wegfiihrt beziehungsweise dieses Verhdltnis
bereits in einem ungepriiften Vorentscheid einseitig auslegt.

Max Horkheimer hat gegen die Zentrierung der Humanwissen-
schaften auf eine allgemeine Anthropologie den Einwand der his-
torischen Relativitdit des Menschen erhoben. »Die Aufgabe, die
Max Scheler der Anthropologie gestellt hat, genau zu zeigen, wie
aus einer »Grundstruktur des Menschseins«< [...] alle spezifischen
Monopole, Leistungen und Werke des Menschen hervorgehen: [...]
- diese Aufgabe ist unmdglich. [...] Sie widerspricht dem dialekti-
schen Charakter des Geschehens, in das die Grundstruktur von
Gruppen und Individuen jederzeit verflochten ist, und kann im
besten Fall zum Entwurf von Modellen im Sinn naturwissenschaftli-
cher Systeme fithren« (Horkheimer 1968: 202). Die Orientierung
der Kritik an Schelers Konzeption eines, sozusagen durch gottli-
chen Schopfungsakt gesetzten, unverdnderlichen Wesens »>des
Menschen« verschiebt allerdings die Problemstellung. Anthropolo-
gie wird als eine metaphysische Antithese zur naturwissenschaftli-
chen Evolutionstheorie aufgefasst und damit auf eine kategoriale
Ebene mit den empirischen Disziplinen gestellt, wihrend doch der

2 | Vgl. zu einer psychologischen Anthropologie mit marxistischen Ein-
schldgen die beiden von Hans-Peter Gente herausgegebenen Bande Marxis-
mus, Psychoanalyse, Sexpol, Frankfurt/Main 1970, besonders Band II: Die
aktuelle Diskussion.

12

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hervorgang des Menschen (qua Naturwesen) aus der Natur in ein Einleitung:
Anderes der Natur (qua Zivilisationswesen) als ein qualitativer Um- Anthropologie
schlag, das heiRt als ein Vorgang in der Dialektik der Natur zu be- und Geschichts-
greifen wdre. Weil Horkheimers Dialektikbegriff eine Dialektik der philosophie
Natur ausschlie3t (vgl. Holz 2003b), muss er Anthropologie in ei-

nen Gegensatz zur Geschichtsphilosophie bringen. »Der Versuch,

den Menschen als feste oder werdende Einheit zu begreifen, ist

eitel. [...] Die menschlichen Eigenschaften sind in den Gang der
Geschichte verschlungen« (Horkheimer 1968: 226f.). Diese richtige
Einschrankung jedes essenzialistischen Apriorismus hypertrophiert

dann aber zu der Behauptung, dass »die Geschichte keineswegs als

Entfaltung eines einheitlichen Menschenwesens anzusehen ist«

(ebd.), damit wird aber auch jeder immanenten Begriindung einer

humanen Lebenspraxis und dem Postulat eines Fortschritts in der
Beforderung der Humanitdt (vgl. Herder 1889) der Boden entzo-

gen.’> Wenn andererseits von der Anthropologie gesagt wird, sie

habe es »in der Tat in erster Linie mit Konstanten des Menschen,

des Humanum, des iiber- und interkulturell Identifizierbaren und
Wiederfindbaren beim Menschen« zu tun (Lenk 1983: 145), so wird

die historische Variabilitdt menschlicher Verhaltensweisen und der

in ihnen sich erst verfestigenden Eigenschaften und also die so-
ziokulturelle Konstitution von Identitdt zu Gunsten der Vorstellung

von einem ungeschichtlichen Naturwesen des Menschen verdrangt.

O0do Marquard hat das programmatisch ausgesprochen: Die philo-

sophische Anthropologie verhalte sich zur Geschichtsphilosophie

als »ihr wirkliches Gegenteil, und zwar dadurch, daf die fiir sie
fundamentale Frage nicht die Frage nach der Geschichte des Men-

schen ist, sondern die Frage nach seiner Natur. [...] Die Gegen-
wartsanthropologie beginnt also nicht nur, sie vollendet sich auch

im Zeichen der >Wende zur Natur« (Marquard 1982: 27, 136). Die-

se Diagnose einer Antinomie steht nun aber im Gegensatz zu dem

Befund, auf den sie sich selbst beruft: Anthropologie sei namlich

»eine ganz und gar neuzeitliche Angelegenheit« (ebd.: 124) und

also eine Reflexionsgestalt in jenem Emanzipationsprozess, der

den Menschen zum autonomen, miindigen Menschen werden lasst.*
Anthropologie bildet damit die Voraussetzung fiir die Humanwis-

3 | Das ldsst sich am Beispiel der Menschenrechte zeigen; vgl. Holz 1996.
4 | Séakularisierung oder Legitimitdt der Neuzeit ist die Alternative, un-
ter die Marquard im Anschluss an Hans Blumenberg (1966) diesen Emanzi-
pationsprozess stellt: »Geschichtsphilosophie ist diejenige, die aufruft zum
Ausgang der Menschen aus ihrer selbstverschuldeten Unmiindigkeit [...]:
das ist der Mythos der Aufklarung« (Marquard 1982: 14, vgl. 1983).

13

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

senschaften, wie sie sich heute verstehen. Die Konzeption einer
>menschlichen Natur, die den Wesensbegriff mit dem Naturbegriff
konfundiert, ist mithin aus einem bestimmten geschichtlichen
Weltverhdltnis des Menschen entstanden und bestdtigt die Frage-
stellung der Geschichtsphilosophie, statt sie zu dementieren.

Die »anthropologische Differenz«

Vor dieses Dilemma gestellt, bleibt die Entwicklung eines theoreti-
schen Verstdndnisses der Humanwissenschaften eine noch zu 16-
sende Aufgabe. Die Kritische Theorie ist in den beiden umfassen-
den systematischen Versuchen, diese Aufgabe zu losen — Theodor
W. Adornos Negative Dialektik (1966) und Ulrich Sonnemanns Ne-
gative Anthropologie (1969) — zu keinem Ergebnis gekommen, und
sie konnte von ihren Voraussetzungen aus auch nur eine Destruk-
tion systematischer Anthropologie erreichen, ohne mehr als die
Triimmer einer philosophischen Theorie vom Menschen zu behal-
ten. In Geschichte und menschliche Natur (1973) geht Dietmar
Kamper von diesen Aporien aus. Er entwickelt seine Fragestellung
aus der Unzuldnglichkeit jener Positionen, die von der Existenz-
philosophie und von der Frankfurter Schule bezogen wurden. Der
Ablosungsprozess von diesen Positionen gehdrt zu den Inhalten
einer moglichen Neukonstituierung philosophischer Anthropolo-
gie, die sich nicht durch fixierbare Resultate ausweisen will, son-
dern den Konstitutionsprozess selbst als kritische Auflosung einer
Wesenslehre vom Menschen vorantreibt. Bei diesem kritischen Ver-
fahren kommt die Konvergenz existenzialistischer Anthropologie
und kritischer Anthropologie der Frankfurter Schule deutlich he-
raus - eine Konvergenz, die sich sozusagen unter der Hand bei den
Vertretern der dlteren Generation der Kritischen Theorie auch sonst
einstellt: Adornos wie Marcuses Positionen schlagen vielfach in
existenzialistische um, ohne dass beide sich Rechenschaft dariiber
geben wiirden.

An diesem theoriegeschichtlichen Befund muss sich das Prob-
lembewusstsein einer kritischen Anthropologie scharfen. Diese
kann sich nicht auf eine Destruktion herrschender Lehren be-
schrdanken, sondern miisste — wenn sie auch die Erfahrung des
Scheiterns einer positiv verfestigten Idee vom >Menschen an sich«
zur Voraussetzung hat — daraus die Perspektive eines eigenen in-
haltlich zu erfiillenden Verfahrens entwickeln.

Zentrum des kamperschen Ansatzes in dieser Richtung ist der
Begriff der »anthropologischen Differenz¢, der terminologisch zwar

14

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

an Heideggers Begriff der >ontologischen Differenz¢ anklingt, mit Einleitung:
diesem sonst jedoch wenig gemein hat. Vielmehr umreiRt Kamper Anthropologie
das Gemeinte: »Ein Begriff vom Menschen, der die Unmoglichkeit und Geschichts-
eines Begriffs vom Menschen begrifflich nachweist, steht noch aus. philosophie
Dies genau wdre der Inhalt der anthropologischen Differenz«
(Kamper 1973: 26). Fiir Kamper erfiillt sich ein solches Programm
in einer Theorie der Reflexion und der Reflexivitdt. Konstruierte
Hegel die geschichtliche Systematik der Gattungsnatur des Men-
schen in der Phdnomenologie des Geistes als ein geschlossenes Re-
flexionssystem, so sei nach Marx ein analoger Entwurf einer philo-
sophischen Anthropologie nicht mehr mdglich. Die Reflexivitdt
miisse vielmehr als eine »unabschlieBbare Struktur« beschrieben
werden, »weil sie jeweils gesellschaftlich und geschichtlich vermit-
telt ist« (ebd.: 151). Was Reflexion ist, konne ohne die inhaltli-
chen Momente, durch die sich die Vermittlung vollzieht und die
die Vermitteltheit der Reflexion ausmachen, nicht bestimmt wer-
den. Der Vermittlungsprozess sei aber prinzipiell unendlich und
reproduziere sich immer wieder auf neuen Ebenen und in neuen
Formen und mit neuen Inhalten. So komme die Entfaltung des
menschlichen Wesens nie zum Abschluss einer sich selbst genii-
genden Wesensbestimmung, sondern bleibe in einem stetigen Pro-
zess der Veranderung, die zugleich eine von aulRen bewirkte Ver-
dnderung durch die gesellschaftlichen Verhdltnisse und eine
Selbstveranderung mit Riickwirkung auf die gesellschaftlichen
Verhdltnisse ist.

Allerdings kann eine Anthropologie, die vom Primat der gesell-
schaftlichen Prozesse ausgeht, nicht beim sindividuellen< Men-
schen anheben (und auch nicht bei ihm enden); die Médngel der
feuerbachschen Konzeption, die schon Marx deutlich genug ausge-
sprochen hat, miissten sich sonst reproduzieren.

Insofern ist Kampers Versuch, Anthropologie im Reflexionsver-
hédltnis zu fundieren, ein Riickgriff auf eine ontologische Struktur.
Er selbst versteht sie transzendental und fallt damit dem Missver-
stdndnis zum Opfer, die Reflexion der Reflexion vor die Reflexion
zu setzen.® Dass der Mensch »sich nur dann versteht, wenn ande-
re ihn verstehen« (Kamper 1973: 154), ist eine Spezifikation des
Sachverhalts, dass jedes Seiende nur das ist, was es ist, indem es
sich auf ihm gegenstdndliche, andere Seiende bezieht. Marx hat
dies als Fundamentalstruktur alles Seins herausgestellt und mit
dem kategorialen Titel »gegenstdndliches Wesen« (vgl. Marx 1968:

5 | Er miisste dann eine >objektive Transzendentalitdt« setzen (vgl. Zim-
mer 2003: 32ff.), was er jedoch nicht tut.

15

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

576ff.) bezeichnet: »Dal} der Mensch ein leibliches, naturkréftiges,
lebendiges, wirkliches, sinnliches, gegenstdndliches Wesen ist,
heiRt, daR er wirkliche, sinnliche Gegenstdnde zum Gegenstand sei-
nes Wesens, seiner LebensdufRerung hat oder daR er nur an wirkli-
chen, sinnlichen Gegenstdnden sein Leben dufern kann. Gegen-
standlich, natiirlich, sinnlich sein und sowohl Gegenstand, Natur,
Sinn auller sich haben oder selbst Gegenstand, Natur, Sinn fiir ein
drittes sein ist identisch. [...] Ein Wesen, welches seine Natur nicht
auller sich hat, ist kein natiirliches Wesen, nimmt nicht teil am We-
sen der Natur. Ein Wesen, welches keinen Gegenstand aufier sich
hat, ist kein gegenstdandliches Wesen. Ein Wesen, welches nicht
selbst Gegenstand fiir ein drittes Wesen ist, hat kein Wesen zu sei-
nem Gegenstand, d.h. verhdlt sich nicht gegenstdndlich, sein Sein
ist kein gegenstdndliches. Ein ungegenstandliches Wesen ist ein
Unwesen« (ebd.: 578).

Das besagt, dass die Materialitdt eines Seienden in einem Ver-
haltnis ihre Wirklichkeit hat - sie ist >materielles Verhdltnis<. Die
Reflexion ist das allgemeine und universelle Verhdltnis, die Refle-
xivitdt ist die allgemeine und universelle Struktur des Seins im
Ganzen, der Natur. Darin liegt, dass die Spezifik des Menschseins
als ein spezielles Naturverhdltnis beschrieben werden kann, und da
dies, wie alle Verhdltnisse in einem bewegten System von Vielen,
zeitlichen Verdnderungen unterliegt und also geschichtlich ist, fal-
len Natur und Geschichte nicht dichotomisch auseinander, wie
Marquard unterstellt. Mit Recht macht Kamper dagegen geltend:
»Der Resultatcharakter der menschlichen Natiirlichkeit tritt nicht
in den Blick. Kultur, Gesellschaft, Politik usf. erscheinen als zu-
sdtzliche Bestimmung. DaR sie im Gegenteil das Medium der >na-
tlirlichen< Entwicklung des Menschen darstellen, bleibt auRer Be-
tracht. Weil die biirgerliche Anthropologie das Individuum als ihr
Prinzip unterstellt, schirmt sie sich selbst gegen jegliche ge-
schichtliche Relativierung ab. [...] Die Asozialitdt des biirgerlichen
Menschenbilds wird vor allem, seit die Wissenschaften lebensprak-
tisch unerldRlich sind, iiber anthropologische Theoreme vermit-
telt« (Kamper 1973: 19, 155).

Wenn Kamper dann allerdings das wechselseitige Reflexions-
verhidltnis der Seienden, die »doppelte Reflexion« (vgl. Holz 1983:
40ff.), das die Differenz der Reflexionsglieder in ihrer Beziehungs-
einheit festhdlt, eben wegen dieser Differenz in den Bereich der
»Unbegrifflichkeit« verweist, versperrt er sich den Blick auf die Ra-
tionalitdt der dialektisch-ontologischen Verfasstheit von Welt. »Die
Unbegrifflichkeit des erst praktisch zu sich selbst kommenden
Menschen, die an der anthropologischen Reflexion begrifflich

16

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nachgewiesen wurde, zeigt ihre methodologische Relevanz gerade
darin, daR die humanwissenschaftliche Theorie ihren Momentcha-
rakter festhélt und auf Praxis nicht mehr in der Weise eines totalen
Entwurfs wirkt, sondern sich selbst begrenzend, menschliche Uni-
versalitdt praktisch freigebend und die Reflexivitdt jedes einzelnen
konkreten Individuums postulierend. Historische >Experimente<
miissen von denen >kontrolliert< werden kdnnen, die sie passiv und
aktiv erfahren« (Kamper 1973: 237).° Da wird Freiheit aus der ver-
niinftigen Selbstbestimmung in die planlose Selbstbestdtigung zu-
riickgenommen. Das heiflt, Kamper fdllt wieder auf den von ihm
zuvor kritisierten Standpunkt des isolierten Individuums zuriick,
weil er sich die philosophische Grundfrage nach den Konstitutions-
bedingungen von Totalitdt nicht stellt (vgl. Sartre 1967: 46ff., 703
ff.).

Die »Modernitdt« der Anthropologie

Die Abkehr von philosophischen Grundfragen, die der Frage nach
der Natur des Menschen vorgeordnet sind, entspringt einer spezi-
fisch neuzeitlichen Einstellung; sie geht einher mit dem Zerfall der
metaphysischen Gewissheit des Gehalten- und Begriindetseins jeg-
licher, vorab der menschlichen Existenz in einem kosmischen Gan-
zen oder einer als transzendent verstandenen Schépfungsinstanz
und reflektiert das Zuriickgeworfensein des Menschen auf die
Selbstgewissheit, die Descartes in der Evidenz des cogito fand (vgl.
Wein 1948). Weltanschaulich vorbereitet und ermdglicht wurde sie
jedoch durch die biblische Lehre von der Sonderstellung des Men-
schen gegeniiber jedem anderen Seienden, die Lehre von der ima-
go Dei (Gottesebenbildlichkeit) und von dem dominium terrae
(Herrschaft iiber die Erde) (vgl. Moses 1,1, 26-28). Sobald aus die-
sem Schopfungsverhdltnis Gott entfernt wurde (oder auch nur de-
istisch in Abstand versetzt wurde), war die Umkehrung in die Vor-
stellung einer anthropotropen Weltordnung unaufhaltsam.’

6 | Wir konnen diese Konsequenz nicht mit der richtigen Einsicht zu-
sammenbringen, »dal} >Miindigwerden< kein beildufiger Vorgang ist, der
zum Menschen nachtrdglich addiert werden kann, sondern, ein ProzeR, der
mit dem Hervorgang des Menschen selbst identisch ist« (Kamper 1973:
169).

7 | Im Hochmittelalter wird die nachgeordnete Funktion des Menschen
trotz der imago-Dei-Lehre durch eine feine Unterscheidung aufrecht erhal-
ten: Der Mensch sei nicht Ebenbild Gottes (imago Dei), sondern »nach dem

17

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Einleitung:
Anthropologie
und Geschichts-
philosophie


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Fiir diesen Umschlag ist Bernhard Groethuysens Philosophische
Anthropologie im Handbuch der Philosophie charakteristisch. 1931
erschienen, gehen ihr die beiden Arbeiten von Scheler und Pless-
ner, die man als die Stiftungsurkunden der Anthropologie als
Grundlagendisziplin bezeichnen darf, aus den Jahren 1927/28 vo-
ran. In ihnen wird die herausgehobene Einzigartigkeit des Mensch-
seins im Rahmen des universellen Naturseins zentral — bei Scheler
in metaphysischer, bei Plessner in naturdialektischer Perspektive.
Groethuysen verzichtet darauf, diesen Neueinsatz, der doch aller-
erst die Selbststandigkeit der philosophischen Anthropologie be-
griindete, {iberhaupt zu erdrtern. Er entwickelt vielmehr die Lehre
vom Menschen als Moment des Weltverstdndnisses, von Platon und
Aristoteles bis zur Renaissance, ihr Fundament in einem den Men-
schen bedingenden und ihn umfangenden Seinszusammenhang
findend. »In der kosmologischen Anthropologie der Renaissance
bedeutet Selbsterkenntnis: Bestimmung des Menschen in seinem
Weltverhdltnis« (Groethuysen 1931: 181). Bei Erasmus sieht er die
Anzeichen der verdnderten Einstellung: »Bei Erasmus grenzt sich
das Personlich-Menschliche vom Kosmischen ab. Der Mensch findet
in seiner Menschlichkeit etwas vor, das sich ihm als etwas Selbst-
verstdandliches, Natiirliches darstellt, an das er sich hdlt, um von da
aus sein Leben zu regeln« (ebd.: 194). Damit beginne eine neue
Epoche der Menschheitsgeschichte, in der der Mensch zum ersten
Mal die Welt von sich aus konstruiere, sie um sich anordne. Das
Denkmotiv, den Allmittelpunkt einer unendlichen Sphédre an jedem
Ort lokalisieren zu konnen (vgl. Mahnke 1937), spitzt sich nun
subjektphilosophisch zu (vgl. Holz 1997a). Es beginnt das, was
man den >Diskurs der Moderne« genannt hat (vgl. Habermas 1988):
die Deutung der Welt als Entwurf aus der Leistung des Menschen,
sei es in der Arbeit, in der Sprache, in der Erkenntnis.

So ist - trotz aller modischen Einkleidungen, in denen sie auf-
tritt - die Anthropologie doch keine Mode, sondern eine im Wesen
der Neuzeit angelegte Weise, die Frage nach dem Anfang der Philo-
sophie zu stellen. Wird aber, in verkiirzter Sicht, als vermeintlicher
Gegenstand dieses Fragens der Mensch oder gar der Mensch ge-
nommen, und nicht das menschliche Verhdltnis zur Welt, so verfehlt
die Anthropologie ihr eigentliches Problem. Die Aporie, dass An-
thropologie nur dann sinnvoll mdglich ist, wenn sie gerade nicht
zuerst nach dem Menschen fragt, soll in den folgenden Schritten
aufgeschlossen werden.

Bilde Gottes geschaffen« (ad imaginem factum) (Petrus Lombardus, Senten-
zen II, dist. 16 c).

18

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITISCHE EXPOSITION EINER ONTOLOGISCH
ZU FUNDIERENDEN ANTHROPOLOGIE

Unzuldnglichkeit einer empirischen Fundierung
der Anthropologie

Eine philosophische Anthropologie, die im strengen Sinne dem An-
spruch einer philosophischen Disziplin geniigen will, ist nicht die -
sei es empirische, sei es eidetische — Lehre von einem wie immer
gearteten Gattungswesen des Menschen als der Gattung homo sa-
piens sapiens. Dies unterstellt allerdings die gidngige Auffassung,
fiir die hier die AuRerungen Otto Friedrich Bollnows stehen sollen:
»Unter philosophischer Anthropologie versteht man bekanntlich
[...] die philosophische Bemiihung um die Beantwortung der
Frage: Was ist der Mensch?.« Sie sei dadurch gekennzeichnet, dass
sie »jede einzelne Erscheinung des menschlichen Lebens, die sich
darbietet, in gleicher Weise ganz ernst nimmt [...] [und] jeden
einzelnen Zug in eine unmittelbare und urspriingliche Beziehung
zum Ganzen des menschlichen Lebens bringt [...]. Die philosophi-
sche Anthropologie geht also aus von [...] der entscheidenden und
fiir sie bezeichnenden Frage: Wie muss das Wesen des Menschen im
Ganzen beschaffen sein, damit sich diese besondere, in der Tatsa-
che des Lebens gegebene Erscheinung darin als sinnvolles und
notwendiges Glied begreifen ldRt?« (Bollnow 1943: 1, 3, 4). Diese
Charakterisierung von Anthropologie trifft, mit Varianten und Nu-
ancen, aber im Grundsatzlichen iibereinstimmend, das Selbstver-
standnis fast aller Vertreter der philosophischen Anthropologie
und steht daher hier als Indiz.

Nun wdre aber eine quasi deskriptive Phdnomenologie des
Menschen, wie Bollnow sie vorstellt, wohl eine Grundlagenwissen-
schaft fiir alle empirischen Disziplinen, die sich mit dem Menschen
befassen, sie wiirde indessen noch durch nichts ausweisen, was sie

19

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

zu einer eigentlich philosophischen macht.! Natiirlich ist eine
Anthropologie in diesem Sinne, wie jede Grundlagenwissenschaft,
von philosophischem Interesse und hat philosophische Ingredien-
zen. Dies soll durch unsere These nicht bestritten werden; vielmehr
richtet sich deren Radikalitdt gegen die mit der philosophischen
Anthropologie vielfach programmatisch verbundene Prdtention, ei-
ne Kldrung der >Natur des Menschen< kénne das Fundament fiir
jegliche Philosophie abgeben und, als Konsequenz der neuzeitli-
chen Wende zur Subjektivitdt, die Funktion der Ontologie im klas-
sischen Aufbau der Philosophie ersetzen.

Eine Anthropologie, die den Menschen qua Gattung homo sapi-
ens sapiens hinsichtlich seiner Gattungseigenschaften betrachtet,
kann ihn stets nur als Seiendes unter Seienden begreifen - wie
sehr sie ihn auch gegeniiber allen anderen Seienden als etwas aus-
nehmend Besonderes, Herausgehobenes beschreiben mag (vgl.
Scheler 1947/28; Gehlen 1962).2

Insofern ist die von Biologie, Paldontologie, Ethnologie und
Prahistorie erorterte Frage nach der Anthropogenese zwar durch-
aus ein Problem der Anthropologie als einer empirischen Disziplin,
nicht aber eines der philosophischen Begriindung. Historische Ur-
sachen und konstitutionelle Wesensbestimmungen sollten metho-
disch auseinander gehalten werden, wenn sie auch in der konkre-
ten Sachverhaltsanalyse wieder zusammengefiihrt werden miissen.
Es ist nicht einzusehen, dass im Rahmen der allgemeinen Historizi-
tdt der Natur der Ursprung des Menschengeschlechts iiberhaupt ein
philosophisches Problem sein soll, wie es bei Peter Damerow et al.
(1980) erscheint. Der kontinuierlich gleitende Ulbergang vom Tier
zum Menschen, der von einer biologischen Anthropologie, die ihr
Vorbild an den Arbeiten von Plessner hat, einschlieflich der in
diesem Kontinuum vorkommenden »>Spriinge< beschrieben werden
kann, bietet gegeniiber den sonstigen Problemen einer >Spezifika-
tion der Naturc bzw. der Evolution keine andersartigen Schwierig-
keiten. Nur wenn die philosophische Begriindungsfrage dem Sche-
ma einer linearen Kausalitdt subsumiert wird, ergibt sich die (un-
seres Erachtens unsinnige) Frage, welcher Faktor denn nun die
Entstehung der Art homo sapiens sapiens entscheidend bewirkt

1 | Die Unsicherheit im Hinblick auf das Spezifische der Philosophie ge-
geniiber den Grundlagen der empirischen Wissenschaften ist weit verbreitet.
Sie gehort zu den Verfallserscheinungen der Philosophie, die im 19. Jahr-
hundert aufzutreten begannen.

2 | Gehlen (1962) bestimmt die Besonderheit aus der Negation: der
Mensch als Mangelwesen.

20

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hat. Die langen Uberlegungen bei Damerow et al. zu diesem Thema
kommen iiber die von Anfang an feststehende Bemerkung nicht
hinaus: »Die Entwicklung zum Menschen als konkreter Totalitdt,
als Einheit von Gattungswesen und Individuum, a3t sich begreifen
als ProzeR der Selbsterzeugung des Menschen in der Arbeit« (ebd.:
265). Dies ist eine Formulierung, die Marx schon in den (kono-
misch-philosophischen Manuskripten gebraucht hat, und diese For-
mulierung reicht aus, um den Sachverhalt zu konstatieren. Uber
die philosophische Verfassung der Arbeit wird durch evolutionsthe-
oretische Uberlegungen nichts ausgemacht; denn das philosophi-
sche Problem besteht gerade in der Bestimmung des Wesens, nicht
der Genesis der spezifisch menschlichen Weltbeziehung. Wohl aber
konnen evolutionstheoretische Einsichten die These von der ma-
teriellen Einheit von aufermenschlicher und menschlicher Natur
stiitzen (vgl. Holzer 1978).

Die Erdrterung der Anthropogenese in der Abhandlung von
Damerow et al. scheint uns in einer Weise zu verfahren, wie gerade
nicht mit Gegenstdnden empirischer Wissenschaften umgegangen
werden sollte. Diese Wissenschaften vermdgen die Realdialektik
der Entwicklung im Ubergangsfeld von Tier und Mensch kompeten-
ter zu beschreiben als die Philosophen, die ihre Informationen nur
aus zweiter Hand beziehen. Natiirlich ist der Ulbergang vom Tier
zum Menschen (wie von der Pflanze zum Tier, von der anorgani-
schen zur organischen Materie) auch ein philosophisches Problem,
insofern daran Bestimmungsmomente der Dialektik der Natur aus-
gemacht werden kdnnen. Das ist aber gerade nicht die von Dame-
row et al. gestellte Aufgabe: »Erstens muR die reale Mdglichkeit
nachgewiesen werden konnen, daR im biologischen Entwicklungs-
zusammenhang die Momente des Arbeitsprozesses als historische
Voraussetzungen der Menschwerdung entstehen konnten« (Dame-
row et al. 1980: 261). Hierfiir sind allein die genannten Einzeldis-
ziplinen zustdndig, allerdings nicht ohne mit dem begrifflichen In-
strumentarium der Dialektik zu arbeiten. Die zweite gestellte Auf-
gabe zu zeigen, »wie sich unter den biologischen Entwicklungsbe-
dingungen des Tier-Mensch-Ubergangsfelds die historischen Vo-
raussetzungen der Menschwerdung in logische Setzungen des Ar-
beitsprozesses verwandeln und so der Entwicklungsprozess revolu-
tioniert wird, und die charakteristischen Merkmale des Menschen
sich zum logischen Verhdltnis zusammenschlieRen« (ebd.), kann
indessen nicht als Rekonstruktion des Ubergangs, sondern nur
post festum als Beschreibung des Resultats geldst werden. Denn
die in die Arbeitsprozesse eingehenden logischen Setzungen sind
Momente eines Reflexionsverhdltnisses, das als solches erst einge-

21

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Kritische Exposition
einer ontologisch
zu fundierenden
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

sehen werden kann, wenn es bereits aus den historischen Voraus-
setzungen hervorgegangen ist. Die Philosophie begreift hier einen
qualitativen Sprung, muss sich aber Rechenschaft dariiber ablegen,
dass die Wesensverschiedenheit, die in dem >plétzlichen< oder
sprunghaften Anderssein zum Vorschein kommt, nicht als materiel-
ler Prozess in der Zeit, sondern als ideelle Bestimmtheit zweier
Momente des Prozesses aufgefasst werden muss. Dass diese ideelle
Bestimmtheit selbst einen Widerspiegelungscharakter hat und also
etwas Reales an dem Prozess ausdriickt, ist ein anderes Problem.
Ungeachtet der notwendigen Kritik an Georg Lukdcs’ Arbeitshe-
griff, liest man in diesem Zusammenhang mit Gewinn seine Aus-
fiihrungen iiber das Setzen (vgl. Lukdcs 1973: 11ff.).

Damerow et al. verwickeln sich auch sogleich in eine falsche
Alternative: »Die Annahme, eine derartige (biologisch bedingte)
Form des Werkzeuggebrauchs und der Werkzeugproduktion sei
Voraussetzung der Menschwerdung und nicht ihr Resultat, wird
durch die Tatsache empirisch erhdrtet, dass sich Werkzeugge-
brauch und Werkzeugproduktion in primitiven Formen bereits bei
den Hominiden finden« (Damerow et al. 1980: 262). Ware statt ei-
ner konsekutiven Konstruktion nicht eine konzessive angemesse-
ner: Indem die Hominiden den Gebrauch und die Herstellung von
Werkzeugen erlernen, vollzieht sich ihre Entwicklung zum Men-
schen?

Die Erwdgungen, die André Leroi-Gourhan aufgrund der Aus-
wertung empirischer Befunde der Paldontologie anstellt, weisen in
die richtige Richtung: »In der Entwicklung der Arten ist alles mit
allem verbunden«, konstatiert er, und er unterscheidet sehr wohl
zwischen »fundamentalen Merkmalen« — zu denen er »aufrechten
Gang, kurzes Gesicht, Hinde, die bei der Forthewegung frei blei-
ben, und den Besitz beweglicher Werkzeuge« rechnet (Leroi-
Gourhan 1980: 36) — und einer Wesensbestimmung, die erst aus
der Synthese physischer, sozialer und -bedeutungsstiftender (geis-
tiger) Pragungen hergeleitet werden kann. Dazu gehdren dann
auch Sprache, Geddchtnis, Verhaltensrhythmen, Symbolbildungen
usw. (vgl. ebd.: 489ff.). Aber nicht in der Addition dieser Erschei-
nungsformen des Menschseins findet sich ihr philosophischer Sinn,
sondern in einem mit ihnen manifest werdenden Typus des Welt-
verhdltnisses, der sich von dem aller anderen Entwicklungsformen
des Lebens wesentlich unterscheidet.

So gilt fiir die philosophische Anthropologie — wie fiir jede We-
senswissenschaft das von Karl Saller ausgesprochene Postulat: »Als
padagogische, technische, medizinische, auch politische Anthro-
pologie betrachtet sie den Menschen in verschiedenen Lebenslagen

22

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und deutet ihn von daher. In unserer Zeit sind Herkunft, Entwick- Kritische Exposition
lung und Wesen des Menschen auf naturwissenschaftlicher Basis einer ontologisch
derart gekldrt worden, dal alle genannten anderen Anthropologien zu fundierenden
an diesen Erkenntnissen nicht mehr vorbeigehen konnen, ja, sie Anthropologie
geradezu als Grundlage fiir ihre Thesen und Hypothesen nehmen
miissen und damit von ihnen abhdngig werden. So ist das Men-
schenbild der naturwissenschaftlichen Anthropologie an die erste
Stelle aller Bilder geriickt, die vom Menschen gemacht werden
konnen« (Saller 1958: 5f.). Die Antwort auf die philosophische
(und nicht nur naturwissenschaftliche) Frage »Was ist der
Mensch?« wird jedoch gerade nicht durch die Feststellung seiner
Artbesonderheit gegeniiber anderen Arten von Sdugetieren, oder
iiberhaupt Tieren, gegeben. Dass der Mensch nicht nur in eine
Umwelt eingepasst ist, sondern eine Welt hat, zu der er sich plan-
maRig verandernd verhilt und damit auch zu sich selbst verhilt -
das ist eine Formbestimmtheit, die sich aus seinen natiirlichen Ei-
genschaften herausbildet, aber nicht einfach als deren Summe re-
sultiert. Auch jede transzendentale Begriindung des So-seins der
Welt auf die durch die Ausstattung der menschlichen Rezeptivitdt
determinierte Gegebenheitsweise der Weltinhalte unterliegt noch
einem quasinaturalistischen Missverstandnis.
Es liegt in der logischen Form der Bestimmung durch Angabe
von Eigenschaften oder Attributen in der Form der Prddikation,
dass das Bestimmte als ein Besonderes neben anderen Besonderen
vorgestellt wird. Es ist das, was es ist, aufgrund der Grenze, an der
es und durch die es anderes ausschlieRt (definitio), seine Be-
stimmtheit ist Negation des Ausgeschlossenen (omnis determinatio
est negatio). Gerade darum kann der Mensch als eine in der Welt
vorkommende besondere Gattung nicht der Grund sein, aus dem
die Mannigfaltigkeit der Welt in ihren Besonderheiten abgeleitet
oder in den sie zuriickgenommen werden kann. Der Mensch in die-
sem sozusagen naturanthropologischen Sinn kann weder Aus-
gangspunkt einer deductio multorum noch Endpunkt einer reductio
in unum sein. Denn er ist als Naturwesen selbst Teil eines ihn um-
greifenden Ganzen.
Heidegger hat in seinem vehementen Votum gegen »dieses an-
thropologische Beforschen des Menschen« (Heidegger 1949: 42)°
diese in der Natur der Sache liegende Unzuldnglichkeit der An-
thropologie ausgesprochen. Dennoch nimmt er den Menschen
nicht einfach als ein Glied in die Reihe der Seienden (series rerum)

3 | Der fragliche Abschnitt des Nachwortes richtet sich ausdriicklich ge-
gen Bollnow.

23

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

zuriick. Denn: »Einzig der Mensch unter allem Seienden erfdhrt,
angerufen von der Stimme des Seins, das Wunder aller Wunder:
Daf3 Seiendes ist. [...] Aber das Sein ist kein Erzeugnis des Den-
kens. Wohl dagegen ist das wesentliche Denken ein Ereignis des
Seins« (ebd.: 42, 45).

Lassen wir die pathetische Formulierung von der Stimme des
Seins und dem Wunder aller Wunder beiseite und beschranken uns
auf den Sachverhalt: Seiendem ist, indem es ist, sein Dass-sein
nicht gegenstdandlich. Jedem besonderen Seienden ist zwar das
So-sein der anderen Seienden gegenstdndlich, insofern es ja mit
ihnen in einem Wirkungszusammenhang steht (vgl. Holz 1983). In
der Beziehung des Wirkens und Bewirktwerdens bleibt aber das
Dass-sein gegeniiber dem So-sein unausdriicklich, gleichsam still-
schweigend in ihm enthalten. Die philosophische Urfrage, der
Leibniz die Form gegeben hat: »Pourquoi il y a plustdét quelque
chose que rien? — Warum gibt es iiberhaupt etwas und nicht
nichts?« (Leibniz 1965: 426), taucht erst auf, wenn das Seiende im
Ganzen sich zu sich selbst verhilt, also nicht mehr verschiedene
So-seiende aufeinander jeweils als so und nicht anders bestimmte
diese oder jene Wirkungen ausiiben, welche ihr gegenseitiges Ver-
hédltnis ausmachen, sondern das Ganze (mit allem in ihm enthalte-
nen So-sein) sich gegenstdndlich wird; denn dann erscheint das
ganze Sein, das heiRt das reine Sein.*

Dieses Sich-selbst-gegeniiber-Treten des Seins ereignet sich im
Denken des Seins. Wir lassen hier zundchst diesen Genitiv bewusst
zweideutig: Ist es das Sein, das denkt oder das gedacht wird? Je-
denfalls ist es der Mensch, als das denkende Seiende, in dem und
durch den dieses Denken des Seins geschieht. Daher ist der
Mensch von allen anderen Seienden nicht nur verschieden, son-
dern unterschieden, ein ausnehmend Besonderes, aber ausneh-
mend nur, indem er das Sein im Ganzen denkt, also Denkendes ist.’
Das Eigentiimliche des Menschen, das das Thema einer philosophi-
schen Anthropologie zu sein hitte, liegt darin, dass er in seiner
natiirlichen Besonderheit, die sein So-sein ausmacht, zugleich das
Ganze des Seins und also das Dass-sein denkt und dergestalt (als
Gedanke) in sich enthilt.

Die Moglichkeit einer philosophischen Anthropologie — das hat

4 | »Dieses reine Sein als dasjenige Sein, was die Spekulation meint und
zuweilen Existenz genannt hat (z.B. Spinoza), ist keine empirisch-endliche
Existenz« (Konig 1926: 67).
5 | Die anderen anthropologischen Merkmale sind gerade keine Spezifika
dieser seiner Besonderheit.

24

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heidegger gesehen - liegt in der >ontologischen Differenz¢ von Kritische Exposition
Seiendem und Sein® und kann nur von ihr her begriindet werden. einer ontologisch
Dabei kann dahingestellt bleiben, ob diese ontologische Differenz zu fundierenden
so gedeutet werden muss, wie Heidegger dies tut. Nur in dem Ver- Anthropologie
haltnis von Sein und Denken werden die ontischen Verhdltnisse

der Seienden (die Welt) ontologisch (als Kategorien) darstellbar.

Das heift aber, dass eine philosophische Anthropologie erst als ein

Derivat einer allgemeinen Ontologie des Verhdltnisses von Sein

und Denken entwickelt werden kann (vgl. Kénig 1937).”

Der cartesische Dualismus

Dass die Frage nach der Welt umgeformt wurde in die Frage nach
den Bedingungen der Moglichkeit der Darstellung von Welt im
Denken macht den wesentlichen Gehalt der Wende zur neuzeitli-
chen Philosophie aus.® Erst von da an ist eine philosophische An-
thropologie als eigenstdndige Disziplin mdoglich. Das wird sehr
deutlich an Groethuysens Darstellung (1931), die ausschlieRlich
die vorneuzeitliche Vorgeschichte der Anthropologie in den Blick
fasst und die anthropologische Frage nach dem Wesen des Men-
schen letztlich als eine mythologische des Ursprungs, als eine
ethische und politische des Verhaltens und als eine metaphysische
des Gegensatzes zur Natur (Pneumatologie) — immer aber unter der
Perspektive der rechten Lebensfithrung (to €0 TNv tO €0 mdr-
tewv), nicht des wahrhaften Seins (Ovtwg 0v) - begreift. Vor Des-
cartes wird der Mensch nicht als das Konstituens der Welt, sondern
als deren Glied oder Teil gesehen.

Die Griinde der cartesischen Wende zum Ich brauchen hier
nicht erdrtert zu werden (vgl. Holz 1994a). Fiir unsere Frage ist aus-
schlaggebend, dass im Ergebnis des Zweifelsversuchs und der ihn
leitenden omnia-falsa-Fiktion als die einzig evidente Gewissheit
die Erfahrung meines Denkens, dass ich denke, {ibrig bleibt und
alle weiteren Erfahrungsinhalte als Korrelate des cogito erscheinen
und aus dessen Verfassung begriindet werden miissen. Das Denken
ist jetzt nicht mehr der Ort, an dem das Sein des Seienden ins Licht

6 | Heidegger (1927) hat in Sein und Zeit die Differenz zwischen Sein
und Seiendem zum zentralen Thema der Fundamentalontologie gemacht.

7 | Darum ist die Frage nach dem Verhiltnis von Sein und Denken die
»Grundfrage der Philosophie< (vgl. Holz 1990a).

8 | Zur Diskussion iber die Moderne vgl. Blumenberg 1966; Habermas
1988; Henrich 1982: 83ff., 1987: 11ff.

25

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

tritt, sondern das Sein wird seiner selbst nur im Sein des Denkens
(als denkend-sein = sum cogitans) bewusst und zugleich auch un-
widerleglich gewiss (cogito ergo sum). Dieses Bewusstsein und die-
se Gewissheit kommen nur der Selbsterfahrung des individuellen
Ich (des cogito, das ich selbst bin) zu. Der Grund fiir die gegen-
standliche Wirklichkeit alles anderen Seienden kann nur in mir
selbst gefunden werden.

Die philosophische Besonderheit des Menschen liegt darin,
dass sich im Denken das natiirliche Verhdltnis von Mensch und
Welt - der Mensch ist ein Teil der Welt und in ihr enthalten - ge-
nau umkehrt: die Welt ist der Inhalt des Denkens.’ Erst in dieser
Umkehrung entspringt das, was in strengem Sinne Subjekt ge-
nannt werden kann und was mir, als mein eigenes Subjektsein, in
der Erfahrung eines bestimmten, dem reinen Denken duRerlichen
Inhalts nie unmittelbar in der intentio recta gegeben ist; nur in der
Reflexion auf diese Inhalte und ihre Sequenz wird die Subjektivitdt
als Bedingung des Inhaltseins der Gegenstande im Denken erkannt
und das Subjekt als eine jeder gegenstandlichen Erfahrung entzo-
gene Substanz (res cogitans) ausgedriickt. Jeroen Bartels hat dafiir
die treffende paradoxe Formulierung geprdgt, das Subjekt sei das
»abwesende Zentrumg, das im Inneren des Ich, das der denkende
Mensch ist, liegt. Zugrunde liegt die Einsicht, »dal mit dem Be-
wuRtsein stets ein >Selbst< verbunden ist. Ein BewuRtsein (des ei-
nen oder anderen Etwas), das nicht zugleich — wie auch immer -
Selbsthewufitsein ist, wird als ganzes auch kein BewuRtsein sein«
(Bartels 1993: 59). Unmittelbar bleibt dieses >Selbst< aber im Be-
wusstsein von etwas hinter diesem >Etwas< verborgen, wie ein in-
nerer Kern, der unter der Oberfliche der (wechselnden) Bewusst-
seinsinhalte liegt.

Siegfried Kirschke hat die richtige Beobachtung gemacht, dass
der Substanzendualismus von res cogitans und res extensa Des-
cartes in die Lage versetzt, eine an der Mechanik der res extensa
orientierte natiirliche Anthropologie auszuarbeiten (die im Aufkla-
rungskonzept des homme machine weiter wirkt): »Er entkleidete
den lebenden Organismus (Korper) seiner Sonderstellung gegen-
iiber den nicht lebenden Erscheinungen und rechnete ihn zur aus-
gedehnten Substanz, zur res extensa. Des Weiteren trennte er Le-
ben und Seele begrifflich voneinander. Das Leben des Organismus
erkldrte er als das Ergebnis des Zusammenwirkens der Teilchen zu
den Funktionen der Organe und des Koérperganzen. Mit diesem ein-
schneidenden Konzept machte er sich, seinen Anhdngern und

9 | Edmund Husserl (1962: §§ 16ff.) hat diese >Kehre< analysiert.

26

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nachfolgern den Weg frei, um auch die Funktionen des menschli-
chen Korpers und seiner Organe, beispielsweise der Lunge, des
Magens, der Leber oder des Herzens, nach materiellen, also me-
chanischen Gesetzen zu erkldren« (Kirschke 1989: 104). In der
spdten Schrift Les passions de I’dme (1649) erklart Descartes dann
auch noch die Seelenzustdnde als Folgeerscheinungen der korper-
lichen Beschaffenheit des Menschen und schafft damit die Voraus-
setzung fiir eine einheitliche naturwissenschaftliche Lehre von
Menschen, die Anthropologie, wie sie zum Beispiel in Helvétius’
Werk De I"'Homme (1772) ausgefiihrt wird (vgl. Krauss 1968). Als
Naturwissenschaft kann die Medizin der Aufkldrung diese Seite des
cartesischen Konzepts iibernehmen und zugleich ihr transzenden-
tales Korrelat, die materialiter nie erscheinende Substanz des Den-
kens (das Subjekt) und dessen weltkonstituierende Funktion bei-
seite setzen (vgl. Weickard 1790). Wie wissenschaftliche Empirizi-
tdt und philosophische Konstruktion auseinandertreten und dabei
zwei disparate Systematiken von Anthropologie — eine natiirliche
und eine transzendentale (philosophische) — entspringen, machen
die ironischen Bemerkungen von Melchior Adam Weickard deut-
lich: »Wenn unsere Seele bey unserer Geburt schon angebohrne
metaphysische Begriffe mit sich brdchte, wie es Cartes und Malle-
branche sollen behauptet haben: so dorften wir etwa nie so gute
Metaphysiker als im Schlafe seyn. Alsdenn wiirden sich die ange-
bohrnen Begriffe, von dem Lirmen jener, welche uns im Wachen
durch die Sinne beygebracht werden, ungehindert in der Seele er-
regen, und mit dem grossten Nachdrucke wirken. Wie unvergleich-
lich wére es alsdenn fiir manche Metaphysiker gesorget, da es ih-
nen doch wenigstens im Traume auf diese Weise richtig in ihrem
denkenden Gehirne ware! [...] Es giebt so wenig angebohrne Begrif-
fe, als es Bdume giebt, die ihre Friichte schon mit sich bringen,
sobald sie aus der Erde wachsen. [...] Ehe wir tiichtig sind, Begriffe
zu erhalten oder endlich denken zu konnen, wird bey dem neuen
Weltbiirger eine gewisse Festigkeit des Gehirnes erfordert« (ebd.:
13ff.)

Descartes aber meinte, wie die Passions de l’dme zeigen, bei
der res cogitans gar nicht den natiirlichen Menschen, der Gegen-
stand der Mediziner ist, und auch nicht die Vermittlung der Er-
kenntnis durch Sinnesempfindungen, von der Locke spricht, son-
dern das Problem der Erkenntnisgewissheit, also des (ontologi-
schen) Verhdltnisses von dulkerer Welt und deren Reprdsentation in
der Form von Bewusstseinsinhalten (cogitationes). Die Fragestel-
lung fiihrte ihn zur Konstruktion des >reinen Denkens¢, des >reinen
Ich¢ oder, wie es spater bei und nach Kant heiRen wird, des

27

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Kritische Exposition
einer ontologisch
zu fundierenden
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

»transzendentalen Subjekts«. Und weil dieses Konstrukt, ausge-
hend vom natiirlichen Menschen, immer nur als Wesensabstraktion
des (nattiirlichen) Menschen gewonnen wird und existiert, kann es
Gegenstand einer madglichen philosophischen Anthropologie sein.

Fichtes urspriingliche Einsicht

In gebotener Kiirze und damit Verkiirzung sei auf die systematisch
unentbehrliche Stufe der Problemformulierung verwiesen, die Fich-
tes Philosophie des Ich darstellt. Fichte hat, nach Kants transzen-
dentalphilosophischer Kritik der Metaphysik, die Intention des
Philosophierens wieder auf die Frage gelenkt, wie eine spekulative
Theorie des Ganzen zu denken sei."

Den cartesischen Ansatz, dass die Begriindung alles So-seins
auf mein eigenes Ich = cogito als einzigen gewissen Erkenntnis-
und Seinsgrund zuriickgefithrt werden miisse, gibt die moderne
Philosophie nicht mehr preis. Er ist die theoretische Garantie fiir
die Autonomie des Menschen als handelnden Wesens, die Voraus-
setzung fiir die praktische Theorie der Freiheit.'* Dass eine Onto-
logie, die auf der Freiheit des Ich = cogito aufbaut, eine transzen-
dentale Anthropologie sein miisse (die etwas wesentlich anderes
als eine »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht« ist), hat Fichte
klar gesehen. Die Entwiirfe der Wissenschaftslehre begleitet er mit
der Schrift Die Bestimmung des Menschen. Diese beginnt mit dem
Menschen als Naturwesen, und Natur ist der Inbegriff aller nach
dem Satz vom zureichenden Grund bestimmten Erscheinungen:
»Die Natur schreitet durch die unendliche Reihe ihrer mdglichen
Bestimmungen ohne Anhalten hindurch; und der Wechsel dieser
Bestimmungen ist nicht gesetzlos, sondern streng gesetzlich. [...]
Ich selbst mit allem, was ich mein nenne, bin ein Glied in dieser
Kette der strengen Naturnotwendigkeit« (Fichte 1845b: 173f., 179).

Mit allem? Mit allem, was ich habe, was also meinem Ich du-
Rerlich ist. Doch wenn ich von all diesem AuRerlichen absehe, so
bleibt etwas unmittelbar Prisentes'?, das ich bin: mein Ich. »Mein
unmittelbares BewuRtsein, die eigentliche Wahrnehmung, geht

10 | Eine klare Rekonstruktion des Weges vom transzendentalen zum ab-
soluten Idealismus gibt de Jong 1993.

11 | Dass in Descartes’ theoretischem Ansatz eine Anthropologie der
Freiheit impliziert ist, hat Sartre (1947: 314ff.) prononciert ausgesprochen.
12 | Spater wird es phanomenologisch heiRen: in Selbstgegebenheit
(vgl. Husserl 1950: 126, passim).

28

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht iiber mich selbst und meine Bestimmungen hinaus, ich weill Kritische Exposition
unmittelbar nur von mir selbst [...]. Deswegen finde ich mich einer ontologisch
iiberhaupt als ein selbstindiges Wesen. [...] Ich will nach einem zu fundierenden
frei entworfenen Zweckbegriffe mit Freiheit wollen, und dieser Wil- Anthropologie
le, als schlechthin letzter, durch keinen mdoglichen hoheren be-
stimmter, Grund soll zundchst meinen Korper, und vermittelst des-
selben, die mich umgebende Welt bewegen und bilden. [...] Ich
will frei sein, auf die angegebene Weise, heift: ich selbst will mich
machen, zu dem, was ich sein werde« (Fichte 1845a: 183, 192f.).
Dies ist eine Anthropologie, die nicht das Naturwesen Mensch
zum Gegenstand hat, obwohl sie von ihm ausgeht, sondern seine
intelligible Funktion. Von ihr zur Welt zu kommen, ist der Weg,
den die Wissenschaftslehre geht.’> Die Freiheit, sich selbst zu
schaffen, muss jeder Bestimmung, durch die bereits etwas festge-
legt ist, vorhergehen. Freiheit hat noch kein Sein, sondern erzeugt
es erst, indem sie wirklich ist, das heif3t etwas, namlich sich selbst,
bewirkt. Im Unterschied zu jedem schon fertig entstandenen Sein
nennt Fichte dieses Entstehen die »Tathandlung« und sagt, sie sei
es, »welche unter den empirischen Bestimmungen unseres Bewusst-
seyns nicht vorkommt, noch vorkommen kann, sondern vielmehr
allem Bewusstseyn zum Grunde liegt, und allein es mdglich macht«
(ebd.: 91). In minutidsen Denkschritten, die von der Analyse des
Identitdtssatzes A = A ausgehen, kommt Fichte zum Ausgangs-
punkt seines Systems: »[...] das Setzen des Ich durch sich selbst
ist die reine Tdtigkeit desselben. [...] Dasjenige, dessen Seyn (We-
sen) bloss darin besteht, dass es sich selbst als seyend setzt, ist das
Ich, als absolutes Subject. So wie es sich setzt, ist es; und so wie es
ist, setzt es sich« (ebd.: 96f.).
Dies wird hier nicht aus philosophiehistorischen Griinden erin-
nert, sondern weil es die Voraussetzung einer mdglichen philoso-
phischen Anthropologie ist. Das Ich ist reines Subjekt und seine
Tatigkeit des Sich-selbst-Setzens ist als solche prinzipiell unbe-
grenzt, unendlich. Indem sie aber ausgeiibt wird, setzt sie das Ich
als bestimmtes (und anders kdnnte sie es nicht setzen); das heif’t,
sie muss es in diesem Akt der Setzung und fiir die Dauer dieses Ak-

13 | Wir folgen hier dem Text der als Vorlesungsskript gedachten Grund-
lage der gesamten Wissenschaftslehre von 1794, die zum Komplex des ersten
Entwurfs der Wissenschaftslehre gehort (Fichte 1845a). Dass dieser Entwurf
der Wissenschaftslehre in einem anthropologischem Horizont steht, wird
durch das Nachwort unterstrichen, das Fichte beim Schluss seiner Vorlesun-
gen zur Wissenschaftslehre 1794 gesprochen hat und das den Titel Uber die
Wiirde des Menschen tragt.

29

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

tes auf eine bestimmte Weise, so und nicht anders, beschréanken,
eingrenzen (definieren). Das bedeutet aber, dass dem Ich jenseits
dieser seiner Selbstbegrenzung ein Anderes, ein Nicht-Ich entge-
gengesetzt wird. Nun gilt zwar: »[...] alles was ist, ist nur insofern,
als es im Ich gesetzt ist, und ausser dem Ich ist nichts« (ebd.: 99).
Denn es ist die frei sich selbst setzende Tathandlung des Ich,
durch die die Grenze und damit alles andere, was ist, gesetzt wird
- also in die Bestimmung des Ich als das Bestimmende eingeht.

Mit der Auseinander-Setzung von Ich und Nicht-Ich entsteht
aber notwendig eine wechselseitige Begrenzung: Das Nicht-Ich be-
grenzt nicht nur das Ich, sondern auch umgekehrt.' »Sie werden
sich gegenseitig einschranken« (ebd.: 108).

Wir konnen hier den Gedankengang Fichtes abbrechen, denn er
lasst uns schon jetzt, im Bereich der drei Grundsdtze der ersten
Wissenschaftslehre, das Grundmuster einer philosophischen An-
thropologie erkennen. In der Handlung, durch die sich das intelli-
gible Ich bestimmt (und damit das empirische Ich hervorgehen
lasst), offenbart sich das Wesen des Verhdltnisses von Mensch und
Welt, allerdings nur in idealistischer Verkehrung, weil vom reinen
Bewusstsein aus konstruiert. Das Ich konstituiert die Welt, indem
es sich konstituiert. Und diese Aussage ist nur unter der Bedin-
gung der >ontologischen Differenz« richtig zu verstehen: Das Ich
setzt nicht das Seiende (wie Gott die Welt im Schopfungsakt), son-
dern es setzt das so und so bestimmte So-sein der anderen Seien-
den, durch welches es sich (in Bezug auf sie) als das, was es selbst
ist, bestimmt. Die an-sich-seiende Dingwelt bleibt erhalten, indem
sie in der Einheit der wechselseitigen Beschrdankung von Setzen-
dem und Entgegengesetztem aufgehoben wird. In dieser als Sub-
jekttheorie entwickelten Ontologie riickt der Mensch (aber nicht
als biologisches Gattungswesen) ins Zentrum - und zwar nicht nur
als >reines Ich« (= ich setze oder ich denke), sondern in der Folge
dann auch als das gegenstdndlich handelnde Wesen, dessen histo-
risch empirischer Gestalt wir nach einigen hegelisch-junghegelia-
nisch-feuerbachschen Metamorphosen in den Philosophisch-dko-
nomischen Manuskripten von Marx wieder begegnen.

Feuerbachs materialistische Wendung

Alle neuere Anthropologie ldsst sich auf einen Ausgangspunkt zu-
riickverfolgen: auf die Philosophie Ludwig Feuerbachs. Seine Kritik

14 | Plessner wird das >das materiale Apriori< der Grenze nennen.

30

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

richtete sich gegen Hegels gewaltiges System, das die gesamte Kritische Exposition
Entwicklung der Welt mit allen ihren Inhalten - einschlieRlich der einer ontologisch
menschlichen Gesellschaft und natiirlich der in ihr lebenden und zu fundierenden
tatigen Individuen - als eine Selbstentfaltung und Selbstdarstel- Anthropologie
lung des absoluten Geistes begriff und so die Vielheit der Seienden
als die reale Erscheinung einer metaphysischen Einheit konstruie-
ren wollte. Die Totalitdt der Welt als einen bewegten Zusammen-
hang zu denken, setzt - so argumentierte Feuerbach gegen Hegel
- den denkenden Menschen voraus, und dieser ist und erfahrt sich
als ein leibliches, sinnliches, natiirliches Wesen, dem das Denken
als eines seiner Merkmale, als Eigenschaft oder Pradikat zukommt.
Indem Hegel das Denken unter Absehen von dieser seiner materiel-
len Basis zum Prinzip der Einheit der Welt machte, konnte er die
Welt nur noch als Geist fassen, ihr Pradikat also zum Subjekt erhe-
ben und das Subjekt, die materielle Basis, nur noch als Pradikat
betrachten; er musste dies, wenn er den notwendigen Zusammen-
hang aller Seienden aufweisen wollte, denn das Materielle ist ja
gerade die kontingente Vielheit, die in der Erfahrung nie auf einen
letzten Einheitsgrund reduziert werden kann und als die unendlich
iterierbare Reihe von Pradikaten zu dem sie setzenden, erkennen-
den, aussagenden Geist erscheint. Metaphysik ist dann nach Feu-
erbach nur noch das Korrelat eines Denkens, das selber nichts an-
deres als ein Bediirfnis des Menschen nach Sinn und Ordnung,
nach Orientierung als Uberlebensbedingung ausdriickt.’® Das Ge-
heimnis der Metaphysik, die die Welt als Einheit konstruiert, sei
die Theologie, die diese Einheit personal als Gott, die Vielheit in
der Einheit als die Gedanken Gottes vorstellt; das Geheimnis der
Theologie aber sei der Mensch, der in Gott nur sich selbst und sein
eigenes Denken in der Form eines Gegenstandes aulier sich setzt;
jede Philosophie miisse also auf den Menschen und sein natiirli-
ches Wesen zuriickgebracht werden.
Friedrich Engels hat in seiner Abhandlung Ludwig Feuerbach
und der Ausgang der klassischen deutschen Philosophie die Umkeh-
rung der klassischen Philosophie durch Feuerbach auf eine Formel
gebracht: »Die Natur existiert unabhdngig von aller Philosophie;
sie ist die Grundlage, auf der wir Menschen, selbst Naturprodukte,
erwachsen sind; auBer der Natur und den Menschen existiert
nichts und die héhern Wesen, die unsere religiose Phantasie er-
schuf, sind nur die phantastische Riickspiegelung unseres eigenen

15 | Feuerbach beriihrt sich hier mit Nietzsche und mit dem Pragmatis-
mus; und bei Gehlen flieRen diese beiden Einfliisse wiederum zusammen,
sodass es bei ihm auch wieder latente Verbindungen zu Feuerbach gibt.

31

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Wesens« (Engels 1962b: 271). Das heilRt: Von der Philosophie war
nur noch ihr ideologischer Schein iibrig geblieben. Was als ihre
Wahrheit behauptet worden war, erwies sich als die Fiktion einer
Idee, die die Natur nur als einen Schein an sich trug. Dagegen
blieb nun die Faktizitdt des Menschen als einziger wahrer Gegen-
stand der Philosophie erhalten; alle Bewusstseinsinhalte waren aus
ihr herzuleiten. Die Materialitdt der Welt schien in der Anthropolo-
gie wiedergewonnen als die Materialitdt der Menschheit des Men-
schen und seiner Erfahrungen. Wer die Anstrengung des Begriffs
nicht auf sich nehmen mochte (und mag), konnte (und kann) es
nun wiederum bei der sinnlichen Anschauung genug sein lassen.*®
Die Abdankung der Philosophie und die Verkiimmerung der Dialek-
tik, die sich in der anthropologischen Wende ebenso wie im Psy-
chologismus und Soziologismus ausdriickt, hat bei Feuerbach ihre
Wurzel.

Die Absage an den Hegelianismus — und das heiRt an objektive
Prinzipien einer Konstitution von Welt und Integration der Man-
nigfaltigkeit — hat ndmlich die fatale Folge einer Restitution des
subjektiven Idealismus, dessen einheitstiftendes Agens nun zwar
nicht mehr, wie bei Kant, ein transzendentales Bewusstsein ist,
wohl aber eben jener >faktische Mensch¢, der das blo noch als
ideologisch zu qualifizierende System der Wirklichkeit kraft seiner
sinnlichen Anschauung, seines Denkens, seiner Arbeit oder seiner
Interaktion hervorbringt. Welche Variante von Subjektivitdt ge-
wahlt wird, ist fiir die Grundstruktur dieser weltanschaulichen Ein-
stellung gleichgiiltig. Wo sich philosophische Anthropologie als
Grund- oder Konstitutionswissenschaft etabliert, verfdllt sie in die-
sen, im Materialismus Feuerbachs angelegten, idealistischen Sub-
jektivismus.

Subjektivitdt als Resultat eines Vermittlungsprozesses (und ge-
rade nicht als das unmittelbar Gegebene, die sFaktizitdt des Men-
schen<) entspringt gesellschaftlichen Konstitutionsbedingungen,
die nicht mehr im klassischen Bereich der Anthropologie, das
heiflt in einer durch biologische oder geistige Substanzialitdt be-
stimmten Menschennatur, gefunden werden kdnnen. In seiner Kri-
tik an Feuerbach hat Marx dessen Konzeption, Geschichte auf eine
gleichsam eidetische Verfassung des Menschen zu griinden, in die
Bewegung des Geschichtsprozesses selbst aufgeldst und so die An-
thropologie in die Politische Okonomie aufgehoben. Dort hat sie
jedoch ihren Gegenstandsbereich - die Subjektivitdt und Produkti-

16 | Alfred Schmidts Feuerbach-Adaptation (1973) ist ein guter Beleg da-
fiir aus unserer Zeit.

32

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

vitdt, die Reflexivitdt und Individualitdt — unerkannt konserviert, Kritische Exposition
sodass unerwartet in der (nach-marxschen) marxistischen Theorie einer ontologisch
selbst die anthropologische Frage unter dem Titel des humanen zu fundierenden
Sozialismus< wieder aufbrechen konnte (vgl. S. 11 in diesem Anthropologie
Band). Dies geschah nun allerdings ganz und gar unsystematisch,

ndmlich in einer historisch wie philologisch und philosophisch ver-

falschenden Umkehrung der marxschen Friihschriften zu einer

bloRen Anthropologie, wahrend es doch die Aufgabe ware, den in

der Kritik der politischen Okonomie eingeschlossenen anthropologi-

schen Gehalt, also die auf die Stufe der gesellschaftlichen Konsti-
tutionsbedingungen gehobene Wesensbestimmung der menschli-

chen Individualitdt aus eben der Durchdringung der Politischen

Okonomie selbst wiederzugewinnen (vgl. Riickriem et al. 1978).

Das heilt aber, dass die Anthropologie nicht neutral vor einer
Entscheidung iiber die Lesart der Mensch-Welt-Beziehung steht.
Vielmehr liegt in der Aufnahme des anthropologischen Ansatzes als
grundlegend fiir das Mensch-Welt-Verhdltnis bereits eine Festle-
gung hinsichtlich der Grundfrage der Philosophie nach dem Ver-
héaltnis von Sein und Denken, von Sein und Bewusstsein. Eine ma-
terialistische Philosophie kann diese die Grundfrage unterlaufende
Vorentscheidung nur vermeiden, wenn sie die Anthropologie der
ontologischen Systematik nachordnet und in ihr ein Derivat der
Theorie der materiellen Verhdltnisse sieht.

Am Anfang steht also die alte Frage nach dem Verhdltnis von
Sein und Denken. Dieses Verhdltnis ist zuerst in der griechischen
Philosophie gedacht worden, als Parmenides den Satz formulierte
»TO yaE adTO voelv 2otiv Te %ol elvar — dasselbige nimlich
sind Denken und Sein« (Parmenides, frg. B 3). Parmenides wies ge-
rade die Auffassung zuriick, es konne das Sein in der Subjektivitdt
des menschlichen (individuellen) Denkens, das fiir ihn nur ein
Meinen war, begriindet oder auch nur sangetroffen< werden. Viel-
mehr war fiir ihn das Denken, das den Gedanken >sein¢< und nichts
als dieses denkt, ein Denken sui generis. In ihm sollte jene Einheit,
Ganzheit und Kontinuitdt der Welt erscheinen, die in der Mannig-
faltigkeit der Einzelbeziehungen des Individuums zu den vielen
Seienden in dieser Welt zerstreut ist. Ist alle innerweltliche Bezie-
hung eine solche zu den Einzeldingen, die wir bei ihren Namen
nennen und die wir damit in ihrer Pluralitét fixieren und je einzeln
uns »gegeniiberstellen¢, so ist die Totalitdt von Welt, auRer der es
nichts geben kann, ganz und gar beziehungslos, es sei denn in der
Selbstbeziiglichkeit der reinen Identitat.

Nur von ihr her kann, wie Parmenides immer wieder fast be-
schworend betont, die Vielheit der Seienden iiberhaupt als seiend

33

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

gedacht werden. Nicht der Mensch, sondern das Sein der Welt steht
am Anfang aller méglichen Erfahrung und Tétigkeit. Die groRen
Systemphilosophien seit Parmenides — Platon und Aristoteles, Spi-
noza und Leibniz und Hegel — haben an dieser Konzeption festge-
halten, wenn sie dies auch nur um den Preis tun konnten, diese
Einheit des Anfangs idealistisch als Geist aufzufassen.

Dagegen wandte sich Feuerbachs emphatische Insistenz auf
der sinnlichen Einzelheit des Menschen, die nur im Akt gegensei-
tiger Zuneigung sich zum Gattungsleben zusammenschlieRen kon-
ne. Feuerbachs Protest gegen die rigide Logizitdt der Metaphysik,
aus dem seine Anthropologie entspringt, reproduziert allerdings
nur das Selbstbewusstsein des biirgerlichen Individuums. Das hat
Marx in der 9. Feuerbachthese geriigt: »Das Hochste, wozu der an-
schauende Materialismus kommt, d.h. der Materialismus, der die
Sinnlichkeit nicht als praktische Tdtigkeit begreift, ist die An-
schauung der einzelnen Individuen und der biirgerlichen Gesell-
schaft« (Marx 1958: 7). Diesen Standpunkt hat die Anthropologie
bis heute noch nicht verlassen.

Josef Konigs Riickkehr zur Ontologie

Der Rekurs auf die Ausgangsbedingungen der philosophischen An-
thropologie bei Feuerbach - auf den sich die neueren Anthropolo-
gen auch immer wieder ausdriicklich beziehen - hat einen seltsa-
men, indessen keineswegs zufidlligen Sachverhalt ans Licht ge-
bracht: Der Versuch, gegeniiber der strikten Idealitdt der metaphy-
sischen Systeme die Materialitdt der Welt dadurch wieder zu ge-
winnen, dass das Denken auf die >faktische Wirklichkeit< des Men-
schen, auf die condition humaine gegriindet wird, fiihrt entgegen
der deklarierten Absicht und sozusagen hinter dem Riicken der so
verfahrenden Philosophen zu einem neuen subjektiven Idealismus,
der seinen idealistischen Charakter nur dadurch notdiirftig ver-
birgt, dass er statt vom cogito oder vom Ich jetzt von der menschli-
chen Existenz, vom Dasein oder schlechthin vom Menschen
spricht. Die einzige Untersuchung aus dem hier angesprochenen
Umkreis der lebensphilosophischen und phdnomenologischen
Konstitutionstheorien, die das Urverhdltnis von Sein und Denken
mit unausgesprochener, aber deutlicher Erneuerung der parmeni-
deischen Frage nach dem Wesen der Selbigkeit von Sein und Den-
ken wieder zum Gegenstand gemacht hat — ndmlich Josef Konigs
ebenso fundamentales wie kaum rezipiertes Werk Sein und Denken
(1937) -, hat diese terminologische Camouflage in einer fast bei-

34

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ldufig erscheinenden, jedoch in der Tat zentralen Passage zerrissen Kritische Exposition
(vgl. Holz 1982; Schiirmann 1999). Ich rekonstruiere kurz seinen einer ontologisch
ebenso riicksichtslosen wie erhellenden Gedankengang, weil darin zu fundierenden
die Aporie der »anthropologischen Wende« zur Sprache kommt. Anthropologie
Wenn ich »seinc< denke, so denke ich nicht einfach an etwas,
das Dieses oder Jenes, beispielsweise ein Stiick Kuchen oder mein
Freund Karl, wére. Denn solche Etwas sind Seiende, an die wir hin-
sichtlich ihrer bestimmten Beschaffenheit denken, und der Gedan-
ke »dieses Stiick Kuchen« oder auch allgemein >Kuchenc ist ein Ge-
danke, dessen Gegenstand etwas ist, dessen Bedeutung in unserer
Sprache durch das Wort »Kuchen«< ausgedriickt wird. Wenn wir all-
gemein >Kuchenc denken, schlieft das nicht notwendig ein, dass
es jetzt Kuchen gibt, dass ihm ein Sein zukommt. Vielmehr gehort
es zu der Natur des Denkens, dass es Nicht-Seiendes vorstellen
kann - und Seiendes als dieses oder jenes wdre iiberhaupt nicht
vorstellbar, denkbar, aussagbar, wenn die Mdglichkeit nicht be-
stiinde, Nicht-Seiendes zu denken und so die Bestimmtheit eines
Seienden durch Negation dessen, was es nicht ist, auszumachen.
Jedes Etwas ist dadurch ausgezeichnet, dass ich es als etwas
denken kann, das ist. Kant verweist nachdriicklich darauf, dass der
Gedanke »>sein¢ jede unserer Vorstellungen miisse begleiten kon-
nen, dass es also notwendigerweise mdglich ist, jedem Bestimmten
den Index ssein< zukommen zu lassen (vgl. Kant 1787: 131f.). Die-
se notwendige Moglichkeit, in jedem Augenblick auch »>sein¢ den-
ken zu konnen, erlaubt es, unter Absehen von dem Bestimmten
eben auch nur »sein< und nichts als dies zu denken. Tun wird dies
aber — und wir tun es sicher nie in der »natiirlichen¢, sondern nur
in reflektierter Einstellung -, so geraten wir auf oder vielleicht
besser in einen verwirrenden Sachverhalt: Wir denken namlich ei-
nen Gedanken, der keinen Gegenstand hat - denn der Gegenstand
eines Gedankens ist ja, wie wir gesehen haben, gerade ein be-
stimmtes Etwas, von dem man aulRerdem auch noch ssein< denken
kann. Wohl aber darf man sagen, dass in dem Gedanken »>sein< das
Sein enthalten ist; denn denke ich rein und ohne Beimischung
»seing, so ist dies der Gedanke selbst, und er ist nichts anderes als
eben dies, »sein< zu denken. Sein und Denken sind im »sein«-
Denken dasselbe und zum mindesten fiir diesen einen Fall des
Denkens gilt die parmenideische Gleichung im formallogischen
Sinn. Nun aber ist es offenbar das Sein selbst, das in diesem Ge-
danken »sein¢ erscheint, und der Gedanke ist nichts anderes als,
metaphorisch gesprochen, der >Ort des Auftretens< oder genauer
der Modus des Erscheinens von Sein. Konig wehrt die anthropo-
morphe Vorstellung ab, als sei das Sein das Denkende, »dal} also

35

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

das Sein sich selbst denke, Gedanke seiner selbst sei« (Konig 1937:
90). Vielmehr offenbare sich das Sein in der Unausweichlichkeit
des Gedankens »sein¢, und es ist, indem es sich auf diese Weise
gibt. Es gibt sich, besagt aber zweifellos, dass es ist, bevor sich das
Denken, notabene das menschliche Denken, darauf richtet. Wenn
nun aber, wie zuvor gezeigt, es definitiv ist fiir jedes Gedachte,
dass ihm der Index oder der Gedanke >sein< notwendigerweise bei-
gefiigt werden kann, so gilt die von Konig gezogene Schlussfolge-
rung: »Dal} es diesen Gedanken[-des-Seins] gibt, ist die Mdglich-
keit davon, daf® wir denken« (ebd.).

Was hat das nun alles mit philosophischer Anthropologie zu
tun? Haben wir uns nicht zu weit weg von ihr auf das urspriingli-
che Feld der Ontologie begeben? Um dies zu beantworten, folgen
wir Konig noch einen weiteren Gedankenschritt. Das Sein ist an je-
dem bestimmten Seienden oder Etwas, aber es ist auch wesentlich
auller ihm, vor ihm, denn es kann unabhdngig vom Etwas gedacht
werden. Was es ist, wird nur in der Sichselbstgleichheit des Wortes
»sein¢ gefasst, dieses Wort ist gleichsam sein Name. Was mit einem
Namen benannt wird, ist ein Gegenstand und kann als ein solcher
vorgestellt werden. Dass wir den Gedanken >sein¢< auf einen Inhalt
beziehen, der mit dem Namen »>Sein¢< ausgedriickt wird, lduft auf
die Moglichkeit hinaus, »sein«< so aufzufassen, als sei es ein Gegen-
stand; das zeigt sich darin, dass wir auch substantivisch von »Sein¢
sprechen und damit den bestimmten Artikel verbinden: das Sein.
Diese Zweideutigkeit, dass »sein¢ als Inhalt des Gedankens »sein¢
und Gegenstand des Denkens-an-das-Sein zu erscheinen vermag,
hat Konig thematisiert: »Das Sein ist also erstens eben das Sein
und nichts als es selbst. Es ist nichts als es selbst, dhnlich wie Karl
- mein Freund - nur eben Karl ist. Es hat den Aspekt eines der Zahl
nach Einen. Das Sein ist von daher wie ein Eigenname. Und in der
Tat: wir konnen es mit diesem Namen gleichsam rufen und beru-
fen. Dies ist im Blick, wenn wir sagen, es sei ein Gegenstand und
ein Gegenstand. Das Sein ist zweitens jedoch wesentlich enthalten
in dem Gedanken >Seing; es ist also in einer eigenartigen und noch
problematischen Weise Inhalt dieses Gedankens. Drittens endlich
ist es wesentlich beides ineins« (ebd.: 92).

Die hier ins Licht geriickte Zweideutigkeit hat zweifellos etwas
damit zu tun, dass der Mensch als ein in dieser Welt Existierendes
sich alles andere ebenfalls in dieser Welt Existierende oder Mdgli-
che nur als ihm selbst entgegengesetzt, eben als das Andere oder
durch Negation (als Nicht-Ich) von ihm unterschieden Gesetzte
vorstellen kann. Die Spaltung in Subjekt und Objekt macht die
>Lage des Menschen< aus — weil er nicht Gott oder das Ganze ist.

36

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Daraus entspringt das uneigentliche Verstdndnis von >sein¢, so als Kritische Exposition
ware es ein Seiendes, das mit dem Namen >Sein< bezeichnet werden einer ontologisch
konnte." Dieses uneigentliche Verstindnis von s>sein¢ ist eine zu fundierenden
notwendige Mdglichkeit des Denkens, gegen die ein eigentliches Anthropologie
Verstdndnis von »sein¢ als Inhalt des Gedankens »sein< immer erst
in einer Anstrengung und besonderen Wendung des Denkens, das
wir dann spekulativ nennen, gewonnen wird.
Die anthropologische Sicht, die in der condition humaine, in
der Subjekt-Objekt-Differenz anhebt, verstellt sich dagegen den
Blick auf das spekulative Verhdltnis von Sein und Denken, das von
Konig dahin formuliert wird, dass »Sein-Denken nur als durch das
Sein erwirktes Denken Denken ist« (ebd.: 11). Also: »Es ist definitiv
fiir das Sein-Denken, daR, was es denkt, seine Ursache ist« (ebd.).
Konig fahrt dann fort: »Da jedoch nun die Lage — wir kénnen sa-
gen: unsere faktische menschliche Lage — die ist, daR das Sein-
Denken gleichsam den Zweig des Sein-Denkens hervorgetrieben
hat, [...] ist das Sein-Denken der Mdglichkeit nach nicht mehr [...]
der einzig mégliche Zugang zum Sein-Denken; und es ist von daher
moglich, Sein zu denken, ohne dalR dieses unser Denken ein Sein-
Denken wdre« (ebd.: 113). Daraus ergibt sich die subjektiv-idea-
listische Konsequenz, dass das Sein ein Gegenstand des menschli-
chen Denkens ist, dessen Bestimmung als transzendentale von
eben diesem Denken vorgegeben wird. Und wenn dies schon fiir
das Sein selbst gelten soll, dann unausweichlich erst recht fiir alles
Seiende. Hier haben wir jene scheinbar beildufige Passage, von der
ich sagte, dass sie die terminologische Camouflage zerreiflt, mit
der die Anthropologie ihren subjektiv-idealistischen Charakter
verdeckt.

Setzung, Selbstsetzung und das Ganze

Damit kommen wir unversehens zu Fichte zuriick, der eben diesen
Vorgang unter der Kategorie des Setzens gefasst hat. Fichte hat die
cartesische Wende ernst genommen und radikalisiert — und in die-
ser Radikalisierung zugleich die Mdglichkeit einer realistischen
Deutung des Idealismus erdffnet. Indem das Ich das Nicht-Ich
setzt und sich selbst gegen das Nicht-Ich setzt — denn jede Set-

17 | Dann miisste es allerdings daneben auch das Nichts geben konnen;
die Unmaglichkeit, das Nichts zu denken, weil es ja immer als etwas gedacht
werden miisste, macht auf die Uneigentlichkeit eines solchen nominalen
Seinsbegriffs aufmerksam.

37

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

zung ist nicht nur Setzung des Gesetzten, sondern auch des Set-
zenden - wird die Unterscheidung von Subjekt und Objekt als Re-
flexionsverhdltnis erkannt (vgl. Hegel 1970: Bd. 8-10). Der
Mensch ist weder der Grund des Seienden, noch seiner selbst, noch
sind die anderen Seienden der Grund des Menschen, sondern
Mensch und Seiende sind Momente eines Ganzen, das ist'®, und
an dem das Sein des Ganzen sich im Verhdltnis der Momente zu-
einander zeigt. Der Mensch aber — im Unterschied zu allen Seien-
den, denen kein Selbstbewusstsein zukommt - benennt dieses
Verhiltnis und macht es damit fiir sich gegenstandlich.®

Mit der kategorialen Handlung des >Setzens« ist das transzen-
dentale Verhdltnis von Mensch und Welt gesetzt. Die iterative For-
mulierung >Setzen des Setzens¢ zielt auf einen Ursprung in der
Selbstbeziiglichkeit; dies ist dieselbe Struktur, wie sie in der s>Re-
flexion der Reflexion¢ vorliegt oder wie Emil Lask (1923) sie im
Terminus >kategoriale Form« zu fassen versuchte. Die Welt ist >ge-
setzt¢, indem ich mich selbst als begrenzt, das heilRt beschrankt
durch anderes >setze< — eine dialektische Grundfigur des Denkens,
die schon im platonischen Parmenides ausgedacht wurde (vgl. Lieb-
rucks 1949). Und alles andere, das innerhalb dieser, meiner Gren-
zen Ich nicht bin — wohl aber als von mir ausgeschlossen denke —,
ist die Welt.

Mit dem >materialen Aprioric der Grenze, ein »>diesseits< und ein
jenseits< der Grenze Liegendes zu setzen, ist der Unterschied von
Teil und Ganzem gegeben. Ich >diesseits< der Grenze und alles an-
dere sjenseits< der Grenze sind zusammen das Ganze, von dem ich
selbst ein Teil bin und als dessen Teil ich mich »setze<. Noch einmal
darf an Fichte erinnert werden: »So wie dem Ich ein Nicht-Ich ent-
gegengesetzt wird, wird demnach das Ich, dem entgegengesetzt
wird, und das Nicht-Ich, das entgegengesetzt wird, theilbar ge-

18 | Deshalb ist sein-Denken notwendig und auch méglich. Diese Umkeh-
rung des Fundierungsverhaltnisses der Modalitdten benutzt Lensink (1994:
180ff.), um das metaphysische Fragen zu erhellen; sie steht in Relation zu
der Leibniz-Frage »Warum ist iberhaupt etwas und nicht vielmehr nichts?«.
Wenn Denken etwas-Denken ist (und was sollte es sonst sein?), so ist es
auch notwendig, dass es sein denkt. Wenn ein Ganzes ist, innerhalb dessen
der denkende Mensch als ein Moment ist und sich zu Anderem verhalt, dann
ist es auch notwendig maglich, dass er sein denken kann und muss; denn
dann ist es ganz und gar unméglich, nichts zu denken.

19 | Das ist in der Tat seine >Sonderstellungs, die kein dominium terrae,
wohl aber die cognitio essentiarum, die Erkenntnis der Wesenheiten, ein-
schlie3t.

38

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

setzt« (Fichte 1845a: 109). Die humanwissenschaftliche Anthropo- Kritische Exposition
logie hat die Gebietsstruktur dieses Teils, der ich bin, und also die einer ontologisch
Gattungseigenschaften aller Menschen gemdR dem »Begriff von zu fundierenden
denkenden Wesen meines Gleichen« (Fichte 1845b: 186) zu unter- Anthropologie
suchen; eine philosophische Anthropologie dagegen hat es mit der
Frage zu tun, wie der Teil sich als Teil konstituiert.
Konig hat in seiner Aufhellung der Grundziige spekulativer
Philosophie Nachdruck darauf gelegt, dass das Denken des Ganzen
nicht davon entbinde, »erst das Einzelne denken zu miissen« (Ko-
nig 1926: 46). Der Ubergang vom Einzelnen zum Ganzen werde
im »Erfassen eines Teils als Teil« vollzogen — also nicht in seinem
So-sein, sondern in seinem Beschranktsein. »Das Ganze ist das
Grenzenlose, Unendliche, das niemals anschaulich vor uns liegt«
(ebd.: 80). Anschaulich ist immer nur ein endlicher Ausschnitt aus
dem Unendlichen, also ein Begrenztes. Die Grenze des Begrenzten
enthdlt dann die notwendige Mdglichkeit, {iber sie hinauszugehen
(als Potenzialitdt und als Tendenz); sie tragt an sich selbst zu-
gleich die Indices »dieseits< wie auch »jenseits<. Das heilt aber, sie
scheidet nicht nur das Eingegrenzte von anderen, sondern sie ist
auch der Ort ihres Zusammengehens und damit des mdglichen
Ubergangs vom Einen ins Andere. Sie ist kein Drittes neben Dies-
seits und Jenseits, sondern die kategoriale Form, die Dieses und
Jenes als Dieses und Jenes konstituiert. »Wohl tritt die Grenze un-
ter Umstdnden als prdgnante Gestalt hervor, aber sie 1dRt sich
nicht dem ihr Begrenzten oder dem, woran sie als Grenze stofit,
gegeniiber als Eigenes fassen. Fiir die bloRe Anschauung mag es
scheinbar gelingen, wie man beispielsweise die Konturen durch
einfache Linien zeichnerisch wiedergeben kann. Aber der Linie
entspricht keine eigene Entitdt. Sie hdlt, was seinem Wesen nach
pures Ubergehen vom Dingkdrper zu dem ihn umgebenden Medium
ist, sinnlich nur durch die Heraushebung des begrenzten Raumge-
bietes aus der Umgebung fest« (IV/151). Und was Plessner hier
vom sinnlich gegebenen Korper im Raume sagt, gilt in strenger Me-
taphorik (vgl. Holz 1955, 1990b, 2002; Zimmer 2003a)? auch von
der Bestimmung des Begriffs, der de-finitio.
Dieses Wesen der Grenze, nicht ein Seiendes zwischen A und B,
sondern das reine Zwischen-Sein im Kontinuum AB zu sein, bringt
es mit sich, dass die Setzung von Grenzen »die gegenseitige unend-
liche Beziiglichkeit und Korrelativitit der Teile« (Konig 1926: 80)

20 | Wir unterscheiden zwischen >notwendigen< Metaphern, ohne die eine
Sache iiberhaupt nicht gesagt werden kann, und >kontingentens, die nur als
rhetorischer o. poetischer Schmuck zur begrifflichen Fassung hinzukommen.

39

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

innerhalb des grenzenlosen Kontinuums, das das Ganze ist, konsti-
tuiert. Jeder Teil wird so zum Trdger des Prozesses, der das Ganze
ausmacht. Ein Korper ist, wenn »ihn seine Grenzen nicht nur ein-
schlieRen, sondern ebensosehr dem Medium gegeniiber aufschlie-
Ren (mit ihm in Verbindung setzen), iiber ihm hinaus. [...] Besteht
das Wesen der Grenze aber im Unterschied zur Begrenzung darin,
mehr als die bloRe Gewihrleistung des Ubergehens zu sein, nim-
lich dieses UTbergehen selbst, so muR ein Ding, welchem Reich des
Seins es auch zuzurechnen sei, wenn es die Grenze selbst hat, die-
ses Ubergehen selbst haben« (IV/182). Plessner hat daraus die
Konsequenz gezogen, dass eine apriorische Typologie des Grenz-
Wesens die kategoriale Formation einer Spezifikation der Natur
nach unterschiedlichen Seinsmodi liefere.

Das ist ein allgemeines, ontologisches, Naturphilosophie be-
griindendes Prinzip. Es ist aber, wie leicht einzusehen ist, auch das
Prinzip der philosophischen Anthropologie. Denn kein Teil erfasst
sich als Teil, es sei denn, er konnte sich selbst und sein Verhilt-
nis zum Ganzen vor sich stellen, also von sich und seiner Situiert-
heit Abstand nehmen. Diese Reflexion geschieht im Denken und ist
die Bedingung der Mdglichkeit, dass das denkende Wesen sich als
frei setzt. Sich als begrenzt setzend, setzt das Ich sich selbst und
sein Verhiltnis zum Ganzen.?! Der Teil »steht dann anscheinend
gleichberechtigt dem Ganzen gegeniiber. Aber auch er enthiillt
seinen Ursprung in der Einheit von Ganzen und Teilen und kann ihr
deshalb nicht entfliehen. Selbstdndig ist daher weder das Ganze
noch der Inbegriff der Teile, sondern die Einheit ihres Ursprungs«
(Konig 1926: 83).

Der Anschein von Selbststandigkeit des Teils — des Teils zumal,
der ich selbst bin und der mithin sich selbst setzt — bedingt die
transzendentalphilosophische Wende. Als sich selbst und sein Ver-
hdltnis zu anderen - zu allen anderen, zur Welt setzend, ist das
Ich konstitutiv, und die Welt bildet sich im Prozess der Konstruk-
tion durch das transzendentale Subjekt. Die Anthropologie hitte
dann aufzuzeigen, wie aus dem transzendentalen Akt der Setzung
(des Nicht-Ich durch das Ich, oder noch praziser: der Grenze zwi-
schen Ich und Nicht-Ich) die spezifischen Leistungen des empiri-
schen (natiirlich-gesellschaftlichen) Menschen als Konstitution
von Welt zu begreifen sind. Die materialistische Variante ware,
»Grenze¢ nicht als gesetzt im Akt des cogito zu griinden, sondern
sie als unhintergehbare Formbestimmtheit des materiellen Seien-

21 | Hier wird nun ganz deutlich, warum Fichtes Denkschritte unerldsslich
fiir die Exposition unseres Problems sind.

40

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den anzunehmen; allerdings wdre die Geltung einer solchen An- Kritische Exposition
nahme logisch doch wieder nur im Riickgang auf das cogito zu ver- einer ontologisch
ankern, wenn man sie nicht irrationalistisch-dezisionistisch aus zu fundierenden
dem Willen entspringen lassen mdchte. Die philosophische Anthro- Anthropologie
pologie scheint also auf die Option fiir den Idealismus festgelegt.

Der transzendentale Schein der Subjektprioritat

Es fragt sich also, ob die konstitutive Prioritdt des Subjekts als ein
>transzendentaler Schein¢ (vgl. Holz 1990d) wenn auch vielleicht
notwendig auftretend, dargetan und so der philosophischen An-
thropologie ein realistischer Sinn wiedergegeben werden kann,
den sie im Verfahren ihrer Begriindung verloren hatte. Zweifellos
gibt es erkenntnistheoretisch unausraumbare Griinde, die Selbst-
gewissheit des Subjekts und seiner kategorialen Leistungen der
Objektkonstitution vorzuordnen. Das So-sein des Anderen, welches
das Ich sich entgegensetzt, wird durch diesen Akt der Setzung be-
stimmt. Die endliche Prddikatenmenge, die dem bestimmten Objekt
beigelegt werden kann, ist Ergebnis eines konstitutiven konstruk-
tiven Zugriffs auf das unbestimmt grenzenlose Jenseits des sich
selbst innerhalb der Grenze haltenden Subjekts. Auch wenn dieses
Jenseits als eine Fiille von An-sich-Seienden vorausgesetzt wird -
der jeweils gesetzte bestimmte Gegenstand ist in seiner Gegen-
standlichkeit ein Konstrukt der Aktivitdt des Subjekts. Und das gilt
auch dann, wenn das »Setzen« nicht als eine Handlung des cogito,
sondern als »gegenstandliche Tatigkeit< im Sinne materieller Bear-
beitung oder physischen Verzehrs eines anderen an sich Seienden
aufgefasst wird. Das Konzept der materiell gegenstdandlichen Tétig-
keit?? enthilt zwar den Schliissel zur Auflésung des transzenden-
talen Scheins, aber nicht unmittelbar und nicht ohne spekulative
Vermittlungsschritte (vgl. Holz 1980, 1991).

Die allgemeine formalontologische Grundlage einer solchen
Vermittlungsstruktur liegt in der Verfassung jedes Teils, siiber ihm
hinaus< zu sein und also aktiv ins Andere hineinzuwirken. Vom
sich setzenden Begrenzten aus gesehen ist dieses Ubergehen in
ein Anderes sein Werden; es wird dabei nicht ein ganz Anderes,
Neues, sondern verdndert sich auf der Grundlage dessen, was es

22 | Vgl. Holz (1983: 127ff.), wo das Konzept der >gegenstdndlichen Ta-
tigkeit< aus den Gkonomisch-philosophischen Manuskripten von Marx (1968:
465ff.) zu einer Ontologie ausgearbeitet wird. Siehe auch schon ebd.:
S. 42ff.

41

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

ist, indem es sich >fortbestimmt<. Die >Fortbestimmung des Be-
griffs< ist bei Hegel die Weise der Selbstbewegung des Begriffs. In
der prinzipiell unendlichen Pradizierbarkeit (Bedeutungserweite-
rung oder besser: -anreicherung) eines Begriffskerns ist diese Be-
wegung in der logischen Sphdre wesensmaRig angelegt. Plessner
hat dieses Bewegungsprinzip, dem kategorial das aristotelisch-
leibnizsche Schema von Méglichkeit und Wirklichkeit als Realitdts-
grade (vgl. Holz 1990c) zugrunde liegt, auf das Naturseiende an-
gewandt (womit er die Perspektive der aristotelischen Physik ein-
holte): »Insofern es iibergeht, verldt natiirlich das Ding seine Be-
grenzung. Setzt es gegen dieses (wesensnotwendige) Verlassen
seines Bereichs nicht in irgendeinem Sinne ein Beharren, so zer-
lauft es und fallt der Vernichtung anheim. [...] Zum Sinn der Gren-
ze gehort auRer dem Moment des Ubergehens das Moment des
Stehens. [...] Grenze ist stehendes Ubergehen, das Weiter als Halt,
das Halt als Weiter. Infolgedessen ist das »Produkt< aus beiden
Momenten nicht das einfache, grenzauflésende Werden, welches
das Jetzt nur als Limes enthdlt, sondern Werden eines Beharrens,
Beharren eines Werdens: die >Momente« des Stehens und Uberge-
hens vereinigen sich. [...] Das Werden bestimmt sich als das Wer-
den eines Etwas (eines Beharrenden) in dem Modus, daR das Be-
harren das Werden >trdgt¢, oder das Beharren bestimmt sich als das
Etwas eines Werdens, wobei das Werden das Beharren tragt. Jede
Bestimmungsform ist ein Moment dessen, was ProzefS heiRt. Im
ProzeR geht 1. ein Beharren in Werden iiber, etwas wird, ohne an
diesem Werden sich aufzulsen und sein Sein ganz an dieses Wer-
den zu verlieren, und in gleichem Sinne fiihrt 2. das Werden zu ei-
nem Beharren, wird etwas, ohne an diesem Etwas sich zu hemmen
und sein Wesen an seinem Gegenteil einzubiiRen« (IV/189).

Diese Prozessualitdt des einen Teils entspricht nun aber der
Prozessualitdt jedes anderen Teils, weswegen — wie schon gesagt
wurde und nun weiter ausgefiihrt werden kann - »es die gegensei-
tige unendliche Beziiglichkeit und Korrelativitit der Teile ist, deren
Aufweisung ihre Interpretation als Teile, als komplexe Gegenstdand-
lichkeiten von grenzenlosem Ganzen und begrenzender Bestim-
mung, als Identitdten von Allgemeinheit und Besonderheit, recht-
fertigt. An ihr muR daher sozusagen ein Reflex des grenzenlosen
Ganzen [...] objektiv erfasshar werden« (Kénig 1926: 80). Ontolo-
gisch geht es um den Primat der Wechselwirkung, der die Konstitu-
tion von Welt verbiirgt (vgl. Holz 1987a). Welt ist gegeben als ein
universales Wechselwirkungssystem, in dem jedes sich fortbe-
stimmt, indem es die im Ubergehen sich verindernde Relation zu
allen anderen als Wirkung des allseitigen Prozesses in sich real

42

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ausdriickt; dies ergibt eine universelle-multiple Reflexionsstruktur Kritische Exposition
(vgl. Holz 1983: 17ff.).% einer ontologisch
Soweit, in Andeutung, das ontologische Fundament, auf dem zu fundierenden
eine philosophische Anthropologie aufruht. Ein universelles Refle- Anthropologie
xionssystem besitzt prinzipiell die Fahigkeit zur Reflexion der Re-
flexion (vgl. Holz 1983: 40ff.). Man kann sich das leicht an einem
Schema klarmachen: A reflektiert B, C, D; B reflektiert A, C, D; C
reflektiert A, B, D; D reflektiert A, B, C. B, C und D reflektieren also
jedes auf seine Weise (in einem anderen Kontext) A. Wenn A aber
B, C, D reflektiert, so reflektiert es die Reflexion von A in B, C, D
mit. Das Denken ist nun derjenige Seinsmodus, in dem diese Refle-
xion der Reflexion nicht nur stattfindet, sondern als solche aufge-
fasst wird. Weil das Denken in diesem Akt der Reflexion der Refle-
xion sich auf sich selbst richtet, scheint die erste, einfache setzen-
de Reflexion, in welcher sich das Ich des »ich denke< durch Unter-
scheidung von anderen bestimmt oder setzt, als produktiver und
nicht als reflexiver Akt, der das Seiende in seiner mannigfachen
Bestimmtheit schon voraussetzen wiirde. Und da die Gewissheit
des cogito einzig in ihm selbst liegen kann, entspringt hier unaus-
weichlich der transzendentale Schein.
Nun kann aber die Evidenz des »ich denke« (= sum cogitans)
zwar nicht mehr begriindet, wohl aber fundiert werden. Jenes Ich,
das im »ich denkec erscheint, ist doch selbst schon ein Allgemei-
nes, das die jeweiligen Momenterfahrungen meiner selbst in der
Serie von impressions, von >Daten¢, in die ich mein Ich-Bewusst-
sein auflésen kann, in einem ihnen gemeinschaftlichen Gehalt zu-
sammenfasst. Die Identitdt des beharrenden Ich bedeutet ein ers-
tes, grundlegendes, unterstes Allgemeines, ohne das es kein Den-
ken gdbe. Die Bewusstseinsmomente, die das Material fiir das
Selbstbewusstsein des Ich, also fiir die Evidenz des »ich denke< ab-
geben, entspringen aber in dem sinnlich-materiellen Auftreffen des
natiirlichen (biologischen) Wesens Mensch auf die ihm entgegen-
stehende dulere Welt. Die leiblich-materielle Gegenstandsbezie-
hung ist die Voraussetzung, dass das Ich sich den anderen Seien-
den entgegensetzt, das heiRt sich selbst setzt. Erst dieser Akt der
Unterscheidung, der die Einheit einer natiirlichen, ganzheitlichen
Relation in ihre Glieder zerlegt (dtatpeoig), macht das »ich denke«
zu einer selbststandigen Entitdt und ldsst damit die Frage nach der
Gewissheit der Entsprechung von Denken und Sein aufkommen.
Die urspriingliche, leiblich-materielle Gegenstandsbeziehung

23 | Die leibnizsche Monadenlehre ist ein Modell dieser Welt konstituie-
renden universellen Reflexivitdt der Seienden (vgl. Holz 1987hb, 1992).

43

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

ist bei solchen Lebewesen, die in bewegter Zuwendung zur Umwelt
und nicht in zustdndlichem Aufnehmen ihre Reproduktion betrei-
ben, gegenstindliche Tétigkeit. In ihr vollzieht sich der Ubergang
von der Momenterfahrung des »Dieses-da¢ (hic) zu der Allgemein-
heit des »so beschaffenen Dieses< (talis) oder >Dieses als Dieses<
(vgl. Konig 1978: 149, 154). Hier entsteht neben dem Reich der
Seienden und ihrer Realbeziehungen (der >Welt<) das zweite Reich
der Allgemeingegenstdndlichkeiten, Begriffe, Worter und ihrer lo-
gischen Beziehungen - und zwar ist dieses zweite Reich der einzi-
ge Inhalt des »ich denkes, ein Inhalt, der ungeachtet seiner relati-
ven Selbststdndigkeit nur einen Sinn hat, wenn er als Reprdsen-
tanz, als Ausdruck oder Spiegelbild des Realseienden gedeutet
wird. Eine philosophische Anthropologie hat dann ihren Gegen-
stand bestimmt und begriffen, wenn sie den Menschen, ausgehend
von seiner transzendentalen Subjektivitdit und deren Verkehrung
wieder umwendend, als das Spiegel-Wesen begreift?®, das aus der
Vereinzelung des praktischen Dieses in der gegenstdndlichen T&-
tigkeit zum Bild oder Modell des Ganzen der Welt in der Bewegung
des Begriffs iibergreift. Die Ausarbeitung der Merkmale gegenstand-
licher Tatigkeit und ihres Aufgehobenseins in der zweckgerichte-
ten, planvollen Arbeit entwirft dann das Feld der humanen Exis-
tenz, in dem alle spezifischen Leistungen des Menschen sich ent-
falten und das sich mit dieser Entfaltung stindig erweitert. Hier
erst entspringt aus der philosophischen Anthropologie die Anthropo-
logie als Grundlagentheorie der Humanwissenschaften.

Wird dagegen die Anthropologie, die von der faktischen Lage
des Menschen ausgeht, zur philosophischen Grundwissenschaft er-
hoben, so reproduziert sie die subjektivistische Verkehrung, deren
Aufhebung gerade die Aufgabe der Reflexion der Reflexion ist, also
der spekulativen Methode der Dialektik, die Engels als den durch
die hegelsche Philosophie gewonnenen neuen Inhalt gegen die
bloRe Form des idealistischen Systemkonstrukts retten wollte (vgl.
Holz 1997b: 328ff.), weswegen er Feuerbachs Wendung zum
scheinbaren Materialismus der Anthropologie fiir eine Sackgasse
hielt: »Der Mensch, der urspriinglich aus der Natur entsprang, war
auch nur ein reines Naturwesen, kein Mensch. Der Mensch ist ein
Produkt des Menschen, der Kultur, der Geschichte« [Feuerbach] -
selbst dieser Ausspruch bleibt bei ihm durchaus unfruchtbar. [...]
Aber der Schritt, den Feuerbach nicht tat, mulite dennoch getan
werden; der Kultus des abstrakten Menschen, der den Kern der

24 | Die Rede vom Spiegel ist eine exakte Metapher; siehe Holz 1961,
1990b,d, 2003a.

44

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Feuerbachschen neuen Religion bildete, muRte ersetzt werden Kritische Exposition
durch die Wissenschaft von den wirklichen Menschen und ihrer ge- einer ontologisch
schichtlichen Entwicklung« (Engels 1962: 287, 290). Hegels objek- zu fundierenden
tiver Idealismus hatte wenigstens die Welt der Geschichte als einen Anthropologie
Prozess dargestellt, der zwar vermittelt durch das Handeln der
Menschen geschieht, aber auf der Grundlage der Seinsbestimmun-
gen, die er nur als Geist darstellen konnte. Nun kam es darauf an,
die geistige Totalitdt als das Denken der materiellen Welt, der Ge-
schichte der Natur und der daraus hervorgegangenen menschli-
chen Gattung aufzufassen, die dem Denken vorausliegt und sich in
ihm spiegelt.

So hat eine Widerspiegelungstheorie, die nicht zu eng bloR als
Erkenntnistheorie, sondern als dialektisch-materialistische Ant-
wort auf die Grundfrage nach der Identitdt von Sein und Denken
im Selbstunterschied entwickelt wird, ihren formellen Grund in
dem spekulativen Begriff des Sein-Denkens als des Denkens, in
dem das Sein als seine Ursache und sein Erwirkendes enthalten ist.
Hier wird dann der Mensch im Zusammenhang einer Dialektik der
Natur gesehen, die den Aufstieg vom anorganischen Stoff zu den
hochsten Differenzierungen des Geistigen als materiellen Prozess
iiber die >Stufen des Organischen« (wie es bei Plessner heiRt) dar-
zustellen vermag. In diesem Zusammenhang hat eine, ihrer Wurzel
in der Biologie nicht untreu werdende Anthropologie, die sich
nicht als anthropozentrische Weltanschauungslehre, sondern als
Teildisziplin einer Dialektik der Natur versteht, ihren guten Sinn.
Helmuth Plessners Forschungen und sein Systemansatz stehen da-
fiir reprdsentativ — weshalb wir ihn eingangs von der hier vorgetra-
genen Kritik ausgenommen haben. Es ist indessen das Elend der
Anthropologie, dass sie — seit Scheler und bis hin zu ihren jiings-
ten Vertretern - ihre Grenzen zu iiberschreiten und sich die Funk-
tion einer Grundlagendisziplin anzumafRen pflegte. Der dunkle
Schatten Heideggers fdllt iiber diese Stromung, der sich selber
wohl immer gegen anthropologische Deutungen seiner Existenzial-
ontologie verwahrte, ihr aber doch mit seiner Verankerung der
Seinswahrheit im Dasein - also in der faktischen Wirklichkeit des
Menschen — die subjektivistische Wendung gab. Materialistisch wie
spekulativ kann die Anthropologie nie zur Grundlagen- oder auch
nur Zentraldisziplin der Philosophie werden. Der Verzicht auf die
Dialektik der Natur oder zum Mindesten auf eine dialektische all-
gemeine Ontologie fiihrt in die Bodenlosigkeit des Nihilismus, den
Nietzsche als die Konsequenz der neuzeitlichen Denkens, das heif3t
der Philosophie des biirgerlichen Zeitalters seit Descartes, beschwo-
ren hat (vgl. Holz 1976: 99ff.).

45

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 181



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUF DEM WEG ZUR PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE
Die Anfdnge anthropologischer Fragestellungen

Die philosophische Anthropologie als die Lehre vom Wesen des
Menschen ist so alt wie die Philosophie selbst. Denn natiirlich hat
es die Philosophie immer auch mit dem Menschen als ihrem frag-
wiirdigen Gegenstand zu tun - sei es in der erkenntnistheoreti-
schen Skepsis gegeniiber dem leichtglaubigen und hiufigen Tdu-
schungen unterliegenden »Meinen der Menschen« (ddyau Poo-
t®v), dem Parmenides »der wohlgerundeten Wahrheit unerschiit-
terliches Herz« (&An@eing ednvnhéoc dToeutc 1ToQ) entgegen-
setzt (Parmenides 28 B 1, 29f.); sei es in der Reflexion auf den
Sinn eines gliicklichen Menschenlebens (vgl. Aristoteles 197 a
34ff.); sei es in der Frage nach der Selbsterkenntnis dem »erkenne
dich selbst« (yv®dOL oeovtov), das iiber dem Apollo-Tempel zu
Delphi stand und dem Chilon, einem der sieben Weisen, zugeschrie-
ben wurde (vgl. Snell 1948), worauf sich wohl noch Heraklit be-
zog, wenn er sagte: »Ich habe mir selbst nachgeforscht« (¢d1Cno
aunv éuemutov — Heraklit B 101). Heraklit war es auch, der den
Schein einer transzendenten Schicksalsgewalt aufzulosen unter-
nahm und das Schicksal der Menschen in ihnen selbst begriindet
fand: »Seine Haltung ist des Menschen Damon« (§0og dvOowm®
daipwv - Heraklit B 119); und die richtige Haltung ldsst eben die
Euddmonie, das Gliick oder die gelungene Lebensfithrung, entste-
hen. Ein gerader Weg fiihrt von diesem Heraklit-Wort zur Nikoma-
chischen Ethik des Aristoteles.

So friih beginnen also die Denkeinsétze, die auch in unserem
Jahrhundert noch anthropologisches Fragen bestimmen: So fingt
Hans Lipps (1941) sein Buch iiber Die menschliche Natur mit einer
Untersuchung der »Haltung des Menschen« an und endet bei
»MaR« und sEchtheit<. Herman Nohl (1947) schreibt eine »Men-
schenkunde« unter dem Titel Charakter und Schicksal. Hans Pichler

47

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

(1947) fiigt die Triade Persénlichkeit, Gliick, Schicksal zusammen.
Und nach einer Phase mehr naturwissenschaftlicher oder soziolo-
gisch-ethnologischer Eingrenzung des Menschseins von seinen
Rdndern her scheint im Zeichen eines sdkularen Krisenbewusst-
seins die Frage nach dem Sinn des Humanum, nach der Stellung
des Menschen im Kosmos, nach den Wurzeln von Verantwortlich-
keit wieder in den Vordergrund zu riicken: Carl Friedrich von Weiz-
sdcker (1977) stellt seine Beitrdge zu einer geschichtlichen Anthro-
pologie in die Planskizze zu einem »Garten des Menschlicheng,
wobei ebenso auf Voltaires Candide wie auf den >Garten Epikurs<
angespielt sein mag. Hans Jonas (1981) mdchte gar eine Porositdt
am Rande des Materiellen supponieren, durch die die nichtmate-
rielle Wirklichkeit des Seienden ins Physikalische Einlass findet
und umgekehrt. So scheint - gleichsam postmodernistisch - die
philosophische Anthropologie ihren Ort wieder auRerhalb der Wis-
senschaftsperspektive der Neuzeit zu suchen und zum Tummelplatz
irrationaler sFreischarler< im Reich der Philosophie zu werden.

Diese Wendung konnte die Anthropologie jedoch erst nehmen,
als die Berufung auf irrationale Seinsgriinde zum Kern eines Welt-
anschauungsprogramms wurde, das sich gegen die rationale Wis-
senschaftsgesinnung der Moderne richtete (vgl. Holz 2003c). Bis
ins 18. Jahrhundert standen die Untersuchungen von Phanomenen
des menschlichen Verhaltens, der Lebenshaltung, und von Momen-
ten der Weltbeziehung, die nicht aus dem Erkenntnisverhiltnis er-
wachsen (Emotionalitdt, Wille, Lust-Unlust-Reaktionen) im Zu-
sammenhang der Metaphysik und waren den Kriterien der Ver-
nunftkonstruktion ausgesetzt. Systematisch gehorten sie zur
Psychologia rationalis. Thesen wie die von Ludwig Klages (1929),
der den Geist zum Widersacher der Seele stilisierte, wiren vor dem
19. Jahrhundert kaum formulierbar gewesen und wurden allerdings
durch den Kult der Empfindsamkeit im 18. Jahrhundert vorberei-
tet; Rousseau war ihr Impulsgeber (vgl. Holz 1998: 145ff.). Zu-
ndchst hatte diese Tendenz einen noch eher materialistischen Cha-
rakter. Gegen die Verselbststindigung und Uberbetonung des Geis-
tes als Trdger der Verstandestatigkeit und -funktion wurde die Ein-
heit des >ganzen Menschenc festgehalten — und der >ganze Mensch«
ist eben ein zugleich biologisches und geistiges Wesen. Die Schwa-
che dieser Position trat an den Extremen zutage. Ein materialisti-
sches Menschenbild musste sich im 18. Jahrhundert an der Leit-
wissenschaft der Mechanik orientieren, die {iber die am genaues-
ten elaborierten wissenschaftlichen Standards verfiigte. Julien Of-
fray de La Mettries (1990) Programmschrift L’Homme machine ist
das Manifest dieser Richtung (vgl. Holz 1998: 62ff.).

48

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Der Mensch ist eine Maschine«, und man kann sich von ihm Auf dem Weg zur
nur eine Vorstellung machen, »indem man gleichsam im Durch- philosophischen
gang durch die Organe die Seele zu entwirren sucht« (La Mettrie Anthropologie
1990: 27). Nahrung, Klima und Anatomie sind die Grundlage des
Menschseins, aus ihnen folgt die Weise der Imagination und der
geistigen Leistungen. Bemerkenswert ist, dass schon La Mettrie
den Menschen als Instinkt-Madngel-Wesen charakterisiert, das seine
natiirlichen Defizite durch kiinstliche Bildung ausgleichen muss.
»Die Natur hat uns also dazu geschaffen, unterhalb der Tiere zu
stehen oder wenigstens dadurch umso besser noch die Wunder der
Erziehung an den Tag kommen zu lassen, welche allein uns von ih-
rem Niveau hinwegzieht und uns schlieflich {iber sie erhebt«
(ebd.: 71).

La Mettries provokante These, »da’ der Mensch eine Maschine
ist, und daR es im ganzen Universum nur eine einzige Substanz -
in unterschiedlicher Gestalt — gibt« (ebd.: 137), war zu allgemein
gehalten und zugespitzt vorgetragen, um als allgemein anerkann-
ter Ausgangspunkt einer philosophischen Anthropologie dienen zu
konnen, obwohl sie nachhaltigen Einfluss auf die Zeitgenossen
ausgeiibt hat. Jedenfalls war die Selbsterfahrung des Menschen,
ein empfindendes, leidenschaftliches und denkendes Wesen zu
sein, stark genug, um von Materialisten eine Erkldrung des Leib-
Seele-Dualismus aus dem Monismus der Materie zu fordern.

Den Zusammenhang der seelisch-geistigen Funktionen mit der
Korperverfassung des Menschen hatte La Mettrie wohl plausibel
gemacht. »Da alle Fdhigkeiten der Seele so sehr von dem eigen-
tiimlichen Bau des Gehirns und des ganzen Korpers abhdngen, dass
sie offensichtlich nur dieser organische Bau selbst sind, so haben
wir es mit einer gut serleuchteten< Maschine zu tun. [...] Die Seele
ist also nur ein leerer Begriff, von dem man keinerlei Vorstellung
hat und den ein kluger Kopf nur gebrauchen darf, um den Teil zu
bezeichnen, der in uns denkt« (ebd.: 95, 97). Wie jedoch nun die
Differenzierung von somatischen in psychische Phdnomene vor
sich gehe, wie der Ubergang aus der Sphire der Bewegungen in die
Sphare der Vorstellungen erfolge — die Frage nach dem Verhdltnis
der gattungsverschiedenen Modi extensio und cogitatio in der ei-
nen res —, hat La Mettrie nicht erklart. Hier setzen die nachfolgen-
den Bemiihungen ein, deren weltanschaulich wirkungsvollstes Er-
gebnis L'Esprit (1758) von Claude Adrien Helvétius gewesen ist.

Die sensualistische Grundannahme, »daR alle unsere Erkennt-
nis aus den Sinnen stamme« (Condillac 1754: 2/178) hat Helvétius
von Condillac iibernommen. Dieser hatte, ausgehend von der Fik-
tion einer Statue, die nach und nach mit den fiinf Sinnen ausge-

49

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

stattet wird, eine Systematik der weiter schlieRenden Leistungen
der Sinne entworfen, also zum ersten Mal so etwas wie eine An-
thropologie der Sinnlichkeit ausgearbeitet. Condillac stellt nicht
wie La Mettrie die Frage nach der substanziellen Einheit von Mate-
rie und Geist in der Materie selbst, sondern beschrankt sich auf die
Funktionen der Sinneswahrnehmung fiir die Ausbildung der geisti-
gen Tdtigkeiten. »Die Urteilskraft, die Reflexion, die Begierden,
die Leidenschaften usw. sind nur die Sinneswahrnehmung selbst,
die sich verschieden differenziert« (ebd.: 1/5). Mit dieser Annah-
me kann er die Einheit des Menschen aus seiner somatischen Ver-
fassung herleiten, ohne daraus ontologische Konsequenzen zu zie-
hen.

An dieses Argumentationsmuster schlieRt sich Helvétius an.
»Die fundierende These fiir den mechanischen Materialismus ist
die Empfindlichkeit des Materie. [...] Helvétius geht davon aus,
dal} die Empfindlichkeit zwar nicht — wie Diderot annahm - zu den
konstanten Eigenschaften der Materie gerechnet werden, dass sie
aber durch eine neue Gruppierung der Bestandteile der Materie
entstehen konne. [...] Ganz allgemein entstehen durch neue Mi-
schungen in der Materie neue Substanzen« (Krauss 1968: 254f.).
Mit dem Ursprung der seelisch-geistigen Tétigkeiten aus den Ei-
genschaften der sensiblen Materie kann Helvétius auch die sozia-
len Strukturen des Menschseins in seine Betrachtung einbeziehen.
In seinem Spatwerk De [’'Homme (1773) zieht er den Bogen von der
urspriinglichen gleichen Ausstattung der Menschen mit den durch
die Sinnlichkeit vermittelten Vermdgen des Geistes {iber die Be-
deutung der dulReren Umstdnde und der Erziehung fiir deren Aus-
bildung bis zur staatlichen Ordnung, in der das Gliick der Men-
schen gesichert werden soll. Seine Anthropologie umfasst die bio-
psycho-soziale Ganzheit des Menschen. Er resiimiert: »In jedem
Individuum sind die Talente und Tugenden die Wirkung seiner Or-
ganisation oder der Belehrung, die man ihm zuteil werden lieR«
(Helvétius 1792: 3/11).

Das 18. Jahrhundert wird das Jahrhundert der Padagogik; sei-
ne Anthropologie lduft auf ein Programm der Erziehung hinaus -
bei Helvétius noch gedacht als die Erziehung der Individuen (und
so auch bei Joachim Heinrich Campe und Johann Heinrich Pesta-
lozzi); bei Gottfried Ephraim Lessing hingegen wird die »pddago-
gische Provinz« schon ins Geschichtsphilosophische zur »Erzie-
hung des Menschengeschlechts« (Lessing 1979: 8/489ff.) erwei-
tert.

Es ist kein Zufall, dass es gerade die philosophierenden Arzte
waren, die die Paradigmen der mechanistischen Naturwissenschaft

50

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

aus der Physik in die Wissenschaften vom Leben {ibertrugen. Noch Auf dem Weg zur
Melchior Adam Weickard hat sich in seinem groRen Werk Der philo- philosophischen
sophische Arzt (1790) an das von Helvétius vorgezeichnete Schema Anthropologie
gehalten (vgl. Holz 2003c). Das Konzept der Selbstbewegung der
Materie konnte, wie bei La Mettrie, einem allgemeinen Erkla-
rungsmuster auch fiir die Vorgdnge im tierischen und menschli-
chen Korper zugrunde gelegt werden. Aus den Bewegungsformen
der Seienden in ihrem wechselseitigen Einfluss aufeinander ist die
Einheit der Natur abzuleiten - und sie enthdlt den Menschen in
allen seinen korperlichen wie geistigen Daseinsmomenten. André
Robinet hat daraus eine Systematik der Natur entwickelt, die auch
die Anthropologie einschlief3t. »Ich nenne Ursache, was das Prin-
zip seiner Tatigkeit in sich selbst trdgt und was in seiner vollstdn-
digen Wesenheit den ndchsten und letzten Grund der Wirkung ent-
hdlt, die es hervorruft. [...] Aus der Einheit der Ursache folgt die
Einheit die Handlung, die keinem Mehr oder Minder unterliegt.
Dank dieses einheitlichen Aktes wirkt alles. [...] Aus allem, was ich
gesagt habe, ergibt sich, dal® die Natur nicht die einzige Ursache,
sondern der einzige Akt dieser Ursache ist« (Robinet 1761: 12,
24). Ist hier der Gesamtzusammenhang dynamisch in naturphilo-
sophisch-metaphysischer Perspektive gedacht (zweifellos unter
dem Einfluss von Leibniz), so spezifiziert sich diese Interaktions-
beziehung der Elemente fiir den Arzt Charles Bonnet im Begriff des
Organismus. »Von allen Modifikationen der Materie ist die am
meisten ausgezeichnete die Organisation. Die vollkommenste Or-
ganisation ist diejenige, die die meiste Wirkung mit einer gleichen
oder kleineren Zahl verschiedener Teile erzeugt. Das ist, unter den
irdischen Seienden, der menschliche Korper. Ein Organ ist ein Sys-
tem von Materiellem, dessen Funktion, Anordnung und Spiel zum
letzten Zweck eine Bewegung hat, sei es eine intestinale, eine der
duleren GliedmaRen oder eine des Gefiihls« (Bonnet 1764: 23).
Sein Werk ist die systematische Darstellung der organischen Funk-
tionen des Lebendigen, die in einer Interdependenz der Seienden,
einer natiirlichen harmonie universelle, zusammenstimmen. »Die
Elemente wirken wechselseitig aufeinander gemdR bestimmten Ge-
setzen, die aus ihren Beziehungen herriihren, und diese Bezie-
hungen verbinden sie mit den Mineralien, den Pflanzen, den Tie-
ren, dem Menschen« (ebd.: 19).

Mit Robinet und Bonnet st6f3t die mechanistische Konzeption
an Grenzen, die den Ausblick auf einen Paradigmenwechsel erdff-
nen. Denn die Einseitigkeiten einer mechanistisch-materia-
listischen Auffassung vom Menschen waren zu offensichtlich, als
dass sie nicht eine Perspektivenverschiebung in der Fragestellung

51

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

hdtten provozieren miissen. Die somatisch argumentierenden
Arzte-Philosophen des 18. Jahrhunderts hatten die menschlichen
Eigenschaften und ihre pathologischen Abweichungen aus einer
Quelle abgeleitet, ndmlich aus der physikalisch beschreibbaren
Verfassung des Leibes. Dagegen werden nun materiell nicht nach-
weisbare energetische und seelische Potenzen in Anspruch ge-
nommen. Die Anthropologie muss das Wesen des Menschen von
anderen Seinsformen abheben - neuzeitlich von der Biologie wie
mittelalterlich von der Angelologie (vgl. Huning 1997). Diese Un-
terscheidungsfrage bestimmt die Blickrichtung, in der nach der Ei-
genart des Menschlichen gesucht wird. Die ausnehmende Sonder-
stellung des Menschen im Kosmos oder der Ursprung der menschli-
chen Besonderheit aus der ontologischen Verfassung der Natur
sind die beiden gegensitzlichen Antworten auf die Unterschei-
dungsfrage.

Die Geschichtlichkeit des Menschen

Noch ganz im Geiste der Aufkldrung des 18. Jahrhunderts hilt sich
Herder, der von manchen als der Vater der neueren Anthropologie
in Anspruch genommen wird. Wenn sich auch dieses Erstgeburts-
recht im Hinblick auf die franzdsischen Sensualisten und Naturphi-
losophen nicht einfordern ldsst, so hat er doch aus dem Stufenbau
des sich differenzierenden Universums, wie er bei Robinet entwi-
ckelt wird, fiir das Gattungswesen des Menschen eine klar natura-
listische und evolutionistische Konsequenz gezogen. »Welchen
grofRen und reichen Anblick gibt die Aussicht iiber die Geschichte
der uns dhnlichen und undhnlichen Wesen! Sie scheidet die Reiche
der Natur und die Classen der Geschopfe nach ihren Elementen und
verbindet sie miteinander; auch in dem entferntesten wird der
weitgezogene Radius aus Einem und demselben Mittelpunkt sicht-
bar. [...] Es ist also anatomisch und physiologisch wahr, dass
durch die ganze belebte Schopfung unserer Erde das Analogon Ei-
ner Organisation herrsche.[...] Und so kdnnen wir den Satz anneh-
men: dass der Mensch ein Mittelgeschdpf unter den Thieren, d.i. die
ausgearbeitete Form sei, in der sich die Ziige aller Gattungen um ihn
her im feinsten Inbegrif sammeln« (Herder 1784: 1/106, 108, 104).
Nachdriicklich wehrt Herder sich gegen Auffassungen, die den
Menschen »zu einem ausgearteten Thier machen wollen, das, in-
dem es hohern Vollkommenheiten nachgestrebt, ganz und gar die
Eigenheit seiner Gattung verlohren« (ebd.: 177). Seine so genann-
ten >hoherenc< Fdhigkeiten sind Produkte seiner Entwicklung als

52

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Naturwesen. Die Naturgeschichte folgt dem Gesetz, von jeder Exis- Auf dem Weg zur
tenzform aus zu einer komplexeren Organisation fortzuschreiten. philosophischen
»Vom Stein zum Krystal, vom Krystal zu den Metallen, von diesen Anthropologie
zur Pflanzenschopfung, von den Pflanzen zum Thier, von diesem
zum Menschen sahen wir die Form der Organisation steigen, mit
ihr auch die Krdfte und Triebe des Geschopfs vielartiger werden
und sich endlich alle, in der Gestalt des Menschen, sofern diese sie
fassen konnte, vereinen« (ebd.: 285). Nicht anders kann die Ei-
genart des Menschen begriffen werden als durch die Rekonstruk-
tion dieses Ausfaltungsprozesses der Formen. Erst so wird fiir Her-
der eine wissenschaftliche Anthropologie mdglich, indem sie die
Natur als Naturgeschichte auffasst. Herder hat den Gesichtspunkt
der Historizitdt in die Naturbeschreibung des Menschen einge-
bracht und so methodologisch die Anthropologie in einem Zwi-
schenfeld zwischen typologischer Naturtaxinomie und gesellschaft-
lich-moralischer Normensetzung angesiedelt.

Hierin ist Herders Leistung in der Tat herausragend (vgl. Holz
1998: 91ff.). Im Zuge der weiteren Entwicklung des deutschen
Idealismus verlagerte sich das anthropologische Interesse mehr
und mehr von den Aspekten des Naturwesens Mensch zu denen
seiner geschichtlichen Aktivitdt und dsthetischen Produktivitdt, in
denen die Sonderstellung des Menschen deutlicher hervortritt.
Schillers Briefe iiber die dsthetische Erziehung des Menschen und
seine Typologie des Naiven und Sentimalischen (die eine ge-
schichtsphilosophische Unterscheidung anzielt), Kleists Aufsatz
iiber das Marionettentheater (1810), Hegels Einbindung der An-
thropologie in die >Philosophie des Geistes< sind Zeugnisse dieser
Akzentverschiebung. Am klarsten wird das vielleicht in den Aus-
fiihrungen der hegelschen Enzyklopddie der philosophischen Wis-
senschaften (Hegel 1970). Da heiRt es im Paragraf 381: »Der Geist
hat fiir uns die Natur zu seiner Voraussetzung, deren Wahrheit, und
damit deren absolut Erstes er ist. In dieser Wahrheit ist die Natur
verschwunden [...]« (ebd.: 10/17). Die Formulierung, in der Wahr-
heit des Geistes sei die Natur >verschwunden, ist erhellend. Hegel
hidtte hier doch sein eigener Terminus >aufgehoben« zur Verfiigung
gestanden, um zu sagen, dass die Realitdt der Besonderheiten,
die, nach einem Ausdruck Kants, die >Spezifikation der Natui«
ausmachen, in der realen Allgemeinheit des Begriffs — dessen Tra-
ger doch die menschliche Gattung ist - ebenso erhalten (aufbe-
wahrt) wie eingeschmolzen (genichtet) wie auch auf ein héheres
Niveau, auf das des Geistes als Inbegriff der Totalitdt, erhoben ist.
Wenn Hegel dann im Paragraf 384 vom »Offenbaren des Geistes«
als »Setzen der Natur als seiner Welt« spricht, »das als Reflexion

53

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

zugleich Voraussetzen der Welt als selbstdndiger Natur ist« (ebd.:
29), so lielRe sich das im Sinne eines komplementdren Verhaltnis-
ses von Natur und Geist verstehen. Aber der Kontext zeigt unzwei-
deutig, dass Hegel nicht an zwei Modi des Seins dachte, sondern
die Natur als unselbststindiges Moment des Geistes auffasste. »Der
Geist ist als die Wahrheit der Natur geworden. [...] Der gewordene
Geist hat daher den Sinn, dafl die Natur an ihr selbst als das Un-
wahre sich aufhebt [...]« (ebd.: 10/43, § 388).

Diese ontologische Prioritdt des Geistes pragt voll und ganz das
Menschenbild Hegels. Die Realitdt des Allgemeinen ist keine ma-
teriell-extensive, sondern ideell-intensiv. Das bedeutet, dass die
Phdnomene der Korperlichkeit aus der Anthropologie herausfallen;
diese hat es mit der Seele als dem »>Ort< des subjektiven Geistes zu
tun. »Die Seele ist nicht nur fiir sich immateriell, sondern die all-
gemeine Immaterialitdt der Natur, deren einfaches ideelles Leben.
Sie ist die Substanz, die absolute Grundlage aller Besonderung und
Vereinzelung des Geistes, so daR er in ihr allen Stoff seiner Be-
stimmung hat, und sie die durchdringende, identische Idealitdt
derselben bleibt« (ebd.: 10/43, § 389). Ich kann hier nicht darauf
eingehen, dass Hegel damit seinen funktionalen Geistbegriff wie-
der substanzialisiert (vgl. Holz 1997b: 85ff.), wohl aber muss fest-
gehalten werden, dass an dieser Stelle systematisch der Umschlag
zu einer idealistischen Anthropologie vollzogen wird, der bei Hegel
strenger als in den romantischen Theorien gedacht wird, aber in
der Sache die gleiche Vereinseitigung des menschlichen Gattungs-
wesens zur Folge hat.! Nun wird das geschichtliche Verhiltnis des
Menschen zur Welt, seine produktiv-gestaltende Aneignung der
Natur, von der Natiirlichkeit des Menschen abgetrennt, woraus der
Verlust des MalRes im Umgang mit der Natur folgt.

Bei Hegel wird der Ursprung der Geschichtlichkeit des Men-
schen in der Auseinandersetzung mit der Natur durchaus gesehen,
wenn auch nicht in der Richtung auf die Herstellung einer Harmo-
nie zwischen Geist und Natur, sondern als Uberwindung der Natur,
die eher als ein negatives Moment erscheint: »Der Geist lebt [...] in
seiner Substanz, der natiirlichen Seele, das allgemeine planetari-
sche Leben mit, den Unterschied der Klimate, den Wechsel der Jah-
reszeiten, der Tageszeiten u. dgl. — ein Naturleben, das in ihm zum
Teil nur zu trilben Stimmungen kommt« (Hegel 1970: 10/52, §
392). Die natiirliche Leiblichkeit wird nicht als das principium indi-
viduationis begriffen, sondern als EntduRerung der Seele. »Die

1 | Feuerbach wird darauf mit einer einseitigen Resensualisierung des
Menschenwesens reagieren.

54

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Seele ist in ihrer durchgebildeten und sich zu eigen gemachten Aufdem Weg zur
Leiblichkeit als einzelnes Subjekt fiir sich, und die Leiblichkeit ist philosophischen
so die Auferlichkeit als Pridikat, in welchem das Subjekt sich nur Anthropologie
auf sich bezieht. Diese AuRerlichkeit stellt nicht sich vor, sondern
die Seele, und ist deren Zeichen« (ebd.: 10/192, § 411). Erst in der
Riickfithrung des seelischen Seins, das sich in der Leiblichkeit er-
fahrt, auf das Selbstbewusstsein als geistige Aneignung der Einheit
im Unterschied hat die Anthropologie ihre >Wahrheit< erreicht.
»Das allgemeine SelbstbewufStsein ist das affirmative Wissen seiner
selbst im anderen Selbst, deren jedes als freie Einzelnheit absolute
Selbstidndigkeit hat, aber, vermdge der Negation seiner Unmittel-
barkeit oder Begierde, sich nicht vom anderen unterscheidet, all-
gemeines [SelbstbewuRtsein] und objektiv ist und die reelle All-
gemeinheit als Gegenseitigkeit so hat, als es im freien anderen
sich anerkannt wei und dies weil’, insofern es das andere aner-
kennt und es frei weil« (ebd.: 10/226, § 436). Hegel fasst die
Konstitution des Menschen als soziales Wesen unter Preisgabe sei-
ner Natiirlichkeit.

Der biirgerliche Humanismus der Aufstiegszeit hatte sich in ein
hybrides Menschheitspathos hineingesteigert, in dem sich die
sprunghafte Steigerung in der Beherrschung und Erweiterung der
Produktivkrafte als Gefiihl der Macht des Subjekts ausdriickte. Das
schopferische Vermdgen des Menschen schien unbegrenzt, der
Mensch konnte als Garant fiir die Vervollkommnung der Welt be-
trachtet werden - und alle anderen Dinge und Lebewesen standen
weit unter ihm. Selbst ein so besonnener und niichterner Denker
wie Wilhelm von Humboldt orientierte seine Anthropologie an die-
ser hybriden Uberschitzung der menschlichen Einzigartigkeit und
Kraft. »Die letzte Aufgabe unsres Daseyns: dem Begriff der
Menschheit in unsrer Person, sowohl wahrend der Zeit unsres Le-
bens, als auch noch iiber dasselbe hinaus, durch die Spuren des
lebendigen Wirkens, die wir zuriicklassen, einen so grossen Inhalt,
als moglich, zu verschaffen, diese Aufgabe 16st sich allein durch
die Verkniipfung unsres Ichs mit der Welt zu der allgemeinsten, re-
gesten und freiesten Wechselwirkung« (Humboldt 1903: 1/283). Es
gehort zu dieser aufsteigenden Periode der biirgerlichen Gesell-
schaft, dass sie das Pathos des eigenen individuellen Wertes mit
dem Ethos verband, diesem Wert eine allgemeine und geschichtli-
che Wirklichkeit zu verleihen. War die Anthropologie der Aufkla-
rung, wie wir sagten, um einen padagogischen Impetus zentriert,
so die Anthropologie des deutschen Idealismus um einen ethi-
schen Anspruch. Es verstand sich von selbst, dass dieses Ethos
nicht individuell, privatistisch, sozusagen als stoischer Riickzug

55

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

auf die eigene Ehrenhaftigkeit und in die eigene Innerlichkeit
wirksam werden sollte, sondern als eine in der Offentlichkeit sich
bewdhrende gesellschaftliche Verpflichtung. Die Sonderstellung
des Menschen implizierte eine hohe Verantwortung. In dieser Zeit
kam die Kategorie »Volk< auf, die von Fichtes Reden an die deutsche
Nation (1808) und Hegels Rechts- und Geschichtsphilosophie bis
zu Plessners Grenzen der Gemeinschaft und Die verspdtete Nation
eine Determinante in der Systematik anthropologischer Konstitu-
entien bildete. Horen wir noch einmal Wilhelm von Humboldt:
»Was verlangt man von einer Nation, einem Zeitalter, von dem
ganzen Menschengeschlecht, wenn man ihm seine Achtung und
seine Bewunderung schenken soll? Man verlangt, dass Bildung,
Weisheit und Tugend so mdchtig und allgemein verbreitet, als
moglich, unter ihm herrschen, dass es seinen innern Werth so hoch
steigern, dass der Begriff der Menschheit, wenn man ihn von ihm,
als dem einzigen Beispiel, abziehen miisste, einen grossen und
wiirdigen Gehalt gewdnne. Man begniigt sich nicht einmal damit.
Man fordert auch, dass der Mensch den Verfassungen, die er bildet,
selbst der leblosen Natur, die ihn umgiebt, das Geprdge seines Wer-
thes sichtbar aufdriicke [...]J« (ebd.: 284).

Humboldt hatte hervorgehoben, dass der Mensch zur Ausbil-
dung seiner Vermdgen der gegenstdndlichen Welt bediirfe: »ein
Gegenstand, der die Wechselwirkung seiner Empfanglichkeit mit
seiner Selbstthitigkeit mdglich mache. Allein wenn dieser Gegen-
stand geniigen soll, sein ganzes Wesen in seiner vollen Stdrke und
seiner Einheit zu beschéftigen; so muss er der Gegenstand
schlechthin, die Welt seyn [...]J« (ebd.: 285). Die Hingabe an den
fremden Stoff, die >EntdufRerungs, ist in der menschlichen Natur
als KraftduRerung notwendig angelegt. Der Mensch ist bestdndig
gedrdangt, »von sich aus zu den Gegenstdnden ausser ihm iiberzu-
gehen, und hier kommt es nun darauf an, dass er in dieser Ent-
fremdung nicht sich selbst verliere [...]« (ebd.: 284). Humboldts
Formulierung ldsst die innere Unstimmigkeit des Entfremdungs-
theorems erkennen. Denn es wird ein Selbst als inhaltlich be-
stimmtes und gefiilltes vorausgesetzt, das man verlieren konne
und dessen Verlust zu vermeiden sei. Was aber ist dieses Selbst,
solange es nicht aus den Beziehungen zu Anderen seine Inhalte
bekommt? Das Ego ware ohne die Fremdbestimmungen leer - es
konnte sich gar nicht verlieren, weil es nichts zu verlieren gdbe.
Die Substanzialisierung der Seele rdcht sich, indem sie zu einem
Begriffsphantom wird: Die Seele an sich als das Selbst, das sich im
Einlassen auf die Welt einem Fremden ausliefert. Das ist sdkulari-
sierte Gnosis — und dieser sinnlose Selbstbegriff, der erst als Refle-

56

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

xionsbegriff einen Inhalt bekdme, beginnt nun in der Anthropolo- Auf dem Weg zur
gie eine hochstaplerische Karriere. philosophischen
Anthropologie

Die irrationalistische Wende

In der einen oder anderen Weise wird mit der Berufung auf die
Sonderstellung des Menschen, in der er aus dem Naturzusammen-
hang herausgeriickt ist und sich der Welt entgegensetzt und iiber
sie erhebt, der Mythos einer doppelten Welt, oder >Hinterwelt¢, wie
Nietzsche sagte, erneuert — einer natiirlichen und einer transnatu-
ralen Welt von hoherer Dignitdt. In der Reaktion auf die Naturali-
sierung des Menschen in Biologie, Physiologie und Medizin bilde-
te sich die romantische Naturphilosophie heraus, die zwar den em-
pirischen, experimentellen Naturwissenschaften gegeniiber hoff-
nungslos in Riickstand geriet und nur als wirklichkeitsfremde Sek-
tiererei Bestand hatte; die aber in dem Zwischenfeld der Anthropo-
logie, in der die psychischen Eigenschaften des Menschen sich in
mancher Hinsicht und zunachst noch sehr weitgehend der Metho-
de der rationalen Wissenschaften entzogen, ein Riickzugsgebiet
fand, in dem die Grenzen zwischen Wissenschaft, Philosophie und
Religion verschwammen und fiktive Gedankengebilde an die Stelle
wohl begriindeter Modelle treten konnten. Dieser Ulbergang soll
kurz an zwei Beispielen vorgefiihrt werden.

Carl Gustav Carus, einer der filhrenden Kopfe der Romantik und
von universeller Bildung, erneuerte das vormechanistische Natur-
verstdndnis. Statt in der summativen und in Quantitdten auszu-
driickenden Pluralitdt von Elementen begriindete er das Wesen der
Naturseienden in ihrer Struktur, in der entelechialen Ordnung ei-
nes Organismus. Diese generelle naturphilosophische Konzeption
wandte er auf die Spezifik des Menschseins an. »Wir fiigen nur die
Bemerkung hinzu, dass man streng daran halten mdge: es sei nicht
die Erscheinung der einzelnen Naturelemente oder Substanzen in
der Organisation als das Menschliche anzusehen, sondern nur die
Art ihrer Zusammenstellung, die Form, in welcher sie geordnet
sind, oder mit einem Worte, das Schema der Organisation kdnne
als das eigentlich Menschliche betrachtet werden« (Carus 1958:
81). Insoweit ist dies ein Riickgriff auf den leibnizschen Gebrauch
des Begriffs der substanziellen Formen (vgl. Holz 1997a: 339ff.)
und steht in der Tradition einer Naturauffassung, die von Aristote-
les liber Leibniz bis zu Goethe und Hegel reicht. Wahrend jedoch
die aristotelische Tradition die Wesenheit (essentia) mit der Ein-
heit von Materie und Form identifizierte, macht Carus die Naturer-

57

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

scheinung zum Sekunddrphdnomen einer transzendenten Idee:
»Wir miissen also vielmehr sagen: man konne am Menschen unter-
scheiden die innere Idee seines Wesens, und das Schema, das Ab-
bild dieser Idee in der Naturerscheinung. So ist das Schema jeder
und so auch der menschlichen Organisation abhidngig von dem
Lichte der sein Dasein bedingenden Idee. Man wiirde jedoch des-
halb immer sehr irrig und wieder nur sehr sinnlich von dem Orga-
nismus urteilen, wenn man behauptete, dass er von der Seele ge-
baut werde, da er ja doch nur das Spiegelbild derselben ist« (Carus
1958: 78, 80). Damit wird die Anthropologie von einer weltlichen
Wissenschaft, die einen Naturgegenstand hat, zu einem Zweig ei-
ner platonisierenden, quasi religiosen Hermeneutik. Die Seele wird
zum eigentlichen Mensch-Wesen, der Leib ist nur ihre virtuelle Re-
produktion. Der Mensch wird in eine Sphire des Ubernatiirlichen
versetzt. Es sei, sagt Carus, der »Seele als einer gottlichen Idee
und Vernunfterscheinung« gegeben, dass sie »zwar mit der Natur
sich verbinden [...], aber von der Natur als einem ihrem Wesen
Fremden niemals befriedigt werden kdnne« (ebd.: 106). Sie strebe
daher unabldssig zuriick zu Gott, ihr Ziel sei »Errechung eines dem
Gottlichen gemdfRen Lebens« (ebd.: 87).

Sowohl der ontologische Gedanke des Zuriickstrebens in einen
eigentlichen, von der Materie befreiten Urgrund als auch der ethi-
sche Gedanke eines dem Gottlichen gemédRen Lebens folgen dem
Muster der gnostischen Entfremdungs- und Erlésungsideologie, die
in Varianten in der christlich-europdischen Geistesgeschichte im-
mer wiederkehrt (vgl. Quispel 1951; Taubes 1984).

Bleibt der mystisch-religionsphilosophische Hintergrund bei
Carus noch verdeckt und wird nur als eine allgemeine romantizis-
tische Stimmung und Lebenshaltung wahrnehmbar, so wird bei
Franz von Baader die Anthropologie explizit zum Derivat einer re-
ligidsen Metaphysik. Anthropologie schldgt in Eschatologie um:
»Die Urbestimmung des Menschen war ndmlich, >das Paradies zu
bauen und selbes erst iiber die Erde, sodann iibers ganze Univer-
sum zu verbreiten< — d.h. die von der hdhern ewigen Natur ab- und
herausgekehrten Zeitwesen (Kreaturen) mit der Krone ihres Lebens
wieder in die Ewigkeit einzukehren und zu verziicken« (Baader
1831: 267). Von einer solchen Einstellung muss auch der Autono-
mie-Anspruch des Denkens, Erkennens und Wissens bestritten so-
wie die Einheit von Wissen und Glauben postuliert werden. »Was
ndmlich das Grundfassen (Sich-stiitzen) fiir das freie Bewegen ist,
was das Motivieren (in einen Beweggrund Eingehen) fiir das Wol-
len, das ist das Glauben fiir das Schauen und Erkennen, und wie
man sich nicht frei bewegen kann, ohne Grund zu fassen, und

58

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht Grund fassen kann ohne freies Bewegen, so kann man seine Auf dem Weg zur
Vernunft nicht gebrauchen, ohne frei zu glauben, und nicht glau- philosophischen
ben, ohne von seiner Vernunft Gebrauch zu machen. [...] Das Prob- Anthropologie
lem, welches die Philosophen und Theologen (zur Herstellung ei-
ner geniigenden Theorie des Glaubens und Wissens) zu 16sen ha-
ben, ist also kein anderes, als zu zeigen, wem oder an (in) wen der
Mensch jedesmal wirklich glaubt, an wen er (besonders beziiglich
seines Wissens) glauben kann und nicht kann, endlich an wen er,
von seiner Vernunft Gebrauch machend, glauben soll oder nicht
soll« (Baader 1954: 54, 59).
Natiirlich hat eine solche Einstellung im »wissenschaftlichen
Zeitalter« (Brecht) auRer in sektiererischen Kreisen keine Nachfol-
ge gefunden. Die Kriterien, denen eine wissenschaftlich akzeptable
Theorie geniigen muss, sind immer schérfer gefasst worden. Doch
die in der romantischen Naturphilosophie als Gegenzug gegen den
Empirismus der positiven Einzelwissenschaften hervortretende Ir-
rationalitit, die den Ubergang von Theorie in nur noch fideistisch
hinzunehmende Transzendenzentwiirfe legitimiert, hat in der An-
thropologie nachhaltige Spuren hinterlassen. Das Verhdltnis von
Mensch und Natur wurde einseitig zu Gunsten einer wertprioritdaren
Sonderstellung des Menschen zerrissen. Von dieser Uberhdhung
des Menschseins ist auch noch die erste moderne Anthropologie im
20. Jahrhundert, die Max Schelers, geprégt.

Max Scheler: Der Mensch als animal metaphysicum

So, wie sich die Fragestellung der philosophischen Anthropologie
im Spannungsfeld von christlicher Tradition, Aufklarungsphiloso-
phie und Naturwissenschaften entfaltete, musste sie sich auf die
Bestimmung der Stellung des Menschen im Verhdltnis zur Natur
zuspitzen. Max Scheler hat dem schon im Titel seiner Abhandlung
Die Stellung des Menschen im Kosmos Ausdruck gegeben, und er
lieR keinen Zweifel daran, dass er damit die >Sonderstellung« des
Menschen gegeniiber allen anderen Lebewesen meinte (Scheler
1947: 10). Scheler bezieht seinen Ansatz auf die drei klassischen
Traditionsstrdnge - die christliche theologische Auffassung von
der Geschopflichkeit des Menschen und seiner Besonderheit ge-
geniiber allen anderen Kreaturen Gottes als >Gottes Ebenbild«
(imago Dei); die griechische philosophische Auffassung vom Men-
schen als dem Vernunftwesen (Coov Aoyov €xov, animal rationa-
le), eine Auffassung, die sich in der Philosophie seit Descartes mit
dem Gedanken der Autonomie, Selbstbestimmung aus Vernunft-

59

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

griinden und also Freiheit des Menschen verbindet; und der natur-
wissenschaftlichen Auffassung, der Mensch sei die bisher letzte
Stufe der Evolution, also das entwickeltste Naturwesen. Diese drei
»Ideenkreise« seien indessen nicht homogenisierbar, in den géangi-
gen populdren und wissenschaftlichen Vorstellungen vermischten
sich Elemente aus allen drei Quellen, »eine einheitliche Idee vom
Menschen aber besitzen wir nicht« (ebd.: 9). Prinzipiell unverein-
bar seiinsbesondere eine biologisch-morphologische Betrachtungs-
weise und eine Reflexion auf den »Wesensbegriff des Menschen«.
0b iiberhaupt und wie ein solcher, von der Natursystematik toto
coelo verschiedener Wesensbegriff gewonnen werden konne, sei die
erste Frage, die eine philosophische Anthropologie sich vorzulegen
habe. In der Tat werden wir finden, dass in der >Griinderphase« der
Anthropologie, also bei Scheler, Plessner und Gehlen, das Abgren-
zungsproblem gleichermalRen im Mittelpunkt steht und jeweils auf
andere Weise behandelt und aufgeldst wird.

Fiir eine Untersuchung, die zundchst eine Aussonderung ihres
Gegenstandes, eine Abgrenzung ihres Feldes vornehmen will und
muss, bietet sich die phdnomenologische Methode an, die durch
Unterscheidung von charakteristischen Merkmalen von Gegen-
standsregionen zu einer immer genaueren Bestimmung des Wesens
einer Sache fortschreitet. Im urspriinglichen Sinne heil’t phéno-
menologisches Vorgehen »einfach und schlicht das jeweils Gegebe-
ne zu beschreiben, und zwar so unvoreingenommen als moglich, so
genau als mdglich und so vollstdndig als moglich« (Diemer/Fren-
zel 1958: 259). Weiter kann man sagen, dass dieses Vorgehen im
trennenden Unterscheiden (diailpeols), im Herausprdparieren cha-
rakteristischer Merkmale aus erscheinenden Merkmalskomplexen
(Analyse) und in der genauen Beschreibung dieser Merkmale be-
steht. »Vom Anfang bis zum Ende wird nun die Methode bezeich-
net als Analyse und Deskription dessen, was in der reinen oder ur-
spriinglichen Anschauung gegeben ist [...]. Deskription steht dabei
im Gegensatz zu Konstruktion, Erklarung und Hypothesen als Aus-
gangspunkt der Forschung. [...] Die Deskription sollte nicht kon-
struierend vorgehen« (ebd.). Max Scheler hatte diese Methode in
seinem friiheren Werke Wesen und Formen der Sympathie mit gro-
Rer psychologischer Feinfiihligkeit angewandt.

Bei einer Beobachtung der uns umgebenden Welt fallt zundchst
eine grobe Zweiteilung in einen anorganisch-leblosen und einen
organisch-lebendigen Bereich auf. Das eine groRe Problem fiir eine
einheitliche Konzeption des Seienden war immer der Ubergang von
der anorganischen Materie zum Lebendigen. Von diesem Problem
ist die Anthropologie im Sinne Schelers nicht betroffen, denn der

60

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch gehort ganz und gar zur Region des Lebens. Ob er {iber-
haupt wesensmdfRig oder gar ausschlieRlich in eine Klasse mit al-
lem Lebendigen gehore, ist die Frage, die Scheler stellt.

Um diese Frage zu entscheiden, betrachtet Scheler die ver-
schiedenen Aspekte oder Modi des Lebendigseins, die auch als
»Schichten< im Aufbau der lebendigen Substanzen oder als Ent-
wicklungsstufen des Lebens beschrieben werden konnen. Um zu
vermeiden, dass in die Beschreibung schon Interpretationsschema-
ta oder Erklarungsmuster eingehen, will er sich auf das beschran-
ken, was svoraussetzungslos< beobachtet werden kann: das Verhal-
ten. »Das >Verhalten«< eines Lebewesens ist immer Gegenstand du-
Rerer Beobachtung und moglicher Beschreibung. [...] Jedes Ver-
halten ist immer auch Ausdruck von Innenzustdnden. [...] Das
>Verhaltenc ist das deskriptiv smittlere< Beobachtungsfeld, von dem
wir auszugehen haben« (Scheler 1947: 17). Verhalten nennt Sche-
ler ganz allgemein die durch Verdnderung in der Lebensaktivitdt
eines Lebewesens sich duRernde >Antwort< auf dullere (und bei
hoheren Lebewesen damit verbunden auch >innere¢, >motivische«)
Einfliisse. In diesem Sinne >verhilt sich«¢ alles Lebendige zu seiner
Umwelt. Scheler macht dabei die Annahme, dass »Verhalten« im-
mer auch eine - allerdings keineswegs immer bewusste — Selbstbe-
ziiglichkeit des sich verhaltenden Wesens einschlief3t, dass »Lebe-
wesen [...] ein Fiirsich- und Innesein besitzen, in dem sie sich sel-
ber innewerden« (ebd.: 11).2

Jedenfalls gewinnt Scheler seine Wesensanalyse des Lebendi-
gen aus der Beschreibung von Verhaltenstypen, deren vier er an
den Erscheinungsformen des Lebendigen unterscheidet:

Erstens: Allem Lebendigen eignet eine unspezifische Gerichtet-
heit auf die duRere Welt, die Scheler Gefiihlsdrang nennt; dieser
Gefiihlsdrang ist die Seinsweise des Lebewesens, die dem ent-
spricht, dass es als Lebewesen fiir die Erhaltung seiner individuel-
len Existenz und fiir seine Fortpflanzung darauf angewiesen ist,
Stoffe aus der duReren Welt aufzunehmen, zu assimilieren, zu ver-
brauchen. Der >Stoffwechsel« unterscheidet die lebendige von der
toten Materie, die nur mechanischer Einwirkung und Wechselwir-
kung unterliegt. Die Spezifik des Stoffwechsels hat zur Folge, dass
das Lebewesen auf bestimmte AuRenweltgegebenheiten >hingeord-
net¢ ist und andere »vermeiden< muss. Die Offenheit fiir das Andere

2 | Hier schleicht sich in die Beschreibung dann doch eine Deutungska-
tegorie ein und man mag sich fragen, ob theoretisches Beschreiben je ganz
auf Interpretationen, sei es auch nurin der Form von Metaphern, verzichten
kann.

61

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Auf dem Weg zur
philosophischen
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

wird als >Reiz¢ erfahren, der Reiz ist die Form der Einwirkung auf
der hoheren Stufe der spezifischen Betreffbarkeit durch die Au-
Renwelt im eigenen Daseinsverlauf. Reiz und Gefiihlsdrang sind
Korrelate. Der Gefiihlsdrang ist undifferenziert, »ein bloRes >Hin-
zw¢, zum Beispiel zum Licht, und >Von-weg¢, eine objektlose Lust
und ein objektloses Leiden sind seine zwei einzigen Zustdndlich-
keiten. [...] Zwar ist der Gefiihlsdrang der Pflanze bereits auf ihr
Medium, auf ein Hineinwachsen in es nach den Grundrichtungen
»oben< und >untens, dem Lichte und der Erde zu, hingeordnet, aber
doch nur auf das unspezifizierte Ganze dieser medialen Richtun-
gen, auf mogliche Widerstdnde und Wirklichkeiten in ihnen« (ebd.:
12). Die Umwelt ist das Medium, in dem die lebendige Substanz
sich verausgabt, reproduziert, fortpflanzt — aber dieses Medium ist
fiir den Gefiihlsdrang noch nicht nach bestimmten Umweltbestand-
teilen, »denen besondere Sinnesqualitdten oder Bildelemente ent-
sprachen« —, gegliedert. Sie ist eine Melange von Stoffen, aus der
das Lebensnotwendige herausgezogen wird. Die Reaktion des Le-
bewesens auf die Gunst oder Ungunst dieses Mediums ist ein vege-
tatives Gedeihen oder Verkiimmern, und die Grade der Ausprdgung
der Artmerkmale, von iippig bis kdrglich, kann man dann auch als
die einfachsten (vorbewussten) Formen des Ausdrucks, als eine
gewisse »Physiognomie der Innenstinde« auffassen, als eine Art
»Selbstdarstellung¢, die der Biologe Adolf Portmann neben Wachs-
tum und Fortpflanzung fiir das dritte Wesensmerkmal alles Leben-
digen gehalten hat. Ob die vegetative Reaktion auf die Forderlich-
keit der Umweltumstdnde schon als Lust, auf die Widrigkeiten als
Unlust bezeichnet werden darf und damit Lust und Unlust zu ele-
mentaren Bewegungsprinzipien des Lebendigen gemacht werden
konnen, ist wohl eher eine terminologische Frage. Wohl aber muss
der Ubergang von mechanischer Wechselwirkung zu einem Riick-
kopplungssystem von Reiz und Reaktion im Dienste von Lebens-
vollziigen als die Ursprungsstelle teleologischer Beziehungen an-
gesehen werden.

Zweitens: Die ndchst hohere oder komplexere Stufe der Au-
Renweltbeziehung ist der Instinkt. Instinkte nennen wir »ein Ver-
halten, das folgende Merkmale besitzt: Es muR erstens sinngemaR
sein, das heil’t[,] es mul} so sein, dal es fiir das Ganze des Le-
benstrdgers selbst, seine Erndhrung sowie Fortpflanzung, oder das
Ganze anderer Lebenstrdger teleoklin, das heif3t eigendienlich oder
fremddienlich ist. Und es muss nach einem festen, unverdnderli-
chen Rhythmus ablaufen. [...] Der Instinkt ist stets artdienlich, sei
es der eigenen, sei es der fremden Art, mit der die eigene Art in
einer wichtigen Lebensbeziehung steht. [...] Das instinktive Ver-

62

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

halten ist daher niemals eine Reaktion auf die von Individuum zu Auf dem Weg zur
Individuum wechselnden speziellen Inhalte der Umwelt, sondern je philosophischen
nur auf eine ganz besondere Struktur, eine arttypische Anordnung Anthropologie
der moglichen Umweltteile« (ebd.: 17f.). Instinkte sind genetisch

festgelegte Verhaltensprogramme, die wesentliche Ziige der Um-

weltbeziehung des Lebewesens unabhdngig von individuellen Er-

fahrungen und deren Verarbeitung regeln. Instinktives Verhalten

ist reaktiv auf streng selegierte Eindriicke, die als >Auslser< fun-

gieren. Die Verhaltensweisen eines Lebewesens auf dem Niveau ei-

ner durch Instinkte geprdgten Organisation seiner (quasi) psychi-

schen Prozesse sind nur in einem sehr engen Rahmen modifika-

tionsfahig, wodurch der Lernfahigkeit und Ausbildung der Intelli-

genz deutlich Schranken gesetzt sind. Lernen findet sozusagen in

den vom Instinkt nicht besetzten Riumen statt.’

Drittens: In solchen Freirdumen der Instinktpragung entwickelt
sich das »gewohnheitsmdRige Verhalten¢, das die Assoziation dhnli-
cher Situationen (und mithin Geddchtnis) voraussetzt und die Re-
produktion von gleichen Reaktionen einschlieft. Der >bedingte Re-
flex< - den Iwan Petrowitsch Pawlow als die unterste Stufe des Ler-
nens untersucht hat und der, den abstraktiven Fahigkeiten vor-
ausgehend, Dressurakte ermdglicht - ist eine Erscheinung auf die-
sem Niveau des Verhaltens. Den >Wiederholungstrieb< betrachtet
Scheler als angeboren, die Ausbildung von Gewohnheiten in der
Folge von trial and error als Ableitung davon. Immerhin kann so
aus Wiederholung eigenen und Nachahmung fremden Verhaltens
schon auf frither Stufe so etwas wie Tradition entstehen (natiirlich
nicht bewusst und reflektiert), eher ein Konservativismus der
Triebstruktur, der die individuelle Orientierung im eigenen Le-
bensbereich erméglicht.*

Viertens: Die hochste Stufe, die der lebendige Organismus er-
reicht, ist »die vierte Wesensform des psychischen Lebens«, die
»prinzipiell noch organisch gebundene praktische Intelligenz«, die
sich durch »Wahlfdhigkeit und Wahlhandlung, Vorzugsfihigkeit
zwischen Giitern und [...] zwischen den Artgenossen im Prozel} der
Fortpflanzung (Anfinge des Eros)« (ebd.: 29f.) auszeichnet. Sinn-
volles Verhalten in neuen Situationen, die weder artspezifisch, also
instinktgeregelt, noch individual typisch, also durch Ged&achtnis
und Gew6hnung programmiert, sind, erfordert »Einsicht in einen
zusammenhdngenden Sach- und Wertverhalt innerhalb der Umwelt,

3 | Arnold Gehlen wird seine Theorie von diesem Befund her entwickeln.
4 | Auch Lukdcs hat nachdriicklich auf die Lebensdienlichkeit von repro-
duktiven Akten hingewiesen.

63

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

der weder direkt wahrnehmbar gegeben ist noch auch je vorher
wahrgenommen wurde, das hei3t reproduktiv verfiigbar ware. [...]
Fiir dieses nicht reproduktive, sondern produktive Denken ist also
kennzeichnend immer die Antizipation, das Vorher-Haben eines
neuen, nie erlebten Tatbestandes« (ebd.: 30). Das Lebewesen muss
lernen zu unterscheiden und Abstraktionen vorzunehmen; es kann
dabei auch schon die Méglichkeit entdecken, Mittel fiir die Trieb-
zielbefriedigung einzusetzen. Wir sehen, dass Scheler hier das
Ubergangsfeld zwischen Tier und Mensch beschreibt, dass er die
friihmenschliche Intelligenz, ihre praktische Ausrichtung auf ein
Ziel, die abstrakte Strukturierung der Umwelt nach Zweckbeziigen,
die »Vergegenstdndlichung der erlebten Triebhandlungskausali-
tdt«, schon bei den hoheren Tieren findet und also durch die Be-
schreibung der Phanomene eigentlich auf die evolutiondre Einheit
der Natur einschlieflich des Menschen gefiihrt werden miisste. Um-
so zentraler ist fiir seine These von der absoluten Sonderstellung
des Menschen die Behauptung, die eben beschriebene Intelligenz
sei prinzipiell noch organisch gebunden - eine Behauptung, die
nicht mehr deskriptiv, sondern interpretativ ist; denn damit wird
einerseits die Einheit aller vier Stufen des lebendigen Fiirsichseins
bestdtigt (samt einer mdglichen evolutiondren Interpretation), und
andererseits eine davon essenziell verschiedene Seinsstufe antizi-
piert, die der organischen Bindung entbehrt.

Durch eine verhaltensdeskriptiv verfahrende Stufentheorie des
Lebendigen vorbereitet, erschleicht sich Scheler so den Anschein
eines durch reine Phinomenbeschreibung legitimierten bergangs
zu einer neuen, ganz anderen Seinsart, obwohl er die Annahme der
Andersheit tatsdchlich vorausschickt und also in Wirklichkeit eine
uetdfaotg eig ahho yévog auf der Ebene der Methode - von der
deskriptiven zur eidetischen, von der Empirie zur Konstruktion -
vollzieht. Der >Wesensunterschied« des Menschen gegeniiber allen
anderen Lebewesen wird nun metaphysisch formuliert. »Das, was
den Menschen allein zum >Menschen< macht, ist nicht eine neue
Stufe des Lebens - erst recht nicht nur eine Stufe der einen Mani-
festationsform dieses Lebens, der »Psyche« —, sondern es ist ein al-
lem und jedem Leben iiberhaupt, auch dem Leben im Menschen
entgegengesetztes Prinzip, eine echte neue Wesenstatsache, die
als solche tiberhaupt nicht auf die »natiirliche Lebensevolution« zu-
riickgefiihrt werden kann, sondern, wenn auf etwas, nur auf den
obersten einen Grund der Dinge selbst zuriickfdllt: auf denselben
Grund, dessen eine grofRe Manifestation das Leben ist« (ebd.: 35).

Scheler weist zwei Deutungen des Menschseins zuriick: einmal
die sozusagen human-biologische, dass allein der Mensch Intelli-

64

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

genz und Wahlfdhigkeit besitze und darin seine Eigenart gegen- Aufdem Weg zur
iiber den Tieren bestehe (denn dann bliebe der Mensch doch noch philosophischen
ein, wenn auch ganz besonderes, Naturwesen); zum anderen die Anthropologie
evolutionsbiologische, dass zwischen Mensch und Tier nur ein

gradueller, kein prinzipieller Unterschied bestehe. Scheler postu-

liert eine innerweltlich nicht ableitbare Seinssphdre, die des Geistes

und seiner anthropologischen Realitdt als Person. Er muss diese

Hypothese — nach seiner eigenen methodologischen Vorentschei-

dung - so rechtfertigen, dass er die Wesenseigentiimlichkeiten des

Geistigen als inkommensurabel mit allen Ausdrucksformen der Vi-

talsphdre beschreibt. Er tut dies wieder in vier Schritten.

Erstens: Vom Tier, das in einem geschlossenen System mit sei-
ner Umwelt lebt, unterscheidet sich die menschlich-geistige Person
durch die Weltoffenheit, die sich herstellt, wenn die Elemente des
Bezugssystems Umwelt in ihrem besonderen Ansichsein als Gegen-
stande oder Sachen herausgehoben und in ihrem So-sein erfasst wer-
den. Vergegenstindlichung und Erkenntnis der Sachen an sich selbst
(statt nur als Korrelate des Handelns des Lebewesens) bewirken, dass
die Umwelt sich zu einer Welt ausweitet, in der wir von einem Gegen-
stand zum anderen weiter gehen — und immer weiter, prinzipiell bis
ins Unendliche.

Zweitens: Der Mensch ist nicht nur fiir sich, sondern er ist sich
seines Fiirsichseins bewusst. Das heil3t, er kann nicht nur die Ele-
mente seiner Umwelt vergegenstdndlichen, sondern auch sich
selbst. Selbstbewusstsein und Selbstvergegenstindlichung sind Re-
sultate der Vergegenstdandlichung der Elemente der Umwelt. Indem
ich diese aus dem Bezugssystem herauslose und aus sich selbst er-
fasse, 16se ich auch mich selbst aus der Eingebundenheit in das
Bezugssystem und stelle mich den Gegenstdnden gegeniiber (vis-
d-vis des objets). Das bedeutet aber zugleich, dass ich mich als das
den Gegenstinden Entgegengesetzte selbst erfasse, also Gegen-
stand meiner selbst sein kann. Selbstbeziiglichkeit oder Reflexivitit
folgt aus der Auflésung der animalischen Umwelt-Einheit in die
humane Subjekt-0Objekt-Dualitat.

Drittens: Im geschlossenen System der Umwelt des Tieres sind
die Antriebe des Handelns auf eine beschrénkte Zahl von lebens-
und arterhaltenden Funktionen zugespitzt. Das Handlungssystem
weist nicht {iber sich hinaus, Trieb und Triebbefriedigung halten
sich im Gleichgewicht. Im offenen System einer unendlichen Welt
ist das anders. Jeder Zustand ist nur ein Zwischenzustand im Blick
auf eine iiber ihn hinausreichende Wirklichkeit, die sich hinter
dem hier und jetzt Erreichten offnet. Die Seinsweise eines weltof-
fenen Wesens ist das Uberschreiten, im Wollen ebenso wie im Er-

65

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

kennen. Auf der Ebene des Vitalen bedeutet dies, dass das Gleich-
gewicht von Trieb und Triebbefriedigung aufgehoben ist, es gibt
einen Triebiiberschuss, der den Menschen dahin fiihrt, seine Be-
diirfnisse immer mehr auszuweiten, immer neue Ziele in sein Stre-
ben aufzunehmen und bei keinem erreichten Ziel stehen zu blei-
ben. Sich im erfiillten Augenblick nicht abschlieRen zu konnen, ist
eine Eigenschaft, die nicht mehr in die Sphdre des Lebens einge-
passt werden kann, sie ist »nur einem (geistigen) Wesen mdglich,
dessen Triebunbefriedigung stets iiberschiissig ist iiber seine Be-
friedigung« (ebd.: 42).

Bis hierhin wird deutlich, dass der Ubergang von der Vitalspha-
re zur Geistsphire sich zwar als Ubergang zu etwas qualitativ Neu-
em darstellt, aber eben doch so, dass die neuen Wesensmerkmale
Weltoffenheit, Selbstbewusstsein, Triebiiberschuss auch als Resul-
tat von Entwicklungen innerhalb des Tierreichs zu immer komple-
xeren und differenzierteren Verhaltensweisen gegeniiber der Ding-
welt begriffen werden kénnen. Wenn Scheler zum Beispiel auch bei
hoheren Tieren schon einfache Zweck-Mittel-Konstruktionen er-
kennt, dann hindert ihn nichts, eine allmdhliche Iteration dieser
Beziehungskette als Anfang des Konstitutionsprozesses der neuen
Sphiére zu denken. Die Behauptung, deren Riickfithrung auf natiir-
liche Lebensevolutionen sei unmdglich, ist weder berechtigt, noch
theorieintern noétig. So lduft fiir die Befestigung der unvergleich-
baren >Sonderstellung des Menschen< alles auf den vierten Ge-
sichtspunkt in Schelers Analyse hinaus, der nun allerdings ein
durchaus metaphysischer ist.

Viertens: Was den Menschen vom Tier unterscheidet, ist sein
geistiges Verhalten zur Welt, wie es in Weltoffenheit, Vergegen-
stindlichung und Sachlichkeit, Reflexivitit und permanentem
Uberschreiten begriindet ist. Alle materiellen Prozesse, auch die
organischen und sogar die psychischen, konnen an einem >Tragex«
festgemacht werden, an dem sie sich vollziehen oder vollziehen
konnen (Potenzialitdt!), der die Bedingung der Mdglichkeit ist,
dass sie wirklich werden, und dessen Seinsmdglichkeiten sie sind.
Demgegeniiber ist der Geist, nach Scheler, etwas ganz anderes. Er
ist nicht eine natiirliche, organische Moglichkeit des Lebewesens,
das dann Mensch wird, wenn er sich ausbildet; sondern er kommt -
sozusagen von auflen — zur animalischen Substanz hinzu, sobald
ein Mensch entsteht. Was Geist ist, konnen wir nur beschreiben,
indem wir geistig tdtig sind (also Geist >haben«), der Geist ist au-
Rerhalb des Vollzugs der geistigen Tatigkeit nicht zu erfassen. Er
ist nichts anderes als der unaufhorliche Prozess seiner Selbstre-
produktion. Darum kann er auch nicht zum Gegenstand seiner

66

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

selbst werden. »Der Geist ist das einzige Sein, das selbst gegen- Auf dem Weg zur
standsunfahig ist, - er ist reine, pure Aktualitédt, hat sein Sein nur philosophischen
im freien Vollzug seiner Akte. Das Zentrum des Geistes, die sPer- Anthropologie
sork, ist weder gegenstdndlich noch dingliches Sein, sondern nur

ein stetig selbst sich vollziehendes (wesenhaft bestimmtes) Ord-

nungsgefiige von Akten. [...] Die Ideen sind nicht >vor¢, nicht »in¢

und nicht >nach¢ den Dingen, sondern >mit< ihnen und werden nur

im Akte der stetigen Weltrealisierung (creatio continua) im ewigen

Geiste erzeugt« (ebd.: 44f.). Der Geist ist, in Anlehnung an den
philosophischen Sprachgebrauch der mittelalterlichen Scholastik,

actus purus, und weil der Mensch als Person actus purus ist, erhebt

er sich prinzipiell und uniiberbriickbar iiber alle Lebewesen. Sein

Leib mit allen seinen Funktionen gehdrt zur animalischen Vital-

sphdre, nur als Geist-Person, die sich welt- und wertschaffend ver-

wirklicht, ist der Mensch.

Der mythologische Dualismus der Gnosis kehrt in dieser Lehre
wieder — die Vorstellung, der Geist sei im Menschen in die mindere
Stofflichkeit des Leibes, in die Materie verbannt, stecke darin wie
in einem Gefdngnis und sei eigentlich erst vom Korper abgeldst in
seiner wahren Existenzform. »Das Zentrum, von dem aus der
Mensch die Akte vollzieht, durch welche er seinen Leib und seine
Psyche vergegenstdndlicht, die Welt in ihrer rdumlichen und zeitli-
chen Fiille gegenstandlich macht — es kann nicht selbst ein >Teilc
eben dieser Welt sein, kann also auch kein bestimmtes Irgendwo
und Irgendwann besitzen — es kann nur im obersten Seinsgrunde
selbst gelegen sein« (ebd.: 44).

Das >wahre Selbst< des Menschen ist also fiir Scheler nicht welt-
lich. Indessen liegt in der Wiederaufnahme des Konzepts actus pu-
rus eine nicht nur philosophische, sondern auch theologische
Schwierigkeit. Die christliche Philosophie des Mittelalters bestimm-
te das Wesen Gottes als actus purus. Dem Personsein des Menschen
den gleichen Seinsmodus zuzusprechen, heilt dann, ihn in die
Sphédre des Gottlichen zu heben. Der actus purus kann nicht noch
einmal gestuft sein - ein gleichsam minderer Akt des Menschseins
und ein hoherer, vollkommener Akt des Gottseins; denn ein reiner
Akt ist eben in seiner Reinheit nicht mehr graduell zu steigern,
>reiner als reinc geht nicht. Die Geistperson ist Gott qualitativ dqui-
valent — ein Gedanke, der theologisch nur als duRerste Hdresie
betrachtet werden kann. In der Tat muss Scheler konsequenterwei-
se die Vorstellung von Gott auflésen: Gott ist nur der Vollzug aller
geistigen Akte und Prozesse der Weltgeschichte, er ist also nicht,
sondern er wird, und der Mensch hat teil an seinem Werden, ist als
geistig Tatiger ein Moment Gottes, »ein wahrer Teil dieses trans-

67

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

zendenten Prozesses selbst«, es sind »Mensch und Gottwerdung
gegenseitig aufeinander angewiesen« (ebd.: 84). Scheler ndhert
sich damit gewissen mystischen Lehren, die den Menschen und das
Gottliche im >werdenden Gott¢ integrierten — und seine religions-
philosophische Auslegung von Anthropologie und Metaphysik kann
ebenso wenig wie die der Mystiker vor einer strengen Theologie be-
stehen — schon darum nicht, weil, wie Scheler sagt, »wir die theis-
tische Voraussetzung leugnen: einen geistigen, in seiner Geistig-
keit allmdchtigen personlichen Gott. Fiir uns liegt das Grundver-
hédltnis des Menschen zum Weltgrund darin, dass dieser Grund sich
im Menschen [...] selbst unmittelbar erfasst und verwirklicht«
(ebd.). Was Scheler hier macht, ist die Umkehrung von Feuerbachs
Anthropologisierung der Theologie. Hatte dieser die Vorstellung
von Gott als Projektion der Erfahrungsgehalte des Menschseins
entlarvt, so leitet Scheler die Vorstellungen vom Menschen aus der
Idee eines rein geistigen Ens a se, eines absoluten Seins als Ge-
schehen her.

Der Boden einer wissenschaftlich verantwortbaren, rationalen,
phidnomenologischen Anthropologie ist damit ldngst verlassen, der
Punkt, an dem die scheinbar exakte Deskription der biologischen
Wesensgestalten des organischen in weltanschauliche Fiktion um-
schldgt, haben wir bestimmen kénnen. Die Aufthebung der Biologie
in Mystik bereitet aber, wie wir spdter sehen werden, die Mystifika-
tion der Biologie vor.

68

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HELMUTH PLESSNER: VON DER DESKRIPTIV- ZUR
TRANSZENDENTAL-PHANOMENOLOGISCHEN METHODE

Scheler hatte den Versuch unternommen, den Aufstieg von den
Seinsweisen des Lebendigen zur metaphysischen Besonderheit des
Geistigen auf einem durch das Verfahren phanomenologischer De-
skription vorgezeichneten Weg zu vollziehen. Er versuchte so, dem
Absprung in eine theologische Metaphysik in der Empirie sozusa-
gen eine Sprungschanze zu verschaffen, deren Bahn seinem Ge-
dankenflug schon im Bereich der Erfahrung so viel Kraft und eine
solche Richtung gewdhrleisten sollte, dass er iiber den Boden des
verhaltenstheoretisch Beschreibbaren hinausgetragen wiirde. Dass
in die >Wesensanalyse« der Seinsweisen und in ihre typologische
Klassifikation schon implizite metaphysische Strukturierungsprin-
zipien und auch ungekldrte methodologische Vorannahmen ein-
gegangen sind, hat Scheler nicht gesehen oder nicht sehen wol-
len.

Dem Begriinder der Phdanomenologie, Edmund Husserl, war es
hingegen schon im Zusammenhang mit der Ausarbeitung der Ideen
zu einer reinen Phdnomenologie und phédnomenologischen Philo-
sophie klar geworden, dass der Ulbergang von der Phinomenbe-
schreibung zur Wesensanalyse Reduktionen einschlie3t, die inner-
halb der Deskription selbst nicht mehr begriindet werden konnen,
dass vielmehr dann nach den Bedingungen der Mdglichkeit einer
Wesensform gefragt werden muss.” Eine Wesensform, die das logi-

1 | »Jede theoretische Wissenschaft verkniipft eine ideell geschloRene
Gesamtheit durch Beziehung auf ein Erkenntnisgebiet, das seinerseits be-
stimmt ist durch eine oberste Gattung. Eine radikale Einheit gewinnen wir
erst durch Riickgang auf die schlechthin oberste Gattung, also auf die jewei-
lige Region und die regionalen Gattungskomponenten, d.i. auf die in einer
regionalen Gattung sich einigenden und sich eventuell aufeinander griin-
denden obersten Gattungen. Der Bau der obersten konkreten Gattung (der

69

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

sche Zentrum bildet, auf das hin alle beschriebenen Merkmale sich
ordnen und dem sie als Akzidenzien beigefiigt werden, kann nicht
in der Beschreibung gefunden werden, sondern wird bei der in je-
der Beschreibung eingeschlossenen Auswahl und Deutung der Da-
ten schon vorausgesetzt. Beschreibungen geschehen im Rahmen
eines ihnen vorgeordneten Auffassungshorizonts. Die deskriptive
Phdnomenologie erfordert daher nach Husserls spaterem Verstand-
nis eine transzendentale Begriindung, und eben darum hat Husserl
den Schritt zu einer transzendentalen Phinomenologie getan.’

Helmuth Plessner, der vor 1933 gleichzeitig und in geistigem
Austausch und Widerstreit mit Scheler an der Universitdt Koln
lehrte, hat die Schwdche der Methode Schelers von Anfang an er-
kannt und sie durch eine entschlossene Riickwendung von einer
nur scheinbar grundlegenden Bestimmung des Gegenstands der
Anthropologie durch die Resultate der Erfahrungswissenschaften
(Biologie, Psychologie, Soziologie) zu einer philosophischen Un-
tersuchung der objektiven Konstitutionsfaktoren und -prozesse zu
beheben versucht.

Plessner gehort in jene Generation deutscher Philosophen, die
zwischen den beiden Weltkriegen ihre Hauptwerke schrieben, dann
von den Nazis vertrieben und unterdriickt und um ihre Wirkung
gebracht wurden und erst in héherem Alter nach dem Zweiten Welt-
krieg in ihrer Heimat wieder Resonanz gefunden haben. Plessner,
der nach dem Studium der Biologie sich erst der Philosophie zu-

Region) aus teils disjunkten, teils ineinander fundierten (und in dieser Wei-
se einander umschlieBenden) obersten Gattungen entspricht dem Bau der
zugehorigen Konkreta aus teils disjunkten, teil ineinander fundierten nie-
dersten Differenzen; z.B. bei dem Dinge zeitliche, rdumliche und materielle
Bestimmtheit. Jeder Region entspricht eine regionale Ontologie mit einer
Reihe selbstdndig geschlossener, eventuell aufeinander ruhender regionaler
Wissenschaften, eben den obersten Gattungen entsprechend, die in der Re-
gion ihre Einheit haben. [...] Die Wesensbeziehung aller abstrakten Gattun-
gen auf konkrete und zuletzt auf regionale gibt allen abstrakten Disziplinen
und vollen Wissenschaften Wesensbeziehung zu konkreten, den regionalen«
(Husserl 1950: 165f.). In diesem Sinne entwirft Plessner eine Regionalonto-
logie des Seinsgebiet slebendige Natur< bzw. >organische Natur.

2 | »Wenn wir in der Deskription irgend eines Aktes aussagen, er sei
Bewul¥tsein von einem Haus, einem Menschen, einem Kunstwerk usw., so
muR doch die Geltung der Beschreibung davon abhéangig sein, ob der Be-
griff Haus etc. wirklich auf das im Akt Vermeinte palRt. Aber wie kann man
das wissen, wenn man gar nicht weiR, was diese Worte >eigentlich besagens,
und das ist doch wohl, was sie im Wesen besagen« (Husserl 1952: 86 f.).

70

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wandte und dann im Kreis der Gottinger Dilthey-Schule um Georg Helmuth Plessner:
Misch seinen eigenen Weg fand, emigrierte zundchst 1933 in die Von der deskriptiv-
Tiirkei, lehrte von 1936-1951 in Groningen und kehrte mit knapp zur transzendental-
sechzig Jahren nach Deutschland auf den neu eingerichteten Lehr- phédnomenologischen
stuhl fiir Soziologie und Philosophie an der Universitdt Gottingen Methode
zurilick, wo er auch zum Rektor gewdhlt wurde (vgl. X/302ff.).

Plessners grofRe Leistung ist die philosophische Begriindung
einer von den Erkenntnissen der Biologie zur Besonderheit des
Menschen aufsteigenden philosophischen Anthropologie. Er zeich-
net einerseits die Kontinuitdt in der Entwicklung des Lebens auf
der Erde nach, spiirt aber andererseits die Nahtstellen auf, an de-
nen in der Kontinuitdt des Evolutionsprozesses der Umschlag in
eine neue Qualitdt des natiirlichen Seins stattfindet, die weder mit
den fiir die vorhergehenden Stufen entwickelten Kategorien mehr
angemessen gefasst werden kann, noch in deren Systematik unter-
zubringen ist. Thm geht es darum, die Besonderheit des Menschen
aus seinen natiirlichen Bedingungen herzuleiten und sie zugleich
als etwas ganz und gar Neues kenntlich zu machen.

Es ware allerdings ein Missverstdndnis, Plessner, etwa im Hin-
blick auf seine Fachkompetenz als Biologe, im Zusammenhang ei-
nes Naturalismus zu sehen, der sich von den empirischen Befun-
den der Disziplinen leiten lasst, die die Phdnomene des Lebendi-
gen erforschen. Natiirlich miissen die Erkenntnisse aus empirischer
Forschung mit der Wesensanalyse konvergieren (sonst ware bei der
Wesensanalyse etwas falsch gemacht worden). »Dass eine philoso-
phische Anthropologie im Kontakt mit den Wissenschaften stehen
muss, daran halte ich fest«, schreibt Plessner spater in seiner
Selbstdarstellung (X/318). Aber die Systematisierung und Integra-
tion der Daten beruht auf vor-empirischen ontologischen Verfasst-
heiten, auf dem »apriorischen Charakter der natiirlichen Umwelt
hinsichtlich ihrer materialen Modi« (IV/73). Die »Durchfithrung
der Anthropologie aufgrund einer Philosophie des lebendigen Da-
seins und seiner natiirlichen Horizonte« (IV/69) erfordert eine
transzendentale Fundierung.

Dieser Fundierung gilt schon Plessners wenig beachtete Friih-
schrift Die Krisis der transzendentalen Wahrheit im Anfang (1918),
in der er den philosophischen Rahmen absteckt, innerhalb dessen
sich seine anthropologische Arbeiten halten. Darin geht er von der
Differenz zwischen der immer gegebenen gegenstdndlichen Erfiil-
lung unseres Denkens (seinen Inhalten) und der Reflexion der Be-
dingungen und Formbestimmtheiten dieses Denkens (als Denken,
und das heiRt: als so bestimmtes Denken) aus, »weil der Gegen-
stand des Denkens nicht das Prinzip fiir die Besinnung iiber ein

71

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

ihn betreffendes Denken, nicht den Anweis zur Reflexion auf sein
Bedachtwerden enthélt« (I/156). Das soll jedoch nicht die Ablo-
sung von der Gegenstdndlichkeit bedeuten, sondern vielmehr die
Feststellung der Bedingungen fiir das Erscheinen oder sozusagen
der Biihne fiir das »Auftreten« des Gegenstandes, »welche nicht
aullerhalb der Sache in den Schichten des Bewulitseins gesucht
werden diirfen« (I/158). Einen Bewusstseinsidealismus will Pless-
ner fernhalten, seine Kritik am Neukantianismus und Positivismus,
aber auch an der Phdnomenologie, ist ein Plddoyer fiir den er-
kenntnistheoretischen Realismus. Dieser Realismus soll aber Ge-
genstdndlichkeit nicht von der gegenstdndlichen Sache, sondern
vom gegenstandlichen Verhdltnis her bestimmen, und dies schlieRt
einen Riickgriff auf das Problem der Transzendentalitdt ein.
Plessner macht dabei auf eine zirkelhafte Antinomie aufmerk-
sam: »Dal} der bewuRte Gehalt gegenstdndlich sein mul3, und zwar
von vornherein in seiner inneren Bestimmtheit, das ldRt sich nur
dann behaupten, wenn man die Tatsache seines BewuRtseins
schon hinzugezogen hat. [...] Genau in der gleichen Weise kann
man natiirlich auch mit der »anderen Seite< der Relation verfahren
und ebenso analytisch zeigen, daR das (bestimmte) Erleben immer
und wesentlich ein Erleben von Etwas sein mulf}, woraus dann
folgt, daR BewuRtsein unbedingt auf den Gegenstand angewiesen
ist, notwendig ohne ihn keinen aktuellen Bestand haben kann«
(I/162f.). Diese Antinomie ist unaufhebbar, wenn die Zweipolig-
keit des Verhiltnisses von Gegenstand und Bewusstsein nicht auf-
gelost wird, »weil die bloRe Korrelation von Erleben und Gegen-
stand nicht die innerliche Verschmelzung der entgegengesetzt
bleibenden Momente von Subjekt und Objekt herbeifiihrt, so daf
das reine Subjekt aus sich selbst allein das Objekt und umgekehrt
das Objekt das Subjekt mitsetzte« (I/164). Die Einheit dieses »un-
getrennten aktuellen Beziehens, das im Ganzen genommen, die
gegebene Tatsache des Erlebens ausmacht« (ebd.) und in der sich
erst wirklich das »gegenstdndliche Wesen« jedes Seienden konsti-
tuiert (vgl. Holz 1983: 128ff.), setzt jedoch bereits eine Vermitt-
lung der Pole voraus, die in der Praxis schon geleistet worden ist
und in der Theorie als Konstruktion eines Reflexionsverhaltnisses
nachvollzogen werden muss. »Erkennen bedeutet, ein Etwas in
Verhiltnisse bringen und dieses Etwas als Inbegriff von Funktionen
darzustellen« (I/168). Diese Konstruktion kann nicht anders be-
ginnen als mit der Setzung eines Apriori, das die Konstitutionsbe-
dingungen dieses Verhdltnisses evident formuliert. Als eine solche
apriorische Kategorie, die eine Wesensform der bestimmten res ex-
tensa darstellt und die auf den verschiedenen Stufen der Aktuali-

72

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sierung der Materialitdt spezifische Seinsweisen bedingt, erkennt
Plessner die Grenze; sie ist als solche eine transzendentale Bedin-
gung der Moglichkeit jeder Gegenstandsgegebenheit.

Es ist nicht die systematische Ordnung des empirisch gegebe-
nen Stoffes einer Disziplin, um die es Plessner in seinen beiden an-
thropologischen Hauptwerken, Die Einheit der Sinne (1923) und
Die Stufen des Organischen und der Mensch (1928), geht; sondern
es ist die Begriffsform einer Wissenschaft und deren Verhdltnis zu
der von ihr abgebildeten Realitdt, die er nachvollziehen will. Das
schliel3t dreierlei ein: die genaue Beschreibung des logischen (for-
malen) Gehalts der Kategorien, die fiir eine Wissenschaft konstitu-
tiv sind; den Aufweis, dass diese Begrifflichkeit den Sachen selbst
entspricht, die zu der betrachteten Seinsregion gehdren; und
schliefRlich die Deduktion, dass in der Begriffsstruktur vor jeder
inhaltlichen Erfiillung durch Erfahrung die notwendige Formbe-
stimmtheit der wissenschaftlichen Abbildung dieser Gegenstands-
region prdjudiziert ist. Genau darauf zielt das oben zitierte Wort
von dem »apriorischen Charakter der natiirlichen Umwelt hinsicht-
lich ihrer materialen Modi« (IV/73). Material sind diese Modi (oder
Seinsweisen) der Naturgegenstdnde als von aulien gegebene Inhal-
te der Erfahrung und Gegenstdnde des Wissens; a priori aber sind
sie, weil sie gar nicht anders als in der bestimmten Begriffsform
gegeben sein konnen, in der sie gewusst werden. Ihre Materialitdt
ist die Bedingung der Mdglichkeit der Erfahrung, die Aprioritat ih-
rer Form ist die Bedingung der Mdglichkeit ihrer Erscheinungswei-
se, ihres Sich-Zeigens als das, was sie ihrem Wesen nach sind.

Diese philosophische Wesensfrage, die eine zugleich ontologi-
sche und erkenntnistheoretische ist, leitet die anthropologischen
Systemschriften von Plessner. Darum konnte er auch die friihe, aus
der Dissertation hervorgegangene Schrift Die Krisis der transzen-
dentalen Wahrheit im Anfang, die ohne Bezug auf die Fachdisziplin
Biologie oder Anthropologie als streng erkenntniskritische ge-
schrieben ist, immer als die methodisch wissenschaftstheoretische
Propadeutik und Grundlage seines weiteren Werks betrachten.

Gegeniiber einer Auffassung, die die Wirklichkeit als eine blo-
Re Menge, eine Ansammlung von lauter disparaten Einzelheiten
hinnimmt, wie sie in momentanen Anschauungen gegeben ist, und
ihre Einheit nach Art eines Katalogs zusammenstellt, hilt Plessner
fest, dass wir iiberhaupt nur eine Pluralitdt von Einzelnen erken-
nen koénnen, wenn wir auch eine qualitative Verkniipfung, eine
Synthesis der einzelnen Tatsachen herzustellen vermdgen. Reine
Analyse, die die komplexen Ganzheitseindriicke in ihre Elemente
zerlegt, ist ein zwar fiir die Erkenntnis notwendiges, aber stets ar-

73

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Helmuth Plessner:
Von der deskriptiv-
zur transzendental-
phdnomenologischen
Methode


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

tifizielles Verfahren. Analysis ist nur im Verein mit »dialektischer
Konstruktion als synthetisches Denken« (I/212) aufschlussreich.

Objektive Synthesis hat zwei Aspekte. »Die unendliche Diskre-
tion mannigfaltiger Inhalte zeigt einerseits in sich ein vollkomme-
nes Beieinander- und Ineinandersein der Anschauungen; die In-
halte sind funktional koordiniert. Andererseits setzt sich die an-
schauliche Mannigfaltigkeit als unabhdngige Transzendenz gegen
ein mogliches Subjekt seiner Erkenntnis; das Anschauliche ist
funktional subordiniert unter den Begriff« (I/213). Beide Synthe-
sen, die anschaulich koordinierende und die begrifflich subor-
dinierende, verweisen auf eine synthetisierende Instanz, ein Sub-
jekt der Synthesis, an dessen Gegenstandsverhdltnis die Sinnein-
heit eines materiell erfiillten Handlungsraums erscheint. Die regu-
lative Idee, die jeden mdglichen Handlungsraum umfasst (also je-
den aktuellen Handlungsraum, in dem das synthetisierende Sub-
jekt »sich setzts, in infinitum transzendiert), ist die Idee von Welt.
Jede bestimmte und konkrete Umwelt verweist in ihrer begriffli-
chen Verfassung a priori auf Welt. Im Ulbergang vom existenzialen
Situiertsein zur Reflexion dieses Situiertseins, also im Ubergang
vom Stehen-in-einer-Situation zum Haben-dieser-Situation ent-
springt aus dem bloRen Sich-Verhalten die Frage nach dem Verhdlt-
nis der Elemente einer Situation, in der diese Elemente eine syn-
thetische Einheit bilden. Und das reflektierende, fragende Subjekt
ist nicht ein »Gegeniiber¢, sondern selbst ein Teil der Situation, ein
Glied des Verhdltnisses.

Die dem klassischen Erkenntnismodell zugrunde liegende Sub-
jekt-Objekt-Dualitdt »geniigt nicht, weil bloRe Korrelation von Er-
leben und Gegenstand nicht die innerliche Verschmelzung der ent-
gegengesetzt bleibenden Momente von Subjekt und Objekt herbei-
fiithrt, so daR das reine Subjekt aus sich selbst allein das Objekt
und umgekehrt das Objekt das Subjekt mitsetzte. [...] Denn Ich
und Gegenstand sind nur die (asymptotisch zu setzenden) Grenzen
jenes ungetrennten aktuellen Beziehens, das, im Ganzen genom-
men, die gegebene Tatsache des Erlebens ausmacht« (I/164). Eine
Anthropologie, die den Menschen aus dem Gegensatz zur Welt der
Gegenstdnde begreift, verfehlt die innere Einheit der Welt, zu der
der Mensch auch gehort. Sie wird eine Kluft zwischen Natur und
Geist aufreiRen und die spezifisch menschliche Weise des In-Seins,
die sich in der Sinngebung als synthetischer Leistung bekundet,
subjektivieren. Das ist die falsche Pointierung, die Kants Konzep-
tion von Transzendentalitit dem Problem gibt.? Transzendentali-

3 | Kant definiert seinen Gebrauch des Wortes stranszendental< derge-

74

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tdat wird zum Index einer subjektiv-idealistischen Ontologie, die
sich auf den Primat der Erkenntnistheorie stiitzt und sich letztlich
in diese auflost.

Ein Weltbegriff, der je schon eine Leistung reflektierender Syn-
thesis ist, kann als solcher nicht gebildet und vergegenwartigt
werden, ohne dass die konstitutive Funktion des Subjekts im ge-
genstandlichen Verhdltnis mitgedacht wird. In Die Stufen des Orga-
nischen und der Mensch wird Plessner das unter dem Titel der »ex-
zentrischen Positionalitdt« thematisieren. In Die Krisis der trans-
zendentalen Wahrheit im Anfang erscheint das Problem in der Ge-
stalt einer Reformulierung des Transzendentalitdtsbegriffs, der nun
nicht mehr subjektiv-idealistisch, sondern als eine »objektive
Transzendentalitdt« gefasst wird.* Plessner nimmt mithin als ers-
ter eine entscheidende Verschiebung des Begriffs der Transzenden-
talitdt vor, durch die ein systematischer Stellenwechsel der An-
thropologie moglich wird. Der Anspruch einer subjekttheoretisch
angelegten Anthropologie, an die Stelle der Ontologie zu treten®,
wird zuriickgenommen und die Anthropologie wird zum Zweig ei-
ner umfassenden Dialektik der Natur. Transzendentalitdt bedeutet
bei Plessner wohl die Fundierung eines Sachverhalts in den vor-
empirischen - das heif’t, nun aber auch in einem bedeutungsver-
schobenen Sinn, >apriorischen< — Bedingungen seiner Moglichkeit,
aber er sucht diese Bedingungen der Moglichkeit nicht erkenntnis-
theoretisch in den Formbestimmtheiten der Verstandestdtigkeit,
sondern ontologisch in den jede Erkenntnismdglichkeit schon be-
dingenden allgemeinsten Formbestimmtheiten der Sache selbst:
»Auf jeden Fall brauchen Bedingungen der Méglichkeit der Erfah-
rung nicht Erkenntnisbedingungen zu sein. Es kann auch um die
Moglichkeit von Gegenstdnden und Substraten, an denen die Er-

stalt, dass es »bei mir niemals eine Beziehung unserer Erkenntnis auf Dinge,
sondern nur aufs Erkenntnisvermdgen bedeutet« (Kant 1783: 71).

4 | Das Konzept einer >objektiven Transzendentalitdt< wird widerspiege-
lungstheoretisch weiterentwickelt bei Holz 2003a: 63ff.; Zimmer 2003b:
32ff.).

5 | Martin Heideggers >Fundamentalontologie< hdlt sich noch in dieser
Zweideutigkeit, die aus einer Ontologisierung anthropologischer Kategorien
entspringt und die ebenso sehr eine Anthropologisierung ontologischer
Strukturen ist. In dem Versuch, sich dieser Zweideutigkeit zu entziehen,
geht Heidegger dann zu einer Theologisierung der Ontologie iiber, die nun
aber wiederum, gemaRR dem feuerbachschen Entlarvungsverfahren, als eine
hypostasierte Anthropologie interpretiert werden kann: »Das Geheimnis der
Theologie ist die Anthropologie [...]« (Feuerbach 1970: 243).

75

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Helmuth Plessner:
Von der deskriptiv-
zur transzendental-
phdnomenologischen
Methode


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

fahrung ansetzt, gestritten werden« (IV/121). Eine apriorische
Formbestimmtheit des Substrats der Erfahrung nennt er, weil sie in
der Materialitdt des Naturgegenstandes gegeben ist, ein >materia-
les Aprioric. Dass eine solche Theorie »mehr Verwandtschaft mit ei-
ner Dialektik als mit einer Phdanomenologie« hat, deutet Plessner
selbst an (IV/267).

Es geht in Die Stufen des Organischen und der Mensch um eine
Theorie, die die Wesensformen oder >Strukturen< des Lebendigen
nicht zuféllig »aufliest¢, sondern sie als die Besonderheit eines or-
ganischen Seienden aus der allgemeinen Verfassung von Seienden
selbst ableitet. »Wir fordern eine Entwicklung der Wesensmerkmale
des Organischen und anstelle der bisherigen Aufzdhlung, die rein
induktiv vorging, wenigstens den Versuch einer strengen Begriin-
dung. Unsere Aufgabe ist eine apriorische Theorie der organischen
Wesensmerkmale oder [...] eine Theorie der >organischen Modales,
wobei unter Modal im Sinne von Helmholtz eine solche qualitative
Letztheit zu verstehen ist, die nicht durch Reduktion auf andere
Qualitdten weiter analysiert werden kann« (IV/158). Als Qualitditen
des Seienden sind Modale immer durch die Sinne gegeben, eine
Theorie der Modale ist eine Theorie der Erscheinungsweisen des
Wirklichen in ihrer Vermitteltheit durch die spezifischen Leistun-
gen der Sinne, die verschiedene Wahrnehmungsregionen konstitu-
ieren. »Anorganische Modale sind z.B. die Farbqualitdten. Ihre
Qualitdt kann nie elektromagnetisch definiert werden. Das Quale
setzt der Physiker in eindeutige Beziehung zu einer bestimmten
Wellenldnge und Geschwindigkeit, ohne auch nur im mindesten die
Absicht zu haben, damit das spezifische Farbquale in seinem Fiir-
sichsein, in diesem seinem besonderen Griin etwa zu erkldren. Er
trifft eine reine Zuordnung zwischen dieser Farbe und quantitativ
faRbaren Grundlagen ihres Seins« (IV/159). Die fiir eine Theorie
der Modale in Anspruch genommene Aprioritdt ist nicht eine sol-
che der Deduzierbarkeit aus rein logischen Formen (wie Kants Ka-
tegorien aus den Formen des Urteils deduziert werden und darum
eben auch formal bleiben), sondern eine Aprioritdt der letzten,
nicht mehr weiter reduzierbaren Sachbedingungen eines Phdno-
mens. Dabei wird die generische Andersheit von Bewusstseinsin-
halten und Materialformen phanomenologisch festgehalten: »Was
wir von der Welt wissen, haben wir aus Empfindungen unserer Sin-
ne [...]. Und Tatsache ist es, daf’ Naturwissenschaft und Psycholo-
gie uns nicht eine Spur die Erscheinungsweise dieser Welt erkldren
konnen. Warum elektromagnetische Wellen von einer bestimmten
Lange und Schwingungszahl das qualitative Aussehen von Zinno-
berrot, andere wieder vom Marineblau haben, sagt sie uns nicht

76

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und will sie uns auch gar nicht sagen« (IV/23). Die mogliche Be- Helmuth Plessner:
grilndung des Materialismus liegt nicht in der Reduzierbarkeit der Von der deskriptiv-
Qualitdten auf gemessene materielle Prozesse, sondern in ihrer zur transzendental-
Unablosbarkeit davon. Dagegen ist der »>Sprung« von einem Modal- phédnomenologischen
bereich in einen anderen eine dialektische Kategorie der Naturphi- Methode

losophie.

So wie Farben, Tone, Tastwahrnehmungen, Geruchs- und Ge-
schmacksempfindungen jeweils einem bestimmten Sinn und seinen
physiologischen Korrelaten zugeordnet sind, ohne den sie nicht
erscheinen wiirden, so sind auch Weltverhdltnisse lebender Korper
an gewisse Formbestimmungen des Korpers gebunden; und eben
diese miissen als >organische Modale< herausgearbeitet werden,
wenn eine Theorie und nicht nur eine Beschreibung des Seinsbe-
reichs >Leben< gegeben werden soll. Von einer >Anthropologie der
Sinnex, die die Gegebenheitsweisen der anorganischen Aspekte der
Welt auRer uns (also auch der anorganischen Aspekte der organi-
schen Natur) untersucht, geht Plessner in einem zweiten Schritt
zur Analyse der apriorischen Formbestimmtheiten des Organischen
iiber, kraft deren ein Seiendes sich in der Einheit seines so und so
bestimmten Daseinsvollzugs konstituiert.

Dieser Schritt kann nicht mehr im analytischen Verfahren ge-
tan werden. »Weil Erkennen bedeutet, ein Etwas in Verhdltnisse
bringen und dieses Etwas als Inbegriff von Funktionen darzustel-
len, so vermag die Analyse darin iiberhaupt nichts. [...] So zerlegt
sie wohl das Gegebene in alle moglichen Elemente und macht es
auf diese Weise deutlich, wobei ihr die Elemente genau so faktisch
gegeben sind, wie ihr vor ihrer destruktiven Arbeit das Ganze der
Elemente gegenwadrtig war« (I/168f.). Die urspriingliche Erfahrung,
die das Lebewesen, im Hinblick auf seine Lebenstdtigkeit und
Uberlebenstendenz auffasst und auslegt, ist nicht eine Erfahrung
isolierter Eindriicke, sondern der ganzheitliche Ausldser eines Re-
aktionsschemas, aufgrund dessen sich das Lebewesen in die Um-
welt einbindet oder, wie Scheler mit einer schonen Metapher sagte,
sverschrankt«. Eine Situation besteht nicht aus einem Aggregat
einzelner semantischer Atome, sondern stellt eine Sinneinheit der
Sinnesdaten dar. »Sinneseinheiten sind nicht natiirlich, lassen
sich nicht urspriinglich im aktuellen Bewul3tsein vorfinden, beste-
hen nicht fiir sich kraft der unvermeidlichen Intentionalitdt der
Aktmeinungen, sondern gelten nur vermoge einer hergestellten Be-
ziehung auf den Wert der Erkenntnis. Diese Beziehung besteht
nicht in dem absoluten Sein des reinen Bewuftseins, sondern gilt
als Ausdruck einer methodischen Komposition. Die Idee dieses
Aufbaus bedeutet das Prinzip, welches einen jeden Denkgebrauch

77

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

zum Denkgebrauch macht und ihn im Sinne seiner urspriinglichen
Zielsetzung regelt« (I/168). Dies ist der objektive, in der Funktio-
nalitdt der Lebensbeziehungen begriindete materiale Charakter der
Wahrnehmungsinhalte; die Riickbeziehung auf die Uberlebens-
funktionen und damit die Orientierung der Wahrnehmungsinhalte
auf die Bediirfnisse, >Interessen< und immanenten Zwecke der Le-
bewesen ist die transzendentale Seite dieser Objektivitat.

Plessners Deutung des Organischen und, auf dessen am meis-
ten ausgebildeter Stufe, des Menschen lduft nun darauf hinaus, in
den genetisch primdren Organen der Weltgegebenheit, den Sinnes-
organen, die konstitutiven Prinzipien und Regeln aufzuzeigen,
denen gemdll die Welt sich in qualitativen Erscheinungsbildern
zeigt. Anders gesagt: Die Modalitdten der sinnlichen Rezeptivitdt
bestimmen den Modus des »>geistigen< Sinns, der die wirkliche
Mannigfaltigkeit zu einem perspektivischen Zusammenhang glie-
dert. »Die Mannigfaltigkeit der Anschauung behdlt eine nicht mehr
weiter zuriickfithrbare, absolut unbegreifliche Ordnung an sich,
welche die empirischen Wissenschaften in ihren Fragen begrenzt.
Urtatsachen eines selbstdndigen, dem Bewultsein sich aufdran-
genden Werdens offenbaren qualitativ nicht ineinander iiberzufiih-
rende Ordnungsbeziehungen, wie Raum, Zeit, Zahl, primédre und
sekunddre Qualitdten, kausale Verdnderungen, physische Assozia-
tion, organische Entwicklung. [...] Das Resultat der Reflexion er-
zeugt geradezu das Verlangen nach einem Unterbau dieser offen-
bar synthetischen Verhéltnisse« (I/224f.).

Im Gegensatz zu einer subjektiv-idealistischen Fundamentie-
rung dieses >Unterbaus< in der Spezifik des geistigen Vermdgens
des Menschen, dem fiir die moderne Anthropologie kennzeichnen-
den Verfahren, sucht Plessner den Grund in der Form des gegen-
stdndlichen Verhdltnisses, in dem sich das Lebewesen befindet. Fiir
die Lehre vom Menschen bedeutet dies: »Nachdem die unbedingte
Selbstdndigkeit des Angeschauten innerhalb der theoretischen
Einstellung als fiir deren Mdglichkeit unerldRlich erkannt ist, wird
das unendliche Streben, die Masse des begriffslosen Stoffs im Pro-
zeld der Forschung zu {iberwinden, gerechtfertigt. [...] Jede wis-
senschaftliche Operation und Verkniipfung getrennter Einheiten zu
neuen Einheiten ist dann nur vollziehbar, weil die Ordnung einmal
nicht anders vorliegt, und jede Erkenntnis bedeutet daher Abbil-
dung des Vorhandenen« (I/267, 227f.). Die Organisation des sbe-
griffslosen Stoffs< zu einem materialisierten Sinn erfolgt nicht
durch eine kategoriale Verstandespragung, sondern durch die In-
teraktion und Interdependenz der Sinne, die sich lebensfunktional
ausgebildet haben. Der Geist kommt nicht zum Leib des Menschen

78

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

als eine >Sondergabe< hinzu, sondern erwdchst aus der natiirlichen Helmuth Plessner:
Entwicklung der Leibtétigkeiten. Die Welt ist die Welt unserer Sin- Von der deskriptiv-
ne, aber diese sind das natiirliche Medium der natiirlichen Welthaf- zur transzendental-
tigkeit jedes Sinneswesens. Die transzendental auf das Subjekt als phdnomenologischen
Moment und Glied natiirlicher gegenstdndlicher Verhdltnisse ge- Methode
richtete Beschreibung des In-Seins fiihrt auf die griindende (und
begriindende) Rolle der Sinne in einer Ontologie des Lebendigen.

Es ist ebenso trivial wahr wie irrefiihrend, mit dem englischen
Skeptiker David Hume zu sagen, »daf nichts je dem Geiste gegen-
wdrtig sein kann als nur ein Bild oder eine Perzeption« (Hume
1955: 160) und auch die gleich lautende Formulierung des Physi-
kers und positivistischen Philosophen Ernst Mach, »daR die Welt
nur aus unseren Empfindungen besteht« und dass die Annahme
einer ihnen korrelierenden Realitdt »sich als gdnzlich miiRig und
iiberfliissig erweist« (Mach 1897: 10) bleibt dem verwirrenden Wi-
derspruch verhaftet, den Hume auf die Formel gebracht hat: »Dem
Geist ist nie etwas anderes gegenwdrtig als Perzeptionen und er
kann unmoglich eine Erfahrung iiber ihre Verkniipfung mit Gegen-
stinden gewinnen« (Hume 1955: 162), denn die Erzeugung eines
immateriellen Bewusstseinsinhalts durch eine materielle Ursache
sei unmoglich. Auch Engels und Lenin haben sich iiber die Vorstel-
lung lustig gemacht, dass »unser Gehirn die Gedanken ebenso ab-
sondere wie die Leber die Galle« (Lenin 1962: 39). Die auf unsere
Sinnesorgane einwirkenden Reize und die in den Sinnesorganen
ausgeldsten physiologischen Prozesse sind ihrer Gattung nach
streng von den Bewusstseinshildern zu unterscheiden, die als de-
ren Aquivalente auftreten. Nur wenn es uns gelingt, die sinnlichen
Elemente unserer Erkenntnis von deren ideeller Reprdsentation
sauber getrennt zu halten, kann iiberhaupt der eigentiimliche Cha-
rakter des Erkenntnisprozesses bestimmt werden. Dies ist die Vor-
aussetzung einer »Anthropologie der Sinne«, wie Plessners spdte
Abhandlung heift, in der er seine Einsichten zusammenfasst (vgl.
I11/3171ff.), oder einer »Aesthesiologie des Geistes«, wie der Unter-
titel von Die Einheit der Sinne heif3t.

Wenn es die Sinne sind, denen wir die primdren Kenntnisse von
der Welt verdanken, so sind es also die sinnlichen Qualitdten, Far-
ben, Tone, Eindriicke von weich und hart, stif und sauer usw., die
die Grundlagen der Erfahrung abgeben. Plessner stellt die Frage
nach der objektiven Verfassung dieser von einer quantifizierend
verfahrenden Wissenschaft als subjektiv eliminierten Erfahrungen.
Er entwirft eine »Theorie der Qualitdten oder Modalitdten, nach
denen sich die Sinne voneinander unterscheiden« (III/29f.), und
begriindet diesen Unterschied in den »gegenstdndlichen Funktio-

79

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

nen«, nach denen sich die »Leibsinne differenzieren miissen, um
ihrer praktisch-biologischen Niitzlichkeitsfunktion allgemein zu
geniigen« (III/38). Er fundiert also die elementare Erscheinungs-
weise der Welt, ihre unterste Sinnschicht, in der naturhaft-mate-
riellen Verfassung der Lebewesen. Die erste biologische Ebene des
praktischen Verhaltens ist die Wahrnehmung der in der Umwelt ge-
gebenen Lebens- und Uberlebensbedingungen. Auf sie sind die
Leistungen der Sinne orientiert, an der Erfiillung dieser Funktion
erweist sich die Angemessenheit der sinnlichen Abbildung der
Welt: »Irgendeine wirklichkeitskiindende Bedeutung muR den
Sinnesdaten unseres BewuRtseins innewohnen, eine Beziehung
auf den Gegenstand muR fiir jeden einzelnen Sinn gewahrt sein,
wenn die Sinne {iber die wirkliche Lage orientieren sollen. Das
Prinzip der biologischen Nutzeinheit der Sinne [...] setzt voraus
das Prinzip der gegenstdndlichen Funktion« (III/51).

In gewisser Weise ist dieser Ansatz, ungeachtet seiner metho-
dologischen Vorkehrungen zur Bestimmung der Transzendentali-
tdt, naiv realistisch. Er stellt die Wirklichkeit der eigenen Leiber-
fahrung und der in der Intentionalitdt der Sinneswahrnehmungen
gegebenen Objekte nicht in Frage. Dennoch ist diese Naivitdt nur
scheinbar, denn sie kann sich ihrer Legitimierung in der Reflexion
vergewissern, dass die Annullierung des Realitdtsindexes der Sin-
neserfahrung in die zwar unwiderlegbare, aber absurde und prak-
tisch bedeutungslose Position des Solipsismus fiihren wiirde -
praktisch bedeutungslos, denn ich muss mich auch als Solipsist so
verhalten, als ob meine Bewusstseinsinhalte eine an sich seiende
AuRenwelt reprdsentierten.

Unter der Voraussetzung der gegenstandlichen Funktion der
Sinne erweist sich nun deren Zusammenspiel als der leibliche Re-
flex der objektiven Einheit der in den verschiedenen Wahrneh-
mungsregionen gegebenen Eindriicke also als die konstitutive Be-
dingung fiir die Erfahrung von Welt als einer Sinneinheit, die sich
dann auch im Reprdsentationssystem der Sprache wiedergeben
lasst und so auf die Ebene der Begrifflichkeit des Allgemeinen ge-
hoben wird. In der Rekonstruktion dieses Ulbergangs gelingt es,
die Seinsweise des Geistigen aus der Sinnlichkeit hervorgehen zu
lassen. Die Einheit aller Bewusstseinsleistungen baut sich vom Zu-
sammenwirken der Sinnesbereiche aus auf.

Wie die Einheit der Sinne der gegenstdndliche Grund des Be-
wusstseins ist, so ist sie auch das materielle Aquivalent der ideel-
len Reprisentationen. Das Modell, nach dem wir diese Aquivalenz
vorzustellen haben, ist nicht das eines Forderbandes, als welches
die Sinnesorgane die materiellen Einwirkungen oder Reize in die

80

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Immaterialitdit des Bewusstseins transportieren wiirden, sondern Helmuth Plessner:
das einer Spiegelebene, an der die reellen Gegenstdnde sich als vir- Von der deskriptiv-
tuelle Abbilder widerspiegeln (vgl. Holz 2003a). »Die gesamte zur transzendental-
Mannigfaltigkeit des iiberhaupt Mdglichen bildet ein System, das phédnomenologischen
sich mit dem System der Sinnesmodalitdten deckt« (III/302). Das Methode

heiflt: Das Bewusstsein ist die Seinsweise der leiblichen Materie

unter den Bedingungen der Sinnlichkeit. Die Anthropologie der

Sinne miindet in die Metaphysik der Erkenntnis, und als solche

macht sie das materielle Substrat kenntlich, in dem sich die Wirk-

lichkeit in der Form ihrer sinnlichen Abbildung spiegelt. Um dieses
Widerspiegelungsverhiltnis als »Bildungsprinzip transzendentaler

Wahrheit« (I/246ff.) darzustellen, bedarf es einer Systematik der

Sinne.

81

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 181



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS SYSTEM DER SINNLICHKEIT'
Das Leib-Seele-Problem

Helmuth Plessners Entwurf einer philosophischen Anthropologie
zielt auf die Uberwindung des Dualismus von natiirlich-leiblichem
und seelisch-geistigem Menschsein aus einem fundierenden, im-
manent-weltlichen natiirlichen Prinzip der Daseinsform. Die seit
Descartes ontologisch gedeutete Verschiedenheit von Korper (res
extensa) und Geist (res cogitans) soll aus einem umfassenden, dia-
lektischen Naturkonzept als Selbstdifferenzierung des einen Seins
hergeleitet werden. Das bedeutet die Aufgabe der Vorstellung von
physischer >AuRerlichkeit¢ und psychischer >Innerlichkeitc: »Nie-
mand bezweifelt die aulRerordentliche ZweckmdRigkeit und An-
schaulichkeit der Unterscheidung von physisch und psychisch. Sie
trifft sicher wesentliche Differenzen im Sein der Wirklichkeit. [...]
Urspriinglich zwar ist die Scheidung allen Seins in res extensa und
res cogitans ontologisch gemeint. Sie erhdlt jedoch von selbst eine
methodologisch fortwirkende Bedeutung, die sie in gewissem Sin-
ne der ontologischen Kritik entzieht. [...] Besteht das Wesen der
Korperlichkeit in Ausdehnung (wofiir also Quantitdt bzw. Messbar-
keit eintreten kann), so diirfen die messfremden, qualitativen Ei-
genschaften der Korper nicht zum Wesen der Korperlichkeit geho-
ren. [...] So werden um der restlosen Quantifizierung der Korper
willen alle Qualitdten subjektiviert und zu Nur-Erscheinungen,
weiterhin zu Empfindungen umgedeutet. Uber Locke fiihrt da ein

1 | Das folgende Kapitel ist die erweiterte Fassung eines Beitrags, der
an der Konferenz Grenzen und Spielrdume des Menschen in der anthropologi-
schen Diskussion aus Anlass des 100. Geburtstags von Helmuth Plessner im
Max-Planck-Institut fiir Bildungsforschung zu Berlin (4.—6. September 1992)
vorgelegt wurde. Diese kiirzere Fassung erschien unter dem Titel Die Syste-
matik der Sinne in: Friedrich/Westermann 1995, S. 117-127.

83

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

direkter Weg zu Mach, den jeder Naturforscher noch heute geht«
(Iv/79, 83). Eine philosophische Anthropologie hat dagegen den
Gegensatz von materieller Korperlichkeit und geistigem Selbstsein
des Menschen zu beheben, ohne deren Differenz reduktionistisch
zu nivellieren. Die traditionelle Leib-Seele-Problematik ist als ein
Scheinproblem zu erweisen: »Es liegt im Wesen undisziplinierter
Erfahrung, etwas so lange fiir fundamental zu nehmen, als es ihrem
Fortgang die groRten Sicherheiten und ihren Zusammenhidngen
den besten Anschauungshintergrund verschafft. Fiir den wissen-
schaftlichen Ausbau der Erfahrung reichen allerdings diese Vorzii-
ge nicht aus« (IV/78).

Man sollte meinen, dass nach Plessners Einspruch gegen einen
fortgeschleppten Cartesianismus in den Wissenschaften vom Men-
schen die traditionelle Rede vom Ich und Selbst hdtte verstummen
miissen. Das ist jedoch keineswegs der Fall. Selbst ein so versierter
Psychologe wie Douglas R. Hofstadter, der die Vexierbildhaftigkeit
des Abbildverhdltnisses dulRerer Realitdt im Bewusstsein wahrge-
nommen hat (vgl. Hofstadter 1979), konnte sich dem Leib-Seele-
Paradigma nicht entziehen (vgl. Hofstadter/Dennet 1986). Es ist
eben eine alte Erfahrung in der Geschichte der Philosophie und der
Wissenschaften, dass hartndckig sich reproduzierende Probleme
dann entstehen, wenn man die Frage nach dem Gegenstand des
Problems falsch gestellt hat. Gilbert Ryle (1969) hat dafiir den
Ausdruck »Kategorienverwechslung« gebraucht — und dieser logi-
sche Fehler ist nicht immer so leicht zu durchschauen wie in dem
von ihm gegebenen Beispiel des Besuchers einer Universitdt, der
nach der Besichtigung von Instituten, Laboratorien, Bibliotheken
und Verwaltung schlieflich ungeduldig fragte: »Ja, wo ist denn
nun aber die Universitdt?«

Das so genannte Leib-Seele-Problem (oder mind body problem,
um es im anglisierenden Jargon unserer philosophischen Mode zu
sagen) ist seit dem frithgeschichtlichen Animismus eine solche
zwar harte, aber taube Nuss. Wir sind unserer selbst als etwas be-
wusst, das nicht einfach nur die Summe unserer Korperteile und
geistig-seelischen Akte ist; und dieses seltsame Mehr nennen wir
unser Ich. Descartes hat die Erfahrung von diesem Ich an die Ge-
wissheit des Denkens (oder allgemeiner der Bewusstseinsakte) ge-
kniipft: »Ich denke, also bin ich«; und er hat daraus eine eigene,
von Korper verschiedene Substanz gemacht. Ist so zwischen Leib
und Seele, zwischen Denken und Materie erst einmal ein Graben
aufgerissen, auf dessen beiden Seiten einander unvergleichbare
Wesenheiten hausen, dann wird die Frage nach den Bedingungen
der Moglichkeit ihres Aufeinander-abgestimmt-Seins zu einem

84

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

heiklen und wohl unlésbaren Problem. Was bin ich? Wie kommt das Das System

Bild der Welt in mich hinein?

Ryle, um ihn ein zweites Mal zu zitieren, nennt diese Auffas-
sung vom Ich ironisch das »Dogma, vom Gespenst in der Maschine«
(Ryle 1969: 13). Dass sie wenigstens diese ihre angelsdchsische
Tradition kennen, hitte man von Hofstadter und Dennet erwarten
sollen, wenn schon der unbedarfte Hochmut des common sense ih-
nen verbietet, von Konzepten und Problemlésungen Gebrauch zu
machen, die eine zweieinhalbtausendjdhrige >kontinentale< Philo-
sophiegeschichte in ihren Vorratshdusern bereithdlt. Doch sie
schreiben: »Wenn ich diesen K6rper habe, dann bin ich doch wohl
etwas anderes als dieser Korper. [...] Jedenfalls scheinen ich und
mein Korper beides zu sein: aufs engste verkniipft und doch zu-
gleich verschieden« (Hofstadter/Dennett 1986: 13).

So wdrmen die Autoren den cartesischen Substanzendualismus
wieder auf, um dann unbefangen zu behaupten: »Was ist der Geist?
Wer bin ich? Kann bloRe Materie denken oder empfinden? Wo ist
die Seele? Jeder, der sich diese Fragen stellt, stiirzt kopfiiber in
die groRten Wirrnisse. [...] Wir glauben, daR es gegenwdrtig keine
einfache Antwort auf die groRen Fragen gibt. Dieses Buch soll da-
her seine Leser provozieren, in Unruhe versetzen, in Verwirrung
stlirzen« (ebd.: 9).

Nun ist die Verwirrung aber nur dann grof, wenn man von der
Annahme ausgeht, die Wirklichkeit bestehe aus jeweils homogenen
- und dann eben prinzipiell von einander verschiedenen — Substra-
ten, deren Zusammenhang und Korrespondenz erkldarungsbediirftig
seien. Beschranken wir uns nur auf die Neuzeit, so haben wir im-
merhin seit Spinoza und Leibniz alternative Weltmodelle, in denen
diese Schwierigkeit nicht auftaucht. Die Einheit der Welt wird als
ein naturgeschichtlicher Prozess der Differenzierung begriffen, in
dem der Ubergang zu komplexeren Organisationsstrukturen neue
Eigenschaften (Qualititen) entstehen ldsst: so z.B. beim Ubergang
von anorganischer zu organischer Materie die Reagibilitdt und
Empfindung, bei der Ausbildung korpereigener informationsleiten-
der und -speichernder Systeme das Bewusstsein, bei der Arbeit das
Selbstbewusstsein und die Reflexion der Reflexion. Unter diesem
evolutiondren Aspekt, der qualitative Spriinge einschlieft, hat
Plessner in den Stufen des Organischen und der Mensch ein theore-
tisches Modell der >Spezifikation der Natur«< ausgearbeitet — auch
das scheinen diese Autoren nicht zu kennen. Friedrich Engels sah
die Einheit der Welt in ihrer Materialitdt begriindet und leitete die
Mannigfaltigkeit der Phdanomene aus immer komplexer werdenden
»Beweqgungsformen der Materie« ab. Leib und Seele, Welt und Ich

85

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

der Sinnlichkeit


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

(Selbst) brauchen dann nicht als Verschiedenes, sondern koénnen
als Selbstunterschied der Materie erkldrt werden — also in Anwen-
dung einer Denkfigur der dialektischen Logik, die seit Platon und
Aristoteles, seit Leibniz und Hegel als methodisches Instrument
fiir die Auflosung eben jener Paradoxien entwickelt wurde, deren
Reproduktion Hofstadter und Dennet solch sichtbares, indessen
wissenschaftlich nutzloses Vergniigen bereitet.

Die Fragestellung von Hofstadter/Dennet und die Entfaltung
der von ihnen als Paradoxien und Aporien prdsentierten Erschei-
nungen laufen letztlich darauf hinaus, dass die konstitutiven Pro-
zesse der Sinnlichkeit und ihre Reprasentation als Bewusstseins-
gestalten auseinander gerissen werden. So entstehen im theoreti-
schen Modell zwei Wirklichkeiten. Eine philosophische Anthropo-
logie, die nicht hinter Plessner zuriickfallen will, nimmt dagegen
eine Stelle in einem ontologischen System ein, das die Wirklichkeit
als eine Einheit darstellt. Als System der Sinnlichkeit, als Einheit
der Sinne ldsst sich die gegenstdndliche Beziehung als weltkonsti-
tuierend, das heiRt als Erzeugung einer Sinnganzheit begreifen,
also der Ulbergang von Reiz in Bedeutung als ein und dasselbe
Phdnomen fassen. Mit dem Entwurf einer Systematik der Sinnlich-
keit hat Plessner die natiirlichen, also die materiellen Bedingun-
gen freigelegt, unter denen eine doch immer nur vom Menschen
her zu konstruierende dialektische Einheit von Subjekt und Objekt,
von Erleben und Gegenstandswelt, von Denken und Sein als Welt
begriffen werden kann.

Gegenstand und Inhalt der Sinneswahrnehmung

So gut wie eine transzendentale Phanomenologie die Pragung un-
serer Gegenstands- und Welterfassung durch die Formbestimmtheit
unserer noetischen Leistungen geltend macht, kann ein konse-
quenter Sensualismus die Grenzen unserer Rezeptivitdt in der Leis-
tungsfahigkeit unserer Sinne ausmachen, die selegieren, was wir
erfassen, und determinieren, in welcher neurophysiologischen Re-
prasentationsweise wir es erfassen. Diese Feststellung ist trivial,
nicht aber das sich daraus ergebende erkenntnistheoretische Prob-
lem, wie die Beziehung dieser logisch und/oder sinnlich prafor-
mierten Gegenstandswelt zu der Welt der Seienden zu denken sei,
um deren wie auch immer gefilterte oder gestanzte Reprdsentation
es in allen Erkenntnisvorgangen, von der Empfindung und sinnli-
chen Wahrnehmung bis zur begrifflichen Dihairesis und Synthesis,
doch eigentlich geht. Dass die Antworten der klassischen philoso-

86

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

phischen Systemtypen auf diese Frage unbefriedigend sind, hat Das System
Plessner am Anfang seines aesthesiologischen Entwurfs Die Einheit der Sinnlichkeit
der Sinne gezeigt und aus dieser unbefriedigenden Theorielage die

Konsequenz gezogen, das Problem anders als im Modell der Kor-

respondenz von Innen- und AuRenwelt zu formulieren.

Es wdre ein philosophisches Missverstindnis zu meinen, die
fortschreitende Aufkldrung der neurophysiologischen Prozesse, in
denen sich unsere Vorstellungen von der Welt auf der Ebene des
Organismus bilden, konne die erkenntnistheoretische Frage nach
der Realitdt der AuRenwelt und nach der Beziehung unserer Vor-
stellungen zu ihren Gegenstinden obsolet machen. Erkenntnis-
theorie kann nicht durch Neurophysiologie ersetzt werden. Wenn
sich als ein Ergebnis der naturwissenschaftlichen Forschung fiir
kognitive Systeme feststellen ldsst, »Wahrnehmungen sind daher
immer Konstruktionen von selbstreferenziell tatigen Nervensyste-
men« (Weingarten 1992: 5), dann folgt daraus keineswegs, dass es
keine Reprdsentation von Aulenwelt im Bewusstsein gdbe, son-
dern nur, dass die Reprdsentationsbeziehung anders gefasst wer-
den muss als in einem einfachen Abbildungsmodell, das so etwas
wie Gestaltdhnlichkeit stipuliert.

Der Widerstreit »>Abbildung oder Konstruktion< kann allerdings
nur aufkommen, wenn das erkenntnistheoretische Schema einer
Subjekt-Objekt-Dualitét als unhintergehbar jeder transzendentalen
Frage nach den Bedingungen der Mdglichkeit von Erkenntnis zu-
grunde gelegt wird. Demgegeniiber kdnnte es sich als sinnvoll he-
rausstellen, dieses Schema selbst als eine sekunddre Ableitung von
einer vorgdngig ontologisch zu kldrenden Frage nach dem Sein von
Bewusstsein aufzufassen. Plessner gibt sich mit der »Schwache und
Ungekldrtheit der Zweiweltensituation [...] und der fundamentalen
Unmdoglichkeit, von einer Erfahrungsstellung in die andere ohne
Bruch zu gelangen« (IV/103) nicht zufrieden; »nicht ist das Be-
wuBtsein in uns, sondern wir sind >im< Bewul3tsein. [...] Das Be-
wuBtsein [...] ist immer da gewdahrleistet, wo die einheitliche Be-
ziehung zwischen Lebenssubjekt und Umwelt in doppelter Rich-
tung, rezeptiv und motorisch, durch den Leib besteht« (IV/111).
Diese doppelte Gerichtetheit des Leibes, sensuell im Transport du-
Rerer Reize nach innen und motorisch in der Uberfiihrung innerer
Antriebsmomente in nach auRen wirkende Handlungen, macht das
Wesen des Lebendigen aus und manifestiert sich an der Grenze
zwischen dem Leib und seiner dufReren Umwelt.

Bewusstsein ist die Weise, in der sich die Welt fiir uns so struk-
turiert, dass sie sich als Feld unserer Tatigkeiten, unseres Verhal-
tens, unserer Erfahrung gibt. Dieses Feld ist an sich selbst eine To-

87

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

talitdt (wenn auch sicher nicht die ganze Totalitdt mdglicher Welt
oder gar mdglicher Welten), und der Organismus ist ein Moment
dieser Totalitdt und verhilt sich selbst als Totalitdt aller ihm mog-
lichen leiblichen Verhaltensweisen zu ihr. Genau diese Einheit
meint das Wort >Feld<. »Ein Organismus bietet sich nun einmal als
eine Planeinheit an. Dies kommt nicht nur als anatomischer Bau-
plan, als System von Funktionen, sondern in seinem Verhalten zu
seiner Umwelt zum Ausdruck. Bauplan, Funktionsplan und Umwelt
passen zueinander, d.h. sie legen einen gewissen Rahmen fest, in
den sich die Sinnesorgane einfiigen« (III/326). Es erhellt, dass die
Sinne nach dieser Auffassung Plessners konstitutiv fiir die Einheit
dieses organischen Feldes sind. Darum kann das Wort >Welt< eine
zweifache Bedeutung annehmen: metaphysisch als Terminus fiir
die Ganzheit alles mdglichen Seienden; hermeneutisch als »die
Welt des Menscheng, >die Welt des Seeigels< usw. fiir das Feld oder
die Region, in der sich ein Lebewesen einer bestimmten Art zu sei-
nen spezifischen Reizgegenstdnden verhdlt (vgl. III/57).

»Ein Prinzip, das uns die spezielle Ausbildung der Sinnesorga-
ne als optische, taktile, chemische, akustische, geotaktische be-
greiflich macht, gewinnen wir an ihrer praktischen Bedeutung erst
dann, wenn wir die gegenstdndliche Funktion, die addquaten Reize
der einzelnen Sinne mit einbeziehen. Nur weil es Licht, Schwer-
kraft, Schall, Geriiche, Druck gibt, und zwar als verschiedene Modi-
fikationen des Seienden in seiner Einwirkung auf den Organismus,
hat es dieser notig, entsprechende Organe fiir sie auszubilden«
(II1/38). Je nach Art und Weise, wie ein Organismus Reizempfind-
lichkeit fiir Umweltgegenstdnde entwickelt und dafiir Organe oder
Rezeptoren und >Verarbeiter< ausbildet, ist ihm seine Umwelt er-
schlossen und stellt sich ihm als >seine« Welt dar. Reizempfindlich-
keit und Umwelterschlossenheit definieren seine Lebensfunktio-
nen (und Uberlebensméglichkeiten). DemgemiR kann die Heraus-
bildung zusdtzlicher Reizempfindlichkeiten als ein Faktor der Evo-
lution eben dann und immer nur dann betrachtet werden, wenn
die Erweiterung des Sinnesfeldes in einem Zusammenhang mit der
tatsdchlichen Beschaffenheit der Umwelt steht. Die Sinnlichkeit
muss ein Reflexionsmedium der in ihr signalisierten, bedeuteten
Gegenstdndlichkeiten sein.

Eine prinzipielle Skepsis gegen die Sinne ist eine lebenswirk-
liche Unmoglichkeit, und darin beruht die vortheoretische Starke
des Sensualismus. »Was wir von der Welt wissen, haben wir aus
Empfindungen unserer Sinne« (III/25). Ausfiihrlicher hat der Phy-
siologe Herbert Hensel in seiner Marburger Rektoratsrede Sinneser-
fahrung und Wissenschaft diese Prioritdt der Sinne fiir unsere Welt-

88

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

erfahrung hervorgehoben - ein Votum, an dem keine Erkenntnis-
theorie wird vorbeigehen konnen: »In der Tat erweist sich die Sin-
neserfahrung als eine spezifische, unabdingbare und durch keine
andere Instanz zu ersetzende Grundlage unseres Wissens von der
realen Welt. Das gilt nicht nur fiir unser alltdgliches und naives
Weltbild, sondern vor allem auch fiir jene Wissenschaften, deren
Tatigkeit auf die Erforschung der Sinnenwelt gerichtet ist, vor al-
lem die Naturwissenschaften in weitestem Umfang und die natur-
wissenschaftlich orientierte Medizin. Ja, selbst die sinnenfernsten
und abstraktesten unter den empirischen Disziplinen, wie etwa die
Physik, konnen nicht umhin, sich auf die Sinneserfahrung als letz-
ten Kronzeugen zu berufen, wie weit sie auch immer mit ihren ge-
danklichen Konstruktionen die naive Wahrnehmungswelt {iber-
schreiten mdgen. Insofern miissen auch alle skeptischen Versuche
philosophischer oder naturwissenschaftlicher Art, die Sinnespha-
nomene zu verleugnen, umzudeuten oder zu verfdlschen, sie als
Tauschung, Trug, Illusion oder subjektiven Schein zu bestimmen,
immer wieder vor der Einsicht scheitern, dal} der Bereich des Pha-
nomenalen als solcher von nicht ableitbarer Gewillheit und Unbe-
zweifelbarkeit ist« (Hensel 1965: 1).

Die Erscheinung der Welt kann nicht als eine bloRe Funktion
unserer konstitutiven Bewusstseinsleistungen verstanden werden,
wenn wir uns nicht auf einen ganz und gar unsinnigen transzen-
dentalen Solipsismus zuriickziehen wollen (vgl. Husserl 1962). Fiir
ein Lebewesen in einer natiirlichen Umwelt sind seine Sinnesorga-
ne Mittel der verhaltensorientierenden Steuerung der Lebenspro-
zesse und das gilt auch fiir den Menschen. Angemessenes Verhal-
ten ist zum Mindesten ein im Erleben fundiertes Indiz fiir die prin-
zipielle operationale Zuverldssigkeit der Sinne. »Wir nehmen nur
das wahr, was wir im Lebenskampf brauchen, was ein Wesen von
Geist, Fleisch und Blut auf dieser Erde nétig hat, um nicht unter-
zugehen. Differenzierung und einheitliches Zusammenspiel der
Sinne gibt es nur mit Riicksicht auf den obersten Zweck der Anpas-
sung im Sinne der Lebensférderung. Wie groRR die Abweichungen
unserer sinnlichen Eindriicke von der Wirklichkeit an sich sein mdo-
gen, dariiber gibt dieses Prinzip der Nutzeinheit der Sinne keine
Auskunft. Es bestimmt gewissermaRen nur eine untere Schwelle
moglicher Abweichungen, unter welche nicht gegangen werden
kann, wenn aus der Diskrepanz zwischen Eindruck und Wirklich-
keit dem Organismus keine Schadigungen erwachsen sollen. Immer
bleibt dem Sinnenleben eine gegenstandliche, eine wirklichkeits-
kiindende Funktion gewahrt, die der Organismus zur Anpassung an
sein Lebensmedium braucht« (III/39f.).

89

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Das System
der Sinnlichkeit


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Die >wirklichkeitskiindende« Funktion der Sinne wird nun al-
lerdings heute von den Theoretikern der Selbstreferenzialitdt des
Gehirns bestritten. So schreibt Maturana: »Es gibt auRerdem keine
Informationsverarbeitung, keine Errechnung des Verhaltens nach
den Bedingungen einer AuRenwelt, keine zielgerichteten Prozesse
im Arbeiten des Organismus, es gibt lediglich Zustandsverdnde-
rungen des Organismus im ProzeR der Verwirklichung seiner Auto-
poiese« (Maturana 1992: 109). In dieser Formulierung wére die In-
tersubjektivitdt der Inhalte von kognitiven Prozessen, die doch die
Voraussetzung fiir kollektives Handeln (nicht erst von Menschen,
sondern auch von Tierrudeln, -herden, -schwarmen) ist, nicht be-
griindbar; auch Entscheidungen {iber >richtige< oder »falsche« Sin-
neseindriicke lieRen sich nicht begriinden. Wenn Weingarten also
die Konsequenz zieht — »unsere menschlichen Wahrnehmungen
von Welt sind keine Abbilder der Welt auBerhalb von uns, sondern
wir konstruieren uns ein Weltbild aus den durch unser Handeln
ausgeldsten, intern induzierten Zustandsveranderungen unseres
Nervensystems, und die Erfahrung oder das Erlebnis einer solchen
Zustandsveranderung bezeichnen wir dann als Wahrnehmung«
(Weingarten 1992: 5f.) —, dann geht er iiber das hinaus, was aus
der Beschreibung des Gehirns als eines selbstreferenziellen Sys-
tems abgeleitet werden kann.

Roth hat die Frage nach der philosophischen Deutung der neu-
rophysiologischen Forschungsergebnisse vorsichtiger formuliert:
»Natiirlich gibt es eine reale Welt, in der ein realer Organismus mit
einem realen Gehirn existiert und die {iber die Sinnesrezeptoren
auf das Gehirn einwirkt. Dies ist jedoch nicht die Welt, in der das
kognitive und kommunikative Ich existiert. Das Gehirn erzeugt auf
der Grundlage der Interaktion der Rezeptoren mit der Welt selbst-
referentiell eine kognitive Welt, eine >Wirklichkeit¢ [...]. Das Ge-
hirn hat keinen direkten Zugang zur Welt, es ist in sich kognitiv
und semantisch abgeschlossen. Es ist natiirlich nicht von der Um-
welt isoliert: es erhdlt Errequngen von den Sinnesorganen, die es,
da die Errequngen unspezifisch sind, aufgrund interner Kriterien
deuten muR. Diese Kriterien sind teils topologischer Natur, teils
Kriterien der Konsistenz, der Ubereinstimmung mit friiherer Erfah-
rung, der Ganzheit usw. Wir nennen das Gehirn deshalb selbstrefe-
rentiell. Selbstreferentialitdt bedeutet, daR das Gehirn die Bewer-
tungs- und Deutungskriterien aus sich selbst heraus entwickeln
muB« (Roth 1986: 210, 209).

Dass die Welt der neuronalen Erregungsmuster — was iibrigens
nicht dasselbe ist wie die Welt unserer Vorstellungen - jedenfalls
nicht abbildgleich mit der Welt der Gegenstande ist und ihr schon

90

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gar nicht an Umfang entspricht, ist unbestritten und wiirde nur fiir Das System

einen idolatrischen Sensualismus unannehmbar sein. Unbestreit-
bar ist aber auch, daR die in bestimmten Hirnabschnitten lokali-
sierten Sinnesqualitdten im Normalfall (von krankhaften Abwei-
chungen oder Experimentalsituationen abgesehen) nicht unspezi-
fisch erzeugt werden; denn die vom Auge aufgenommenen Reize
kommen eben im Hinterhauptscortex an, die vom Ohr aufgenom-
menen im oberen temporalen Cortex usw. Das topologische System
der Reizinterpretation gemdfR Sinnesmodalen setzt also die Funk-
tion der Sinne als Rezeptoren nicht aulRer Kraft, sondern »iiber-
setzt« sie nur (wie Roth auch sagt); und eine Ubersetzung folgt in
jedem Falle Zuordnungskriterien, denengemdf? wir mit der von
Leibniz geforderten Strenge sagen diirfen, »die eine Sache driicke
eine andere aus« (Leibniz 1879: 112; vgl. Kursch 1988).

Plessner hat sich, lange bevor die Theorie der Selbstreferenzi-
alitdt zum Thema der Biologie wurde, mit dem philosophischen
Problem der Deutung eines geschlossenen Bewusstseinssystems
auseinandergesetzt. Er stellt fest: »Das Guckkastenprinzip des Be-
wuRtseins macht einem anderen Platz, dem Gedanken der Selbst-
enthaltenheit des BewuRtseinssubjektes im BewuRtsein. [...] Der
Mensch empfiangt nicht von seinen durch das Sein gereizten Sin-
nesfldchen [...] Bilder, sondern Erregungen, und ihm [...] bleibt nur
die Verarbeitung dieser zentralen Erregtheit in der Art, daR er da-
bei strenge Ubereinstimmung mit der Natur der reizgebenden Ge-
genstdnde wahrt. Da er von ihnen jedoch keine Kenntnis hat als
eben durch Reiz und Errequng, so bleibt die nervose Errequng nur
ein Zeichen von der Wirklichkeit und fiir sie, fiir das objektive Rot,
fiir den Ton c. Die Erregungen sind chemische Prozesse von Eiweif},
Zucker und Lipoiden in Ganglienzellen, aber bedeuten Farbe und
Form, GrofRe und Tiefe der Welt« (III/58, 61f.). Dann aber fiigt er
hinzu: »Der Sensualismus des Abbilds versagt. Der Sensualismus
des Zeichens versagt zwar nicht aus inneren logischen Griinden,
doch gibt er statt einer Losung ein neues Ratsel. Denn, mufl man
sich fragen, wie kommt das BewuRtsein dazu, in dem Zustand von
Selbsterregungen urspriinglich eine Welt zu sehen, zu horen, zu
fiihlen, da ihm doch nicht irgendwo eine Liicke gelassen, durch die
es sich von der Welt an sich {iberzeugen konnte, nicht ein Mentor
gegeben ist, der es dariiber belehrte. [...] Sind auch die Organe
keine einfachen Ubertragungs- und Abbildapparate, sollen sie
doch ihre gegenstandskiindende Funktion (in Einheit mit dem ner-
vOsen Zentralorgan) dem Sein entsprechend versehen« (II1/64, 62).

Diese Fragen beantwortet auch die Theorie der Selbstreferenzi-
alitdt des Gehirns nicht, weil es Fragen sind, die eo ipso nicht

91

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

der Sinnlichkeit


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

durch eine naturwissenschaftliche, experimentelle Untersuchung,
sondern nur durch ein Modell beantwortet werden konnen; und ein
solches Modell hat nur dann mehr als fiktiven Gehalt, wenn min-
destens seine Anfangssetzung apriorische Gewissheit beanspru-
chen darf. »Es ist ein Zirkel, auf dem das empiristische Verfahren
in der Erkenntnistheorie ruht, da es auRerstande ist, andere zwin-
gende Griinde dafiir beizubringen, als welche durch den Gebrauch
des Verfahrens zum Vorschein kommen« (III/68). Die konstitutive
Funktion der Sinne wird in einem zweigliedrigen Modell von Urbild
und Abbild nicht plausibel darstellbar. »Das Problem der Gegen-
standlichkeit des sinnlichen Bewulitseins« darf nicht »als eine
Transportfrage« behandelt werden (ebd.).

Doppelaspektivitdt: aktiv — passiv; innen - aufRen

Anthropologisch sind unsere Erkenntnisleistungen auf eine vor-
gdngige Einheit des Subjekt-Objekt-Felds gegriindet, auf eine Ver-
mitteltheit des wahrnehmenden Menschen mit der wahrgenomme-
nen Gegenstandswelt. Schon Marx hat diesen Gedanken scharf he-
rausgearbeitet (vgl. Marx 1968: 578ff.). Die Wesenheit des Men-
schen als eines gegenstdndlichen Wesens ist grundlegendes Mo-
ment einer dialektischen Ontologie (vgl. Holz 1983: 33ff., 128ff.).
Die Evidenz der Gegenstdndlichkeit, die Marx aus der Selbsterfah-
rung des Menschen in der Tdtigkeit, phdnomenologisch gespro-
chen: aus der Selbstgegebenheit des Gegenstandes, in dem Inhalt
der Tatigkeitsintention, des Zwecks gewinnt, hat ihre Vorausset-
zung in der Doppelstruktur jeder Beziehung: Aktiv auf den Gegen-
stand einwirkend, als gegenstédndlich tétig, ist das Lebewesen zu-
gleich passiv den Gegenstand auffassend, also gegenstdndlich
sinnlich. »Sinnlich sein, d.h. wirklich sein, ist Gegenstand des
Sinns sein, sinnlicher Gegenstand sein, also sinnliche Gegenstande
auller sich haben, Gegenstdnde seiner Sinnlichkeit haben. Sinnlich
sein ist leidend sein« (Marx 1968: 579). Appetitus und perceptio
sind korrelative Kategorien des In-der-Welt-Seins. Plessner hat
sich nicht auf den jungen Marx bezogen, aber seine Fragestellung
halt sich im Horizont des von Feuerbach angesprochenen und von
Marx genauer bestimmten Problems der Subjekt-Objekt-Verschran-
kung, der Welthaftigkeit als Ausdruck eines einheitlichen Feldes
von Subjekt und Objekt. Gegen die auf Kant zuriickfiihrende Be-
griindung der Seinsweise des Menschen in diesem selbst? schligt

2 | Ein solches Vorgehen fiihrt immer zu einer subjektiv-idealistischen

92

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Plessner, quasi materialistisch, die philosophische Reflexion des Das System
natiirlichen Begriindungszusammenhangs der Lebensformen, der der Sinnlichkeit
»Stufen des Organischen< vor. Gegen den kantianischen Grundzug
der fundamentalontologischen Vorgaben fiir jede Anthropologie
bei Heidegger® macht er geltend: »Existieren kann nur, wer lebt,
auf welchem Niveau immer. Sich dagegen zu sperren und Leben auf
einer seiner Moglichkeiten, ndmlich existieren, zu fundieren,
heiRt den Einsatz der Frage des Menschen nach sich selber um die-
ser Selbstbeziiglichkeit willen als die einzig legitime Direktive fiir
eine Anthropologie in philosophischer Absicht gelten zu lassen.
Man kann aber auch bei den Wesenskriterien der Lebendigkeit ein-
setzen und nicht wie Heidegger die Frage vom Frager her, sondern
im Gesichtskreis des Lebens, gewissermalien von unten her aufrol-
len« (VIII/388f.). Plessner hat diese wenn man will >realphiloso-
phische« Wendung methodologisch in dem Aufweis begriindet, dass
der cartesische Dualismus von Ausdehnung und Innerlichkeit un-
zureichend ist, um die Phanomene der Leiblichkeit des Lebendi-
gen angemessen zu beschreiben (oder gar zu erkldren). Die nach-
cartesianische Philosophie hatte diese Unzuldnglichkeit auch er-
kannt, und die transzendentale (kopernikanische) Wendung war
nichts anderes als der Versuch, sie durch Riickfithrung der Dualitdt
auf eine Prioritdt der Innerlichkeit zu beheben (nachdem der um-
gekehrte Versuch der franzdsischen Materialisten, La Mettries
»homme machine« und Helvétius’ »ésprit comme sensibilité phy-
sique«, offenkundig gescheitert war). Die unaufhebbare Schwierig-
keit eines an der AuRen-Innen-Dualitdt orientierten Ich- und Er-
kenntnisbegriffs hat Plessner kritisch notiert: »Offenbar muR die
Verbundenheit des Ichs mit dem eigenen Korper den Sinn haben,
dem Ich Kunde von einer auller ihm existierenden Welt zu vermit-
teln [...]. Der Korper als ausgedehntes Ding gehort dann allerdings
schon zum Selbstbewusstsein, und zwar zur Sphéare der duReren
Wahrnehmung, vermittelt aber offenbar doch dem Ich, der Sphédre
innerer Wahrnehmung, Materialien zum Aufbau seiner Vorstellun-
gen. In diesem Doppelaspekt prasentiert sich, idealistisch oder
nichtidealistisch angesehen, das psychophysische Gesamtselbst,
dessen duRerste Zone seiner eigenen Organe das reine Hier des
Ichs in bestdndiger Bindung umschlieRt. Einmal bildet der eigene
Korper die Peripherie der Immanenzsphare, weil er sowohl Teil an

Beantwortung der >Grundfrage der Philosophie< nach dem Verhaltnis von
Sein und Bewusstsein (vgl. Holz 1990a).

3 | Zu den kantianischen Wurzeln Heideggers, neben den neuthomisti-
schen, vgl. Gudopp 1983.

93

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

der AuRenwelt als auch Teil an der Innenwelt hat. Dann wieder
umschlie3t die Innenwelt, als Selbstbewul3tsein die Gebiete inne-
rer und dufRerer Wahrnehmung enthaltend, im Schatz ihrer Vorstel-
lungen die AuRenwelt. Wie soll aber eine Sphdre zugleich mit ihren
Grenzen in der AulRenwelt geborgen sein und die AulRenwelt in
sich bergen?« (IV/100f.)

Plessners Gegenthese ist es, »dal} es wirklich Gesetze des Zu-
sammenhangs zwischen Lebewesen und Welt [...] gibt, die in der
Wasform, der Wesensstruktur des Lebens begriindet sind« (IV/
109). Alles Lebendige ist dadurch charakterisiert, dass es auf seine
Umwelt mit eigenem Verhalten reagiert. »Leben im Sinne von Be-
lebtsein besagt Eigenstdndigkeit im Verhdltnis zu dem Milieu, dem
der belebte Korper angehort. Ein unbelebter Korper erleidet zwar
Einwirkungen des Milieus, reagiert aber nicht auf sie, indem er
sich eigenstdndig zu ihm verhdlt. Dieser Positionscharakter des be-
lebten Korpers besagt Positionalitdt« (VIII/390f.).

Man muss im Terminus »>Positionalitdt¢, der an das lateinische
ponere = setzen, positum = >gesetzt« ankniipft, die seit Fichte in
der deutschen Philosophie eingebiirgerte Begrifflichkeit mitden-
ken. Positionalitdt meint nicht nur den Ort in Bezug auf eine Um-
welt (wie im englischen oder franzdsischen position). Im deut-
schen >setzenc ist die Aktivitdt eines Sich-entgegen-Setzens (ich
setze mich der Welt entgegen als von ihr unterschieden) oder eines
Etwas-entgegen-Setzen (ich setze einen Gegenstand mir entgegen,
z.B. Fichte: Das Ich setzt das Nicht-Ich) enthalten. Positionalitat
sagt also, dass ein Seiendes durch die Weise seines Daseins sich
zur Umwelt verhdlt. Dieses Verhdltnis hat zwei Richtungen: Die
Umwelt wirkt auf das Selende ein, und das Seiende wirkt auf die
Umwelt ein. Man kann diese Doppeltgerichtetheit als challenge-
response beschreiben: Die Blume hat eine leuchtende Farbe, einen
besonderen Duft und erregt damit Bienen und Schmetterlinge, sich
auf sie zu setzen und ihr Nahrung zu entnehmen; andererseits fallt
der Regen auf die Erde und die Blume saugt mit ihren Wurzeln das
Wasser, die Sonne scheint und die Blume wendet sich ihr zu.

Das Beispiel zeigt, dass Positionalitdt wesentlich nicht eine
zweigliedrige Beziehung ist, sondern einen Reaktionenkomplex
umfasst, durch den ein Seiendes in eine multiple Struktur von Sei-
enden eingebettet ist. Als dieses eine bestimmte Seiende setzt es
sich und seine Umwelt, aber von jedem anderen einzelnen Seien-
den wird es als Teilmoment von dessen Umwelt gesetzt. Eine Sphédre
von Lebensbeziehungen entsteht in den Wechselwirkungen und
Uberschneidungen von Setzungen, sie ist selbst durch diesen Ge-
samtprozess gesetzt. »Ein Lebewesen erscheint gegen seine Umge-

94

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bung gestellt. Von ihm aus geht die Beziehung auf das Feld, in Das System
dem es ist, und im Gegensinne die Beziehung zu ihm zuriick [...] der Sinnlichkeit
Wie geschildert, bestimmen die Momente des »iiber ihm Hinaus¢

und des >ihm Entgegen, in ihn Hinein¢< ein spezifisches Sein des

belebten Korpers« (IV/186, 184). Das bedeutet, dass das Lebewe-

sen nicht nur, wie der Kérper anorganischer Materie, »an einer Stel-

lec ist, sondern das auRer ihm Seiende in sein eigenes Sein hinein-

zieht (vgl. IV/186f.). Hegel hat dieses Verhdltnis formal als Einheit

von setzender, dullerer und bestimmender Reflexion beschrieben

(vgl. Hegel 1970: 6/24ff.). A setzt sich durch seine Begrenzung;

A setzt B, C, D... als ihm dulRere Andere sich entgegen; A bestimmt

sich, indem es sich als so und so begrenzt durch Andere begreift.

Diese Positionalitdt besagt, dass allem Lebendigen die Doppel-
aspektivitdt zukommt, an sich fremde Tatigkeit zu erleiden und
aus sich eigene Tdtigkeit auszuiiben; der Antagonismus dieser bei-
den Wirkungen ldsst sich als die den Lebewesen dulRerliche und die
ihnen innerliche Seite ihrer Weltbeziehung fassen. Ihre >0rgane<
sind die Trdger dieser Beziehung, der »Organismus« ist die Ganzheit
dieser Organfunktionen, die Organspezifik macht die Spezifik der
Welthaftigkeit jedes Lebewesens aus.

Plessner hat drei hauptsdchliche Formtypen dieser funktional
vermittelten Welthaftigkeit herausgearbeitet: Die Positionalitdt der
offenen Form der Pflanze, die Positionalitdt der geschlossenen
Form des Tieres und die Positionalitdt der exzentrischen Form des
Menschen: »0ffen ist diejenige Form, welche den Organismus in
allen seinen LebensdufRerungen unmittelbar seiner Umgebung ein-
gliedert und ihn zum unselbstdndigen Abschnitt des ihm entspre-
chenden Lebenskreises macht [...]. Geschlossen ist diejenige Form,
welche den Organismus in allen seinen LebensduRerungen mittel-
bar seiner Umgebung eingliedert und ihn zum selbstdndigen Ab-
schnitt des ihm entsprechenden Lebenskreises macht« (IV/284,
291).

Demgegeniiber ist jene Position exzentrisch, in der das Lebe-
wesen sich selbst noch zum Gegenstand machen, also in Reflexion
zu sich treten (sich im Spiegel erkennen) kann, also zugleich in
sich und aufer sich (sich gegeniiber und damit fiir sich) ist. »Wenn
der Charakter des AuRersichseins das Tier zum Menschen macht, so
ist es, da mit Exzentrizitdt keine neue Organisationsforrn ermég-
licht wird, klar, daR er korperlich Tier bleiben muR. [...] Als ex-
zentrisch organisiertes Wesen muR er sich zu dem, was er schon
ist, erst machen« (IV/365, 383).

95

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Positionalitit und Grenze

Mit der Kategorie >Positionalitdt< hat Plessner den Schliissel ge-
funden, der ihm die Konstruktion einer einheitlichen Theorie der
Natur erméglicht, die unabhdngig von den wechselnden Hypothe-
sen der empirischen Naturwissenschaften ein ontologisches Modell
von Formtypen des materiellen Seins entwirft. Jedes korperliche
Seiende ist in seiner Einzelheit gegeniiber seinem Umfeld begrenzt.
Grenze ist eine materiale Bestimmtheit, weil in der Extensionalitdt
des Korperseins begriindet; und sie ist eine apriorische Bestimmt-
heit, weil sie ein logisches Erfordernis oder die Bedingung der
Moglichkeit der Gegebenheit von korperlichen Seienden ist. Mehr
als dieses eine »materiale Apriori< braucht Plessner nicht, um die
»Spezifikation der Natur« abzuleiten. Denn sobald ich die Korper-
lichkeit des Korpers a priori durch seine Begrenztheit konstituiert
sein lasse, ergeben sich von selbst mehrere Wesensmoglichkeiten,
wie diese Grenze beschaffen sein kann. »Die Grenze des Dinges ist
sein Rand, mit dem es an etwas Anderes, als es selbst ist, stof3t.
Zugleich bestimmt dieses sein Anfangen oder Aufhdren die Gestalt
des Dinges oder den Kontur, dessen Verlauf man mit den Sinnen
verfolgen kann. In den Konturen, innerhalb seiner Rander[,] ist
der Dingkdrper beschlossen und als dieser bestimmt, oder, was
hier dasselbe heilt, mit den Konturen, an seinen Randern ist das
Ding als dieses bestimmt« (IV/151). Der Kontur ist kontingent,
wenn seine beliebige Verdanderung das Wesen des Korpers nicht be-
eintrdchtigt. Ein Stein bleibt ein Stein, auch wenn ich irgendein
Stiick davon abschlage. Die Grenze gehort zwar zu einem sol-
chen Seienden, aber sie ist ihm duRerlich als bloR die Zone, wo es
an anderes anstoRt. In der Grenze vollzieht sich nicht das Sein ei-
nes solchen Seienden.

Demgegeniiber ist die Grenze ein Teil des Korpers selbst und
als diese bestimmte Grenze ihm notwendig zugehorig, wenn er an
ihr und mit ihr den Ubergang zum Umfeld vollzieht. »Besteht das
Wesen der Grenze aber im Unterschied zur Begrenzung darin, mehr
als die bloRe Gewihrleistung des Ubergehens zu sein, nimlich die-
ses Ubergehen selbst, so muR ein Ding, welchem Reich des Seins
es auch zuzurechnen sei, wenn es die Grenze selbst hat, dieses
Ubergehen selbst haben. [...] Das Reellsein der Grenze an einer der
einander begrenzenden GréRen driickt sich fiir diese aus als die
Weise des Uber ihr hinaus Seins« (IV/182). Zuvor heiRt es bei
Plessner: »Die Grenze gehort dem Korper selbst an, der Korper ist
die Grenze seiner selbst und des Anderen und insofern sowohl ihm
als dem Anderen entgegen« (IV/181). Das aber ist genau die Seins-

96

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

weise des Organischen, und das Uber-sich-hinaus-Sein ist es, das
sich als Sinnlichkeit — auf der einfachsten Stufe als pure Reiz-
Rezeptivitdt und -Reaktivitdt, auf der hochsten Stufe als Syndsthe-
sie alles Sinnesorgane — manifestiert.

Die wesensnotwendigen Varianzmdoglichkeiten, die dem Grenz-
verhdltnis zukommen konnen und den jeweils bestimmten Modus
seiner Wirklichkeit ausmachen, nennt Plessner, »um einen von A.
Meyer in Anlehnung an Helmholtz geprdgten Ausdruck zu benut-
zen« Modale, »wobei unter Modal im Sinne von Helmholtz eine sol-
che qualitative Letztheit zu verstehen ist, die nicht durch Reduk-
tion auf andere Qualitdten weiter analysiert werden kann« (IV/
158).

Eine >materialistische< Position nimmt Plessner ein, wenn er
»die restlose Zuriickfithrbarkeit aller organischen Modale auf phy-
sikalisch-chemische Bedingungen fiir nicht nur theoretisch mog-
lich und praktisch durchfiihrbar, sondern geradezu fiir wesensnot-
wendig erkldr[t]« (IV/159). Aber er macht zugleich dagegen im
Sinne einer phdnomenologischen Einstellung geltend, dass die Be-
griindung eines Phidnomens in seinen materiellen Bedingungen
nichts iiber die qualitative Besonderheit des Phdnomens aussagt,
dass also z.B. die Entstehung von psychischen Zustdnden in bio-
chemischen (etwa hormonalen) Lebensprozessen eine Theorie des
Psychischen nicht iiberfliissig macht, die eben die besondere Da-
seins- und Erscheinungsweise einer neuen Stufe des Lebendigen
zum Gegenstand hat. Also muss man das Modal »in seiner Qualitdt
fiir unbedingt unauflésbar und irreduzibel halten und damit sagen,
daR es als solches nie aufhdrt, auch wenn seine physikalisch-che-
mischen Bedingungen exakt angegeben worden sind« (ebd.).*

Modale sind also qualitative Bestimmtheiten des Verhdltnisses
eines Seienden von einer bestimmten Seinsart zu seinem Umfeld,
das heiRt Modi materieller Reflexion.® Die Reflexionsweisen von

4 | Vgl. auch »Anorganische Modale sind z.B. die Farbqualititen. Ihre
Qualitdt kann nie elektromagnetisch definiert werden. Das Quale setzt der
Physiker in eindeutige Beziehung zu einer bestimmten Wellenldnge und Ge-
schwindigkeit, ohne auch nur im Mindesten die Absicht zu haben, damit das
spezifische Farbquale in seinem Fiirsichsein, in diesem seinem besonderen
Griin etwa zu erkldren. Er trifft eine reine Zuordnung zwischen dieser Farbe
und quantitativ fassbaren Grundlagen ihres Seins. Die auf solche rechneri-
sche Weise feststellungsfahigen Schichten der Farbwirklichkeit erschdpfen
sie durchaus nicht. Sie hat eben dariiber hinaus die nur anschauungsfahige
Schicht der spezifischen Qualitdt, des >So Aussehens< [...]« (IV/159).

5 | Dass es nicht einfach Seinsmodi, sondern Reflexionsmodi sind, geht

97

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Das System
der Sinnlichkeit


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Organismen, mithin auf der Stufe des Lebens, sind durch die bei-
den Wesensmdoglichkeiten der offenen und der geschlossenen Form
der Positionalitdt angegeben (welch letztere dann in die exzentri-
sche Form {ibergehen und damit eine qualitativ neue Stufe des Or-
ganischen konstituieren kann). Von der Reizbarkeit, die schon
dem Protoplasma eignet, bis zur dsthetischen Sensibilitdt des
Kiinstlers und Kunstliebhabers gibt es einen durchgdngigen, mehr
oder weniger differenzierten, mehr oder weniger komplexen Seins-
habitus des >Uber-hinaus-Seins¢< oder der >Verschrinktheit< des In-
dividuums mit seinem Umfeld; die Funktionen insgesamt dieses
Habitus konnen als >Sinnesempfindung« (sensation) bezeichnet
werden. Jeder neue Typus des organischen Seienden hat an den
Funktionen des fritheren teil und geht {iber sie hinaus. Das Tier
hat die Reizbarkeit der Pflanze, aber es ist aktiv bei der Befriedi-
gung seiner Bediirfnisse. Der Mensch hat Reizbarkeit und Aktivi-
tdt, aber auch noch die Fdhigkeit, sich selbst zu vergegenstandli-
chen, also gleichsam auRer sich treten zu konnen. Jede dieser Hal-
tungen setzt die >niederen< voraus, stof3t sich von ihnen ab und
nimmt sie mit, nicht ohne sie dabei in das neue Haltungsschema
zu integrieren und zu transformieren. Das Modell eines >Stufen-
baus des Organischen« driickt das aus.

Ontologische Grundfragen

Plessner hat sich durchaus dazu bekannt, mit seiner Fragestellung
den Bereich der Naturwissenschaften zu iiberschreiten und die seit
der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts verpdnte Naturphilosophie
wieder aufzunehmen. »Niemals steht der Naturphilosophie eine
Entscheidung dariiber zu, welche Faktoren eine Naturerscheinung
hervorrufen konnen, sondern nur dariiber, welche Begriffe, Ideen,
Prinzipien geeignet sind, ein Verstdndnis von der Notwendigkeit
ihres Daseins als Erscheinungen zu ermdglichen« (III/73).

Dass Naturphilosophie nolens volens ein Stiick Metaphysik ist,
hat er (zumindest in der Entstehungszeit der groRen anthropologi-
schen Entwiirfe) nicht zugeben wollen. Der Philosophie des Leben-
digen, die die Stufen systematisch entwickeln, glaubte er in der
Aisthesiologie der Einheit der Sinne noch eine erkenntnistheoreti-
sche Grundlegung geben zu konnen, die den Widerstreit von Rea-

aus dem Hinweis auf Farbqualitdten als anorganische Modale hervor (siehe
vorhergehende FulRnote). Was das ontologisch fiir eine Theorie der Materia-
litdt besagt, kann an dieser Stelle nicht weiter ausgefiihrt werden.

98

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lismus und Transzendentalismus iiberwindet. Und doch ist die Das System
Antwort, die die Theorie vom »Wahrheitswert sinnlichen Bewult- der Sinnlichkeit
seins« (III/74) gibt, selbst schon eine Regionalontologie des Be-

wusstseins, in der nicht nur die Konstitution von Bewusstsein,

sondern auch die apriorischen Voraussetzungen bzw. Prinzipien

des Bewusstseinsfeldes als Bewusstseinsfeld angegeben werden.

Plessner unternimmt es, den >Wahrheitswert< der natiirlichen
Welteinstellung nicht gegen die transzendentale Wende zu vertei-
digen, sondern ihn auf dem Boden der transzendentalen Frage
nach den Bedingungen der Mdglichkeit von Gegenstdndlichkeit
und Erkenntnis wieder zu gewinnen. >Natiirlich¢, im doppelten
Sinne von sselbstverstandlich«< und snaturgemifR«, fiihrt der Weg
iiber die dem Ich (Bewusstsein) evidente Beschaffenheit seiner
selbst, und Plessner nimmt einen durchaus materialistischen Aus-
gangspunkt ein, wenn er diese Beschaffenheit von der Leiblichkeit
des Menschen her zu fassen versucht. Die Sinne sind das Medium,
in dem die >prdsentischen Gehalte< (also die >Gegenstdnde<) er-
scheinen und durch deren physiologische Leistung sich das spezi-
fische >gegenstindliche Wesen< des Menschen konstituiert.® Hier
vollzieht sich die »Berithrung mit der Wirklichkeit« als »Grundakt
jeder Erkenntnis« (III/63).

Plessner hat spdter resigniert notiert, dass Die Einheit der Sinne
nie eine ernsthafte Rezension bekommen habe (vgl. X/319). Die
einzige Reaktion von Rang war Josef Konigs 85 Druckseiten langer
Brief (vgl. Konig/Plessner 1994), der in keinem Sinne eine Rezen-
sion war, aber als Replik eines Freundes Plessner auch tief enttdu-
schen musste; denn Konigs Einwdnde gehen an Plessners Intention
vollig vorbei.’

6 | Darin mochten wir eine Ndhe zu den anthropologischen Aspekten in
den Schriften des jungen Marx sehen; vgl. Holz 1997: 3/284ff.

7 | Dass Plessner auf diesen Brief nie antwortete und auch im spdteren
Briefwechsel nie darauf zuriickkam, ist ein Indiz dieser Enttdauschung. Nach
sieben Monaten erst dankt er lakonisch dafiir, und dieser Dank aus dem zeit-
lichen Abstand klingt wie ein Wiederankniipfen nach einer Periode der Ent-
fremdung: »Ihr groRer Brief, Ihre Karten — seien Sie von Herzen bedankt
dafiir. Wir sind diesmal beide, d.h. ich weit, weit mehr wie Sie, wortkarger
als friiher. Ich fiihle mich tief in Ihrer Schuld. Immer noch habe ich den
groRen Brief liber die >Einheit der Sinne< nicht beantwortet, eine Zeit lang
hemmte mich das ordentlich; aber eine richtige Beantwortung zu finden, ist
schwer. Ich muR die Dinge erst von Neuem zusammenstellen, sie aus dem
AbfluB Ihrer Gedanken systematisch gruppieren; und dann am besten miind-
lich replizieren« (Kénig/Plessner 1994: 172). Auf die systematischen Griinde

99

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Konig bestreitet ndmlich genau jenen Ansatz, dass der Grund-
akt jeder Erkenntnis die Berithrung mit der Wirklichkeit sei.®
Plessners Herleitung der Konstitution von Sinn (Sinn gegenstdnd-
licher Verhiltnisse, Sinn von Wahrnehmungsgehalten als dingli-
cher oder eigenschaftlicher Gegebenheiten usw.) aus der Formbe-
stimmtheit der Sinnlichkeit und die damit verbundene Zusammen-
fiihrung von duRerlich auf den Menschen einwirkenden Materien
und durch die Leibverfassung des Menschen bedingte Formbe-
stimmtheit der Gegebenheitsweise vermittelt Materie und Form
durch die Entsprechung von >Modi des gegenstdandlichen Daseins«
und >Modalitdten< des sinnlichen Affiziertseins. Dagegen erhebt
Konig den Einwand, dies sei »viel zu viel Metaphysik« (ebd.: 229),
und er selbst scheint trotz aller vorsichtigen Zuriickhaltung letzt-
lich darauf zu insistieren, dass eine strenge philosophische Kon-
struktion nur transzendental verfahren, sich also nur innerhalb der
Grenzen des selbst gegebenen Bereichs des Bewusstseins bewegen
diirfe.

Plessner kam es darauf an, die Einheit des objektiv Gegebenen
und der subjektiven Reprdsentation im konstitutiven Bereich der
Sinnlichkeit darzustellen. Konig verkannte die daraus resultieren-
de Doppelaspektivitit des Bewusstseins und behandelt sie aus
einer von der Prioritdt der Erkenntnistheorie bestimmten Einstel-
lung als eine begriffliche Unschérfe: Die Gegebenheitsweisen des
reprasentativen Bewusstseins seien »doch unsere Erzeugnisse, un-
sere »Schopfungen< (>Schopfung« in einem ganz prdzisen origina-

von Konigs Unverstdndnis kann ich hier nicht eingehen. Plessner hatte in-
zwischen Die Stufen des Organischen und der Mensch abgeschlossen und in
Druck gegeben, die eine weitere Ausgestaltung seines naturphilosophischen
Ansatzes darstellen. Einige der speziellen Einwdnde Konigs sind durch die
Stufen sicher ausgerdumt, die prinzipielle Differenz in der Hauptsache, der
Frage nach der Mdglichkeit einer realistischen Ontologie, bleibt bestehen, ja
verscharft sich. Plessner, der Konig ein Leben lang freundschaftlich verbun-
den blieb, hat die andere Ausrichtung von dessen philosophischem Fragen
respektiert.

8 | Konig/Plessner 1994: 227: »Es betrifft [...] den Sinn Ihrer Frage
nach dem >Wahrheitswert< der Sinne oder nach >der Gegenstédndlichkeit< der
Sinne — den Sinn dieses Problems — schon als Problem. Und korrelativ dazu
den Interpretationssinn Ihrer Antwort: >Objektivitdat der Sinnesqualitdtenc.
[...] Ich glaube nicht, da® Ihnen der Nachweis der sEinheit des Sinnes< in
dem von Ihnen intendierten Sinn gelungen ist. [...] »Denn die Beriihrung
mit der Wirklichkeit, wird [...] den Grundakt jeder Erkenntnis bilden«. Ich
glaube, diesen Satz bestreiten zu miissen.«

100

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ren Sinn)« (ebd.: 243).° Kénigs Behauptung, es sei die Sinnkons- Das System
titution durch die Sinne »eine Sphdre, in der das >Produzieren< ge- der Sinnlichkeit
nau so wichtig ist wie das Erfassen« (ebd.), geht in der Dualitdt
von Erfassen und Produzieren gerade an dem vorbei, was Plessner
mit der Theorie der Modale zeigen wollte: dass ndmlich im sinnli-
chen Akt jedes Produzieren ein Erfassen und jedes Erfassen ein
Produzieren ist, so wie der Spiegel das Bespiegelte erfasst, indem
er es re-produziert, und das Gespiegelte (das Spiegelbild) produ-
ziert, indem er das Bespiegelte erfasst.™
Geist muss Konig, seinem Ansatz nach, als eine aktive Instanz
(also quasi substanzialisiert) fassen, wahrend fiir Plessner Geist
eher der Titel fiir die strukturelle Einheit von Sein und Bewusstsein
in den reprdsentativen Funktionen ist, deren Ursprung er in den
prasentativen Funktionen der Sinne aufzeigen will — also gerade
den Nachweis zu fithren unternimmt, den nicht gefiihrt zu haben
Kénig ihm vorwirft (vgl. ebd.: 244)."

Die Leistung der Sinne

Plessners Formulierung, dass der Bewusstseinstrdger im Bewusst-
sein enthalten, aber eben als Trdger des Bewusstseins diesem doch
vorausgesetzt ist, deutet den Weg von einer transzendentalen Pha-
nomenologie' zu einer dialektischen Ontologie an.”® Eine solche

9 | Vgl. hierzu die folgenden Séitze (ebd.): »Sie reflektieren darauf
nicht. Nur so kann ich es verstehen, daR Sie einer Sphére, in der das >Pro-
duzieren< genau so wichtig ist, wie das Erfassen und beides wesentlich
gleich wichtig ist, den einseitigen Titel des >Verstehens< geben.«

10 | Man darf hier auch an die Einheit von appetitus und perceptio in der
repraesentatio mundi bei Leibniz denken.

11 | Konigs weitere kritische Ausfiihrungen verwickeln sich in verschie-
dene und verschiedenartige Teilfragen. Wir gehen darauf nicht weiter ein,
weil es hier nur darauf ankommt, an dem Kontrast der beiden Freunde die
grundsatzlich andere Problemstellung und Losungsrichtung Plessners kennt-
lich zu machen. Konig bekennt in dem Brief vielfach, dass er hinsichtlich
seines eigenen Ansatzes noch unsicher sei. Wir meinen, es ldsst sich zeigen,
dass die entwickelte Fassung von Sein und Denken durch weitergehende Re-
flexionen iiber Plessners Entwurf beeinflusst wurde und dass diese Wendung
in der Rezeption die intensive Beschaftigung Konigs mit Hegel zur Voraus-
setzung hatte.

12 | Man vergleiche dazu Husserls Vorgaben iber das methodologische
Vorgehen einer transzendentalen Phanomenologie (Husserl 1950) und dazu

101

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

fordert indessen die Begriindung des Selbstverhdltnisses der ex-
zentrischen Positionalitdt in einer Leistung des Bewusstseinstra-
gers, des Leibs, »>iiber sich hinaus< zu sein; und eben diese Leis-
tung wird in dem Entwurf eines Systems der Sinnlichkeit expliziert.
Die Einheit der Sinne ist die Grundlage fiir die Stufen des Organi-
schen — so wie Hegels Phdnomenologie des Geistes die Grundlage
fiir die Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften ist. Die
Aisthesiologie macht es systematisch mdglich, die Spezifik des
menschlichen Selbstverhdltnisses (als Selbstbewusstsein) und da-
mit die konstitutive Funktion von Arbeit und Sprache fiir die An-
thropologie in der Dialektik der Natur zu begriinden. Plessner
buchstabiert sozusagen den Weg von Feuerbach iiber Marx zu En-
gels (vgl. Holz 1997: 3/209ff.) noch einmal zuriick, um anstelle
der gescheiterten feuerbachschen Grundlegung einen solideren
Boden zu gewinnen. Der Umriss einer Theorie, die die Dialektik der
Natur, oder in Plessners Sprache: die Naturphilosophie, in der Na-
tur selbst wiirde fundieren konnen, schwebte Plessner schon in
seinem ersten Werk, Krisis der transzendentalen Wahrheit im Anfang
(vgl. I/143ff.) vor. Die Einheit der Sinne sollte die Urspriinge auf-
zeigen, aus denen ein System der Natur (als die lebensweltliche
Bedingung des Menschseins) hervorgeht.

Der Aufbau einer Theorie des Menschen »von unten herg, also
ausgehend von seiner anatomischen und physiologischen »Bio-
Verfassung¢, muss das Auftreten der spezifisch menschlichen Ei-
genschaften erkliren, also im Ganzen seinen Ulbergang zur Exzent-
rizitdt darlegen, dergemdl? der Mensch sich zu sich selbst gegen-
stdndlich, das heif’t reflexiv verhdlt. »Aufrechter Gang, GroRhir-
nentwicklung, Sprache, Hand, Werkzeugherstellung, Abstraktions-
vermdgen. Offensichtlich besteht zwischen allen diesen Gaben und
Funktionen eines zoologisch zu den Primaten gehdrenden Wirbel-
tieres [...] ein rein korperliche und unkoérperliche Merkmale umfas-
sender Zusammenhang. Dieser Zusammenhang kann nicht in der
einen oder anderen Merkmalsgruppe gefalRt werden, auch wenn
man sicher zu Recht dem GroRhirn die Fiithrungsrolle unter ihnen
zuspricht. Die Bezeichnung jexzentrisch« wahrt den Zusammen-
hang mit der bei den Wirbeltieren in steigendem Malke zum Aus-
druck kommenden zentrischen Lebensform und unterstreicht die

Plessners Position, z.B. in II/316, iiber die Position des kritischen Rationa-
lismus.

13 | Ich sehe eine angemessene Formulierung dieses Verhiltnisses in der
Anwendung der Spiegelmetapher auf die exzentrische Positionalitdt im
Rahmen einer ausgearbeiteten Theorie der Reflexion.

102

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

im zoologischen Rahmen verbleibende und ihn sprengende Dop- Das System

pelnatur des Menschen« (VIII/396). Der junge Plessner, der gerade
dreiRigjdhrig den ersten Schritt zur philosophischen Anthropologie
tat und damit die transzendentalphilosophische Fragestellung der
phidnomenologischen Schule, aus der er als Philosoph herkam, mit
den biologischen Problemen verband, denen er sein Fachstudium
gewidmet hatte, sah in der Systematik der Sinneswahrnehmung den
Bereich, in dem physiologische und psychologische Prozesse in-
einander verschrdnkt sind und zur Konstitution einer semanti-
schen Reprdsentation zusammenwirken. »Ich stehe mit den Dingen
der Umwelt mittels meines Leibes in einem unmittelbaren und als
unmittelbar erlebten Kontakt. Sehen, Horen, Tasten, jedes Empfin-
den, Anschauen, Wahrnehmen hat den Sinn, sich in einer unmit-
telbaren Vergegenwdrtigung der Farben und Formen, des Schalls,
der Oberflichenbeschaffenheit und Harte der Dinge selbst zu erfiil-
len. Die Beachtung der Tatsache, daf hierfiir vermittelnde Prozes-
se in den Sinnesorganen, Nerven und Zentralnervensystem notig
sind, kompliziert zwar die Begriindung dieser Wahrheit, hebt sie
aber als solche nicht auf« (VII/246).

Weder der neurophysiologische Prozess, der heute als selbstre-
ferenzielles System dargestellt wird, noch die Wahrnehmungspsy-
chologie, zu deren Elementaria die Gestalttheoretiker so viel beige-
tragen haben, geben uns ein Modell der Zuordnung der beiden
selbststindigen Funktionskreise und schon gar nicht eine Erkla-
rung der Konstitution von Bedeutung. Sie gelangen bestenfalls zu
einer deskriptiven Theorie des psychophysischen Parallelismus.

Plessner wirft die Konkordanzproblematik zweier Funktions-
kreise iiber Bord. Wenn die Welt aus einer Mannigfaltigkeit von
verschiedenen Seienden besteht, die aufeinander einwirken, dann
gibt es mogliche differente Modi, wie diese Einwirkungen aufge-
nommen werden konnen. Ein einfaches Beispiel aus dem Bereich
der offenen Positionalitdt ist die Heliotropie von Pflanzen, aus dem
Bereich der geschlossenen Positionalitdt das Flucht- oder Aggres-
sionsverhalten von Tieren. Welt artikuliert sich fiir das einzelne
Lebewesen aufgrund der Modalitdten, die das Verkniipfungsmuster

14 | Schon Friedrich Paulsen hat die selbstreferenzielle Geschlossenheit
der Systeme der Physiologie und der Psychologie und ihre Parallelitdt als ei-
ne mogliche Interpretation der Entsprechung von AuRen- und Innenwelt
formuliert (vgl. Paulsen 1892: 87ff.). Allerdings fiihrt der Parallelismus zu
weit hergeholten Fiktionen wie der des Okkasionalismus oder der einer All-
beseelung im Sinne Gustav Theodor Fechners, zu welcher Position Paulsen
neigt.

103

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

der Sinnlichkeit


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

von Reiz und Reaktion bestimmen. Was in dieses Muster eingeht,
ist »seine< Welt, nicht die ganze Welt, aber ein Segment der Real-
welt und nicht irgendeine Fiktion; sonst wiirde die Reaktion auf
den Reiz nicht >passen¢, sondern das Verhalten falsch steuern.
»Uberall in der Tierwelt gilt der Satz: Reiz und Reaktion entspre-
chen einander. Umfang und Art der Reizbarkeit korrespondieren
Umfang und Art der Beantwortung. Eine festsitzende Seerose muR
ihre Nahrung herbeistrudeln. Sie spricht deshalb auf andere Reize
an als ein frei beweglicher Seestern, der iibrigens im gleichen Mi-
lieu lebt wie sie. Sie reagiert auf Stromung im wesentlichen tak-
tisch und chemisch, wahrend der Seestern suchen kann und iiber
zwei Lichtsinne verfiigt, einen Richtungssinn und einen Haut-
lichtsinn, der ihm Beschattung durch groRere Objekte anzeigt, die
ihm gefdhrlich werden kdnnen« (III/325). So hat jedes Lebewesen
seine spezifische >Umwelt¢, auf die es bezogen ist und deren Ver-
kniipfung zu einem Lebenszusammenhang sich in verschiedenen,
jeweils spezifisch hervortretenden Wirkungslinien manifestiert;
seine Umwelt bilden also die Strukturelemente des Gesamtzusam-
menhangs, auf die es bevorzugt oder ausschlieRlich hingeordnet
ist und reagiert; und es selbst bildet ein Moment solcher Struktu-
ren, Teilstrukturen, ist also in den Gesamtzusammenhang auf eine
besondere Weise eingebettet — wie die Differenz von Seerose und
Seestern im gleichen Milieu zeigt. Dieser selektive Weltbegriff be-
sagt fiir jede Art: »Die gesamte Mannigfaltigkeit des iiberhaupt
Mdglichen, das heiRt Sinnvollen, bildet ein System, das sich mit
dem System der Sinnesmodalitdten in der bestimmt angegebenen
Art deckt« (III/302).

Sinnlichkeit ist also der Modus, in dem die Weltbeziehung des
Lebewesens sich realisiert. Sie ist nicht ein »Vermdgen< des Sub-
jekts, unabhédngig von dem Sein der Dinge und zu diesem hinzu-
kommend, sondern die Seinsweise des Lebendseins, dessen essen-
zielle Bestimmtheit durch das wechselseitige Einander-gegen-
stindlich-Sein von Lebewesen und Umwelt."

Als eine zoologische Art ist der Mensch in seiner >Bio-Verfas-
sung«< nicht anders angelegt als Seerose oder Seestern — nur we-
sentlich komplexer. Und zu diesem Komplexionsgrad gibt es eine
evolutionstheoretisch zu beschreibende Differenzierungslinie (vgl.
Mayr 1991). Unter dieser Perspektive ldsst sich die Dialektik der
Natur in der Diachronie der Anthropogenese aufzeigen, deren letz-

15 | Die Reflexionsstruktur alles Seienden, zuerst von Leibniz in einem
metaphysischen Modell ausgearbeitet, ist die dialektische ontische Verfasst-
heit von Welt (vgl. Holz 1983: 40ff.).

104

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

te Stufe dann der Ubergang zu Arbeit und Sprache darstellt.’® Das Das System
ist jedoch nicht Plessners Problem. Er will die in der Spezifik der der Sinnlichkeit
Sinneswahrnehmung liegenden Bedingungen der Moglichkeit einer
Menschenwelt — unterschieden von einer tierischen Umwelt -’

eruieren, also eine transzendentale Frage auf dem Boden einer ob-

jektiven natiirlichen Gegebenheit (als Vorgegebenheit fiir die de-

finitive Beschreibung eines Seinsbereichs), der Sinnlichkeit alles
Lebendigen, stellen und beantworten. An die Stelle des formallogi-

schen (oder auch formalontologischen) Apriori der Transzendental-
philosophie (vgl. Husserl 1929) tritt nun das >materiale Aprioric

einer Seinsregion, die Sinnlichkeit allgemein fiir die Region des
Lebendigen, die spezifische Modalitdt menschlicher Sinnlichkeit

fiir die Region des Menschseins (als eine Subregion des Lebendi-

gen, aber auch als eine Region einer ganz anderen Positionalitit,

der exzentrischen). Was Plessner damit leistet, ist »eine nicht for-

male Ontologie [...], eine Ontologie hinsichtlich ihres gegenstdnd-

lichen Gebietes, als eines besonderen Gebietes von moglichen Ge-
genstandlichkeiten« (ebd.: 128). Diese Regionalontologie ist die
philosophische Grundlage jeder mdglichen empirischen Anthropo-

logie.

Regionalontologie der organischen Natur

Was unter einer >Regionalontologie« zu verstehen sei, hat Husserl
genauer angegeben; und Plessners enge Beziehungen zu Husserl
und zur phanomenologischen Schule gestatten es, Husserls Uber-
legungen zu formalen und regionalen Ontologien fiir Plessners An-
satz fruchtbar zu machen.

Eben zur gleichen Zeit, als Plessner Die Stufen des Organischen
und der Mensch schrieb, hat Husserl an dem Werk gearbeitet, das
den Ubergang zu seiner Spitphilosophie vollzieht: Formale und
transzendentale Logik (1929, vgl. Husserl 1948). Hier versucht
Husserl, das Verhdltnis von Logik als Urteilslehre (apophantische
Logik) zur Ontologie zu kldren. Phdnomenologisch evident ist die
Tatsache, »daRR, wenn wir urteilen, in diesem Urteilen selbst sich
die Beziehung auf den Gegenstand herstellt« (Husserl 1929: 99).

16 | Hier behdlt Engels’ Konzept vom Anteil der Arbeit an der Mensch-
werdung des Affen seine tendenzielle Giiltigkeit.

17 | Zum Gegensatz von Welt und Umwelt vgl. die Arbeiten von Jakob
von Uexkiill, insbesondere Umwelt und Innenleben der Tiere (1921); dazu
Plessner VIII/164, 180ff.

105

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Diese gegenstandliche Gerichtetheit kann im Absehen von allen
besonderen Inhalten auf den unbestimmten Gegenstand iiber-
haupt, ein Etwas-Uberhaupt (ens qua ens), reduziert werden, so-
dass als kategoriale Bestimmungen nur noch die formalen »Modi
des Etwas-Uberhaupt [...] Eigenschaft, Relation, Sachverhalt, Viel-
heit, Einzelheit, Reihe, Ordnung usw.« (ebd.: 101) {ibrig bleiben.
Dann haben wir es mit einer formalen Ontologie zu tun, deren
Aquivalent die formale Logik ist, sodass »beide Disziplinen, und
bis ins einzelne, in durchgdngiger Korrelation stehen und darum
als eine einzige Wissenschaft zu gelten haben«.®

Der formale Charakter dieser Ontologie der obersten Allge-
meinheiten schlieRt ein, dass diese in der Spezifikation der Gegen-
standlichkeit, die in jedem besonderen Urteil vorgenommen wird,
enthalten sind. »Nennen wir formale Ontologie eine apriorische
Wissenschaft von Gegenstidnden iiberhaupt, so heil’t das also ohne
weiteres, von mdglichen Gegenstdnden rein als solchen. Natiirlich
gehoren in ihren thematischen Bereich alle als moglich erdenkli-
chen kategorialen Abwandlungen von >Gegenstanden iiberhaupt«.
Eine nicht formale Ontologie wdre dann irgendeine apriorische
Wissenschaft sonst, sie wére eine Ontologie hinsichtlich ihres ge-
genstdndlichen Gebietes, als eines besonderen Gebietes von mogli-
chen Gegenstdndlichkeiten« (ebd.: 128).

Um sich als Ontologie eines Gegenstandsgebietes, das heilRt als
eine Regionalontologie zu erweisen, miissen die Spezifikationen
des obersten Allgemeinbegriffs >Etwas-Ulberhaupt¢ als Formbe-
stimmtheiten jedes méglichen Gegenstandes der Region apriorisch
konstitutiv fiir die Region sein. Nun ist eine innerweltliche, empi-
risch gegebene Region gerade nicht nur durch formale Allgemein-
bestimmungem definierbar, sonst wére jede Ontologie eine formale
und wiirde mit der apophantischen Logik koinzidieren; sondern sie
muss durch materiale Bestimmungen, Besonderungen sich gegen
das Etwas-Uberhaupt abheben. So gelangt Plessner, in der Elabo-
rierung des Konzepts der Regionalontologien fiir den Gegenstands-
bereich des Organischen, zur Fundierung ihrer Wesensbestimmt-
heit in einem materialen Apriori und damit erst zu dem Kriterium,
das es erlaubt, regionale Ontologien als solche (gegeniiber den
Wissenschaftsdisziplinen, deren Seinsverfassung sie reflektieren)
auszuzeichnen.

18 | Dies entspricht genau dem Ontologie-Verstdandnis Christian Wolffs:
»Die Ontologie oder erste Philosophie ist die Wissenschaft vom Seienden in
seiner Gattungsallgemeinheit, das heilRt insofern es seiend ist« (Wolff 1728:
§1).

106

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Als das materiale Apriori des Organischen hat Plessner die Zu- Das System
gehorigkeit der Grenze zum Leib als dessen Medium des Uber- der Sinnlichkeit
ihn-hinaus-Seins erkannt. Als dieses Medium ist die Grenze des
Leibs ebenso empfanglich fiir die Eindriicke von aufRen - sie »fangt
sie auf< und nimmt sie in den Leib hinein - wie sie Organ fiir die
Wirkung von innen nach auflen ist, fiir die Tatigkeit des Lebendi-
gen. Sie driickt sie in Motorik als >Gestus< aus'®, worunter regio-
nal-allgemein die Offnung einer Bliite ebenso verstanden werden
soll wie der Zugriff des Arbeiters auf den Arbeitsgegenstand im
Umgang mit dem Material. Die zweifache Funktion der Leibgrenze
konstituiert die >Doppelaspektivitdt« (vgl. IV/127ff.) des Lebendi-
gen, die wesenhafte Einheit von perceptio und appetitus, von Re-
zeptivitit und Intentionalitit.?® Das rein rezeptive Moment ldsst
sich mit dem klassischen Terminus »Anschauung« fassen, das aktive
Sich-zur-Umwelt-Stellen bezeichnet Plessner als Haltung in Ent-
sprechung zur aristotelischen Kategorie der hexis.”’ Haltungen
sind Grundformen der Weltzugewandtheit des Leibes.

Die Doppelaspektivitdt setzt sich aber nochmals in jedem Be-

19 | »Die ausdriickenden Gesten sind noch frei von jeder Zielbestimmt-
heit. Signalisierende Bewegungen sind, abgesehen vom allgemeinen Zweck
der Kundgabe und des Verstandenseinwollens, auf Bedeutungen als ihre Zie-
le gerichtet. In der echten Zweckhandlung schlie3lich ist der hochste Grad
von eindeutiger Gerichtetheit erreicht« (III/212). Hier ist an Brechts Refle-
xionen iber das Theater zu erinnern, die wesentlich vom Begriff des Gestus
bestimmt sind: »Den Bereich der Haltungen, welche die Figuren zueinander
einnehmen, nennen wir den gestischen Bereich. Korperhaltung, Tonfall und
Gesichtsausdruck sind von einem gesellschaftlichen >Gestus< bestimmt. [...]
Zu den Haltungen, eingenommen von Menschen zu Menschen, gehdren
selbst die anscheinend ganz privaten, wie die AuRerungen des kérperlichen
Schmerzes in der Krankheit oder die religiosen« (Brecht 1949: § 61). Im §
65 wird dann die >Fabel< eines Stiicks als »die Gesamtkomposition aller ge-
stischen Vorgdnge« bezeichnet, in § 66 heilRt es: »Jedes Einzelgeschehnis
hat einen Grundgestus.«

20 | Dass Leibniz die Identitdt beider Aspekte in ihrer Unterschiedenheit
mit dem Ubergreifen des Titigseins iiber das Leiden, das eine Art Titigkeit
ist, erkannte, hdtte Plessner zur ontologischen Fundierung seines Modells
heranziehen kdnnen. Doch hat diese Struktur der leibnizschen Metaphysik
erst Konig aufgedeckt (vgl. Konig 1978; Holz 1992: 99ff.).

21 | Vgl. Aristoteles, Metaphysik V, 20, 1022 b 4ff. Da heilt es: »Haltung
nennt man (1.) in der einen Bedeutung z.B. eine Tatigkeit (Wirklichkeit) des
Haltenden und des Gehaltenen. [...] (2.) In einem anderen Sinne aber
nennt man Haltung die Disposition [...].«

107

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

reich fiir sich durch: Die perzeptische Anschauung hat die Aspekte
von Anschauung (die sich mit einer Empfindung fiillt, ihrer als Er-
lebnis innewird, ihren Gegenstand in einer Gestalt antrifft [vgl.
IV/189]) und Auffassung (die einen Sinn formt, eine Bedeutung
gliedert, einen Begriff konstruiert [vgl. ebd.]). Es ist deutlich, dass
im perzeptiven Bereich die reinen Anschauungsfunktionen die pas-
sive, aufnehmende Seite ausmachen und die Auffassungsfunktio-
nen die aktive, Konfigurationen schaffende.

Nicht anders ist es im intentionalen Bereich der Haltung, in
der sich das Innen nach aulRen darstellt, verkorpert (vgl. Plessner
1976: 61ff.). Auch das geschieht auf zweifache Weise als Ausdruck
und Handlung, jener »frei von jeder Zielbestimmtheit«, diese »von
eindeutiger Gerichtetheit« (III/212), also das Erscheinen des In-
sich-Seins und das Erscheinen des AuRer-sich-Gehens. Aber auch
die Rezeptivitdt selbst ist eine Haltung, und so kann Plessner sa-
gen: »Anschauung und Auffassung bilden die beiden Grundhaltun-
gen des BewuRtseins« (III/204). Das Ubergreifen des aktiven
Sich-Verhaltens iiber die passive Einstellung, die nur eine andere
Art Aktivitdt, die der Aktivitdt entgegengesetzte ist, tritt als ein
Wesensmoment des Lebendigen zutage. Hier wird das dialektische
Moment von Plessners Ontologie deutlich.

Sind nun die Sinne die Modale der Grenzbeziehung des Leibes,
»iiber ihn hinaus zu sein«, so miissen sie offenbar zu den Manifes-
tationen der Aspektivitdt in einem logisch-systematischen Zuord-
nungsverhdltnis stehen. Dass dies fiir die Funktionsreihe der An-
schauung, Empfindung, Erlebnis, Gestaltwahrnehmung zutrifft, ist
nicht schwer einzusehen und entspricht dem rezeptiven Charakter
der Sinnesleistung. Bei Haltungen, die doch schon die Reaktion
auf den empfangenen Eindruck darstellen und die Einbeziehung
des Lebewesens in die Funktionsganzheit eines Feldes anzeigen,
kann die Ubereinstimmung mit den Sinnen nicht auf einer unmit-
telbaren Parallelitdt von sinnlicher Prasentation und Bewusstsein-
sreprdsentation beruhen. Fiir die Riickwirkung einer Sinnesfunk-
tion auf einen Haltungsmodus, also die Ubertragung vom Innena-
spekt auf den AuRenaspekt, hat Plessner darum den Terminus >Ak-
kordanz< (im Unterschied zu sKonkordanz<) gewahlt, der die »Zu-
sammenstimmung (einer Sinnesgegebenheit) mit der Leibeshal-
tung bezeichnet« (III/243).

Der Tanz ist zum Beispiel eine solche Akkordanz zwischen
akustischem Empfinden und Leibeshaltung. Was Goethe in der Far-
benlehre unter dem Titel »sinnlich-sittliche Wirkung der Farbe«
abgehandelt hat, ist gleichfalls ein Akkordanzphédnomen (vgl. Goe-

108

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

the 1953).% Plessner, der vor allem auf Bewegungsabldufe, das Das System
heiRt die Motorik von Haltungen, achtete, hat diesen Zusammen- der Sinnlichkeit
hang nicht gesehen. Er meint: »Damit eine Abfolge von Sinnesda-

ten motiviert ist, muR eine Folge in ihr zum Ausdruck kommen.

[...] Deshalb ist jede Bewegung, jede Abfolge Farbdaten gegeniiber

dufBerlich und im Wesen des optischen Stoffs nicht motiviert« (III/

254). Erst in der Richtung der vom Sehstrahl abgeleiteten geome-

trischen Figur, dem »Apriori geometrischen Sinnverstdndnisses«

(111/258), will er »eine mittelbare Akkordanz zur Handlung« (ebd.:

262) erkennen. Dann allerdings, in der distanzierten Vergegen-
standlichung durch das Sehen, ist auch die unmittelbare Akkor-

danz des Gesichtssinnes zur hdchsten Entwicklungsstufe der Hand-

lung, der »gegenstdandlichen Tdtigkeit« gegeben. »Nur im Sehstrahl

ist reine Erfassung der Dinglichkeit einer Inhaltsfiille, die griffig

unserem Handeln Ansatzpunkte bietet, mdglich [...]. Jeder andere

als der optische Sinn gibt Dinge primdr zustdandlich. Allein im Ge-

sichtssinn eilt, sozusagen, der Blickstrahl zu dem Dinge hin, um-

falkt es wie eine menschliche Hand und gibt mit diesem Griff dem
Organismus den Radius seines Spielraums« (II1I/264).

Damit ist der Rahmen einer Ontologie der Lebenswelt als der in
der sinnlichen Gegenstdndlichkeit gegebenen Region abgesteckt.
Das Fundament dieses ontologischen Konzepts wird nun allerdings
in der Durchfiihrung der Theorie von der Einheit der Sinne noch
nicht freigelegt. Die Dreiteilung der Sinnlichkeit in die drei »Sin-
neskreise< Gehor, Gesicht und Zustandsmodalitdten scheint zu-
ndchst eher empirisch aufgelesen und klassifikatorisch willkiirlich,
weil unter dem dritten Kreis so mannigfache wie durchaus ver-
schiedenartige Modi wie »Geschmack und Geruch, Getast und
Schmerz, Temperatursinn, Gleichgewichtssinn und Wollust« (III/
267f.) verrechnet werden. Die Zustandsmodalitdten heben sich von
der Systematik, die in Die Einheit der Sinne iiber der Akkordanz
von Sinnen und Haltungen entwickelt wird, auch disparat ab; denn
»die Sinne des zustdndlichen Funktionskreises entbehren der Ak-
kordanz zur Haltung und damit zu irgendeiner der Ordnungsfunk-
tionen, nach denen Sinngebung allein mdglich ist« (III/269).

In reiner Realisierung, ohne Beimischung fremder Momente,
ist der Ausdruck dem Sinneskreis des Gehors (und der ihm addqua-
ten Leibbewegung) zugeordnet. Plessner nennt als »besonderen
Fall« dieser idealen Reinheit die »Addquation der Ausdrucksbewe-
gung zum Ausdruckssinn: im Tanz zur Musik« (III/222); und gene-

22 | Bei Farbtheorien von Kiinstlern wird oft von Akkordanzen Gebrauch
gemacht; vgl. z.B. Itten 1961, 1988; Holz 1971).

109

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

rell konstatiert er »die Akkordanz des akustischen Stoffs zur Hal-
tung des Leibes«, aber die »Tonwelt bezieht sich weder auf Orter
und Richtungen des Raumes noch auch auf die phdnomenale
Raumlichkeit des Leibes« (III/238f.); so bleibt der den Tonen ent-
sprechende Bewegungstyp in sich zuriickgebogen, selbstbeziiglich
und ohne Tendenz zum Ausgreifen auf AuReres, Anderes.

Anders der Sinneskreis des Gesichts. Die Sehfunktion steht in
Akkordanz »zum Element aller Figur, der Richtung, oder, schdrfer
gesagt, des Strahls. Damit eine Reihe von Punkten anschaulich ge-
ordnet ist, miissen die Urbeziehungen des Neben, Zwischen, Ge-
geniiber Anwendung gefunden haben« (III/258). Das fiihrt zu der
Konsequenz, dass der optische Sinn das Paradigma der Gegen-
standlichkeit schlechthin, der distanzierten Welthabe und damit
die sinnliche Voraussetzung gegenstdandlichen Handelns wird. Im
Ton dagegen sind Anfang und Ende nicht »auseinander< (partes ex-
tra partes); wohl aber sind zwei gleichzeitig gesehene Punkte oder
Figuren von einander getrennt und jede Linie ist visuell in Ab-
schnitte zerlegbar, teilbar. So gibt uns der Gesichtssinn die Bezie-
hung von Einem zum Anderen, das heiRRt die (wechselseitige) Ge-
richtetheit des Einen auf das Andere. Damit ordnet sich der Sin-
neskreis des Gesichts der Struktur der Handlung zu, so wie der des
Gehors der Struktur des Ausdrucks.?®

Beide Sinne siiberbriicken< den Raum. Was gesehen und gehort
wird, artikuliert sich nach Ndhe und Ferne nicht erst beim Men-
schen, sondern schon beim Tier. Um aber Distanzen und nicht nur
verschiedene Grade von Betroffenheit durch die Ausldser- und Sig-
nalfunktionen der Wahrnehmung zu erfahren, bedarf es noch einer
Differenz der Sinnesmodale, die uns den Wahrnehmungsgegens-
tand vermitteln. Der Tastsinn mit dem aktiven Zugreifen der Hand,
was erst >Handlung« ausmacht, ist in doppeltem Sinne primdr: Die
Beriihrung, der Kérperkontakt ist die urspriingliche Funktion der
Grenze, die Seinsweise, in der das bloRe AneinanderstofRen anor-
ganischer Materien in die Positionalitdt des Lebendigen umschldgt;
und physiko-chemische Kontaktwirkungen treten schon auf der
»niederen< Stufe der offenen Positionalitdt (die doch auch evoluti-
ondr die friiheren sind) auf. Die passive Beriihrungsempfindung

23 | Zwischen Ausdruck und Handlung gibt es noch eine Zwischenstufe
des Zeichengebens, also der Setzung von Bedeutungen, in denen gleichsam
eine Mittellage zwischen Selbstsein und EntduRRerung eingenommen wird.
Auf die herausragende Rolle, die der Verselbststandigung dieser Mittellage
bei der Konstitution dessen, was man >Geist< nennt, zukommt, kénnen wir
an dieser Stelle nicht eingehen.

110

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

muss aber in aktives Zugreifen {ibergegangen sein, um mit Sehen Das System
(und Horen) die sinnliche Spezifik der Rdumlichkeit entstehen zu der Sinnlichkeit
lassen. »Sehen als Prdsentation der Ferne und Tasten als die der

Néhe sind Gegenpole, phdanomenologisch nach ihrer Erlebnisquali-

tdt wie in ihrer Rollenverteilung fiir das Verstehen und Erkennenc

(I11/335).

Plessner spricht von der »Dominanz des Auge-Hand-Feldes«
(I1I/1691f.) und warnt davor, einem der Sinne gegeniiber den an-
deren den Vorrang zu geben oder ihm begriindende Funktion zu-
zuweisen.?* Vielmehr gilt der Systemzusammenhang von Sinnesbe-
reichen fiir die besondere Form der menschlichen Weltauffassung:
»Wir konnen nur die Korrespondenz zwischen aufrechter Haltung,
Auge und Handgebrauch zum Ausgangspunkt nehmen. [...] Die
psycho-physische Verbindung verwirklicht sich nur im Vollzug der
Existenz. Im Vollzug wird unser Korper leibhafte Mitte unseres
Verhaltens und vom Verhalten aus als ein skizzenhafter Entwurf
unserer Art, in der Welt zu sein, verstdndlich. [...] Durch die Do-
minanz des Auge-Hand-Feldes liegt der Werkzeuggebrauch dem
Menschen sauf der Handc. Sie ist als vom Auge gefiihrtes, und, weil
in seinem Sichtfeld liegendes, bevorzugtes Greiforgan, das ihm an-
gewachsene Werkzeug par excellence. [...] Aufrechte Haltung und
Werkzeugrerfindunge bilden einen Strukturzusammenhang« (III/
333). Das Horen kommt hinzu und erweitert den Raum um einen
nicht sichtbaren Bereich, wodurch er eigentlich erst universell wird.

Sinnkonstitution und damit Welthabe geschieht also in der
Synergie von taktiler, akustischer und optischer Rezeptivitdt und
ihrem Umschlag zur Handlung. Durch sie wird Welt im Modus eines
»bestimmten Eindrucks« (Konig 1937) und zugleich im Modus der
bestimmbaren Gegenstdndlichkeit erfahren. Es liegt auf der Hand,
dass eine solche Gegebenheitsweise von Welt als eine Entgegenset-
zung des sinnlich wahrnehmenden Wesens und der wahrgenomme-
nen Entitdten erscheint. Das wahrnehmende Wesen behauptet sich

24 | Plessner dazu: »Melchior Palagyi lehrt den Primat des Tastens als des
eigentlichen Vollsinnes. Ihm kommt solche exzeptionelle Stellung zu, weil
in ihm allein Fremd- und Selbstempfindung sich gegenseitig bedingen, so
daR dieser Modus fiir sich allein bereits die vitale Grundlage fiir ein Wahr-
nehmen bilden kann. Eine sehr problematische These, weil die Einbettung
der beiden Sinnessektoren in das propriozeptive System der Muskel- und
Kraftempfindungen hineinspielt. Dieses System wird fiir den Menschen von
seinem Verhdltnis zu »sich< beherrscht und korrelativ dazu vom AuRen- und
Fremdcharakter seiner >Gegenstande«. Die Komplikationen hat Palagyi tiber-
sehen« (III/336f.; vgl. Palagyi 1924: 154ff., besonders 162ff.).

111

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

aus eigener Mitte selbststdndig gegen die Umwelt. Das ist die Posi-
tionalitdt der geschlossenen Form, die durch Zentralitdt und Fron-
talitdt gekennzeichnet ist, wie Plessner das fiinf Jahre nach Die
Einheit der Sinne in Die Stufen des Organischen und der Mensch he-
rausgearbeitet hat. »Jedes Tier ist der Moglichkeit nach ein Zent-
rum, fiir welches (in einem wie wechselnden Umfang immer) eige-
ner Leib und fremde Inhalte gegeben sind. Es lebt korperlich
sich gegenwdrtig in einem von ihm abgehobenen Umfeld oder in
der Relation des Gegeniiber« (IV/306). Aisthesiologisch ist der
Mensch, in der Positionalitdt der exzentrischen Form, nur ein Son-
derfall der zentrischen und hat an allen ihren Bestimmungen teil.

Jetzt wird es deutlich, daR die Systematik der Sinne, wie
Plessner sie in dem friiheren Werk darstellt, schon auf die allge-
meine Theorie des Organischen bezogen ist, die das spatere Werk
entwickelt. Und so erkldrt sich auch der dritte Sinneskreis der Zu-
standsmodalitdten. Denn diese, in denen nur Erregtheit »an den
Sinnesflichen des eigenen Leibes« (III/273) und noch keine be-
stimmbare Gegenstdndlichkeit erfahren wird, entsprechen der mor-
phologisch fritheren Organisation der Positionalitdt der offenen
Form, wie sie die Pflanze kennzeichnet. Plessner zitiert Hedwig
Conrad-Martius: »[...] alle Bewegungen gehen an der Pflanze vor
sich, nie »von« der Pflanze >aus«« (IV/288).

Zustandsmodalitdten geben die Einwirkung der Welt auf den
Organismus ganz ungeformt wieder: die Warme der Sonne, den
Duft der Blume, den Geschmack der Beere, das Wohlgefiihl oder
den Kitzel einer Beriihrung, den Schmerz der Verletzung, die Be-
klemmung der Atemnot. »Da liegt das Material gewissermaRen fiir
sich da und dient als bloRes Substrat in einfacher Gegebenheit«
(I11/273). Diese Empfindungen lassen den Organismus einfach sein
In-Sein spiiren, Welt als etwas, das einwirkt und sich in der eige-
nen Zustdndlichkeit ausdriickt, indem der Organismus darauf sich
offnend oder sich in sich zuriickziehend reagiert.?

Die Zustandssinne haben noch keine >Gegenstdande<. »Ihr Feld
ist das korperliche Sein des eigenen Leibes und der fremden Dinge.
Thre Weise ist die Vergegenwdrtigung des Seins im Erleben [...].
Eine zentrale Stellung nimmt in dieser Vergegenwdartigung der Leib
des Individuums, der >eigene< Korper ein. Denn er ist Reizfeld,

25 | Die Mimose kann als Paradigma fiir solche reizempfindliche Zustédnd-
lichkeit gelten. Beim Menschen bilden die »Stimmungenc< diesen Unterbau,
wie die Beschreibung von Bollnow (1943: 19ff.) klar herausarbeitet, oft mit
genauen Parallelen zu Plessners Formulierungen, ohne dass je auf Plessner
hingewiesen wiirde.

112

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausdrucksfeld, Reaktionsschema und Ansatzgebiet beziehungswei-
se Instrument der Impulse und des Willens, die konkrete Figur, in
der die seelische Wirklichkeit ihre Vertretung [...] besitzt« (III/
285).%

Ohne Definiertheit von Gegenstanden, auf die sich die Sensibi-
litdt der offenen Position beziehen konnte, bleibt auch die Reiz-
antwort, die Reaktion unbestimmt. Der Organismus ist in dieser
Modalitédt »in der Welt¢, aber noch nicht >zu der Welt< und schon
gar nicht ihr »gegeniiber«. Das heiRRt: Welt hat noch keine Struktur,
sie ist einfaches >Umsein<. »Die Sinne des zustdndlichen Funk-
tionskreises entbehren der Akkordanz zur Haltung und damit zu
irgendeiner der Ordnungsfunktionen, nach denen Sinngebung al-
lein maoglich ist« (II1I1/269).

Sinn ist eine Beziehungsqualitdt, die erst auf der Stufe der Re-
flexion der Reflexion ausgesagt oder »gegebenc< werden kann (vgl.
Holz 1983: 45ff.). Diese Stufe aber erreicht typologisch scharf ab-
gegrenzt, aber mit evolutiondren Zwischenstufen erst der Mensch
als das Lebewesen in exzentrischer Positionalitdt, die ihrerseits die
zentrische Positionalitdt voraussetzt, auf ihr aufbaut und sie in
sich einbezieht. Erst auf dieser Stufe kann von >Geist< gesprochen
werden, der der vollen Entwickeltheit der Sinnesmodale bedarf, um
sich konstituieren zu konnen.

Nun wird deutlich, warum Plessner sagen kann, dal’ es nur die-
se drei Sinnesmodale, Zustandssinne, Gehor, Gesicht, als materia-
les Apriori des Lebendigen geben kann. Denn als Stellungen des
Lebewesens zur Welt sind wesensmdf3ig nur die drei Formen der of-
fenen, der geschlossen-zentrischen und der exzentrischen Positio-
nalitdt mdglich. jede entwickelte, >hohere< Form hat aber an den
kategorialen Bestimmtheiten der »niederen< noch teil, weil sie sich
aus dieser herausbildet. So ist der Mensch, wesentlich als Mensch
in exzentrischer Positionalitdt, immer noch gebunden an die Ge-
staltqualitdten der ihn bio-genetisch fundierenden Organisations-
formen der offenen und geschlossenen Positionalitdt, also an ent-
wicklungsgeschichtlich ererbte Sinnesmodale. In seinem komple-
xen durchgeformten Organismus erhdlt er sie und integriert sie zu-
gleich in héhere Funktionszusammenhdnge, hebt sie also auch in
ihrer Leistung auf eine héhere Stufe.

26 | Die letztere Bemerkung bezieht sich natiirlich erst auf die Zustands-
modalitdten in hoheren Formen des Organischen, bei denen sie mit den an-
deren Sinnesmodalen eine Strukturganzheit bilden; auf der Stufe der offe-
nen Positionalitdt ist ihre Leistung rein die des Innewerdens von Weltmo-
menten im eigenen Sein.

113

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Das System
der Sinnlichkeit


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Dialektische Einheit der Natur

Damit hat Plessner ein Modell der Einheit der organischen Natur,
vom reizempfindlichen Einzeller bis zum Menschen, skizziert, in
dem die qualitativen Unterschiede der Seinsstufen irreduzibel ge-
geneinander stehen bleiben und doch als Manifestationen der Ent-
faltung ein und desselben Prinzips, des materialen Apriori der
Grenze und der daraus entspringenden apriorisch méglichen Wei-
sen von Positionalitdt, begriffen werden konnen. Anthropologie
wird so in eine umfassende Naturphilosophie integriert, ohne dass
die Besonderheit des Menschen nivelliert wiirde. Die Theorie der
Einheit der Sinne (als den Weisen der Positionalitdt entsprechende
Modale) ldsst die neue Qualitdt des Geistes verstehen, ohne dass
dieser von seiner natiirlichen Grundlage abgetrennt werden miisste
und als eine metaphysische Entitdt erschiene. »Die Sinnesqualitd-
ten sind die Verbindungsarten, die Briicken zwischen Geist und
Korperleib, und damit zwischen Geist und korperlicher Welt [...].
Ein wirkliches Verstdndnis der Wahrnehmung ist [...] erst dann zu
erreichen, wenn man [...] den Trdger der Wahrnehmung scharf vom
Geist als der ideellen Einheit der Sinngebung trennt« (III/300).

Geist entspringt in exzentrischer Positionalitdt als deren spezi-
fische Seinsweise der Reflexion der Reflexion. Exzentrische Posi-
tionalitdt ist durch die Vergegenstdndlichung von Weltinhalten im
Zusammenwirken der Sinnesmodale fundiert. »Jeder Modus gestat-
tet einer besonderen geistigen Funktion Anwendung in einem be-
sonderen Sinn. [...] Korper und Geist sind auf dreifach verschiede-
ne Weise miteinander verbunden, optisch, akustisch und zustand-
lich. [...] Optischer, akustischer und zustandlicher Modalitdtskreis
sind die mdglichen Modi gegenstdndlichen Daseins. [...] Die ge-
samte Mannigfaltigkeit des iiberhaupt Mdglichen, das heiRt Sinn-
vollen, bildet ein System, das sich mit dem System der Sinnesmo-
dalitdten in der bestimmt angegeben Art deckt« (III/296, 298,
302).

In der exzentrischen Positionalitdt erreicht die organische Na-
tur ihre volle Entfaltung; damit sind ihre apriorischen Mdglichkei-
ten ausgeschopft. In diesem typologischen Rahmen miissen sich
die Realisationen von Leben halten; er ist a priori, wesensgesetz-
lich. »Dagegen ist a posteriori der Inhalt [...], soweit er als Gestalt
und Menge in Frage kommt« (I1I/310).7

27 | Plessner sagt das hier von der Wahrnehmung, aber dasselbe gilt
prinzipiell fiir das Verhaltnis von materialer Aprioritdt und kontingenten
Ausprdagungen.

114

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Erst die Projektion der Theorie der Sinne auf das Modell des Das System
Organischen macht die philosophische Spannweite der plessner- der Sinnlichkeit
schen Anthropologie erkennbar. Es geht hier in der Tat um nicht
weniger als eine Regionalontologie des Lebendigen. Wird die Er-
scheinung der Welt in der Gegebenheitsweise durch Sinnesmodale
fundiert und sind die Sinnesmodale selbst material apriorische
Formen des Weltverhdltnisses jedes mdglichen Lebewesens, auRer-
halb deren es keine anderen Welteinstellungen geben kann, dann
sind die Strukturen der Sinneserfahrung und die Strukturen der
gegenstdndlichen Welt aufeinander abbildbar und die Abbildung
kann nach Addquationskriterien beurteilt werden. Damit ist das
erkenntnistheoretische Recht (und auch die Prioritdt) der natiirli-
chen Welteinstellung in transzendentaler Reflexion begriindet. So
ist Plessners Anthropologie weit mehr als Anthropologie; sie ist ein
Gegenentwurf zur Fundamentalontologie Heideggers, der auch die
Auflésung der husserlschen Aporie von lebensweltlicher und trans-
zendentaler Einstellung einschlieRt.?

28 | So hat Plessner selbst auch die Perspektiven seines Entwurfs ver-
standen (vgl. VIII/390f.).

115

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 181



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1e DIALEKTISCHE NATURLICHKEIT DES MENSCHEN
Das Problem einer Dialektik der Natur

Das Konzept einer Dialektik der Natur, durch Engels’ Nachlass-
fragment (1962) unter diesem Titel zu einem Programmpunkt des
dialektischen Materialismus geworden, reicht in der Tat viel weiter
in die Geschichte der neueren Philosophie zuriick. Hegel konstru-
iert die dialektische Form in den drei >Elementenc des reinen Den-
kens, der Natur und des Geistes (vgl. Hegel 1970: Bd. 8-10), der
junge Schelling denkt die Natur als das System einer sich selbst er-
zeugenden reflexiven Wirklichkeit und kniipft dabei an das leibniz-
sche Weltmodell an (vgl. Holz 1998: 311ff.), Herder konzipiert
(gleichzeitig mit Kants Kritiken!) einen Begriff von Weltgeschich-
te, der die Naturgeschichte einschlieRt (vgl. Herder 1784ff.), und
Alexander von Humboldts Kosmos (1845ff.), das Lebenswerk des
groRen Naturforschers, das der ErschlielRung durch eine philoso-
phische Wissenschaftsgeschichte noch harrt, entwirft das Bild ei-
nes Gesamtzusammenhangs, das die Einheit der materiellen Natur
als Prozess darstellt. Doch kein Konzept einer Naturdialektik
kommt an der Frage vorbei, wie denn die Dialektik als die Form-
bestimmtheit der Reflexionsbegriffe’, die das Verhiltnis des Men-
schen zur Welt ausdriicken, schon in der Welt selbst, also vormen-
schlich, angetroffen werden konne. In der Dialektikdiskussion der
letzten vierzig Jahre hat wahrscheinlich Jean Paul Sartre ( 1967:
27ff.) diesen Gesichtspunkt am nachdriicklichsten als Desiderat
geltend gemacht (und aus subjektiv-idealistischen Griinden zu-
riickgewiesen).

Im Zentrum dieser Frage steht das Problem der Natiirlichkeit
des Menschen. Die Kritiker einer Naturdialektik, Kantianer aller

1 | Kant (1787: 316ff.) spricht von der »Amphibolie« der Reflexionsbe-
griffe; vgl. auch in Hegels Wissenschaft der Logik das Kapitel Reflexion
(1970: 5/24fF.)

117

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Art, Existenzialisten, die Anhdnger und Abkémmlinge der Frank-
furter Schule, Praxis-Philosophen, Neo-Gramscianer’ stimmen da-
rin {iberein, dass der Mensch sich selbst als Mensch oder zum Men-
schen gegen die Natur erschaffe, dass seine Leibnatur, deren phy-
sikalisch-anatomische und chemisch-physiologische Beschaffen-
heit ja nicht zu leugnen ist, etwas seinem menschlichen Selbst
AuRerliches und Fremdes darstelle, von dem er sich als handeln-
des, intelligibles, setzendes, freies Wesen gerade unterscheide.’
Allerdings bleiben diese Philosophen des subjektiven Idealismus
der Freiheit uns die Erkldrung schuldig, woher dies Andere, das
transzendentale Ich oder die zwecksetzende Vernunft, komme und
wie und warum es sich mit dem biologischen Substrat des Men-
schen verbinde bzw. verbunden habe. Kants Dichotomie von reiner
und praktischer Vernunft, bei der ihm selbst schon nicht ganz ge-
heuer war und die Hegels vehementen Widerspruch herausgefor-
dert hat, reproduziert sich hier jeweils in einer neuen Form.

Den Biologen stellt sich indessen die Verbindung von natiirli-
chem und transzendentalem Ich in derselben Person nicht so un-
versohnbar dualistisch dar, wie sie den Philosophen von Kant bis
Sartre erscheint. Es ist ihnen kein unannehmbarer Gedanke, dass
in der Natur qualitativ verschiedene Seinsbereiche bestehen, die
auseinander hervorgehen und zwischen denen es auch Ubergangs-
formen gibt. Anorganische Materie, Pflanzen, Tiere unterscheiden
sich nicht nur hinsichtlich ihrer Daseinsform, sondern sind zwei-
fellos auch Entwicklungsstufen im Verlauf einer Naturgeschichte
unseres Planeten, in deren fiir uns letzter Phase der homo sapiens
sapiens aus Vorformen hervorgegangen ist.* Nehmen wir den evo-

2 | Ich nehme Antonio Gramsci hier aus, weil er die Naturproblematik in
seinen Notizen {iberhaupt nicht angesprochen hat; er war mit anderen Ge-
genstdnden befasst; daraus den Schluss zu ziehen, er habe eine Naturdia-
lektik verneint, ist inkorrekt.

3 | Der geheime Manichdismus, der dieser Leib-Selbst-Dualitdt inne-
wohnt, bleibt den Autoren dieser Auffassung meist verborgen. Vgl. dazu die
Diskussionen des Symposions Gnosis und Politik der Werner-Reimers-Stiftung
in Taubes (1984). Plessner wendet sich gegen den Dualismus im 2. Kapitel
von Die Stufen des Organischen und der Mensch.

4 | Die Natur unter der Kategorie der Geschichtszeit zu begreifen, ist ein
Konzept, das eng mit evolutionstheoretischen Modellen verkniipft ist (vgl.
Prigogine 1982). Prigogine deutet Geschichte als Strukturbildungsprozesse,
die selbstverstdndlich auch in der Natur stattfinden. Er betont, auch in der
nichtlebendigen Natur sei »Platz fiir Selbstorganisation, fiir das Entstehen
anderer Arten von Prozessen« (ebd.: 123).

118

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lutionstheoretischen Ansatz ernst — und das ist doch wohl eine Die dialektische
nicht aufzugebende Komponente unserer wissenschaftsgeschicht- Natiirlichkeit
lichen Situation -, so ist der Mensch samt seinen unterscheidenden des Menschen
Qualitdten als ein Moment des naturgeschichtlichen Prozesses zu

begreifen, das heif3t als eine Stufe des Organischen, und es kommt

darauf an, die besondere Bestimmtheit der jeweils neuen Stufe, ihr

Anderssein gegeniiber der vorhergehenden, aus einem Prinzip ab-

zuleiten, also, hegelisch gesprochen, das Prinzip der bestimmten

Negation zu begreifen.

Gerade dies leistet Plessners Werk Die Stufen des Organischen
und der Mensch, von dem er sagt, er habe darin »den Versuch un-
ternommen, die Stufung der organischen Welt unter einem Ge-
sichtspunkt zu begreifen. Wohlgemerkt in der Absicht, unter Ver-
meidung eben jener geschichtlich belasteten Bestimmungen wie
Gefiihle, Drang, Trieb und Geist einen Leitfaden zu finden und zu
erproben, der die Charakterisierung spezieller Erscheinungsweisen
belebter Korper moglich macht« (IV/19). Deskriptiv lassen sich
deutliche Gattungsunterschiede zwischen den Seinssphdren von
Pflanze, Tier und Mensch ausmachen, die auch durch Ubergangs-
formen nicht dementiert werden, da ein Ubergang ja gerade >zwi-
schenc¢ zwei deutlich gegeneinander abgesetzten Bereichen erfolgt.

In der Abhebung der Typen offener (pflanzlicher), geschlosse-
ner (tierischer) und exzentrischer (menschlicher) Positionalitét
verfahrt Plessner zundchst deskriptiv. Differente Sachverhalte wer-
den von ihren Wesenskernen her dargestellt und unterschieden.
Indem jedoch Seinsarten in ihrem Wesen gefasst werden, ldsst der
Phanomenologe die Kontingenz des je einzelnen Beschreibungs-
gegenstandes bereits hinter sich. >Wesen« sagt ja doch, dass es so
und nicht anders sein muss; was als Wesen begriffen wird, ist eine
notwendige Mdglichkeit, die in der Sache liegt. Positionalitdt ist
der Titel eines Verhdltnisses in der Extensionalitdt, eine ontologi-
sche Kategorie der res extensa oder der Materie. Darum benennt
Plessner nun auch die Positionalitdtsmoglichkeiten nicht nach den
Gattungsbereichen der Lebewesen, in deren Beschreibung sie dar-
gestellt werden, sondern nach der Formbestimmtheit, die exten-
sionale Verhdltnisse alternativ annehmen konnen. Diese Formbe-
stimmtheiten sind nun nicht mehr kontingente Ergebnisse der Evo-
lution, was sie in ihrer naturhistorischen Verwirklichung sind,
sondern apriorische Wesensmaoglichkeiten der Endlichkeit des be-
stimmten Seienden in der Ausdehnung. Als Typen der Positionali-
tit sind sie notwendig. Damit vollzieht Plessner den Ubergang von
der deskriptiven zur typologischen Methode, von einer evolutionis-
tischen Theorie der Biologie zu einer ontologischen Analyse des

119

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Seinsbereichs >organische Natur¢, von einer einzelwissenschaftli-
chen zu einer philosophischen Grundlegung. Die Gewordenheit der
Seienden erweist sich als Ausdruck der notwendigen Form ihres
Seins — und beide Aspekte stehen in genauer Entsprechung zuein-
ander.

Theoretisch sind die Besonderheiten, die in den verschiedenen
Sphéren charakteristisch auftreten, jeweils auf ihr gemeinsames
Allgemeines zu bringen; dann kann gefragt werden, aus welcher
konstitutiven Bestimmung des Gegenstandes das Gattungsallge-
meine jeder Sphére und die spezifische Differenz jener sphérischen
Gattungsallgemeinheiten hergeleitet werden kann. Damit dies
nicht nur einen klassifikatorischen, sondern einen naturphiloso-
phischen Sinn ergibt?, ist es allerdings nétig, dass das hier ange-
sprochene Allgemeine nicht nominalistisch festgesetzt wird, son-
dern als Ausdruck notwendiger Formbestimmtheiten der Einzelnen
eingesehen werden kann.

Die typlogische Deutung deskriptiv
gewonnener Befunde

Was heiRt notwendig? Notwendig nennen wir eine Bestimmung,
die in der Definition des Bestimmten eingeschlossen ist oder aus
ihr ohne Zuhilfenahme &uRerer Bestimmungsgriinde abgeleitet
werden kann; notwendig ist also, dass ein Dreieck auch drei Seiten
hat und dass die Summe der von ihnen eingeschlossenen Winkel
180 Grad betrdgt; nicht notwendig ist hingegen, dass das Dreieck
eine bestimmte Basisldnge hat. In diesem Sinne notwendig ist es,
dass ein einzelnes, endliches Seiendes eine Grenze besitzt; denn
im Begriff der Endlichkeit liegt die Grenze eingeschlossen. Alles,
was endlich ist, hat eine Grenze, und das heif3t: Es ist, was es ist,
innerhalb dieser Grenze, und auRerhalb ihrer ist das Andere; die
Grenze eines endlichen Seienden scheidet ein Innen von einem
Aullen. Man konnte diesen Sachverhalt ein >formales Apriori< nen-
nen, das mit der Identitdt von verschiedenen Ausgedehnten ge-

5 | Plessner programmatisch: »Die Theorie der Geisteswissenschaften
braucht Naturphilosophie[,] d.h. eine nicht empirisch restringierte Betrach-
tung der korperlichen Welt, aus der sich die geistig-menschliche Welt nun
einmal aufbaut, von der sie abhdngt, mit der sie arbeitet, auf die sie zu-
riickwirkt« (IV/26). Intendiert sind Aussagen iiber die >Natur der Saches,
hier spezifisch liber die >Natur des Menschenc; vgl. dazu die Beitrdge von
Pape (1986) und Pleger (1986).

120

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

setzt ist, die gegeneinander nicht identisch sind; hier gilt die lex Die dialektische
identitatis indiscernibilium, die Grenze bestimmt die Diszernibilitdt Natiirlichkeit
der verschiedenen Ausgedehnten.® Durch dieses formale Apriori des Menschen
ist die res extensa gekennzeichnet, welche folglich auch nicht eine

Substanz, sondern der Inbegriff einer Vielheit von Substanzen in

Bezug aufeinander ist.” In formaler Hinsicht bleibt der Verlauf

der Grenze fiir den begrenzten Korper beliebig. Es muss ein organi-

sierendes Moment im Korper hinzukommen, ein in der Materie

selbst liegendes Formprinzip, um die Gestalt des Korpers, die To-

pografie des Konturs als notwendig (will sagen, durch eine deter-

minatio intrinseca begriindet) zu erweisen. Dann ist die Grenze als

solche immer noch ein Apriori, aber sie ist in ihrer Bestimmtheit

durch die Materiatur des Begrenzten bestimmt. In einem solchen

Falle wiirden wir von einem >materialen Apriori< sprechen, und die-

sen Terminus hat Plessner konstituierend in die Anthropologie

eingefiihrt. Man sieht leicht, dass damit nicht nur fiir die Anthro-

pologie, sondern fiir die ontologische Grundlegung jeder Wissen-

schaft von materiellen Seienden und materiellen Verhdltnissen ein

primordiales Konstruktionsprinzip angegeben wird.

Es geht um den Modus der Bedingungen der Mdglichkeit der
Erfahrung, anders gesagt: der Bedingungen der Mdglichkeit von
Erfahrungsinhalten. Auf sie fdllt in »natiirlicher Einstellung«< zu-
ndchst unser Blick nicht. »Erfahrung gibt viel, aber nicht ihre ei-
gene Grundlegung; nicht ihre Ansatzpunkte. Wie es gar nicht an-
ders sein kann, miissen die Gegebenheiten, an welchen und mit
welchen Erfahrung gemacht wird, im Exfahrungsbild verschwinden.
Das Resultat hat die Bedingungen seiner selbst nicht als abldsbare
Momente an sich, sie sind in ihm verschwunden, weil es >durchc sie
besteht« (IV/121). Wonach gefragt wird, ist der Modus, in dem Ge-
genstdnde da sein miissen, damit wir sie so erfahren konnen, wie
wir sie erfahren. Ist das formale Apriori des Korpers seine Begren-
zung liberhaupt, so muss der Modus der Begrenztheit als sein ma-
teriales Apriori gelten. Das ist keine gnoseologische Frage, wenn
auch die Formulierung, es handele sich um die Bedingung der
Moglichkeit von Erfahrungsinhalten, so erscheinen konnte. Pless-
ner wehrt den gnoseologischen Aspekt des Apriori fiir den von ihm
gemeinten Sachverhalt ausdriicklich ab: »Auf jeden Fall brauchen

6 | Leibniz glaubte mit den beiden Axiomen identica sunt vera und varia
a me percipiuntur als einzige Voraussetzungen fiir eine logisch einwandfreies
Systems von Welt auskommen zu kdnnen (vgl. Holz 1975).

7 | Diese Einsicht geht in Leibniz’ Argument gegen Newtons Idee des
absoluten Raumes ein.

121

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Bedingungen der Moglichkeit der Erfahrung nicht Erkenntnisbe-
dingungen zu sein« (ebd.). Es konnen Bedingungen sein, die in
der Seinsweise der Sache selbst liegen, also ontologische. Fiir die
materiale Aprioritdt der Begrenzung bedeutet das: »Auf das Ver-
haltnis des begrenzten Korpers zu seiner Grenze kommt es an. Zwei
Fdlle sind hier mdglich: 1. Die Grenze ist nur das virtuelle Zwischen
dem Korper und den anstoRenden Medien, das Worin er anfingt
(aufhort), insofern ein Anderes in ihm aufhort (anfangt). Dann ge-
hort die Grenze weder dem Korper noch den anstoRenden Medien
allein an, sondern beiden, insofern das Zu-Ende-Sein des Einen der
Anfang des Andern ist. [...] 2. Die Grenze gehort reell dem Korper
an, der damit nicht nur als begrenzter an seinen Konturen den
Ubergang zu dem anstoRenden Medium gewihrleistet, sondern in
seiner Begrenzung selbst vollzieht und dieser Ulbergang selbst ist.
[...] Nicht insofern das anstoRende Medium aufhort, fangt der
Korper an (und umgekehrt), sondern sein Anfangen bzw. Authoren
ist unabhdngig von auBer ihm Seiendem [...]« (IV/154f.).

Im ersten Fall ist die Grenze beliebig; ein Teich kann grofRer
oder kleiner, tiefer oder flacher, so oder anders geformt sein, und
er kann sich dementsprechend beliebig verdndern, sei es durch na-
tiirliche Einwirkung, sei es durch technische Requlierung. Dieser
Fall entspricht dem, was Leibniz ein ens per aggregatum nannte.
Im zweiten Fall geht die Grenze eines Korpers aus einem Organisa-
tionsprogramm hervor, das den Zusammenhang seiner Teile be-
stimmt, und die Grenze ist die Ebene, in der die Ausdehnung des
Korpers nach innen zuriickgelenkt (reflektiert) wird; sie gehdrt
zum substanziellen Verhdltnis der Teile (Partikel) des Korpers, der
ungeachtet der formellen Teilbarkeit seiner Ausdehnung eine un-
teilbare Einheit (unum, ens, individuum) ist. Die Grenze (der Kon-
tur) ist dann nicht einfach die Ebene, in der ein Kérper und sein
Nachbar oder das Medium, in dem er sich befindet, sich beriihren,
die Kontinguitdtsebene, sondern sie ist ein Teil des Korpers selbst
und bildet »die ausschlaggebende seiner Eigenschaften« (IV/153);
sie ist die notwendige Bestimmtheit seiner Extension, die notwen-
dige Qualitdt seiner Quantitdt. Wir sprechen in einem solchen Fall
von einem Organismus® und konstatieren hier’ ein iiber bloRe

8 | Die Grenze ist die formelle Bestimmung des ausgedehnten Seienden;
der Modus ist dann die materielle Bestimmtheit der Bestimmtheit. Das ent-
spricht der Charakterisierung des Modus in Hegels Wissenschaft der Logik:
»Ein Bestimmen, aber nicht wodurch es ein Anderes wiirde, sondern nur des-
sen, was es schon ist« (1970: 6/194).

9 | Fir eine Theorie der bildenden Kiinste, also der Plastik vor allem

122

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wechselwirkung hinausgehendes Reflexionsverhdltnis. Gelingt Die dialektische
es, eine aus dem Wesen der organischen (= in sich, nach innen re- Natiirlichkeit
flektierenden) Grenze deduzierbare Spezifikation der Formen des des Menschen
Organischen zu entwickeln, so stellt ein solches System der Reiche
oder Regionen der Natur eine »Axiomatik des Organischen« (IV/
160) dar, die als »apriorische Theorie des Organischen [...] mehr
Verwandtschaft mit einer Dialektik als mit einer Phdnomenologie
[hat]. [...] Die Wesensbestimmungen ergeben sich aus einander,
ordnen sich in Stufen, offenbaren sich als ein groRer Zusammen-
hang, der damit wiederum als Manifestation des Grundsachverhalts
begriffen wird« (IV/167).

Der Gedanke muss ferngehalten werden, als gehe es bei dem
materialen Apriori, das eine Axiomatik des Organischen fundiert,
um eine nicht-empirische Theorie von Naturgegenstianden. Die Be-
stimmungen des Naturseienden, die als formales und materiales
Apriori Bedingungen der Mdglichkeit der Erfahrungsinhalte sein
sollen, gehen der Gegebenheit der Gegenstidnde nicht als transzen-
dentale Verfassung des cogito vorher, sondern setzen sie voraus -
so wie Hegels Konstruktion des Begriffs die Gegebenheit der Ge-
genstdnde in den Elementen der Anschauung, Vorstellung usw.
voraussetzt (vgl. Hegel 1970: 8/78). »Apriorisch darf eine solche
Theorie nur in dem Sinne heillen, daR sie den Bedingungen der
Mdglichkeit nachgeht, die erfiillt sein miissen, damit ein bestimm-
ter Sachverhalt unserer Erfahrung stattfinden kann. Apriorisch ist
die Theorie also nicht kraft ihres Ausgangspunktes, als wolle sie
aus reinen Begriffen unter Beziehung von Axiomen ein deduktives
System entwickeln, sondern nur kraft ihrer regressiven Methode,
zu einem Faktum seine inneren ermdglichenden Bedingungen zu
finden« (IV/29f.). Wir miissen die unterscheidende Wahrnehmung
von Steinen und Wasser, von Pflanzen und Tieren, und selbstver-
standlich von Menschen und von uns selbst bereits gehabt haben,
damit wir nach den Bedingungen fragen kdonnen, die diese Er-
scheinungen in unserer Wahrnehmung ermoglichen. Dabei wird am
Realitdtsgehalt der Wahrnehmungen nicht gezweifelt: quod varia a
me percipiantur, braucht nicht bewiesen zu werden (vgl. Leibniz
1903: 183).'° Die Frage ist vielmehr, welche elementare Beschaf-

(aber auch der Architektur), scheint es mir wesentlich, dass ihre Werke als
unbelebte Korper demselben Prinzip der organischen Korpergrenze wenigs-
tens virtuell folgen. — Ob es auch schon in der anorganischen Natur, z.B. bei
der Kristallbildung, Vorformen einer organischen Grenzbildung gibt, kénnen
wir hier ununtersucht lassen.

10 | Leibniz sagt von diesem >Prinzip der Erfahrungs, »ut [...] demonstra-

123

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

fenheit der Materie sich in der Varietdt ihrer konstitutionell unter-
schiedenen Ausprdagungen, ihrer Seinsstufen, spezifiziert und ob
wir hier das Spezifikationssystem einer materiellen Natur gemal
der Logik der Sache selbst oder nur eine kontingente Vielheit von
disparaten Materien vorfinden. sLogik der Sache selbst< kann wie-
derum nicht heiRen, dass die einzelnen Arten notwendig so und
nur so entstehen mussten. Die Fiille an Hervorbringungen in der
Natur liegt uns vor Augen und ist ebenso ein Moment der Evolution
wie die Selektion. Vielmehr meint >Logik der Sache«, dass aus der
allgemeinsten Grundbestimmung des Seienden die besonderen
Bestimmtheiten der hochsten Gattungen auf dem Wege der »bes-
timmten Negation« (Hegel 1970: 5/49) — also mit dialektischer
Notwendigkeit — als apriorische Mdglichkeiten abgeleitet werden
konnen und in diesem Sinne universalia ante rem sind, weil aus ih-
rer apriorischen Méglichkeit noch nicht hervorgeht, dass sie auch
faktisch existieren (und schon gar nicht, dass sie existieren miis-
sen); wenn aber eine Gattung in der Naturgeschichte realisiert
wird, so nur in der geordneten Sequenz der Modale, die ihrerseits
dem Prinzip der bestimmten Negation folgt, wenn sie von der
wechselseitigen Begrenzung zur einseitigen Selbstbegrenzung und
innerhalb dieser von der offenen zur geschlossenen zur exzentri-
schen Form iibergeht.

Diese Typologie des Grenzverhdltnisses darf nicht als klassifi-
katorisch verstanden werden. Wohl gewinnen wir einen Blick auf
die Modi von Begrenzungen immer nur anhand von Einzelnen, die
in der einen oder anderen Weise in Beziehung zu dem von ihnen
verschiedenen Umseienden'' stehen. Aber die wesentlichen Be-
stimmungen des Typus dieser Beziehung, z.B. fiir das Lebendige
eben offen, geschlossen, exzentrisch, miissen nicht aus der ver-
gleichenden Zusammenstellung vieler solcher Einzelner gewonnen
werden, sondern sind bereits an einem einzigen Einzelnen allein
als logische Notwendigkeit seiner besonderen Gestaltqualitdt ab-
lesbar und sind reale, am Einzelnen wirkliche Allgemeine (univer-
sale in re).'? Diese Wesenserkenntnis hat die einfache sinnliche

ri possit, demonstrationem [...] impossibilem esse — Es kann bewiesen wer-
den, dass ein Beweis unmdoglich ist« (Leibniz 1903: 183).

11 | Wir vermeiden den Terminus >Umwelt< an dieser Stelle, um missver-
stdndliche Ankldnge an die Welt-Umwelt-Dichotomie im Sinne von Uexkiill
zu vermeiden, die hier nicht gemeint ist.

12 | Dass sich fiir den Gegebenheitsmodus solcher universalia in re der
husserlsche Terminus der >Wesensschau< aufdrangt, hat Plessner erkannt. Er
unterscheidet unmittelbare Gegebenheit in Empfindungen und die intuitive

124

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anschauung zum realen und unmittelbaren Ausgangspunkt. Es ist Die dialektische
immer im Sinn zu behalten, »daR das Wort Begrenzung eines phy- Natiirlichkeit
sischen Kdrpers nicht in irgend einem abgeleiteten Sinn, sondern des Menschen
in seiner visuellen und taktilen Anschaulichkeit zu nehmen ist«
(IV/30). Das ist sozusagen das Ursprungsphdnomen, im Abtasten
(mit der Hand, mit dem Auge) bestdtigt sich die Begrenztheit des
endlichen Korpers, weil sie uns als das Widerstdndige unmittelbar
erscheint. Allerdings, »Umrandung und Konturierung indizieren
den Sachverhalt, sind aber nicht mit ihm identisch« (ebd.), denn
nun erst muss ich die nicht mehr auflésbaren Qualitdten des >we-
sentlichen Verhdltnisses¢, das die Grenze ist, auffassen.

Die wechselseitige Begrenzung von Seienden, also die in einfa-
cher Wechselwirkung von einander beriihrenden Verschiedenen
sich herstellende Grenze ist die apriorische Urform der Bestimmt-
heit einer res extensa in einer pluralen Welt. Sie ist die Konkretion
der Extensionalitdt des materiell Seienden und zugleich die ele-
mentare Form des materiellen Verhdltnisses. Auf dieser kategoria-
len Stufe sind die Verschiedenen als Verschiedene durch die zwi-
schen ihnen bestehende Grenze gesetzt; man konnte auch, in ei-
nem nivellierenden Verstdndnis von »Setzeng, sagen: Das Eine und
das Andere setzen sich gegenseitig. Wir brauchen an dieser Stelle
nicht zu erdrtern, ob es ein absolut gleichrangiges Wechselwir-
kungsverhiltnis iiberhaupt gibt und ob nicht vielmehr, wie Leibniz
und Hegel dargetan haben, das Aktive immer schon das Passive
iibergreift (vgl. Konig 1978: 33ff.; Hegel 1970: 6/233ff.). Denn bei
Plessner geht es ausschlieRlich um die ndchst hohere kategoriale
Stufe, auf der die Grenzfunktion eine genau unterschiedene Form
hat: Der Kdrper wird nicht gesetzt dadurch, dass er an einem ande-
ren Widerstand findet und so auf sich zuriickgeworfen wird; son-
dern er wendet sich an einer von ihm selbst programmierten Grenze
in sich selbst zuriick. Diese Riickwendung ist die Sinnlichkeit und
diese ist darum, als ein besonderes Reflexionsverhiltnis, konstitu-
tiv fiir den lebendigen, organischen Koérper. Er nimmt eine durch
die Prozesse in seinem Inneren, das natiirlich durch die Grenzset-
zung erst als Inneres konstituiert wird, bedingte Gestalt an; seine
dulerste Erstreckung, seine Extension wird von einem organisie-
renden Zentrum her bestimmt. Die Grenze ist dann ein Moment des
Korpers selbst, der sich also selbst »in Grenzen hiltc. Zugleich ist
die Grenze aber immer auch noch die Kontinguitdtsebene, an der
der Korper den anderen Korper abstoRt und sich selbst vom Ande-

Evidenz der Wahrnehmungen (vgl. IV/98ff.). Welche Widerspiegelungsver-
héltnisse hier vorliegen, bedarf noch genauerer Untersuchung.

125

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

ren abhebt. Die Grenze ist also zugleich ein >Zwischen< den Ver-
schiedenen wie auch etwas, das am Einen dessen bestimmtes Sein
und dessen Identitdt definiert. Plessner sagt das mit einem Satz,
den wir schon oben zitiert haben und von dem wir nun begreifen
konnen, warum er die klassische dialektische Form des Ubergrei-
fens hat: »Die Grenze gehort dem Korper selbst an, der Korper ist
die Grenze seiner selbst und des Anderen [...]J« (IV/181). Und er
weist darauf hin, dass diese dialektische Funktion der Grenze nicht
unmittelbar einsichtig ist, denn der Grenze als Grenze ist nicht an-
zusehen, ob sie durch wechselseitige AbstoRung der sich Beriih-
renden oder durch ein In-sich-Zuriickgehen des einen Korpers ge-
setzt ist. Die Selbstreflexivitdt des lebendigen Korpers erfahren
wir, »obwohl die sinnliche Feststellung nicht in der Lage ist, die Un-
abhdngigkeit an sinnlichen Merkmalen direkt aufzuzeigen« (IV/
155). Per analogiam erfahren wir sie natiirlich immer vermittels der
Erfahrung unseres eigenen Leibes, theoretisch konstruieren wir
dieses Verhiltnis von Zentrum und Grenze eines lebendigen Kor-
pers aus der Rekonstruktion seiner funktionalen Struktur.

Positionalitat

Jene Verfassung des Korpers, durch die er sich selbst in Grenzen
hilt, nennt Plessner sPositionalitdt«. Darin steckt zugleich der ver-
bale Sinn von »>Setzung< und der topologische von »Ortsbestimmung
im Raumc. Gemeint ist damit, dass sich das Lebewesen im Gegen-
satz zum Anorganischen dadurch definiert, dass seine Grenze zur
Umwelt nicht zufédllig und daher auch nicht beliebig verschiebbar
ist. Dem Stein kann ein Stiick abgeschlagen werden, ohne dass er
in seinem Steinsein beeintrdchtigt wiirde. Fiir das Lebewesen be-
deutet die Verletzung seiner Korpergrenze einen, vielleicht gar
todlichen, Eingriff. Das heilt: Das Lebewesen setzt seinen Korper
als eine Ganzheit, an dieser Grenze behauptet es sich als Individu-
um, an ihr vollzieht sich seine Begegnung mit der Umwelt als Ab-
wehr und Rezeption, als Austausch in Aktivitdt und Passivitat -
welch letztere dann selber eine Art von Aktivitdt des Organischen,
namlich Perzeptivitdt ist. Indem die von auRen kommenden Ein-
driicke von der Korpergrenze aufgefangen und ins Innere des Le-
bewesens iibergeleitet werden, und indem die Impulse von innen
sich an der Korpergrenze auf die duRere Umwelt {ibertragen, ent-
steht durch die Begrenzung eine doppelte Gerichtetheit nach in-
nen und aulen. »Als physischer Korper »ist< das Ding schon von
sich aus, das Sein tritt ihm in keinem Sinne gegeniiber oder hebt

126

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sich von ihm als Seiendem ab. [...] Ein Lebewesen erscheint gegen
seine Umgebung gestellt. Von ihm aus geht die Beziehung auf das
Feld, in dem es ist, und im Gegensinne die Beziehung zu ihm zu-
riick. [...] In seiner Lebendigkeit unterscheidet sich also der orga-
nische Korper vom anorganischen durch seinen positionalen Cha-
rakter oder seine Positionalitdt. Hierunter sei derjenige Grundzug
seines Wesens verstanden, welcher einen Korper in seinem Sein zu
einem gesetzten macht« (IV/184, 186, 184). Aus Griinden, die wir
andernorts dargelegt haben, méchten wir lieber zwei Stufen von
»Setzen< bei anorganischem und lebendem Seienden unterschei-
den: Jedes physische Ding als ein endliches Einzelnes setzt etwas
als von sich unterschieden, indem es eine Grenze gegen das Ande-
re hat und an dieser Grenze auf das Andere einwirkt, wie zum Bei-
spiel ein Stein, der den Berg herunterrollend auf andere Steine
oder sonstige physische Dinge prallt, vielleicht sogar eine Steinla-
wine auslost; lebendige Korper indessen setzen sich selbst, indem
sie sich durch die Riickwendung ihrer Aktivitdten auf sich selbst
als Individuen organisieren. Die allgemeine Form des Setzens, de-
ren Prinzip darin liegt, dass ein Bestimmtes gegen ein anderes Be-
stimmtes in dessen Andersheit begrenzt ist und von dem anderen
Bestimmten begrenzt wird, ist in dem zweiten Sinne, dem des Or-
ganischen, in die besondere Form des Sich-Setzens iibergegangen,
deren Prinzip darin liegt, dass sein Sein nicht nur fiir andere, son-
dern fiir es selbst ein einzelnes ist, also nicht von anderen ver-
schieden ist, sondern sich von ihnen unterscheidet. »In solchem
Fiirsichsein liegt die Abgehobenheit gegen das Feld seines Da-
seins« (IV/186). Hier sprechen wir dann also von >Positionalitdts,
und dieses Verhdltnis ist eine apriorische Mdglichkeit, die jedem
begrenzten Seienden zukommt, die sich aber empirisch in der Na-
turgeschichte als Prozess des Aufbaus immer komplexerer Struktu-
ren der Materie verwirklicht, das heift als eine Differenzierung der
Bewegungsformen der Materie verwirklicht. Die apriorische Form-
bestimmtheit des Begrenzten, die die Logizitdt oder, hegelisch ge-
sprochen, die Begriffsform der Natur ausmacht, manifestiert sich
als rational rekonstruierbarer, wenn auch kontingenter Entfal-
tungsprozess der Seinsformen (Stufen) der Natur. Positionalitdt ist
die Kategorie, die die konstitutive Bedingung der Regionalontolo-
gie des Materiellen ausdriickt.

Die Positionalitdt des Lebewesens verwirklicht sich bei der
Pflanze in »offener Form«, »welche den Organismus in allen seinen

13 | Vgl. Holz 1983: 40ff., wo die ontologische Universalitdt des Refle-
xionsverhaltnisses entwickelt wird.

127

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Die dialektische
Nattirlichkeit
des Menschen


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

LebensduRerungen unmittelbar seiner Umgebung eingliedert« (IV/
284); beim Tier hingegen liegt eine »geschlossene Form« vor, die
sich darin ausdriickt, dass es sich selbst empfindet und als eine
Einheit gegen die Umwelt abhebt.

Doch dieses Sich-Abheben von der Welt geschieht beim Tier
unbewusst. Der Mensch hingegen steht in der bewussten Erfahrung
seiner selbst auch in Distanz zu sich selbst; er kann sich zum Ge-
genstand werden. »Die Schranke der tierischen Organisation liegt
darin, dass dem Individuum sein selber Sein verborgen ist. Ist das
Leben des Tieres zentrisch, so ist das Leben des Menschen, ohne
die Zentrierung durchbrechen zu kénnen, zugleich aus ihr heraus,
exzentrisch. Exzentrizitdt ist die fiir den Menschen charakteristi-
sche Form seiner frontalen Gestelltheit gegen das Umfeld. Er lebt
und erlebt sich nicht nur, sondern er erlebt sein Erleben« (IV/364).

Exzentrische Positionalitédt ist die Eigenart des menschlichen
Seins, durch die es sich prinzipiell von allem anderen Organischen
unterscheidet. Dass diese seine »>Stellung zur Objektivitdtc< nicht
unvorbereitet kommt, sondern in der Biosphdre begriindet ist,
macht die Kontinuitat unterhalb des Umschlags aus: Die Sinnlich-
keit bekommt mit der Frontalitdt des Gesichtsfeldes einen neuen
Modus der Entgegensetzung schon im Tierreich, der aufrechte
Gang mit der Freisetzung der Hand zur Bearbeitung der Gegen-
stainde kommt hinzu. Das gesamte Sinnessystem begriindet die
Modalitédten, in denen sich uns die Welt darstellt. Die Sinnesphy-
siologie wird zum Boden, auf dem sich die erkenntnistheoreti-
schen Fragen entfalten. Vom Boden der in Die Einheit der Sinne
ausgearbeiteten Aisthesiologie aus kann Plessner den Ubergang zu
einer Dialektik der Natur vollziehen, die die Einheit des Unter-
schiedenen in materialer Aprioritdt konstruiert.

Plessner klammert die Frage nach der Seinsweise der anorgani-
schen Natur in ihrer Verschiedenheit von der Organischen aus und
behandelt diese nur als Hintergrundsfolie zur Analyse des Organi-
schen. Das ist im Hinblick auf die Grundlegung der Anthropologie
legitim und enthebt ihn der Aufgabe, die Ontologie der Seinsre-
gion >Lebewesenc< in einer allgemeinen Ontologie des materiellen
Seienden zu verankern. Die Kategorie der Grenze wdre in dieser
Hinsicht ausbaufdhig. Moglicherweise lassen sich ja auch im Anor-
ganischen Wesensstufen oder Typen unterscheiden, die durch die
Spezifik gegenstandlicher Verhdltnisse, in die sie eingehen kénnen
zu unterscheiden sind.

Plessner konzentriert sich jedoch auf die Modi des Grenzver-
hédltnisses in den GroRbereichen Pflanze, Tier, Mensch. Er tut dies
ausdriicklich nicht in evolutionstheoretischer Fragestellung, son-

128

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dern im Hinblick auf Wesensgesetzlichkeiten, denen gemdl} sich
Seinsweisen spezifizieren. Eine naturgeschichtliche Interpretation
der eidetisch-phdanomenologischen Typologie wdre sicher nicht
unmdglich, miisste aber die methodisch reflektierte Transformation
der statischen Formbestimmungen von Regionalontologien (Stu-
fen) zu prozessualen Fortbestimmungen in Ubergangsfeldern voll-
ziehen. Es zeichnet die Fruchtbarkeit des plessnerschen Ansatzes
aus, dass solche interdisziplindren Weiterentwicklungen aus den in
ihrem Konzept liegenden theoretischen Mdglichkeiten herausge-
sponnen werden konnen, wenn dies auch bisher noch nicht in An-
griff genommen wurde.

Plessner selbst bezieht sich nur auf den Bereich dessen, was in
klassischem Verstdandnis das sLebendige« genannt wird. Lebendiges
ist auch schon in seinen einfachsten Formen an Rezeptivitdt ge-
bunden, an Reizbarkeit und Reaktionsfahigkeit, die sich auf hohe-
ren Stufen dann in der Spezifik der Sinnlichkeit ausprdgt und dif-
ferenziert.

Der Leib als Sinnganzheit

Was der Sinn der Sinne sei, gilt es in einer >Hermeneutik der Sinn-
lichkeit< zu bedenken; und dabei gerdt primdr die materielle, das
heiRt leibliche Verfassung des Menschen in den Blick, und es zeigt
sich, dass die Region des Geistigen in ihr fundiert ist und durch sie
konstituiert wird. Auf die Gefahr hin, dass Plessner sich missver-
standen gefiihlt haben wiirde (mit berechtigter Vorsicht einer so
brutalen Eindeutigkeit der Formulierung misstrauend), wage ich
die Behauptung, dass Plessners Analyse der Sinneswahrnehmun-
gen den Schliissel zu einer naturalistisch-materialistischen Inter-
pretation des geistigen Seins liefert, iiber Husserl hinausgehend,
der das geistige nur auf dem leiblichen Sein aufruhen ldsst, wah-
rend Plessner, die phdnomenologische Beschreibung zu einer The-
orie ausbauend, die Verkniipfungen und Verknotungen freilegt, die
die geistigen Funktionen an die Leibhaftigkeit fesseln und an de-
nen kenntlich wird, wie sie aus ihr entspringen.

Die aristotelische Einsicht, dass das Ganze mehr ist als die
Summe seiner Teile, ist vorziiglich aus der Kenntnis des Organis-
mus gewonnen. Der lebendige Leib ist etwas anderes als eine An-
hdufung von Molekiilen. Davon hat die Sinnes-Anthropologie aus-
zugehen. »Ein Organismus bietet sich nun einmal als eine Planein-
heit an. Dies kommt nicht nur als anatomischer Bauplan, als Sys-
tem von Funktionen, sondern in seinem Verhalten zu seiner Um-

129

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Die dialektische
Nattirlichkeit
des Menschen


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

welt zum Ausdruck. Bauplan, Funktionsplan und Umwelt passen
zueinander, d.h. sie legen einen gewissen Rahmen fest, in den sich
die Sinnesorgane einfiigen« (III/326).

Integrationsfaktor dieser Einheit ist der Leib, auf ihn als Ganz-
heit beziehen sich die einzelnen Sinnesdaten, seiner werde ich
gewahr, wenn ich mich bewege, oder wenn ich Eindriicke von au-
Ren aufnehme. Aber ich werde seiner nicht nur gewahr, sondern
ich nehme ihn auch wahr, er kann fiir mich ein Korper in dieser
Welt sein, wenn ich ihn an mir herunterschauend, mich abtastend
als Objekt empfinde oder ihn im Spiegel betrachte. Der aufrechte
Gang ermdglicht diese Selbstobjektivierung. »Wir konnen nur die
Korrespondenz zwischen aufrechter Haltung, Auge und Handge-
brauch zum Ausgangspunkt nehmen. [...] Das zweibeinige Gehen
erlaubt Variationen in Tempo, Schrittlinge, Rhythmus, >VersfiiRen«
vergleichbar. Mit der Abhebung werden die Arme frei, die Hand
selbstdndig, Sinnesorgan, Arbeitshand, Organ des Kontakts. [...]
Dass damit nicht der Akt der Vergegenstdndlichung vertuscht wer-
den soll, ist deutlich. Dass aber mit der Abhebung vom Boden
nicht nur ein Risiko fiir die Motorik, ein Zwang zur permanenten
Balance, sondern eine Distanz erworben wird, die der Vergegen-
standlichung entgegenkommt, ldRt sich auch nicht bestreiten«
(I11/333ff.).

Wo aber Distanz erlebbar wird, indem man zu sich selbst Ab-
stand nehmen, seinen eigenen Leib wie ein Nicht-Ich fiihlen kann,
da entsteht aus der Einheit von Lebewesen und Umwelt die Zwei-
heit von Subjekt und Objekt. Als Korrelat der Erfahrung eines Au-
Ren entdecken wir Menschen ein Innen in uns. Die in der Tierwelt
unumschrankt geltende Regel, dass Reiz und Reaktion einander
entsprechen, kann nun durchbrochen werden: Eine Reaktion kann
gehemmt, ein Reiz gespeichert werden, der Ubergang zu héheren
geistigen Leistungen deutet sich an, Sprache fixiert den gespei-
cherten Reiz und macht ihn reproduzierbar und mitteilbar. Damit
aber ist der Mensch ein fiir allemal aus dem Tierreich herausgetre-
ten, er steht unter dem Zwang, fiir jene Welt, die er nicht mehr ist
und die er nun hat, ohne sie sich anzueignen, einverleiben zu
konnen, in sich Zeichen zu setzen. Sein und Bedeutung entzweien
sich, der Prozess der Ausbildung und Verfeinerung des Geistes
kann statthaben.

Die Tragfdhigkeit des plessnerschen Ansatzes erweist sich in
seiner Anwendung auf Bereiche, die iiber die Region der bloRen
Leiblichkeit hinausgehen. Schon vor Heideggers beriihmter Ausle-
gung des Schematismus-Kapitels in Kants Kritik der reinen Vernunft
(vgl. Heidegger 1951: 85ff.) hat Plessner die Vermittlung zwischen

130

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Empfindungsdatum und Verstandesbegriff in den spezifischen Die dialektische
konstitutiven Leistungen der Sinne aufgespiirt, die ihre Gegen- Natiirlichkeit
stdnde als Bilder festhalten, wobei es kein Zufall ist, dass das Mo- des Menschen
ment von Identitdt, von Sich-selbst-gleich-Bleiben, das die Vor-

aussetzung von Abstraktion und Erkenntnis ist, gerade mit der

Vorstellung des Gesichtssinnes verbunden wird, wenn wir >Bild« sa-

gen. Der Fernsinn schafft Vergegenstdndlichung, so wie der Nah-

sinn, das Tasten (und in schwacherem MalRe auch das Schmecken),
Realitdtsbewusstsein begriindet, weil er die Widerstandigkeit und

mithin die Selbststdndigkeit des Anderen, des Nicht-Ich erleben

lasst. So kommt der optisch-haptischen Synthesis eine bevorzugte

Rolle bei der Fremderkenntnis zu. Gegenstdnde, die durch sie ge-

setzt werden, lassen sich durch Zeichen darstellen, also auch in

Sprache abbilden. Nach ihrem Beispiel wird alles, was nicht Kor-

pergestalt hat, metaphorisch oder analog ausgesprochen.

Sehen wir diesen Zusammenhang von Sinnes-Anthropologie,
Sprachphilosophie und Erkenntnistheorie, so erhellt auch, dass der
Kunst, als der paradigmatischen Darstellung von Bewusstseinsin-
halten in sinnlicher Gestalt, ein bevorzugter ontologischer Rang
zukommt: Sie zeigt uns, wie Sein als Seiendes erscheint. Das
Kunstwerk gibt uns den Modus der Dinge, nicht ihre blofRen Ob-
jektmerkmale. Und diese Weise modaler Gegebenheit griindet in
der Rezeption von Welt durch die Sinne. Aesthesiologie (Lehre von
der Sinneswahrnehmung) fundiert Aesthetik; und in der Ausarbei-
tung der Strukturgesetzlichkeiten der Kunstgattungen gewinnen
wir zugleich ein Strukturmodell fiir die Erscheinungsweise von
Welt, fiir das phaenomenon bene fundatum (vgl. Holz 1996b).

Anthropologie, betrieben als Hermeneutik der Sinne und als
apriorische Konstitutionstheorie der organischen Individualitit,
fiithrt mithin nicht nur auf die Einheit der Sinne, sondern auch auf
die Einheit der Welt; sie fithrt auf die Materialitdt der scheinbar
immateriellen Erscheinungsweisen des Lebendigen und Geistigen.
Und der darin liegende logische Zirkel ist nur einer, wenn wir die
naive Narrenfrage nach dem Warum der Isomorphie von Sinnesge-
genstanden und Weltwirklichkeit stellen, wahrend doch die einzig
zuldssige Frage die ware, wie diese Isomorphie theoretisch im Mo-
dell konstruiert werden kann.

Logische Stationen der Dialektik

Wir haben schon frither gehort, dass Plessner auf die Nahe seines
Ansatzes zur Dialektik hingewiesen hat (vgl. IV/167). Vordergriin-

131

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

dig gilt das zunéchst einmal fiir die Auffassung von der Prozessua-
litdt des Seins: »Ein Ding positionalen Charakters kann nur sein,
indem es wird; der ProzeR ist die Weise seines Seins« (IV/187).
Vordergriindig ist es auch noch, dass die Bestimmungsformen
selbst, also die Wesenseigentiimlichkeiten der Stufen, prozessual,
naturgeschichtlich gedacht werden: »Jede Bestimmungsform ist
ein Moment dessen, was Prozess heillt« (IV/189). Dialektisch ist
also die Methode der Entwicklung der Formbestimmtheiten des Or-
ganischen auseinander in einem Stufenbau, dessen jeweils neues
Realisationsniveau - offene, geschlossene, exzentrische Form - ei-
nen qualitativen Sprung aus dem vorhergehenden heraus bedeu-
tet. Die formale Parallele zu den Stufen in Hegels Phdnomenologie
des Geistes™ — Bewusstsein, Selbstbewusstsein, Geist — liegt auf
der Hand. Tiefer in die Dialektik fiihrt hinein, dass jede der Stufen
die bestimmte Negation der vorhergehenden ist und nicht einfach
etwas beliebig anderes. Die offene Form besteht ohne »Zentralor-
gane, in denen der ganze Korper gebunden bzw. reprdsentiert wa-
re« (IV/284); daraus resultieren die von Plessner herausgestellten
Merkmale des Pflanzlichen (vgl. IV/284ff.). Nicht anders, sondern
das genaue Gegenteil und zugleich eine >héherec (= komplexer or-
ganisierte) Daseinsweise ist die geschlossene Form des Tieres, die
sich in der Zentrierung der Lebensfunktionen in Zentralorganen
ausdriickt (vgl. IV/291ff.). Auf der neuen Stufe der in sich selbst
geschlossenen Form ist das Heraustreten aus sich unter Beibehal-
tung der Bestimmungsmomente des Tierischen, die exzentrische
Form, wiederum das genaue Gegenteil. So geht aus jeder neuen
Stufe ihre Entgegensetzung hervor, und der Formtypus, dem diese
Entgegensetzung angehort, ist notwendig.

Damit sind wir nun beim eigentlichen Sinn der plessnerschen
Dialektikkonzeption. Diese meint nicht einfach die Regel oder das
Schema einer empirischen Verlaufsform der Naturgeschichte. Sie
gibt vielmehr das Konstruktionsprinzip dieser Verlaufsform an, das
aus der elementaren materiellen Konstitution des Seienden ge-
wonnen werden kann. Darum ist der Schliissel zu dieser Konzep-
tion der Begriff des >materialen Apriori¢, der auf eine, im Empiri-
schen durch mancherlei Uberginge, die gerade die Prozessualitit
und Geschichtlichkeit der Natur verbiirgen, verwischte realallge-
meine Typologie der Naturregionen fiihrt: »Pflanze und Tier lassen
sich nicht nach empirischen Merkmalen wesensmdfig unterschei-
den. Thre Differenz ist in voller Realitdt ideell. Offene Form und ge-
schlossene Form sind Ideen, nach denen die wirklichen lebendigen

14 | Von Stufen der Phdnomenologie des Geistes spricht Bloch 1962: 79ff.

132

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korper organisch sein miissen; unter welche Lebendiges tritt, wenn Die dialektische
es den Weg des Organischen geht. Im Empirischen kann man die Natiirlichkeit
Grenzlinie zwischen dem pflanzlichen und dem tierischen Reich des Menschen
nicht finden; hier gibt es Ulberginge neben den ausgesprochenen
Formen« (IV/301).
Immer nur in einer ersten Verstandnisebene kann die Dialektik
der Natur empirisch-deskriptiv verfahren, indem sie Erscheinungen
namhaft macht, an denen die Konstruktionsmerkmale des Systems
der Natur eingesehen werden konnen. Im Grunde aber ist sie eine
(durch die Erscheinungen vermittelte) Theorie iiber das Wesen der
historischen Spezifikation der materiellen Einheit der Welt, die
Theorie des Gesamtzusammenhangs der mannigfaltigen Individua-
litdten und Formen. Es ist das Verdienst Plessners, dies in den
Zielpunkt seiner Anthropologie geriickt und den theoretischen Sta-
tus einer solchen Dialektik bestimmt zu haben.

Von der Anthropologie zur Soziologie

Es ist nicht nur eine Begleiterscheinung der durch die Emigration
unterbrochenen akademischen Laufbahn Plessners, dass er, der
philosophische Anthropologe, in Groningen zundchst einen vakan-
ten Lehrstuhl fiir Soziologie erhielt, ehe er die Professur fiir Philo-
sophie {ibernehmen konnte; und dann, nach dem Zweiten Welt-
krieg nach Deutschland zuriickkehrend, in Gottingen wiederum auf
das Ordinariat fiir Soziologie berufen wurde. Die Dialektik in Die
Stufen des Organischen und der Mensch, die die biologische Beson-
derheit des Menschen in einer qualitativ neuen, andersartigen Po-
sitionalitdt, eben der exzentrischen, ausarbeitete, musste den
Ubergang von der Biologie des Lebendigen zur Soziologie der in
kommunikativer Reflexivitdt stehenden Menschen aus sich hervor-
treiben. Dass der Mensch aufer seine Leiblichkeit tritt und sich zu
sich als einem sich als Selbst erfahrenden Wesen verhalt, verkniipft
sich damit, dass er auch andere als Selbst-Wesen verstehen kann.
Es ist die besondere Leistung Plessners, dass er die soziale Natur
des Menschen seiner biologischen nicht entgegensetzt, sondern sie
als eine in der Ontologie des Organischen (wie {iberhaupt des Ma-
teriellen) liegende notwendige (apriorische) Mdglichkeit ableitet
und sie damit in den einheitlichen Zusammenhang eines sich dia-
lektisch entfaltenden Naturgeschehens einfiigt. Damit fiihrt er An-
thropologie und Soziologie iiber die Beschrankung auf jeweils ei-
nen Teilaspekt des Weltseins hinaus und kann ihre Grundlegung
aus einem universalen ontologischen Entwurf vornehmen. In der

133

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

iibergreifenden Einheit eines Anthropologie und Soziologie zu-
sammenfithrenden Naturverstandnisses 16st Plessner die Intention
ein, die ihn zur Wendung von der deskriptiven zur transzenden-
tal-phdnomenologischen Methode bewogen hatte. Seine soziologi-
sche Thematik bleibt dabei eine betont philosophische und unter-
scheidet sich so sehr wesentlich von der Soziologie, die sich als
deskriptiv-empirische Partikularwissenschaft versteht. In einem
(nur niederldndisch gedruckten) Vortrag hat Plessner dariiber Re-
chenschaft abgelegt: »Vom kantianischen Standpunkt aus gibt es
keinen Ort fiir eine nicht-empirische, fiir eine eidetische Anthropo-
logie, fiir eine Analyse der Wesensmerkmale, der fiir das Mensch-
sein, das Menschenartige konstitutiven und verantwortlichen
Merkmale des Menschen.« Die Anthropologie sei von allem betrof-
fen, was {iber den Menschen gesagt werde. »Das macht eine regio-
nale Abgrenzung vollig unmdglich. Eine funktionale Abgrenzung
tritt an ihre Stelle. In jeder auf den Menschen beziiglichen Erfah-
rung ist das Material, besser gesagt: die Materie enthalten, der
sich auch die philosophische Anthropologie widmen muss« (X/
126f.).

Allerdings st6f3t eine philosophische Anthropologie, die das
Sozialwesen Mensch auf die naturdialektische Besonderheit der
exzentrischen Positionalitdt zuriickfithrt, sehr schnell an eine
Grenze, die sich an Plessners (Euvre deutlich aufzeigen ldsst. Dass
die aus einem materialen Apriori zu begriindende Naturform der
exzentrischen Positionalitdt die in der typologischen (und evolu-
tiondren) Gliederung des materiellen Seienden vorgegebene Struk-
tur allgemein weltlicher Art fiir die Wesensmdglichkeit des Human-
sozialen als ihrer Besonderung ist, hat Plessner unwiderleglich ge-
zeigt. Dass diese Mdoglichkeit eine Wirklichkeit geworden ist, an-
ders gesagt: dass die Essenz existent geworden ist, ldsst sich je-
doch nicht nur als ein Resultat der biologischen Evolution, des
aufrechten Ganges, der Freisetzung der Hand, der Frontalitdt des
Gesichtsfeldes, der Entwicklung des Gehirns erkldren. Schon das
Zusammenkommen dieser anatomisch-physiologischen Merkmale
bildet sich in interdependenten Entwicklungsprozessen aus, die
sich nicht nur gegenseitig steuern und vorantreiben, sondern in
denen auch ganz neue Modalititen des Umweltverhaltens ent-
springen, z.B. das Bearbeiten von Naturgegenstinden mit Hilfe
selbst verfertigter Instrumente, die sprachliche Kommunikation
auf dem Niveau von Begriffen, die situationsunabhdngige Verge-
genstandlichung von Zwecken. Das ist der Umschlag des natiirli-
chen Seins in eine neue Seinsqualitdt, selbstverstandlich auf der
Grundlage des natiirlichen Seins, aber mit der anderen kategoria-

134

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

len Bestimmung der Artifizialitdt. Wenn Plessner in den Stufen des Die dialektische
Organischen und der Mensch als erstes anthropologisches Grundge- Natiirlichkeit
setz das der »natiirlichen Kiinstlichkeit« auszeichnet (vgl. IV/383 des Menschen
ff.), dann hat er genau diesen Qualitdtssprung benannt. Fiir die
anthropologische Eidetik der Struktur reicht das. Aber als Soziolo-

ge miisste er dann die faktische Eigenart, die historischen Entste-

hungs- und Differenzierungsprozesse dieser Qualitét in ihrer spezi-

fischen Wesensgesetzlichkeit kenntlich machen, um den Ubergang

der Naturgeschichte in die Menschheitsgeschichte zu begreifen.

Dass Plessner hier seinen eigenen Ansatz nicht zu Ende fiihrt,
ldsst sich an dem Aufsatz aus der Festschrift fiir Gerhard Leibholz
zeigen, den er dem kantischen Begriff der »ungeselligen Gesellig-
keit« gewidmet hat (vgl. VIII/294ff.). Bei Kant heiRt es als vierter
Satz der Abhandlung Ideen zu einer allgemeinen Geschichte in welt-
biirgerlicher Absicht: »Ich verstehe hier unter dem Antagonism die
ungesellige Geselligkeit der Menschen; d.i. den Hang derselben, in
Gesellschaft zu treten, der doch mit einem durchgdangigen Wider-
stande, welcher diese Gesellschaft bestdndig zu trennen droht,
verbunden ist. Hiezu liegt die Anlage offenbar in der menschlichen
Natur. Der Mensch hat eine Neigung, sich zu vergesellschaften; weil
er in einem solchen Zustande sich mehr als Mensch, d.i. die Ent-
wicklung seiner Naturanlagen fiihlt. Er hat aber auch einen grof3en
Hang, sich zu vereinzelnen (isolieren); weil er in sich zugleich die
ungesellige Eigenschaft antrifft, alles bloR nach seinem Sinne rich-
ten zu wollen« (Kant 1784: 392).

Kant gibt hier prdzis das Thema an, das Plessner als das der
philosophischen Anthropologie behandelt: Die Besonderheit des
menschlichen (geschichtlichen) Seins als Ausdruck seiner Naturan-
lage. Plessner akzeptiert den kantischen Antagonismus, dass der
Mensch zugleich die Tendenzen zur Vergesellschaftung und zur
Vereinzelung in sich trage. Dass Kant diesen Widerspruch nicht
weiter begriindet, stoRt sein eigenes Weiterdenken an: »Kant hat
an der Verankerung seines Entwurfs [...] offenbar wenig gelegen.
Denn worauf dieses listige Mittel der Natur, die ungesellige Ge-
selligkeit, beruht und wie mit ihr die Antriebe des Ehrgeizes, der
Herrsch- und Habsucht zusammenhédngen, sagt er nicht« (VIII/
295). Die anthropologische Analyse der »Sphdre Menschg, die Pless-
ner in Die Stufen des Organischen und der Mensch vorgenommen
hat, liefert ihm den Schliissel (vgl. IV/3601f.).

Schon auf der Stufe der geschlossenen Positionalitdt des Tieres
bildet sich das heraus, was man Individualitdt nennen kann. »Zu-
sammenleben von Individuen ohne Personalitdt zeigen uns die so-
zialen Verbdnde der Tiere, zumal der Wirbeltiere. Die Skala der Ge-

135

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

sellungsformen ist iiberraschend groR« (VIII/298). Hier kommt es
auf ein Wort an, das die Andersartigkeit der menschlichen Positio-
nalitdt bezeichnet: Personalitdt. Plessner macht einen Gattungsun-
terschied zwischen Individualitdt und Personalitét. Ein Individuum
ist ein in seiner Identitdt durch ein Repertoire von Eigenschaften,
Verhaltensweisen bestimmtes, korperlich begrenztes Lebewesen,
das aber zu sich selbst nicht in einem Vergegenstandlichungsver-
hédltnis steht. Eine Person hingegen ist nicht nur sie selbst, son-
dern hat sich als Ich, das sie sich vergegenstdndlicht; sie steht so-
zusagen immer zugleich neben sich, wenn sie »in sich« ist.’® »Ein
derartiges Geschopf ist eine Person, welche in ihrer Vorstellung das
Ich haben kann, womit sich der Mensch unendlich {iber alle ande-
ren auf Erden lebenden Wesen erhebt. Mit >Ich< wird ein ausge-
zeichneter Bereich gemeint, den ich mit meinem Kérper einnehme,
von dem aus ich sehe und agiere« (VIII/295). Das ist zweifellos die
materielle Ausgangslage. Unser Korper ist der Trdager des Ich, in
ihm verkorpert es sich, »in ihm steckt es wie in einem Futteral«
(VIII/297). Weil es fiir den anderen nie unmittelbar, sondern im-
mer nur vermittelt durch die Erscheinungsformen, in denen es sich
dulert, erfahrbar wird, und selbst auch die anderen immer nur
vermittelt erfahrt, bleibt es in »letzthinniger Unterschiedenheit«
(Aristoteles: teleuteia diaphora) vereinzelt, isoliert, auf sich selbst
bezogen. Einerseits geht ihm in dieser Gegenstellung zur Welt der
»Sinn fiir den Eigenwert der Dinge auf« (VIII/298). »Nur ein Sub-
jekt kann Objekte haben und objektiv sein. [...] Jeder konnte der
andere sein, aber er kann es nicht. Damit tut sich ein Widerspruch
zwischen Struktur und Faktizitdt auf, der dem Antagonismus, wie
ihn Kant schildert, wenn nicht direkt zu Grunde, so doch sicher
voraus liegt und in welchem sich das Phdanomen der ungeselligen
Geselligkeit spiegelt« (VIII/298). Andererseits wird das Individu-
um »im Lichte seiner Personalitdt zu einem primdr undurchdringli-
chen und vieldeutigen Bereich, der in sich und mit sich allein ist.
Wenn Personalitit Offnung nach innen heiRt, wird man sagen diir-
fen, daR die Haltbarkeit im Zusammenleben von Personen ihnen
selber anvertraut sein mufR« (VIII/299). Die Person ist als solche
nicht in den Gesellungsverband geboren, sondern sie muss ihn sich
erst schaffen. Aber sie kann auch nicht anders, als ihn sich zu
schaffen, weil sie in der Gegenstellung zur Welt die anderen als ih-
resgleichen erlebt. »Wo immer eine Person ist, d.h. welche Stelle
sie im sozialen Gefiige auch einnimmt, kann eine andere sein, weil

15 | Sartre hat dies die Differenz von >En-soic< und »>Pour-soi< genannt
(Sartre 1967: 711ff.).

136

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sie einander spiegelbildlich reziprok sind. [...] Entscheidend ist Die dialektische
vorldufig nur die in der Personalitdt als solcher griindende Einan- Natiirlichkeit
derstruktur, die dem einen den anderen streng koordiniert, ohne des Menschen
Riicksicht auf das, was er ist oder hat« (VIII/296). Geselligkeit

wird aus der rdaumlichen Verfassung des korperlichen Menschen

abgeleitet, aber dieses raumliche, dulkerliche Beieinandersein und
Fiireinandereintretenkdnnen scheitert an der ideellen, innerlichen
Selbstgewissheit, unverwechselbar zu sein.

Plessner ldsst es dabei bewenden, das widerspriichliche Verge-
sellschaftungsverhiltnis als Ausdruck der naturontologischen Ver-
fasstheit des Menschen, als deren Formbestimmtheit zu verstehen.
»Personalitdit und Individualitdt bezeichnen Positionscharakte-
re im Verhdltnis zum eigenen Korper und damit zur Umgebung«
(VIII/302f.). Das ist von der Biologie her gedacht, wenn auch
nicht empirisch, sondern transzendental-strukturell. Die vorange-
hende Frage »Warum nicht beim Menschen als Lebewesen anset-
zen?« (VIII/302) macht das deutlich. Insoweit ist das auch richtig.
Nur reicht es fiir die Grundlegung einer Soziologie nicht aus. Diese
weil nun zwar, dass ihre Probleme einem dialektischen Wider-
spruch im natiirlichen, biologischen Weltverhdltnis entspringen
und dass die Besonderheit dieses Reflexionsverhdltnisses am An-
fang einer »Ontologie des gesellschaftlichen Seins« (vgl. Lukdcs
1971) stehen muss. Das ist nicht wenig und legt die Gelenkstelle
frei, an der sich die historische Ubertragung des materiellen Seins
ins gesellschaftliche vollzieht und theoretisch reflektiert werden
muss. Um daraus aber die ganze gesellschaftliche Sphéare des Men-
schen zu entwickeln, bediirfte es einer ausgearbeiteten Regional-
ontologie der Gesellschaft als Basis fiir die Wissenschaftsdisziplin
der Soziologie.

Der spate Aufsatz von 1966 ldsst eine Schranke erkennen, an
die Plessner schon in seinen frithen Arbeiten Grenzen der Gemein-
schaft (V/11ff.) aus dem Jahr 1924 und Macht und menschliche Na-
tur (V/139ff.) aus dem Jahr 1931 gestoRen ist. Immerhin belegt
gerade das zweite dieser Biicher, dass Plessner sich der Notwen-
digkeit bewusst war, eine naturphilosophische Anthropologie in
eine Sozialphilosophie verlingern zu miissen. »Als Lehre vom We-
sen des Menschen im ausdriicklichen Hinblick auf alle Seinsweisen
und Darstellungsformen kann sie den zu engen Rahmen einer bio-
logischen Disziplin unmdoglich ertragen. Sie umfasst das Psychische
ebenso wie das Geistige, das Individuelle ebenso wie das Kollekti-
ve, das in einem beliebigen Zeitquerschnitt Koexistierende ebenso
wie das Geschichtliche« (V/147). Wenn aber dann eine solche We-
sensbestimmung dahingehend bestimmt wird, »das eigentlich

137

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Menschliche mit einer Struktur zu decken, die formal und dyna-
misch genug sein muss, um die in der ganzen Breite ethnologi-
scher und historischer Erfahrung ausgelegte Mannigfaltigkeit als
mogliche Modi des Faktisch-werdens dieser Struktur sichtbar zu
machen« (V/155), dann zieht sich Plessner auf einen vor-soziolo-
gischen Formalismus zuriick, den er zwar klassisch-transzenden-
talphilosophisch legitimieren, aber nicht mehr mit seinem eigenen
Konzept eines materialen Apriori erfiillen kann. Und die als eine
Grenzkategorie des Verstehens niitzliche (vielleicht unentbehrli-
che) Kategorie der »Unergriindlichkeit des Menschen« (V/160ff.)
gerdt dann in die Gefahr, in einen Irrationalismus abzugleiten, den
Plessner mit Gewissheit nicht im Sinn gehabt hat und strikt abge-
lehnt hdtte (vgl. Schiirmann 1997a).

Die exzentrische Positionalitdt, die den Menschen in die Lage
versetzt, frei und zwecksetzend sein Verhalten zu steuern, bleibt
der zentrale theoretische Bezugspunkt Plessners auch da, wo er
sich auf die Ebene der Faktizitdt begibt. Wohl ist das reflexive
Selbstverhdltnis des Menschen konstitutiv fiir sein Menschsein,
nicht aber kausal fiir die Ereignisse, die insgesamt seine faktische
Lage in der Welt ausmachen. Wie die transzendental konstitutive
Verhiltnisstruktur sich in der geschichtlichen Bedingungsstruktur
des Eintretens von Ereignissen ausdriickt, ist eine Frage, die au-
Rerhalb von Plessners Blickrichtung liegt. Wo er darauf zu spre-
chen kommt, und das ist in Macht und menschliche Natur ein zen-
trales Thema, bleiben seine Ausfithrungen beliebig, ohne die zwin-
gende Kraft der anthropologischen Systematik. Auffdllig wird das
an der Ubernahme der Freund-Feind-Schematik, die uneingestan-
denermaRen auf Carl Schmitt zuriickgeht, an der eher apercuhaf-
ten Bezugnahme auf Nietzsche, an der spater als irrefithrend er-
kannten Analogie zu Hackordnungen im Tierreich. Diese Schwa-
chen haben einen systematischen Grund. Als Lebewesen im biolo-
gischen Bereich des Organischen ist der Mensch ein Individuum
und als Individuum beschreibbar; die exzentrische Positionalitét
bezeichnet den Ort, an dem die Individualitdt in Personalitdt um-
schldagt. Damit entsteht ein neuer Modus des Inseins, der nicht
mehr unter der Perspektive des Einzelwesens angemessen erfasst
werden kann, wenn auch die in diesem Modus stehenden Katego-
rien immer noch menschliche Individuen determinieren, jedoch in
anderer Farbung und mit anderen Implikationen. So ist z.B. das
Wesen des Politischen in der biirgerlichen Gesellschaft durchaus
durch die hobbessche Sozialanthropologie zu fassen, nicht jedoch
allgemein in jeder Gesellschaftsformation.

Die Fixierung auf die am Einzelwesen abgelesene Struktur der

138

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

exzentrischen Positionalitdt, die sich in der kategorialen Unter- Die dialektische
scheidung von Individualitdt und Personalitdt reproduziert, ver- Natiirlichkeit
stellt Plessner den Blick auf die genuin an Kollektivitdt gebunde- des Menschen
nen Konstitutionsprozesse des >Menschenartigen¢, Sprache und

Arbeit. Diese gehen nicht als Ergebnis aus einem Miteinander-in-
Beziehung-Treten von Individuen hervor, in dem dann die Einzel-

nen einander >vergegenstandlichen<. Sie sind vielmehr der Vor-

gang, in dem die vergegenstandlichende Beziehung entsteht und

sich artikuliert. Der qualitative Sprung in eine neue Seinsqualitdt

vollzieht sich in gleitenden Ubergingen. Ich glaube nicht, dass

Plessner dieser Auffassung widersprochen hitte, aber sie geht

nicht in sein sozio-anthropologisches Konzept ein, sodass in der

Konsequenz die Soziologie auf dem Standpunkt des biirgerlichen
Individuums verharrt. Nur darum kann die auf individual-perso-

nale Beziehungen abzielende Freund-Feind-Einstellung als Aus-

druck der >Wesensverfassung des Menschen« gelten, »und zwar ge-

rade dadurch, daR eine konkrete Wesenshestimmung von ihm ab-

gehalten, er als offene Frage oder Macht behandelt wird. In seiner
Unbestimmtheit zu sich gestaltet sich ihm der merkwiirdige Hori-

zont, innerhalb dessen ihm alles bekannt, vertraut und natiirlich,

seinem Wesen gemdR und notwendig, aulRerhalb dessen ihm alles

unbekannt, fremdartig und unnatiirlich, seinem Wesen widrig und
unverstdndlich erscheint. [...] Jede wie immer geartete Art von Ge-

sellung und Vergemeinschaftung zu Zwecken des Wohnens, Wirt-

schaftens, Liebens, der religiosen Betdtigung, der Nachkommen-

schaft ist durch diese Freund-Feind-Relation bestimmt. Ein ver-

trauter Kreis setzt sich gegen eine unvertraute Fremde ab« (V/

192).

Dass in der von Sprache und Arbeit geprdgten Gemeinsamkeit
gerade eine Uberwindung der Abgrenzung des Individuums ge-
schieht, sich eine natiirliche Solidaritdt herstellt, muss zu einer
neuen Verhaltensweise, einem neuen Weltverhdltnis des Menschen
fithren, worin die Offenheit und Unbestimmtheit des So-seins eines
Individuums nicht als Gefdhrdung und Unsicherheit erscheint,
sondern als Bedingung der Mdglichkeit kollektiver Zwecke, also
der Verwirklichung des Allgemeinen im Einzelnen. Das erst ware
die condition humaine, in welcher das Individuum seines Gat-
tungswesens innewird.

139

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 181



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NACH PLESSNER HINTER PLESSNER ZURUCK

Eine Anthropologie, die nicht von der AnmalRung ausgeht, die Welt
vom Menschen her zu konstruieren, sondern sich bewusst bleibt,
dass der Mensch ein Moment im Ganzen der ihn umfassenden Welt
ist, wird von der Besonderheit der Stellung des Menschen in der
Welt und folglich vom Verhdltnis des Menschen zur Welt auszuge-
hen haben. Die Frage, in deren Beantwortung sich die Grundlegung
der Anthropologie vollzieht, ist nicht die Frage: »Was ist der
Mensch?«. Thr Gegenstand wdre letztlich in der Wesensschau einer
gegebenen Entitdt zu erfassen, in der Idee, an der alle Exemplare
teilhaben, die zu deren Gattung gehoren. Dieser platonisierende
Substanzialismus fiihrte zwangsldufig zu einer Hypostasierung des
Menschseins.

Eine Anthropologie indessen, die den Hervorgang des Men-
schen aus dem Prozess der Naturgeschichte als ein historisch kon-
tingentes, der Form nach aber notwendiges Auftreten einer aprio-
rischen Mdglichkeit des Verhdltnisses des Endlichen zum Ganzen
begreift, kann von der Besonderheit der Gattung homo sapiens sa-
piens ohne Hypertrophierung reden. Diese sozusagen kosmologi-
sche Einbettung hat Plessner vorgenommen. Er hat die Besonder-
heit des Menschen, sich >Welt« (und also auch die Idee der Welt
im Ganzen) vergegenstdndlichen zu konnen, nicht aus einer Ge-
genstellung zur Welt, sondern aus der exzentrischen Position in
der Welt hergeleitet. Er hat die Kontingenz der Naturgeschichte
(aufrechter Gang, Frontalitat, Freisetzung der Hand, VergréfRerung
des Gehirns usw.) und die Aprioritdt der moglichen Stellungen des
Einzelseienden in und zum Ganzen in einen systematischen Zu-
sammenhang gebracht. Das war ein neues Paradigma der Anthropo-
logie. Jede weitere philosophische Anthropologie hitte im Rahmen
dieses Paradigmawechsels ausgearbeitet werden miissen, um sauf
der Hohe der Zeit< zu sein.

Stattdessen ist die Anthropologie auf die Position des Sub-

141

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

jekt-Objekt-Dualismus und der Subjekt-Zentriertheit zuriickge-
kehrt und hat, gleichsam in einer Umkehrung des Programms von
Hegels Phinomenologie des Geistes' nun wieder das Subjekt zur
Substanz gemacht. Was nach Plessners Die Stufen des Organischen
und der Mensch an philosophischen (also nicht blof einzelwissen-
schaftlich orientierten, empiristischen) Anthropologiemodellen
vorgelegt wurde, fillt hinter den Paradigmenbruch zuriick, der mit
diesem Werk vollzogen worden war. Das Signal zu diesem Riickzug
gab Martin Heidegger.

Begriindung der Anthropologie in Daseinsontologie

Es ist wohl kaum zufdllig (wenn auch im Hinblick auf die herauf-
ziehende rassistische Ideologie des Nationalsozialismus pikant),
dass Heidegger, der Barde des >Dritten Reichs¢, sein 1929 — ein
Jahr nach den Stufen des Organischen und der Mensch — erschiene-
nes Buch Kant und das Problem der Metaphysik dem Halbjuden
Scheler zum Gedéachtnis widmete. Scheler hatte ja die Sonderstel-
lung des Menschen im Kosmos metaphysisch {iberhdht und den
Menschen essenziell von der Natur abgeschnitten. Dass Heidegger
nun in der Kant-Interpretation, auf Scheler in der Sache positiv
Bezug nehmend und ihn als Person durch die Widmung heraushe-
bend, am Schluss die kantische Transformation der Metaphysik in
Transzendentalphilosophie als Grundlegung der Metaphysik in der
Anthropologie (Heidegger 1951/1929: 185ff.) auslegt, ist der Ver-
such, die Geltung des kantischen Erbes fiir die Existenzialontolo-
gie von Sein und Zeit zu nutzen, und richtet sich direkt gegen die
den subjektiven Idealismus aushebelnde objektive Naturontologie
Plessners: »Gewil3 kann eine Anthropologie philosophisch genannt
werden, sofern ihre Methode eine philosophische ist, etwa im Sin-
ne einer Wesensbetrachtung des Menschen. Diese zielt dann darauf
ab, das Seiende, das wir Mensch nennen, gegen Pflanze und Tier
und die iibrigen Bezirke des Seienden zu unterscheiden und da-
durch die spezifische Wesensverfassung dieser bestimmten Region
des Seienden herauszuarbeiten. Philosophische Anthropologie wird

1 | Hegel 1970: 3/22f.: »Es kommt nach meiner Einsicht [...] alles da-
rauf an, das Wahre nicht als Substanz, sondern ebensosehr als Subjekt auf-
zufassen und auszudriicken.« Und weiter: »Die lebendige Substanz ist als
Subjekt das Werden seiner selbst, der Kreis, der sein Ende als seinen Zweck
voraussetzt und zum Anfange hat und nur durch die Ausfiihrung und sein
Ende wirklich ist.«

142

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dann zu einer regionalen Ontologie des Menschen und bleibt als Nach Plessner
solche den iibrigen Ontologien, die sich mit ihr auf den Gesamtbe- hinter Plessner
reich des Seienden verteilen, nebengeordnet. Die so verstandene zuriick
Anthropologie ist nicht ohne weiteres und vor allem nicht auf

Grund der inneren Struktur ihrer Problematik Zentrum der Philoso-

phie« (ebd.: 190f.).

Es wirkt wie eine Schiitzenhilfe fiir Scheler, wenn Heidegger
dann seine eigene Auffassung dagegen stellt: »Liegt das Ziel der
Philosophie in der Ausarbeitung einer Weltanschauung, dann wird
eine Anthropologie die »Stellung des Menschen im Kosmos< zu um-
grenzen haben. Und gilt der Mensch als dasjenige Seiende, das in
der Ordnung der Begriindung einer absolut gewissen Erkenntnis
das schlechthin Erstgegebene und Gewisseste ist, dann muR der so
geplante Aufbau der Philosophie die menschliche Subjektivitdt in
den zentralen Ansatz bringen« (ebd.: 191). Herablassend wird
dann zugestanden, dass diese subjektzentrierte Weltanschauungs-
anthropologie »sich der Methode und der Ergebnisse einer regio-
nalen Ontologie des Menschen bedienen« konne (ebd.). Die Nut-
zung der Kompetenz des Biologen-Philosophen Plessner ist aller-
dings genau das Gegenteil dessen, was die Systematik seines Werks
zuldsst; erst muss man sich mit seinem »naturphilosophischen«
Grundriss auseinandersetzen, um dann die einzelwissenschaftli-
chen Bausteine der Systemarchitektur ins Auge zu fassen, denn
der Grundriss weist den Bausteinen ihre Stellung und Funktion zu.

Nun ist allerdings Heideggers Grundriss eben ein ganz anderer.
Es geht ihm nicht um den Menschen als einen in seinem So-sein zu
bestimmenden Teil der natiirlichen Welt, die der Bedingungsgrund
seines Seins ist. Thm geht es vielmehr um »eine Enthiillung [...]
der Subjektivitdt des menschlichen Subjekts« (ebd. 186), die er
mit »Transzendenz« gleichsetzt (das Wort steht an der hier im Zitat
ausgelassenen Stelle). Transzendenz heiflt fiir Heidegger »das 0f-
fenhalten des Horizontes« (ebd.: 117). Dies vollzieht sich in der
»Einbildungskraft«, die wiederum durch »eine eigentiimliche
Nichtgebundenheit an das Seiende« (ebd.: 119) gekennzeichnet
ist. Positiv gewendet besagt das, dass in der Einbildungskraft der
Mensch die Welt »entspringen lassen« kann, zwar nicht ihre Mate-
rialitdt, wohl aber die Ordnung des Materiellen, die er sich als so
oder so mogliche vorstellt und dann herstellt. Es ist die einseitige
Betonung des »Machens«, der homo faber oder homo technicus, die
hier in Entsprechung zu Kants erkenntnistheoretischem Subjekti-
vismus handlungstheoretisch gewendet wird. Von da ist der Weg zu
der Deutung des Menschen als Gewalttdter in der Metaphysik-Vor-

143

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

lesung von 1935 nicht mehr weit?; in der Umdeutung des sopho-
kleischen Chorliedes »Vieles ist schrecklich (moA\d T deLvd« be-
deutet fiir Heidegger »0e1vov das Gewaltige im Sinne dessen, der
die Gewalt braucht, nicht nur {iber Gewalt verfiigt, sondern gewalt-
tdtig ist, insofern ihm das Gewaltbrauchen der Grundzug seines
Tuns nicht, sondern seines Daseins ist« (Heidegger 1953: 115).

Das Chorlied der Antigone (Vers 331ff.) fahrt fort: »Nichts ist
schrecklicher als der Mensch« (00d&v dvBommou deivotegov Fiir
Heidegger besagt das: »Der Mensch ist der Gewalt-Tdtige nicht
auler und neben anderem, sondern allein in dem Sinne, daf’ er
auf Grund und in seiner Gewalt-titigkeit gegen das Uberwiltigende
(= das Seiende im Ganzen) Gewalt braucht. [...] Diese Erschlossen-
heit des Seienden ist jene Gewalt, die der Mensch zu bewdltigen
hat, um in Gewalt-tdtigkeit allererst inmitten des Seienden er
selbst, d.h. geschichtlich zu sein. [...] Er fand sich in das Uberwil-
tigende und fand erst darin sich selbst: die Gewalt des also Tati-
gen. Das »sich selbst« bedeutet nach dem Vorangegangenen zu-
gleich Jenen, der ausbricht und umbricht, einfingt und nieder-
zwingt« (ebd.: 115, 120).

Deutlicher kann nicht gesagt werden, dass des Menschen Sub-
jektsein sich nicht nur aulRer der Natur, sondern gegen die Natur
stellt, dass der Mensch ein widernatiirliches Wesen ist. »Die Ge-
walt, das Gewaltige, worin sich das Tun des Gewalt-tdtigen bewegt,
ist der ganze Umkreis der ihm {iberantworteten Machenschaft. [...]
Denn die Gewalt-tdtigkeit ist das Gewalt-brauchen gegen das
Uberwiltigende: das wissende Erkimpfen des vordem verschlosse-
nen Seins in das Erscheinende als das Seiende« (ebd.: 121f.). Das
ist keine Anthropologie, die sich dann auch noch der wissenschaft-
lichen Kompetenz Plessners bedienen konnte, sondern der (reak-
tiondre) Gegenentwurf zu ihr, der den Herrschaftsanspruch des

2 | Zur Einfiihrung in die Metaphysik von Heidegger vgl. auch Hans Heinz
Holz, Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Jg. II, Heft 3, S. 740-746. Die fiir
die Anthropologie maRgebliche Schliisselstelle ist die Interpretation des
Chorliedes Vers 331ff. aus der Antigone des Sophokles. Es geht um die Deu-
tung des Wortes deinon (dewvdv). Dieses heilt in der Kernbedeutung: das
in Schrecken Versetzende, gemildert auch: das in Staunen Versetzende; da-
raus abgeleitet auch: etwas, das durch sein AusmaR erstaunlich oder er-
schreckend ist, daher das Gewaltige, zum Beispiel ein gewaltiges Vermdgen,
Konnen, Macht (Fundstellen bei Passow 1970). Die von Heidegger vorge-
nommene Ubertragung ins Aktive, Gewalt-titige (zur Hervorhebung des Ak-
tiven bei Heidegger immer mit Bindestrich) verschiebt den Bedeutungsspiel-
raum in unzuldssiger Weise.

144

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschen iiber die Natur (und iiber die anderen, zu unterwerfen-
den Menschen) der Natiirlichkeit des Menschen entgegensetzt und
die metaphysische Idee einer harmonia mundi oder harmonia uni-
versalis® ausschlieRt. Das ist eine Anthropologie aus dem Geiste
von Nietzsches »Wille zur Macht« in der Intention einer iiber Nietz-
sche noch hinausgehenden Radikalitit. In diesem Denken hat
Plessner keinen Ort, und dass die nachfolgende Anthropologie in
Deutschland — gewiss unter dem Einfluss der faschistischen Ideo-
logie (vgl. Lukdcs 1982) — auf der durch Heideggers Ontologie an-
gelegten Linie weitergefithrt wurde, bedeutete die Abwendung von
Plessner im Grundsatz und im Ganzen (auch wenn nach 1945 deren
Protagonisten, auf gemeinsame Gottinger Urspriinge zuriickgrei-
fend, dies in anderem Lichte erscheinen lassen wollten).

Gehlens Deutung der Menschen als Mdngelwesen

Hatte Plessner die Einheit der biologischen und geistigen Natur
des Menschen aus einem Naturprinzip begriinden kénnen und so
den metaphysischen Dualismus Schelers iiberwunden, so rissen die
Anthropologen nach ihm die Kluft wieder auf, indem sie die Son-
derstellung des Menschen unter Vernachldssigung seiner biologi-
schen Daseinsvoraussetzungen ins Zentrum ihrer Untersuchungen
riickten.”> So unterschiedlich auch die Fragestellungen und me-

3 | Dies ist das metaphysische Konzept der chinesischen Philosophie, in
dem Leibniz seinen eigenen Weltbegriff wiedererkennen wollte; vgl. Holz
1994b, 2000.

4 | Vgl. Heidegger 1953: 152. Dort heilt es mit Bezug auf den »Willen
zur Macht« als »Versuch einer neuen Wertsetzung«: »Die Verstrickung in die
Wirrnis der Wertvorstellung, das Nichtverstehen ihrer fragwiirdigen Herkunft
ist der Grund, weshalb Nietzsche die eigentliche Mitte der Philosophie nicht
erreichte.« Heidegger will noch vor jeder Wertung die Gewalt-tdtigkeit im
Sein verankern und sagt dazu: »Wir Heutigen kdnnen dem nur vorarbeiten.«
5 | Im Folgenden beziehen wir uns auf die in Deutschland sich entwi-
ckelnde Linie der philosophischen Anthropologie, die an die Namen Arnold
Gehlen, Hans Lipps und Otto Friedrich Bollnow gekniipft ist. Auch diese Na-
men stehen selektiv fiir viele andere verwandte theoretische Ansdtze. Die
anders verlaufende Entwicklung in Frankreich — mit dem phanomenologi-
schen Existenzialismus von Maurice Merleau-Ponty, dem Strukturalismus von
Claude Lévy-Strauss und Michel Foucault, der Orientierung an den Ideolo-
gemen der alltdglichen Lebenswelt bei Roland Barthes — und die amerikani-
sche cultural anthropology lassen wir beiseite, da es uns nur um die beispiel-

145

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Nach Plessner
hinter Plessner
zuriick


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

thodischen Vorgehensweisen dieser Autoren sind - sie alle lassen
die Naturseite des Menschen hinter seiner seelischen, geistigen
und Willensverfassung zuriicktreten. Es ist kein Zufall, dass sie
zwar in einer psychologischen, nicht aber in einer medizinischen
Anthropologie Widerhall gefunden haben. Einzig Arnold Gehlen
versucht iiber die Verhaltensforschung wenigstens einen mittelba-
ren Anschluss an die Biologie zu finden, allerdings um den Preis,
gerade die biologische Ausstattung des Menschen als defizitdr und
verkiirzt aufzufassen.

Im Gegensatz zur anorganischen und weithin auch zur pflanz-
lichen Daseinsform, in der die Einwirkungen der einzelnen Seien-
den aufeinander kontingent sind, beziehen sich die Bewegungs-
formen von Tieren und in hoherem MaRe von Menschen auf le-
bensdienliche Ziele und dulern sich als festgelegte Praigungen
oder als variable Reaktionsweisen.® Beim Tier erkliren wir diese
immanenten causas finales als instinktgesteuert. Instinkte sind
angeborene Reaktionsweisen auf Reize (Instinktausldser); sie re-
geln das Eingreifen des einzelnen Lebewesens in seine Umwelt
nach dem Muster von challenge und response.

Indem Gehlen die Programmierung zum instinktiv gelenkten
Verhalten als Ausgangspunkt nimmt und daran seine Deutungs-
muster der Tier-Mensch-Welt entwickelt, kann er einem Trend der
Zeit folgend’ - die Einheit der menschlichen Person durch den
Modus der Handlungsantriebe konstituiert sehen. »Man muf daher
in den Mittelpunkt aller weiteren Probleme und Fragen die Hand-
lung stellen und den Menschen als ein handelndes Wesen definie-
ren — oder als ein voraussehendes oder kulturschaffendes, was al-
les dasselbe meint« (Gehlen 1961: 49). Auch beim Tier sprechen

hafte Freilegung bestimmter theoretischer Strukturen geht, die der Wesens-
verfassung der philosophischen Anthropologie zugrunde liegen. Dass insbe-
sondere aus Merleau-Pontys Arbeiten wesentliche Erkenntnisse zu gewinnen
sind, moéchtne wir in Ubereinstimmung mit Plessner nachdriicklich hervorhe-
ben (vgl. Holz 1965).

6 | Nietzsche 1958: 2/623: »Der Mensch ist das noch nicht festgestellte
Tier.«

7 | Den Aktionismus als geschichtsphilosophisch das Menschsein be-
griindende Einstellung entwickelte Giovanni Gentile (1916), als politische
Leitvorstellung Georges Sorel (1908). Martin Heidegger (1927) stellt die Ka-
tegorie der Entschlossenheit ins Zentrum des existenzial >eigentlichen< Um-
gangs mit Welt. Die aktionistischen Philosophien haben ihren Ursprung bei
Nietzsche und der Nietzsche-Nachfolge, die auf den >Willen zur Macht« setz-
te.

146

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wir von s>Instinkthandlungenc, die aber gerade ohne bewusste Er- Nach Plessner
wdgung der Verkniipfung von Handlungsverlauf und Zielerfiillung hinter Plessner
ablaufen. zurtick

Der Reiz lost die Reaktion aus. Aus den Beobachtungen von
Konrad Lorenz (1965) zieht Gehlen den Schluss, »daf Instinkt-
handlungen zentral gesteuerte Automatismen sind, die sich mit
Taxien verschranken konnen, d.h. mit Formen des Reagierens auf
AulRenreize. Die Reaktionen konnen durch >Schematac< ausgeldst
werden. [...] Diese Instinkthandlungen sind eben selbst Einpas-
sungen, sie sind organisch festgelegte, spezialisierte Verhaltens-
weisen auf bestimmte Umweltkonfigurationen« (Gehlen 1963: 27).
Beim Menschen hingegen sind »die voraussehende, planende Ver-
dnderung vorgefundener Sachverhalte ins Lebensdienliche, Lei-
tungen der Weltorientierung und Weltdeutung sowie Akte der Stel-
lungnahme gegeniiber den eigenen Antrieben« handlungsleitend
(ebd.: 26). Diese Lebensvollziige miissen erkannt und eingeiibt,
die variable Reaktion auf duflere Umstdnde muss durch Abstrak-
tionsleistungen ermdglicht werden. Daraus folgt: »In einer Formel:
der Mensch ist das handelnde Wesen und damit das Wesen der
Zucht« (ebd.: 24).

Dass der Mensch lernfdhig ist und also erzogen werden kann,
ist die Konsequenz einer Evolution, in deren Verlauf die fest ge-
pragten Verhaltensmuster, die fiir das Tier charakteristisch sind,
abgebaut werden. »Ohne starre Strukturen ist kein organisches
System von hoherer Integrationsstufe mdglich, stets aber miissen
die Strukturen des bestehenden Systems zerbrochen werden, soll
ein solches von noch hdoherer Stufe der Integration und Harmonie
erreicht werden« (Lorenz 1965: 2/185). Der Mensch ist jedem Tier
unterlegen, wenn es um biologisch artgerechtes Verhalten geht.
Heinrich von Kleist hat in Uber das Marionettentheater (1961) den
Nachteil artifiziellen Verhaltens gegeniiber der natiirlichen Reakti-
onsfahigkeit eindrucksvoll geschildert. Kiinstlichkeit geht einher
mit einem Verlust an Natiirlichkeit. Daraus leitet Gehlen ab, dass
die Verfassung der Menschen durch Mangel bestimmt ist. Das gilt
schon fiir die anatomische Ausstattung des Menschen: »Er ist or-
ganisch mittellos, ohne natiirliche Waffen, ohne Angriffs- oder
Schutz oder Fluchtorgane, mit Sinnen von nicht besonders bedeu-
tender Leistungsfihigkeit, denn jeder unserer Sinne wird von den
»Spezialisten< im Tierreich weit iibertroffen. Er ist ohne Haarkleid
und ohne Anpassung an die Witterung« (Gehlen 1961: 46; ausfiihr-
licher in Gehlen 1962: 86ff.). Weil Gehlen sich der Theorie von Bolk
anschlieRt, der diese Ausstattungsschwdchen als Primitivismen
gegeniiber der weiter entwickelten Organspezialisierung der aus

147

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

dem Hominidenstamm hervorgegangenen Affen betrachtet, bleibt
die These von der Instinktreduktion allerdings widerspriichlich:
Wie sollten Instinkte ausgebildet gewesen sein (die dann verkiim-
merten), wenn es ja noch gar keine Organe gab, die die angenom-
menen Instinktleistungen hétten erbringen kénnen? Dieser Wider-
spruch ist jedoch nicht als Einwand durchschlagend, denn es lie-
Ren sich im Rahmen der gehlenschen Hypothese die natiirlichen
Defizite des Menschen auch aus anderen evolutiven Prozessen er-
klédren.

Jedenfalls charakterisiert Gehlen den Menschen als »Méngel-
wesen« (Gehlen 1961: 46), das will sagen: »Wenn man den Men-
schen morphologisch betrachtet, so fehlt ihm die spezialisierte Or-
ganausstattung, welche das Subjekt der Einpassung, das Korrelat
der Umwelt ist. Der Mensch ist also das unspezialisierte und in die-
sem Sinne primitive Wesen [...] — das bedeutet auch einen lebens-
gefdhrlichen Mangel an echten Instinkten, d.h. von angeborenen
erfolgssicheren und auf Ausloseschemata abgestimmten Bewe-
gungsfiguren« (Gehlen 1963: 34f.). Die spezifisch menschlichen
Einstellungen zur Welt sind Kompensationen der biologischen Un-
terdeterminiertheit: »Theoretische Praxis«, »Offenheit der Wahr-
nehmung fiir die Reiziiberflutung«, Kombination der Bewegqungen
des Leibes, dessen ganze Oberflache zum Sinnesorgan wird und der
sich dadurch selbst erfahren kann®, instinktneutrale Wahrneh-
mung und mithin »0bjektivitat« der AuRenwelt, die in dieser Ent-
gegenstellung variabel »verfiighar« wird (ebd.: 38ff.). Zundchst
bedeuten diese Einstellungen ein Risiko in Situationen, auf die das
Lebewesen reagieren muss und an die der Mensch nicht durch ei-
nen genetischen Habitus angepasst ist. Um zu iiberleben, muss er
Verfahren ausbilden, die Schwéche in einen Nutzen zu verwandeln,
das heilt aus der Unangepasstheit an typische Situationen die
Freiheit zielgerichteten Handelns zu machen: »Aus eigenen Mitteln
und eigentdtig muss der Mensch sich entlasten, d.h. die Mdngelbe-
dingungen seiner Existenz eigentdtig in Chancen seiner Lebensfris-
tung umarbeiten« (Gehlen 1962: 36).°

8 | Die Oberfliche des Leibes ist jedoch auch bei Tieren als ganze sinn-
lich rezeptiv. Zur Selbsterfahrung braucht es mehr als dies.

9 | Lorenz distanziert sich von der Mdngelwesen- und Kompensationsthe-
orie Gehlens und fasst die Eigenart des Menschen positiv: »Wahrend Gehlen
den Menschen das sMdngelwesen< nennt, weil er aller besonderen Spezial-
anpassungen entbehrt, mochte ich den Kernpunkt derselben Erscheinung in
der Vielseitigkeit derartiger unspezialisierter Wesen sehen, zumal man ja
auch das gewaltige Menschen-Hirn als somatisches Organ durchaus nicht

148

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wahrend die Lebenstdtigkeit des Tieres sich in Kongruenz mit
der Umwelt befindet, erzeugt der handelnde Mensch ein asymme-
trisches Verhdltnis: Seine Lebenstdtigkeit beschrankt sich nicht
nur auf die Herstellung eines Gleichgewichts in der Bediirfnishe-
friedigung, sondern bewirkt eine Verdnderung der Umweltbedin-
gungen zur eigenen Entlastung. Das beginnt mit der Entlastung
vom Druck der Unangepasstheit und endet bei den hochsten zivili-
satorischen Leistungen und Errungenschaften. »Die biologischen
Sonderbedingungen des Menschen machen es notwendig, die Be-
ziehungen zur Welt von der bloRen Gegenwart zu entbinden, und
deswegen muss der Mensch seine Erfahrungen miithsam und tdtig
selbst vollziehen, damit sie ihm verfiigbar werden, und dies in ei-
nem hochgeziichteten, auf bloRe Andeutungen hin variablen Kén-
nen. [...] In diesem Sinne bedeutet Entlastung: dass die Schwer-
punktbildung im menschlichen Verhalten zunehmend in die
>hochsten¢, ndmlich die miihelosesten, nur andeutenden Funktio-
nen fillt« (ebd.: 62, 65). Diese indirekte Bewdltigung der Bediirf-
nisbefriedigung erfordert die Einbindung in die Gemeinschaft, er-
fordert Sprache als Mittel der Kommunikation {iber nicht prasenti-
sche Gegenstdnde und Handlungen, erfordert Zucht im doppelten
Sinne der Einiibung kollektiven Handelns und der gegenseitigen
Riicksichtnahme, erfordert abstraktives Denken und die Vergegen-
standlichung des Allgemeinen. Indem dieser multilaterale Prozess
zum Aufbau eines Systems der Mangelkompensation fiihrt, und da-
hin gesteuert werden kann, ldsst sich aus den anthropologischen
Fakten eine normative Handlungstheorie ableiten, in deren Zent-
rum die Zucht steht und die sich ihre inhaltlichen Rahmenbedin-
gungen von einer deskriptiven Soziologie vorgeben lasst.

auler acht lassen darf. [...] Der Spezialist auf Nichtspezialisiertsein baut
sich seine Umwelt aktiv auf, wahrend sie ein Tier mit weitergehenden Spezi-
alanpassungen der korperlichen Organe und des angeborenen Verhaltens
groRenteils mit auf die Welt bringt. [...] Selbstverstandlich laRt sich die
Scheidung in >Spezialisten< und >Spezialisten auf Nichtspezialisiertsein< im
Tierreiche nur an extremen Typen scharf durchfiihren. Es gibt alle nur denk-
baren Uberginge zwischen beiden. [...] Dennoch ist die Weltoffenheit des
Menschen nicht nur graduell-quantitativ, sondern auch qualitativ von derje-
nigen tierischer Spezialisten auf Nichtspezialisiertsein verschieden. [...] Es
gibt nur wenige philosophische Lehrsdtze, die so griindlich das Gegenteil
der Wahrheit behaupten wie der alte Satz Natura non facit saltum! Vom Ge-
schehen im Atom bis zu demjenigen in der Menschheitsgeschichte bewegt
sich die anorganische und die organische Entwicklung in Spriingen« (Lorenz
1965: 2/177ff.). Hier wird Lorenz zum Zeugen fiir die Dialektik der Natur!

149

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Nach Plessner
hinter Plessner
zuriick


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Gehlen hat zweifellos eine kohdrente und plausible Theorie des
Menschen vorgelegt, die ungeachtet seines methodologischen
(vielleicht nur scheinbar) radikalen Empirismus™® den Anspruch
erheben kann, eine philosophische Anthropologie zu sein. Aller-
dings tritt der ideologische Charakter der Anthropologie gerade in
der Nutzung der Ergebnisse der Exfahrungswissenschaften iiberaus
deutlich zutage, denn im Uberschneidungsfeld der Disziplinen be-
kommt deren Integration einen allgemein fundierenden, weltan-
schaulichen Charakter. Gehlen weiR das auch: »Im Falle der philo-
sophischen Anthropologie nun ist es selbstverstdndlich, daR eine
»Modellvorstellung« vom Menschen imstande sein muf}, die Diszi-
plinen der Morphologie, Physiologie, Psychologie, Sprachwissen-
schaft usw. wenigstens so weit zu {iberdecken, dass zwar nicht de-
ren gebietseigene Begriffe und besonderen Gesetze, wohl aber
doch einige fundamentale Kategorien in ihr in Zusammenhang ge-
bracht werden« (Gehlen 1961: 142). Diese Integrationswissen-
schaft Anthropologie ist nun nicht mehr eine Wissenschaft unter
und neben anderen, sondern Fundamentalontologie: »Eine Lehre
vom menschlichen Handeln als das Kernstiick einer philosophi-
schen Anthropologie, welche selbst wieder als prima philosophia
oder philosophische Grundwissenschaft erscheint« (Gehlen 1965:
252). Die Prioritdt der Anthropologie wird hier proklamiert.

In diesem Satz aus einer Abhandlung von 1935 legt Gehlen
sein Programm offen. Der handelnde Mensch riickt ins Zentrum ei-
nes philosophischen Weltentwurfs, in dem die dauRere Wirklichkeit
nur als objektivierte Bedingung menschlichen Aktionismus s>be-
handelt< wird. Unter dem Anschein eines erkenntnistheoretischen
Realismus wird ontologisch eine extreme subjektiv-idealistische
Position bezogen.

Der ganze Aufwand empirisch zu belegender Aussagen - Or-
ganmadngel, Sinnesschwache, Instinktreduktion usw. — dient letzt-
lich nur der Unterfiitterung der These, dass der Mensch ein >Zucht-
wesen« sei. »Die mit dem Dasein des Menschen chronisch und in
jeder Generation neu gesetzte Aufgabe der Formierung des An-
triebslebens wird von der Erziehung, nach ihr von der Selbstzucht

10 | Gehlen sieht sich selbst als Uberwinder der Metaphysik in der An-
thropologie. So schreibt er iiber die bisherige Anthropologie: »Alles das war
Metaphysik und entsprach durchaus der Wahrheit, daR der Mensch nur ein
Teil des Weltganzen ist, so dalR man in der Frage nach ihm notwendig iiber
ihn hinauszufragen sich gendtigt fand. Andererseits aber haben alle diese
>Grof3-Informationenc< eine im wesentlichen doch nur dichterische Evidenz«
(Gehlen 1961: 141).

150

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

des Menschen unter immer neuen Bedingungen notwendig immer
neu angefasst« (Gehlen 1962: 362). Um diesem Gedanken Durch-
schlagskraft zu verleihen, muss Gehlen die in der bisherigen An-
thropologie und Psychologie prominente Rolle des Willens elimi-
nieren. Er halte, sagt er, »so paradox dies klingen mag, ein beson-
deres >Willensvermdgenc fiir gar nicht vorhanden. [...] >Willens-
kraftc¢ ist durchaus Resultat der Zucht, der Herrschaftsgeschichte
der Leistungen und Antriebe im Menschen« (ebd.: 362, 366). So
entfdllt der dialektische Gegenpol zur Erziehung und zur Subsum-
tion unter die Institutionen, weder Eigensinn noch eigener Wille
sind relevant, das Individuum fiigt sich in eine institutionelle Herr-
schaftsstruktur. »So kann gesagt werden, dass sich die Schopfer-
kraft desselben in der Griindung von Institutionen ausweist, die we-
sensmadRig in einer idée directrice, einer Fiihrungsidee zentrieren«
(ebd.: 394).

Im Umfeld der Jahre 1933-1945 konnte es scheinen, als meine
Gehlen damit den Mythos des Fiihrerstaats; und er wahlte seine
Terminologie auch so zweideutig, dass sie diese Vermutung stiitzen
konnte. Aber Gehlen war zu klug und soziologisch zu scharfsichtig,
als dass er diese primitive Variante des Herrschaftsverhdltnisses im
Sinn gehabt hdtte. Vielmehr ist Herrschaft durch Institutionen
vermittelt und hat ihren personalen Aspekt nur in der Hierarchie
der Leitungsfunktionen, deren Trdger ausgewechselt werden kon-
nen. Was Gehlen entwirft, ist die anthropologische Legitimation fiir
den abstrakt und impersonal gewordenen Machtapparat des spaten
Kapitalismus, der als die logische und gattungsgeschichtlich not-
wendige Folge der biologischen Defizite des >Mdngelwesens<
Mensch und als Vollzugsorgan der >Entlastung« vom Kampf ums Da-
sein gedeutet wird.'* Gehlens These ist, »daR das Umschlagen so-
zialer Handlungsgefiige in die Eigengesetzlichkeit und ihre »un-
vorhergesehenen Resultate« und damit die Erscheinung von Herr-
schaft iiberhaupt zu den Wesensmerkmalen menschlicher Gesell-
schaften gehort« (Gehlen 1963: 209).

Auf raffinierte Weise macht Gehlen Gebrauch von den Grundpo-
sitonen, die Plessner erarbeitet hat, indem er sie umkehrt." Die

11 | Eine Theorie des Faschismus wird diese Theorie eines spdtkapitalisti-
schen Modells des Menschseins zu beriicksichtigen haben, die weitreichen-
der ist als die vordergriindige der existenziellen Entschlossenheit und poli-
tisch handhabbarer als die des swesenden Seins<. Zu Gehlens Einbettung in
die nazistische Ideologiepolitik vgl. Rligemer 1979; Riigemer/Holz 1993.

12 | Indessen wiirde ein genauer Vergleich der Theorien von Plessner und
Gehlen zeigen, dass Gehlen sich die Struktur der plessnerschen Theorie zu

151

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Nach Plessner
hinter Plessner
zuriick


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

exzentrische Positionalitdt des Menschen wird in das defizitdre
Méangelwesen gegeniiber der geschlossenen Positionalitdt des Tie-
res umgeschrieben. Die gattungsgeschichtlich positive Funktion
des frontalen Gesichtsfeldes, der Freisetzung der Hand und der
Zunahme des GroRhirns wird zur bloRen Kompensation. Die onto-
logische Kategorie der Grenze als Beriithrungszone der Wechselwir-
kungen vom Einen zum Anderen wird durch die einseitige Rich-
tung der Kategorie >Handlung« ersetzt, sodass die Illusion des in-
dividuell autonomen Handelns gendhrt werden kann, die jedoch
sogleich wieder in die Abhdngigkeit vom System der Institutionen
zuriickgenommen wird. Weil er nicht vom Aufkldrungsideal der
Freiheit als Selbstbestimmung durch Vernunftgriinde beriihrt ist
(das er im Gegenteil als >dsthetischen Idealismus< verwirft [vgl.
Gehlen 1965: 233ff.]), kommt Gehlen in der Beschreibung der re-
pressiv-erzieherischen Aufgabe der gesellschaftlichen Machtappa-
rate der Wirklichkeit allerdings ndher als Plessner in Grenzen der
Gemeinschaft.

Die existenzphilosophische Wende

An das aktionistische Konzept ankniipfend, parallel zu und teilwei-
se abhdngig von Gehlen, aber primdr den kategorialen Apparat
Heideggers nutzend, hat die Anthropologie ihre subjektiv-idealis-
tischen Voraussetzungen auf dem Weg iiber die Existenzphiloso-
phie wieder eingeholt. Erste und fithrende Vertreter dieser Rich-
tung waren seit Anfang der vierziger Jahre des vergangenen Jahr-
hunderts Lipps und Bollnow.

Lipps, obwohl vor seinem Ubergang zur Philosophie als Arzt ti-
tig, hat wohl am konsequentesten die smenschliche Natur« vom na-
tlirlichen Lebewesen Mensch und seinen somatischen Seiten abge-
trennt und ganz auf die AuRerungen des psychisch-geistigen Ver-
haltens und der Modi der Handlungen eingeschrankt. Charaktero-
logische Eigenschaften wie Pedanterie und Geiz, Verhaltensweisen
wie Verlegenheit, Scham, Platzangst, Eifersucht, Handlungseinstel-
lungen wie Abenteurertum und die Denkfdhigkeit des cogito sind
die Einsatzpunkte, von denen aus Lipps das spezifisch Menschliche
einkreist. Kernphdnomen des Personseins ist die Haltung. »DalR

eigen macht, sie jedoch mit einem gegenteiligen Sinn erfiillt. — Dass ein
analoges Verhdltnis von Verkehrungsstrukturen im Denken Blochs und Hei-
deggers nachzuweisen ist, deutet auf einen theorie-theoretischen Sachver-
halt hin, dem auf die Spur zu kommen sich lohnen wiirde.

152

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

das Tier »sich verhdlt¢, »sich bewegt« — darin driickt sich keine Nach Plessner
Freiheit zu etwas aus. [...] Der Mensch s>benimmt sich< aber immer hinter Plessner
irgendwie, sofern er sich in Lagen auf sich selbst hin beansprucht zuriick
findet. [...] Durch die Haltung, zu der ich mich zwinge, kann ich
auf mich selbst einwirken: der Unentschlossene bringt sich zur
Entschlossenheit dadurch, dass er zundchst einmal deren Haltung
einnimmt — durch festes Auftreten z.B. [...] »Haltung haben¢ be-
deutet iiberlegene Distanz; sich selbst wahrt man darin in Unter-
schied zu der sich in der duReren Haltung zeigenden Disziplin, die
einem beigebracht werden kann. [...] Eingenommene Haltungen
sind aber auch die gesellschaftlichen Formen, die es einfach zu
lernen und zu konnen gilt, in denen sich der Stil dieses Verkehrs
zeigt. [...] Denn durch die Haltung verbindet man sich dem ande-
ren, sein Raum wird dadurch mitgestaltet; Haltungen verlangen
respektiert zu werden« (Lipps 1941: 19-24). Das alles fiihrt von
der »Natur des Menschen« weg; nicht eine Wesenskonstanz, son-
dern die Einstellung auf eine Situation wird zum bestimmenden
Moment des Menschseins. »Durch die Umstdnde kann einer werden
zu dem oder jenem. Rollen werden einem zugespielt. Die Stunde
verlangt es [...]. Unter anderen Verhdltnissen wdre Robespierre
z.B. ein friedfertiger Notar und braver Biirger geblieben« (ebd.:
139). Dafiir wird dann die Kategorie Schicksal in Anspruch ge-
nommen. Der Mensch ist zwar schuldig dessen, was er tat, aber es
gibt kein objektives Mal} der Ordnung, an dem seine Verantwort-
lichkeit zu messen ware. Seine Entscheidungsmotive bleiben sub-
jektiv, aber diese Subjektivitdt ist durch die Verhdltnisse gelenkt,
deren Konstitutionshedingungen anonym bleiben. So machen
letztlich die Verhiltnisse, in denen er steht, den Menschen aus.
»Die Mittel des Selbstseins sind zundchst seine Verhiltnisse. [...]
Sicherlich - man selbst ist es, der..., — aber doch nur insofern, als
man aus seinen Verhdltnissen auf sich selbst als deren Prinzip zu-
riickgenommen werden kann« (ebd.: 139f.). Die Entschlossenheit,
in der sich der Mensch als Handelnder bewdhrt, ist dann nichts
anderes als die Festigkeit, mit der er das ausiibt, wozu er sich, der
Situation gemdR, angepasst hat. Nicht das selbstbestimmte Indivi-
duum, sondern der gefithrte Mensch, der sich einer Situation {iber-
lasst und sich in ihr zurecht findet, erscheint hier als Bild des Gat-
tungswesens. »Situation ist immer: je eines Situation; sie kann
nicht in Formen des Allgemeinen entwickelt werden. Sicherlich: es
gibt typische Situationen. Als typisch sind sie aber ausdriicklich
bezogen auf typische Lebensverhdltnisse, Schicksale usw. Die mir
gegebene Situation wird von mir aufgenommen. Schon darin, dass
ich daran dndere, anderes lasse, verhalte ich mich zu ihr als Sub-

153

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch — Natur jekt dieser Situation. Noch mehr - und das ist entscheidend: nur

Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

als je meine oder je eines ist die Situation diese Situation« (Lipps
1938: 23f.). Die Entscheidungswillkiir, die darin liegt, dass die Si-
tuation je meine und darum singuldr ist, entbindet mich von der
Reflexion logischer und ethischer Normen, denn »die Situation
entsteht in der Auswirkung von Zufillen. [...] Nur im Licht meiner
Entscheidung zeigt sich die Situation« (ebd.: 27, 25).

Im Horizont der gleichen Erwdgungen unterscheidet Carl Au-
gust Emge in einer 1944 abgeschlossenen Untersuchung das tu-
gendhafte, das fortschrittliche und das situationsgemdfle Denken
(Emge 1950). Nur das letztere wird als sinnvoll anerkannt, weil es
nicht ein Allgemeines, sondern das »ontisch Belangvolle, die
»pragmatisch richtige Konkretisierung« sich vornimmt (Emge
1950: 31f.). Anpassung hier und jetzt wird dem Veranderungswil-
len des fortschrittlichen Denkens entgegengesetzt. »Es ist ein Feh-
ler des fortschrittlichen Denkens, dass sein Ziel trotz aller etwai-
gen anschaulichen Fiille gar nicht in der Reihe liegt, die mit der
Situation anhebt, worin sich der >lebende Mensch von Fleisch und
Blut¢ befindet. [...] So gesehen, macht das fortschrittliche Denken
einen vollig abtrennenden Schnitt, eine unausfiillbare Liicke zwi-
schen dem terminus a quo, dem wirklichen Ich und seiner von ihm
unablosbaren Situation, und dem terminus ad quem, dem erstreb-
ten oder besser gedanklich antizipierten Ziel« (ebd.: 34). Emge
spricht die Beziehung zu Nietzsche offen an; er zitiert diesen — Wil-
len zur Macht Nr. 293 —: »Nichts von allem, was {iberhaupt ge-
schieht, kann an sich verwerflich sein« (Emge 1950: 51).

Bei Lipps wird die Wende der Anthropologie zur Existenzphilo-
sophie ausdriicklich benannt. Was den Menschen zu einem ganz
Anderen gegeniiber der Natur macht, ist »sein existentielles Ver-
hdltnis zu den Dingen« (Lipps 1941: 53). Die mannigfachen Kon-
notationen dieses damals zum Modewort avancierten Ausdrucks
»existenziellk konnen bei Bollnow (1942) nachgelesen werden. Es
sind nicht mehr Denkgebilde, die in logischen und dialektischen
Strukturen ihre Gestalt haben, sondern Verhaltensweisen, in denen
sich Bedeutungen bilden und lebensrelevant werden. Nicht die ob-
jektive duRere Wirklichkeit, in die der Mensch eingelassen ist und
in deren Kontexten er handelt, ist fiir ihn in seinem Weltverhdltnis
konstitutiv, sondern die subjektiven Parameter des Verhaltens. Bei
Lipps wird allerdings nicht deutlich, wie diese vom Individuum her
begriffene Subjektivitdt sich mit dem Anpassungspragmatismus an
die doch ihrerseits objektive Situation verbindet — auch Emges »Si-
tuationsphilosophie« erkldrt dies nicht. Hier fiillt Gehlen eine Lii-
cke, insofern er die aus der Subjektivitdt des Handelns hervorge-

154

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gangenen Institutionen als die eigentlichen Subjekte der Gattung Nach Plessner
Mensch zu anonymen Machten hypostasiert, die durch die Fiihrer- hinter Plessner
personlichkeiten hindurch bestimmend werden. zurtick

Wahrend Gehlen jedoch die Sonderstellung der Gattung noch in
der Natur begriindet, vollzieht die existenzialistische Wende die
Abkehr von einer naturbezogenen Anthropologie und isoliert die
psychische Verfassung des Menschen als dessen seigentliches<
Sein, das sich im Verhalten, in der Aktion ausdriickt. In der Analy-
se der Gemiitszustdnde und deren lebensphilosophischer Deutung
hat Bollnow diese Perspektive am konsequentesten ausgezeichnet.

Wie sehr sich die Anthropologie von einer Begriindung des
Menschseins im Zusammenhang der Welt entfernt hat und den
Menschen stattdessen aus der Welt herausnimmt und ihr gegeniiber
stellt, ist aus Bollnows Betonung der subjektiven Sinnhaftigkeit
der Existenz, die in den Gefiihlen gefunden wird, gegeniiber der
sachlichen Gegenstdndlichkeit der Weltbeziehungen des Menschen
zu entnehmen. Von den Gefiihlen sagt er: »Die Scheidung zwischen
seelischer Leistung und erfaRtem gegenstédndlichen Gehalt verliert
hier ihre Giiltigkeit. [...] Vor allen Fragen ihrer Entstehung und ih-
res Verlaufs [...] handelt es sich um die Aufhellung des in ihnen
angelegten Sinngehalt selber« (Bollnow 1947: 9). Mit der Hinein-
nahme des gegenstdndlichen Gehalts in das Gefiihl selbst als des-
sen Besonderheit entfdllt eine dullere Instanz, an deren Beschaf-
fenheit die Wahrheit der eigenen Einstellung zum Gegenstand
iiberpriift werden konnte. Das Gefiihl ist als Wirklichkeit des fiih-
lenden Subjekts natiirlich immer >wahr¢, aber eben nur in einem
selbstbeziiglichen Sinn; denn es ist ja zugleich immer unent-
scheidbar, ob dem Inhalt des Gefiihls ein dullerer Sachverhalt ent-
spricht. Liebe und Hass, Eifersucht und Mitleid, Verehrung und
Neid konnen, wie man sagt, »blind« sein, ohne dass die Stdrke und
Echtheit dadurch beeintrdchtigt wiirde. Dennoch verfehlt das wirk-
lichkeitsblinde echte Gefiihl seinen Sinn. Es fiihrt in eine leere Zir-
kularitdt, den Sinngehalt des Gefiihls im Gefiihl selbst suchen zu
wollen und nicht in der Beziehung, deren Ausdruck im einen Be-
ziehungsglied, dem Menschen, das Gefiihl ist.

Die Labilitdt der Gefiihlsinhalte, wenn sie aus dem Gefiihl selbst
begriindet werden, hat uns Bollnow in seiner eigenen Theorieent-
wicklung vorgefithrt. In den Jahren des >nationalen Heroismus<
wahrend des Krieges wurden die sinngebenden und handlungslei-
tenden Stimmungen ganz aktivistisch gedeutet. Sie zeigen, in
Bollnows Perspektive, dem Menschen »die eigene Vollkommenheit
und zugleich die Vollkommenheit und Bestdndigkeit der ihn um-
gebenden Welt. [...] Das gesteigerte BewuRRtsein der Kraft und des

155

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

eigenen Werts [...] verlangt von sich aus nach einer Auswirkung
und Bewdhrung. Aus dem Untergrund einer stimmungsmafRigen
Gehobenheit erwdchst notwendig eine neue Aktivitdt, [...] die in
den Zustand einer neuen Entschlossenheit und einer neuen Tatig-
keit im zeitlich-geschichtlichen Leben hiniiberfiihrt« (Bollnow
1942: 226, 228, 227). Das ist der Ton der Kriegspropaganda, der
Aufrufe zur Anstrengung fiir den >Endsiegs, spdter dann der Durch-
halteparolen.

Nach der katastrophalen Niederlage Deutschlands dndert sich
die Akzentuierung. In einer, wie ich meine, einseitigen, Auslegung
des franzdsischen Existenzialismus wird die Verzweiflung, die Er-
fahrung des Scheiterns, die Negativitat des Daseins zur Grund-
stimmung. In Aufnahme der Gedanken von Albert Camus hei3t es:
»Die Lage des Menschen ist so auswegslos, dal} der Selbstmord die
einzige Antwort zu sein scheint und wir es als widersinnig be-
zeichnen miissen, wenn er trotzdem weiterlebt. Aber der Mensch
ist ein solches Wesen, das diesen Widersinn bewuf3t auf sich nimmt
und in der subjektiv sinnlos scheinenden Lage der Anstrengung
seines Lebens selbst einen Sinn gibt. [...] Es gibt keine Mdglichkeit
mehr, {iber den gegenwadrtigen Augenblick hinaus zu planen, und
darum verliert die Zukunft ihren Sinn. [...] Damit ist die Lehre klar
ausgesprochen: dal} wohl in friedlicheren Zeiten der Charakter der
Grenzsituationen weniger scharf hervortreten mag, die unheimli-
che Bedrohtheit aber unaufhebbar zum Wesen des Lebens gehort«
(Bollnow 1947/48: 660, 104, 112). Zugleich konnte damit der Ak-
tivismus des >nationalen Aufbruchs< in Hilflosigkeit uminterpre-
tiert werden: »Aber auch im unmittelbaren menschlichen Leben
gibt es qualvolle Lagen, die man mit allem Willen zur Entscheidung
nicht zwingen kann. Ich denke dabei vor allem an die bedrangen-
den Erfahrungen aus der Zeit des letzten Krieges, in denen diese
Schwierigkeit eindrucksvoll hervortrat: In der verzweifelten Not
sehnte man sich nach einer klaren Entscheidung, aber das Schreck-
liche war gerade, dass dieser Wille zur Entscheidung im Leeren ver-
laufen mufite, weil man einem dulieren Schicksal ausgeliefert war,
das so qudlend langsam seinen Gang ging und auf das man mit al-
ler Entscheidungsbereitschaft keinen EinfluR nehmen konnte. [...]
Was man lernen muf, ist etwas ganz andres: das ist die Kunst, ge-
duldig abwarten zu kdnnen« (Bollnow 1955: 46f.) Dass es einen
politischen Widerstand gegen den Faschismus in Deutschland gab,
wenigstens eine Verweigerung, hat der Autor einer Publikation
iiber den erzieherischen Wert der SA so wenig wahrgenommen,
dass er es nicht einmal deskriptiv in seiner Analyse beriicksichtigt!

Aber das rasch einsetzende deutsche >Wirtschaftswunder< bot

156

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dem empfindsamen Mitfiihlen des Zeitgeists die Chance, sich zum Nach Plessner
Positiven zu lautern. In der >sneuen Geborgenheit< kann der Mensch hinter Plessner
sich denen anvertrauen, die die Ordnung der Welt gestalten - zuriick
wenn man sie jetzt auch nicht mehr >Fiihrer< nennt -, und er kann

sich quietistisch ins Private zuriickziehen. »Getrost ist der Mensch

- und grade hier ist er es in der reinsten Form — wo er, nachdem er

das, was in seiner Macht stand, nach besten Krdften getan hat,

jetzt die Dinge auf sich beruhn 1aRt, iiberzeugt, daR sein Beginnen
irgendwie doch von einer tragenden Welt aufgenommen wird, daR

er, nachdem er von sich aus das Seinige getan hat, jetzt auch die

Dinge ihren Lauf nehmen lassen darf« (ebd.: 58). Wie viel Anlass

zur Kritik die Welt auch der Vernunft bieten mag, im Gefiihl, dass

schon alles in Ordnung sei, verliert diese kritische Einstellung ih-

ren existenziellen Boden und wird zuriickgeleitet in die zufriedene
Angepasstheit an den gegenwdartigen Zustand. »Es ist also auch

hier das Vertrauen zu den verborgenen Kréften der Tiefe. [...] Diese
Geborgenheit bezieht sich nur auf einen inhaltlich unbestimmba-

ren Grund und ist mit der Angreifbarkeit eines jeden konkret an-
gebbaren Bestands durchaus vereinbar, ja hebt sich vor diesem
Hintergrund {iberhaupt erst in ihrer ganzen Tiefe ab« (ebd.: 158).
Bollnow scheut sich nicht, vom »Heil-sein« der Welt mit geradezu
religiosem Pathos zu sprechen. Aber >situationsgemadl3¢ bleibt kein

Wort das letzte (und schon keines das wahre!). Die heile Welt er-

weist sich ein halbes Jahrzehnt spiter als die maRlose (vgl. Boll-

now 1962: 36ff.), und pauschal werden Technik, Gesellschaft, Poli-

tik und Wissenschaft als »Bedrohung der Menschlichkeit« darge-

stellt (ebd.: 57ff.)."

Es ist nicht zufillig, dass diese Art ideologischer Untermalun-
gen wechselnder Zeitstromungen sich als philosophische Anthro-
pologie gerieren konnten. Wenn man die Frage nach dem Wesen
des Menschen von der Frage nach seinem Ursprung in der Natur
und Naturgeschichte abldst, wenn man sie stellt, ohne die ontolo-
gische Frage nach dem Verhdltnis der Welt im Ganzen zum Subjekt
als Teil der Welt zu kldren, wenn man sie stellt, ohne dass die Ge-
schichtlichkeit des Menschseins in sie einbezogen wird, dann muss
philosophische Anthropologie zum homiletischen Bereden der je-
weiligen Zeiterscheinungen verkommen. Dann sind die Kategorien,
die das Geriist anthropologischer Aussagen bilden wiirden, schon
zuvor im Nebel der Gefiihle verschwunden.

13 | Dieser Rundumschlag gegen die heutige Lebensform - ohne Analyse
der Griinde, die zu ihr filhrten — ist nur eine mdRige Reprise der doch durch
innerliche Betroffenheit bewegenden Zeitkritik von Karl Jaspers (1931).

157

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 181



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUSBLICK

So musste ernsthaftes anthropologisches Fragen zu Plessner zu-
riickfithren, nachdem dessen Konzepte iiber Jahrzehnte fast unbe-
achtet geblieben waren, und die Beziehung zur Person dieses vor-
nehmen Gelehrten gleichsam ein Alibi dafiir abgab, sich mit ihm
theoretisch nicht befassen zu miissen. Erst in seinen letzten Le-
bensjahren wurden seine anthropologischen Hauptwerke aus den
zwanziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts wieder zum In-
halt einer Rezeptionsgeschichte, die man nun fast ein epochale
Entdeckung nennen konnte.

Zu Ehren des 90. Geburtstags von Plessner fand am 6. und 7.
Mai 1983 ein Symposion der »Centralen Interfaculteit« der »Rijks-
universiteit Groningen« statt, in dem in iiberraschender Breite die
unterschiedlichen, ja gegensitzlichen Deutungsmaoglichkeiten der
plessnerschen Anthropologie hervortraten.! Liegt die Begriin-
dung einer dialektischen Anthropologie in Plessners Horizont?
Oder muss er doch letztlich als ein essenzialistischer Phdnomeno-
logie gesehen werden? Die weltanschaulichen und methodologi-
schen Grundfragen, die sich mit Plessners Werk verbinden, sind
spdter vielleicht nie mehr so pragnant gegeneinander gestellt wor-
den wie bei dieser Gelegenheit, und sicher nie wieder mit solcher
Authentizitat, waren es doch zum gréReren Teil noch Freunde und
Schiiler Plessners (oder auch deren Schiiler), die hier aus eigener
Erfahrung und Prdgung sprachen. Plessners eindrucksvoller Sys-
temansatz ldsst so viele neue Fragen auftauchen, wie er alte beant-
wortet (oder ausrdumt). Es scheint mir darum sinnvoll, den Aus-
blick auf die Perspektiven einer dialektischen Anthropologie mit

1 | Die Referate des Symposions sind abgedruckt und die Diskussion ist
referiert in Delfgaauw et al. 1986. Auf diesen Band beziehen sich die im
Folgenden genannten Namen derer, die sich an der Plessner-Rezeption be-
teiligten.

159

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

dem Riickblick auf diese problemorientierte Diskussion beginnen
zu lassen.

Plessner macht, im 2. Kapitel von Die Stufen des Organischen
und der Mensch die Uberwindung des cartesischen Dualismus von
res cogitans und res extensa zu seinem Programm. Nicht, dass er
den >Doppelaspekt¢, unter dem der Mensch sich selbst erscheint,
geleugnet hitte; er fragt nur, ob diese Zweiheit fundamental sei
und nicht etwa aus einem Prinzip abgeleitet werden konne. Die
Rekonstruktion der Seinsweisen des lebendig Seienden in den we-
sensmdRig verschiedenen Formen der Positionalitdt (als offene der
Pflanze, als geschlossene zentrische des Tieres, als exzentrische
des Menschen) fithrt dazu, den >Doppelaspekt< des Organischen als
eine notwendige Erscheinungsform zu begreifen, die aus dem Kon-
stitutionsprinzip des Sich-Setzens abgeleitet und als Einheit begrif-
fen werden kann. Ist nun die Konstruktion des Stufenbaus der or-
ganischen Welt das theoretische Abbild eines dialektischen Prozes-
ses (mit Umschlag von einer Formbestimmtheit in die ihr jeweils
als bestimmte Negation entgegengesetzte), ist sie das Resultat ei-
ner ausgearbeiteten phdnomenologischen Konstitution oder fallt
sie gar in dem Bemiihen, einen metaphysischen Monismus zu ver-
meiden, wieder in den Dualismus zuriick, zu dessen Uberwindung
sie angetreten war?

Jede dieser Deutungsmoglichkeiten wird vertreten. Der Be-
hauptung, Plessner habe eine dialektische Interpretation seines
Ansatzes zuriickgewiesen, ldsst sich mit Hinweis auf jene Stellen
widersprechen, in denen er sich auf die Verwandtschaft mit Hegel
beruft oder unmittelbar den dialektischen Bestimmungscharakter
seines Denkens ausspricht (wenn er auch zugegebenermaRen spar-
sam mit dem Terminus >Dialektik¢ umgeht). Immerhin enthalte
Plessner »mehr Hegel als er zu erkennen gibt, mehr Dialektik als er
entfaltet«, sagte Hermann Ulrich Asemissen. Auch die auf die zen-
tralen Begriffe »natiirliche Kiinstlichkeit, vermittelte Unmittelbar-
keit, utopischer Standort« bezogene Bemerkung von L. J. Engels,
dass die Stilfigur des Oxymoron fiir Plessners Gedanken vielleicht
wesentlich sei, konnte auf eine dialektische Verfassung seiner Ar-
gumentation hinweisen. - Gegen die dialektische Interpretation
spreche indessen, so wurde von einigen entgegnet, dass die Stufen
des Organischen als Konstitutionsebenen dargestellt werden, zwi-
schen denen, weil sie wesensverschieden sind, keine logischen
oder ontologischen Ubergénge statthaben; so gebe es bei Plessner
eben doch keine Entwicklungstheorie, keine Teleologie, keinen ge-
schichtsphilosophischen Naturbegriff.

Stellt man dann aber in der exzentrischen Positionalitdt deren

160

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

paradoxe Struktur — und als deren Folge die »Gebrochenheit« des Ausblick
Menschen - in den Vordergrund, so mag dies als ein Riickfall
Plessners in den Dualismus angesehen werden. Hiergegen fiihrt
nun allerdings eine dialektische Interpretation an, dass im Kon-
zept der >Gebrochenheit< eine methodische Anweisung liege, bei
dem Gegensatz nicht zu verharren, sondern seine Einheit im »Zu-
gleich der Gegensdtze« zu denken; und die Formulierungen, in de-
nen die >Gebrochenheit« ausgesagt wird, lassen in der Tat eine
Auslegung nach der dialektischen Figur des »iibergreifenden All-
gemeinen< zu (das als Gattung seiner selbst und seines Gegenteils
definiert ist).

Eine Schliisselfunktion fiir die Auflésung dieses Trilemmas von
dialektischer, konstitutionstheoretischer und dualistischer Inter-
pretation kommt der Kategorie >Exzentrizitdt« zu. Nur vorsichtig
klang die Frage an, ob zur Kldrung des Wesens der Exzentrizitdt
nicht auf den fundamentalen Sachverhalt der Positionalitit zu-
riickgegangen werden miisse, die ihren Charakter jeweils dem Ver-
hiltnis des >Innen< und >AufRen< zum materialen Apriori der Grenze
verdankt. Plessners spdter Aufsatz Der Aussagewert einer philoso-
phischen Anthropologie (1973, VIII/380ff.) konnte einem solchen
Riickbezug der Exzentrizitdt auf die grundlegendere Kategorie der
Positionalitdt recht geben und méchte sich auf die Exposition des
»Fundamentalenc in Die Stufen des Organischen und der Mensch be-
ziehen lassen. Die im Zusammenhang mit der Kennzeichnung des
Menschen als eines Wesens, das mehr ist, als es ist, und zugleich
dahinter zuriickbleibt, aufgetauchte Frage nach dem anthropologi-
schen Status der Kategorie »Mdglichkeit< macht auf qualitative Ab-
stufungen der Modalitdt aufmerksam: Mdglichkeit in offener, ge-
schlossener und exzentrischer Positionalitdt sind verschiedene Ar-
ten von Mdglichkeit (wohl auch verschiedene Arten von Zeitlich-
keit).

Die Qualitdt menschlicher Moglichkeiten in der Reflexivitdt der
exzentrischen Positionalitdt impliziert das Problem der Setzung
von Normen. Das Bild des Menschen von sich als Menschen ist nicht
rein deskriptiv — der Gattungsbegriff umfasst ein normatives oder
»appellatives« Moment. Wie aber kann man von der Interaktion und
Reflexion zu Normen iiberleiten, ohne einen spekulativen Begriff
von Menschheit einfiihren zu miissen? Woher gewinnt eine politi-
sche Ethik ihre Normativitat, fragte Bettina Wahrig. Wird Exzentri-
zitdt als Reflexion auf die Unbegrenztheit menschlicher Mdglich-
keiten oder die Unergriindlichkeit des Menschen bestimmt, Ver-
nunft als Wesensmerkmal von Exzentrizitdt, dann sind Normen
praktische Begriffe der theoretischen Vernunft und als solche von

161

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

verbindlicher Gattungsallgemeinheit. Gegen diese »ontologische«
Interpretation wurde jedoch - vor allem von Glastra van Loon - ein
Konzept ins Spiel gebracht, das die volonté générale als einen ver-
hangnisvollen Irrtum der Aufkldrung destruieren und auf der irre-
duziblen Pluralitdt der Individuen bestehen mdchte. Dann aller-
dings scheint kein Weg mehr zu einer normativen Ethik gangbar,
und die Frage erhebt sich, ob es eine nichtnormative Ethik geben
kann oder ob dann - nach einer Formulierung von Henk van Luijk
- das Prinzip der Exzentrizitdt nicht durch das der Handlungsra-
tionalitdt ersetzt werden sollte. Die aktuelle politische Bedeutung
der Kontroverse um eine Vernunftnatur des Menschen (und also
die Deduzierbarkeit von Normen) wird schnell deutlich, wenn die
Perversion des Menschlichen im KZ-Wachter und Folterer oder in
der realen Kalkulation der Vernichtung der Menschengattung
durch nukleare oder biologische Kriegsfiihrung als Beispiel fiir den
normativen Charakter des Gattungsbegriffs angefithrt wird. Was
bedeutet es jedoch fiir eine politische Ethik, dass »die Verkdrpe-
rung des Menschseins Unmenschlichkeit einschlieRt« (Asemissen)?
Und mit welchem Grund wird dann von Unmenschlichkeit gespro-
chen, wenn diese gerade eine notwendige Moglichkeit des Mensch-
seins ist? Ist auf diese Fragen eine anthropologische Antwort zu
geben, oder verweisen sie nicht vielmehr auf einen metaphysi-
schen Grund, der als die Identitdt der menschlichen Natur — der
»Sache¢, die die Einheit von res cogitans und res extensa ist — ein
»archimedischer Punkt« bleibt, auf welchen der wesentliche Singu-
lar »der Mensch« (im Unterschied zu >den Menschenc) bezogen ist,
fragte Reinout Bakker. Doch ist zu erwdgen, ob es historische Vari-
ationen der Exzentrizitdt gibt und ob die sinqularische Identitdt
der menschlichen Natur sich nicht historisch in Nicht-Identitdt
auflost; meint der Wesensbegriff >Mensch«< nach Hiroshima das
gleiche Wesen wie vorher? Ungeachtet alter historischer Wandlun-
gen des Menschseins, meinte Asemissen, sei Exzentrizitdt eine »an-
thropologische Konstante« - wenn auch kein Erfahrungsinhalt,
sondern ein konstitutives Prinzip. Und pointiert formulierte dann
Ingetrud Pape: Wenn Plessner der philosophischen Anthropologie
die Aufgabe zuweise, die Bedingungen der Mdglichkeit des Mensch-
seins aufzuweisen, so seien das eben auch die Bedingungen der
Zumutung, an der Wiirde der Vernunft festzuhalten. Dass diese Be-
dingungen (im einen wie im anderen Sinne) mit der Sprache — dem
Logos als dem Allgemeinen — zusammenhdngen, war schon friither
angeklungen in der Antithese: Exzentrizitdt ist fundamentaler als
Sprache, versus: Sprache ist wie Arbeit und Erkenntnis eine Be-
stimmung der Exzentrizitat.

162

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Esliegt auf der Hand, dass sowohl die dialektische wie die kons- Ausblick
titutionstheoretische wie die dualistische Deutung der von Die Stu-
fen des Organischen und der Mensch stets zu einer strukturalen,
nicht zu einer historischen Anthropologie fithren. Die (logischen,
ontologischen, transzendentalen) Bedingungen der Moglichkeit
des Menschseins sagen nichts {iber die realen Entstehungs- und,
Verwirklichungsprozesse aus, die in Prdhistorie, Ethnologie, Psy-
chologie, Medizin erforscht werden. Wie verhdlt sich die synchrone
Typologie der Stufen des Organischen zur Diachronie der naturge-
schichtlichen Entwicklung? Ist in eine apriorische dialektische
Konstitutionstheorie die empirische evolutive Dialektik einzubrin-
gen oder bleiben beide einander disparat? Uber den Hinweis auf
Ilya Prigogines Theorie der dissipativen Strukturen wurde der Ver-
such unternommen, den Gegensatz von strukturaler und histori-
scher Betrachtungsweise in einer wechselseitigen Verschrankung
aufzuheben - in jedem Fall fithren sowohl strukturalistische wie
naturgeschichtliche Verlingerungen des Konzepts von Die Stufen
des Organischen und der Mensch iiber Plessner hinaus in Bereiche,
in denen nur unter Abwandlung seiner Fragestellung von seinem
Entwurf Gebrauch gemacht werden kann.

Die Kontroversen iiber dialektische und nichtdialektische Kon-
struktion von Naturphilosophie, iiber synchrone und diachrone
Systematisierung der >Spezifikation der Natur¢, iiber deskriptiven
und normativen Charakter der Anthropologie fithren auf die Frage
nach dem Plessners Konzeption zugrunde liegenden Verstandnis
des Verhdltnisses von Philosophie und Wissenschaft. Plessner war
jedenfalls kein >philosophierender Wissenschaftler<, sondern ein
>wissenschaftlicher Philosoph¢, hob Gerard Corver hervor, wenn
auch gerade in der Zusammenarbeit mit Buytendijk die empirische
Verhaltensforschung im Vordergrund stand. Der Brief Plessners an
Buytendijk vom 1. Dezember 1933 wegen einer Arbeitsmoglichkeit
in den Niederlanden hebt auf die experimentelle biologische For-
schung ab. Dennoch ist Plessners philosophisches Interesse genuin
philosophisch - und das Verhdltnis von wissenschaftlicher und phi-
losophischer Einstellung der Erkenntnis wird als Differenz im Er-
kenntnisverhalten selbst erfahren (intentio recta und intentio obli-
qua). Die hermeneutische Frage nach dem Sinn stellt sich nur in-
nerhalb der Struktur der Exzentrizitdt als Konsequenz der Subjek-
tivitdt, die das Verhiltnis eines Wesens in exzentrischer Positiona-
litdt zur Welt auRer ihm als Moment seines Verhiltnisses zu sich
selbst darstellt. Erkenntnis ist immer mit Selbsterkenntnis vermit-
telt (Bettina Wahrig), und anthropologisches Verstehen ist nicht
nur diskursiv, sondern auch in Kompassion gegriindet (Petran Ko-

163

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

kelkoren). Insofern ist Objektivitdt wie in der Philosophie so auch
in den Wissenschaften vom Bewusstsein etwas anderes als in ande-
ren empirischen Wissenschaften; hier kommt das Problem einer
transzendentalen Grundlegung der Wissenschaften auf und mit
diesem Problem die Frage Jiirgen Rittbergs, welchen wissenschafts-
theoretischen Nutzen es bringen kann, das Paradigma der Bewusst-
seinsphilosophie mit dem ihm immanenten Dualismus aufzugeben.
In dieser Frage reproduziert sich wissenschaftstheoretisch das er-
kenntnistheoretische Trilemma von natiirlicher, transzendentaler
und dialektischer Weltauffassung.

Es kann nicht unbeachtet bleiben, dass es zu den hier ange-
deuteten kontroversen Positionen in Grundlequngsfragen der Phi-
losophie und der philosophischen Anthropologie unterschiedliche
AuRerungen Plessners gibt, und dass an ihn anzukniipfen die eine
wie die andere Position mit Recht behaupten darf. Vielleicht gibt
es in der Tat eine Unentschiedenheit Plessners in solchen Grund-
fragen, ein Operieren mit Perspektiven als Modellvorstellungen, die
die Sache jeweils auf die eine oder andere Weise, nie aber in ihrer
Totalitdt sichtbar machen. Vielleicht gibt es im opaken Gegenstand
selbst einen Konvergenzpunkt der Perspektiven, von dem aus sie
sich als »Ansichten< erweisen, wie sie im leibnizschen Gleichnis der
Wanderer hat, der eine Stadt umwandert und von verschiedenen
Punkten aus in den Blick nimmt. Vielleicht ist die exzentrische Po-
sition des Menschen die des Stadtbiirgers, der als Wanderer seine
Heimatstadt umkreist und dann wieder in sie zuriickkehrt: ganz
hat er sie immer nur von auflen und in verschiedenen Perspektiven
gesehen, deren jede >wahr¢, aber nicht »absolut wahr«< ist. Leben
muss er aber in ihr, und die Unmittelbarkeit des gelebten augen-
blicks ist immer fiir sich selbst absolut, aber unkommunizierbar,
inkommensurabel und »dunkel«.?

Dialektisch-materialistische Anthropologie

Und die dialektisch-materialistische Philosophie? Sie verfiigt doch
iber das methodische Instrumentarium, Natur und Geschichte in
ihrem Zusammenhang zu begreifen und der Anthropologie ein on-
tologisches Fundament zu geben (vgl. Holz 1997: 3/284ff.). Das ist
aus verschiedenen Griinden nicht oder nur sehr unvollkommen ge-
schehen. Zum einen fiihrte die berechtigte Abwehr eines Biologis-
mus in der Lehre vom Menschen zu einer einseitigen Betonung der

2 | Ernst Bloch 1969: 80 spricht vom »Dunkel des gelebten Augenblicks«.

164

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

okonomischen Bedingungen menschlicher Existenz - und die in
der politischen Zielstellung des Marxismus als Mdglichkeit ange-
legte und immer wieder hervorgetretene Aberration des Okono-
mismus hat krdftig zu dieser Einseitigkeit beigetragen. Zum ande-
ren ist aus der Aktualitdt der ideologischen Auseinandersetzungen
heraus in den 1950er Jahren eine antidialektische Front errichtet
worden, an der unter Berufung auf eine angebliche philosophische
Anthropologie des jungen Marx die politische Okonomie des reifen
Marx abgewertet und in ihren politischen Konsequenzen neutrali-
siert werden sollte?; in der Abwehr dieser auf eine Kastration der
politischen Bewegung hinauslaufenden Verkiirzung der Theorie ge-
riet die Anthropologie in den Verdacht, ein Instrument biirgerli-
cher Ideologie zu sein — wozu sie auch, wie jede weltanschaulich
relevante Wissenschaftsdisziplin, gemacht werden konnte. Wolf-
gang Harichs Vorschlag, die gehlenschen Konzeptionen in ein er-
weitertes Corpus der marxistischen Philosophie zu integrieren, hat
nicht gerade dazu beigetragen, diese Aversion zu iiberwinden.*
Erst spdt ist von der Psychologie her in der Diskussion der biopsy-
chosozialen Einheit des Menschen ein VorstoR in Richtung einer
anthropologischen Sicht unternommen worden, dessen Ausgestal-
tung durch die Liquidation der sozialistischen Wissenschaftsinsti-

3 | Zu Beginn der ideologischen Auseinandersetzungen des Kalten Krie-
ges waren es die von Evangelischen Akademien angeregten und herausge-
gebenen Marxismus-Studien die die Entgegensetzung des philosophisch-an-
thropologischen jungen Marx und des polit-6konomischen reifen Marx ein-
leiteten. In diesem Zusammenhang wurde dann der Riickgriff auf eine reli-
gionsphilosophische Entfremdungstheorie, die ihren Ursprung in der spat-
antiken Gnosis hat, zum Mittel, den prézisen gesellschaftstheoretischen Ent-
fremdungsbegriff des Marxismus zu unterlaufen und damit auch den histo-
risch-anthropologischen Gehalt der marxistischen Okonomie in eine eher
metaphysische Anthropologie des menschlichen Wesens umzuinterpretieren.
Siehe dazu Wildermuth 1970; Meszaros 1972; Thier 1957, Beyer 1968.

4 | Ein Riickzugsgebiet, in das unter speziellen gesellschaftstheoreti-
schen Fragestellungen die Probleme der Anthropologie eingebracht werden
konnten, war die Persénlichkeitstheorie. Hier waren die Publikationen von
Séve (1972) und Kon (1971) einflussreich. Allgemein hat sich die Psycholo-
gie in Ankniipfung an Leontjew des Problemfelds angenommen. In Deutsch-
land waren es Klaus Holzkamp und seine Schule einerseits und Wolfgang
Jantzen andererseits, die diesen Forschungsstrang aufnahmen. 1986 legte
das Institut fiir Marxistische Studien und Forschungen in Frankfurt/Main Zeug-
nis von diesen Diskussionen ab. Doch erfassen die Aspekte, die in diesem
Rahmen angeschnitten wurden, immer nur Teilbereiche der Anthropologie.

165

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Ausblick


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

tutionen und Forschungsprojekte nach 1990 abgebrochen wurde
(vgl. Brenner 2002).

Den Versuch einer ersten Skizze zum Aufriss einer systematisch
angelegten dialektisch-materialistischen Anthropologie hat Fried-
rich Tomberg (1978) in drei Thesen vorgelegt. Die erste These be-
handelt den Menschen als >Naturmacht<. Im Menschen als Naturwe-
sen tritt die Natur sich selbst entgegen, insofern er seiner natiirli-
chen Beschaffenheit zufolge das die Natur bearbeitende, sie ver-
dndernde Wesen ist. Die Natur wird in einer ihrer Hervorbringun-
gen, dem Menschen, also sich selbst zum Objekt. Philosophisch ge-
sprochen bedeutet das: Der Mensch ist die Natur in ihrem Selbst-
unterschied. »Die Menschen haben sich, von der Notwendigkeit
der Natur getrieben, innerhalb dieser Natur als besonders geartete
Lebewesen formiert, indem sie die Mittel zur Erhaltung ihres Le-
bens durch Arbeit selbst produzierten. [...] Der Mensch ist die Na-
tur in einer spezifischen, im Begriff der Arbeit ausgedriickten Ent-
gegensetzung zu sich selbst. Mit der Hervorbringung des Menschen
hat sich die Natur von sich selbst als menschliche Natur unter-
schieden« (ebd.: 44f.). Das so entstehende Reflexionsverhdltnis —
die Widerspiegelung des Naturverhdltnisses im Bewusstsein (Refle-
xion der Reflexion) - ist die Vernunft. Die Vernunft ist die Natur-
form des Selbstverhdltnisses der Natur — und sie schlie3t den Be-
griff des Ganzen der Natur ein. Das Verhalten zu sich selbst (Selbst-
bestimmung aus Vernunftgriinden) ist Freiheit. In der Reflexion
der Reflexion entspringt die Freiheit. »Indem der Mensch sich ent-
gegen den Bestimmungen der Natur selbst bestimmt, kommt ihm
Freiheit zu. Sein Vermdgen der Selbstbestimmung kann in Ankniip-
fung an die philosophische Tradition Vernunft genannt werden. In
der Entgegensetzung zur Natur, der sie insgesamt zugehort, be-
stimmt sich die menschliche Natur demgemaR als Vernunft-Natur«
(ebd.: 47). Weil nur durch Arbeit vermittelt, ist die Vernunft-Frei-
heit nicht eine solche des Individuums an sich, sondern des sich
im Vergesellschaftungsprozess bestimmenden Menschen. »Die sich
in der Arbeit vollziehende geschichtlich fortschreitende Naturan-
eignung kann nicht das Werk eines vereinzelten Individuums sein.
Die Menschen produzieren ihre Wirklichkeit von vornherein in Ge-
sellschaft, ihre Arbeit ist gesellschaftliche Kooperation in bestimm-
ten, den gegebenen Bedingungen angemessenen Verhdltnissen.
Der Mensch existiert daher nur in einer Vielzahl miteinander ver-
bundener Menschen. Der Mensch - das sind die wirklichen Indivi-
duen in den Verhiltnissen der Produktion ihres Lebens« (ebd.: 52).
Natiirlichkeit und Gesellschaftlichkeit des Menschen sind in diesen
Entwicklungsschritten fest ineinander verschrankt.

166

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die zweite These Tombergs betrachtet den Prozess, in dem der Ausblick
Mensch sich der Natur entgegensetzt. Dieser Prozess wird durch
den Widerspruch vorangetrieben, dass der Mensch als Naturwesen,
und damit der allgemeinen Naturordnung unterworfen, die Uber-
windung der Naturzwidnge anstrebt und bewirkt. Tomberg nennt
das den >phylogenetischen Widerspruch«. Die berwindung der Na-
tur ist ein »>naturgeschichtlicher Prozess< und zugleich das Gegen-
teil von Naturgeschichte, ndmlich Geschichte als Kulturprozess. In
diesem Prozess entfremdet sich der Mensch von sich selbst als
selbst bestimmendem Wesen, indem er sich den Zwdngen gesell-
schaftlicher Produktion in Arbeitsteilung unterwirft. Wachsende
Naturbeherrschung schldgt in der Organisation der Arbeit um in
wachsende Herrschaft von Menschen {iber Menschen. Medium die-
ses Herrschaftsverhidltnisses ist das Eigentum an den Produktions-
mitteln. Doch mit der Zuriickdrdngung der Naturschranke unter
fortschreitend sich ausdehnenden Herrschaftsverhdltnissen wird
auch der Freiheitsspielraum der Menschen gréfer. Sie konnen sich
gegen die »naturwiichsigen< Herrschaften wenden und kooperie-
rend die Produktion in die eigene Hand nehmen, sobald sie das
Herrschaftsmittel, das private Eigentum an den Produktionsmit-
teln, abschaffen.

Der Widerspruch zwischen dem auf Totalitdt der Gegenstands-
welt gerichteten >Vernunfttrieb< und den notwendigerweise in der
arbeitsteiligen Gesellschaft aufgesplitterten und damit Partialitét
erzeugenden Funktionen, >ontogenetischer Widerspruch« genannt,
bleibt erhalten. So Tombergs dritte These. Diesem in der produk-
tiven Reproduktion des menschlichen Lebens spontan entsprin-
genden Widerspruch wirkt die theoretische Einsicht in das Allge-
meine entgegen. Die Akzeptanz der partiellen Rolle in der Gesell-
schaft, verbunden mit der Einsicht ins Allgemeine, macht die Per-
sonlichkeit des Menschen aus. »Die objektive und die subjektive
Vernunft ist an sich ein und dieselbe Vernunft. In dem MafRe, in
dem ihm [dem Menschen] diese Ubereinstimmung gelingt, formt er
sich zur gesellschaftlich-reprasentativen Personlichkeit aus« (ebd.:
68f.).

So weit Tombergs Entwurf. Er enthélt die wesentlichen, aller-
dings im einzelnen der Ausarbeitung und auch ergdanzender und
modifizierender Spezifikation bediirftigen Elemente einer mog-
lichen dialektisch-materialistischen Anthropologie. Vor allem
kommt es darauf an, das in Gegensatz zur Natur tretende Naturwe-
sen Mensch in einer allgemeinen Ontologie zu fundieren, die dem
Typus nach eine Dialektik der Natur zu sein hdtte. Damit wére die
Einheit von Natur und Geschichte, von Naturverhdltnis und Kultur-

167

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

tat verbiirgt. Eine zentrale Stelle wiirde in einer solchen Anthropo-
logie das »>System der Bediirfnisse«< einnehmen, die fundamental
durch die natiirlichen Eigenschaften des Menschen bedingt sind
und im Laufe ihrer Befriedigung die Produkte der Arbeit durch
nicht mehr natiirliche Bediirfnisse, sZivilisationsbediirfnisse« an-
reichern und vervielfdltigen. (vgl. Holz 1995: 205ff.).

Im Anschluss an den marxschen Begriff der gegenstdndlichen
Tatigkeit ergdbe sich fiir eine solche ontologische Grundlegung et-
wa folgende Struktur:

Erstens: Die gegenstdndliche Tdtigkeit ist das universelle Seins-
verhdltnis (vgl. Holz 1983). Jedes Seiende wirkt auf jedes andere
Seiende und ist somit zugleich aktiv einwirkend und passiv be-
wirkt. Die graduelle Intensitdt der Wirkungen variiert in Abhdngig-
keit von den materiellen Bedingungen der Wirkungszusammen-
hange. Wirklichkeit bedeutet Abhdngigkeit jedes Naturseienden
von allen anderen in unterschiedlichem Mal3e. In diesem Wechsel-
wirkungsverhdltnis bestimmt sich das So-sein (Wesen) jedes Ein-
zelseienden. Der Gegensatz von Innerlichkeit und AuRerlichkeit
wird in diesem wechselseitigen Einander-Bestimmen aufgehoben
und hat nur relativ auf die Grenze des Einzelseienden Bedeutung;
es gibt keine >Innerlichkeit an siche, sie entspringt mittels des Au-
Rerlichen als >Reflexion-in-sichc.

Zweitens: Die in der Sinnlichkeit und ihrer Systematik sich re-
alisierende Rezeptivitdt des Menschen, sein passives Aufnehmen
der Einwirkungen, wird gemdR der Handlungsrichtung als >Leidenc
(passio) bezeichnet. In der Aufnahme der Einwirkungen setzen
diese sich in Leidenschaften um, das heift streben energisch nach
der Aneignung oder AbstoRung der Wirkung. Die »>Einverleibung«
der Einwirkungen des AuReren ist Quelle der eigenen Aktivitit.
Das gegenstdndliche Verhdltnis zur Welt ist meine Gegenstdndlich-
keit fiir die anderen und meine Tatigkeit gegeniiber den anderen
als meinen Gegenstdnden. Nur in dieser doppelten Gerichtetheit
erfiillt sich der Begriff der gegenstdndlichen Tdtigkeit.

Drittens: Die menschliche gegenstdndliche Tatigkeit hat folgen-
de miteinander verkniipfte Eigentiimlichkeiten: a) Sie beruht auf
der Unterscheidung von Einzelheit und Allgemeinheit und kann
darum Erfahrung in Wissen iiberfithren. Diese Leistung ist eng mit
der Sprache verbunden. b) Menschliche Tdtigkeit nutzt zur Erfiil-
lung von Zwecken zwischengeschaltete Mittel (vgl. Hubig 2002)
und stellt diese her. Sie subsumiert die allgemeine Tatigkeitsform
unter die besondere der Arbeitsform und in einem organisierten
System der Mittelerzeugung und -verwendung unter die Form der
Produktion (Produktionsweise). Auf dieser Stufe der gegenstandli-

168

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

chen Tatigkeit wird diese zur gesellschaftlichen; die Gesellschaft Ausblick
ist die Organisation der gegenstdndlichen Tdtigkeit in der Weise
der Produktion. Jede Produktionsweise bringt im Prozess der Mit-
telerzeugung neue Formen von Mitteln und damit der Produk-
tionsweise hervor. Dies ist die Spezifik der Menschheitsgeschichte
und spiegelt sich in der fortlaufenden Weiterentwicklung und Dif-
ferenzierung der (zivilisatorischen) Bediirfnisse. c) So wird die Ge-
schichte zum Selbsterzeugungsakt des Menschen von Stufe zu Stu-
fe der Anreicherung und Modifikation der Bestimmungen seines
So-seins. Es gibt nur ein geschichtliches Wesen des Menschen, al-
lerdings stets auf der Grundlage seiner naturhaften Beschaffenheit.
d) In der Produktion, die sich der natiirlichen und der aus ihnen
hergeleiteten kiinstlichen Produktivkrafte bedient, geht der
Mensch ein Naturverhdltnis ein, das gegeniiber dem animalischen
als »natiirliche Kiinstlichkeit« (Plessner IV/383ff.) gekennzeichnet
werden kann. Die Produktionsweise wird so zur Lebensweise des
Menschen. e) Die Lebensweise gewinnt Gestalt in den Verkehrsfor-
men, die Produktion und Distribution der bediirfnisbefriedigenden
Lebensmittel regeln: Tausch und Markt, Sitte, Eigentumsordnung,
Recht, Kultur usw. Insgesamt bildet die Organisation dieser Ver-
kehrsformen - sei es in Gewohnheitsregeln, sei es in Institutionen
- die Produktionsverhiltnisse. Auf dieser Ebene ist auch die Frage
nach dem Sinn als Frage nach dem Verhdltnis der eigenen Existenz
zum Ganzen methodisch zu beantworten.

Viertens: Aus dieser kursorischen Beschreibung der Parameter
des Mensch-Welt-Verhdltnisses folgt die systematische Einheit von
Anthropologie, Geschichtsphilosophie und Gesellschaftstheorie. Es
folgt daraus auch, dass eine Anthropologie, die abgeldst von die-
sem geschichtsphilosophisch-gesellschaftstheoretischen Zusam-
menhang betrieben wird, ihren Gegenstand verfehlt.

Mit diesem Ausblick auf die Begriindung der Anthropologie aus
der Verfassung der gegenstdndlichen Tdtigkeit ist nicht ein Ergeb-
nis oder Ende, sondern ein Anfang oder Forschungsprogramm for-
muliert. Nicht als ob damit das Problemfeld erschopft wére, son-
dern so, dass es sich unter diesen Gesichtspunkten strukturieren
kann. Die eingangs ausgesprochene Auffassung, dass eine Anthro-
pologie vorgdngig einer Ontologie bediirfe, scheint mir aus dieser
Struktur anthropologischen Fragens begriindet; sie fithrt mich auf
die ontologische Verfassung des Seienden, die in der gegenstandli-
chen Tatigkeit manifest wird und die ich durch das Widerspiege-
lungstheorem (vgl. Holz 2003) auszudriicken versuche. In diesem
systematischen Zusammenhang, in dem sich die Dialektik konsti-

169

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

tuiert®, sehe ich den zukiinftigen Ort einer philosophischen An-
thropologie als Wissenschaftsdisziplin. Bis dieser Ort genau be-
stimmt und betreten und seine Topographie erforscht ist, werden
noch viele Schritte zu gehen sein. Einer davon, von dem eine kiinf-
tige Anthropologie sich nicht dispensieren darf, wird die dialekti-
sche Aneignung von Plessners Erkenntnissen sein.

5 | Vgl. dazu demndchst meine ausfiihrliche Untersuchung Reflexion und
Weltentwurf (in Vorbereitung).

170

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Landvermessung im Unbewussten.
Zur Psychoanalyse Sigmund Freuds

Einer der einflussreichsten Denker des 20. Jahrhunderts im Be-
reich der Menschenkunde, Sigmund Freud, ist in der marxistischen
Theorie immer schlecht weggekommen. Das hatte seinen guten
Grund in der ideologischen Wendung, die die Psychoanalyse neben
und nach Freud nahm und die sich in mannigfachen sektiereri-
schen Zersplitterungen manifestierte. Im Umfeld des Marxismus
hat sich nur Herbert Marcuse ernsthaft mit Freud auseinanderge-
setzt (vgl. Marcuse 1955/1957), spdter dann der an Mitscherlich
ankniipfende Fliigel der Frankfurter Schule (vgl. Lorenzer 1974;
Gente 1970, 1972). Beide Rezeptionen gehen ihrerseits von theo-
retischen Voraussetzungen aus, die Freud bereits in einer bestimm-
ten Perspektive eigener Problemstellungen sehen. Ich fiige des-
halb als Anhang hier einen Aufsatz bei, den ich 1979 anldsslich
des 40. Todestags von Sigmund Freud geschrieben habe (vgl. Holz
1979). Denn ich meine, dass ein Verstdndnis fiir das, was Freud
den Humanwissenschaften brachte, auch zum Handwerkzeug einer
dialektisch-materialistischen Anthropologie gehort.

Vor vierzig Jahren starb Sigmund Freud, vor achtzig Jahren er-
schien sein erstes Hauptwerk Die Traumdeutung, mit dem er die
Psychoanalyse begriindete; und immer noch haftet seiner Theorie
die Aura einer Geheimlehre an, immer noch finden sich in der psy-
chotherapeutischen Praxis Dilettantismus, Magie und Wissenschaft
eintrdchtig (oder auch in sektiererischer Zwietracht) nebeneinan-
der. Die Geschichte lehrt uns, dass manche Wissenschaft in solch
zweideutigem clair-obscur ihren Anfang genommen hat und lange
brauchte, bis sie ins helle Licht der Vernunft treten konnte; und
das heiRt: ins helle Licht kritischer Aufkldrung iiber sich selbst,

171

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

die zu geben jede Wissenschaft verpflichtet ist, wie auch aufgekldr-
ter Kritik ihres Gegenstands, die eine Wissenschaft zur Wissen-
schaft macht.

Bei der Feier zu Sigmund Freuds 80. Geburtstag, 1936 in Wien,
schon unter der Drohung des Faschismus aus Nord und Siid, noch
in einer Enklave des erhaltenen Scheins biirgerlicher Liberalitdt,
hielt Thomas Mann die Festrede auf den Jubilar. Und beziiglich-
anziiglich sagte er: »Entschlielt man sich, einen Dichter zum
Lobredner eines genialen Forschers zu ernennen, so sagt das etwas
aus iiber den einen wie den anderen« (Mann 1968: 2/214). In der
Tat hat wohl kaum ein Wissenschaftler je so unmittelbar anregend
auf die Literatur und Kunst eingewirkt wie Freud, der den Dichtern
die Dramaturgie des Unbewussten lieferte und den Malern die Re-
geln der Bildmontage. Bei James Joyce und André Breton sind
Freuds Interpretationsmuster ebenso wiederzuerkennen wie in den
Werken von Max Ernst und Salvador Dali — womit auch die Spann-
weite von Sinntiefe und Unsinn in der Psychoanalyse angedeutet
ist.

Aber auch umgekehrt ist Freuds Lehre der Literatur nahe. Sei-
ne Beschreibungen psychischer Prozesse lesen sich wie Fabeln des
Seelenlebens, und es gehort zur Uberzeugungskraft seiner Metho-
de, dass er ein grofRer Stilist war; seine Sprachkraft hat ihm das
Gehor der Geisteswissenschaften gewonnen. Und wie alle Literatur
- Goethe hat das am deutlichsten ausgesprochen - etwas kritisch
sichtbar macht und so iiberwindet, will auch die Psychoanalyse
Freuds kritisch blof3legen und befreien. In ihm, der das Irrationale
zu erhellen unternahm, steckt noch einmal etwas vom Pathos der
Aufkldrung - und diese Verbindung macht wohl sein immense, bis
heute die Kiinste und Geisteswissenschaften durchdringende Wir-
kung aus.

Kritische Rationalitdt

Eben dies kritische Moment in Sigmund Freuds Lehre, das in der
Tradition detektivischer Enthiillungserkenntnis steht, wie sie von
Pierre Bayle iiber Ludwig Feuerbach bis zur Deutschen Ideologie
von Marx und Engels reicht, hat Thomas Mann in seiner Festrede
hervorgehoben: »Die analytische Einsicht ist weltverdndernd; ein
heiterer Argwohn ist mit ihr in die Welt gesetzt, ein entlarvender
Verdacht, die Verstecktheiten und Machenschaften der Seele be-
treffend, welcher, einmal geweckt, nie wieder daraus verschwinden
kann« (ebd.: 230).

172

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Will man Freud gerecht werden und ihn vor allem auch von Landvermessung
seinen Jiingern und Nachldufern abgrenzen, so muss man das Wort im Unbewussten.
>Analysec ernst nehmen. Wie auch immer man einzelne Elemente Zur Psychoanalyse
seiner Theorie des psychischen Apparats und seiner Funktionen Sigmund Freuds
beurteilen mag: Die Grundintention seines Forschens ging auf die
rationale Durchdringung des Irrationalen. Nicht die >Entdeckung
des Unbewusstenc ist Freuds eigentliche Leistung, denn darin hat-
te er spdtestens seit der Romantik seine Vorldufer, sondern die An-
nahme, dass die Prozesse des Unbewussten nach erkennbaren Ge-
setzen verlaufen, dass diese Verldufe in einer geregelten Aus-
drucks- und Symbolbeziehung zum Bewussten stehen und also
dechiffrierbar und iibersetzbar sind, und dass Konstitutionsbedin-
gungen fiir dominante Inhalte und Formen des Unbewussten ange-
geben werden konnen. Damit wurde der Untergrund des Seelischen
methodisch darstellbar.

Schon 1950 hat der Marxist Walter Hollitscher den biirgerli-
chen, vor allem konfessionellen Kritikern Freuds, die ihn des Mate-
rialismus, Atheismus und Pansexualismus zeihen entgegengehal-
ten: »Psychische Konflikte, die zur Krankheit filhren, unbewusste
psychische Reaktionen, die Triebentwicklung des Kindes, die psy-
chischen Mechanismen der Verdrangung, der Symptombildung, der
Sublimierung, der Identifizierung, der Uber-Ich-Bildung: Wie viel
zu all diesen Themen auch immer noch zu sagen sein wird - es ist
grotesk, so zu tun, als wéren sie nicht durch Freud zum Gegen-
stand exakter wissenschaftlicher Problemstellungen geworden.«

Materialistische Grundauffassung

Seelisches — das Wort konnte Misstrauen erwecken, weil es den Ge-
danken an eine Art immaterieller Substanz nahe legt, die dann
vielleicht gar noch als das »eigentliche« Sein gegeniiber dem >bloR«
Korperlichen verstanden wird. Das sind Vorstellungen, die unzulds-
sigerweise die Psychologie mit den Intentionen der Erlgsungsreli-
gionen verkniipfen, dualistisch einen Leib-Seele-Gegensatz, ja
Konflikt ausmalend, wie er — als Erbstiick der Gnosis, des Manicha-
ismus, des Neuplatonismus — fiir die Metaphysik des Christentums
leitmotivisch gewesen ist. In der Tat sind viele Weltanschauungs-
jiinger der Psychoanalyse, vor allem in der mythologisierenden
Richtung der Schule C.G. Jungs, diesem Weg gefolgt — sehr zum
Schaden der Wissenschaftlichkeit der psychoanalytischen Praxis.
Dies alles muss man von Freud fernhalten. Mit dem Raunen von
Schicksalsgottinnen und der geheimnisvollen Konstanz von Arche-

173

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

typen, die von urvordenklichen Zeiten her die Muster unseres Le-
bens darstellen, hat er nichts zu tun.

Vielmehr soll das Verfahren Freuds gerade dahin fiihren, die
unterhalb der Bewusstseinsschwelle ablaufenden psychischen Pro-
zesse einsehbar zu machen und gegebenenfalls therapeutische
Eingriffe zu ermoglichen. Dabei ist wichtig festzuhalten, dass fiir
Freud diese psychischen Prozesse - also das »Seelenleben< — nicht
ein immaterielles Substrat, also eine >unsterbliche Seele« reprasen-
tieren, sondern Ausdruck von Vorgdngen sind, die auf einer mate-
riellen Grundlage, wie sie durch unser Nervensystem gegeben ist,
ablaufen.

»Wir nehmen an, dass das Seelenleben die Funktion eines Ap-
parats ist, dem wir rdumliche Ausdehnung und Zusammensetzung
aus mehreren Stiicken zuschreiben [...]. Die dlteste dieser psychi-
schen Provinzen oder Instanzen nennen wir das Es; sein Inhalt ist
alles, was ererbt, bei Geburt mitgebracht, konstitutionell festgelegt
ist, vor allem also die aus der Kdrperorganisation stammenden
Triebe. Unter dem EinflulR der uns umgebenden realen AuRenwelt
hat ein Teil des Es eine besondere Entwicklung erfahren. Urspriing-
lich als Rindenschicht mit den Organen zur Reizaufnahme und den
Einrichtungen zum Reizschutz ausgestattet, hat sich eine besonde-
re Organisation hergestellt, die von nun an zwischen Es und Au-
Renwelt vermittelt. Diesem Bezirk unseres Seelenlebens lassen wir
den Namen des Ichs« (Freud 1972: 17/67).

Das Zitat stammt aus der Abhandlung Abrif§ der Psychoanalyse,
die Freud 1938, im Jahr vor seinem Tod, schrieb, und die zeigt,
dass er dem spontanen Materialismus des Naturwissenschaftlers
sein Leben lang treu geblieben ist. Die Grundlage seiner Theorie
bietet keinen Ansatzpunkt fiir irgendeine Art von Seelenmystik.
Und das therapeutische Programm, Erkrankungen von Kérperorga-
nen als Wirkung psychischer Deformationen zu deuten und sie
durch deren Beseitigung kausal zu heilen, ist wissenschaftstheore-
tisch auch viel einfacher zu begriinden, wenn man von der materi-
ellen Einheit der Wirklichkeit ausgeht.

Die Eigenart des Psychischen
Nun ist mit der Einsicht, dass psychische Prozesse ihren materiel-
len Trdager und ihre Entsprechung in neurophysiologischen Vorgan-

gen haben, keineswegs alles gesagt. Zwar wissen wir heute wesent-
lich mehr als zu Zeiten Freuds von den elektroenergetischen Ab-

174

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ldufen im Nervensystem, von biochemischen Reaktionen in den Landvermessung
Nervenzellen, von genetischen Programmen, von Datenverarbei- im Unbewussten.
tung und Steuerungsmechanismen im Gehirn; wir konnen die Ent- Zur Psychoanalyse
stehung einer Reihe von psychischen Funktionen lokalisieren, Sigmund Freuds
konnen durch gezielte Stromst6fRe und pharmako-chemische Ein-

wirkungen psychische Verhaltensweisen erzeugen und Ahnliches

mehr. Das ist die eine Seite.

Auf der anderen Seite werden solche materiell physiologischen
Wirkungszusammenhdnge vom Menschen zum Beispiel als Furcht
oder Freude, als Liebe oder Hass erlebt, und aus der vielfdltigen
Kombination von Elementarempfindungen erwachsen Einstellun-
gen von Treue oder Zuverldssigkeit, Verhaltensweisen wie Giite
oder Bosheit, und so bildet sich ein Charakter - und das alles ist
noch qualitativ etwas anderes als zum Beispiel eine Verbindung
von Aminosduren. Mit dem allgemeinen Schema des Umschlags von
einer Qualitdt in eine andere bietet die Naturdialektik eine Katego-
rie fiir diese Eigenart von Seinsbereichen im Rahmen der materiel-
len Einheit der Welt.

Fiir den Psychologen, besonders den als Arzt Tdtigen, kommt
es — vor allem angesichts des noch wenig entwickelten Stands der
Neurophysiologie — in erster Linie darauf an, die Sphédre der psy-
chischen Phdnomene in ihrem Zusammenhang und in ihrer Ge-
setzmdRigkeit zu erforschen. Er darf und muss sich sogar darauf
beschrdnken, gleichsam phdnomenologisch zu verfahren. (Dass
Husserl und Freud Zeitgenossen sind, scheint mir nicht zufallig.)

Die Phdnomene erkldren sich aber nicht selbst, ihre Bedeutung
ist an ihnen nicht einfach ablesbar, sondern muss herausgeholt
werden. Jedenfalls gilt das fiir jene Bereiche, die den Arzt interes-
sieren, weil er hinter die verborgenen Ursachen von Beschwerden
kommen mochte. Was er offenkundig vorfindet, muss er deuten,
um seinen tieferen Sinn freizulegen. In den Geisteswissenschaften
des 19. Jahrhunderts wurde diese Methode als hermeneutische
(sinnverstehende) ausgebildet. Wilhelm Dilthey war ihr einfluss-
reichster Vertreter.

Sollen die offenkundigen Phdnomene auf einen verborgenen
Sinn verweisen, so muss angenommen werden, es gebe etwas, was
unter ihrer Oberfliche sich abspiele und nicht in Erscheinung tre-
te. Das Offenkundige ist das, dessen wir uns ohne Weiteres bewusst
sind.

»Spricht man von BewuRtsein, so weiR man unmittelbar aus
eigenster Erfahrung, was damit gemeint ist. Vielen innerhalb wie
aullerhalb der Wissenschaft geniigt es, anzunehmen, das BewuRt-

175

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

sein sei allein das Psychische, und dann bleibt in der Psychologie
nichts anderes zu tun, als innerhalb der psychischen Phdnomeno-
logie Wahrnehmungen, Gefiihle, Denkvorgdange und Willensakte zu
unterscheiden« (ebd.: 79). Das ist indessen ungeniigend, weil die
Bewusstseinsvorgdnge »keine liickenlosen, in sich abgeschlosse-
nen Reihen« bilden, es auBerhalb ihrer also etwas anderes, eben
das Unterbewusste, geben muss, damit die Kontinuitdt des Psychi-
schen parallel zum Korperlichen gewahrt ist.

Wieder schldgt Freuds naturwiichsiger Materialismus durch; er
stellt eine zweite Hypothese auf: »Sie erkldrt die vorgeblichen so-
matischen Begleitvorgdnge fiir das eigentlich Psychische, sieht da-
bei zundchst von der Qualitdt des Bewulitseins ab«. Diese Hypo-
these gestattet es, »die Psychologie zu einer Naturwissenschaft wie
jede andere auszugestalten« (ebd.). Um die Gesetze des Psychi-
schen zu erforschen, ist nach Indizien zu suchen fiir jene Elemente
des kontinuierlichen psychischen Stroms, die nicht ins Bewusst-
sein treten.

Offenbar gibt es mindestens einen Bereich, in dem die Selbst-
erfahrung durchldssig wird fiir Unbewusstes, das wir sonst nicht
erfahren, ndmlich die Trdume. Sie sind ein Hinweis darauf, dass
auch dann, wenn wir uns dessen nicht bewusst sind, psychische
Prozesse in uns ablaufen, und meist vergessen wir ja auch vor dem
Erwachen, was wir im Schlafen getraumt haben. Aber dies Unbe-
wusste ist auch bewusstseinsfahig, wir konnen den vergessenen
Traum in Erinnerung rufen (wenn auch zuweilen nur mit Hilfe des
Therapeuten).

Die Traumdeutung

Damit ist der Ausgangspunkt fiir das psychoanalytische Verfahren
gewonnen. Die Differenz zwischen der bewussten Traumerinnerung
und dem Ganzen eines freigelegten Traumes ist das Instrument der
Sinndeutung - wenn wir fragen, warum nun wohl Trauminhalte
vom Bewusstsein abgedrangt werden. Freud schreibt dazu: »Den
Weg zum Verstdandnis (»Deutung<) des Traumes beschreiten wir, in-
dem wir annehmen, dass das, was wir als Traum nach dem Erwa-
chen erinnern, nicht der wirkliche Traumvorgang ist, sondern nur
eine Fassade, hinter welcher sich dieser verbirgt. Dies ist unsere
Unterscheidung eines manifesten Trauminhaltes und der latenten
Traumgedanken. Der Vorgang, der aus den letzteren den ersteren
hervorgehen liel3, heiRen wir die Traumarbeit« (ebd.: 88).

Die Traumarbeit erweist sich als eine Chiffrierung des eigentli-

176

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

chen Traumsinns, der Psychoanalytiker hat die Aufgabe, den Landvermessung
Schliissel zu finden, der die Dechiffrierung des Codes erlaubt. Es im Unbewussten.
leuchtet ein, dass dieser methodische Ansatz kritisch ist, das heilt Zur Psychoanalyse
die Selbsteinschidtzung des Patienten befragt und auflost, und dass Sigmund Freuds
er rational ist, das heif3t nach »natiirlichen«< Griinden forscht. Nun
zeigt aber der Traum nur psychische Spuren der individuellen Le-
bensgeschichte. Der Gegenstand des Psychoanalytikers begrenzt
sich durch die von ihm verwandte Methode auf das Individuum.
Und da die in Vergessenheit geratenen oder verdriangten Erlebnis-
se, die sich dem Unterbewussten als Material psychischer Prozesse
einprdgten, bereits in der frithen Kindheit begonnen haben, wird
die private Familiensituation des Kindes zum Deutungsschliissel
des Therapeuten. Was er dem Patienten zu Bewusstsein bringt, ist
das »verborgene Drama der Familie«, wie Marthe Roberts (1967:
26) treffend formulierte, und Freud selbst bemerkte, dass die
Krankengeschichten der Hysterie eher einem Roman als medizini-
schen Beobachtungen glichen.
An sich miisste eine solche Feldanalyse des privaten Erlebnis-
bereichs innerhalb klar definierter Grenzen kein Nachteil sein.
Doch zielt ja die Therapie darauf, dem Patienten dadurch zu hel-
fen, dass sie ihm die Griinde seiner Stérungen bewusst macht, so
dass seine Vernunft dann den Rest tun kann, um einen psychi-
schen Gleichgewichtszustand wiederherzustellen - ein durchaus
emanzipatorisches Ziel, den Patienten zu eigener Verantwortung
zurlickzufiihren. In dieser Absicht aber ist es verhdngnisvoll, wenn
der Einsicht des Patienten die gesellschaftlichen Bedingtheiten
und Vermitteltheiten seiner individuellen Situation nicht klarge-
macht werden. Gerade dazu aber liefert die Traumanalyse kein In-
strumentarium - eine gesellschaftstheoretische Deutung der Le-
bensgeschichte eines Patienten ware immer eine aus der Analyse
selbst nicht zu gewinnende Zutat des Phsychotherapeuten.
So schrieb schon 1949 in der franzdsischen Zeitschrift Nouvelle
Critique eine Gruppe franzosischer marxistischer Psychiater: »Die
Psychoanalyse verkennt die wesentliche Tatsache, daRR die psychi-
schen Mechanismen, die sie beschreibt, nur die mittelbaren Fakto-
ren darstellen, iiber die hinweg die gesellschaftliche Realitdt das
Individuum erreicht.«

Weltanschauliche Uberforderung

Selbstverstdndlich ist dieser Mangel nicht Freud als Forscher zur
Last zu legen. Er hat in einer historischen Situation, in der sich die

177

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Einsicht, dass der Mensch das Ensemble der gesellschaftlichen
Verhiltnisse ist, noch nicht durchgesetzt hatte, den Gegenstand
seiner Wissenschaft nur im Individuum finden konnen. Es ist er-
kenntnistheoretisch korrekt und realistisch, seine Methode vom
Gegenstand bestimmen zu lassen. Die analytischen Proben aufs
Exempel, die er in der Psychopathologie des Alltagslebens vorlegte
(wo er Phdanomene wie Versprechen, Vergessen, Vergreifen und an-
dere Fehlleistungen untersuchte), sind durchaus geeignet, nicht
nur als Hilfsmittel therapeutischer Praxis, sondern auch als Beitra-
ge zu einer allgemeinen Anthropologie Beachtung zu finden.

Indessen gibt es auch Unklarheiten im Traumdeutungsverfah-
ren selbst. Im Traum erscheinen uns Bilder, der Analytiker legt zu-
ndchst diese Bilder aus, wie Joseph dem Pharao die Fabel von den
sieben fetten und sieben mageren Kiihen. Dann aber iiberlagert
sich den Bilddeutungen, dass die in ihnen auftauchenden Begriffe
mit anderem Sprachmaterial, z.B. dhnlich klingenden Wortern,
Wortverbindungen aus literarischen Texten usw. assoziiert und ge-
geneinander ausgetauscht werden, was zwei semantisch sehr ver-
schiedene Ebenen sind. Zudem hat der Deutende einen weiten
Spielraum, Traumelemente als Momente von Verdichtungen, Ver-
schiebungen, Entstellungen, Zensuren aufzufassen und sie so um-
zuinterpretieren. Schliissige Kriterien fiir den Bedeutungsgehalt
eines Traumes gibt es nicht, viel bleibt der Intuition iiberlassen,
die wiederum vom Unbewussten des Analytikers gespeist wird.

Das sind wissenschaftstheoretische Schwierigkeiten, denen
nicht nur die Psychoanalyse, sondern jede auf den Menschen im
ganzen und nicht nur auf die Beobachtung von Verhaltensdaten
gerichtete Psychologie ausgesetzt ist. Freud hat geglaubt, die
Schwierigkeiten seines Verfahrens iiberwinden zu kénnen, indem
er in der Weltliteratur die Interpretationsmuster der Traumdeutung
suchte — womit er allerdings typologische Invarianten fiir die psy-
chischen Bestimmtheiten annehmen musste.

Die freudsche Trieblehre, die von zwei biologisch vorgegebe-
nen Grundtrieben (dem Eros und dem Destruktionstrieb) ausgeht,
ist nicht das Ergebnis der Analysen, sondern ein vorweggenomme-
nes Deutungsschema. Der groRe Empiriker Freud wird da von ei-
nem Weltanschauungsprogramm gesteuert, das wiederum die Be-
grenztheit seines Blicks nur auf das Individuum spiegelt. Die spa-
ten geschichtsphilosophischen Entwiirfe (Totem und Tabu, Der
Mann Moses) sind Zeugnisse der weltanschaulichen Uberforderung
des psychoanalytischen Ansatzes.

Dazu ware ideologiekritisch manches zu sagen und ist schon
viel gesagt worden. Vorab jeder Kritik aber sollte festgehalten wer-

178

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den, dass die hier skizzierten Momente von kritischer Rationalitdt Landvermessung
und spontanem Materialismus ein unverlierbares Stiick Gegen- im Unbewussten.
standsbestimmung, Methodologie und Selbstverstdndnis der Psy- Zur Psychoanalyse
chologie als Wissenschaft darstellen. Sigmund Freuds

179

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 181



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Adorno, Theodor W. (1966): Negative Dialektik, Frankfurt/Main

Althusser, Louis (1968): Fiir Marx, Frankfurt/Main

Althusser, Louis/Balibar, Etienne (1972): Das Kapital lesen, Reinbek
bei Hamburg

Aristoteles (1989): Metaphysik, iibersetzt von Hermann Bonitz und
Horst Seidl, Hamburg

Baader, Franz von (1831): Philosophische Schriften und Aufsdtze, 2
Bande, Miinster

Baader, Franz von (1954): Uber den Begriff der Zeit — Uber den Zwie-
spalt des religidsen Glaubens und Wissens, Darmstadt

Bartels, Jeroen (1993): De geschiedenis van het subject, Kampen

Beyer, Wilhelm Raimund (1968): Tendenzen bundesdeutscher Marx-
beschdftigung, K6ln

Bloch, Ernst (1962): Subjekt — Objekt. Erlduterungen zu Hegel, in:
Gesamtausgabe, Band 8, Frankfurt/Main

Blumenberg, Hans (1966): Legitimitdt der Neuzeit, Frankfurt/Main

Bollnow, Otto Friedrich (1943): Das Wesen der Stimmungen, Frank-
furt/Main

Bollnow, Otto Friedrich (1947): Die Ehrfurcht, Frankfurt/Main

Bollnow, Otto Friedrich (1947/48): »Existentialismus. Albert Ca-
mus«, in: Die Sammlung 11/2, S. 654-666; III/2, S. 103-113,
Gottingen

Bollnow, Otto Friedrich (1955): Neue Geborgenheit, Stuttgart

Bollnow, Otto Friedrich (1962): Mafl und Vermessenheit des Men-
schen Gottingen

Bonnet, Charles (1764): Contemplation de la Nature, Amsterdam

Brecht, Bertolt (1949): »Kleines Organon fiir das Theater«, in: Sinn
und Form, Sonderheft Bertolt Brecht, S. 42-51

Brenner, Hans Peter (2002): Marxistische Persénlichkeitstheorie und
die »bio-psycho-soziale Einheit Mensch«, Bonn

Buber, Martin (1948): Das Problem des Menschen, Heidelberg

181

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38, per



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Carus, Carl Gustav (1958): Psyche, Darmstadt

Condillac, Etienne Bonnot de (1754): Traité des Sensations, 2 Ban-
de, London

Damerow, Peter/Furth, Peter/Heidtmann, Bernhard/Lefevre, Wolf-
gang (1980): »Probleme der materialistischen Dialektik«, in:
Furth, Peter (Hg.), Arbeit und Reflexion, Koln, S. 234-282

Delfgaauw, Bernard/Holz, Hans Heinz/Nauta, Lolle (Hg.) (1986): Phi-
losophische Rede vom Menschen. Studien zur Anthropologie Hel-
muth Plessners, Frankfurt/Main

Diemer, Alwin (1958): »Phdnomenologie«, in: ders./Ivo Frenzel
(Hg.), Das Fischer-Lexikon, Band 11, Philosophie, mit einer Ein-
leitung von Helmuth Plessner, Frankfurt/Main

Emge, Carl August (1950): Uber den Unterschied zwischen »tugend-
haftem« und »fortschrittlichem« und »situationsgemdfSen« Den-
ken. Akademie der Wissenschaften und Literatur zu Mainz, Ab-
handlungen der geistes- und sozialwissenschaftlichen Klasse,
Wiesbaden

Engels, Friedrich (1962a): »Dialektik der Natur«, in: Marx-Engels-
Werke, Band 20, Berlin, S. 307-570

Engels, Friedrich (1962b): »Ludwig Feuerbach und der Ausgang der
klassischen deutschen Philosophie«, in: Marx-Engels-Werke,
Band 21, Berlin, S. 259-307

Feuerbach, Ludwig (1970): »Vorldufige Thesen zur Reform der Phi-
losophie«, in: Gesammelte Werke, hg. von Werner Schuffenhau-
er, Band 9, Berlin, S. 243-263

Fichte, Johann Gottlieb (1845a): »Grundlage der gesamten Wissen-
schaftslehre«, in: Sdimmtliche Werke, hg. von Immanuel Her-
mann Fichte, Berlin, Band I, S. 83-328

Fichte, Johann Gottlieb (1845b): »Die Bestimmung des Menscheng,
in: Sdmmtliche Werke, hg. von Immanuel Hermann Fichte, Ber-
lin, Band II, S. 167-319

Freud, Sigmund (1972): Abrif der Psychoanalyse, in: Werke, hg. von
Ana Freud, Band 17, Schriften aus dem Nachlafs 1892-1939,
5. Aufl., Frankfurt/Main

Friedrich, Jiirgen/Westermann, Bernd (Hg.) (1995): Unter offenem
Horizont. Anthropologie nach Helmuth Plessner, Frankfurt/Main

Gehlen, Arnold (1961): Anthropologische Forschung, Reinbek bei
Hamburg

Gehlen, Arnold (1962/1940): Der Mensch, Frankfurt/Main (1. Aufl.
Berlin 1940)

Gehlen, Arnold (1963): Studien zur Anthropologie und Soziologie,
Neuwied, Berlin

Gehlen, Arnold (1965): Theorie der Willensfreiheit, Neuwied, Berlin

182

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gente, Hans Peter (Hg.) (1970): Marxismus, Psychoanalyse, Sexpol,
2 Bande, Frankfurt/Main

Gentile, Giovanni (1916): Teoria generale della spirito come alto pu-
ro, Pisa

Goethe, Johann Wolfgang (1953): Farbenlehre, vollstandige Ausga-
be, Tiibingen

Grimm, Bodo (1980): Konstitutionsbedingungen, Inhalt und Funk-
tion der Theorie Louis Althussers, Koln

Groethuysen, Bernhard (1931): Philosophische Anthropologie, Miin-
chen, Berlin

Gudopp, Wolf-Dieter (1983): Der junge Heidegger, Frankfurt/Main

Habermas, Jiirgen (1988): Der philosophische Diskurs der Moderne,
Frankfurt/Main

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): Werke in 20 Binden Theo-
rie-Werkausgabe, ed. von Eva Moldenhauer und Karl Markus Mi-
chel, Band 3: Phdnomenologie des Geistes, Band 5-6: Wissen-
schaft der Logik, Band 8-10: Enzyklopddie der philosophischen
Wissenschaften, Frankfurt/Main

Heidegger, Martin (1927): Sein und Zeit, Halle

Heidegger, Martin (1949): Was ist Metaphysik?, 5. Aufl., Frank-
furt/Main

Heidegger, Martin (1951): Kant und das Problem der Metaphysik,
Frankfurt/Main, 2. Aufl.

Heidegger, Marin (1953): Einfiihrung in die Metaphysik, Tiibingen

Helvétius, Claude Adrien (1758): De I’Esprit, Amsterdam, Leipzig

Helvétius, Claude Adrien (1773): De [’'Homme, London, Amsterdam

Helvétius, Claude Adrien (1792): (Euvres, 5 Bande, Paris

Henrich, Dieter (1982): »Die Grundstruktur der modernen Philoso-
phie«, in: ders., Selbstverhdltnisse, Stuttgart

Henrich, Dieter (1987): »Was ist Metaphysik — was ist Moderne, 12
Thesen gegen Habermas, in: ders., Konzepte, Frankfurt/Main

Hensel, Herbert (1965): »Sinneserfahrung und Wissenschaft¢, Re-
de zur Ubernahme des Rektorats am 20. Oktober 1965«, in:
Jahrbuch des Marburger Universitdtsbundes 1965

Herder, Johann Gottfried (1784ff.): Ideen zu einer Geschichte der
Menschheit, Riga

Herder, Johann Gottfried (1889): »Briefe zur Beférderung der Hu-
manitdt, in: Sdmtliche Werke, hg. von Bernhard Suphan, Band
17-18, Berlin

Hofstadter, Douglas R. (1986): Gddel, Escher, Bach - ein endlos ge-
flochtenes Band, Stuttgart

Hollitscher, Walter (1949): Wissenschaftlich betrachtet ..., Berlin

183

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38, per

Literatur


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Holz, Hans Heinz (1955): »Das Wesen metaphorischen Sprechens,
in: Rugard Otto Gropp (Hg.), Festschrift Ernst Bloch zum 70. Ge-
burtstag, Berlin 1955, S. 101-120

Holz, Hans Heinz (1961): »Die Selbstinterpretation des Seins«, in:
Hegel-Jahrbuch 1961, 2. Halbband, S. 62-125

Holz, Hans Heinz (1965): »Situierung eines Denkers. Uber Maurice
Merleau-Ponty«, in: Frank Benseler (Hg.), Festschrift zum 80.
Geburtstag Georg Lukdcs, Neuwied, Berlin, S. 317-329

Holz, Hans Heinz (1971): »Farbe ist Leben — zum Werk von Johan-
nes Itten«, in: Kunstnachrichten 4/5, Luzern

Holz, Hans Heinz (1972): Strémungen und Tendenzen im Neomar-
xismus, Miinchen

Holz, Hans Heinz (1975): »Die Konstruktion des Kontingenten, in:
Klaus Peters/Hans Heinz Holz, ErkenntnisgewifSheit und Deduk-
tion, Darmstadt, Neuwied, S. 129-178

Holz, Hans Heinz (1976): Die abenteuerliche Rebellion, Darmstadt,
Neuwied

Holz, Hans Heinz (1979): »Zum 40. Todestag von Sigmund Freudg,
in: Deutsche Volkszeitung 38 vom 20. September 1979, S. 17

Holz, Hans Heinz (1980): Natur und Gehalt spekulativer Sétze, K6ln

Holz, Hans Heinz (1982): »Josef Konig und das Problem einer spe-
kulativen Logik«, in: ders. (Hg.), Formbestimmtheiten von Sein
und Denken, Koln, S. 13-40

Holz, Hans Heinz (1983): Dialektik und Widerspiegelung, Koln

Holz, Hans Heinz (1984): »Der Begriff der Natur in Schellings spe-
kulativem System, in: Hans Jorg Sandkiihler (Hg.), Schelling,
Frankfurt/Main, S. 202-226

Holz, Hans Heinz (1987a): »Bemerkungen zu Kants >Analogien der
Erfahrung««, in: Lothar Berthold (Hg.), Zur Architektonik der
Vernunft, Berlin, S. 117-140

Holz, Hans Heinz (1987b): »Was sind und was leisten metaphysi-
sche Modelle?«, in: Shlomo Avineri et al., Fortschritt der Aufkld-
rung, Koln, S. 165-190

Holz, Hans Heinz (1990a): Stichwort >Grundfrage der Philosophiex,
in: Hans Jorg Sandkiihler (Hg.), Europdische Enzyklopddie zu
Philosophie und Wissenschaften, Hamburg, S. 481-484

Holz, Hans Heinz (1990b): Stichwort >Metapher¢, in: Hans Jorg
Sandkiihler (Hg.), Europdische Enzyklopddie zu Philosophie und
Wissenschaften, Hamburg, Band 3, S. 378-383

Holz, Hans Heinz (1990c): Stichwort »Mdglichkeit¢, in: Hans Jorg
Sandkiihler (Hg.), Europdische Enzyklopddie zu Philosophie und
Wissenschaften, Hamburg, Band 3, S. 432-439

184

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Holz, Hans Heinz (1990d): Stichwort >Widerspiegelung¢, in: Hans
Jorg Sandkiihler (Hg.), Europdische Enzyklopddie zu Philosophie
und Wissenschaften, Hamburg, Band 4, S. 825-844

Holz, Hans Heinz (1991): De actualiteit van de metafysica, Kampen

Holz, Hans Heinz (1992): Leibniz, Frankfurt/Main, New York

Holz, Hans Heinz (1994a): Descartes, Frankfurt/Main

Holz, Hans Heinz (1994b): China im Kulturvergleich, Koln (dialecti-
ca minora 9)

Holz, Hans Heinz (1996): »Uber die apriorische Begriindung von
Menschenrechten«, in: Gerhard Haney/Werner Maihofer/Ger-
hard Sprenger, Recht und Ideologie. Festschrift fiir Hermann
Klenner zum 70. Geburtstag, Freiburg, Berlin, S. 83-103

Holz, Hans Heinz (1997a): Einheit und Widerspruch. Problemge-
schichte der Dialektik in der Neuzeit, Band 1: Die Signatur der
Neuzeit, Stuttgart, Weimar

Holz, Hans Heinz (1997b): Einheit und Widerspruch. Problemge-
schichte der Dialektik in der Neuzeit, Band 2: Die Ausarbeitung
der Dialektik, Stuttgart, Weimar

Holz, Hans Heinz (1998): Einheit und Widerspruch. Problemgeschich-
te der Dialektik in der Neuzeit, Band 3: Pluralitit und Einheit,
Stuttgart, Weimar

Holz, Hans Heinz (2000): »Characteristica universalis und Yijing in
metaphysischer Perspektive«, in: Wenchao Li/Hans Poser (Hg.),
Das Neueste tiber China, Studia Leibnitiana supplementa 33,
Stuttgart, S. 105-124.

Holz, Hans Heinz (2002): »Die Bedeutung von Metaphern fiir die
Formulierung dialektischer Theoremec, in: Sitzungsberichte der
Leibnizsozietdt, Band 39, S. 5-31

Holz, Hans Heinz (2003a): Widerspiegelung, in: Bibliothek dialekti-
scher Grundbegriffe, Band 6, Bielefeld

Holz, Hans Heinz (2003b): »Impuls und Verfall der Kritischen Theo-
rie«, in: ders., Deutsche Ideologie nach 1945, Essen 2003,
S. 165-182

Holz, Hans Heinz (2003c): Sdkulare Vernunft, Koln

Holzer, Horst (1978): Evolution oder Geschichte, K6ln

Horkheimer, Max (1968): »Bemerkungen zur philosophischen An-
thropologie«, in: ders., Kritische Theorie, Band 1, Frankfurt/
Main

Hubig, Christoph (2002): Mittel, in: Bibliothek dialektischer Grund-
begriffe, Band 1, Bielefeld

Humboldt, Alexander von (1845ff.): Kosmos, Stuttgart

185

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Literatur


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Humboldt, Wilhelm von (1903ff.): »Theorie des Menschen, in: Ge-
sammelte Schriften, hg. von Albert Leitzmann und Bruno Geb-
hardt, Band 1, Berlin, Leipzig, S. 282-287

Hume, David (1955): Untersuchung iiber die Prinzipien der Moral,
Hamburg

Huning, Alois (1997): »Engel sind auch nur Menschen. Anthropo-
logie in mittelalterlicher Angelologie« in: Hermann Klenner et
al. (Hg.), »Repraesentatio Mundi - zum 70. Geburtstag von
Hans Heinz Holz, Kdln, S. 529-538

Husserl, Edmund (1929): Formale und transzendentale Logik, Hal-
le

Husserl, Edmund (1948): Erfahrung und Urteil, Hamburg

Husserl, Edmund (1950): Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und
phédnomenologischen Philosophie, Band I, in: Husserliana, Band
ITI, den Haag

Husserl, Edmund (1952): Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und
phédnomenologischen Philosophie, Band III, in: Husserliana,
Band V, den Haag

Husserl, Edmund (1962): Die Krisis der europdischen Wissenschaften
und die transzendentale Phédnomenologie, in: Husserliana, Band
VI, den Haag

Itten, Johannes (1961): Die Kunst der Farbe, Ravensburg

Itten, Johannes (1988): Bildanalysen, Ravensburg

Jaspers, Karl (1931): Die geistige Situation der Zeit, Berlin, Leipzig

Jonas, Hans (1979): Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt/Main

Jonas, Hans (1981): Macht und Ohnmacht der Subjektivitdt, Frank-
furt/Main

Jong, Theo de (1993): Kantiaanse bestuiving, idealistische wasdom,
Groningen

Kamper, Dietmar (1973): Geschichte und menschliche Natur, Miin-
chen

Kant, Immanuel (1783): Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Me-
taphysik, die als Wissenschaft wird auftreten konnen, Riga

Kant, Immanuel (1784): Ideen zu einer allgemeinen Geschichte in
weltbiirgerlicher Absicht

Kant, Immanuel (1787): Kritik der reinen Vernunft, 2. Aufl., Riga

Kant, Immanuel (1800): Logik, Konigsberg

Kirschke, Siegfried (1989): »Res cogitans, res extensa und der
Mensch«, in: Hans Martin Gerlach/Regina Meyer (Hg.), Des-
cartes und das Problem der wissenschaftlichen Methode, Halle,
S. 101ff.

Klages, Ludwig (1929): Der Geist als Widersacher der Seele, Leipzig

186

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kleist, Heinrich von (1961): »Uber das Marionettentheater«, in: Literatur
ders., Sdmtliche Werke, ed. von Helmut Sembdner, Band 2,
Miinchen, S. 338-345

Konig, Josef (1926): Der Begriff der Intuition, Halle

Konig, Josef (1937): Sein und Denken, Halle

Koénig, Josef (1946): »Das System von Leibniz«, in: ders., Vortrdge
und Aufsdtze, hg. von Gilinther Patzig, Freiburg, Miinchen,
S. 27-61

Konig, Josef (1994): »Briefessay iiber Helmuth Plessners >Die Ein-
heit der Sinne«, in: Josef Konig/Helmuth Plessner, Briefwechsel
1923-1933, hg. von Hans-Ulrich Lessing und Almut Mutzenbe-
cher, Freiburg, Miinchen, S. 225-310

Konig, Josef/Plessner, Helmuth (1994):, Briefwechsel 1923-1933,
hg. von Hans-Ulrich Lessing und Almut Mutzenbecher, Frei-
burg, Miinchen

Kon, L.S. (1971): Soziologie der Persinlichkeit, K6ln

Krauss, Werner (1968): »Helvétius«, in: ders., Essays zur franzési-
schen Literatur, Berlin, Weimar, S. 195-296

Kursch, Regina (1988): Die Erfahrung der Monade. Zur philosophi-
schen Konzeptualisierung selbsterhaltender und selbstreferentiel-
ler Systeme, Groninger doctoraalscripsie

La Mettrie, Julien Offray de (1990): L'Homme machine, frz.-dt. von
Claudia Becher, Hamburg

Lask, Emil (1923): »Die Logik der Philosophie und die Kategorien-
lehre«, in: Gesammelte Schriften, hg. von Eugen Herrigel, Band
II, Tiibingen

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1879): Die philosophischen Schriften,
hg. von Carl Immanuel Gerhardt, Band 2, Berlin 1879

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1903): Opuscules et fragments inédits,
hg. von Louis Couturat, Paris

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1965): »Principes de la nature et de la
gréce, fondées en raisong, in: ders., Kleine Schriften zur Meta-
physik, hg. und iibers. von Hans Heinz Holz, Darmstadt

Lenk, Hans (1983): »Wie philosophisch ist die Anthropologie?« in:
Leo Remmel (Hg.), Der Mensch und die Wissenschaften vom
Menschen, Innsbruck, S. 145-187

Lenin (1962): Materialismus und Empiriokritizismus, in: Werke,
Band 14, Berlin

Lensink, Jos (1994): Het Waagstuk van de omvattende rede, Kam-
pen

Lepenies, Wolf (1971): Soziologische Anthropologie, Miinchen

Leroi-Gourhan, André (1980): Hand und Wort. Die Evolution von
Technik, Sprache und Kunst, Frankfurt/Main

187

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Lessing, Gottfried Ephraim (1979): »Die Erziehung des Menschen-
geschlechts, in: ders., Werke, 10 Bande, Miinchen, S. 489-510

Liebrucks, Bruno (1949): Platons Weg zur Dialektik, Frankfurt/Main

Lipps, Hans (1938): Untersuchungen zu einer hermeneutischen Lo-
gik, Frankfurt/Main

Lipps, Hans (1941): Die menschliche Natur, Frankfurt/Main

Lorenz, Konrad (1965): Uber tierische und menschliche Verhalten, 2
Béande, Miinchen

Lorenzer, Alfred (1973): Uber den Gegenstand der Psychoanalyse,
Frankfurt/Main

Lorenzer, Alfred (1974): Die Wahrheit der psychoanalytischen Er-
kenntnistheorie, Frankfurt/Main

Lukdcs, Georg (1971): Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins,
Neuwied, Berlin

Lukdcs, Georg (1973): Ontologie — Arbeit, Neuwied, Darmstadt

Lukdcs, Georg (1982): Wie ist die faschistische Philosophie in
Deutschland entstanden?, Budapest

Mach, Ernst (1897): Die Mechanik in ihrer Entwicklung, Leipzig, 3.
Aufl.

Mahnke, Dietrich (1937): Unendliche Sphdre und Allmittelpunkt,
Halle

Mann, Thomas (1968): »Festrede zum 80. Geburtstag von Sigmund
Freund, in: ders., Schriften und Reden zur Literatur, Kunst und
Philosophie, 3 Bande, Frankfurt/Main

Marcuse, Herbert (1957): Eros und Kultur, Stuttgart

Markovic, Mihailo (1968): Dialektik der Praxis, Frankfurt/Main

Marquard, Odo (1982): Schwierigkeiten mit der Geschichtsphiloso-
phie, Frankfurt/Main

Marquard, Odo (1983): »Die Geschichtsphilosophie und ihre Folge-
lasten« in: Poetik und Hermeneutik, Band 5: Geschichte, Ereignis
und Erzdhlung, Miinchen, S. 241-250 und S. 463-469

Marx, Karl (1958): »Thesen iiber Feuerbach«, in: Marx-Engels-Wer-
ke, Band 3, Berlin, S. 5-7

Marx, Karl (1968): »Okonomisch-philosophische Manuskripte«, in:
Marx-Engels-Werke, Band 40, Berlin, S. 467-588

Marxismus-Studien (1954ff.): hg. im Auftr. der Marxismus-
Kommission der Evangelischen Studiengemeinschaft, Tiibingen

Maturana, Umberto (1992): »Wissenschaft und Alltagslebeng, in:
Wolfgang Krohn/G. Kiippers (Hg.): Selbstorganisation. Aspekte
einer wissenschaftlichen Revolution, Braunschweig, Wiesbaden

Mayr, Ernst (1991): Eine neue Philosophie der Biologie, Darmstadt

Meszaros, Istvan (1972): Der Entfremdungsbegriff bei Marx, Miin-
chen

188

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nietzsche, Friedrich (1954): Werke, hg. von Karl Schlechta, 3 Bén-
de, Miinchen

Nohl, Hermann (1947): Charakter und Schicksal. Eine pddagogische
Menschenkunde, 3. Aufl., Frankfurt/Main

Palagyi, Melchior (1924): Naturphilosophische Vorlesungen, Leipzig

Pape, Ingetrud (1986): »Die Bedingungen der Méglichkeit mensch-
lichen Seins. Grundziige einer transzendentalen Dialektik im
Werk Helmuth Plessners«, in: Delfgaauw et al. (Hg.), Philoso-
phische Rede vom Menschen. Studien zur Anthropologie Helmuth
Plessners, Frankfurt/Main, S. 27-40

Passow, Franz (1970): Handwoirterbuch der griechischen Sprache,
Darmstadt

Paulsen, Friedrich (1892): Einleitung in die Philosophie, Berlin

Petrus Lombardus (1550): Quattuor Libri Sententiarum, Paris

Pichler, Hans (1947): Persénlichkeit, Gliick, Schicksal, Stuttgart

Pleger, Hagen (1986): »Natur und menschliche Natur. Uberlegun-
gen zu einer dialektischen Anthropologie« in: Delfgaauw et al.
(Hg.), Philosophische Rede vom Menschen. Studien zur Anthro-
pologie Helmuth Plessners, Frankfurt/Main, S. 17-26

Plessner, Helmuth (1918): Die Krisis der transzendentalen Wahrheit
im Anfang, Heidelberg

Plessner, Helmuth (1923): Die Einheit der Sinne, Bonn

Plessner, Helmuth (1928): Die Stufen des Organischen und der
Mensch, Berlin, Leipzig

Plessner, Helmuth (1976): Die Frage nach der Conditio Humana,
Frankfurt/Main

Plessner, Helmuth (1980): Gesammelte Schriften, hg. von Giinter
Dux, Odo Marquard und Elisabeth Stroker, 10 Bande, Frank-
furt/Main

Plessner, Helmuth (1975): »Selbstdarstellung«, in: Ludwig Pong-
ratz (Hg.), Philosophie in Selbstdarstellungen, Hamburg, Band
I, S. 269ff.

Prigogine, Ilya (1982): »Interview«, in: Dialektik 5 (Darwinismus
und Evolutionstheorie), Koln, S. 121-133

Quispel Gilles (1951): Gnosis als Weltreligion, Ziirich

Roberts, Marthe (1967): Die Revolution der Psychoanalyse, Frank-
furt/Main

Robinet, Jean Baptiste (1761): De la Nature, Amsterdam

Roth, Gerhard (1986): »Selbstorganisation und Selbstreferentiali-
tdt als Prinzipien der Organisation von Lebewesen« in: Dialektik
12, Kéln, S. 194-213

Riickriem, Georg/Friedrich Tomberg/Walter Volpert (1978): Histori-
scher Materialismus und menschliche Natur, Koln

189

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38, per

Literatur


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mensch - Natur
Helmuth Plessner
und das Konzept
einer dialektischen
Anthropologie

Riigemer, Werner (1979): Philosophische Anthropologie und Epo-
chenkrise, Koln

Riigemer, Werner/Holz, Hans Heinz (1993): »Wiederherstellung der
Demokratie? — Deutsche Philosophen iiber Arnold Gehleng, in:
Topos 2 Demokratie, Bonn, S. 131-147.

Ryle, Gilbert (1969): Der Begriff des Geistes, Stuttgart

Sandkiihler, Hans Jorg (Hg.) (1977): Betr. Althusser, Koln

Saller, Karl (1958): Das Menschenbild der naturwissenschaftlichen
Anthropologie, Speyer, Miinchen

Sartre, Jean Paul (1947): »La liberté cartésienne, in: Situations I,
Paris, S. 314-335

Sartre, Jean Paul (1967): Kritik der dialektischen Vernunft, Reinbek
bei Hamburg

Scheler, Max (1947): Die Stellung des Menschen im Kosmos, Miin-
chen (1. Aufl. Darmstadt 1928)
Schmidt, Alfred (1973): Emanzipatorische Sinnlichkeit, Miinchen
Schiirmann, Volker (1997a): »Unergriindlichkeit und Kritik-Be-
griff«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 3, S. 345-361
Schiirmann, Volker (1997b): »Anthropologie als Naturphilosophie,
in: Enno Rudolph/Ion 0. Stamescu (Hg.), Von der Philosophie
zur Wissenschaft, Hamburg, S. 133-170

Schiirmann, Volker (1999): Zur Struktur hermeneutischen Sprechens.
Eine Bestimmung im Anschluf3 an Josef Kénig, Freiburg, Miin-
chen

Séve, Lucien (1972): Marxismus und Theorie der Personlichkeit,
Frankfurt am Main

Snell, Bruno (1943): Leben und Meinungen der sieben Weisen, Miin-
chen

Snell, Bruno (1948): Die Entdeckung des Geistes, Hamburg

Sonnemann, Ulrich (1969): Negative Anthropologie, Hamburg

Sorel, Georges (1908): Réflexions sur la violence, Paris

Steenbakkers, Piet (1982): Over kennis en ideologie bij L. Althusser,
Groningen

Taubes, Jacob (Hg.) (1984): Werner-Reimers-Stiftung: Gnosis und
Politik, Miinchen, Paderborn

Thier, Erich (1957): Das Menschenbild des jungen Marx, Gottingen

Uexkiill, Jakob von (1921): Umwelt und Innenleben der Tiere, Ber-
lin

Vranicki, Predrag (1969): Mensch und Geschichte, Frankfurt/Main

Weickard, Melchior Adam (1790): Der philosophische Arzt, 2 Bande,
Frankfurt/Main, 2. vermehrte Aufl.

190

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38, per



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wein, Hermann (1948): »Von Descartes zur heutigen Anthropolo-
gie«, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 2/3, S. 296-
314

Weingarten, Michael (1992): »Moderne Kognitionswissenschaft«,
in: Marxistische Bldtter 4, S. 5-7

Weingarten, Michael (2003): Leben (bio-ethisch), in: Bibliothek dia-
lektischer Grundbegriffe, Band 4, Bielefeld

Weizsdcker, Carl Friedrich von (1977): Garten des Menschlichen.
Beitrdge zu einer geschichtlichen Anthropologie, Miinchen

Wildermuth, Armin (1970): Marx und die Verwirklichung der Philo-
sophie, 2 Biande, den Haag

Thier, Erich (1957): Das Menschenbild des jungen Marx, Gottingen

Wolff, Christian (1728): Philosophia prima sive Ontologia, Frank-
furt, Leipzig

Z, Zeitschrift fiir marxistischer Erneuerung (1994): Anthropologische
Liicke, Heft 18, Frankfurt/Main

Zimmer, Jorg (2003a): Metapher, Bibliothek dialektischer Grundbe-
griffe, Band 5, 2. Aufl., Bielefeld

Zimmer, Jorg (2003b): Reflexion, in: Bibliothek dialektischer Grund-
begriffe, Band 11, 2. Aufl., Bielefeld

191

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,

Literatur


https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition panta rei

Bibliothek dialektischer Grundbegriffe

Christoph Hubig
Mittel

2002, 52 Seiten,
kart., 7,60 €,

ISBN: 3-933127-91-2

Werner Riigemer
arm und reich
2002, 52 Seiten,

kart., 7,60 €,
ISBN: 3-933127-92-0

Renate Wahsner
Naturwissenschaft
2002, 52 Seiten,

kart., 7,60 €,

ISBN: 3-933127-95-5

Hans Heinz Holz
Widerspiegelung
Mairz 2003, 82 Seiten,
kart., 10,80 €,

ISBN: 3-89942-122-1

Jorg Zimmer
Metapher
Maérz 2003, 52 Seiten,

kart., 7,60 €,
ISBN: 3-89942-123-X

Volker Schiirmann
MuRe

April 2003, 52 Seiten,
kart., 7,60 €,

ISBN: 3-89942-124-8

Angelica Nuzzo
System

April 2003, 52 Seiten,
kart., 7,60 €,

ISBN: 3-89942-121-3

Michael Weingarten
Leben (bio-ethisch)
April 2003, 52 Seiten,
kart., 7,60 €,

ISBN: 3-933127-96-3

Michael Weingarten
‘Wahrnehmen

Juli 2003, 52 Seiten,
kart., 7,60 €,

ISBN: 3-89942-125-6

Thomas Metscher
Mimesis

November 2003, 52 Seiten,
kart., 7,60 €,

ISBN: 3-89942-165-5

Jorg Zimmer
Reflexion
November 2003, 52 Seiten,

kart., 7,60 €,
ISBN: 3-89942-166-3

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/8783839401262 - am 14.02.2026, 18:18:38,



https://doi.org/10.14361/9783839401262
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Mensch – Natur
	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung. Anthropologie und Geschichtsphilosophie
	Überbeanspruchung der Anthropologie
	Die »anthropologische Differenz«
	Die »Modernität« der Anthropologie

	Kritische Exposition einer ontologisc zu fundierenden Anthropologie
	Unzulänglichkeit einer empirischen Fundierung der Anthropologie
	Der cartesische Dualismus
	Fichtes ursprüngliche Einsicht
	Feuerbachs materialistische Wendung
	Josef Königs Rückkehr zur Ontologie
	Setzung, Selbstsetzung und das Ganze
	Der transzendentale Schein der Subjektpriorität

	Auf dem Weg zur philosophischen Anthropologie
	Die Anfänge anthropologischer Fragestellungen
	Die Geschichtlichkeit des Menschen
	Die irrationalistische Wende
	Max Scheler: Der Mensch als animal metaphysicum

	Helmuth Plessner: Von der deskriptiv- zur transzendental-phänomenologischen Methode
	Das System der Sinnlichkeit
	Das Leib-Seele-Problem
	Gegenstand und Inhalt der Sinneswahrnehmung
	Doppelaspektivität: aktiv – passiv; innen – außen
	Positionalität und Grenze
	Ontologische Grundfragen
	Die Leistung der Sinne
	Regionalontologie der organischen Natur
	Dialektische Einheit der Natur

	Die dialektische Natürlichkeit des Menschen
	Das Problem einer Dialektik der Natur
	Die typlogische Deutung deskriptiv gewonnener Befunde
	Positionalität
	Der Leib als Sinnganzheit
	Logische Stationen der Dialektik
	Von der Anthropologie zur Soziologie

	Nach Plessner hinter Plessner zurück
	Begründung der Anthropologie in Daseinsontologie
	Gehlens Deutung der Menschen als Mängelwesen
	Die existenzphilosophische Wende

	Ausblick
	Dialektisch-materialistische Anthropologie

	Anhang: Landvermessung im Unbewussten. Zur Psychoanalyse Sigmund Freuds
	Kritische Rationalität
	Materialistische Grundauffassung
	Die Eigenart des Psychischen
	Die Traumdeutung
	Weltanschauliche Überforderung

	Literatur

