
Rainer Becker

Technische Postmoderne: Vom thought lag zu virtue realities

Rezension zu: Yuk Hui: The Question Concerning Technology in China. An Essay in 
Cosmotechnics, Windsor 2017. 328 S., 19 €. dt.: Yuk Hui: Die Frage nach der Tech-
nik in China, Matthes & Seitz 2020. 326 S., 28 €.

China boomt: wirtschaftlich, kulturell – und imaginär. Letzteres wird aktuell sichtbar 
z.B. an der Popularität der ›drei Sonnen‹-Trilogie des chinesischen Schriftstellers 
C. Liu: Angesichts der Übermacht einer fremden Spezies, die noch vor ihrer realen 
Ankunft auf der Erde unbemerkt alle humanen Kommunikationsräume durchdringt, 
erweist sich in dem Science-Fiction-Roman eine alte Narrationsform als die beste 
Form humaner Gegenwehr: das Märchen. Was in ihm an Symbolik und Metaphorik 
den Menschen verständlich ist, gibt der extraterrestrischen Vernunft Rätsel auf.1 

Auch abseits politischer Implikationen scheint vieldeutige, zur Exegese herausfor-
dernde Narration eine faszinierende Strategie zur Abwehr totaler Herrschaftsansprü-
che werden zu können: In einer aktuellen chinesischen Imagination wie in deren 
Rezeption.

Faszination ist eher kein Register, durch das sich der Philosoph Yuk Hui im vor-
liegenden Buch bewegt. Sachlicher konstatiert er: Moderne Wissenschaft und Tech-
nik wurden schlicht nicht in China entwickelt. Dieses Faktum und seine mitlaufen-
den Konnotationen – bezüglich bisheriger Fortschrittskonzepte und Kolonialismus, 
Modernität und Modernisierung bis hin zu Technik-Katastrophen einschließlich der 
aktuellen Epochensignatur ›Anthropozän‹ – durchziehen seinen Text zur Frage nach 
der Technik in China. Während eine umfängliche Einleitung und die Schluß-Para-
graphen des Buchs mittels Problemabriss, Situierung und Ausblick einen ersten 
Rahmen schaffen, finden in zwei Hauptteilen zunächst stärker historische, dann 
stärker theoretisch-kontextualisierende Arbeiten statt, die diesen Rahmen weiter 
explizieren und stützen sollen. Eine ganz an den Beginn gestellte, mehrere Seiten 
überspannende Zeitleiste (xv-xvii) gibt beim ersten Lesen zunächst Rätsel auf. Sie 
stellt den Zeitraum 1766 v.Chr. bis in die Gegenwart vor, skandiert entlang der 
historischen Abfolge chinesischer Dynastien, denen jeweils eine Gegenüberstellung 
zentraler östlicher und westlicher Philosophen jener Zeit beigeordnet ist. Als hilf-
reich erweisen sich diese Seiten für alle, die mit chinesischer Philosophie noch un-
vertraut sind, um insbesondere dann noch einmal zurückblättern und nachschlagen 

1 Cixin Liu: Jenseits der Zeit, München 2019, S. 496ff.

251

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu können, wenn Hui später zusehends zwischen Perioden und Dynastien springt, 
seltener chinesische Nomenklatur wählt (kaum piktographische Schrift).

Der erste Teil des Texts unternimmt einen historischen Durchgang bis in die 
Mitte des 20. Jahrhunderts hinein (Periodisierung: 191) durch Bereiche chinesischer 
Philosophie, die sich im weitesten Sinne mit ›technischem Denken‹ beschäftigen, 
einschließlich Überlegungen zwischen chinesischer Uhrmacherkunst und traditionel-
ler chinesischer Medizin. In einigen Passagen gelingt Hui hier bereits hintergründig 
die ›Entzauberung‹ der gegenwärtig im common sense begegnenden Figur Chinas 
als einem von zwei globalen politischen Groß-›Polen‹, zwischen denen sich Europa 
zu verorten habe. Die ›Entzauberung‹ dieser Figur gelingt vor allem historisch, 
durch Einsicht in theoretische und realpolitische Facetten ihrer Entstehung – einer 
Figur, deren Hintergrund im common sense teils noch immer subtil durchsetzt ist mit 
projektiven Bruchstücken des imaginativen Kosmos der Blockkonfrontation.

Wer den ab Mitte des ersten Teils Huis teils hochdiffizilen Differenzierungen des 
vormodernen chinesischen Denkens folgt, dessen spätere Reflexion in verästelten 
Verhältnissen unter anderem von Dao bzw. Qi, Chi er damit vorbereitet kann zuletzt 
zurückblicken auf ein recht tiefenscharfes Panorama der Gegenüberstellung europä-
ischen, »okzidentalen« und chinesischen, »orientalischen« Denkens (teils auch: ›ost-
asiatisch‹, im Laufe des Buchs stetig differenzierter und zugleich ambivalenter beim 
Einschluss Japans). Gedacht ist dies kaum als subversive Travestie E. Saids: Die 
Figur, teils an B. Stieglers-Nihilismus-Kritik geschult,2 läuft zu u.a. auf Überlegun-
gen Huis zum Umgang mit einer im Zuge von Globalisierung und »material-ideal 
structure« der gegenwärtigen technologischen Entwicklung stetig mit-universalisier-
ten, kulturellen »dis-orientation« (224): einem weitgehend perspektivlos geworde-
nen Verlust kultureller Bezugsrahmen, etwa von Kalligraphie oder Teezeremonien 
(241ff), den Hui – entlang Lévi-Strauss’ ›entropology‹- und Stieglers ›entropocene‹-
Konzept (312) – bislang nur von einem intellektuellen »thought lag« (292) begleitet 
sieht. Hui zufolge, der hier u.a. Simondon folgt, hat eine technologisch sich univer-
salisierende ›Konvergenz‹ zwischen West und Ost zu einem inter-/intrapersonalen 
›Kohärenz‹-Verlust geführt: wo das vormalige »human-cosmological system is inter-
rupted (...) a metastability can no longer be restored«, zugleich ist das »technological 
system (…) totally separated from any moral cosmology« (291).

In Absetzung zu einem insbesondere im 1. Teil differenziert dargestellten ›östli-
chen‹ Paradigma wird ein europäisches, ›demiurgisches‹ – von Hui mit Technik der 
Moderne (und ihrer Wissenschaft) in Verbindung gebracht – ebenfalls in der Entste-
hung skizziert: in Grundarchitektur und historisch u.a. christlich-eschatologischer 
Herkunft ist es mit der Grundarchitektur traditioneller chinesischer Philosophie – 

2 Vgl. Sorge vs. Diminutive einer ›Heuristik des Nur‹: Bernhard Stiegler: Von der Biopolitik zur 
Psychomacht. Frankfurt am Main 2009, S. 35f. Vgl. Hierzu auch Huis Nishitani-Lektüre: 243ff, 
254ff.

252

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Neo-)Konfuzianismus, Daoismus, Monismus, (Tian Tai-)Buddhismus u.a. – bis in 
die Frühmoderne hinein nicht vereinbar: Hui stellt hier in Zielen wie Prozeduralität 
ein grundsätzlich ›mechanisches‹ Denken einem mehr oder weniger ›holistischen‹ 
gegenüber. So werden u.a. späte neo-konfuzianische Versuche vorgestellt, einige der 
seinerzeit bereits wirkmächtig gewordenen modernen, westlichen Techniken mit 
noch bestehenden Traditionen zu verbinden mittels Anrufung traditionellen chinesi-
schen ›Geists‹. Dieser wird jedoch bereits als prinzipiell prozedural untangiert über 
westliche Technik als reines Mittel herrschend gedacht – und beginnt so bereits ›kar-
tesisch‹ zu funktionieren.

Bei Hui wird ein China sichtbar, das erst nach 1950 – im Anschluss an eine 
Abkühlung früherer Beziehungen zur Sowjetunion im Zuge von Maos Kulturrevolu-
tion (194) – überhaupt erst vollumfänglich damit begonnen hat, westliche Technik 
und Wissenschaft in bestehende Kultur zu integrieren, sich damit zu positionieren – 
um nicht mehr als ›rückständig‹ zu gelten – gegenüber vermeintlichen historischen 
Notwendigkeiten, u.a. dem Stichwort ›Modernisierung‹, später ›Globalisierung‹. 
Sichtbar wird, wie in einer fast vollständigen realpolitischen Assimilation Chinas 
an einen Materialismus Engelscher Prägung (bis hin zur Gründung 1981 der ›Chine-
se Society for Dialectics of Nature‹ (CSDN), 1990 umbenannt zur ›Philosopy of 
Science and Technology‹) bis dato einflußreiche ältere philosophische Traditionen 
vollends Boden verlieren, die noch versucht hatten Ausgleich bzw. Integration zu 
stiften zwischen Tradition und Modernisierung. Und denen hierbei noch nicht ge-
lungen war, was historisch anzustehen schien: erfolgreich westliche Technik und 
Wissenschaft zu entwickeln und für eigene Zwecke nutzbar zu machen. Die heutige 
geopolitische Dimension Chinas, einschließlich Ansprüchen gegenüber UK-, dann 
US-Entwicklung (297), war längst noch nicht abzusehen.

Huis Technikverständnis (begrifflich: 54) beginnt sich im ersten Teil stetig zu 
entfalten: Den oft düsteren Hintergrund hierzu bildet eine imaginierte chinesische 
Zukunft der »total destruction of its civilisation in the Anthropocene« – auch als 
Ausgangspunkt weiterer Überlegungen. Hui zufolge gelte es dieser Gefahr weniger 
mittels neuem Traditionalismus zu begegnen als einer »new form of thinking and 
invention«, die sich idealerweise gegenüber jeglicher »technological hegemony« 
(37) zu verorten habe – wie man später erfährt: in einer neuen globalen »diversity 
of technicities and their various relations to nature (...) & cosmos« (197); gegenüber 
einer »universal history of technology« (242) und deren Rekursen auf eine globali-
sierte »axis of time«, die »largely defined european ontotheology and its completion 
in the realisation of modern technology« gelte es (u.a. gegen Granet und Jullien) 
einen neuen Pluralismus zu eröffnen, »which is subordinated neither to global capi-
talism and nationalism, nor to an absolute metaphysical ground« (261, 291, 301).

Im ersten Teil des Buchs werden, auf anfängliche theoretischere Situierungen fol-
gend, stetig einzelne Elemente ›materialnah‹ eingeführt, dargestellt und zugespitzt, 

253

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um einen umfassender im zweiten Teil eröffneten Problemhorizont differenzierter 
erreichbar zu gestalten. Immer sichtbarer – anfangs in Nähe, später in spezifischer 
Absetzung zu J. Needham (167ff.) – zeigt sich u.a. der Versuch, jeweilige histo-
rische Technik-Bezüge und Konzepte chinesischen Denkens mit bestimmten tech-
nikhistorischen Fragen ins Gespräch zu bringen: z.B., warum bestimmte ›moderne‹ 
Technik-Formate überhaupt bzw. erst spät in China entwickelt bzw. aufgenommen 
wurden. Für Hui gehen historische Leerstellen zumeist grundsätzlich zurück auf 
eine langwierige »absence of any axiomatic system of geometry« sowie »under-ela-
boration of time« (202) chinesischen Denkens. Konstatiert wird eine anfängliche 
Abwesenheit linearer, intervallorientierter Zeitkonzepte gegenüber zyklischen bzw. 
solchen der Wiederkehr.3 Grundsätzliche, zumeist ambivalente theoretische Bezugs-
punkte Huis sind hierbei P. Montebellos anti-anthropomorphe ›cosmomorphosis‹ 
(46f.), Weiterentwicklungen Foucaults – z.B. zur Pluralität technisch mediierter 
Verhältnisse zwischen Kosmos-/ Moral-Konzepten, u.a. in Stoizismus, Daoismus 
und Konfuzianismus (128, 147) – sowie anfangs weniger Lyotards als Heideggers 
späte Technikphilosophie (sowie peripher Ellul- bzw. ›Akzelerationismus‹-Kritik).

Im (›westlich‹ betrachtet) theoretisch ausführlicheren, zweiten Teil werden dann 
einerseits nochmals Rekurse auf Heidegger sichtbar – hinsichtlich Geschichtsschrei-
bung / Historizität / kairos-/Ereignis-Konzepten mittels französischen, angelsächsi-
schen (»the Sichüberlieferung«), russischen und japanischen Rezeptionslinien. An-
dererseits äußert sich nun ausdrücklicher der Einfluss von Huis Lehrer, des Lyo-
tard-Schülers B. Stiegler, einschließlich dessen Heidegger-Kritik. Thematisch wird 
Stieglers Konzept ›tertiäre Retention‹4 sowie ein ›Geometrisierungs‹-Konzept, das 
u.a. verschiedene Formen einer ›Verräumlichung von Zeit‹ thematisiert entlang 
technischer ›Exteriorisierung‹ sowie paralleler ›Idealisierung‹ zugunsten Effekten 
geometrischer »apodicticity«.5 Im Zuge einer Mechanisierung solcher Kausal-Rela-
tionen seien technische Objekte und Systeme mit eigener Temporalität entstanden, 
kurz: das »western concept of technics and its further development into efficient 
mnemotechnical systems« (209), gelesen als dominante »universalisation of Euro-
pean philosophy« (195) qua Technik.

Technik versteht Hui in erster Linie mit B. Stiegler als prothetischen ›default‹, 
als humane Notwendigkeit (238),6 die mit Leroi-Gourhan u.a. eine Freisetzung 

3 U.a. der Jahreszeiten: ebd., S. 210; profiliert wird dies, historisch u.a. bedingt durch Phasen dog-
matischen Konfuzianismus, insb. gg. europäische Entwicklungen im Ausgang Euklids 
(S. 206ff), dann u.a. Keplers, Galileos, Newtons; dagegen wird u.a. eine friktionslosere Algebra-
Entwicklung in China konstatiert (s.a. S. 167; vgl. auch den Hinweis auf Enzyklopädismus vor 
Diderot: S. 140).

4 Zurückgehend auf Leroi-Gourhan, sowie Derridas Husserl-Lektüre, umfassend bspw. jeweilige 
historische Techniken / Apparate, die mittels ihrer «mnemotechnics« (S. 267) (Welt-)Ge-
schichtsschreibung ermöglichen als »anamnesis«.

5 Beginnend mit Schrift; jew. gedacht als intergenerationeller Kommunikationsakt: S. 215.
6 Zu Anthropologie-Reminiszenzen Stieglers: S. 217.

254

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


körperlicher und intellektueller Kapazitäten leisten kann. Sie gilt zugleich als uni-
verselle evolutionäre ›Tendenz‹, die jeweils in spezifische, sozio-geographische 
›Fakten‹-Spielräume eingebettet ist, bei denen Hui gegenüber biologischen und geo-
graphischen Spezifika – unter dem Stichwort ›cosmotechnics‹ – nun auch stärker 
soziale, kulturelle und ›metaphysische‹ betont. Technik tritt auf insbesondere als 
kulturelles Archiv-System eines intergenerationellen, sog. »epiphylogenetischen« 
Gedächtnisses (216), das zugleich Zeit einschreibt bzw. verkörpert und mitsamt 
jeweils ermöglichter Bezugs-Spezifika wiederum jeweils spezifische Zeit-Dimen-
sionen und -Projektionen eröffnet. In Absetzung von Latour, Serres und Lyotard 
liegt ihm in der ›plain sight‹ alltäglich ›unsichtbarer‹ Selbstverständlichkeit von 
moderner Technik zugleich oft auch noch zuvor Unthematisiertes. Dies wurde und 
wird für Hui stetig reflexiv begreifbar und sichtbar entlang historischer Grenzen als 
(ehemals) ›technologisch Unbewußtes‹ der Moderne. Als solches stellt es ihm den 
»technical support« des modernen »historical consciousness« sicher (267) und be-
gegnet hauptsächlich als Medium des (kulturellen) Gedächtnisses sowie im Rahmen 
dessen reflexiver Bearbeitung (teils als Verlusts-Kompensation seiner Effekte), u.a. 
mittels Geschichtsschreibung.7 Hui stellt eine technische Logik der Moderne vor, 
die – noch weitgehend verdunkelt – nicht nur unter einer kartesischen »repression« 
stand (294ff.), sondern so zugleich immer wieder »granted the cogito the will and 
the self-assurance to exploit the world, without perceiving the limits of this exploita-
tion« (230) – eine Logik, gegenüber der Hui nicht nur humane Grenzen, sondern 
im Bereich des ›nicht-humanen‹ (u.a. angesichts massiver Biodiversitäts-/Artenver-
luste) auch planetare sichtbar werden: stetig wird kollektiv erfahrbar, ›nicht Herr im 
eigenen Haus‹ zu sein.8 Auf diese Logik moderner Technik zurück geht ihm zuletzt 
der moderne »discourse on progress and development« sowie ein Totalitätsanspruch, 
der »fueled and justified the European colonial project« (224).

In Rekurs u.a. auf Simondon9 sind ihm historisch immer weitgreifender Einsich-
ten in technische Logiken hervorgetreten, fand gewissermaßen ein stetiges ›Bewußt-
werden‹ bisheriger technischer Traditionen und Prozesse statt.10 Parallel hierzu 
konnten bisherige Alltags-Technik-Verständnisse immer stärker hervortreten als in 
ihrer Apodiktik (und/oder ›Singularität‹) teils ignorante, teils infantilisierte Mythen 

7 Implizite Rekurse finden statt u.a. auf Nietzsche und Dilthey, teils den Idealismus tendenziell 
weniger objektivierend als singularisierend, u.a. profiliert gegenüber ökonomistischen Lesarten 
(S. 236), der japanisch-/ostasiatischen »world history without a Christian aim« (S. 256) der 
Kyoto-Schule einschließlich Rassismen / schmittscher Kriegsrhetorik, gleichwohl attestier-
tem «deeper problem of time qua history« (S. 259).

8 Zur Herkunft von ›globalen‹ / ›Globus‹-Bildern / Kosmos als ›Haus‹ / ›Sphäre‹: ebd. S. 280, 
zum Anthropozän: S. 292ff. Vgl. Huis Strategie ›subtract‹ / ›deviate‹ (S. 309) mittels ›confron-
ting‹ und ›transforming‹ (S. 307).

9 Vgl. Yuk Hui: On the existence of digital objects, Minneapolis 2016: »back to the technical 
objects themselves« (S. 39).

10 Vgl. dazu als ein symptomatisches popkulturelles Phänomen: R.M. Pirsig: Zen & Art of 
Motorcycle Maintenance, Bantam, NY 1974.

255

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(einschließlich quasi-ideologischer Ausläufer systemischer Ökonomien, z.B. entlang 
Stieglers Analysen zur Ausbeutung von Aufmerksamkeits- und Gedächtnis-Prozes-
sen). Ähnlich einer »zu frühen, hoffnungsvollen, aufgeregten und beängstigten Post-
moderne« und analog zu ihr (227, 269ff.) läuft für Hui die Moderne stetig zu auf ein 
Ende bisheriger ›technologischer Bewußtlosigkeit‹: begleitet von einer Bearbeitung 
reflexiver Widerstände können sich moderne, unbewußte Wiederholungs-Motive im 
Kontext (einschließlich deren medialen und prozeduralen ›Rythmen‹) stetig als Erin-
nerung zeigen bzw. einschreiben (270; digitale Aufgaben: 297). Hierdurch beginnt 
sich Hui zufolge die Technikbindung von Gedächtnisprozessen zu einem (weiter 
bearbeitbaren) Gedächtnisinhalt zu formen (236), ohne kartesisch in bisherige Herr-
schaftsverhältnisse zurückzufallen (241), während sich parallel das Anthropozän-
Konzept reflexiv zu entfalten beginnt (293). Und parallel zur Einsicht in bisherige 
Tragweiten moderner Technik – bei ihm angesichts u.a. einer homogenen »global 
axis of time which has become hegemonic through globalisation« (280), einschl. 
prozedural-synchronisierender ›Rythmen‹ – entfalten sich Versuche »to overcome 
(...) effects« (227): eine stetig umfassendere Transformation, ein »unmake and 
remake (of) the categories that we have widely accepted as technics and technolo-
gy« (281). Die Entwicklung kann und soll zur Entwicklung neuer, Technikentwick-
lung rahmender Technik-Verständnisse führen sowie deren (Wieder-)Eingliederung 
in neue ›cosmologies‹ mittels und zugunsten eines neuen globalen »pluralism of 
cosmotechnics«, begleitet von einer »diversity of rythms« (ebd.).11 Hui unterstreicht, 
dass sein Problem nicht das einer »malfunctioning machine« ist, die schlicht einen 
›reset‹ verlangt, vielmehr arbeitete sie »too well according to the logic embedded« 
(296). Er zielt auf Probleme, die »cannot be reduced to the level of discourses 
alone« (302), die weitergehende Probleme der »reapproproation« (306ff.) aufwerfen 
zugunsten und mittels bestimmter »forms of life« (309) sowie deren (neuer) ›Kohä-
renz‹.

Hui greift zur Entwicklung seiner Figuren nicht nur auf Freud zurück12 oder redet 
einer schlichten ›Hirtenschaft‹ Heideggerscher Provenienz das Wort.13 Er ent-
wickelt, u.a. entlang Überlegungen Stieglers zur ›Pharmakologie‹ sowie mit Lyo-
tard, Theoreme Simondons weiter (u.a. sein im Kontext ›Fortschritt‹ situiertes Kon-
zept der ›Transduktion‹: 310, vgl. 26f.), teils in impliziter Absetzung gegenüber De-
leuze (er bleibt im Text, ebenso wie Tarde und Guattari, bis auf Rekurse in der Ein-

11 Hierbei findet eine leichte Absetzung statt gegenüber Sloterdijks ›polycosmology‹ einerseits, 
stärker aber gg. Spielarten eines eindimensional-antimodernen ›global/local‹-Dualismus.

12 Vgl. »Erinnern« / »Durcharbeiten« / »Aneignen« entlang Lyotards teils ästhetischer Freud-
Lektüre S. 270f.; vgl. auch Huis implizites kulturelles Modernisierungs-›Melancholie‹-Kon-
zept: S. 236.

13 Er reflektiert eine weder affirmative noch negative »privative logic (non-being)« in Nishitani-
Anschluß jenseits Nishida, Tanabe, u.a. gg. ›metaphysical fascism‹ sowie bestimmte Aneig-
nungslogiken von in Technik sedimentiertem Substantialismus; S. 283, 248, 273f.

256

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leitung unthematisch): u.a. zu Individualgenese und deren Prozeduralität (›forms of 
life‹), ihrer weltlichen und technologischen Situiertheit sowie einer gegenüber Tech-
nik neu zu situierenden Intellektuellen-Rolle. Zugleich eröffnet er implizite Anknüp-
fungspunkte, neben jenen zu postkolonialer Theorie (302) u.a. zu aktuellen Technik-
Theorien.14 Interessant ist zuletzt seine eigene Situierung: zur Begründung des plu-
ralen ›cosmotechnic‹-Konzepts – zugunsten »reinventing the self and technology at 
the same time, giving priority to the moral and the ethical« (290; vgl. 39) – wählt er 
strikte Opposition: gegenüber traditioneller ›Kosmologie‹, gegenüber ›Philosophie 
der Natur‹ bei Simondon und Whitehead, ›indigener Ontologie‹15 und spekulativen 
Realismus (§ 5/6), die japanische Kyoto-Schule,16 sowie gegen Mou Zongsan und 
Vertreter der traditionellen chinesischen Philosophie insbesondere hinsichtlich eini-
ger der zuvor detaillierten ›Qi-Dao‹-Relationen (241).

Im streckenweise durchaus normativ lesbaren Texts Huis, insbesonders entlang 
dessen Paragraphen-gegliedertem Aufbau, kann streckenweise der Eindruck entste-
hen, daß ein in bestimmten westlichen Schulen ›trainierter Geist‹ schlicht seine chi-
nesischen Gegenstände entfaltet und reflektiert – mit einigen Vorsichtsmaßnahmen 
(53ff.), u.a. gegenüber vermeintlichen konzeptuellen Korrespondenzen, zugleich ein 
wenig ähnlich vorgehend wie das referierte Vorgehen Mou Zongsans zwischen 
Neo-Konfuzianismus und deutschem Idealismus / Whitehead / Russel (173, 184f.). 
Diese Reflexion scheint jedoch dort Grenzen zu finden, wo ihm Regularien des 
akademischen Diskurses, in dem er sich bewegt, manche sprachliche ›Kompatibili-
sierung‹ seiner ›Gegenstände‹ abnötigen. Teils geschieht dies zugleich, das wird 
stetig sichtbarer, mit dem strategischen Ziel, eine »episteme« im Feld quasi zu sym-
metrisieren und zugleich »heterogeneity« zu betonen (30, 269, 301).17 Teile einer 
streckenweise hochdifferenzierten diskursiven Einschreibe-Strategie (umfassend u.a. 
Heidegger-Konzepte aus den ›black notebooks‹, zu ›home-coming‹ u.a.) hätten je-
doch insbesondere im Feld »locality reactivation« unmißverständlicher ausfallen 
können, wobei Hui selbst Gefahren benennt wie Fanatismus, Exklusion, Substan-
zialismus, Traditions- & »metaphysical fascism« (243), sowie grundsätzlich »anti-
Semitism« bzw. rassistische ›Barbarisierung‹, z.B. ›der Asiatischen‹ (Heidegger: 
285ff.).

Um an dieser Stelle noch einmal auf die eingangs erwähnte ›drei Sonnen‹-Trilo-
gie zurückzukommen: C. Lius popkulturelle Antwort ist aktuell teils wohl etwas 
einfacher und eindimensionaler lesbar. Gegenüber einer bestimmten (imaginären) 
Technologie extraplanetaren Fremder (die noch vor faktischer Ankunft von Über-
macht kündet, indem Nachrichten immer schon das Ziel erreicht haben) werden 

14 Sowie, noch impliziter, im Kontext Rechtsphilosophie bzw. hins. Ordnungskonzepten.
15 Vgl. zu Descola S. 226, 294 und zu de Castro / Ingold S. 49.
16 Hier gilt insb. als Problem deren ›idealistische‹ Entfaltung eines auf die realhistorische Episode 

der ›schwarzen Schiffe‹ des 16.-19. Jahrhunderts folgenden reaktiven Nationalismus.
17 Vgl. z.B. Huis‘ Abgrenzung zur russischen Heidegger-Rezeption A. Dugins:S. 284.

257

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


u.a. Strategien betont, wie diese mittels einer vielstimmigen und auf den ersten 
Blick vernunftferneren Narration unterlaufen werden können. Huis Buch eröffnet 
bei aller Differenziertheit, einfach gesprochen, teils einige ähnliche Anschlüsse: 
Das u.a. von Morozov angesprochene Problem zurückliegender und teils noch 
aktueller Tendenzen z.B. einer Mischung aus ›kalifornischer Ideologie‹ und Singu-
laritäts-Heilslehre u.a. im Tech-Sektor – analog zu Anthropo-Tech auf globalem 
›Geoengineering‹-Skalierungs-Niveau etc. (293) – wird lesbar hinsichtlich eines 
grundsätzlichen, jeweilige spezifische technologische Angebote tragendenden Uni-
versalitäts- bzw. Totalitätsanspruchs jenseits jedes »pluralism of technicity« (56, vgl. 
289 u. 306).18 Auch gegenüber solchen, teils bereits umgesetzten ›solutionistischen‹ 
Lösungen (zu denen es zuvor keine derart dimensionierten bzw. prozeduralisierten 
lebensweltlichen Probleme gab, auf die sie eine adäquate Antwort wären bzw. die 
situativ angemessenere soziale Antworten eher verdunkeln) wird es in Zukunft an-
gesichts sich abzeichnender Folgeprobleme wohl selbst wiederum Folge-Lösungen 
geben müssen. Ob diese dann ähnliche Ansprüche transportieren müssen, oder ob 
nicht, jenseits simplem »retreat into (...) the uncontaminated« (242, 302), gerade 
›downsizing‹ mittels Pluralisierung angeraten sein könnte – Wo der Solutionismus 
war, werden wieder Solution(ism)en freigesetzt, mit begrenzterem Anspruch und 
geringerer Tragweite, – diese Frage muss wohl offenbleiben. Der narrative Einsatz 
in Lius populärer Fiktion zumindest könnte nur der Beginn einer Strategie sein.

Im Erstaunen bzw. Erschauern beim Beobachten des gegenwärtigen, teils gigan-
tomanischen Umgang Chinas mit moderner Technik (mit ihren Erfolgen wie Miss-
erfolgen), könnten auch, so läßt Hui u.a. verstehen, sich manche aus dem Blick 
geratene Elemente der europäischen Geschichte wiedererkennen lassen – was auch 
zu Einsichten in deren bisherige Ansprüche und Effekte sowie in die Notwendigkeit 
ihrer Veränderung verhelfen könnte. Man muß hierbei sicher weder Huis chinesische 
noch europäische Bezugspunkte vollumfänglich teilen19 und auch nicht seine teils 
implikationsreiche Rede von »Bedingungen«, wo man hätte schlichter von jeweils 
bestehenden (oder noch zu schaffenden) »Rahmen« bestimmter Gefüge sprechen 
können (rechtlich, kosmologisch, ›parergonal‹ etc.), um seinen pluralisierenden Ant-
wort-Bewegungen und Strategien manchen Funken Neues abgewinnen zu können. 
Insbesondere dort werden weitergehende Perspektiven und Anknüpfungspunkte sei-
nes Texts denk- und diskursive wie praktische Desiderate sichtbar, auch hinsichtlich 

18 Siehe dazu auch Beispiele wie das Schaffen maximal exploitierbarer, medialer Aufmerksam-
keits-Diffusion zur Penetration inter-/intraindividueller (u.a. Bewußtseins-)Märkte und beglei-
tender Konditionierung: Bernhard Stiegler: Logik der Sorge. Verlust der Aufklärung durch 
Technik und Medien, Frankfurt am Main 2008.

19 Neben o.g. impliziten Bezugspunkten bei Heidegger, Nietzsche, teils Schmitt – deren Texte 
selbst teils noch immer u.a. auch kolonialgeschichtlicher Kontextualisierung harren – stechen 
weitere Referenzen heraus – neben J.W. Moore sowie S. Bichler & J. Nitzans ›cosmology‹ 
(S. 299) – auf Northcotts ›politische Theologie des Klimawandels‹ (S. 292, 284).

258

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der ›interkulturellen Kontakte‹ mit weiteren Kulturkreisen (»first nations«, Indien, 
Afrika u.a.) sowie deren aktuellem und zukünftigen Umgang mit Technik, und damit 
einer »past they have never lived, but which has now passed to them« (290). Nicht 
zuletzt im Postmoderne-Kontext darf man auf seine jüngste Publikation gespannt 
sein, in dem der vorliegende »simple sketch« (53) des ›cosmotechnics‹-Konzepts auf 
das Feld des Ästhetischen übertragen wird.20

20 Vgl. Huis Kant-Rekurse: S. 308ff; siehe auch Yuk Hui: Art and Cosmotechnics, Minneapolis 
2021.

259

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913160-251 - am 17.01.2026, 17:10:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

