3 Das Subjekt Lacans

sich zu einem Genieflen des Verzichts um; aus Schmerz wird Lust im
Schmerz (Slavoj Zizek 2014b, 423). Das GenieSen lebt so gesehen von den
mit dem Symbolischen einhergehenden Verboten, Beschrinkungen und
Mingeln (die von den Signifikanten erzeugt werden), ,verkehrt“ sie aber
zu seinen Bedingungen und ,positiviert® sie — aus einem Zuwenig kann
sogar ein Zuviel werden. Alenka Zupandi¢ (2020, 119) beschreibt diesen
(aus dem Mangel hervorgehenden) Uberschuss so, dass das Subjekt mit
dem ist, was ihm fehlt. Das Fehlen ist ein wichtiger Bezugspunkt der eige-
nen Existenz, denn das ,,Ohne® wird zum ,Mit“.

3.3 Das Subjekt des GeniefSens
3.3.1 Eine Neuformulierung des Unbewussten?

Das menschliche Subjekt ist ein Sprach- und Sprechwesen, das aus dem
Symbolischen hervorgeht — dies scheint im Hinblick auf die Lacan’sche
Theorie auf der Hand zu liegen. Doch im Zusammenhang mit der Spra-
che gibt es in Lacans spateren Uberlegungen eine Verlagerung des Schwer-
punkts vom Symbolischen zum Realen, vom Begehren zum GeniefSen
sowie vom unbewussten Denken zum unbewussten Wissen (vgl. Jacques
Lacan 2022, 320). Dies verwundert vielleicht, betrachtet man Lacans be-
rihmte Primisse vom Begehren als einem dem Symbolischen und der
Sprache geschuldeten Grundmoment der menschlichen Wirklichkeit und
des unbewussten Denkens (siche Kap. 3.2.5). Dennoch sollte man sich stets
vor Augen halten, dass Lacans Interesse am Genieflen letztlich mit seiner
Theorie des Begehrens verbunden ist, denn nicht umsonst ist z. B. sein
Begriff des Mehr-Geniefens ein anderer Name fiir das Objekt z als Ursache
des Begehrens. Auch der Begriff des Realen taucht nicht erst in Lacans
Spiatwerk auf, sondern ist bereits in seinen ersten Seminaren priasent. Die
Annahme eines weniger dominanten Symbolischen und die Entwicklung
des Begriffs vom Objekt 2 weisen schon in der Zeit rund um die Seminare
VII bis XI darauf hin, dass Lacan eine ,Neubestimmung seiner Lehre®
(Andreas Cremonini 2007, 105) ansteuert. Generell ist bei der Behauptung
klar abgrenzbarer Phasen oder Theoriekonstrukte in Lacans Denken Vor-
sicht angebracht (sieche Kap. 3.1.3). Dariiber hinaus gilt fiir Lacans Theore-
tisierung des GenieSens und des Realen, dass es sich um ein komplexes,
aber in sich offenbar nicht abgeschlossenes Feld handelt, da ihm z. B. der
Anschein eines sprachlich schwer vermittelbaren Wissens zu eigen ist. Das
demonstriert v. a. seine Beschiftigung mit der Konstruktion bzw. dem

160

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

Zeichnen topologischer Verflechtungen (Borromaischer Knoten). Michael
Turnheim (2009, 102) stellt fest, dass das spitere Werk Lacans z. B. als
eine Zerstérung von friheren Prinzipien bzw. als Demonstration einer
eigenartigen Beweglichkeit seiner Theorie angesehen werden kann. Lacan
kritisiert nun gewisse Grundlagen der Psychoanalyse Freuds — wie dessen
Odipus-Theorie (Andreas Cremonini 2007, 105; vgl. Alain Lemosof 2012).
Besonders Lacans leidenschaftlicher Fokus auf die Topologie der Knoten
in den 1970er Jahren sowie seine haufigen Wortschopfungen und Sprach-
spiele weisen nicht nur darauf hin, dass die miindliche Weitergabe seiner
Theorien mehr und mehr durch ein Zeigen ersetzt wird, sondern dass
in Bezug auf seine Theorien und seine Lehre vielleicht bereits ein ,Auflo-
sungsprozess” (Elisabeth Roudinesco 2011, 366) einsetzt.>*

Wie lasst sich das Reale dieser Aufldsung thematisieren oder demons-
trieren? Sigmund Freud (2000e) geht von ,unbewufSten Gedanken® (ebd.,
31) bzw. ,unbewufiten Vorstellungen“ (ebd.), d. h. von unbewussten Er-
innerungen bzw. Ideen aus, die im Seelenleben wirksam sind und z. B.
Anteil an der Bildung von Symptomen haben. Symptome haben einen
versteckten Sinn, den es zu entschlisseln gilt. Doch Lacan hebt hervor,
dass bestimmte Bildungen des Unbewussten von einem Realen als Sinn-
aufSerhalb zeugen und dass das Unbewusste etwas Fremdes, Anderes ist,
das der Deutbarkeit Grenzen setzt. Es gibt ein Reales im Unbewussten
bzw. ein reales Unbewusstes, wie Colette Soler (2018, 54) betont, das z. B.
im Lapsus zum Vorschein kommt, in dem sich das Subjekt aber nicht
selbst erkennt. Das unbewusste Wissen, das sich hier ,realisiert”, sagt uns
nicht immer etwas. Fraglich ist daher, wie man sich auf dieses Wissen
(z. B. im Rahmen der psychoanalytischen Kur oder in der Theoriebildung)
beziehen kann, wenn man es nicht sagen, nicht aussprechen kann. Lacans
Angewohnheit, seine Theorien auch als Formeln und Buchstaben - als
»>Matheme® — niederzuschreiben, bezeichnet einen Weg, das Nichtsagbare
oder Nichtgesagte weiterzugeben und dabei zugleich zu zeigen, dass die
Formalisierung nie vollstindig gelingt (Elisabeth Roudinesco 2011, 352—
353). Das Denken in Formeln (Jacques Lacan 1997, 218-219), in dem das
,mathematische Unverstehen“ (Jacques Lacan 2013, 41-72) zur Wirkung
kommt, hebelt die Vorstellungskraft aus und fokussiert sich auf das, was
sich mittels Mathemen vermitteln lasst (sieche Kap. 3.1.1). Doch neben
dem Mathem, das cher in das (vom Realen begrenzte) Symbolische einge-

34 Parallel zu dieser inhaltlichen Entwicklung wurde Lacan zuletzt auch selbst
saphasisch“ und zeichnete seine Uberlegungen, anstatt zu sprechen oder zu
schreiben (Elisabeth Roudinesco 2011, 359).

161

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

schrieben ist, gibt es fiir Lacan eine Moglichkeit, das Reale noch direkter
zu zeigen: den Borromaischen Knoten (Elisabeth Roudinesco 2011, 351).

Vor allem die Verbindung von Realem und Genieflen in der Theoreti-
sierung des Unbewussten ist beim spaten Lacan entscheidend: Es gibt im
Hinblick auf dieses Reale kein denkendes Subjekt, schon gar nicht als
Agens oder Urheber des Denkens. Denn ,,das UnbewufSte, das ist nicht, dafs
das Sein ddchte“ (Jacques Lacan 21991b, 114; Hervorhebung im Original),
sondern ,das UnbewufSte, das ist, dafS das Sein, indem es spricht, geniefen
soll* (ebd.; Hervorhebung im Original). Das Unbewusste sei ,umso eher
denkbar®, wie er sagt, desto weniger es mit dem Denken und Kalkulieren
verbunden wird (Jacques Lacan 1988b, 94). Es geht beim Unbewussten um
die Basis eines in das Sprechen verwickelten Genieflens, nicht (nur) um
das Denken und Vermitteln von versteckten Botschaften. Das Unbewuss-
te offenbart sich z. B. in seinen Fehlleistungen, aber was dabei ebenso
entscheidend ist: Der Sinn wird aus dem Nicht-Sinn geboren, wahrend
das Sprechen zugleich ein Genieflen ist — eine Verbindung, die allerdings
ratselhaft fir das Subjekt ist.

Wo Lacan zuvor das cartesianische Cogito ins Unbewusste ,,verlagert” hat
(siche Kap. 3.2.4), problematisiert er nun also anscheinend diesen Schritt
(vgl. Jean-Claude Milner 2014b, 190-192; Jean-Gérard Bursztein 2012, 21—
22). Mitte der 1950er Jahre spricht Lacan (2015a, 61) vom Unbewussten
als einem Gedichtnis, das zugleich Ort des symbolischen Anderen ist.
Beim Lacan der 1970er Jahre geht das denkende Subjekt des Unbewussten
aber offenkundig im sprechenden und genieflenden Sprechwesen auf (vgl.
Jean-Claude Milner 2014b, 190-193). Statt eines denkenden Subjekts des
Unbewussten ist nunmehr viel mehr die Rede von einem Sprechwesen,
welches zuallererst in und durch lalangue geniet. Man kann dies auch
anders formulieren: Es gibt zwei verschiedene Seiten des Subjekts, ein
Subjekt des Signifikanten und ein Subjekt des GeniefSens (Jacques-Alain
Miller 1993-1994, zitiert nach Bruce Fink 2016, 217; vgl. Jacques Lacan
2022, 167-168). Colette Soler (2018) verweist auf Lacans Weiterentwick-
lung seiner Uberlegungen zum Unbewussten — es handelt sich um ein
reales Unbewusstes, in dem das Symbolische z. B. nicht die Funktion der
Metapher umfasst. Wihrend Lacan bekanntermafien behauptet, das Unbe-
wusste sei durch bedeutungsgenerierende Signifikantenketten strukturiert,
Uberrascht er nun mit der Annahme, dass das Unbewusste zuerst eine
Frage der mehrdeutigen und nicht ,versteppten® lalangue sei. In Seminar
XXII (R.S.1.) bezeichnet er das Unbewusste als das Reale (Jacques Lacan
2012, 66).

162

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

Dieser Fokus auf das Reale betont die Unmdoglichkeit einer totalisieren-
den Perspektive auf das Subjekt (oder besser: Sprechwesen; vgl. Walter
Seitter 2009, 355-356). Das Subjekt ist nicht als ein Ganzes erfassbar (etwa
in Bezug auf das Wissen und das ,Loch“ im Unbewussten), und zwar nicht
nur, weil Lacans Uberlegungen hier zu keinem fruchtbaren Ende, zu kei-
nem Gesamtbild zu gelangen scheinen. Er gesteht etwa in Seminar XXIII,
dass er frither Picassos Behauptung, er suche nicht, sondern finde, auch fiir
sich geltend gemacht hatte, dies aber nun nicht mehr so leicht ,herumpo-
saunen® konne, weil er Mihe habe, seinen Weg zu finden (Jacques Lacan
2017, 97).

Diese Miihe zeigt sich besonders bei Lacans Hingabe zu den topologi-
schen Windungen und Verknotungen, die den Verweis auf verschiedene
Modalititen des Genieflens beinhalten. Seine Version des Borromaiischen
Knotens steht fiir die Wirklichkeit des Subjekts und setzt sich aus den
Ringen des Realen, des Symbolischen und des Imaginiren zusammen.
Lacan formuliert damit kein abgeschlossenes Modell der menschlichen
Subjektivitit (Peter Widmer 31997, 158). Das Verhaltnis der drei Dimen-
sionen der subjektiven Wirklichkeit wird mit der Knotentheorie also nicht
erschopfend abgehandelt. Doch auch wenn Lacans Theorie des Borroma-
ischen Knotens von einem gewissen Standpunkt aus vielleicht sogar als
gescheitert betrachtet werden kann (Slavoj Zizek 2014b, 1086-1088), so
bietet dieser doch zugleich die Moglichkeit, dem Begriff des Realen auf
die Spur zu kommen, mit dem sich Lacan nunmehr von einer anderen
Seite her auseinandersetzt. Lacans ,,Unfahigkeit®, seine Subjekttheorie im
Kontext des Knotens befriedigend abzuschlieen, wire somit im gleichen
Augenblick die Demonstration der Unmdoglichkeit, eine totalisierende Per-
spektive auf die menschliche Subjektivitit abzuliefern und damit doch
etwas auf den Punkt zu bringen. Diese Unméglichkeit trigt eben durch
den Begriff des Realen einen Namen.

3.3.2 Das Reale, das Symbolische und das Imaginire

Die drei Dimensionen (bzw. ,,Ordnungen® oder ,Register”) menschlicher
Wirklichkeit — das Reale, das Symbolische und das Imaginire — sind ein
entscheidender Teil des Lacan’schen Werks, inklusive seiner spateren theo-
retischen Ausarbeitungen. Diese Trias spielt in der Konstituierung des
menschlichen Subjekts eine zentrale Rolle und bestimmt jeden Wirklich-
keitsbezug (vgl. August Ruhs 2010, 12; Peter Widmer 31997, 153-154).
Grundsatzlich ist das Symbolische der Ort der vom Anderen getragenen

163

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

Sprache, der Normen, Gesetze und Regeln, wihrend das Imaginire den
Bereich des (korperlich) Bildhaften, der Phantasie, der Idealisierung und
Verkennung bezeichnet (sieche Kap. 3.1.1). Das Reale gilt als der schwie-
rigste Begriff der Trias, wird aber hiufig negativ als etwas Unerkennba-
res bestimmt — doch beim spiten Lacan verindert sich die Perspektive
teilweise. Laut Colette Soler (2018, 7) definiert Lacan in seinen fritheren
Arbeiten das Symbolische als eine bestimmte Art der Organisation des
Signifikanten: Die signifikante Kette ist z. B. von einer Synchronizitit
charakterisiert, die die Metapher erlaubt (siche Kap. 3.2.2). Die Ordnung
des Symbolischen ist Hintergrund der Subjektwerdung und des Subjekts
des Unbewussten. Doch Lacans Knotentheorie betont viel stiarker, dass das
Unbewusste ebenso das Reale beschreibt, das ,ungeordnet® ist, aber gleich-
zeitig das Symbolische und Imaginare zusammenhalt. Uberhaupt zeigt
Lacans Beschiftigung mit den Verschlingungen der Knoten, dass man das
Reale, Symbolische und Imaginire nicht nur als klar abgrenzbare Katego-
rien betrachten darf, da sie in der Verschlingung ineinander ibergehen
(Nina Ort 2014, 243) bzw. aneinanderstoflen (siche Kap. 3.3.4). Wihrend
jede der drei Dimensionen eine distinkte, eigenstindige Funktion in der
Wirklichkeit des Subjekts hat, hangen sie doch zusammen und lassen sich
(sofern borromiisch miteinander verkniipft) z. B. als Grundlage auch des
bewussten Erlebens eines Menschen schwerlich voneinander trennen.

In Seminar I, das in den Jahren 1953 und 1954 stattfindet, steht das
Reale offenbar zunichst fiir die wirklichen Dinge, Gber die sich das Netz
der Sprache legt, wobei das Sprechen hier auch die Wahrheit in das Rea-
le einfiihrt (Jacques Lacan 21990a, 328-329) und das Symbolische damit
eine entscheidende Wirkung auf das Reale und das menschliche Leben
hat (ebd., 332). Es ist ein vorsymbolisches Reales, das vom Sprechen
durchlochert wird (ebd., 340). Die von uns wahrgenommene reale Welt
bzw. Auflenwelt ist zwar als symbolisierte Welt aufzufassen (ebd., 115),
doch gleichzeitig widersteht das Reale der Symbolisierung (ebd., 89). Die
Symbolisierung des Realen, d. h. die Ausbreitung des Netzes der Sprache
tiber das Reale, erzeugt demzufolge die menschliche Realitit, hinterlasst
aber einen Bereich, der nicht zu symbolisieren ist. Vom Standpunkt der
erfahrbaren menschlichen Realitit aus ist das Reale widerstindig: Es ist
sausgeschlossen (ebd., 261). Das Reale ist hier somit gleichzeitig das, was
symbolisiert wird oder das man zu symbolisieren sucht, und das, was
widerstindig ist und sich nicht symbolisieren lasst.

Im darauffolgenden Seminar IT heifSt es einerseits, dass das Reale ,,ohne
Riss ist, dass im Realen keine Unterscheidung zwischen Auferlichkeit
und Innerlichkeit bzw. zwischen Umwelt und Innenwelt getroffen werden

164

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

kann (Jacques Lacan 21991a, 128-129), und andererseits, dass das Reale
immer am selben Platz ist oder an denselben Platz zurtickkehrt (ebd., 376-
381). Gleichzeitig lasst sich das Reale weder imaginar noch symbolisch
vermitteln (ebd., 225). Dies bestirkt die Idee, dass das Reale — obwohl
Ziel der Symbolisierung — etwas von unserer bedeutungsvoll wahrgenom-
menen Realitit Ausgeschlossenes ist. Doch damit ist hier nicht gemeint,
dass dem vermeintlichen Erkenntnissubjekt einfach die ,reale Welt“ als
etwas nicht Erkennbares gegentibersteht bzw. dass das Reale das objektive
Pendant des Subjekts in einem dualistischen Erkenntnisverhaltnis ist — das
Reale betrifft das Subjekt selbst.

In Seminar III erwdahnt Lacan dementsprechend, dass das Reale nicht im
Sinne von Objektivitat zu verstehen sei. Stattdessen trete im Realen gerade
das Subjektive in Erscheinung, und zwar dergestalt, dass sich ein Subjekt
(hier auch gemeint: in der psychoanalytischen Sitzung) der Signifikanten
bedienen kann, ohne damit etwas zu signifizieren (Jacques Lacan 1997,
221). Das Reale beschreibt also den Umstand, dass ein Signifikant an sich
nichts bedeutet und der Produktion von Unsinn und Tauschungen dienen
kann (ebd., 220-221). Hier assoziiert Lacan seinen Subjektbegriff mit der
modernen Physik, in der die Freilegung bestimmter Naturgesetze zualler-
erst einer Freilegung bedeutungsloser Formeln entspreche (ebd., 218-219).
Gemeint ist wohl die mathematische oder formalisierte Erfassung physi-
kalischer Gesetze, die sich vom Alltagsverstindnis beobachtbarer physika-
lischer Phanomene unterscheidet (vgl. Slavoj Zizek 2018, 37; siehe Kap.
3.1.1). Der Signifikant, das symbolische und intersubjektive Medium der
Bedeutung, ist im Grunde (als Buchstabe) real, d. h. bedeutungslos. Sofern
es vom Signifikanten konstituiert ist, widersetzt sich im Subjekt etwas der
Symbolisierung, der die Signifikanten zugleich dienen. Insofern ist das
Reale zwar aufferhalb der symbolisierten und bedeutungsvoll wahrgenom-
menen Realitit, aber nicht vom Subjekt unabhéngig.

Auch in Lacans spiteren Seminaren, z. B. im Kontext der Knotentheo-
rie, haben die Definitionen der fritheren Seminare immer noch Giiltigkeit,
wiewohl neue Blickwinkel auf das Reale und das Unbewusste bestehen.
In Seminar XXII spricht er von einem realen, durch die Signifikanten
durchlocherten bzw. gelochten Unbewussten (Jacques Lacan 2012, 66).
In Seminar XXIII, heifft es u. a., dass ,das Reale ohne Sinn ist“ (Jacques
Lacan 2017, 150); es ist das Auflerhalb vom ,,Feld des Sinns“ (ebd., 149)
bzw. ,aus ithm ausgeschlossen® (ebd., 67). Mit Sinn ist hier ein Bereich zwi-
schen dem Symbolischem und Imaginirem gemeint, der dafiir steht, dass
wir Dingen einen Sinn geben kénnen. Dies lasst sich anhand des traditio-
nellen psychoanalytischen Verstindnisses der Deutung von Symptomen

165

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

veranschaulichen, die laut Sigmund Freud (2000a, 258-272) zunichst un-
sinnig erscheinen, aber eben durchaus Sinn ergeben und im Rahmen der
Psychoanalyse gedeutet werden sollen. Doch das Reale lasst sich letztlich
eigentlich nicht einordnen: ,Das Reale hat keine Ordnung® (Jacques Lacan
2017, 153). Das Reale ist das Unmogliche (Jacques Lacan #1996¢, 175-176;
2007, 103, 123, 165). Damit ist auch gemeint, dass sich im Rahmen der
vom Symbolischen getragenen Suche nach Wahrheit etwas nicht sagen
oder beweisen lasst (ebd., 163-179). In psychoanalytischen Sitzungen gibt
es so z. B. Grenzen des Deutbaren, etwa Uber die Wahrheit des (unbewuss-
ten) subjektiven Begehrens. Dieses irreduzible, nicht sagbare, deutbare
oder beweisbare Etwas ist das Sinn-auferhalb, von dem Lacan spricht.
Er halt in Seminar XXIII fest, dass das unmogliche Reale durchaus seine
»Nasenspitze“ zeige, dabei aber — wie der Tod - nicht gedacht werden
konne (Jacques Lacan 2017, 136-137). Wir konnen also durchaus auf das
Reale stofsen, aber es ist ,unmoglich®, weil es sich unserem Denken als
etwas Undenkbares oder Unvorstellbares prasentiert.

Mit dem Realen meint Lacan dariiber hinaus das Reale des Korpers
(vgl. Véronique Voruz/Bogdan Wolf 2007, xi; Peter Widmer 31997, 58—
60, 189). Das Sprechwesen hat einen realen Korper (Colette Soler 2018,
96), aber es gibt ebenso einen imaginaren Korper, d. h. das Bild oder
die (anatomische) Form des Korpers (ebd., 3, 11, 126; vgl. Peter Widmer
2010, 116), wobei im Zusammenhang mit dem Korper neben dem Realen
und Imaginidren auch das Symbolische zu nennen ist, da diesem eine fiir
das Subjekt konstitutive Funktion zukommt. Lacan (1988a, 12-13) spricht
1970 in Radiophonie von zwei Korpern: einem ersten Korper, dem ,,Korper
des Symbolischen®, und einem zweiten Korper. Wie er hier sagt, ,macht®
der erste Korper den zweiten, inkorporiert sich in diesem, der sodann die
,Marke“ des Symbolischen tragt. Der erste Korper bezeichnet also den
»Sprachkorper®, die Markierungen oder Zige, die die Basis zur Bildung
einer ,,Folge von Signifikanten“ (ebd., 13) sind. Mit dem zweiten Korper
meint Lacan anscheinend den lebendigen Korper, hier auch gedacht als
Individuum, das eben diese ,Marke“ tragt (ebd.). Unter der Wirkung der
Signifikanten entsteht das geteilte Subjekt. In Seminar XX assoziiert er
ebenfalls sprechendes Individuum und Subjekt miteinander: Das Individu-
um wird von seinem Unbewussten (bzw. der lalangue) affiziert, aber genau
dadurch kann es das Subjekt des Signifikanten zum Erscheinen bringen
(Jacques Lacan 21991b, 154-155, zur lalangue siche Kap. 3.3.3). Damit
bezieht sich Lacan auch auf den Kontext der psychoanalytischen Sitzung,
in der das sprechende Individuum die Zeichen seines Unbewussten deu-
tet und so das Subjekt des Signifikanten hervorbringt (vgl. Jean-Claude

166

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

Milner 2014b, 188-189). Individuum und Subjekt sind zwar heterogen,
aber sie uberlagern sich (ebd., 190; vgl. Colette Soler 2018, 13). Sofern die
Bildung des Unbewussten auf einer Begegnung mit der /alangue beruht
(Jacques Lacan 21991b, 155), kann auch diese als Korper des Symbolischen
verstanden werden (Rolf Nemitz 2020, 106).

In den spateren Theorien Lacans bekommt die Untersuchung des Ver-
héltnisses von Realem, Symbolischem und Imaginarem einen besonderen
Stellenwert (Jean-Claude Milner 2014b, 187). Das Symbolische strukturiert
das Unbewusste, doch es wirkt auch auf den lebenden Korper sowie unser
(imagindres) Korperbild und unsere Identifikationen ein. Von einem ge-
wissen Standpunkt aus gesehen scheint es keinen Korper vor der Sprache
zu geben; Sprache schreibt sich nicht nur in den Koérper ein, sondern
wschreibt ihn®, macht ihn erst zu einem Korper, den wir als unseren eige-
nen erfassen und benennen koénnen. Benennungen haben etwa eine struk-
turierende Funktion fiir das Korperempfinden von Kleinkindern, die in
der Interaktion mit anderen Personen erfahren, dass sie einen Korper ha-
ben und dass jedes Korperteil einen Namen besitzt (Peter Widmer 31997,
30). Hat das Symbolische damit wiederum das Primat? Nicht zwingend,
weil sich die Annahme dieser ,Einschreibung® mit dem Borromaischen
Knoten etwas anders verstehen lasst. ,,Schrift“ ist real, auch, weil sie sich
hier auf etwas ,Blodes® bezieht (Jacques Lacan 2012, 11-12; zur ,,Blédheit®
siche Kap. 4.3). Das Symbolische ist offenbar nicht auf der ,Hoéhe® einer
ysozial verbindlichen® und mit klaren Bedeutungen assoziierten Form.
Nicht das Symbolische erzeugt das Subjekt bzw. Sprechwesen, sondern der
Vorgang des Verknotens des Realen, des Symbolischen und des Imagini-
ren (siche Kap. 3.3.4).

Der reale Korper, der symbolische Korper (Sprachkérper) und der ima-
ginare Korper (Korperbild) missen hier also einerseits als gleichwertig und
ineinander verschlungen gedacht werden, aber andererseits besitzt jeder
Korper seine eigenstindige Charakteristik. Das Reale bezieht sich offenbar
auf den lebendigen Korper. Sobald ein Wesen in der Sprache ist und unter
der Wirkung der Signifikanten steht, stellen sich auch Fragen tber das
Reale des Korpers, das sich nicht mit dem eigenen Korperbild deckt, weil
hier etwas ausgeschlossen bleibt. Eine Frage ist, ob ,das Leben® in einem
sreinen Zustand® — wie jenem von Pflanzen - ein Genieflen in sich selbst
erlebt (Colette Soler 2016, 52). In Seminar XX finden sich Hinweise tiber
den Zusammenhang von Signifikanten und Korper: Erstens, der Signifi-
kant ,situiert [sich] auf der Ebene der geniefenden Substanz® (Jacques
Lacan 21991b, 28). Zweitens, wir wissen nicht, was es bedeutet, ,lebend zu
sein® (ebd., 27), auSer dass sich ein Korper genieft. Drittens, das Genieffen

167

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

wird ,verkorpert in signifikanter Weise“ (ebd.). Das (korperliche) Genie-
Ben wird beim Sprechwesen in Sprache umgewandelt (Colette Soler 2016,
52-53). Dabei finden Menschen im Sprechen selbst Lust, und zwar jenseits
der Frage, ob sie damit etwas Bedeutsames vermitteln wollen (Claus-Dieter
Rath 2013, 26). Die Substanz des Korpers bzw. die Idee dieser Substanz, so
scheint es, kdnnen Menschen nur im Sprechen erfahren oder erahnen, und
zwar ohne konzeptuellen Uberbau oder eine genaue Vorstellung dartiber,
was im Inneren des Korpers wirklich passiert. Fur das Sprechwesen gilt,
dass es im Sprechen geniefft, und zwar ohne etwas dariiber zu wissen
(Jacques Lacan 21991b, 124). Lacan erwihnt z. B. das Nervensystem (ebd.),
die Funktion der Reproduktion oder die Molekularchemie (ebd., 155).
Slavoj Zizek (1996, 98) driicke dies etwas anders aus, zielt aber auf einen
dhnlichen Punkt ab: Die Wirksamkeit der symbolischen Ordnung beruht
im Alltag darauf, dass wir bestimmte ekelhafte oder unheimliche Dinge
ausblenden, die sich unter der Haut bzw. unter der Oberflache befinden.
Die Vorstellung eines gehauteten Korpers, der das nackte Fleisch und die
pulsierende ,Lebenssubstanz® des Realen zum Vorschein bringt, so Zizek,
ist irritierend (ebd., 98-99). In dieser Hinsicht will man diese Dinge gar
nicht wissen. Sobald man spricht, kann oder will man tber manches nicht
sprechen. Das Reale ist diese Grenze des Sagbaren, auch in Bezug auf den
lebendigen Korper.

Lacan spricht beim Realen von ,Ex-sistenz®, denn es sistiert ,auflerhalb
des Imagindren und des Symbolischen® (Jacques Lacan 2017, 53; siche
Kap. 3.3.4). Er bezieht diesen Begriff von Martin Heidegger (1°2000, 17),
demzufolge das Wesen des Menschen in der ,Ek-sistenz“ beruhe und ,ek-
statisch® sei. Der Mensch stehe ,,in die Offenheit des Seins hinaus“ (ebd.,
42). Wie Bruce Fink (2006, 47) meint, will Lacan zu verstehen geben, dass
das Reale der Sprache vorausgehe bzw. sich aufferhalb unserer Realitit
befinde — zumindest bis zu dem Punkt, an dem das Reale benannt oder
symbolisiert werde. Alenka Zupanci¢ (2020, 87-88) vertritt die Ansicht,
dass das Reale kein Sein ist, aber auch nicht auferhalb des Seins liegt, son-
dern als eine Art innerer Widerspruch auftaucht, wenn im Symbolischen
ein Sein behauptet wird. Diese Auffassung spricht jedoch gegen die Vor-
stellung eines ginzlich eigenstandigen Realen in Form einer nicht bereits
vom Symbolischen affizierten, genieSenden Substanz.

Lacan fithrt eine Unterscheidung von Realitit und Realem ins Tref-
fen: Die Realitit ,funktioniert”, aber damit ist nicht das Reale gemeint
(Jacques Lacan 2017, 146). Das Reale ist zudem vom Wahren zu unter-
scheiden (ebd., 82), denn Wahrheit impliziert die Existenz von Sinn (ebd.,
126). Das Reale steht laut Jean-Claude Milner (2014a) fiir die Behauptung

168

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

wes gibt“ (ebd., 7; Hervorhebung im Original) und vermittelt daher offen-
bar keinen Inhalt und keine Eigenschaften — aufler der Setzung dieser
Behauptung selbst. Es duffert sich nur in einem unbestimmten und unver-
gleichbaren ,Dieses (ebd., 29-31). Das menschliche Sein (hier gedacht als
Borromadischer Knoten) hingt davon ab, dass etwas (Reales) als gesetzt
gilt (Peter Widmer 31997, 153). Das Reale behauptet eine Seiendheit
(ebd., 189), die vielleicht so zu verstehen ist, dass ein Subjekt nur darauf
zeigen und es als ,dieses” ausweisen kann (dhnlich zum Genieflen des
Korpers, tber das man sonst nichts weif§). Aufgrund der konzeptuellen
Unbestimmtheit gibt es aber keine Moglichkeit, etwas Wahres oder Verall-
gemeinerbares dariber zu formulieren — wobei sich dennoch zumindest
ein Wahres dartiber sagen lasst, namlich ,dass das Reale [...] keinerlei Sinn
hat“ (Jacques Lacan 2017, 126). Das Reale ist durchaus erfassbar, aber nur
als das, bei dem der Sinn aufhort, gleich eines unlésbaren Widerspruchs.
Auch Alenka Zupanci¢ (2020, 248) ist der Meinung, dass unser Denken
Zugang zum Realen hat, z. B. in Form logischer Paradoxien. So gesehen
ist das Reale nicht nur etwas Konkretes, sondern die Wahrheit und das
Reale hingen zusammen. Allerdings geht es dabei wahrscheinlich nicht
nur um die Frage, ob es etwas Wahres tber das Reale zu artikulieren
gibt, sondern auch darum, dass sich die Wahrheit des Subjekts nur ,halb
sagen® lasst (Jacques Lacan 2017, 23). Sofern das Sprechen (etwa im Kon-
text psychoanalytischer Sitzungen) auf Wahrheit abzielt, kann der Sinn an
seine Grenzen — den Nicht-Sinn oder Unsinn — stofSen. Anders formuliert:
Das Reale ist wie ein ,Zungenbrecher® im Sprechen, ein Widerspruch, so
Alenka Zupandi¢ (2020, 140). Aber auch beim GeniefSen als etwas Realem
zeigen sich Abweichungen, z. B. indem etwas iiber das vermeintlich Natiir-
liche und Normale hinausgeht (ebd., 181). Das Reale ist hier als die Grenze
dessen zu verstehen, was im sozialen Kontext bedeutsam und erlaubt ist.
Das, was funktioniert (Realitat), definiert sich durch seine auflere Grenze,
also durch das, was nicht funktioniert, was nicht geht (Reales).

Wie funktioniert das Symbolische bzw. worauf beruht die Funktion des
Symbolischen laut Lacan? In seinen fritheren Uberlegungen bringt er u. a.
die Kinstlichkeit des Symbolischen zum Ausdruck. So sagt er in Seminar
II, dass die Welt des Menschen bzw. des dezentrierten Subjekts eine sym-
bolische ist und mit einer Maschine zu vergleichen sei (Jacques Lacan
21991a, 64). Lacan bezieht sich in diesem Zusammenhang auf die Kyberne-
tik (ebd., 373-390). Doch die Schwerpunktsetzung in der Frage, was das
Symbolische bewirkt, dndert sich. In Seminar XXII meint er z. B., dass das
Symbolische bzw. der Signifikant (ein) Loch macht (Jacques Lacan 2012,
66). Beim Unbewussten stehe das Urverdringte fiir dieses Loch (ebd.,

169

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

19), das auf eine Leere im Inneren des Subjekts verweist, die z. B. auch
tiber den Bezug auf Korperdffnungen relevant wird (Walter Seitter 2009,
355). Das Symbolische macht die Leere und das Fehlende zum zentralen
Moment der Subjektivitit. Es ist das Trennende, das im Rahmen einer
Benennungs- und Vermittlungsfunktion Abstand zur Auflenwelt schafft
sowie eine signifikante Struktur der An- und Abwesenheit hervorbringt
(Peter Widmer 31997, 188-189). Das Symbolische bringt mit den Signifi-
kanten das Unterscheidbare, das man aber gerade in Bezug auf Lacans
spatere Theorien zunichst mit der lalangue assoziieren kann (Jean-Claude
Milner 2014a, 29). Jeder Signifikant steht fiir ein von den anderen Signifi-
kanten zu unterscheidendes ,Eines“ (ebd.). Dieser Sprachkorper, der aus
differenziellen Elementen besteht, strukturiert das Unbewusste nicht von
vornherein in Form diachronisch und zugleich synchronisch organisierter
Signifikantenketten. Die Sprache schafft auch nicht sofort eine Vertraut-
heit. Worte sind den Menschen aufgezwungen, wie Parasiten, obwohl wir
durchaus von ihnen abhingig sind (Jacques Lacan 2017, 101-102). Wie
im nachsten Abschnitt gezeigt wird, ist das Symbolische zuallererst nicht
Sprache (franz. langage), sondern das, was Lacan eben die lalangue nennt
(Colette Soler 2018, 3). ,Verbindliche“ Bedeutungen erhalt die Sprache
erst in einem jeweiligen Diskurs, einem sozialen Band (vgl. Jacques Lacan
21991b, 22, 60, 89). Dazu ist auch das Imaginare notig.

Das Imaginare entspricht dem Koérper, und zwar dem Korper als einer
»Konsistenz®, einer Form, der das Individuum im Bild begegnet (vgl.
Colette Soler 2018, 11). Einer Bemerkung in Seminar XXII zufolge ent-
spricht diese Konsistenz daher z. B. auch nicht der Widerspruchslosigkeit
(Jacques Lacan 2012, 17), sondern es geht um die Konsistenz bzw. den
Halt des (Borromadischen) Knotens der Subjektivitat (ebd., 12). Beim Ima-
gindren handelt es sich auch nicht einfach blof um ein Synonym fiir Ima-
gination (ebd., 31). Lacan macht mit dem Begriff bestimmte Funktionen
deutlich, auch wenn die Vorstellungskraft hier sicherlich eine wichtige
Rolle spielt. Das Bild beinhaltet z. B. den Korper als vermeintliche Einheit.
Das Korperbild ist daher der zentrale Bezugspunkt des narzisstischen Egos,
das sich als vollstindig imaginiert (vgl. Jacques Lacan 2017, 167). Das Ima-
ginare geht von der Annahme aus, dass es Ahnliches gibt, so Jean-Claude
Milner (2014a, 7-8). Auf imaginirer Ebene werden Eigenschaften verortet,
zugeordnet und verglichen sowie eine Idee von Einheit, Ganzheit und
Zusammengehorigkeit gebildet. Insgesamt gilt daher: Das Symbolische
unterscheidet und das Imaginare bindet bzw. bildet ein Band (ebd., 10;
vgl. Peter Widmer 31997, 188). Das Imaginire ist hier also mehr als nur
die Bedeutungen (Signifikate), die sich erst im Gefolge der Artikulation

170

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

der Signifikanten herstellen (vgl. Colette Soler 2018, 3; siche Kap. 3.2.1).
Das Imaginire ist eine Bedingung dafir, dass Dinge einen Sinn fiir das
Sprechwesen ergeben und es sich ein Bild von ihnen machen kann.

So gesehen wiren das Imaginare und das Symbolische etwas, das beim
Sprechwesen funktioniert und aus diesem zugleich ein soziales Wesen
macht. Doch im Realen gibt es keine Ordnung (Jacques Lacan 2017, 153)
und es bindet sich auch an nichts (ebd., 134). Das Reale verkorpert sich
zwar im Genieffen des Individuums als lebendiges Wesen, aber in der
Beziechung zum Anderen (im Diskurs) ist dem Genieflen gleichzeitig eine
uniiberschreitbare Grenze gesetzt. Es gibt keine vollstindige Kenntnis iber
das GeniefSen des Anderen (Alain Lemosof 2012, 98). Das Reale zeigt sich
daher nicht nur im Genieflen, sondern es steht ihm vom Standpunke des-
sen, was innerhalb des sozialen Bandes mutmaflich Sinn stiftet, sogar auch
im Weg. Das Reale ist eine Grenze, ein Hindernis des Geniefens, weil es
anscheinend keine Riicksicht auf die Ordnungen oder Anordnungen des
Symbolischen und die imaginaren Ideale nimmt, die z. B. darin bestehen,
die Sexualitit zu normieren, zu normalisieren oder zu naturalisieren. Das
Reale erfiillt etwa nicht die Erwartung heterosexueller Normen, die in
der natirlichen Fortpflanzungsfunktion ihren vermeintlich hochsten Sinn
verwirklicht sehen. Es halt sich nicht an die Vorstellung davon, was zusam-
mengehort. Das Ideal zweier zu einer imaginiren Einheit verschmolzener
Korper ist illusiondr, vor allem da, wo man es an eine vermeintliche Natiir-
lichkeit koppelt. Die Vorstellung, dass sich in der Kopulation ein totales
Geniefen herstelle, sei ein menschlicher Irrglauben (Jacques Lacan 2013,
69-70). Dieser Andere, mit dem die Vereinigung gelingen soll, existiert
nicht. Es gibt das konkrete Gegentiber, aber dahinter ist nichts — lediglich
ein Loch an der Stelle, wo das Subjekt einen Anderen des Anderen erwar-
tet (Jacques Lacan 2017, 149). Mit anderen Worten: Nichts im Realen
bestatigt z. B. die gesellschaftlich vermittelte Idee, dass Mann und Frau
eine harmonische Einheit bilden. Hier existiert kein Garant von Sinn oder
Wahrheit tber das Symbolische hinaus.

»,Mann“ und ,Frau“ sind dabei in erster Linie Signifikanten innerhalb
einer diskursiven Realitat, kein pradiskursives nattrliches Faktum (Jacques
Lacan 21991b, 37). Bei Mannlichkeit und Weiblichkeit handelt es sich
um keine Konzepte, die automatisch im Psychischen gegeben sind (Peter
Widmer 31997, 93). Mann und Frau sind sprachliche Konstruktionen,
Signifikanten — und zwar solche, die im Angesicht des Realen scheitern
(siche Kap. 3.3.5.3). Die Sprache, die den Korper bewohnt, kann ihre sym-
bolische Funktion nie vollstindig erfiillen. Das von der Sprache gezeichne-
te Reale ist daher im bewussten Erleben nichts, das Lust bereitet (Jacques

171

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

Lacan 2017, 82), auch weil es von jeder Erwartung eines Eins-Seins (imagi-
nérer Vollstindigkeit) abweicht. Das Reale zieht der Illusion eines ewig
wahrenden, erfullenden und nattrlichen Bandes zwischen Mann und Frau
einen Strich durch die Rechnung. Dieser Sinn, der ein ,sexueller Sinn® ist,
erfillt sich nicht. Das Geniefen dient insofern zu nichts, weil sich damit
entgegen jeder moglichen Erwartung kein komplementires Verhiltnis
zum (gegengeschlechtlichen) anderen Korper herstellen lasst (Jacques La-
can 21991b, 78). Anhand der Orientierung am vermeintlich Normalen
oder Natiirlichen erlangt das Subjekt nicht die Fille, die damit suggeriert
wird.?* In diesem Sinne formuliert Lacan seine berihmte provokante The-
se, dass es kein Geschlechtsverhaltnis gibt (Jacques Lacan 21991b). Inner-
halb der Rahmenbedingungen der Signifikanten ist kein Geschlechtsver-
hiltnis formulierbar (Jacques Lacan 1988a, 17).

3.3.3 Die lalangue

Lacan erginzt in seinen spateren Uberlegungen seine berihmte Aussage,
dass das Unbewusste wie eine Sprache strukturiert ist. Er schreibt die
Sprache (franz. la langue) ab den frihen 1970er Jahren auch als lalangue
(Jacques Lacan 2013, 18-19). Der Klang der ausgesprochenen Worte ,,die
Sprache® (franz. la langue) entspricht im Franzésischen dem Klang des
Neologismus lalangue, also der Zusammensetzung des Artikels mit dem
Substantiv. Die Worte sind homophon. Das Wort erinnert auch an die
lustvolle Wiederholung sprachlicher Elemente im kindlichen Lallen oder
an das Singen der Laute ,la la“ (Colette Soler 2018, 25). Zudem fihrt
Lacan den Begriff /alangue anscheinend zum Spaff in Anlehnung an den
Namen von André Lalande ein, der ein bekanntes Worterbuch der Philo-
sophie verfasst hatte (Elisabeth Roudinesco 2011, 353; Jacques Lacan 2013,
17-18).

Das Unbewusste ist wie eine Sprache strukturiert, doch diese Struk-
tur impliziert ,ein Wissen, ein savoir-faire mit lalangue® (Jacques Lacan
21991b, 151). Savoir-faire heifst tGbersetzt ,Konnen“ oder ,Know-how*.
Es geht also beim sprachlich strukturierten Unbewussten bzw. beim
unbewussten Wissen anscheinend zunichst um ein Wissen-wie bzw. Ge-

35 Lacan scheint damit eine Anmerkung von Freud iber Heterosexualitit zu besta-
tigen: ,Im Sinne der Psychoanalyse ist also auch das ausschliefliche sexuelle
Interesse des Mannes fiir das Weib ein der Aufklarung bediirftiges Problem und
keine Selbstverstandlichkeit* (Sigmund Freud 20001, 56, Anm.).

172

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

wusst-wie im Umgang mit der lalangue. 3¢ Wissen ist hier nicht in einem
klassischen epistemologischen Sinne z. B. als gerechtfertigte wahre Uber-
zeugung zu verstehen. Grundsatzlich kann man das Unbewusste als unbe-
kanntes Wissen ansehen, das kein sich seiner selbst transparentes Bewusst-
sein erfordert, sondern sich aus der Artikulation und Verbindung von
Signifikanten ergibt (Bruce Fink 2006, 45). Doch das Wissen, von dem
Lacan beim Umgang mit der lalangue spricht, ist nicht durch eine tber-
geordnete, intersubjektive Struktur anerkannter Bedeutungen oder einen
symbolischen grofen Anderen gestiitzt, denn das Wissen im Umgang mit
der lalangue impliziert nicht, dass man Rechenschaft dariiber abgeben
kann (Jacques Lacan 21991b, 151). Keine Rechenschaft abgeben zu kén-
nen, bedeutet auch, dass hier keine Kenntnis von Grinden bzw. kein
»Wissen, warum®, vorliegt.

Die lalangue affiziert uns. Sie hat laut Lacan Effekte auf uns, die sich
als Affekte dufern, doch diese Affekte sind zugleich ritselhaft (ebd.). Dass
die lalangue Affekte bewirkt, wie es in Seminar XX heif§t, erinnert an die
in Radiophonie formulierte Annahme, die inkorporierte Strukeur erzeuge
den Affekt (Jacques Lacan 1988a, 12). Mit der Struktur bezeichnet Lacan
hier den ,Korper des Symbolischen® (ebd.). In diesem Sinne wire die
lalangue die Grundlage des symbolischen Korpers bzw. Sprachkorpers oder
wire selbst als Sprachkérper zu verstehen. Lacan bestitigt dies in Seminar
XXIV: Die lalangue ist der Korper des Symbolischen (Jacques Lacan 2009,
4; Rolf Nemitz 2020, 106). Die Effekte des Sprachkdrpers sind Affekte,
die dem menschlichen Subjekt Ratsel aufgeben und zu einer Ambivalenz
gegeniiber dem von der Sprache gepragten GenieSen fithren, das sich im
lebendigen (realen) Kérper manifestiert.

Die lalangue ist zunachst das, was ein Kind bei seinen wichtigsten Be-
zugspersonen vernimmt. Das Unbewusste wird auf Basis des Umgangs
mit der undurchsichtigen miitterlichen Sprache bzw. der Muttersprache
gemacht, der ,lalangue maternelle“ (Jacques Lacan 21991b, 150). Als Mut-
tersprache steht die lalangue fiir das erste, noch nicht in seiner Bedeutung
erfasste Sprechen, das ein Kind hort (Colette Soler 2018, 25; 2016, 109).
Es ist das vom Kind vernommene ,Sprachgerdusch® (Eric Laurent 2013,
90). Sprachliche Laute oder Zeichen sind zunichst befremdlich, erzeugen
keine Vertrautheit, weil das werdende Subjekt ihren Sinn erst ,,herausho-

36 Bevor Lacan den Begriff der lalangue verwendet, erwihnt er im Hinblick auf das
Feld des Wissens auch ein ,,Wissen [...], was darin zu tun ist“ (Jacques Lacan 2022,
246; Hervorhebung im Original; franz. savoir-y-faire) und ein ,Wissen, wie man
darin sein kann“ (ebd., 247; Hervorhebung im Original; franz. savorr-y-étre).

173

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

ren® muss (sieche Kap. 3.3.5.2). Michael Turnheim (2009, 65-66, 86) macht
darauf aufmerksam, dass die matterliche /alangue und die Mutter bei La-
can ein abgrindiges und ungeheuerliches Moment verkdrpern, das auf
eine traumatische Wirkung hinweist. Die Mutter ist ein paradigmatisches
Beispiel dafiir, welche Wirkung die dquivoke Sprache zuallererst auf ein
Subjekt austibt. Denn all das, was sie ihrem Kind tber ihr Sprechen,
ithre Sprache — die Muttersprache — zu vermitteln versucht, erzeugt nicht
von Vornherein (oder ausschliefSlich) ein Gefiihl der Vertrautheit, aus
der heraus die vermittelten Bedeutungen wie selbstverstandlich anerkannt
werden. Was die Mutter sagt und tut bzw. die Tatsache, dass sie manches
nicht sagt oder nicht tut, ist alles andere als selbstverstindlich fiir das
Kind. Daher ist sie ein Ort der Sehnsucht und der bedrohlichen Ungewiss-
heit gleichermafen. Die Mutter warmt und nihrt das Kind, kann aber
auch Dinge verweigern und abwesend sein. Die liebevollen Worte, die
sie ausspricht, sowie das trostende Lacheln, das sie ihrem Kind spendet,
sind ambig. Im freundlichen Licheln zeigt die Mutter auch die Zihne,
ein Werkzeug der Zerstorung (Ulrike Kadi 2010). Das Bild der Mutter als
einem hungrigen Krokodil mit riesigen Zahnen weist auf die Bedrohlich-
keit ihres fiir das Kind ratselhaften Begehrens hin (Jacques Lacan 2007,
112). Intensive Gesten miitterlicher Zirtlichkeit mogen so z. B. fir ein
Kind nicht nur wohltuend, sondern zuweilen auch erschreckend oder
erdriickend sein: Was will die primére Bezugsperson?

Was in dieser mehrdeutigen, bedrohlichen Situation noch nicht eta-
bliert ist, sind Ankerpunkte, die dem Subjekt ,endgultige® Sicherheit und
Halt geben, die Ordnung stiften und greifbare Bedeutungen fixieren. Die
zunichst formlose Sprache wird fiir das Subjekt also nicht unmittelbar
zum intersubjektiv gultigen Werkzeug der symbolischen Ordnung bzw.
des Diskurses (etwa der sinnvollen Kommunikation oder hoflichen Flos-
keln und Benimmregeln). Das heift, die Bedeutungszuschreibungen, Ge-
wohnheiten und Gesetze, die sich hinter dem miitterlichen Sprechen abzu-
zeichnen beginnen, hat das Kind nicht je schon als seine eigenen Gesetze
internalisiert, auch wenn es bereits spricht. Was im Kontext der symboli-
schen Ordnung Bedeutung hat, was erlaubt, gesollt, geduldet oder verbo-
ten ist, wird eben iberlagert vom ,Sprachgerausch“ (Eric Laurent 2013,
90) und der ,Rolle des Gleichklangs und der Mehrdeutigkeit® (Claus-Die-
ter Rath 2013, 25).37

37 Obwohl hier nicht niher darauf eingegangen wird, so haben freilich auch ge-
hoérlose Menschen Zugang zur Sprache, wie Colette Soler (2018, 32) anmerke,
allerdings werde hier das Gerdusch durch etwas anderes ersetzt. Auch Lacan

174

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

Dass keine Ankerpunkte vorhanden sind, bedeutet auch, dass die /al
angue nicht das ist, was im Diktionir steht (Jacques Lacan 2013, 18). Schon
in Seminar II ist zu erfahren, dass ein Diktionar Worte, Wortverwendun-
gen und Redensarten beinhaltet, aber keine Satze (Jacques Lacan 21991a,
354).38 Anders gesagt: Die Art und Weise, wie Worte und Redensarten ver-
wendet werden, zeigt, dass es hier schon Stepppunkte sowie eine funktio-
nierende Synchronie auf der Ebene der Signifikanten gibt. Bei der lalangue
ist das nicht der Fall. Colette Soler (2018, 26-27) driickt dies so aus, dass in
der lalangue Worter nicht an vereinbarte Bedeutungen gebunden sind, also
an spezifische Bedeutungen, die Teil des konkreten Sprachgebrauchs im
sozialen Band sind; lalangue ist stattdessen Sprache als Menge moglicher
Aquivokationen, denn jedes Wort kann im Sprachgebrauch verschiedenste
Bedeutungen erhalten. Daher kann die /alangue mit Michael Turnheim
(2009, 64-65) als ,,Sprachsuppe® bezeichnet werden, die fremd, ungezahmt
und voller Zweideutigkeiten ist.

Obwohl sie dem Symbolischen entstammt, ist die /alangue somit auch
im Realen. Die Wirkung des Gehorten bzw. der Signifikanten setzt zu-
satzlich auf einer anderen Ebene ein als jener des (kiinftigen) geteilten
Subjekts: in der ,genieBenden Substanz (Jacques Lacan 21991b, 28). Die
Worter besitzen dabei ein ,,Gewicht®, eine ,Materialitit“ jenseits von Be-
deutung und Sinn, die sich im Begriff motérialité, der sich aus ,Wort®
(franz. mot) und ,Materialitat® (franz. matérialité) zusammensetzt, verdich-
tet (Colette Soler 2016, 43). Der Klang der Worte, ihre Materialitit, hat
Auswirkungen auf uns, auch weil es iber das hinaus geht, was im gesell-
schaftlich Anerkannten Sinn ergibt (Bruce Fink 2006, 52). Eltern binden
ihr Kind z. B. in die ,kulturelle Ordnung® (Claus-Dieter Rath 2013, 68)
ein, indem sie die kindlichen Bediirfnisschreie in Form einer Babysprache
wiederholen und letztlich ,in Worte Gibersetzen (ebd.). Doch abgeschen
davon, dass damit aus dem kindlichen Bediirfnis ein Anspruch sowie ein
von den Signifikanten getragenes Begehren wird, zeigt diese vereinfachte
»Babysprache“ auch den materiellen Aspekt der Sprache auf: Die Eltern
betonen etwa bestimmte Vokale und Konsonanten, reden langsam oder
wiederholen das Gesagte mehrfach. Die sprachlichen Gerdusche haben
eine gewisse ,,Melodie“ (Colette Soler 2018, 32). Gehort wird dabei der
Signifikant, nicht das, was in symbolischer bzw. metaphorischer Hinsicht

macht darauf aufmerksam. Sprache meint nicht die Vokalisierung, wie er aus-
fihrt (Jacques Lacan 2010, 344).

38 Man kann in einem Worterbuch nicht alle in einer Sprache potentiell denkbaren
Sitze und Bedeutungen aufschreiben.

175

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

»zwischen den Zeilen® liegt (ebd., 33). Das ,,Zwischen-den-Zeilen-Hoéren®
ist bereits eine Frage von Sinn und Bedeutung und weist auf die Synchro-
nie verschiedener Signifikantenketten hin.

Die das Unbewusste strukturierende Sprache ist zunachst ein ,Apparat
des Genieflens“ (Jacques Lacan 21991b, 61). Damit ist auch das Sprechen
etwas Korperliches (ebd., 128) und insofern real, als es sich als ,das Ge-
heimnis des Unbewuften“ (ebd., 141) darstellt. Das Sprechwesen genief3t
das Sprechen, auch wenn es keine Rechtfertigung daftir abgeben kann
bzw. nicht weifs, warum (ebd., 124). Man kann das Sprechen in der /al-
angue als ,Protosprechen® bezeichnen, bei dem es noch keine Stepppunk-
te gibt (Sebastian Kirsch 2013, 226; siehe Kap. 3.2.3). Die sprachlichen
Elemente und das Symbolische erzeugen demnach eine Wirkung — auch
im Koérper —, obwohl sie ihre ,eigentliche®, d. h. metaphorisch-sinnstiften-
de oder kommunikative Funktion gar nicht erfiillen. Doch als welche
korperliche Empfindung duflert sich das Genieffen? Das Genieffen besteht
in der Herstellung einer Spannung, nicht in einem Zustand lustvoller
Entspannung (Jacques Lacan 2013, 28). Wenn es als Gefithl der Spannung
verstanden wird, kann es bis ins Unlustvolle reichen. Das Reale macht
keine Lust (Jacques Lacan 2017, 82). Sprache ist und bleibt so gesehen ein
Fremdkorper fiir ein Kind (vgl. Claus-Dieter Rath 2013, 15). Die Frage
ist: Was macht man mit dieser miitterlichen lalangue bzw. wie geht man
damit um (Michael Turnheim 2009, 86)?

Die Fremdbheit der lalangue scheint nicht nur eine negative oder unan-
genehme Wirkung zu haben, sondern ein Kind findet auch einen spieleri-
schen oder lustvollen Zugang zu Sprache und Sprechen. Kleine Kinder
richten ihre Auferungen laut Peter Widmer (31997, 56) oft noch nicht
am Sinn aus, sondern kombinieren die Phoneme z. B. beim Lallen aus
Vergniigen, weshalb der Nicht-Sinn hier Prioritat hat. Dass das Unbewuss-
te sprachlich strukturiert ist, bedeutet also auch, dass ein Subjekt in die-
sem ,,Blabla“ Befriedigung finden kann (Jacques Lacan 21991b, 62). Diese
Befriedigung kann als eine Reaktion auf das GeniefSen der lalangue verstan-
den werden (Colette Soler 2018, 29).

Dies bringt weitere Uberlegungen dartber mit sich, was Sprache tun
kann und ,darf*. Die Verwendung der Sprache beugt sich z. B. vielleicht
nicht immer einer kommunikativen Sparsamkeit und Effizienz, sondern
Sprache ladt zum Spiel mit ihr ein. Sie provoziert geradezu poetische
Neuschopfungen. Schon in fritheren Arbeiten merkt Lacan an, dass der
Sinneffekt der Metapher dem Nicht-Sinn entspringt (siche Kap. 3.2.2).
Doch nun kommt dem Nicht-Sinn offenbar die groflere Aufmerksamkeit
zu, zumal es gilt, die Wirksamkeit der Sprache zunichst mit der lalangue

176

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

in Verbindung zu bringen. Stets kann mit der Sprache noch mehr gesagt
werden, hiufig kann es anders gesagt werden und manchmal bleibt die
Sprache ratselhaft und kryptisch. Neologismen, Homophonien, Wortspie-
le und Wiederholungen fiithren uns somit den Kern der menschlichen
Erfahrung mit der Sprache vor Augen. Zudem hat die Sprache eine ,Ma-
terialitat®, einen ,Klang“. Der Begriff der lalangue verweist auf den priva-
ten Bezug des Subjekts zur offentlichen Sprache und zum vernommenen
sSprachgerausch® (Eric Laurent 2013, 90). In lalangue ist die Sprache mit
einem ,illegalen® Genieflen verbunden, das tiber das normativ Geregelte
hinausgeht (Slavoj Zizek 2008, 97). Die lalangue kann dahingehend mit
dem Illegitimen, Irregularen oder Verbotenen assoziiert werden.

Lacan scheint also davon auszugehen, dass die Sprache als lalangue die
Basis der Einbindung des Subjekts in die Sprache als bedeutungsgenerie-
rendes System ist. Doch Zizek ist skeptisch gegeniiber dieser Sichtweise
auf das Verhiltnis von Sprache und lalangue, denn die lalangue setze die
Sprache voraus bzw. musse eher als deren Zusatz verstanden werden, der
deshalb existiere, weil die Sprache (im Rahmen der signifikanten Diffe-
renzbezichungen) voller Liicken und Inkonsistenzen sei und dadurch ein
Unbehagen produziere (Slavoj Zizek 2020b, 498-511, 2020a, 81). Zizek ist
der Ansicht, dass die /alangue eher eine Abwehr gegen den Einschnitt der
Sprache selbst (die symbolische Kastration) ist und sie erst zu etwas Lust-
vollem macht. Anders gesagt: Die lalangue erzeugt da Lust, wo die Sprache
und das Symbolische zunichst ein potentiell unangenehmes Gefiihl des
Verlustes wachrufen. Ein wesentlicher Aspekt des Sprech-GeniefSens muss
demnach darin liegen, den Mangel und die Inkonsistenzen der Sprache
(Homophonie, Mehrdeutigkeiten etc.) spielerisch zu etwas Lustvollem zu
verkehren.

Ein strukturierendes letztes Wort, ein ,Machtwort“, muss erst gespro-
chen werden, um der lalangue einen (eindeutigen) Sinn und verbindli-
che Bedeutungen abzuringen. Lacan betont beispielsweise die Funktion
des Vaters, den er als wichtige Instanz begreift, um dem Abgrund des
miitterlichen Begehrens und der Isolation der Mutter-Kind-Dyade zu ent-
kommen. Die ,klassische” psychoanalytische Sichtweise ist hier jene des
Odipuskomplexes, der besagt, dass die Mutter aus Sicht des Kindes als vom
Vater abhingig gesehen wird (Jacques Lacan 2003, 467). Die vermittelten
Bedeutungen hitten ohne Stepppunkt oder Machtwort keine nachhaltige
Gultigkeit, das Subjekt ware in einer Sprache jenseits ihrer auch kommu-
nikativen Funktion verloren. Die kindliche lalangue wiirde womoglich zur
psychotischen ,Privatsprache®, in der es staindig zu delirierenden Bedeu-
tungsschopfungen kommen kann. Innerhalb von Lacans Knotentheorie,

177

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

vor allem in Seminar XXIII, stellt sich der Sachverhalt beztglich der struk-
turierenden Funktion der viterlichen Metapher allerdings etwas anders
dar. Wie im folgenden Kapitel dargelegt wird, halt der Borromiische Kno-
ten der subjektiven Wirklichkeit auch ohne einem abstrakten symboli-
schen Namen-des-Vaters zusammen. Das Subjekt wird ohne die vaterliche
Metapher nicht automatisch psychotisch, denn der Name-des-Vaters sei et-
was Verzichtbares (Jacques Lacan 2017, 151).

3.3.4 Der Borromaiische Knoten

Seine Inspiration aus der Mathematik beziehend, beschiftigt sich Lacan
in seinem letzten Lebensjahrzehnt haufig mit dem Borromaischen Knoten
bzw. der Borromadischen Kette. Doch schon in den 1950er und 1960er
Jahren stiitzt er sich in seinen Uberlegungen z. B. auf die Topologie von
Oberflichen, die ihm jenseits der Theoretisierung unbewusster Gramma-
tik die Moglichkeit geben, Strukturen und Paradoxien der menschlichen
Psyche aufzuzeigen (Ellie Ragland/Dragan Milovanovic 2004, xii-xiv; vgl.
Jacques-Alain Miller 2004). Sein Interesse an der Knotentheorie ist also
— beinahe buchstiblich - eine Ankniipfung an vorausgehende Uberlegun-
gen, z. B. tiber das Mébiusband (z. B. Jacques Lacan 2010, 125-128).%7
Beim Mobiusband handelt sich um einen flachen, geschlossenen Strei-
fen bzw. eine Schleife, in der Innenseite und Auflenseite ineinander tber-
gehen. Die Oberflache besitzt daher eigentlich nur eine Seite.*’ Das Auflen
wird zum Innen, was z. B. an Lacans berithmte Annahme erinnert, dass
das Unbewusste des Subjekts der Diskurs des Anderen ist. Gleiches gilt
firr die Unterscheidung des Unbewussten vom Bewussten: Obwohl der Be-
griff des Unbewussten ein ,Fehlen“ in Bezug auf das Bewusstsein deutlich
macht (Jacques Lacan #41996¢, 32), so ist das Unbewusste nicht einfach
etwas, das dem Bewusstsein vorausginge (ebd., 30) oder dessen Negativ wa-
re (Jacques Lacan 2008c, 17-18). Das Unbewusste bezeichnet ein Fehlen,

39 Weitere Beispiele sind die Kreuzkappe (cross-cap; ebd.) und die Klein’sche Flasche
(z. B. Jacques Lacan 2013, 92-93), die hier nicht niher erldutert werden.

40 Zur Veranschaulichung des Mdébiusbandes: Man nimmt einen Papierstreifen,
halt ihn an beiden Enden und verdreht ihn an einem Ende zur Halfte, sodass
bei diesem Ende die Vorderseite nach hinten gerichtet ist. Jetzt verklebt man die
beiden Enden, um eine geschlossene Form zu erhalten. Setzt man den Finger an
irgendeiner beliebigen Stelle an und bewegt ihn der Linge nach entlang einer
Seite, gelangt man schlieflich auf die andere Seite, und zwar ohne den Finger
abzusetzen.

178

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

etwas Entzogenes, aber dennoch gibt es hier keinen dichotomen Gegensatz
zwischen dem Auflen und dem Innen. Bildlich gesprochen: Geht man am
Mobiusband entlang, kann man sich an jeder Stelle des Bandes fragen,
was auf der anderen Seite ist; die andere Seite bleibt also von dem Punkt
aus geschen, an dem man sich gerade befindet, immer fremd (Alenka
Zupandi¢ 2014, 65-66; Jacques Lacan 2010, 171). Damit ist zugleich die
yintime Exterioritat“ oder ,,Extimitat“ (Jacques Lacan 1996b, 171) bzw. das
sausgeschlossene Innere® (ebd., 126) gemeint, also das, womit der oder das
Nichste als Ding bezeichnet wird (vgl. Jacques Lacan 2022, 266-267; siche
Kap. 4.4).

Lacan argumentiert schon in seinen fritheren Seminaren gegen ein ku-
gelformig (,spharisch“) gedachtes Subjekt, das in sich abgeschlossen ist
(Jacques Lacan 21991a, 307). Der Torus ist ein weiteres Beispiel fir ein
Neudenken des — auf das Subjekt bezogenen — Verhiltnisses von innen
und aufSen. Es handelt sich um einen dreidimensionalen Ring bzw. einen
Schlauch, dessen Enden miteinander verbunden sind (Jacques Lacan 2010,
167-168). Man kann es auch als Reifen beschreiben. Der Ring ist durch
das Loch charakterisiert, d. h. es ist ein ,Kdrper mit viel Nichts* (Walter
Seitter 2009, 355). Wird der Ring wie beim Torus zu einem Schlauch
»[zlerdehnt® (ebd.), vergrofert sich nicht nur der Korper, sondern das
Nichts im Inneren nimmt auch zu, wie Seitter anmerkt. Hier gibt es
demnach einen Hohlraum bzw. eine Leere im Inneren des Schlauches
sowie ein Loch auflerhalb desselben, das zugleich in seiner Mitte liegt (wie
bei einem Reifen). Der Schwerpunkt bzw. das Zentrum des Torus befin-
det sich auflerhalb von ihm, was in dem Fall wiederum auf das Subjekt
hinweist, dessen Zentrum ebenfalls auerhalb liegt und zugleich zu ihm
gehort (Dylan Evans 2002, 310). Dabei besitzt der Torus eine ,,peripheri-
sche Exterioritat“ und eine ,zentrale Exterioritat® (Jacques Lacan 2016e,
379), die aber nur einen einzelnen Bereich bzw. eine einzelne Region
darstellen. Die Thematisierung des Loches spiegelt auch einen Bezug zum
biologischen Korper wider, hier etwa zu den durch einen Rand markierten
Korperoffnungen (siche Kap. 3.2.6).41 Walter Seitter (2009, 355-356) zufol-
ge sind es die von Lacan untersuchten Merkmale des Ringkoérpers, die ihn
geradezu dazu pradestiniert haben, sich dem Borromaischen Knoten, also
einer Verkettung mindestens dreier Ringe, zuzuwenden.

41 Die Topologie als Mittel der Formalisierung und als ,,Schrift — hier in Zusam-
menhang mit dem Korper — wirft so auch die Frage auf, ob sie mit einer Topo-
graphie des Korpers assoziiert werden kann (Ulrike Kadi/Gerhard Unterthurner
[Hg.] 2020).

179

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

Die erste Erwihnung des Borromaiischen Knotens gibt es in Seminar
XIX (Jacques Lacan 2018, 75-76). Die komplexen Knotenformationen
dienen ihm als Mittel zur Erfassung der Wirklichkeit des Subjekts, die
sich aus drei heterogenen, aber aquivalenten Elementen zusammensetzt:
dem Realen, dem Symbolischen und dem Imaginiren. Das Subjekt ,ist
die Verknotung der drei Dimensionen bzw. Ordnungen der menschli-
chen Wirklichkeit (Ellie Ragland 2000, 252). Relevant ist der Borromai-
sche Knoten u. a. deshalb, weil Lacan damit konkret Gber den Modus
spricht, in dem die drei Dimensionen bzw. Ordnungen der menschlichen
Wirklichkeit miteinander bestehen (Jean-Claude Milner 2014b, 187). Er
beschreibt u. a. das Verhiltnis der drei Dimensionen zueinander — oder
besser gesagt, deren Nichtverhaltnis, da sie paarweise betrachtet nicht mit-
einander zusammenhangen (Jacques Lacan 2017, 52-53). Es ist immer ein
drittes Element nétig, damit die Zweierpaare Gberhaupt halten.

Im Folgenden sollen einige topologische Implikationen von Lacans
Uberlegungen dargestellt werden, auch wenn dies nur unter sehr ober-
flachlicher Bertcksichtigung mathematischer Theorien erfolgt und mogli-
che Kritikpunkte an Lacans Bezugnahme auf die Mathematik und der ma-
thematischen Topologie im Rahmen dieser Arbeit unkommentiert bleiben
miissen (fir einen Uberblick tGber Lacans Verwendung der Mathematik
siche z. B. Timo Storck 2020). So wird Lacan z. B. eine missbrauchliche
Verwendung der Mathematik vorgeworfen, die den Anschein erzeuge, er
habe eigentlich nur eine vage Vorstellung dessen, wovon er spricht (Alan
Sokal/Jean Bricmont 1999). Dariiber hinaus sei auch darauf hingewiesen,
dass hier nicht alle Aussagen Lacans zum Borromiischen Knoten und
zu dessen Abwandlungen wiedergegeben oder kritisch diskutiert werden
konnen.

Das Sprechwesen definiert sich durch einen Umgang mit der lalangue
und den Effekten, die sie bewirkt. Das Symbolische bzw. der Signifikant
erzeugt ein Loch, aber dadurch wird das Unbewusste real (Jacques Lacan
2012, 66). Nun ist das Reale mit dem Symbolischen und dem Imaginaren
verbunden. Man kann also bis zu einem bestimmten Punkt tiber das Sub-
jekt sprechen und Vorstellungen dariiber bilden, aber es gibt Grenzen
des sprachlich Darstellbaren (bzw. Grenzen im Wissen). In der Definition
des menschlichen Subjekts versteht sich bei Lacan nichts von selbst. Da-
fur spricht insbesondere sein Hantieren mit dem Borromaischen Knoten,
wie er selbst in Seminar XXIII sagt. Da ihn Schwierigkeiten provozieren
wiirden, zerbreche er sich laut eigenen Angaben an all seinen Wochenen-
den verbissen den Kopf dber etwas, das sich nicht von selbst verstehe
(Jacques Lacan 2017, 159). Folgende Erlauterungen sind von der Uberle-

180

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

gung gepragt, dass der Borromaische Knoten insofern eine konsequente
Weiterentwicklung der Subjekttheorie Lacans darstellt, als er eine andere
Weise ist, die Schwierigkeit einer anschaulichen Erklarung des Subjekts
(Sprechwesens) in einer bestimmten Figur festzuhalten, die er als ,Stiitze
fiir das Denken® (Jacques Lacan 2017, 160) und als ,,Schrift (ebd., 161) be-
zeichnet. Die Topologie dient Lacan dazu, das zu zeigen, was nicht gesagt
werden kann — das Reale der Struktur (Ellie Ragland/Dragan Milovanovic
2004, xvi). Lacan will mit dem Knoten einen direkteren Zugang zum
Begriff des Realen schaffen, der in dem Fall tiber das Zeigen verschiedener
Verknotungen erfolgt und nicht mehr nur in Worten stattfindet (Genevie-
ve Morel 2017, 85). Es handelt sich um einen Ubergang von einem Sagen
zu einem Zeigen (Elisabeth Roudinesco 2011, 355).

Zur Betrachtung des Hintergrundes von Lacans eigener Knotentheorie
ist ein Blick auf einfithrende oder tberblicksartige Texte zur mathemati-
schen Theorie der Knoten moglich (z. B. Charles Livingston 1995; Meike
Akveld/Otto Neumaier 2014; Inga Johnson/Allison Henrich 2017). Einige
fir Lacans Theorie relevante Grundlagen lassen sich dementsprechend
wie folgt beschreiben: Die mathematische Theorie der Knoten untersucht
die Eigenschaften von Knoten in einem dreidimensionalen Raum, die
zur Veranschaulichung als zweidimensionale Diagramme bzw. Schemata
dargestellt werden. Um einen Knoten zu erhalten, wird ein Faden bzw.
eine Schnur beliebig verschlungen und dessen Enden werden miteinander
verbunden, und zwar so, dass die Unterbrechung der Schnur nicht mehr
zu erkennen ist (Meike Akveld/Otto Neumaier 2014, 59). Die Bezeichnung
,Knoten“ hebt sich in der Mathematik daher vom alltdglichen oder einfa-
chen Gebrauch des Wortes ab, weil er keine offenen Enden hat, wie es
etwa bei verkniipften Schuhbandern der Fall ist. Die einfachste Form eines
Knotens ist der ringférmige Kreis bzw. die ,o-formige Schlinge® (ebd.,
Anm. 7), die auch als Unknoten oder trivialer Knoten bezeichnet wird.*?

42 In einem nichttrivialen Knoten ist der Faden dagegen so verschlungen, dass
sich mehrere Schlaufen und dadurch Kreuzungspunkte bilden. Der sogenannte
Kleeblattknoten ist der kleinste und einfachste nichttriviale Knoten und weist
ein Minimum von nur drei Kreuzungspunkten auf. Der Unknoten und der
Kleeblattknoten verfiigen zwar beide iber nur eine Komponente (einen Faden),
besitzen aber jeweils andere Eigenschaften und gleichen sich daher nicht. Zwei
Knoten sind ndmlich nur dann dquivalent, wenn sie durch bestimmte Fadenbe-
wegungen in den jeweils anderen Knoten umzuformen sind, was hier nicht
moglich ist (vgl. z. B. Charles Livingston 1995; Meike Akveld/Otto Neumaier
2014; Inga Johnson/Allison Henrich 2017). Auch wenn Lacan in seinen spateren
Seminaren auf den Kleeblattknoten Bezug nimmt und verschiedene Varianten

181

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

Werden mehrere einzelne Knoten miteinander verkntpft, so spricht
man von einer Verschlingung bzw. einer Verkettung. Bei der Borromii-
schen Verschlingung (den Borromiischen Ringen) handelt es sich um ein
aus mehreren Komponenten zusammengesetztes Objekt, in dem es zu kei-
ner direkten Verbindung jeweils nur zweier Komponenten kommt (siche
Abb. 2). Diese Art Verschlingung verdankt ihren Namen der italienischen
Adelsfamilie Borromeo, welche die Figur in ihrem Wappen verwendet
(vgl. Jacques Lacan 2017, 19). Die Borromaische Verschlingung wird auch
Brunn’sche Verschlingung genannt, benannt nach dem Mathematiker Her-
mann Brunn, der sich bereits im spiten 19. Jahrhundert mit der Thematik
beschiftigte (vgl. Charles Livingston 1995, 9-10). Das Auflergewohnliche
an diesen Verschlingungen ist, wie gesagt, die Tatsache, dass sich alle
Komponenten (Ringe) voneinander l6sen, sobald nur eine Komponente
zerschnitten wird; zwei Ringe sind also nie direkt verbunden, sondern
immer nur tber den dritten Ring,.

Lacan bezeichnet die zusammengefiigten Borromaischen Ringe haufig
als einen Knoten, wobei es sich eigentlich um eine Verkettung bzw. Ver-
schlingung dreier Knoten handelt. Er verwendet das zweidimensionale
Schema fir seine eigene Theorie des Sprechwesens; es handelt sich dabei
um den Knoten (bzw. die Verschlingung mehrerer Knoten) in Form einer
LPlattung® (Jacques Lacan 21991b, 132; franz. mise a plat), wie er sagt. Ob-
wohl der dreidimensionale Raum zu einem zweidimensionalen Schema
»geplittet wird, bleiben die riumlichen Eigenschaften durch die Uber-
schneidungspunkte an den Linien ersichtlich, denn um zu zeigen, welcher
Ring jeweils tiber oder unter dem anderen liegt, miissen manche Linien
unterbrochen dargestellt werden. Dadurch, dass man beim Zeichnen der
Linien Lucken lasst, kommt es zu keinem Informationsverlust tber die
raumlichen Eigenschaften des Knotens (Charles Livingston 1995, 19-20).

von Verschlingungen aufzeichnet, so besitzt dies fiir vorliegende Arbeit keine
nennenswerte Relevanz und wird auch nicht naher ausgefiihrt.

182

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des GeniefSens

474

S

Abb. 2: Borromaische Ringe bzw. Borromdischer Knoten. Dargestellt als Ver-
kniipfung der Dimensionen des Realen (R), Symbolischen (S) und
Imagindren (I; eigene Darstellung nach Jacques Lacan 2017, 20, 76).
Wird ein einzelner Ring durchtrennt, losen sich damit auch die anderen
beiden Ringe voneinander. In der Mitte befindet sich das Objekt a bzw.
Mehr-GeniefSen.

Durch diese mehrfachen Kreuzungspunkte zwischen unterbrochenen und
nichtunterbrochenen Linien werden riaumliche Eigenschaften beschrie-
ben, doch im Unterschied zum dreidimensionalen Knoten lassen sich
in diesem zweidimensionalen Schema vier Uberlappungsbereiche ausma-
chen (zwischen Realem und Imaginirem, Imaginirem und Symbolischem,
Symbolischem und Realem sowie zwischen Realem, Symbolischem und
Imaginarem). Diese Uberlappungsbereiche werden jeweils durch drei
Schnittpunkte definiert (Jacques Lacan 21991b, 142). Wie noch gezeigt
wird, trigt Lacan verschiedene Formen des Geniefens in diese durch die
»Plattung® entstandenen Bereiche ein (siehe Kap. 3.3.5).

Die Topologie der Knoten bringt aus Lacans Sicht etwas auf den Punkt,
namlich dass der (topologische) Raum mathematisch ist und sich der
Anschaulichkeit entzieht (Jacques Lacan 21991b, 146). Mit ,,nicht anschau-
lich® ist u. a. gemeint, dass man sich den topologischen Raum der ver-
schlungenen Knoten nicht oder nur sehr schwer vorstellen kann. Die
Verschlingungen und Kreuzungspunkte der Ringe sind so komplex, dass
man permanent Gefahr lauft, in der bildlichen Vorstellung des Knotens
fehlzugehen. Mit geschlossenen Augen an den Knoten zu denken, ist
ihm zufolge sehr schwierig (Jacques Lacan 2017, 28). Das verweist auf
einen Umgang mit dem Realen. Der Borromiische Knoten musse daher
als Schrift gesehen werden, was darauf hinweise, dass die Figur auf ,,blo-
de® Weise zu gebrauchen sei (Jacques Lacan 2012, 11). Man ist an die

183

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

Verwendung von Formeln und Buchstaben in der Mathematik erinnert,
die an sich keine Bedeutung haben. Es hat aber auch Implikationen fiir
die Theorie des Subjekts. Der Borromaiische Knoten macht u. a. das Reale
des Sprechwesens deutlich, nimlich dass man hier etwas nicht (er-)kennt
bzw. dass etwas der imagindren Vereinnahmung entgeht. Daher betrachtet
Lacan den Knoten auch nicht als Modell, da ihm zufolge ein Modell
eben eine Art von imaginarer Kontrolle impliziert (Jacques Lacan 2017,
44). Zudem spiegelt dies das Selbstverstandnis der Lacan’schen Theorie
tber das menschliche Subjekt selbst auf eindringliche Weise wider: Der
Borromaische Knoten will oder kann kein letztes Wort Gber das Subjekt
oder den Menschen sein (vgl. Walter Seitter 2009, 356). Ein letztes Wort
schiene auch ganz der Wahrheit verpflichtet zu sein. Doch die Wahrheit
und das Reale mussen eben unterschieden werden: Wahrend die subjekti-
ve Wahrheit dem Symbolischen verschrieben und bis zu einem gewissen
Grad sag- und erkennbar ist, kann man das Reale nicht auf die gleiche
Weise kennen (Genevieve Morel 2017, 85). Damit ist auch das Reale des
Wissens gemeint.

Die Rolle des Realen lasst sich hier demnach am besten nachvollziehen,
wenn man es nicht nur im Hinblick auf den im Knoten dargestellten
Inhalt definiert, also als eines von drei Elementen mit jeweils bestimmten
Eigenschaften. Das Reale bezeichnet zugleich die Charakterisierung des
Knotens insgesamt. Ahnliches gilt auch fiir das Imaginire und das Symbo-
lische: Sofern der Knoten ein dargestellter ist, ist er im Imagindren; sofern
er in sich unterschieden ist (indem z. B. Giber verschiedene Elemente ge-
sprochen wird), ist er im Symbolischen (Peter Widmer 31997, 154; vgl.
dazu Jean-Claude Milner 2014a, 12). Das Reale kann auch noch in der
Hinsicht thematisiert werden, dass beim Knoten der gleichzeitige Verweis
auf Verknipfung und Aufloésung relevant ist, denn nur, wenn man einen
Ring durchtrennt und sich dadurch der Knoten als Ganzer auflost, weifS
man, dass es sich um eine Borromadische Verkniipfung gehandelt hat. Die
Idee der Verkntipfung der drei Ordnungen zu einem homogenen Gesamt-
bild der Subjektivitit wird also gleichzeitig durch die Idee der Auflésung
gestitzt. Peter Widmer (31997, 155) erwihnt, dass das ,Auflésen® von
etwas Fixiertem auch Bezlige zu ,realisieren” und ,,analysieren hat.

Was kann die Praxis der Psychoanalyse beim Subjekt bewirken? Wie
bereits gesagt wurde, definiert Lacan das Reale mitunter als das Unmogli-
che, weil es sich z. B. im Kontext der psychoanalytischen Kur als Grenze
des Deutbaren zeigt. Daher bietet es sich an, das Reale mit Auflésung
zu assoziieren, weil es demonstriert, dass sich festgefahrene Vorstellungen
und bestehende ,,Denkmuster” auch wieder losen konnen bzw. dass sich

184

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

ihr Sinn im Nicht-Sinn auflést und man in einer bestimmten Sache keine
Erklarungen mehr hat. Eine Grenze des Deutbaren. Es geht dabei auch
insofern um eine Offnung der Ringe, als die psychoanalytische Praxis
darin besteht, der Analysantin oder dem Analysanten* dabei zu helfen,
Dinge anders zu sehen, z. B. im Hinblick auf ein bestehendes Phantasma
(Peter Widmer 31997, 164). Was uns ,,im Innersten“ zusammenbhalt, ist
zugleich das, was sich der vom Symbolischen getragenen Suche nach
Wahrheit entziehen kann. Die Annahme, dass man Wahrheit nur halb
sagen kann (Jacques Lacan 2017, 23), lasst sich daher auch so interpretie-
ren, dass der Knoten — aufgrund der mit dem Realen verbundenen Idee
der Auflésung — nicht ,die ganze Wahrheit® iiber das Subjekt darstellt
oder nicht als festgefahrene Struktur anzusehen ist. Das unbekannte (reale)
Wissen im Unbewussten, das sich etwa in Versprechern oder Symptomen
auflert, stofSt anscheinend die Suche nach der Wahrheit an. Die Pointe
des Borromadischen Knotens liegt darin, die Idee der Verkniipfung mit
jener der Auflésung zu verbinden — dem einzelnen Schnitt, der die For-
mation der drei Ringe insgesamt zerstort. Verschiedene Lacan-Interpreten
heben in diesem Zusammenhang jeweils die mit der ,Konsistenz® des
Knotens einhergehende ,Inkonsistenz® hervor, denn das Zuschniiren und
das Aufkniipfen sind hier gleichzeitig zu denken (Alain Badiou/Elisabeth
Roudinesco 2013, 73; Jean-Claude Milner 2014a, 14; Walter Seitter 2009,
355).

Lacan beschreibt das Reale als ,,Ex-sistenz®, das Symbolische als ,Loch®
und das Imaginare als ,Konsistenz“ (z. B. Jacques Lacan 2017, 52; siche
Kap. 3.3.2). Wie Rolf Nemitz (2020, 99-100) ausfihrt, besitzt aber auch
jeder einzelne Ring im Borromiischen Knoten diese Merkmale — Kon-
sistenz, weil er in sich zusammenhailt, ein Loch, weil man eine andere
Schnur durchfideln kann, und Ex-istenz, weil er gegen andere Ringe
stoflt, ohne direkt mit ihnen verbunden zu sein. Peter Widmer (31997,

43 Lacan spricht nicht nur vom ,Subjekt® oder von der ,Patientin“ und dem ,Pati-
enten®, sondern er fihrt 1967 den franzésischen Begriff des (psych)analysant ein,
der wiederum auf dem englischen (psych)analysand basiert (Dylan Evans 2002,
37-38). Abgesehen davon, dass frither das generische Maskulinum gebrauchlich
war (oder noch ist), verwendeten und verwenden viele deutschsprachige Autorin-
nen und Autoren in Ubereinstimmung mit dem franzésischen Wort meist auch
den Begriff der Analysantin bzw. des Analysanten, (z. B. Peter Widmer 31997, 20;
August Ruhs 2010, 62-63; Claus-Dieter Rath 2013, 7). Das Wort wird also im
Kontext der Lacan‘schen Psychoanalyse meist nicht mit einem ,,d“ geschrieben
(»Analysandin® bzw. ,Analysand“). Peter Widmer (31997, 20) sieht darin eine
Anlehnung an den Begriff , Signifikant®.

185

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

154) weist auf andere Merkmale hin, die zeigen, dass jedes Element durch
alle drei Dimensionen bestimmt ist: Jeder Ring ist real, weil er unreduzier-
bar ist, symbolisch, weil er als ein Eines benennbar ist, und imaginar, weil
er als bestimmte Form vorgestellt wird. Zum Realen ist zu sagen, dass
Lacan z. B. schon in Seminar XI auf das Moment des Anstoens hinweist:
»Das Reale ist das, was anstoffen 1ifft“ (Jacques Lacan #1996c¢, 175), es ist
das ,Unmogliche” (ebd.). Die Rede von der Ex-sistenz deutet in diesem
Zusammenhang darauf hin, dass kein Ring im Borromiischen Knoten
durch einen anderen Ring verlduft, weil zwei Ringe nicht direkt miteinan-
der verbunden sind. Erst der dritte Ring verbindet die anderen beiden
Ringe. Daher ist das Reale (auch als Merkmal jedes einzelnen Ringes) ein
mafigeblicher Faktor im Zusammenbhalt des ,gelungenen“ Borromaischen
Knotens — es ist so gesehen eine ,auflere” (,ex-sistierende) Grenze, an die
die anderen beiden Ringe ,anstoffen® miissen, um iiberhaupt verbunden
werden zu konnen. Werden das Reale, das Symbolische und das Imaginare
jeweils einem bestimmten Ring zugedacht, bedeutet das, dass das Symboli-
sche und das Imaginire nur Sinn erzeugen konnen, wenn sie zugleich an
das Reale als das Sinn-auferhalb stofSen.

In Seminar I — also knapp 20 Jahre vor der Formulierung der Borro-
maischen Knotentheorie - ist der Odipuskomplex als symbolische Situa-
tion dargestellt (Jacques Lacan 21990a, 114-116). Den Odipuskomplex
beschreibt laut Lacan als etwas, das Ordnung schaftt, also eine wesentliche
Rolle bei der Organisation und Strukturierung des Unbewussten spielt
(ebd., 87-89). Dies hat eine klinische Relevanz, betrifft also die psychoana-
lytische Praxis. Es sind namlich der symbolische Name-des-Vaters und die
Bejahung des Symbolischen, die in diesem Fall die Ordnung des Unbe-
wussten herstellen; eine Verwerfung des Namens-des-Vaters miindet in die
Psychose (Jacques Lacan 2015a). Der Name-des-Vaters ist dabei weniger
als Eigenname einer bestimmten Person zu verstehen, sondern eher als
etwas, das bestitigt, dass das Subjekt von den Signifikanten reprasentiert
und vermittelt wird (Peter Widmer 2010, 188; siche Kap. 3.2.5).

In seiner Knotentheorie modifiziert Lacan seine Ansichten dartber,
inwiefern das strukturierende Wort des Vaters — die metaphorische Wir-
kung des Namens-des-Vaters — ndtig ist, damit es z. B. zu keiner Psychose
kommt. Statt die Subjektwerdung anhand der metaphorischen Funktion
zu erkliren, denkt sie Lacan nun als Verknotung; die Funktion des Na-
mens-des-Vaters ist mit dem Knoten bzw. dem Vorgang der Verknotung
identisch und beschreibt nicht zwangslaufig eine symbolische bzw. meta-
phorische Funktion (Colette Soler 2018, 9-11). Peter Widmer (2010, 201-
203) weist dementsprechend darauf hin, dass der Borromiische Knoten

186

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

zur Veranschaulichung der prinzipiellen Gleichwertigkeit der drei Ord-
nungen des Realen, Symbolischen und Imaginiren dient: Dies dufSert sich
etwa darin, dass zwar der Name-des-Vaters weiterhin von Bedeutung ist,
Lacan aber von drei Namen-des-Vaters im Plural spricht. Einfach gesagt:
Das Symbolische hat vom Prinzip her keine Prioritit gegeniiber den an-
deren beiden Ordnungen und der Name-des-Vaters definiert sich nicht
allein durch das Symbolische, sondern durch die Verbindung des Realen,
Symbolischen und Imaginiren. Doch sofern der mit der Vatermetapher
verkniipfte Odipuskomplex noch eine Rolle in der Theorie der Subjekt-
werdung spielt, muss auch dessen Rolle neu beleuchtet werden. Der drei-
gliedrige Borromaische Knoten allein reicht dafiir nicht aus. Weil sich
bei der Relativierung des Vorrangs des Symbolischen die Frage stellt, wo
im Knoten der Odipuskomplex zu verorten wire, figt Lacan ein viertes
Element hinzu (Peter Widmer 2010, 206-209).

Wo setzt Lacan also in seinen spiteren Uberlegungen den Akzent in
der Definition des Odipuskomplexes? Er ist ein Symptom (Jacques Lacan
2017, 22). Dass eine Unterdriickung innerhalb der Familie fir das Un-
mogliche im Sexuellen verantwortlich sei, kdnne als Mythos verstanden
werden, als Rationalisierung (Jacques Lacan 1988b, 83; vgl. Claus-Dieter
Rath 2013, 130). Neben dem kritischen Unterton, der sich hier auf das
Freud’sche Konstrukt des Odipuskomplexes selbst richtet, wird die halt-
gebende Funktion, fir die der Odipuskomplex und der Vater stehen,
zugleich neu gedacht. Eine psychotische Dekompensation des Subjekts
kann auch durch das sogenannte sinthome verhindert werden, wie Lacan
in seinem Seminar XXIII anhand der Ausfihrungen des — angeblich durch
eine latente psychotische Struktur charakterisierten — Autors James Joyce
zu zeigen versucht (Jacques Lacan 2017, 78-79; Michael Turnheim 2009,
55-75; Peter Widmer 2010, 206-215). Der Dreierknoten stellt also kein
finales Wort Lacans tber das Subjekt dar. Lacan verwendet den Begriff
des sinthome gleichermaflen in Bezug auf wie in Abgrenzung zu dem
Begriff des Symptoms und korreliert ihn mit der /lalangue. Sigmund Freud
(2000a, 258-272) spricht beim Symptom von etwas, dessen Entstchung
sich unbewussten Vorgingen verdankt und das einem betroffenen Men-
schen selbst unsinnig und fremd erscheint (z. B. eine Zwangshandlung
oder Zwangsvorstellung), das aber letztlich einen Sinn hat und gedeutet
werden kann. Aufferdem nimmt Freud an, dass (neurotische) Symptome
Ersatzbefriedigungen in Folge bestimmter (sexueller) Entbehrungen und
Versagungen sind (ebd., 295-299). Allerdings macht er auch klar, dass
diese Befriedigungen erstens zugleich als etwas Befremdendes oder Leid-
volles erfahren werden und dass sie sich zweitens an die Vorstellung

187

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

befriedigender Erlebnisse der eigenen Vergangenheit heften, die so gar
nicht zwingend stattgefunden haben (ebd., 356-359). In dem Wort sintho-
me schwingen dagegen sowohl der Verweis auf die Siinde (engl. sin) als
auch auf den Heiligen Thomas von Aquin bzw. den heiligen Mann mit,
dessen Name verschiedene homophone Anklange dazu besitzt (engl. Sarnt
Thomas, franz. saint homme; Jacques Lacan 2017, 9-14). Im Folgenden wird
noch auf die Bedeutung des Begriffs eingegangen.

Lacan erginzt damit auf alle Falle die urspriingliche Beschreibung des
Borromaischen Knotens als dreigliedrige Figur. Er meint, dass ein vierter
Ring - das sinthome (X) — notig ist oder ndtig sein kann, damit die Struktur
des Subjekts halt (Jacques Lacan 2017, 19-21, 43, 53-55, 60, 66, 93, 98).
Ohne dem vierten Element wiirden sich alle anderen Elemente vonein-
ander befreien.** Seinen borromiischen Charakter erhalt das Konstrukt
erst durch das sinthome. Indem dieses nun zum verkniipfenden vierten
Element wird, wird noch deutlicher ersichtlich, dass beim Borromaischen
Knoten eigentlich nicht von einem Knoten zu sprechen ist, sondern von
einer Kette (Jacques Lacan 2017, 43, 143-144; Walter Seitter 2009, 355).
Die Bezeichnung ,,Knoten® deutet an, dieser bestiinde aus einem einzigen
Strang, wobei eine Kette stattdessen unbegrenzt viele Elemente aufweisen
und dennoch borromaisch verkniipft sein kann (Dylan Evans 2002, 64).

Doch was genau ist das sinthome? Es gibt unterschiedliche Erklarungs-
zuginge. Das sinthome kann als ein ,Kern des GenieRens“ (Slavoj Zizek
32000, 47) verstanden werden, welcher der Wirkweise des Symbolischen
im Diskurs entgeht und der sich nicht einfach interpretieren oder auflosen
lasst (ebd., 46-47). Das sinthome ist nicht analysierbar (Jacques Lacan 2017,
137). Man denkt hier fast zwangslaufig an das Reale. Was die Definition
des sinthome anbelangt, ist also der Unterschied zum Symptom — das laut
Freud ja deutbar ist — entscheidend, obwohl Lacan selbst die Begriffe
manchmal synonym zu verwenden scheint. Das Symptom kann (in der
Praxis der Psychoanalyse) nimlich durch Deutung aufgelost werden, wah-
rend sich das sznthome als Knoten des Genieflens der Deutung widersetzt
(Slavoj Zizek 2014b, 1313-1314). ZiZek betont, dass das Ziel der Analyse
laut Lacans spiteren Ansichten nicht in der Auflosung des sinthome, son-
dern in der Identifikation des Subjekts mit diesem liegt. Das Subjekt soll
mit seinem sinthome umzugehen lernen und es ,benutzen® (ebd., 1314).
Das sinthome beschreibt demnach etwas, das offensichtlich nicht nur als

44 Es kann aber auch ,fehlerhafte” Verkniipfungen geben, in denen zwei Ordnun-
gen direkt miteinander verbunden sind, wihrend sich eine dritte von den ande-
ren 10st (vgl. Jacques Lacan 2017, 168-170).

188

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

Storelement zu betrachten ist — im Unterschied zum Symptom, so wie
es Ublicherweise verstanden wird (vgl. Colette Soler 2019, 10-13; 2018,
131-133). Doch das sinthome ist zugleich dadurch definiert, dass es die
Dimensionen des Realen, Symbolischen und Imaginiren als viertes Ele-
ment miteinander verbindet. So gesehen geht es in seiner ,,borromiischen
Funktion® uber das Reale oder ein Genieflen im Realen hinaus (es ist
nicht mit dem Realen identisch). Colette Soler (2018, 132—133) unterschei-
det dahingehend ,autistische Symptome®, die den Effekt der lalangue auf
das GeniefSen beschreiben (das GeniefSen sprachlicher Elemente in ihrer
Materialitit), von ,borromiischen Symptomen®, die das Reale mit dem
Imaginiren und Symbolischen verkntpfen und daher ein soziales Band
bzw. die Ausrichtung auf einen Partner implizieren. Im Unbewussten, so
Soler, wird die Partnerin oder der Partner zum individuellen und singulé-
ren Symptom (ebd., 133). Soler zielt damit auf eine Annahme Lacans ab,
dass die Frau ein Symptom des Mannes sei und dieser daher eigentlich
mit seinem Unbewussten Liebe mache (Jacques Lacan 2017, 139). Das
Sprechwesen geniefSt demnach sein Symptom bzw. sinthome, also das, was
ihm (im Unbewussten) zugleich Halt gibt.

Auch der Name-des-Vaters (und mit ihm der Odipuskomplex) kann
als sinthome gedacht werden (Jacques Lacan 2017). Lacan assoziiert das
sinthome mit der Funktion des Namens bzw. des Namengebens, die den
Vorgang der Verknotung der drei Ordnungen des Realen, Symbolischen
und Imaginiren beschreibt, aber keine rein symbolische bzw. metaphori-
sche Funktion hat (vgl. Colette Soler 2018, 2019; Peter Widmer 2010; Mi-
chael Turnheim 2009). Das sinthome hat eine orientierende, haltgebende
Funktion. Doch es geht hier nicht blof um einen Signifikanten bzw. einen
Namen, an dem man sich festhalten kann, sondern auch darum, dass es
zugleich einen ,Vater des Namens“ (Jacques Lacan 2017, 22) gibt, also
eine annehmbare Instanz, die einen Namen gibt. Diese Funktion der Be-
nennung ist offenbar nicht an das Symbolische gebunden (Jacques Lacan
2012, 70-71). Es muss auch nicht der leibliche Vater sein, der benennt.
Als Beispiel dient Lacan Joyce, dessen auftalliger Sprachstil ins Auge sticht.
Die spiteren Werke von Joyce kénnen als ,sprachliche Radikalisierung®
(Michael Turnheim 2009, 62) im Sinne einer ,Regellosigkeit* (ebd., 64)
verstanden werden; zwischen den Gberméfigen Wortspielen verbirgt sich
keine erkennbare Botschaft (ebd., 63). Joyce habe damit willentlich die
Erzeugung einer groflen Menge an Sekundarliteratur provoziert, die sich
mit seinem Werk auseinandersetzt (Jacques Lacan 2017, 81), und kompen-
siere durch sein Begehren danach, Kinstler zu sein, die Tatsache, dass
sein Vater kein richtiger Vater fiir ihn war (ebd., 95). Nicht der Vater,

189

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

sondern sein eigenes Ego ist ein Ankerpunkt fir Joyce, auf Basis dessen er
sich durch seine ,buchstiablich unerhorte Schreibweise [...] einen Namen
macht“ (Michael Turnheim 2009, 68; Jacques Lacan 2017, 169-171). Das
eigene Ego verschafft hier dem Eigennamen seine Giltigkeit, wihrend sich
die lalangue bei ihm nicht zur langage wandelt, sondern vieldeutig bleibt
(Michael Turnheim 2009, 71-72).

Das Beispiel Joyce zeigt: Wo das Subjekt zuvor iber den durch das
Symbolische verlichenen Namen als Metapher oder als Effekt der Signifi-
kanten gedacht wird — ein Signifikant reprasentiert ein Subjekt fir einen
anderen Signifikanten -, kann sich das werdende Subjekt nun laut Lacan
selbst ,einen Namen machen®. Auch der Erhalt eines Namens erzielt keine
Wirkung, wenn der Name nicht angenommen wird, daher hat die oder
der Benannte Anteil an der Benennung (Colette Soler 2019, 122). Lacan
bezeichnet zudem die Vorstellung, dass eine Unterdrickung innerhalb der
Familie die sexuelle Ausweglosigkeit bedinge, als Mythos (Jacques Lacan
1988b, 83). Aus diesem Grund trifft hier Rosi Braidottis (2014, 190-192)
Kritik auch nicht zu, dass Lacans Annahmen auf einem utberholten Bild
von Familie beruhen und seine Theorie des Symbolischen ein veraltetes
Herrennarrativ stiitzt bzw. nicht zu posthumanistischen Uberlegungen
passt.

Das sinthome ist offenbar etwas sehr Greifbares und Individuelles. Peter
Widmer (2010, 211-212) formuliert die Idee, dass der Borromaische Vie-
rerknoten eine ,,Empirisierung® des Dreierknotens darstellt, und zwar der-
gestalt, dass der unergriindliche, abstrakte und ratselhafte Name-des-Vaters
nunmehr als sinthome bzw. Eigenname zu etwas Konkretem und Menschli-
chem wird. Die Assoziation von Subjekt und Individuum in Seminar XX
weist vielleicht auch bereits in diese Richtung (Jacques Lacan 21991b, 154—
155). Colette Soler (2018) macht aber z. B. auf Folgendes aufmerksam:
Sich einen Namen zu machen, impliziert zugleich ein soziales Band, denn
sogar der Status von Joyce als Kiinstler muss von einem Publikum bestétigt
werden (ebd., 89-90). Das Sprechwesen, wie es sich im Viererknoten dar-
stellt, partizipiert demnach in seinem GeniefSen durchaus auch am Raum
geteilter Bedeutungen und spricht nicht blof eine ,,private” Sprache.

Lacan rekurriert auch mit Einfihrung des Begriffs des sinthome wieder-
holt auf die von ihm zuvor als dreigliedrigen Knoten prisentierte Form.
Dies tut er z. B. im Hinblick auf Varianten des GeniefSens und den Sinn,
die er an verschiedenen Stellen in den dreigliedrigen Knoten eintragt
(Jacques Lacan 2017, 51, 59, 76, 149). Im weiteren Verlauf vorliegender
Arbeit wird primir auf diesen Dreierknoten Bezug genommen, denn das
stnthome kann einerseits als Form des Genielens verstanden werden, die

190

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

ein nicht zu deutendes Symptom beschreibt und daher ohnehin in einem
vom Symbolischen geprigten Realen zu verorten ist (wobei das Symboli-
sche hier zunichst den ,materiellen” Aspekt bedeutungsloser sprachlicher
Elemente in ihrer Wirkung auf das Reale beschreibt). Andererseits lasst
sich das sinthome als Funktion der Verknotung denken. Somit ist es als
viertes Element gar kein eigenstindiges GeniefSen, sondern etwas, das ver-
schiedene Formen des GenieSens miteinander verkntpft. Welche Formen
des Genieflens dies sind, wird im nachsten Abschnitt behandelt.

3.3.5 Am Grunde der Ambivalenz: Die Formen des Genieflens

Der Borromiische Knoten — dargestellt in der zweidimensionalen Form
einer ,,Plattung® (Jacques Lacan 21991b, 132) - demonstriert die Kom-
plexitit eines GeniefSens, das in unterschiedlichen Formen in die reale,
symbolische und imaginire Wirklichkeit des Subjekts eingeflochten ist
(Jacques Lacan 2017, 51, 59-60, 76-77, 149; siche Abb. 3). Wie anhand
der bisherigen Ausfithrungen schon deutlich geworden sein sollte, lasst
sich das Genieen nicht blof als eine angenehme oder erstrebenswerte
Empfindung auffassen, so wie es der alltigliche Gebrauch des Wortes
vielleicht suggeriert, z. B. wenn man ein gutes Essen genieft. Schon die
Ubersetzung des franzosischen Begriffs jouissance in ,Geniefen“ oder ,Ge-
nuss“ ist daher mit einigen Problemen verkntpft, so Claus-Dieter Rath
(2013, 134-138), da dem deutschen Wort z. B. die sexuelle Note in jousr
entgeht. Lacans Begriff der jouissance beinhaltet — unter Beriicksichtigung
der Uberlegungen von Freud zum Begriff der Lust — den Bezug auf das
Verlangen (Lust auf etwas), die Befriedigung (Lust an etwas) und das
Begehren (ebd., 136). Sexualitat steht bei Lacan nicht fir die natirliche
Reproduktionsfunktion, sondern u. a. fir das unbewusste Begehren des
durch die Signifikanten geteilten Subjekts nach Eins-Sein (hier gedacht als
imagindre Vollstandigkeit oder Ganzheit) und Sinn, das mit den realen
Grenzen des Symbolisierbaren oder Normierbaren konfrontiert ist.#

In seinem Grunde betrifft das Genieffen nicht nur die Phantasie und
die Suche nach einem Sinn, sondern auch ein korperliches Empfinden,
das sich mit einem mehrdeutigen oder normiuberschreitenden Sprechen
verbindet (so in der /alangue). Das Genieflen im Realen beschreibt damit

45 Denn z. B. ,Mann® und ,Frau® sind in erster Linie Signifikanten, keine einfachen
biologischen Fakten, die z. B. fir ein Kind selbsterklirend waren (vgl. Jacques
Lacan 1991b).

191

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

zugleich etwas dem Sinnerleben Fremdes. Manchmal genieflt man, ohne
es zur Kenntnis zu nehmen, da es zuweilen als sein augenscheinliches
Gegenteil wahrgenommen wird: als etwas, das gerade keine Lust macht,
das unangenehm und storend ist, ein Zuviel, wobei sich das Geniefen in
Form von Unlust (franz. déplaisir) ausdriicken kann (Jacques Lacan 2010,
158). Im Genief§en vereinen sich Lust und Unlust. Bruce Fink (2006, 10)
meint dementsprechend, dass sich die Entstehung des Subjekts durch ein
gleichzeitiges Fasziniertsein und Angewidertsein von der Erfahrung des
Genieens definiert. Laut Lacan ist das Genielen als Produktion einer
Spannung zu verstehen (Jacques Lacan 2013, 28).

Ambivalenz lasst sich auch anders beschreiben: Freud vertritt die An-
nahme, dass Menschen gegeniiber derselben Person gegensatzliche bzw.
ambivalente Gefiihlseinstellungen besitzen kdnnen, diese aber im Kindes-
alter nebeneinander bestehen, ohne einen Konflikt auszulosen — etwa
zartliche und feindselige Gefiihle gegeniiber dem Vater oder der Mutter
(Sigmund Freud 2000a, 327; vgl. Stephanie Swales/Carol Owens 2020).46
Das Wort ,,Konflikt“ besagt, dass man eigentlich nur eines dieser beiden
Gefiihle gegentiber der Person empfinden kann oder darf (etwa, weil sie
winkonsistent® sind). Obwohl die Ambivalenz laut Freud erst bei Erwach-
senen zum Konflikt fiihrt, so ist doch die Koexistenz dieser ambivalenten
Gefiihle auch im Unbewussten Erwachsener moglich (Sigmund Freud
2000a, 327). Selbst dann, wenn wir jemanden lieben, kénnen wir (unbe-
wusst) Wut und feindselige Tendenzen versptiren, die wir (als Erwachse-
ne) vielleicht verdringen oder verleugnen wollen, wobei Freud diesen
Gedanken noch verschirft. Er merkt an, dass starke Liebe und ,Aggressi-
onsneigung® zusammenhingen, denn je grofer die Liebe eines Kindes
zum Objekt ist, desto empfindlicher und feindseliger reagiert das Kind,
wenn es hier zu einer Enttiuschung oder Versagung kommt (Sigmund
Freud 2000b, 554-555). Liebe und Hass sind so gesehen eng miteinander
verwoben.

Doch wie thematisiert Lacan die Ambivalenz? Stephanie Swales und
Carol Owens (2020) widmen sich dem Thema der Ambivalenz bei Freud
und Lacan, machen dabei aber auch auf Lacans zurtickweisende Haltung
gegeniiber dem Begriff aufmerksam. In Seminar XX merkt er an, stattdes-
sen den Neologismus Hainamoration (,Hassliebe“) zu bevorzugen (Jacques

46 Den Begriff der Ambivalenz bezieht Freud nach eigenen Angaben von Eugen
Bleuler (Sigmund Freud 20001, 104).

192

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

Lacan 21991b, 98; vgl. Stephanie Swales/Carol Owens 2020, xivxv).*” Die
Hassliebe beschreibt den Hass, der in der Liebe vorkommt, und ist Teil
der Funktion des Imaginaren (Olivia Dauverchain 2015, 55). Hassliebe
betrifft somit auch den Narzissmus (Slavoj Zizek 2014b, 117). Wiirde man
den Hass nicht kennen, so Lacan, wiisste man auch nichts von der Liebe
(Jacques Lacan 21991b, 96). Liebe richtet sich auf die Ursache des Begeh-
rens (Objekt 2) und damit auf den ,Schein von Sein“ (ebd., 100), deshalb
gibt es in der Liebe den ,Schein von Gelingen® (Jacques Lacan 2013,
31). Liebe besitzt einen illusorischen und triigerischen Charakter (Colette
Soler 2016, 151). Hinter dem Schein gibt es kein Harmonieverhaltnis, kein
vollendetes Geniefsen (Jacques Lacan 21991b, 158-159), denn das erhaltene
Geniefsen entspricht nicht dem erwarteten (ebd., 121). Das ,Extrem der
Liebe“ (ebd., 159) mindet laut Lacan in den Hass. Der Hass richtet sich
auf das Sein des Anderen und damit auf die Frage des GeniefSens (Jacques
Lacan 21991b, 107), sei es in der Hassliebe oder im ,,richtigen® Hass (Colet-
te Soler 2016, 86). Das Wort jalouissance bringt diesen Gedanken auf den
Punkt, da in ihm die Eifersucht bzw. der Neid (franz. jalousie) auf das Ge-
niefen (franz. jouissance) zum Ausdruck kommt, welches das Gegeniiber
vermeintlich erlebt (Jacques Lacan 21991b, 107-108). Lacan spricht davon,
dass die ,haine jalouse® (ebd., 107) der jalouissance entspringt. Auch Freud
bezieht sich auf diesen ,eifersichtigen Hal“ (Sigmund Freud 2000b, 554),
den ein Kind z. B. auf ein Geschwisterchen richtet, das die Aufmerksam-
keit und Firsorge der gemeinsamen Mutter bekommt. In diesen Liebesan-
sprichen an die Mutter, deren Zuneigung das Kind nicht mit der Schwes-
ter oder dem Bruder teilen will, entwickelt es zugleich einen Groll auf die
Mutter (ebd.). Das Genieflen anderer erweist sich zudem als ,,schadlich®
oder ,bose”, wie Lacan sagt, weil hier etwas unnennbar und fremd bleibt,
daher erschwert dieses Genieflen die ,Nachstenliebe“ — auch im Sinne
des christlichen Gebots (Jacques Lacan 1996b, 227). Neid gegeniiber Men-
schen anderer Kulturen besteht z. B. darin, dass man ihnen eine grofere
Fahigkeit zu genieffen zuschreibt, denn wihrend es dem Subjekt stindig
an etwas mangelt, scheinen fremde und andersartige Menschen das Objekt
ihres Begehrens zu besitzen und zu genieffen (Claus-Dieter Rath 2013,
90-91). Die Fremden haben offenbar einen innigen und befriedigenden

47 Als weiterfithrende oder erginzende Literatur zum Thema ,Ambivalenz® emp-
fiehlt sich daher das Buch Psychoanalysing Ambivalence with Freud and Lacan
(Stephanie Swales/Carol Owens 2020), das beim Erstellen der Erstfassung dieser
Arbeit noch nicht zur Verfigung stand. Die Autorinnen interpretieren Ambiva-
lenz ebenfalls als etwas, das mit dem eigenen GeniefSen zu tun hat.

193

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

Bezug zu ihren kulturellen Wurzeln, den das Subjekt nicht nachvollziehen
kann, aber eben deswegen gleichermafen als faszinierend wie st6rend
empfindet.

Die mit dem Imaginaren assoziierte Hassliebe, aber auch die Mehrdeu-
tigkeit der Sprache (lalangue) und das gleichzeitig anziechend und absto-
Bend wirkende — reale — Genieflen zeigen, dass die Ambivalenz in die Kon-
stituierung des Subjekts eingeschrieben ist. Stephanie Swales und Carol
Owens (2020, 9) machen unter Bezugnahme auf Freud zurecht darauf auf-
merksam, dass es sich bei der fiir die Psychoanalyse relevanten Ambivalenz
nicht nur um gemischte Gefiihle oder eine kognitive Dissonanz im Sinne
Leon Festingers handelt. Dagegen spricht schon die Unterscheidung von
Bewusstem und Unbewusstem. Sigmund Freud (2000g) vertritt etwa die
Ansicht, dass die spateren Ausdrucksformen einer urspringlich ins Unbe-
wusste verdrangten Triebreprasentanz — also das, was mit einer bestimm-
ten Befriedigungslust assoziiert ist — einer betroffenen Person selbst fremd
erscheinen konnen und daher im Bewussten als unlustvoll erlebt werden.*8
Was an einer Stelle Lust erzeugt, verursacht an anderer Stelle Unlust, z. B.
in der Hinsicht, dass eine Triebbefriedigung bestimmten Anspriichen oder
Vorsiatzen widersprechen kann (ebd., 108). Die Ambivalenz, so kann man
mit Lacan sagen, ist Teil der ,Konsistenz“ der subjektiven Wirklichkeit,
was in dem Fall auch das (symbolische und reale) Unbewusste betrifft
- ein Unbewusstes, das Gegensitze und Spannungen nicht ausschliefSt.#
Der Borromaische Knoten veranschaulicht dieses ,spannungsreiche® und
mit Ambivalenz assoziierte Werden des Subjekts und des Unbewussten
im Verhaltnis zum Anderen, schon alleine deshalb, weil hier die Verbin-
dung (Verkntpfung) stets auf die Idee der Auflosung verweist (und darauf,
dass der Sinn auf das Sinn-auflerhalb des Realen stofit). Der Knoten be-
schreibt auch, wie sich in der Verkniipfung des Realen, Symbolischen und
Imaginaren (RSI) verschiedene Formen und Vorstellungen des GeniefSens
bilden bzw. miteinander verbinden. Das von Lacan in Seminar XXIII be-
schriebene sinthome kann einerseits als ein nicht zu deutendes Symptom
und ein Genieflen aufgefasst werden (das somit im Realen an der Grenze
zum Symbolischen liegt). Andererseits lasst es sich als etwas verstehen, das
die drei Ordnungen (RSI) und die verschiedenen Formen des GeniefSens
verknipft (siche Kap. 3.3.4). Diese Formen trigt Lacan in den dreigliedri-

48 Lacan deutet die Triebreprisentanz als Signifikanten (siche Kap. 3.2.3).
49 Der Begriff der ,Konsistenz® verweist prinzipiell auf eine Funktion des Imagina-
ren (Jacques Lacan 2017, 60).

194

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des GeniefSens

gen Knoten ein: Mehr-Geniefsen (a), Geniefen des Sinns, Phallisches GeniefSen
(®G), Genieflen des Anderen (GK) (siche Abb. 3).

Abb. 3: Der Borromdische Knoten und verschiedene Formen des GeniefSens (ei-
gene Darstellung nach Jacques Lacan 2017, 76). In den Schnittfeldern
von jewerls zwei der drei Dimensionen des Symbolischen (S), Imagind-
ren (I) und Realen (R) liegen: Sinn bzw. GeniefSen des Sinns (S/I);
phallisches Geniefsen (®G, R/S); GeniefSen des Anderen (GA, R/I). Im
zentralen Schnittfeld aller dreier Dimensionen befindet sich das Objekt
a bzw. Mebr-GeniefSen.

3.3.5.1 Das Objekt 4 im Borromiischen Knoten

In der Mitte des Knotens, d. h. im Schnittbereich des Realen, des Symboli-
schen und des Imaginaren, befindet sich das Objekt . Lacan definiert das
Objekt a als Objekt bzw. Ursache des Begehrens; es ist eine Inkarnation
des Mangels und das, was den Mangel gleichzeitig zu fillen scheint (siche
Kap. 3.2.6). AuBerdem verweist es auf eine Art Uberbleibsel, das sich im
Prozess der Subjektwerdung nicht symbolisieren lisst. Die Teilung des
Subjekts erzeugt einen ,Rest“ (Jacques Lacan 2010, 40), doch das Objekt
a verschafft dem Subjekt auch Halt und bildet dessen Pendant in der
Formel des Phantasmas: 3 ¢ a (Jacques Lacan 2020, 128). Die (unbewusste)
Phantasie gibt dem Subjekt Orientierung in einer zunachst ritselhaften
(Sprach-)Welt. Lacan bringt das Objekt @ zudem mit den Partialtrieben in
Zusammenhang (Jacques Lacan 41996¢). Dartber hinaus bezeichnet er es
als Mehr-Genieen (franz. plus-de-jouir), also ein aus dem Verlust eines ver-
meintlich umfassenden Genieflens hervorgehendes — kompensatorisches,
aber auch tiberschissiges — GeniefSen, das zugleich auf das Kein-Geniefen-
mehr hinweist (Jacques Lacan 2007; vgl. Ernst Kerstan 2013, 26-27).

195

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

Dadurch, dass das Objekt @ (oder Mehr-Genieflen) im Zentrum des
Borromaischen Knotens platziert ist (Jacques Lacan 2017, 76), hat es einen
wesentlichen Zusammenhang mit dem Genieffen des Sinns (zwischen
Symbolischem und Imaginirem), dem phallischen Geniefen (zwischen
Symbolischem und Realem) und dem Genielen des Anderen (zwischen
Imaginidrem und Realem). Das Objekt « ist die Bedingung der drei For-
men des Genieflens (Colette Soler 2016, 29). Peter Widmer (31997, 189-
190) geht davon aus, dass jedes der drei Register der subjektiven Wirklich-
keit von einem Mangel betroffen ist, wobei er hinzuftgt, dass diese Man-
gel in der Erfahrung kaum voneinander abgrenzbar sind, weil die Register
im Borromiischen Knoten verkniipft sind. Im Imaginaren beschreibt der
Mangel das Uneinholbare, also etwas, das man in der Vorstellung nicht
erreicht; der Mangel des Symbolischen bezieht sich auf die Differenz sowie
damit verbunden auf die Abwesenheit in der Anwesenheit (ein Signifikant
definiert sich nicht durch seine Prisenz); beim Realen betrifft der Mangel
cher die Unbestimmtheit in der Behauptung von Seiendheit oder in Bezug
auf Korperlichkeit (ebd.).’® Die Unbestimmtheit verweist z. B. auf die
Annahme, dass der eigene Korper fiir ein Subjekt selbst fremd bleibt oder
dass das Innere des Korpers unsichtbar ist (ebd., 58-60). Das Genieflen
des Sinns, das phallische Genieffen und das Genielen des Anderen sind
demnach nicht einfach nur jeweils auf das zentrale Objekt 2 hin ausgerich-
tet, sondern das Objekt @ bindet den Mangel in jede Form des GeniefSens
ein (Ellie Ragland 2000, 256). Das erreichte Genieflen entspricht z. B.
nicht dem erwarteten GeniefSen (vgl. Jacques Lacan 21991b, 121, 135-136).
Wenn dieses ,Mehr“ oder ,,Kein-mehr“ des Genieflens auch die anderen
Formen des Genieflens im Knoten definiert, kann man ebenso sagen: Ge-
niefSt das Subjekt, gibt es zugleich ein dem Genieflen zugrunde liegendes
Fehlen, einen Mangel, ein Loch. Das Subjekt geniefSt mit dem Objekt a
den ,,Schein von Sein“ (Jacques Lacan 21991b, 100).

Diese Formen des GenieSens sind — sofern das Reale, das Symbolische
und das Imaginire borromiisch verknotet sind — selbst miteinander ver-
bunden. Genau genommen kann dann keine von ihnen ohne den Verweis
auf die anderen definiert werden, da sie allesamt im einzelnen borroma-
ischen Subjekt zusammenhingen. Sind die drei Ordnungen und die For-
men des Genieflens ,korrekt® verbunden, spielen Letztere keine jeweils
losgeloste, ganzlich isolierte Rolle im Leben des Subjekts (vgl. dazu Colet-
te Soler 2019, 17). Dies veranschaulicht Lacan auch mit seiner Theorie

50 Streng genommen gibt es nur im Symbolischen Mangel, nicht im Realen
(Jacques Lacan 2020, 170).

196

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

des sinthome als verbindendes viertes Element, das ,,Fehler” bei der Kon-
stituierung des Subjekts ,korrigiert“. Dariiber hinaus gibt das sinthome
Orientierung, z. B. in Form eines Eigennamens oder einer Art Signatur,
die sehr greifbar ist bzw. die Identitit des Subjekts auf konkrete Weise
bestatigt (Peter Widmer 2010, 211-212). So betrachtet hat nicht nur das
Objekt @ eine orientierungsgebende Funktion fiir das Subjekt.

3.3.5.2 Genieflen des Sinns

Lacan definiert den Sinn im Kontext der Knotentheorie als ,,Kopulation
der Sprache mit unserem eigenen Korper® (Jacques Lacan 2017, 132). Mit
»Sprache® meint er hier das Symbolische und mit ,,Kérper® das Imaginare,
in dem Fall das Korperbild (von diesem Korperbild kénnen der reale
Korper und der ,Sprachkorper® unterschieden werden). Das Imaginire ist
charakterisiert als Form und Reprisentation (Colette Soler 2018, 3; 2016,
29). Sinn ist damit das, was sich im ,gepldtteten® Borromiischen Knoten
des Subjekts im Uberschneidungsbereich des Symbolischen und des Imagi-
naren verorten lasst. Zur Veranschaulichung der Funktion des Imaginaren
dient die durch ein dufleres (symbolisches) Medium gestiitzte Entdeckung
des Sprechwesens, dass es einen Korper hat. Ein Kind erlebt z. B. lust- und
unlustvolle Momente, kann diese Erfahrungen aber zunichst nicht sprach-
lich-konzeptuell erfassen. Die einzelnen Korperteile und Empfindungen,
die fur das werdende Subjekt ungeordnet und unzusammenhingend sind,
versammeln sich aber im Imaginiren zu einem ,Ganzen®. Das Gefiihl
der Identitit bzw. eine Reprisentation des eigenen Selbst entsteht, ebenso
wie die Illusion von Kontrolle oder Herrschaft. Lacans friher Begriff des
Spiegelstadiums beschreibt eine narzisstische Grundsituation des Egos, in
der sich das motorisch noch unbeholfene Kind im Spiegel als vollstindig
erblickt (Jacques Lacan 2016b; siche Kap. 3.2.4).

Diese Gber das Medium des Anderen vermittelte korperliche Erfahrung
gibt den MafSstab fiir das Sinnerleben des Subjekts ab. Doch Lacan raumt
dem Objekt @ eine vorrangige Stellung gegeniiber dem Sinn ein. Er be-
zeichnet den Sinn als eine auf das Objekt a ,draufgesetze Kleckserei®
(Jacques Lacan 2013, 86). Um zu verdeutlichen, worum es beim Sinn
bzw. beim Genieffen des Sinns in der Knotentheorie geht, ist es hilfreich,
gewisse theoretische Annahmen zu bertcksichtigen, die Lacan bereits in
friheren Seminaren vorlegt. Dies betrifft eben z. B. das Objekt ¢ und
dessen Relation zum Spiegel und dem Korperbild. Wihrend das Subjekt
innerhalb der ,vereinheitlichenden“ Funktion des Imaginaren ein narziss-

197

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

tisches Verhaltnis zu seinem Spiegelbild unterhalt, gibt es einen ,Rest”,
der sich nicht auf die gleiche Weise iiber das Spiegelbild libidinés besetzen
lasst (Jacques Lacan 2010, 54). Fur das Subjekt ist es so, als ware etwas im
Bild des Korpers nicht reprasentiert bzw. als ob etwas aus dem Spiegelbild
yherausgeschnitten wurde (ebd., 55). Lacan spricht in Seminar X von
einem Uber das Imaginire erfassten ,Platz des Mangels“ (ebd., 63), den er
als imaginare Kastration und als negativierten Phallus (-p) bezeichnet, der
aber zugleich eine symbolische Kastration impliziert (siche Kap. 3.2.4, 3.2.5
und 3.2.6). Strukturell betrachtet resultiert der Mangel namlich aus der
Einbindung in die symbolische Ordnung (Jacques Lacan 2010, 170).

Das Objekt a ist das Korrelat zum geteilten Subjekt und ist insofern ein
,Uberbleibsel“ oder ,Rest®, als bei der Erfassung des Sprechwesens durch
die Signifikanten und bei dessen Eingliederung in ein symbolisches Bedeu-
tungsuniversum anscheinend etwas erzeugt wird, das von der Symbolisie-
rung ausgeschlossen ist. Dies trifft etwa auf die Partialobjekte zu, die dem
Subjekt einerseits zugehorig erscheinen, die aber andererseits von ihm
sabgetrennt® sind, so wie die mutterliche Brust oder Kot (siche Kap. 3.2.6).
Dalfiir steht das Objekt a. Obwohl dem Subjekt zugehorig, ist das Objekt a
»aulerhalb“ desselben und fillt so gesehen aus der Symbolisierung heraus.
Das Objekt « ist ein ,Abfall®, der sich der ,Signifikantisierung” widersetzt
und mit dem daher nicht ,gearbeitet” werden kann, der aber das Begehren
in Gang halt (Jacques Lacan 2010, 218).

Das Objekt a ist bekanntermaflen die Ursache des Begehrens und de-
finiert das unbewusste Phantasma bzw. die Phantasievorstellungen des
Subjekts (8 o a). Es inkarniert sich z. B. in allem, was dem Subjekt
begehrenswert erscheint. Doch alles, was sich im Imaginiren als Objekt
der Fille und des Habens bzw. der wunschlosen Erfiillung und des vol-
len Geniefens présentiert, ist ,aufgesetzt und verschleiert den Umstand,
dass das Begehren durch einen strukturellen Mangel bestimmt ist (ein
Begehren nach Begehren, nicht nach einer Erfiilllung oder einem Stillstand
des Begehrens). Bildlich gesprochen ist der imagindre Phallus () etwas,
das abgeschraubt, demontiert oder ersetzt werden kann (Jacques Lacan
2010, 364). So ist z. B. die Vorstellung tiber die mit dem Besitz des Penis
einhergehende Potenz triigerisch und eher mit der Gefahr eines drohen-
den Verlustes oder Versagens verbunden. Lacan stellt nicht umsonst ein
Minus vor das Klein-phi und definiert es zugleich als ein Fehlen, als einen
Platz, der den Mangel und die Kastration anzeigt (-¢). Hinter diesem im
Imagindren erahnten Mangel (der imagindren Kastration) steht der Phal-
lus als symbolische Funktion (Grof-Phi: @), die das ,Funktionieren® des
sprachlich strukturierten Unbewussten beschreibt (Jacques Lacan 2008a,

198

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

313-318). Lacans Begriff des Phallus ist also stets auch auf Signifikanten
und deren Wirkung auf das Unbewusste bezogen. Genauer gesagt ist der
Phallus nicht nur ein Objekt oder ein Organ, sondern auch ein Signifikant
bzw. etwas, das fir die Wirksamkeit der Signifikanten steht. Daher: ,Im
Herzen der Funktion klein « [...] gibt es den Phallus“ (Jacques Lacan
2008a, 461).

Die kastrierende phallische Funktion liegt laut Lacan anscheinend da-
rin, dass alles, was den Status von Objekt  annimmt (wertvolle Gegenstan-
de, Personen oder Ziele), letztlich ein Partialobjeke ist bzw. das Charakte-
ristikum von etwas ,Partialem® in sich trigt. Es ist ,mehr®, als sich in
Worten ausdriicken oder in einem Bild festhalten liefe. Das Objekt des Be-
gehrens ist damit zugleich etwas Losgelostes, ein Einzelteil (Jacques Lacan
2010, 62). Es ist ein Uberschuss, der aus dem Rahmen der illusorischen
Einheit fillt, die im Spiegel des (vom symbolischen Anderen vermittelten)
Imaginaren gebildet wird. Es ist fiir das Subjekt nicht ,sichtbar®. Die
Annahme, dass mit dem Objekt 4 nicht gearbeitet werden kann bzw. dass
es nicht in Worten fassbar ist, formuliert Lacan an einer Stelle z. B. so,
dass es nichts mit dem Sinn zu tun hat, weil dieser erst auf das Objekt a
»draufgesetzt® wird (Jacques Lacan 2013, 86). Das, was das Begehren des
Subjekts antreibt und diesem in seiner Phantasie Halt gibt, hat also nicht
je schon Sinn, sondern das Subjekt gibt dieser Sache erst einen Sinn, muss
ihn ,draufsetzen®.

Dies zeigt wiederum, dass das Objekt 4 einen Aspekt des Realen verdeut-
licht. In Seminar XXIII heif§t es: Das Reale hat keinen Sinn bzw. ist aus
ihm ausgeschlossen (Jacques Lacan 2017, 67), es ist ohne Ordnung und Ge-
setz (ebd., 153) und macht keine Lust (ebd. 82). Nicht nur ist das Objekt
a in den spateren Theorien Lacans als Mehr-GeniefSen konzipiert (Jacques
Lacan 2007, 2022), sondern das Subjekt des Geniefens ist zugleich mehr
als ein Mangelwesen, also nicht nur ein von den Signifikanten geteiltes
Subjekt, sondern auch ein sprechendes Individuum. Man kann dies einer-
seits so verstehen, dass das Mehr bzw. der Uberschuss des GenieRens aus
dem Verlust eines vermeintlich erfiillenden Geniefiens resultiert, das vom
Gesetz der Signifikanten ,untersagt® wird. Das Objekt @ bzw. das Mehr-
GeniefSen ist in dieser Sichtweise etwas, das die Licken des Symbolischen
fillt; das Reale entsteht in der Inkonsistenz, die mit dem Symbolischen
selbst ins Spiel kommt (Slavoj Zizek 2014b, 946-947).

Sofern man andererseits — wie der Borromaische Knoten nahelegt —
von einem eigenstindigen Realen ausgeht, das nicht nur ein Resultat der
Konfrontation mit dem (Mangel des) Symbolischen ist, so ist davon auszu-
gehen, dass die Wirkung der Sprache auf das menschliche Wesen auch

199

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

die ,substanzielle® Ebene eines mit dem Realen und dem lebendigen Sein
verbundenen GeniefSens betrifft. Gerade auf dieser Ebene wirkt Sprache
(la langue) auf das Unbewussten als lalangue ein (siche Kap. 3.3.3). Fir das
Sprechwesen gibt es in der /alangue (noch) keine anerkannten oder sozial
verbindlichen Bedeutungen. Dieser Blickwinkel verstirkt auch die Idee,
dass Sinn aus dem Nicht-Sinn entsteht und dass der den Signifikanten
geschuldete Sinneffekt keine sichere Basis in der Sprache des Anderen hat
(vgl. Michael Turnheim 2009, 65). Die lalangue, verstanden als signifikante
Batterie im Unbewussten, ist zwar die Chiffre bzw. die Voraussetzung oder
die Bedingung des Sinns, doch dieser ist letztlich heterogen (Jacques Lacan
1988b, 67). Es gibt nicht den einzelnen oder einzigen Sinn, der bereits
im Verborgenen existiert und auf seine Entdeckung oder Entzifferung war-
tet. Diese Uberlegung scheint vor allem fir die psychoanalytische Praxis
erntchternd zu sein, weil es z. B. keine Garantie daftir gibt, Symptome
sinnvoll deuten zu kdénnen. In Seminar XXII formuliert Lacan eine dazu
passende Uberlegung: Der Sinn geht vom Aquivok aus (Jacques Lacan
2012, 3-4).

Da sich Lacans Theorien trotz ihrer disziplineniiberschreitenden Impli-
kationen meist auf die Psychoanalyse beziehen, stellt sich an dieser Stelle
die Frage, wie sich dieses ,Scheitern® zum Selbstverstindnis des psycho-
analytischen Berufs verhilt. In ,Die endliche und die unendliche Analyse®
erwahnt Sigmund Freud (2000r, 388) drei ,,unmogliche Berufe“: das Erzie-
hen, Regieren und Analysieren, wobei er sich dabei fragt, ob jemand tber-
haupt den Anforderungen dieser Aufgaben véllig gewachsen sein kann
und ob die Erfolgsaussichten nicht letztlich begrenzt sind. Lacan duflert
sich auch zu diesem Thema. Er meint, dass man z. B. nicht genau weils,
was Erziehen eigentlich bedeutet und inwiefern Menschen erst durch die
Erzichung zu Menschen werden, die sich gegenseitig ertragen (Jacques
Lacan 2006b, 61-63). Er spricht zusatzlich von der unmdglichen Position
in der Wissenschaft, hier in Bezug auf die nicht absehbaren Auswirkungen
oder Einsatzmoglichkeiten gewonnener Erkenntnisse, interessiert sich aber
insbesondere dafiir, in welcher Hinsicht der psychoanalytische Beruf un-
moglich ist (ebd., 65-68). Lacan scheint mit Freuds Pessimismus tberein-
zustimmen und nimmt offenbar an, dass es fiir einen Erfolg in der Suche
nach der vermeintlich heilsamen Wahrheit hinter den psychischen Leiden
eines Menschen eben keine Garantie gibt. In der Praxis der Psychoanalyse
entspricht das Reale dieser Grenze des Sag- oder Deutbaren (siche Kap.
3.3.2). Mit dem Realen laufen die Dinge nicht wie geschmiert, fallt etwas
aus dem Rahmen wohlgeordneter Abliufe und wird das Vertraute von
einem Fremden oder Unsinnigen unterwandert, das noch dazu manchmal

200

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

dem eigenen Unbewussten entstammt (wie Versprecher oder Symptome).
Wihrend sich die Welt (franz. monde) des Subjekts anscheinend ,,rund
dreht®, wird sie durch das Reale unweltlich, widerwirtig (franz. zmmonde;
Jacques Lacan 2006b, 67), denn: ,,Das Reale ist das, was nicht geht (ebd.).
Das Reale funktioniert nicht (Jacques Lacan 2017, 146).

Die Annahme, dass sich die Welt des Subjekts ,,rund dreht, geordnet
ist und Sinn ergibt, kann daher als Teil einer imaginar-symbolischen Funk-
tion verstanden werden, die aber im Borromaiischen Knoten mit dem
realen Sinn-auflerhalb verbunden ist. Die Frage des ,Rund-Drehens“ ist
dabei fiir die Unterscheidung der Begriffe des Sinns und der Bedeutung
relevant. Lacan (2018, 42) orientiert sich bei seiner Unterscheidung nach
eigenen Angaben an Gottlob Frege. Lacans Auffassung lasst sich anhand
einer Uberlegung in Seminar XX veranschaulichen. Er deutet an, dass die
kopernikanische Revolution keine richtige Revolution war, weil in der
Frage nach dem Zentrum der Welt lediglich ein Zentrum (Erde) durch
ein anderes (Sonne) ersetzt worden sei (Jacques Lacan 21991b, 46-49; siche
Kap. 3.1.1). Das Signifikat des Signifikanten ,Zentrum® habe in beiden
Fillen den gleichen Sinn, der hier auf eine ,spharische“ menschliche Welt-
auffassung bezogen ist (ebd., 47). Dem steht gegeniiber, dass die Bahnbe-
wegungen der Planeten elliptisch und ,dezentriert” sind, d. h. sich nicht
um ein ideales Zentrum in der Mitte einer harmonisch geordneten Welt
drehen. Schon der Torus dient Lacan als Referenz daftr, dass die ,Mitte“
der subjektiven Existenz ein Loch ist (siche Kap. 3.3.4). Obwohl im Welt-
verstindnis der Menschen vor und nach dieser angeblichen Revolution die
Bedeutung des Signifikanten ,,Zentrum® eine andere sein mag (Erde oder
Sonne), so bleibt doch der Sinn aus Lacans Sicht der gleiche, namlich dass
Menschen ihr Leben an einem Zentrum bzw. an einer spharischen Form
ausrichten. Dies soll besagen, dass sich die Dinge sprichwortlich rund dre-
hen und funktionieren. Wenn etwas Sinn fiir uns ergibt, dann durch das
Imaginare und das Symbolische. Der Sinn verweist dabei auf das Wahre
(Jacques Lacan 2017, 126). Die Wahrheit des Unbewussten, auf die die
psychoanalytische Praxis abzielt, bezieht sich nicht darauf, ob eine Aussage
faktisch wahr oder falsch ist (,Die Erde ist im Zentrum des Universums®),
sondern welchen Sinn ihr das Subjekt verleihen kann, wahrend es zugleich
mit dem Realen seines Unbewussten konfrontiert ist.

Auch Slavoj Zizek (2014b, 949-950) trifft eine Unterscheidung zwischen
Bedeutung und Sinn, die dem Lacan’schen Verstindnis nahe ist. Die Din-
ge, die eine Bedeutung haben, sind ihm zufolge Teil eines vom groflen
Anderen festgelegten Bedeutungsuniversum. Doch Sinn ist demgegentiber
nichts, das je schon da ist, sondern der Sinn wohnt dem Unsinn inne

201

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

und entsteht sozusagen erst aus dem ,Nichts“ heraus, dhnlich zu einer
neuen Metapher (ebd., 949). Wihrend es bei der Bedeutung um das Ver-
stchen geht — etwas hat eine bereits klar festgelegte Bedeutung —, geht
es beim Sinn um Deutung bzw. Interpretation, weil sich der Sinn einer
Sache erst ergeben muss und daher Momente der Uberraschung mit sich
bringen kann (ebd.). Die Mehrdeutigkeit der Sprache, die Lacan anhand
des Begriffs der lalangue hervorhebt, 6ffnet so gesehen den Raum des Sinns
— eines Sinns im Unsinn. Auch die Wahrheit des Subjekts, auf die in der
Psychoanalyse abgezielt wird, hingt aus diesem Grund am Realen. Dies ist
deshalb entscheidend, weil der Umstand, dass der Sinn und die Wahrheit
mit dem Realen verbunden sind und haufig der Eindeutigkeit entbehren,
von Menschen oft aufler Acht gelassen wird. Menschen neigen zu dem
Wunsch, ihre Welt moge sich rund drehen, eindeutigen Gesetzen folgen
und einen tieferen Sinn haben (vgl. Jacques Lacan 21991b, 47; 2006b, 67).

Die jouis-sens (Genieffen des Sinns), die in Radiophonie erwihnt wird,
verdankt sich demzufolge dem Aquivoken (Jacques Lacan 1988b, 68),
genau wie der Sinn (Jacques Lacan 2012, 3—4). Die Basis des GeniefSens
des Sinns ist nicht eine bereits priexistente unbewusste Ordnung oder
Grammatik, denn der Sinn ist ,ohne stabile Grundlage® (Michael Turn-
heim 2009, 65). Turnheim formuliert dies so, dass der Produktion von
Sinn das illusorische Unterfangen einer Zahmung der Sprache zugrunde
liegt, die aber fir den einzelnen Menschen urspringlich eine unbezihmte
LSprachsuppe® voller Zweideutigkeiten ist (ebd., 64-65). Daher gibt es
im Hinblick auf das Unbewusste auch keinen Gemeinsinn, keinen sensus
communis (Jacques Lacan 2013, 85; 1988b, 65). Lacan schreibt 1973 im
Vorwort zur ersten deutschen Ubersetzung seiner Schriften (Schriften 2)
im Hinblick auf die psychoanalytische Praxis, dass der Sinn flieht bzw.
rinnt und seine Wirkungen daher nicht zu berechnen sind, denn: ,Die
Spitze an Sinn, man spirt es, ist das Rétsel“ (Jacques Lacan 1986, 7). Signi-
fikanten produzieren ,unerwartete Bedeutungseffekte® (Alenka Zupanci¢
2020, 125), die nicht nur ,,den Gesetzen der reinen Differentialitat® (ebd.,
124) gehorchen, sondern mit einem ,iberschiissigen GeniefSen® (ebd.,
126) zusammenhangen. Nichtsdestotrotz: In der Psychoanalyse kann der
Sinn als der Sinn eines zu deutenden Symptoms verstanden werden; der
Sinn ergibt sich durch die Deutung (Rolf Nemitz 2020, 97).

Ob man nun von einem eigenstandigen Realen ausgeht oder dieses als
etwas versteht, das je schon an die Grenzen oder Liicken des Symbolischen
gebunden ist, so gilt in jedem Fall: Wenn es um die Frage geht, worauf
sich der Sinn ,draufsetzt* bzw. woraus er entsteht, miissen das Reale und
das Genieflen (als etwas Reales) berticksichtigt werden, denn auch das

202

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

Genieen ist im Grunde regellos (Michael Turnheim 2009, 63). Damit
das Regellose des eigenen Unbewussten Lust erzeugt und ins Imaginare
yinkorporiert” werden kann, verleiht das Subjekt seinem tberschissigen
Genieflen (Objekt @ als Mehr-Genieflen) Sinn bzw. erzeugt Gber die Schaf-
fung von Sinn ein Geniefen, das als befriedigend erfahren wird. Das Ge-
niefen des Sinns erscheint wie ein kleiner Triumph des Subjekts tiber den
Unsinn oder Nicht-Sinn aus dem er entsteht. Das unlustvolle Moment des
Realen wird dabei auf Distanz gehalten und wirkt beinahe kontrollierbar.
In Begriffen des Borromaischen Knotens bedeutet dies, dass das Reale als
Sinn-aufSerhalb die Verkniipfung zwischen Symbolischem und Imaginaren
ermoglicht; es ist die dauflere Grenze, die den Bereich des Sinns definiert.

Mit Verweis darauf, dass der Sinn an der Schnittstelle zwischen Imagina-
rem und Symbolischem im ,geplitteten® Knoten liegt, wird in Seminar
XXIII angedeutet, dass beim Sinn eine Verbindung zwischen dem Den-
ken und dem Imaginieren besteht (vgl. Jacques Lacan 2017, 98). In eine
dhnliche Richtung schligt eine Bemerkung von Colette Soler (2016, 29),
die das Genieflen des Sinns als die ,intellektuellste* Form des Geniefens
bezeichnet. Ein weiteres Wortspiel von Lacan — jouis sens — scheint dies
zu bestitigen: Das franzosische Wort fiir GeniefSen, jouissance, und die
Formulierung j'ouis sens, was sich mit ,Ich hore Sinn“ Gbersetzen lasst,
sind homophon (Jacques Lacan 2017, 76). Diese Schreibweise hebt offen-
bar hervor, dass der Sinn etwas Konstruiertes ist, etwas, das man in das
(mehrdeutige) Gesagte ,hineinhort“. Es scheint etwas Bedeutsames bzw.
einen Sinn hinter den gesprochenen oder geschriebenen Worten zu geben
(Ellie Ragland 2000, 258). Das ,,Sinnverstehen®, so Rolf Nemitz (2020, 97),
geht mit Lust einher.

Zieht Lacan hier eine Verbindung zwischen dem Genieffen und dem
Horen von Sinn in Bezug auf den Kontext sprachlicher Elemente, ihre
differenzielle Verweisstruktur, ihre Mehrdeutigkeit oder ihre Materialitit
bzw. ihren Klang? Schon bevor er seine Knotentheorie formuliert, meint
er, dass das Genieflen nur ,zwischen den Zeilen® des Gesetzes der Signifi-
kanten gesagt werden konne, denn das Genieflen ist dem von den Signi-
fikanten geteilten Subjekt untersagt (Jacques Lacan 2015e, 360). Wirde
das Genieflen direkt von einer Instanz des Gesetzes angeordnet werden,
so konnte das Subjekt gar nicht genieflen. In Seminar X erwihnt Lacan
dabei, dass auf Befehl zu genieen nicht mdglich ist; die Antwort des
Subjekts auf den Befehl ,Geniefe!“ (jouss) lautet ,Ich gehorche! (jouis;
Jacques Lacan 2010, 105). Einfach gesagt: Vergntigen, Freude und Lust zu
empfinden ist nichts, das befohlen werden kann. Das Horen oder Horchen
meint hier stattdessen ein Gehorchen, also eine Bejahung dessen, dass das

203

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

Subjekt dem Gesetz (der Signifikanten) folgt. Auch das im Begriff der
Jjouissance steckende ,,oui deutet auf die Bejahung hin, wie Peter Widmer
(2010, 205) hervorhebt, wobei in dem Fall eben das Symbolische — und
damit die symbolische Kastration — vom Subjekt angenommen und bejaht
wird. Dabei verliert das Subjekt mutmafllich etwas im Hinblick auf das
GeniefSen.

Dem Gesetz der Signifikanten zu folgen, geht z. B. damit einher,
die Sprache des Anderen als die eigene anzunehmen und mit Regeln,
Gewohnheiten und Praktiken umgehen zu missen, die man sich nicht
selbst ausgesucht hat. Doch man kann auch darauf verweisen, dass wir
in unserem Erleben mit einem sprachlichen Material konfrontiert sind,
das zunichst mehrdeutig ist und voller Homophonien steckt. Gewisse
Bildungen des Unbewussten (z. B. Versprecher, Traume, Symptome) erge-
ben hiufig keinen ersichtlichen Sinn und gehorchen offenbar keiner oder
einer fremden Logik. Das Subjekt kann das Unbewusste — vor allem im
Hinblick auf das Reale — nicht (er)kennen bzw. besitzt hier keine Selbst-
transparenz und keine Herrschaft. Dies alles erscheint wie ein Verlust an
Unmittelbarkeit, Kontrolle und Vollstindigkeit. Das, was sich in diesem
Zusammenhang als vermeintlich verlorenes GeniefSen bzw. als verlorene
Lust interpretieren lasst, muss sich also der Mutmaflung nach auf anderem
Wege verwirklichen und sich anderswo ansammeln (vgl. Noah Holtwie-
sche 2013, 63). Der Begriff des Objekts @ bzw. Mehr-Genieflens driickt
genau das aus. Ausgehend von einem Bezug auf dieses losgeloste reale
»Etwas®“, das anscheinend aufferhalb des eigenen Korperbildes ist, bildet
sich im Schnittfeld des Imaginaren und Symbolischen der Sinn. Dass das
Subjekt den Sinn ,zwischen den Zeilen“ hort, legt nahe, dass der Sinn
und das Genieflen des Sinns an dem Ort entstehen, der in Seminar X als
,Platz des Mangels“ (Jacques Lacan 2010, 63) bezeichnet wird und der als
negativierter imaginarer Phallus und als imaginire Kastration (-¢) bekannt
ist (vgl. dazu André Patsalides/Kareen Ror Malone 2000, 128). Doch dabei
darf nicht vergessen werden, dass das GeniefSen des Sinns letztlich mit
der phallischen Funktion (®) verbunden ist, die laut Lacan die Grundlage
des phallischen Genieflens (OG) darstellt, das er im Schnittfeld des Symbo-
lischen und Realen verortet (siche Kap. 3.3.5.3).

Dass das Subjekt die Sprache (langue, langage) als Sinn- und Bedeutungs-
stifter genieft, ist mit einem Sprech-Genieffen verbunden, dessen reale
Wirkung letztlich nicht ganz ,iberwunden® wird. Die gezielte Suche nach
einem tieferen, verborgenen oder héheren Sinn basiert auf der grundle-
genden Erfahrung des Subjekts, dass der Sinn eher plétzlich aus dem
Nicht-Sinn oder Unsinn heraus entsteht und genauso schnell wieder darin

204

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

verschwinden kann. Die Sprache hat ,Locher und im Sprechen kommt es
zu Inkonsistenzen (André Patsalides/Kareen Ror Malone 2000, 129-130).
Das Genieffen des Sinns bezeichnet daher vielleicht manchmal weniger
eine eigenstindige Form des GeniefSens als vielmehr eine Interpretation
oder Bewertung des Genielens der lalangue: Sollte es so sein? Beim Indi-
viduum entstehen Fragen: Was bedeuten die Worte, die ich hoére (oder
erzeuge)? Passt das, was mir die Eltern sagen, immer zusammen? Gibt es
eine Befriedigung, die nicht so flichtig ist? Die Befriedigung der jouis-sens
hingt so gesehen vom Erleben zugrunde liegender Formen des GeniefSens
ab (Jean-Gérard Bursztein 2008, 99). Der Sinn wird dabei manchmal zur
normativen Forderung an die /lalangue und an alles, was in Zusammen-
hang mit der Sprache potentiell Lust erzeugen kann. Die Lust, die das Ich
im angestrebten Sinn erfihrt, liegt u. a. darin, etwas Wahres, Eindeutiges
und universell Gultiges vor dem Hintergrund des Sinnlosen, Fragmentier-
ten oder Mehrdeutigen zu sagen. Der Sinn fithrt offenbar zur Wahrheit:
»Wahr ist nur, was einen Sinn hat“ (Jacques Lacan 2017, 126).

Der Anspruch, einen eindeutigen Sinn zu finden, kommt allerdings
dem Versuch gleich, die Sprache zu zihmen, was letztlich ein illusionéres
Unterfangen ist (Michael Turnheim 2009, 65). Bezeichnenderweise sagt
Lacan, dass der Sinn, den das Objekt 2 einnehmen kann, ein Schein
ist: ,Der Sinn zeigt die Richtung an, in die er scheitert® (Jacques Lacan
21991b, 86). Auch wenn das Subjekt vom symbolischen Anderen das Ver-
sprechen bzw. das ,Wort® darauf zu bekommen scheint, so gibt es keine
Garantie dafir, dass ,,mehr hinter den Worten steckt, z. B. ein bestimmtes
An-sich, eine letzte Gewissheit oder ein wirklich erfullendes Genieflen.
Dem Subjekt bleibt letztlich nur der Schein einer solch stabilen Grundlage
und Fulle (wie in der Beziechung zur Partnerin oder zum Partner). Lacan
spricht dem Schein bzw. der Fiktion eine wesentliche Rolle zu. Doch er
versteht sie nicht einfach als Form von Tauschung oder Getauschtwerden,
sondern bringt sie mit dem Funktionieren des Symbolischen selbst in
Verbindung (Jacques Lacan 1996b, 20-21).°! Das Symbolische bedarf der

51 Lacan sicht die Aufgabe der Psychoanalyse offenbar nicht zwangsliufig darin,
jeden Schein aufzulésen. Er betrachtet das Ziel der psychoanalytischen Kur in
seinem letzten Lebensjahrzehnt nicht als die interpretative Auflésung des Sym-
ptoms oder eine Durchquerung des unbewussten Phantasmas des Subjekts. Aus
Slavoj Zizeks (2014b, 701-702) Erlauterungen zu diesem Punkt geht hervor, dass
die Zerstorung des Scheins unter Umstinden die Wirklichkeit des Subjekts aus
den Angeln heben und zu einem groeren Leidensdruck fithren kann, weshalb
die Position der Analytikerin oder des Analytikers darin besteht, den Schein zwar
nicht zu ernst zu nehmen, ihn aber dennoch gleichzeitig zu respektieren.

205

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

Fiktion bzw. ist selbst eine Fiktion — ein Umstand, der auf ahnliche Weise
in Lacans Formel des Begehrens bzw. Phantasmas (8 ¢ a) Ausdruck findet,
denn die Phantasie gibt dem geteilten Subjekt tberhaupt erst Halt in
der Welt der Signifikanten. Zizek spricht von einem symbolischen Schein
(Slavoj Zizek 2014b, 1061-1062). Jeder Diskurs erzeugt einen Schein des
Genieflens, wobei ZiZek betont, dass dies zweierlei bedeutet: Erstens, man
genieft nur scheinbar, hat also nicht wirklich ein Geniefen; zweitens,
man genieft den Schein, der im Diskurs produziert wird (ebd., 66). Dies
erinnert wiederum an die Annahme, dass das Subjekt nur ,zwischen den
Zeilen® Zugang zum Sinn und zum GeniefSen des Sinns findet.

Daraus ergeben sich insgesamt zwei Perspektiven auf das Geniefsen des
Sinns: Erstens, im GeniefSen des Sinns genieflt das Subjekt den angenom-
menen tieferen Sinn hinter den sprachlich vermittelten Bedeutungen bzw.
das (mutmafllich) Gemeinte hinter dem Gesagten. Dadurch lebt der Sinn
von der ,Symbolisierung® und von der Phantasie, weil hier die Frage
beantwortet werden soll, was ,dahintersteckt. Der Sinn verweist auf das
vermeintlich Verborgene hinter dem Offensichtlichen. Der Sinn scheint
sich aber auch im sozialen Raum teilen und mitteilen zu lassen und wird
so vielleicht als eine Art Common Sense verstanden (Colette Soler 2019,
73). Ohne hier genauer auf die moglichen Bedeutungen dieses Begriffs
einzugehen (zumal Lacan kritisch gegeniber dem Begriff des Common
Sense ist), so stellt sich im Hinblick auf Lacans Theorien die Frage, ob der
Sinn eine verbindende Funktion hat, indem er ein soziales Band zwischen
den Menschen herstellt, das z. B. einem hoheren, gemeinsamen Zweck
untergeordnet ist. Zweitens, das Genieflen des Sinns kann im Gegenteil
als etwas verstanden werden, das nicht Teil des symbolischen Bedeutungs-
universums des Anderen sein ,will“. Dem GeniefSen des Sinns liegt die
lalangue zugrunde (André Patsalides/Kareen Ror Malone 2000, 129-130).
Als eine Variante der lalangue zielt das Geniefen des Sinns darauf ab,
mit den normiiberschreitenden ,immanenten Potenzialen® (Slavoj Zizek
2020a, 83) der Sprache zu spielen, also z. B. Neologismen, Mehrdeutigkei-
ten und Homonymien zu bilden. Folgt man Zizek, so dient das GenieRen
des Sinns also nicht der Kommunikation oder der Vermittlung sozial aner-
kannter und etablierter Bedeutungen (ebd.). Allerdings ist anzunehmen,
dass nicht jedes Spiel mit der Sprache, jedes ambige Wort und jede literari-
sche Schopfung auch gleich ginzlich mit dem gesellschaftlich Etablierten
bricht oder jeden kommunikativen Wert verliert. Sind das Reale, das Sym-
bolische und das Imaginire borromaisch verknupft, ist die lalangue auf die
»gelebte® Sprache und die offentlich anerkannten Bedeutungen verwiesen,
die Teil eines konkreten sozialen Bandes sind.

206

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

Das Genieflen des Sinns ist im Grunde ein Geniefen des Sinns im
Unsinn oder Nicht-Sinn. Das mit Lust verbundene Sinnverstehen bezieht
sich z. B. auf den Sinneffekt, der in der Deutung von Symptomen zustande
kommt (Rolf Nemitz 2020, 97). Aber es lasst sich noch radikaler formulie-
ren: Beinahe jeder Unsinn kann sich in Sinn verwandeln. Und umgekehrt:
Hinter allem, was Bedeutsam erscheint, lauert potentiell der Unsinn. Die
Lust an der dichterischen Freiheit, an Sprachspielen und Reimen, an
der Bildung von Neologismen oder am Horen sprachlicher Missgeschicke
(Versprecher) bestitigt dies offenbar: Sinn und Unsinn liegen nahe beiein-
ander. Demgegentiber wird der Sinn aber offenbar haufig zu einer Art
Norm der Sprache ausgerufen: Die Sprache selbst soll anhand eines nor-
mativen Sinns reguliert werden (vgl. Barbara Cassin 2012, 23). Dies ist ins-
besondere dort der Fall, wo der Sinn unter dem Anspruch der Eindeutig-
keit steht, wo Handlungen oder Aussagen einen nachvollziehbaren Grund
haben, einem klar definierten Zweck dienen oder mit einem tatsachlichen
(objektiven) Sachverhalt zusammenhingen sollen. In vorliegender Arbeit
wird das Geniefen des Sinns auf eine Weise interpretiert, die zwei Aspekte
hervorhebt: (a) ein Festhalten an Eindeutigkeit bzw. an einem eindeutigen
Sinn, was an den narzisstischen Anspruch auf Vollstindigkeit und imagi-
nires Eins-Sein erinnert und mit dem Von-sich-Weisen des Fremden und
Mehrdeutigen einhergeht; (b) ein Spiel mit der (mehrdeutigen) Sprache
zwischen Sinn und Unsinn, das seine Verbindung zur lalangue offenbart,
aber nicht zwangslaufig die Frage nach dem gesellschaftlich Anerkannten
und Bedeutsamen aufgibt.

3.3.5.3 Phallisches Genieflen

Das phallische Geniefen (®G; franz. jouissance phallique, J®) befindet sich
im Uberschneidungsbereich zwischen dem Symbolischen und dem Realen
des ,geplatteten® Borromaiischen Knotens (Jacques Lacan 2017, 59-60).
Obwohl es hier um einen Bezug zum Sexuellen geht, lasst sich grundsatz-
lich sagen, dass es fir die Wirksamkeit der Sprache im Unbewussten steht
bzw. auf dieser basiert. Zunichst gilt: Das Subjekt ist Teil eines Diskurses,
eines sozialen Bandes (Jacques Lacan 21991b, 22, 60), und wird von ,,sym-
bolischen Gesetzen® gepragt, die das Genieflen regulieren, verbieten, ord-
nen und anordnen, aber auch damit verbundene Bedeutungen festlegen:
das, was in einer Gesellschaft etabliert und ,normal® ist. Doch das Wort
»phallisch® bezieht sich auf die Macht eines Symbolischen, das eigentlich
gleichzeitig ,kastriert ist und nicht zu dem befahigt, was das Wort — in

207

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

seinem offenkundig phallozentrischen Ton - insgeheim zu versprechen
scheint: eine Macht und ein unbeschrianktes Genief§en, das nur Mannern
zukdme. Lacans Begriff des Phallus zielt nicht blof auf das Organ ab, den
Penis, sondern auch auf eine symbolische und imaginire Funktion sowie
deren Grenzen. Die phallische Funktion ist eine Funktion der Kastration
(Jacques Lacan 2018, 22). Bei der Kastration im psychoanalytischen Sinne
handelt es sich nicht um einen operativen Eingriff an den Geschlechts-
organen, sondern um ein Prinzip, welches laut Lacan die Wirkung der
Sprache auf das Individuum verdeutlicht. Michael Turnheim (2009, 68)
zufolge macht der signifikante ,,phallische Apparat“ das GeniefSen zu etwas
Regelhaften und fixiert eine bestimmte ,Grundbedeutung® der Stellung
des Subjekts im Symbolischen (etwa nicht der imaginare Phallus der Mut-
ter zu sein). Bedeutungsgenerierung ist demnach phallisch, weil sie die
Kastration voraussetzt. Dass das auf dieser Funktion beruhende Genieflen
den Aspekt des Unbefriedigenden und Fremden beibehalt, wird dadurch
angezeigt, dass es nicht im Imaginaren des Borromaischen Knotens liegt.

In seinen spateren Seminaren spricht Lacan 6fters davon, dass das Sym-
bolische bzw. die Signifikanten ein ,,Loch® erzeugen (Jacques Lacan 2017,
27-46; 2012, 66). Das Unbewusste definiert sich durch das Urverdringte,
hier verstanden als Loch (Jacques Lacan 2012, 19). Dieses Loch wird offen-
bar im Imaginiren spirbar, weil man z. B. das eigene Korperbild nicht
als ,vollstindig® erlebt. Fir das Subjekt besitzt das Loch bzw. die Leere
eine pragende Rolle in der Bezugnahme auf Korper oder Korperoffnungen
(Walter Seitter 2009, 355). Alenka Zupanci¢ (2020, 119) erlautert etwas
Ahnliches: Die der signifikanten Ordnung inhirente Licke beschreibt
nicht nur, dass das Subjekt einen Mangel hat bzw. ohne dem ist, was
ihm fehlt, sondern dass es mit diesem Mangel lebt. Das ,,Ohne* verkehrt
sich zu einem ,Mit“. Die in Seminar X beschriebene imaginire Kastration
(-¢), die den ,Platz des Mangels“ (Jacques Lacan 2010, 63) bezeichnet
und das begehrende Subjekt charakterisiert, ist bereits ein moglicher Aus-
druck dieser Annahme. Der imaginare Phallus bezeichnet den Platz (an
der Mutter, im eigenen Spiegelbild etc.) an dem etwas fehlt — das Objekt
a (ebd., 54-57). Hinter diesem Mangel steht eine symbolische Funktion,
denn das Klein-ph: (¢) hingt wesentlich mit dem Grof8-Phi (®) zusammen,
weshalb Lacan (2008a, 314) in Seminar VIII einen gewissen Vorbehalt ge-
geniber einer allzu strikten begrifflichen Trennung zwischen imaginidrem
und symbolischem Phallus einraumt.

Die Subjektwerdung basiert auf einem mutmafllichen Verlust bzw. auf
dem, was nachtriglich als (drohender) Verlust empfunden wird. Der einzi-
ge oder ,unire Zug" (Jacques Lacan 2010, 56), der das sprechende Subjekt

208

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

markiert, liegt der Funktionsweise der Signifikanten im Unbewussten zu-
grunde, die sich durch Differenz und Wiederholung — ein Prinzip der
yrepetitiven Artikulation® (Jacques Lacan 2022, 234) — auszeichnet. Es geht
um ,,[dJie Tatsache, dass man 1 und 1 und nochmals 1 und nochmals 1
sagen kann“ (Jacques Lacan 2010, 56; siche Kap. 3.2.3). Wie Lacan bereits
Jahre vor seiner Bezugnahme auf den Borromaischen Knoten oder die /a/-
angue hervorhebt, bringen die Symbolisierung der unmittelbaren Eindri-
cke des Subjekts und die insistierende ,,Wiederkehr der Zeichen® (Jacques
Lacan #1996¢, 60) zugleich das Reale und den Wiederholungszwang auf
den Plan, die sich mit dem assoziieren lassen, was Lacan in den Seminaren
XVI und XVII als Verlust des GeniefSens und Produktion eines Mehr-Ge-
niefens diskutiert (sieche Kap. 3.2.6). Der Verlust des Objekts 2 im Rahmen
der symbolischen Kastration, der das Begehren begriindet, wird zu einem
Uberschuss in Form des Mehr-GenieRens. In Seminar XIX, in dem Lacan
den Neologismus lalangue erwahnt (Jacques Lacan 2018, 96-97) und erst-
mals Gber den Borromaischen Knoten spricht (ebd., 75), beschreibt er die
phallische Funktion als Kastration bzw. Funktion der Kastration (ebd., 22).
Die Kastration besagt, dass man nicht tiber die Gesamtheit aller Signifikan-
ten verfiigen kann (ebd., 23). Die Kastration lasst alles zu wiinschen iibrig
(ebd., 184), daher steht das Subjekt in Beziehung zum Objekt a (ebd., 185).
Die Unmoglichkeit, alle Signifikanten auf einmal zu versammeln, kann als
etwas Reales verstanden werden (Colette Soler 2019, 107).

Das phallische Geniefen bezeichnet eine an die Sprache gebundene
»~Macht® im Unbewussten, dessen Wirkung bewusst erfahren werden
kann, denn es ist das, ,was im Bewusstsein des Sprechwesens als Macht
bezeichnet wird“ (Jacques Lacan 2017, 60). Es ist aufgrund der Sprache
wie eine fremde Macht, eine Art Besatzungsmacht, die man nicht als
Teil des eigenen Imagindren bzw. des eigene Korperbildes empfindet. Aus
diesem Grund tragt Lacan das phallische Genieflen an der Schnittstelle
des Realen und Symbolischen im Borromaischen Knoten ein (auferhalb
des Imaginiren) und bezeichnet dessen sprachlichen Ausgangspunkt als
parasitar (ebd., 59-60). Allerdings bleibt die Frage offen, ob das phallische
GeniefSen in jedem Fall als parasitir und aufgezwungen empfunden wird
oder ob das Subjekt auch einen Weg finden kann, damit auf eine einiger-
maflen befriedigende Weise umzugehen.

Lacan orientiert sich in seinen fritheren Seminaren beim Verstind-
nis der Etablierung des symbolischen Gesetzes anscheinend an der
Freud’schen Auslegung der Odipus-Geschichte: Die primare Bezugsperson
des Kindes, die Mutter, wird aus Sicht des Kindes im Regelfall auf irgend-
eine Weise als vom Vater abhangig erlebt, der dem Kind die Mutter ,,ver-

209

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

bietet”, aber dadurch das Begehren tber eine symbolisch-metaphorische
Funktion im Unbewussten wirksam macht (vgl. Jacques Lacan 2003, 467;
siche Kap. 3.2.5). Ohne viterliches Verbot, so scheint es, wire ein erfiillen-
des GeniefSen moglich. Verbindet man Lacans frithere Ansichten mit eini-
gen seiner spateren Annahmen zum phallischen Geniefen, so ergibt sich
zunachst folgende Uberlegung: Durch die aufere Grenze des Verbots und
des Verbotenen gibt es ebenso einen definierten Bereich des Erlaubten,
vielleicht auch Gewtinschten, Geduldeten und Gesollten. Das phallische
Genieen bildet dadurch die festgelegte Menge dessen, was moglich ist.
Das phallische Geniefen ist ein ,erlaubtes” Genieen (Jean-Gérard Bursz-
tein 2012, 68, Anm. 84). Die phallische Funktion verbietet zuerst (etwas),
bevor sie ein phallisches Genieflen (®G) erlaubt (Raul Moncayo 2017,
107). Dadurch ist es allerdings zugleich ein beschrinkter Modus des Genie-
Bens, weil dem durch die Signifikanten geteilten Subjekt offenbar etwas
entgeht.

Lacan revidiert oder relativiert manches, das die 6dipale Konstellation
und die traditionelle Familienstruktur betrifft. James Joyce dient als Bei-
spiel daftr, dass es keinen symbolischen Namen-des-Vaters braucht, damit
der Borromaiische Knoten halt (Jacques Lacan 2017; siche Kap. 3.3.4). Das
bedeutet aber auch: Die Kastration wird nicht bloff durch die viterliche
Metapher (etwa die Symbolisierung des miitterlichen Begehrens) bzw. das
vaterliche Wort verursacht, in dessen Namen sich das Kind an bestimmte
Beschrinkungen zu halten hat. Das Sprechwesen leidet weniger unter den
konkreten (z. B. auch kulturell variierenden) Normen des symbolischen
Anderen, sondern mehr unter den realen Beschrinkungen der Sprache
und ihrer Logik (Colette Soler 2019, 118). Wenn das Unbewusste wie eine
Sprache strukturiert ist, dann ergibt sich daraus auch die Funktion der
Kastration (Jacques Lacan 2018, 179). Sofern der Vater ein sprechendes
Wesen ist, ist er daher selbst kastriert (vgl. Jacques Lacan 2017, 168).
Die phallische Funktion und die Kastration stehen fiir den Verlust oder
die Unmoglichkeit eines erftillenden Genielens durch den Eintritt in
die symbolische Ordnung (Slavoj Zizek 2014b, 1045-1046). Da das Reale
das ist, ,was anstofsen lafst“ (Jacques Lacan 41996c¢, 175), kann man hier
sagen, dass der Sinn des Genieflens gegen das Reale stofft. Das Subjekt
genielt, aber ohne, dass dieses GeniefSen eine ,sozial verbindliche® oder
yverbindende® Funktion im Sinne der Herstellung einer Einheit mit dem
Anderen erfillt. Grund dafir ist die Verwicklung des Geniefens in die
Sprache.

Sofern Lacan von einem realen Unbewussten ausgeht, ist es nicht der
Ort bedeutungsgenerierender Ketten, sondern der Ort des Sprechens als

210

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

Genieflen (Colette Soler 2019, 107-108). Das Unbewusste wird in Seminar
XX mit dem Umstand assoziiert, dass das Sein spricht und geniefst, ohne
etwas dartiber zu wissen bzw. wissen zu wollen (Jacques Lacan 21991b,
114). Dass die lalangue nicht der Kommunikation oder dem Dialog dient
(ebd., 150), weist so bereits in Richtung einer sprachlichen Kastration,
die nicht auf dem Eingreifen des Vaters beruht. Im phallischen GeniefSen,
das sich auf Sprache und Signifikanten stiitzt, erweist sich das Subjekt als
kastriert, weil die Signifikanten keine Vollstindigkeit erzeugen kdénnen
— doch genau dies provoziert die Idee, dass die Unmoglichkeit einem
Verbot entspringt. Das fiir ein Kind Unmdgliche ist nicht erst das Resultat
bestimmter Versagungen seitens der Eltern, wie Claus-Dieter Rath (2013,
130) unter Bezugnahme auf Lacan anmerkt. Die Annahme, dass innerhalb
der Familie etwas unterdriickt worden sei — dass etwa der Vater tatsich-
lich ein erfillendes Genieflen verhindere —, erscheint stattdessen wie die
notwendige Erfindung eines (6dipalen) Mythos (Jacques Lacan 1988b,
83). Ein weiterer Mythos betrifft laut Lacan den Freud’schen ,Urvater®,
also eine fiktive Figur, die aus der Sicht des kastrierten Subjekts ein unein-
geschrinktes Genielen und eine Ausnahme von der Kastration denkbar
macht (siche Kap. 4.5.3.6 und 4.5.4.2).

Da phallische Macht und Kastration an die Sprache gebunden sind, kon-
nen auch die Begriffe des Phallus und des Penis (als Organ) nicht in jeder
Hinsicht gleichgesetzt werden. Lacan selbst unterscheidet das phallische
Geniefsen vom Genieflen des Penis, das im Imaginaren stattfindet (Jacques
Lacan 2017, 59). Das phallische Genieen kann praktisch in allen Berei-
chen des menschlichen Lebens auftauchen (vgl. Colette Soler 2019, 109).
Das phallische GeniefSen der Macht inkarniert sich im bewussten Erleben
tberall dort, wo Sprache eingesetzt wird; das kann z. B. auf der Ebene
politischer Macht oder in der Literatur sein (Colette Soler 2019, 106-107;
2018, 123). Definiert man Sexualitit blof als biologisch oder sozial zweck-
mafiges Verhalten, das der Fortpflanzung, der Lustgewinnung oder der
emotionalen Verbindung zweier Individuen dient, ist das phallische Ge-
niefen auf den ersten Blick asexuell (weil es keine Einheit herstellt). In der
psychoanalytischen Theorie Lacans geht es bei Sexualitit allerdings nicht
um einen auf die Fortpflanzung bezogenen korperlichen Inhalt, denn sie
kann selbst solche Titigkeiten betreffen, die im herkdmmlichen Sinne
gar nicht sexuell sind (Slavoj Zizek 2014b, 1305-1306). Versteht man das
phallische Genieflen als versuchte Herstellung einer korperlichen Einheit
zweier Menschen (Kopulation, Sex), ist es (im Sinne des Misslingens)
nicht sexuell, verandert man aber die Definition von Sexualitit, erscheint
plotzlich potentiell alles sexuell. In dieser Hinsicht ist das phallische Ge-

211

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

nieflen der Inbegriff des Sexuellen. Aber nicht nur Sex ist sexuell, weil
jede Handlung (inklusive der Ausiibung von Macht) einen sexuellen Un-
terton annehmen kann. Carol J. Adams’ (2010) feministische Kritik an der
minnlichen Herrschaftslogik, die die Ausbeutung von Tieren und Frauen
auf einen Nenner bringt, geht in diese Richtung (siche Kap. 4.5.3.6). Vor
allem eine mit Besitzanspruch einhergehende Macht ist demnach sexuell —
d. h. zugleich phallisch und kastriert —, wo immer sie ausgetbt wird, auch
in der Mensch-Tier-Beziehung.

Wiewohl das phallische GeniefSen ein beschrinktes GeniefSen darstellt,
so besteht doch ein Teil der phallischen Macht darin, dber bestimmte
Objekte verfiigen zu wollen, die insgeheim Erfiillung versprechen. Die
»Regulierung®, die den Verlust bringt, fithrt also wiederum zu einem
Mehr. In (z. B. politischen) Machtdiskursen gibt es definierte Objekte,
deren Konsum geregelt ist (Colette Soler 2018, 123). Es geht mitunter
darum, Macht tber etwas oder jemanden zu gewinnen bzw. etwas in die
eigene Macht zu bekommen, in dessen Besitz dieser Jemand anscheinend
ist (z. B. das, was Profit bringt), denn im phallischen GeniefSen wird der
Andere auf eben jenes Objekt a reduziert (Slavoj Zizek 2014b, 1046). Will
man etwas oder jemanden ,besitzen, geht es nicht um den Anderen ,als
solchen®, sondern um die besonderen Merkmale, die die Trigerin oder
den Triger des Objekts auszeichnen und z. B. die eigene Phantasie anregen
(vgl. Jacques Lacan 21991b, 87). Ohne Objekt 4, das ,,gewisse Etwas“ (Sla-
vOj Zizek 2014b, 906), gibt es nichts zu begehren.

Zur Veranschaulichung der Grenzen des GeniefSens dient der sexuelle
Akt: Im Genieffen des anderen Korpers gibt es keine echte Vereinigung,
also nichts, das aus Zweien eine Einheit machte. Laut einer ironisch klin-
genden Anmerkung in Seminar XX kann man nur Teile eines anderen
Korpers genieflen, denn kein Korper wickelt sich vollig um den anderen
Korper, um ihn einzuschlieflen (Jacques Lacan 21991b, 27). Dass menschli-
che Sexualitit ,phallisch® ist, weil sie durch Signifikanten strukturiert ist,
bedeutet so gesehen, dass sich Sexualitit gerade durch ihre Hindernisse
definiert. Das erfullende sexuelle Genieflen ist ein Phantasma, das sich
just beim (oder nach dem) sexuellen Akt wieder verfliichtigt: Will man
des Sexuellen habhaft werden, geht es verloren und ist nicht mehr sexuell
(Jacques Lacan 2013, 33). Dies ist auch der Grund dafiir, warum Lacan das
Geniefsen des Anderen (im Unterschied zum phallischen Genieffen und
zum Genieflen des Sinns) mit einem durchgestrichen ,A“ schreibt: GX
(siche Kap. 3.3.5.4). Das Genieflen des Anderen, das im Schnittbereich des
Realen und Imaginaren liegt, ist unmoglich.

212

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

Lacan entwickelt dazu seine berihmte These: Es gibt kein (in Formeln
zu erfassendes) Geschlechtsverhaltnis (Jacques Lacan 21991b; 2018). Das
Gegenuber lasst sich nie zur Ginze vereinnahmen, es gibt nur flichtige
Momente des Zusammenkommens. Versteht man das (soziale) Band zwi-
schen Menschen als versuchte Herstellung einer Einheit, kann das (phalli-
sche) Genieflen des anderen Korpers daher letztlich nur ,asozial“ sein. Das
phallische Genieffen weicht offenbar von dem ab, was im Interesse der
sozialen Gemeinschaft eine Verbindung herstellt, obwohl es doch ein re-
guliertes GeniefSen ist. Ahnliches gilt fir die Normen der Heterosexualitat
und der natiirlichen Reproduktionsfunktion. Gemessen am normativen
Anspruch auf Natirlichkeit oder Heterosexualitat ist das GeniefSen ,,abnor-
mal“. Das heif$t in dem Fall, dass das phallische GeniefSen (bzw. phallische
Bedeutungsgenerierung) die Erwartung an jenes vermeintlich volle Genie-
Ben (z. B. zwischen Mann und Frau) niemals erfillt, die durch symboli-
sche Normen und imaginare Ideale evoziert wird. Diese Unmoglichkeit
im Sexuellen, diese Abwesenheit eines Geschlechtsverhiltnisses, ist auch
der Grund, warum das phallische GeniefSen seine Macht auf nichtsexuelle
Bereiche verlagert (Colette Soler 2019, 109). Wie Soler anmerkt, kann
man Macht daher immer als sexuell ansehen, aber gleichzeitig auch als
nie sexuell (ebd.). Der vermeintlich ,eigentliche” Bereich des phallischen
GeniefSens erscheint so wie ein Fehlschlag. Das phallische Gesetz, das Ord-
nung in das ,Sprachsein® bringen soll, bestitigt ironischerweise blof§ den
unbefriedigenden Status dieses Sprachseins (vgl. Jacques Lacan 2017, 59—
60). Das Normierte verweist auf das nicht Normierbare und das Symboli-
sche erschafft das ,Loch® des Nichtsymbolisierbaren. Es ergibt aus Sicht
des Imaginiren keinen Sinn, erscheint widersprichlich und inkonsistent
bzw. unbefriedigend.

Diese reale Wirkung der Sprache liegt darin, dass Worter etwas Aufge-
zwungenes sind (Jacques Lacan 2017, 101). Das Wort ist Lacan zufolge
ein Parasit, eine Verblendung oder eine Art von Krebs, der uns befillt
(ebd., 101-102). Statt Ordnung, Erfilllung, Lust und Wahrheit zu bringen,
erzeugt das auf die Sprache gestiitzte phallische Genieffen anscheinend
letztlich keinen Sinn. Lacan bezeichnet es im Hinblick auf seine Knoten-
theorie als Gegengewicht zum Sinn (ebd., 60). Fir den Sinn wire die
Dimension des Imaginiren noétig, doch die bleibt vom phallischen Genie-
Ben ausgeschlossen. Lacan bezeichnet das phallische Genieffen als mastur-
batorisch und idiotisch, weil es keine Verbindung zu einem Anderen als
solchem herstellt (Jacques Lacan 21991b, 88). Dem phallischen Genieflen
fehlt der (vermeintlich) tiefere Sinn einer wahrhaft erfilllenden Beziehung.
Das Reale ergibt keinen ,sexuellen Sinn“, also z. B. nicht den vermeintli-

213

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

chen Sinn einer heterosexuellen Norm oder Normalitit. Sexualitit ,,lebt“
von ihren Hindernissen.

Im Grunde besagt dies: Das Genieffen endet in Sackgassen und folgt
keinem biologischen oder religios begriindbaren Zweck, der z. B. darin
liegt, sich fortzupflanzen (Jacques Lacan 2013, 35). Mann und Frau bilden
kein nattirliches Ganzes, sind nicht Eines. Nicht die Biologie, sondern
die diskursive menschliche Realitat (bzw. kulturtypische Zuschreibungen)
liefern die Signifikanten ,Mann“ und ,Frau“ (Jacques Lacan 21991b, 37,
39). Alles, was wir tiber Mannlichkeit und Weiblichkeit wissen, wird von
den Signifikanten bzw. der Sprache getragen bzw. erzeugt (wobei die
beiden Signifikanten allein nichts iiber den Geschlechtsunterschied sagen).
Die Verbindung der beiden Signifikanten scheint genauso Sinn zu stiften,
wie das Resultat der geschlechtlichen Vereinigung, aus dem ein Kind her-
vorgeht. Alles klingt natiirlich und zweckmifig. Doch die Sprache ist
mangelhaft, erzeugt Locher und lasst immer wieder Fragen offen, wiewohl
sie mit dem Imagindren die Illusion des Eins-Seins aufrechterhilt und
dem Subjeket suggeriert, mit ihr liefe sich z. B. alles tiber Mann und Frau
sagen. Genau diese triigerische Idee, innerhalb der Sprache vollstindige
Wahrheiten formulieren zu konnen — z. B. vom Ganzen oder Einen —,
ist ein Schein, der auch am Anfang des sexuellen GeniefSens steht, nicht
etwa die Reifung der Geschlechtsorgane (Jacques Lacan 2013, 61-62). Der
Andere lasst sich nicht als Ganzes geniefSen (Jacques Lacan 21991b, 27).
Mannlichkeit und Weiblichkeit sind in dieser Hinsicht zwei Formen des
Fehlschlagens im sexuellen (phallischen) Genieffen (Jacques Lacan 2013,
34). Sowohl Ménnern als auch Frauen wird in der Beziechung zum Ande-
ren immer etwas fehlen; das Subjekt kennt den Anderen nie ginzlich,
es besitzt kein gesichertes Wissen liber das GeniefSen des Anderen (Alain
Lemosof 2012, 98).

Dass Lacan von ,Phallus® und ,phallischem Genieffen® spricht und
damit die Konnotation mit dem Penis in Kauf nimmt, obwohl es doch
laut ihm anscheinend nicht nur um die Biologie geht, weckt den Verdacht
des Phallozentrismus, also der impliziten Privilegierung des Mannes (als
habe der Mann, was der Frau fehlt). Der Phallozentrismus lasst sich auch
bei Freud problematisieren. Sigmund Freud (20001, 37-184) behauptet,
dass sowohl die mannliche als auch die weibliche infantile Sexualitit von
nur einer, ndmlich der mannlichen Libido bestimmt sei bzw. Jungen und
Midchen den Penis gleichermaflen wertschitzen. Dieser ,sexuelle Monis-
mus® 16st frith Diskussionen aus und findet nicht nur Zustimmung (Elisa-
beth Roudinesco/Michel Plon 2004, 933-937). Lacan halt dennoch an der
besonderen Stellung des Phallus fiir das (mannliche und weibliche) Sub-

214

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

jekt fest und wird aus dhnlichen Griinden wie Freud kritisiert, wiewohl er
deutlich zwischen Phallus und Penis unterscheidet (vgl. dazu Kareen Ror
Malone/Stephen R. Friedlander 2000, 3—4).

Lacan legt es nicht auf einen Phallozentrismus im Sinne einer Privilegie-
rung des Mannes an. Im Gegenteil, denn geht man davon aus, dass weib-
liche und minnliche Subjekte als vom Signifikanten geteilte Wesen glei-
chermaflen unvollstindig und ,machtlos“ sind (bzw. von einer fremden
Macht besetzt), kann sich jeder Versuch, ein ,Haben“ bzw. Fille, Macht
und Identitit zu signalisieren, nur als Hochstapelei oder Schein entlarven.
Ein Grund, warum Lacan also dennoch vom Phallus spricht und damit
die Assoziation mit dem Penis zwangslaufig aufrechterhile, liegt vielleicht
darin, dass das Organ Penis verdeutlicht, was der Phallus als Signifikant ist.
Der Penis reprasentiert nimlich keine Fille, sondern ist als anatomisches
Merkmal besonders gut dazu geeignet, wie Alenka Zupanci¢ (2014, 236-
237) sagt, die Kastration bzw. den Mangel selbst zu reprasentieren. Jeder
Mensch, der glaubt ,ihn zu haben®, tduscht tber einen bestimmten Man-
gel hinweg. Was wirklich fehlt, ist ndmlich der binare Signifikant (S,), also
ein Signifikant, der im Hinblick auf die Konstituierung des Unbewussten
Vollstandigkeit erzeugen konnte (siche Kap. 3.2.3). Daher gilt: Niemand
hat den fehlenden Signifikanten (Alenka Zupanci¢ 2020, 113). Ihn (den
Phallus) vermeintlich zu haben, bedeutet eigentlich, dass man bz (den
bindren Signifikanten) nicht hat (vgl. ebd.). Das sprachlich strukturierte
Unbewusste definiert sich durch den Entzug, durch einen Mangel bzw.
durch ein Loch.

Der Penis (als eine ,sichtbare“ Version des Phallus) erscheint zwar als
ein klar lokalisierbares Merkmal der Fille und Potenz, das mutmaflich
zur Kopula zwischen dem eigenen und dem Korper eines anderen Men-
schen wird (um eins mit diesem zu werden). Doch diese Macht ist zugleich
ein Schauspiel, in dem das zugrunde liegende phallische GeniefSen eine
imaginire Form annimmt. Sofern der Phallus im Imaginidren auftaucht,
ist er Teil einer Maskerade bzw. einer karnevalesken Parade (Colette Soler
2019, 119). Es ist eine Inszenierung, die einerseits die Macht des Bildhaften
tber das Subjekt demonstriert, aber andererseits versucht, die zugrunde
liegende Kastration zu verbergen. Lacan assoziiert den Phallus in Semi-
nar VII mit der Komoédie. In der Komodie geht es ,um das eitle und
licherliche Spiel der Erscheinung® (Jacques Lacan 1996b, 374). Im Mittel-
punkt des Komischen steht dabei der Phallus als verborgener Signifikant
(ebd.). Das Bild verbirgt die Wirkung der Signifikanten. Der Phallus ist
der Versuch, eine Verbindung zwischen Sprache und Korper herzustellen,
doch der Phallus ist nur der Schein einer Verbindung und die Prothese

215

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

fir einen ,Fehler” im symbolischen System (Patricia Gherovici/Manya
Steinkoler 2016, 7-8). Aus diesem Grund stellt Lacan fest: Das Begehren
schreibt sich tber die Vermittlung eines privilegierten Signifikanten, den
Phallus, auf kontingente Weise in den Korper ein (Jacques Lacan 21991b,
101). Das komische Schauspiel des Phallus verbirgt, dass es zwischen
dem Symbolischen, das unser Leben und auch unsere Sexualitat struktu-
riert, und dem Korperlichen keine natirliche Verbindung gibt (Alenka
Zupancic¢ 2014, 243-245).

Das menschliche Bedeutungsuniversum ist durch Signifikanten defi-
niert, die in wechselseitigen Differenzverhiltnissen stehen und mit den
Dingen, die sie bezeichnen, in keiner fixierten Bezichung stehen. So
gesehen haben Signifikanten keine ,Substanz® und sind leer. Dass dem
Organ Penis anscheinend so leicht Bedeutung verlichen werden kann, lasst
ihn daher gleichzeitig umso ,aufgesetzter und mangelhafter erscheinen,
denn insgeheim geht es hier nicht um ein Zeichen (als stiinde der Penis
far das biologische Mannsein, so wie Rauch ein Zeichen fir Feuer ist),
sondern um einen Signifikanten, der das Prinzip der Differenz bestatigt
(mit der Konsequenz, dass das Haben des Penis die Idee des Nichthabens
evoziert und dadurch allzu leicht zur Vorstellung fiihrt, biologische Frau-
en hitten einen Mangel, der Méanner nicht betrife). Als Phallus steht er
dafir, dass Dingen eine — kinstliche — Bedeutung verlichen wird. Diese
Uberlegungen sind auch fiir die spateren Theorien Lacans relevant, sofern
er hier noch stirker die Mehrdeutigkeit und ,Bodenlosigkeit der Sprache
(lalangue) hervorhebt.

Jedes Element, das auf diese Weise privilegiert erscheint, verdeutlicht
potentiell die Funktion eines phallischen Signifikanten. Dabei handelt
es sich nicht zwangsliufig um den Penis, sondern es kénnen z. B. auch
Namen, Berufsbezeichnungen oder politische Mandate sein. Slavoj Zizek
(2014b, 814) beschreibt dies: Der Phallus als Signifikant ist ein kontingen-
tes Element, das gewissermaffen kinstlich am Subjekt angebracht wird
und nie wirklich als zu ihm gehdrig bzw. sogar als abgeschnitten empfun-
den wird. Daher ist die Identifikation mit einem phallischen Signifikanten
in Wirklichkeit die unbewusste Identifikation mit einem Mangel, der die
Kastration des Subjekts anzeigt (ebd., 806-814). Das Subjekt ist nie ganz
das, was die Sprache von ihm behauptet; es entspricht nie ganz seiner sym-
bolischen Identitit. Der Phallus ist deshalb wie eine an- und abnehmbare
Maske, die einerseits tatsichlich eine gewisse (symbolische) Macht verleiht,
so wie das Konigszepter oder die Richterrobe (ebd., 814). Andererseits
besitzt die Person hinter der Maske diese Macht und Fulle nicht an sich,
da z. B. eine politische Funktion nicht an einen einzelnen Menschen

216

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

gebunden ist, sondern wie ein Staffelstab weitergereicht wird. Die gleiche
Position kann von unterschiedlichen Personen besetzt werden.

Der Begriff der Prothese eignet sich daher gut zur Beschreibung des
Phallus (Patricia Gherovici/Manya Steinkoler 2016, 7-8), wobei die phal-
lische Prothese jedoch manchmal mit dem unbestimmten Gefihl einher-
geht, hier mache sich etwas selbststindig und folge nicht der Anleitung
des Subjekts selbst. Die Prothese passt nicht immer, fligt sich nicht an den
imaginaren Korper, sondern ist real. Der Phallus wirkt deplatziert oder
aufgesetzt. Sprachliche Zuschreibungen, kategorische Einteilungen und
Rollenbilder, anhand derer man von anderen Menschen beurteilt wird,
werden vielleicht als aufgezwungen, gewalttitig oder obszén empfunden,
da sie fiir das Subjekt keinen tieferen Sinn herstellen; Worte verletzen,
so wie ein beleidigender Spitzname. Offenbar ist der Phallus manchmal
weniger ein Mittel zum Zweck fir das Individuum, als dass es sich viel-
mehr selbst vom Phallus oder von phallozentrischen Symbolen der Macht
instrumentalisiert fihlt. In gewisser Weise scheint es nur der Phallus selbst
zu sein, der sein Glick findet, nicht dessen Trager (Alenka Zupancic¢ 2014,
76-77; Jacques Lacan 2007, 73). Nicht umsonst spricht Lacan bei der
Sprache und dem Wort von einem Parasiten, der sich des Sprechwesens
bemichtigt. Der Phallus verhindert die imaginare Vervollkommnung bzw.
das begehrte imaginire Eins-Sein des Subjekts (mit dem Anderen), obwohl
er doch zugleich das ,,vermittelnde® signifikante Element in Bezichungen
ist (Claus-Dieter Rath 2013, 138). Das phallische Geniefen steht hier daher
far das Unbehagen, das menschliche Individuen gegentber der Macht
der Sprache und dem parasitiren Sprachsein empfinden konnen. Das
phallische Genielen und das GenieSen des Sinns klaffen in diesen Fallen
deutlich auseinander. Das Subjekt kann hier seinem GeniefSen keinen Sinn
verleihen.

Der Phallus birgt laut Lacan auch eine gewisse Komik. Die Komik be-
steht darin, dass dem Subjekt in seinem phallischen Schauspiel zwangslau-
fig etwas misslingt, es aber unbeirrt weitermacht, als sei nichts geschehen
(Jacques Lacan 1996b, 374). Laut Alenka Zupandi¢ (2014, 140-141, 167)
geht es beim Komischen um das Aufzeigen der Spaltung einer vermeint-
lich selbstverstindlichen imaginaren Ganzheit oder ,,Eins“. Das Genre der
Komédie verdeutlicht dies, weil sie mit der ,,inneren Ambiguitat der Eins“
(ebd., 141) bzw. der ,Inkonsistenz der Eins“ (ebd.) spielt. Die Komodie
macht aus der Unmoglichkeit eines imagindren Eins-Seins ein lustiges,
von Missgeschicken und Fehltritten gepragtes Schauspiel, das dank seiner
unerschitterlichen Protagonisten im Verlauf des Stiickes immer wieder
fir Lacher sorgt. Irgendetwas kommt dem komischen Charakter in seinem

217

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

Streben (z. B. das Objekt des eigenen Begehrens zu erreichen) stets in
die Quere, und sei es nur die Bananenschale, auf der diese Person beim
Versuch ausrutscht, serios zu erscheinen. Letztlich gibt es in der Komodie
aber ein Happy End (Robert Pfaller 2013, 62). Der komische Charakter
selbst ist von bemerkenswerter Einfachheit. Sie oder er besitzt keine psy-
chologische Tiefe und keine grofSe Komplexitit, sondern lisst sich auf we-
nige Merkmale — aufgesetzt wirkende Signifikanten — reduzieren, die dafiir
umso starker und pragnanter hervortreten (Alenka Zupanci¢ 2014, 206—
207). Die signifikanten (phallischen) Merkmale stehen daher nicht fiir das
innere Wesen des Charakters, sondern eher fiir einen kritischen Punkt, der
wieder und wieder zeigt, wie schwierig es ist, ganz selbst zu werden (ebd.,
207-208). Die phallische Identitdt ist nicht nur eine aufgesetzte Maske,
sondern hinter ihr gibt es auch nichts Substantielles zu entdecken — keinen
eindeutigen Sinn und keine vollstindige und tiefgriindige Wahrheit des
eigenen Selbst.

Die ,phallische Komodie“ zeigt, dass das Subjekt im Kontext seines
Leidens bzw. Scheiterns dennoch ,triumphieren kann. Sofern die Komo-
die eine Botschaft vermittelt, liegt sie darin, den aufgesetzten phallischen
Elementen des eigenen Sprachseins mit Humor oder Selbstironie zu be-
gegnen — nichg, sie allesamt zu verwerfen. Moglicherweise muss man nicht
immer verbissen daran festhalten, dass hinter der eigenen sprachlichen
Identitit bzw. hinter der sozialen Maske mehr steckt. Indem ich mich
lacherlich finde, betrachte ich mich nicht als ein authentisches, tiefgriin-
diges Selbst (Simon Critchley 2016, 240). Dies hat auch etwas Erleichtern-
des, weil man niemandem mehr etwas beweisen muss — z. B. ein ,echter
Mann® zu sein, der seine phallische Stirke und Macht demonstrieren will
(siche Kap. 4.5.3.6). Ein zumindest halbwegs befriedigender Ausweg aus
der eigenen Lage konnte namlich sein, dartiber zu lachen.

Das Stichwort ,Mainnlichkeit kommt im Zusammenhang mit dem
phallischen GeniefSen nicht von ungefihr. Fir Lacan sind Méannlichkeit
und Weiblichkeit keine biologischen Konzepte, die an das Vorhandensein
des Penis gekoppelt sind, sondern sie beschreiben einen je eigenen Um-
gang mit der Kastration und dem GeniefSen. Das biologische Geschlecht
definiert nicht automatisch, ob man ,,minnlich® oder ,,weiblich genieft.
Die Verschriftlichung dieser Annahmen ist als ,Formeln der Sexuierung®
bekannt (Jacques Lacan 2018, 178-186; 21991b, 85-88). Laut Lacan lau-
ten sie fir den Mann ,Vx ®x“ und , 3x ®x*, fir Frauen , Vx ®x ¢ und
,dx ®x“. Die Formeln fiir den Mann sind folgendermaflen zu lesen: Alle
x (alle ménnlichen Subjekte; Vx) unterliegen der phallischen Funktion
bzw. der symbolischen Kastration (®x); es gibt ein x (einen Mann; Jx),

218

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

bei dem dies nicht zutrifft (®x). Fir weibliche Subjekte gilt: Nicht alle
x (nicht alle Frauen; Vx) unterliegen der phallischen Funktion (®x); es
gibt kein einziges x (keine einzige Frau; 3Ix), das (die) nicht der phalli-
schen Funktion unterliegt (®x). Bei der Sexuierung gibt es einerseits die
Méglichkeit, die Kastration durch die universalisierende phallische Funkti-
on anzunehmen (Vx ®x), indem gleichzeitig eine notwendige Ausnahme
von der Kastration gesetzt wird (3x ®x). Dies ist die minnliche Position.
Andererseits ist es auch moglich, die Ausnahme von der Kastration eben
nicht anzuerkennen (3x ®x) und damit der universalisierenden mannli-
chen Funktion zu widersprechen. In der weiblichen Position widersetzt
sich so ein unbestimmtes ,Nicht-alles der Begrenztheit der phallischen
Ordnung (Vx @x). Einfach formuliert: Miannliche Identitit behauptet eine
Allgemeingiiltigkeit, die (insgeheim) jedoch nur von einer widersprechen-
den Ausnahme aus angenommen werden kann — die Ausnahme bestatigt
die Regel (oder besser: ermoglicht sie). Weibliche Identitit charakterisiert
sich demgegeniber durch die Verneinung einer Ausnahme von der Allge-
meingultigkeit, was aber gleichzeitig bedeutet, dass es mit der Allgemein-
gultigkeit hapert — gibt es keine Ausnahme von der Regel, taugt auch die
Regel nicht und kann in Frage gestellt werden. Diese Logik veranschau-
licht, dass es bei der Sexuierung laut Lacan nicht um die bewusst empfun-
dene Geschlechtsidentitit, die sexuelle Neigung oder das biologische Ge-
schlecht geht (vgl. Alexandre Stevens 2007), sondern um eine unbewusste
Struktur, die dem subjektiven Umgang mit der sprachlichen Kastration
entspricht — und den Weg vorzeichnet, auf welche Weise ein Subjekt
genieft.>

Minnlichkeit impliziert also laut Lacan eine Form der Allgemeingultig-
keit, die auf Basis der phallischen Funktion an das phallische Genieflen
gekoppelt ist. Das phallische GeniefSen ist ein begrenztes ,Alles” fiir den
Mann (begrenzt, weil alles andere dariber hinaus ,verboten® ist). In der
mannlichen Position versucht sich das Subjekt z. B. an universell gultigen
Prinzipien, Geboten, Verboten, Verhaltenscodizes oder Stereotypen festzu-
halten bzw. selbst symbolische Identifikationsriume zu schaffen, in denen
neue Grenzen gezogen, neue Regeln aufgestellt und neue MafSstibe gebil-
det werden. Der Mann orientiert sich an hervorstechenden phallischen Si-

52 Hier ist auerdem zusatzlich Slavoj Zizeks (2014b, 802) Hinweis zu berticksich-
tigen, dass eine mogliche dekonstruktivistische Kritik Gber die vermeintliche
binire Logik in Lacans Theorie nicht zutrifft, weil Lacan selbst die Vorstellung
des Paares ,minnlich/weiblich“ untergrabt.

219

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

gnifikanten, die Ordnung herstellen und ihm zugleich Grenzen auferlegen
— ihm allerdings auch ein klar definiertes GeniefSen erlauben. Sofern kein
ykastrierender” Vater vorhanden ist, muss ihn das mannliche Subjekt des-
halb selbst erfinden (Jean-Gérard Bursztein 2008, 24). Das Subjekt leidet
weniger unter dem Gesetz als unter der Abwesenheit eines solchen. Das
Festhalten am Symbolischen wird aber beim Mann von der unbewussten
Phantasie gestiitzt, vielleicht doch uneingeschrinkt geniefen zu kdénnen
und die Grenzen des Erlaubten und Alltaglichen hinter sich zu lassen (Bru-
ce Fink 2006, 148). Der Mann braucht diese Grenzen, um sie gleichzeitig
auszuloten und gegebenenfalls erweitern zu konnen oder um sich sogar
dartiber hinwegzusetzen.

Phallische Signifikanten haben einerseits eine identitits- und bedeu-
tungsstiftende Funktion und sind daher nicht prinzipiell zu kritisieren.
Anders formuliert: Bedeutungsgenerierung ist phallisch. In der Sprache
braucht es Signifikanten, die sagen, dass etwas zs¢ (Peter Widmer 31997,
13). Sie konnen allerdings andererseits auch tbertrieben anmuten. So
z. B. dann, wenn es um einen klar definierten — und klischeebehafteten
— Bereich dessen geht, was es heifst, ein ,ganzer Mann® zu sein. Dies
kann zu einem imaginiren Spiel mit der Macht werden, indem etwa fest-
gelegt wird, welche Objekte sich ein Mann aneignen muss, um wahrhaft
mannlich genannt zu werden. Die Rede ist hier von Statussymbolen der
Minnlichkeit. Es kann darum gehen, den eigenen Status an ein Haben,
einen Besitz zu kniipfen oder sich anhand bestimmter Verhaltensweisen
oder Leistungen zu beweisen. Das Gegentiber wird im Rahmen dessen auf
ein Objekt 4 reduziert, um den eigenen Narzissmus zu bestitigen. Ein ex-
emplarisches Beispiel ist die Objektifizierung von Frauen. Ein Mann sicht
in einer Frau das, was ihn auf narzisstischem Wege stiitzt (Jacques Lacan
21991b, 94). Doch wie Lacan mit seinem Verweis auf die Komik suggeriert,
kippt solch ein Verhalten auch schnell in ein lacherliches Schauspiel.

Die vorliegende Arbeit fokussiert sich auf folgende Annahme tber das
phallische GeniefSen: Sofern sich die sexuelle phallische Macht ebenso auf
nichtsexuelle Bereiche ausdehnen kann (und sie ,sexualisiert®), gibt es
neben Frauen auch andere ,Statussymbole®, die diese triigerische Macht
anscheinend bestatigen. In dieser Hinsicht hat der Begriff des phallischen
Geniefsens wichtige Implikationen fir die Tierethik. Laut Carol J. Adams
(2010) ist das Verspeisen von Tieren ein Analogon zur patriarchalen Domi-
nanz Uber Frauen bzw. hingt es mit dieser zusammen (siche Kap. 4.5.3.6).
Lacans Theorien bieten in diesem Punkt hilfreiche Einsichten.

220

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

3.3.5.4 Genieflen des Anderen

Im Uberschneidungsbereich des Realen und Imaginiren innerhalb des
»geplitteten® Borromadischen Knotens ist das GeniefSen des Anderen (GK)
verzeichnet, das auferhalb des Symbolischen liegt und daher etwas Unbe-
schreibliches, Unnennbares ist (Jacques Lacan 2017). Das Genieflen des
Anderen wird als Genieffen des Korpers definiert (André Patsalides/Kareen
Ror Malone 2000, 129; Bruce Fink 2006, 159) bzw. als eine Lust am Korper
des Anderen (des anderen Geschlechts), die eigentlich unzuginglich ist
(Rolf Nemitz 2020, 97). Es geht darum, mit dem Korper des Anderen
»eins“ zu werden, doch diese Vereinigung ist nicht moglich (Jacques Lacan
21991b, 9-11). Eine sexuelle Beziehung — Lacan beleuchtet hier die schein-
bar natirliche Beziechung von Mann und Frau - ist stattdessen ,,phallisch®
und ,kastriert®, da sie durch Signifikanten strukturiert ist (vgl. Claus-Die-
ter Rath 2013, 138). Folgt man einem traditionellen psychoanalytischen
Verstandnis, geht es dabei nicht nur um sexuelle Beziehungen, sondern
auch um die Mutter, tiber die das Kind angesichts des vaterlichen Verbotes
nicht verfiigen kann. Das GenieSen des Anderen entspricht laut Jean-Gé-
rard Bursztein (2012, 66-68) der Vorstellung einer verlorenen Verschmel-
zung bzw. eines untersagten GeniefSens. Doch letztlich streicht Lacan das
A in seinem Kiirzel durch, was auf die Unmoglichkeit dieses Genieflens
hinweist (GX). Der Begriff des Genieflens des Anderen beschreibt dem-
nach den Wunsch, imaginir (d. h. gemif§ der Funktion des Imaginiren)
»eins“ mit der Mutter zu werden, wobei der Wunsch zugleich unangeneh-
me Effekte hat, weil das angestrebte GenieSen zwangslaufig scheitert (vgl.
Raul Moncayo 2017, 53).

Das GeniefSen des Anderen (des Anderen) existiert nicht (Jacques Lacan
2017, 59). Angelehnt an Lacans Annahmen heifst das, dass man den An-
deren nicht ,vollstaindig“ kennt oder besitzt und man z. B. in einer Bezie-
hung nicht ,alles“ dber eine Partnerin oder einen Partner sagen kann. In
der Phantasie Giber das Genieflen des Anderen bleibt etwas unnennbar, da
sich der tiefere Sinn der Beziehung den Worten zu entziehen scheint. Die-
ser Umstand weist auf das ,verlorene“ Objekt 2 hin (Ellie Ragland 2000,
256) und beschreibt zugleich die nicht zu fillende Leere im Unbewussten
des Sprechwesens, die Lacan als das ,wahre Loch® (Jacques Lacan 2017,
149) bezeichnet. Er bringt den Begrift des Loches mit der Urverdringung
in Verbindung (ebd., 43). Fir Lacan bedeutet das auch, ,dass es etwas
gibt, das wir nicht geniefen [...] konnen® (ebd., 63), was das Gleiche ist,
wie zu sagen: Es gibt kein Geschlechtsverhiltnis (Jacques Lacan 21991b).
Nichts — kein Anderer des (symbolischen) Anderen — kann je bestatigen,

221

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

dass das Subjekt den Anderen bzw. dessen Korper vollstindig genieft.
Der Andere (oder etwas im Anderen) bleibt fir das Subjekt immer radi-
kal anders. Daher schreibt Lacan den Anderen oder das Andere auch
mit einem Grofbuchstaben, um ihn vom spiegelbildlichen Gegeniiber zu
unterscheiden. Schon in Seminar II spricht er davon, dass ,der radikale
Andere” (Jacques Lacan 21991a, 407) nicht dem ,anderen® entspricht, der
mit einem Kleinbuchstaben geschriebenen wird. Der oder das ,Andere”
ist weder die uns vertraute, ,andere“ Person, die wir genau kennen und
mit der wir uns verstehen, noch das eigene Spiegelbild, dem das Ich im
AufSen begegnet. Lacan verdeutlicht, dass der andere (mit einem kleinen
»a“) eigentlich ,gar kein anderer ist (ebd.), weil es sich hier um eine
Beziechung zwischen Ego und Alter Ego handelt. Bruce Fink (2006, 159)
vermutet, dass das GeniefSen des Anderen durch die absolute Andersheit
des Anderen bestimmt ist, und zwar dergestalt, dass der Andere immer
auf8erhalb jedes moglichen Systems ist. In der Tat erfahrt man in Seminar
XX, dass es fir das Subjekt nur das phallische Genieen gibt (Jacques
Lacan 21991b, 66). Das Geniefien des Anderen existiert nicht, weil es im
Unterschied zum phallischen Genielen auflerhalb des ,,Systems“ des Sym-
bolischen ist. Die Andersheit bzw. Inexistenz des Anderen liegt in dem
Fall darin, dass man nichts dartiber sagen kann. Inexistent ist die Moglich-
keit, dieses GeniefSen mitzuteilen. Die Frage ist aber aus Sicht des Subjekts
dennoch, ob der Andere selbst genieft (ebd., 28). Gibt es Individuen, die
in ihrem Genieflen radikal anders sind oder ihre Andersheit genieen?
Lacan spricht in diesem Zusammenhang vom weiblichen GeniefSen
(ebd., 79-84). Wie das phallische GeniefSen auch, ist dieses Geniesen
kein naturwissenschaftliches Konzept, weil nicht alle biologischen Frauen
zwangslaufig auf ,weibliche® Weise genieen.® Das weibliche Genieflen
steht offenbar in Zusammenhang mit dem Genieflen des Anderen, wobei
Lacans Begriffe nicht immer ganz eindeutig sind. Wahrend das Genieffen
des Anderen manchmal anscheinend direkt mit dem weiblichen Genieflen

53 Es ist darauf hinzuweisen, dass die Positionen Mann und Frau als Teile des
Unbewussten jedes Subjekts verstanden werden konnen und dieser Sichtweise
zufolge kein Entweder-oder im Hinblick auf das biologische Geschlecht oder
das einzelne Individuum darstellen (Jean-Gérard Bursztein 2008). Jedes Subjekt
besitzt demnach zwei Seiten bzw. kann eine weibliche oder méannliche Position
einnehmen. Auch der Begriinder der Psychoanalyse spricht bereits in seinen
»Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie® davon, ,,dal weder im psychologischen
noch im biologischen Sinne eine reine Mannlichkeit oder Weiblichkeit gefunden
wird“ (Sigmund Freud 20001, 123, Anm.). Obwohl implizit beriicksichtigt, wird
diese Interpretation allerdings im Folgenden nicht niher erlautert.

222

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

assoziiert wird (vgl. André Patsalides/Kareen Ror Malone 2000, 129; Bruce
Fink 2006, 158-160; Dylan Evans 2002, 115), besteht auch die Ansicht,
dass es sich dabei um unterschiedliche Dinge handelt (vgl. Jean-Gérard
Bursztein 2012, 66-69; Raul Moncayo 2017, 49-53). Ziel des Geniefens
des Anderen (GA) ist eine ,unmogliche Verschmelzung®, so Jean-Gérard
Bursztein (2012, 68), fiir die das Subjekt eine Art Ersatz im phallischen
Geniefsen findet, das letztlich die einzig existierende — d. h., durch Signifi-
kanten erfasste — Form des Genieflens ist. Wie Bursztein meint, gibt es
auch ein ,Anderes Genieflen” (ebd., 71; Hervorhebung im Original), das
als weibliches GeniefSen zu verstehen ist und welches das Transfinite im
— durch die Signifikanten getragenen — Begehren hervorhebt (ebd., 68—
69). Damit erginzt das weibliche Genieflen das ,méannliche phallische
Genieflen, das als ein benennbares, aber beschranktes ,Alles“, eine Art
Gesetz, definiert ist (und zugleich als aufgezwungen gelten muss und
die Unmoglichkeit der Vollstandigkeit zum Ausdruck bringt). Beim weib-
lichen Genieflen handelt es sich aber offenbar eher um eine Annahme
als um eine Gewissheit, weil auch eine Frau nichts tber dieses GeniefSen
wissen kann, aufer, dass sie es empfindet (Jacques Lacan 21991b, 81).%4
Lacan (ebd., 82-83) nennt in diesem Punkt die Mystik als Referenz, weil
diese auf der Idee eines gottlichen, jenseitigen Genieflens beruhe, tiber
das Menschen nicht mehr sagen konnen, als dass sie es in der mystischen
Erfahrung empfinden.® Dieses Andere-Genieflen ist also nichts, dessen
Existenz sich erkliren oder in Regeln fassen lieBe, stattdessen scheint es
wie das Reale als Sinn-auferhalb zu ex-sistieren.

Was die Unterscheidung zwischen dem GeniefSen des Anderen und dem
Anderen-Genielen betrifft, wird in dieser Arbeit daher folgende Unter-
scheidung verwendet: Das Genieflen des Anderen betrifft die (unbewusste)
Vorstellung, den Korper des Anderen zu genieffen, um eins mit ihm zu
werden (GA). Dies ist aber unméglich und geht daher zugleich mit Unlust
und Unbefriedigtheit einher, die das Loch des Unbewussten betrifft (GX).
Dartiber hinaus gibt es ein angenommenes weibliches Genielen bzw.
Anderes-GeniefSen, das sich bereits auf eine bestimmte Weise zum phal-
lischen Genielen verhailt. Das Andere-Genielen wird grofgeschrieben,

54 Lacan merkt hier Gbrigens an, dass er das weibliche Genieflen nicht mit einer
yvorgeblichen Frigiditit“ (Jacques Lacan 21991b, 81) assoziiert, so wie es zuwei-
len Mode sei.

55 Die mystische Erfahrung bzw. die (philosophische oder theologische) Reflexion
tiber diese Erfahrung betrifft etwa das ,,Einswerden® (Alois Halder 2008, 214) mit
dem gottlichen Ursprung.

223

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Das Subjekt Lacans

um die absolute Andersheit zu demonstrieren. Gerade die Erfahrung der
Unmoglichkeit des Genieens des Anderen scheint unter der Bedingung
des phallischen Geniefens in die Vorstellung zu miinden, dass es ein
unergrindliches Anderes-GeniefSen geben miisse.

Das weibliche und das phallische Genielen bilden aber keine biniren
Gegenstiicke. Das weibliche Genieflen ist kein Komplement, sondern ein
Supplement des phallischen GeniefSens (Jacques Lacan 21991b, 80-81). Im
weiblichen Genieffen wird das phallische Geniefen bzw. die phallische
Funktion der Kastration (®) allerdings zu einem ,Nicht-alles“ (ebd., 81,
87-88, 110-111). Lacan drickt damit aus, dass zwar auch eine Frau in
threm Sprachsein kastriert ist und die phallische Funktion in ihr wirkt,
sie aber zusitzliche Moglichkeiten im Umgang mit der Kastration besitzt.
Fir eine Frau gilt ebenso wie fiir den Mann: ,Sie ist voll dran. Aber es
gibt etwas mehr* (ebd., 81).¢ Die weibliche Position besagt: Das ,Gesetz*
der Signifikanten bzw. die signifikante Ordnung generiert ein Nicht-alles,
denn es lasst sich nicht auf ein begrenztes Alles, eine definierte Menge an
Regeln festlegen — auch nicht in Bezug auf das Genieffen. Dies impliziert
allerdings kein uneingeschrinktes GeniefSen, denn das weibliche Genieflen
spiegelt sogar wider, dass das menschliche Sprachsein nur kastriert sein
kann. Gibe es namlich eine Ausnahme von allgemeingiiltigen Regeln,
wiurde diese die Regel(n) nicht bestitigen, sondern uns im Gegenteil dazu
zwingen, neue Regeln festzulegen (Bruce Fink 2006, 165). Die weibliche
Position ist dadurch gekennzeichnet, dass die Unmoglichkeit einer Aus-
nahme von der Kastration die Allgemeingiltigkeit in Zweifel zieht. Da es
keine Ausnahme von der Regel gibt, gibt es auch keine Regel, die sich
nicht sogleich wieder in Frage stellen lieSe. Und selbst wenn es eine Aus-
nahme gibe, fiihrte dies nur zu einer Infragestellung der Regel. Die Regel
— oder das Vertrauen auf symbolische Macht — taugt also letztlich nicht
dazu, den Mangel zu fiillen, der sich dem Sprachsein verdankt. Eine Frau
idealisiert daher laut Slavoj Zizek (1996, 93) den Phallus nicht, weil sie
Lweis®, dass sich hinter phallischen Masken oder symbolischen Titeln kein
substantieller Inhalt verbirgt. Es scheint nicht darum zu gehen, sexuelle
Macht aber einen anderen Korper (oder den Anderen) zu gewinnen bzw.
ein definiertes Machtverhiltnis aufzubauen (wie jenes zwischen Mann und

56 Zur Struktur der Weiblichkeit herrscht bei den Lacan-Interpreten Uneinigkeit:
Fir Bruce Fink (2006, 148-149) gilt die Annahme, dass keine Frau zur Ginze der
phallischen Funktion unterworfen ist, sondern es nur einen Teil in ihr gibt, der
dieser ausgesetzt ist. Slavoj Zizek (1996, 84-85) bestreitet diese Lesart, denn eine
Frau sei ebenso vollstindig kastriert wie der Mann.

224

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Das Subjekt des Geniefens

Frau), zumindest nicht, wenn man dabei insgeheim hofft oder glaubt,
einen Mangel fullen zu kdnnen. Eine Frau geniefSt stattdessen die Evokati-
on des Mangels selbst (Jean-Gérard Bursztein 2008, 35).

Die Frage ist hier allerdings, inwiefern diese Offenheit fiir das Andere
wirklich ein tieferes (aber unbekanntes) Empfinden erlaubt, das sich nicht
ins Korsett des Symbolischen zwingen lasst. Auf alle Falle muss betont
werden, dass das weibliche Genieflen bzw. das Andere-GeniefSen nichts
ist, das dem Phallischen oder der Kastration vorausginge. Man sollte den
Begriff des weiblichen GeniefSens also nicht als vorsymbolisches Mysteri-
um auffassen (Slavoj Zizek 2014b, 1025-1026). Zudem konnte vielleicht
kritisch angemerkt werden, dass nicht klar ist, ob das weibliche Genie-
Ren hier etwas ist, das Frauen de facto unterstellt wird (z. B. als kursie-
rendes Klischee), oder ob es schlicht eine Unterstellung innerhalb der
Lacan’schen Theorie ist. Die Unbestimmtheit des weiblichen GeniefSens
lasst sich dartiber hinaus auch als Burde, nicht nur als faszinierende Fille
verstehen: Kann sich eine Frau nimlich tatsichlich nicht mit ,,Gewissheit“
an bestimmten phallischen Signifikanten festhalten, weil fiir sie alles ein
(unbewusstes) Spiel von Schein und Maskerade ist, steht auch die eigene
Existenz — viel mehr als beim Mann - stindig in Frage. Eine Frau wisste
so nicht, wer sie hinter der Maske ihrer symbolischen Identitit ist, und
konnte daher gar nicht anders, als den symbolischen Anderen (die signifi-
kante Ordnung) permanent in Frage zu stellen oder umgekehrt eine Besta-
tigung bei diesem zu suchen, die sich gar nie einholen lasst. So gesehen
ist Weiblichkeit nichts, das sich — genau so wenig wie Mannlichkeit —
idealisieren lieffle. Zu betonen ist daher nochmals, dass auch in diesem
Zusammenhang ,Mannlichkeit“ und ,Weiblichkeit® nicht zwangslaufig
im Hinblick auf das biologische Geschlecht zu verstehen sind, sondern
als zwei Arten, mit der sprachlichen Kastration und dem (phallischen)
Genielen umzugehen. Es sind Signifikanten, die zugleich demonstrieren,
dass das Symbolische an seine Grenzen gelangt. Damit wird gerade auch
jedes normative Verstindnis der Geschlechter problematisiert, das primar
an biologische Bedingungen gekniipft wird (was ist ,,natiirlich“?) oder die
am meisten erfiillende Form des Genieflens in der Fortpflanzung und in
der Beziehung zwischen Mann und Frau verortet.

225

https://dol.org/10.5771/8783748931980-160 - am 13.01.2026, 11:54:22. hitps:/Www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TTEm


https://doi.org/10.5771/9783748931980-160
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	3.3.1 Eine Neuformulierung des Unbewussten?
	3.3.2 Das Reale, das Symbolische und das Imaginäre
	3.3.3 Die lalangue
	3.3.4 Der Borromäische Knoten
	3.3.5 Am Grunde der Ambivalenz: Die Formen des Genießens
	3.3.5.1 Das Objekt a im Borromäischen Knoten
	3.3.5.2 Genießen des Sinns
	3.3.5.3 Phallisches Genießen
	3.3.5.4 Genießen des Anderen


