Il. Theoretisches Vorwissen:
Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

In diesem Kapitel wird die Grosstheorie Lacans, welche das theoretische Vor-
wissen fiir die erweiterte GTM nach Kelle/Kluge liefert, in ihrer theoretischen
Tiefe entfaltet. Nach den Prolegomena, die erkliren, warum sich Lacan als
Theoretiker fiir diese Untersuchung eignet, wird die Sprache des Mangels aus-
gehend von Lacan dargelegt. Dies beginnt bei der geistesgeschichtlichen Ver-
ortung des lacanschen Sprachbegriffs und der lacanschen Topik RSI, welche
unter den Voraussetzungen fiir das Sprachverstindnis Lacans mit den Termini
das Reale (R)!, das Symbolische (S)? und das Imaginire (I)*, eingefithrt wird.
Darauf folgt die Entwicklung des Borromiischen Knotens, welcher auf der To-
pik RSI aufbaut, und die Positionierung des Subjekts* nach Lacan, welcher
den Menschen zu einem grossen Teil iiber die Sprache definiert und mit dem

1 | Vorlaufige Definition: Das Reale widersteht jeglicher Sprache und in ihm gibt es kei-
nen Mangel und keine Bedeutung, nur reinen Genuss. In ihm gibt es keine Abwesenheit
und keinen Bruch, nur Fiille. Es ist mit Materie und Kdrper konnotiert, auf welche es
einwirkt.

2 | Vorldufige Definition: Das Symbolische ist die Sprache des Unbewussten und wird
durch die Begriffe des Signifikanten, des Verwerfung sowie des Gesetzes bestimmt. Als
Gesetzist es die Struktur, die das Zusammenleben regelt und zu dem wir keinen Zugang
haben. Der fundamentale Signifikant der Sprache des Unbewussten ist verworfen und
kann deshalb nur als Mangel benannt werden kann.

3 | Vorlaufige Definition: Das Imagindre ist die sinnvolle (Alltags-)Sprache und wird
durch die Begriffe des (Spiegel-)Bildes, der Entfremdung und des Signifikats gepragt.
Es ist der Ort, an dem sich das unbewusste Subjekt radikal entfremdet und mit dem
Ahnlichen im Spiegelbild identifiziert: Das Ich wird geformt. Das Signifikat beherber-
gend schafft das Imaginére eine Sinn konstruierende Sprachmauer, die vom unbewus-
sten Subjekt aufgebrochen wird.

4 | Vorlaufige Definition: Das Subjekt ist dem imaginédren Ich gegeniibergestellt und
demnach ein erlebendes, handelndes und sprechendes, nicht ein gesprochenes. Mit

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Sprache der Transzendenzerfahrungen

Sinthom eine aussersprachliche Ausnahme zulisst. Nach der Darlegung des
lacanschen Sprachverstindnisses wird der Begriff der Transzendenzerfahrung
ausgehend von Thomas Luckmann in Lacans Borromiischen Knoten mit Sint-
hom integriert. Dadurch wird Lacans Primat der Sprache kritisiert und erfahrt
eine Erweiterung im spezifischen Fall der Versprachlichung von Transzen-
denzerfahrungen.®

Fur die GTM nach Kelle/Kluge, die in der Linie von Strauss argumentieren,
spielt es keine Rolle, wie hoch der Explikationsgrad des Vorwissens ist, solange
vor dem Feldkontakt der theoretische Ballast wieder abgearbeitet wird. Dies
wird im folgenden Teil III. Qualitative Untersuchung: Briefsammlung der PBS
geschehen, welches die theoretische Differenziertheit des lacanschen Sprach-
verstindnisses auf einen heuristischen Rahmen herunterbricht.

1. PROLEGOMENA ZUR THEORETISCHEN GRUNDLAGE LACANS

Bereits der Begriinder der Psychoanalyse, Sigmund Freud, erachtet das Feld
der Religion als wichtiges Objekt seiner Forschung und wurde zu einem der
bedeutendsten Religionskritiker des zwanzigsten Jahrhunderts. In diesem ur-
spriinglichen Spannungsfeld befinden sich die beiden Wissenschaften noch
heute: Einerseits durch die Degradierung der Religionsforschung zum Objekt,
gepaart mit dem entsprechenden Vorwurf einer antireligivsen Grundhaltung
der Psychoanalyse, und andererseits durch das Belicheln der Psychoanalyse
als pseudowissenschaftliche Forschung seitens der Geisteswissenschaften.®
Nichtsdestotrotz gibt es viel psychoanalytische Forschung zu Religion und her-
meneutische Ansitze der Psychoanalyse in der Religionsforschung, die stin-
dig bemiiht sind, zwischen beiden Wissenschaftsfeldern zu vermitteln.” Bevor
Lacan als theoretisches Vorwissen der GTM verwendet werden kann, gehort
es in dieser Tradition zu den Prolegomena einer religionswissenschaftlichen
Arbeit, sich die Frage zu stellen: Wieso Lacan?

Im Folgenden soll diese Frage nicht nur beziiglich der Religionsforschung,
sondern auch der Parapsychologie, welche die Datenbasis liefert, beantwortet

Lacan 3 kann das Subjekt als Borroméaischer Knoten verstanden werden, derimaginére,
symbolische und reale Anteile in sich vereint.

5 | Dervorausblickende Leser, der die soeben verwendeten Fachtermini zu Lacan bereits
verstehen mochte, kann ihre Definitionen vorweg lesen. Siehe Anhang Glossar, 245.

6 | Vgl. Beit-Hallahmi, Psychoanalytic, vii.

7 | An dieser Stelle sollen exemplarisch zwei Werke genannt werden, einmal aus der
Perspektive der Psychoanalyse, die sich mit Religion beschéaftigt und einmal aus der
Perspektive der Religionsforschung, welche den psychoanalytischen Ansatz integriert:
Vgl. ebd. und Bassler, Psychoanalyse und Religion, 5-7.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

werden. Hier stellt sich die Frage »Wieso Lacan?« genauso virulent, da Lacan
sich weitgehend aus dem Gebiet der Parapsychologie raushilt und dort bis heu-
te selten rezipiert wird. In den beiden Abschnitten zur Religionsforschung und
Parapsychologie wird sich zeigen, wie der spite Lacan durch sein Verstindnis
der jouissance?® als supplementire jouissance’ in beiden Wissenschaften einen
Ankniipfungspunkt findet.

1.1 Lacan und Religionsforschung

Unter dem Begriff Religionsforschung werden jene wissenschaftlichen Diszi-
plinen zusammengefasst, die Religion als einen bedeutend grossen Teil ihrer
Forschung betrachten. Beispiele dafiir sind Religionswissenschaft, theologi-
sche Wissenschaften, Islamwissenschaft, Psychologie, Psychoanalyse, Sozial-
anthropologie, Soziologie, interdisziplinire Studien" etc. Einerseits soll der Le-
serin in diesem Prolegomenon zur Religionsforschung klar werden, inwiefern
Lacan selbst als Psychoanalytiker fiir diese Arbeit relevante Beziige zur Reli-
gion und dem Begriff »Transzendenz« schuf. Anderseits soll geklirt werden,
inwiefern in der Religionsforschung bereits Rezeptionen Lacans ausgearbeitet
wurden, die in die Richtung der vorliegenden Arbeit gehen, und wo mit dieser
Arbeit innerhalb der Religionsforschung Neuland betreten wird.

8 | Vorlaufige Definition: Jouissance wird in dieser Arbeit zweifach verwendet, als sup-
plementére und mangelhafte jouissance. Letztere impliziert sexuelle Lust und beinhal-
tet die Idee der Uberschreitung eines Gesetzes, der Sprache. Die mangelhafte jouissan-
ce kann jedoch niemals die Sprache liberschreiten und unterliegt stets deren Gesetze.
Die supplementdre jouissance hingegen impliziert Fiille und Grenzenlosigkeit und wird
auch weibliche jouissance, jouissance des Kdrpers oder des Anderen genannt. Sie kann
die Sprachgrenzen lberschreiten und ins vollkommene Geniessen fiihren. Geniessen
(jouir) wird im Kontext dieser Arbeit als Erfahrung, die der Sprache gegeniibersteht,
verstanden.

9 | Der Begriff »jouissance supplementar« wird im Zuge der theoretischen Entfaltung
Lacans durch den Begriff »Transzendenzerfahrung« ersetzt.

10 | Die theologischen Wissenschaften werden hier im Plural formuliert, damit christ-
liche Theologien jeder Konfession sowie jiidische, muslimische oder andere Theologien
gemeint sein kdnnen.

11 | Als Beispiel dienen die Interreligiosen Studien der Theologischen Fakultat Bern,
die sich interdisziplindr mit Religion auseinandersetzen.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

55


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Sprache der Transzendenzerfahrungen

1.1.1 Lacans Rekurs auf Religion

Lacan kehrt mit seiner Arbeit zu Freud zuriick, um dann iiber ihn hinauszu-
wachsen und viele seiner psychoanalytischen Ansitze, wie jenen des Odipus-
komplexes, komplett struktural zu lesen und umzudeuten.”? Im Zuge dieser
Riickkehr zu Freud setzt er sich ebenfalls kritisch mit der Religion auseinan-
der, aber anders als Freud vornehmlich mit dem katholischen Christentum.
Als Lacan 2" bewegt ihn dies 1960 zu einer offentlichen Vorlesung und 1974
zu einer Pressekonferenz, die zusammen von Jacques-Alain Miller veréffent-
licht wurden. Im Zuge der Pressekonferenz sagt Lacan:

»Es gibt eine wahre Religion, das ist die christliche Religion. Es geht einfach nur dar-
um herauszubekommen, ob diese Wahrheit durchhalten wird, Sinn derart zu verbreiten,
dass man wahrlich gut ertrankt ist.«4

Weniger interessant ist dabei die Zentralitit des Christentums, sondern viel-
mehr, dass er die Religion als Sinnanbieter sieht und sie damit im Symbo-
lischen, der Sprache, verortet, was sich fiir Lacan 3 mit der Einfithrung der
supplementiren jouissance grundlegend dndern wird. Ohne zu viel vorwegzu-
nehmen wird die Notwendigkeit, Lacan 1 und 2 von Lacan 3 zu unterscheiden,
deutlich sichtbar. Diese Unterscheidung ist besonders dann vonnéten, wenn es
um seinen Rekurs auf Religion geht, der einen grundlegenden Wandel erfihrt.
So verwendet er den Begriff »Transzendenz« als Lacan 2 und bezieht ihn auf
Kant, von dessen Transzendentalphilosophie diese Arbeit sich mit der syste-
matischen Lektiire von Lacan 3 klar distanziert.”® Lacans Rekurs auf Religion
ist fur diese Arbeit von Relevanz, wenn er dies als spiter Denker nach dem
Seminar XX tut. Erst in diesem Seminar fithrt er die jouissance, genauer die
supplementire jouissance, ein, wodurch er Tir und Tor fiir religionstheoreti-
sche Verwendungen seiner Arbeit 6ffnet:

12 | Siehe Kapitel 2.1.1 Mit Freud und dariiber hinaus, 64.

13 | Siehe Abkiirzungsverzeichnis, 19.

14 | Lacan, Triumph der Religion, 72.

15 | »lhre Exploration das Reale und das Transzendente konvergieren zu lassen, scheint
mirein Glaubensakt zu sein.« Lacan, Triumph der Religion, 84. Spater wahrend der Pres-
sekonferenz Idsst der Kontext vermuten, als Lacan von Kant avec Sade, einem Essay
derin den Ecrits abgedruckt ist, spricht, dass ervon einem Transzendenzbegriff, wie ihn
Kant verwendet, ausgeht. Vgl. ebd., 88 und Lacan, Ecrits, 875. Siehe auch Kapitel a)
Kant: Transzendentalphilosophie, 114.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

»Cette doctrine [que le Christ ait une dme] ne parle que de I'incarnation de Dieu dans un
corps, et suppose bien que la passion soufferte en cette personne ait fait la jouissance
d’une autre. Mais il n’y a rien qui ici manque, pas d’ame notamment.«!6

Lacan fiihrt kurz vor diesem Zitat die supplementire jouissance ein, die sein
Religionsverstindnis grundlegend verindert, sodass ein Zugang zu christli-
chen Dogmen wie Christus als Inkarnation Gottes geschaffen werden kann.
Dieses Zitat zeigt einerseits, wie weit er iiber Freuds Religionskritik hinaus-
geht und andererseits lisst es anklingen, dass es im Feld der Religion einen
Ort ohne Mangel geben kann, was fiir seine vom Mangel geprigte Sprache
aussergewodhnlich ist.

1.1.2 Rezeption Lacans in der Religionsforschung

Dieser Abschnitt soll zeigen, inwiefern die Fiille an Sekundirliteratur zu La-
can und Religion den grundsitzlichen Zugang zu Lacan dieser Arbeit legiti-
miert. Dazu werden exemplarisch vergleichbare und andersartige Ansitze aus
der Sekundirliteratur aufgefithrt, die zeigen, in welcher Weise Lacan in der
Religionsforschung bisher verstanden und verwendet wurde. Abschliessend
wird hervorgehoben, was an diesem Zugang zu Lacan neu ist und wie er der
Religionsforschung Tiiren 6ffnen kénnte.

Lacan war in der Linie Freuds erklirter Atheist und Kritiker vornehmlich der
christlichen Religion. Trotzdem wurde er stets von Theologen und anderen Re-
ligionsforschenden rezipiert, um ihn fiir eine christliche oder eine monothe-
istische Dogmatik zu verwenden. Diese Kehrtwende ist, wie bereits erwihnt,
dem spiten Lacan, der die supplementire jouissance einfithrte, zu verdanken.
Fiir diese Arbeit, die Lacan systematisch aus seiner spiten Perspektive liest,
sind demnach jene Rezeptionen Lacans in der Religionsforschung von Bedeu-
tung, die sich auf die supplementire jouissance beziehen und nicht lediglich
Lacan 1 und 2 berticksichtigen.” Trotz der Fiille an Sekundirliteratur in unter-
schiedlichsten geisteswissenschaftlichen Studien von Literatur, Philosophie
bis hin zur Theologie zu Lacan im Kontext von Religion wird dusserst selten
auf Lacan 3 und seine Entwicklung der supplementiren jouissance Bezug ge-
nommen. Dies l4sst sich unter anderem im Sammelband Wieder Religion? von
Kesel und Hoens sehen, der sich im vierten Teil Lacan widmet, Hoens selbst

aber keinen Bezug zum spiten Lacan macht.”® Anderenorts im Sammelband

16 | Lacan, séminaire XX, 99.

17 | Dementsprechend fallen Autoren wie Alexandre Leupin weg, der sich im Kapitel
God is Real seines Buches Lacan today lediglich auf die Schriften und friihen Seminare
(bis Seminar XX) bezieht. Vgl. Leupin, Lacan today, 105-123.

18 | Vgl. Hoens, Liebe das Gesetz ist, 280-282.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

57


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Sprache der Transzendenzerfahrungen

wird in der Rezeption Lacans der Begriff »jouissance« verwendet, jedoch nicht
differenziert, was bei Lacans unterschiedlichen und sich sukzessive entwi-
ckelnden Verstindnissen von »jouissance« zwingend notwendig wire.”” Ana-
log zeigt sich dies in Versprachlichung — Entsprachlichung von Schlieter, der La-
can als europdischem Denker zum philosophischen Stellenwert der Sprache
ein Kapitel widmet, sich jedoch nur bis und mit Seminar XX aufihn bezieht.?
Unter den christlich-theologischen Forschern setzten sich seitens der syste-
matischen Theologie manche mit dem spiten Lacan auseinander und gehen
iiber das Seminar XX hinaus.?! Attraktiv ist der psychoanalytische Ansatz fiir
Religionsforscher allemal, unabhingig davon, ob sie Lacan 1, 2 oder 3 verwen-
den, denn in jedem Fall geht er von einem gespaltenen Subjekt aus, dessen
unbewusster Anteil sich in der Sprache artikuliert. Die Einfithrung des ge-
spaltenen Subjekts bietet multiple Vorlagen fiir kritische Auseinandersetzung
mit Religion und Theologie.

Im frankophonen und angelsichsischen Raum ist der spite Lacan breiter
rezipiert, weshalb vermutlich der Begriff »jouissance« Eingang in die systema-
tische Theologie fand. Beispiele dafiir liefern Jean Ansaldi, protestantischer
Theologe und Pfarrer aus Frankreich, oder Tina Beattie, romisch-katholische
Theologin aus Grossbritannien, die Lacan als hermeneutischen Schliissel
verwenden, um christliche Dogmen zu kritisieren und neu zu deuten. Beide
Theologen setzen sich explizit mit der supplementiren jouissance auseinan-
der.? Dunlap, als nicht-Theologe?, beschiftigt sich ebenfalls eingehend mit

19 | Vgl. ebenfalls Maccannell, negative Universale, 237-240.

20 | »Lacan hélt, wie oben dargelegt worden ist, an der Notwendigkeit der Versprachli-
chung fest, und fordert - durchaus vergleichbar mit Gadamers Aufforderung, sich an die
Tradition zu »Uberliefern« - die Einschreibung in die symbolische Ordnung.« Schlieter,
Versprachlichung - Entsprachlichung, 141.

21 | Vgl. Schneider-Harpprecht, Mit Symptomen, 298ff.; 329f.

22 | Allerdings gehen beide Autoren nicht iber das Seminar XX, indem die supplemen-
tére jouissance erstmals eingefiihrt wird, hinaus. Vgl. Beattie, Theology after Postmo-
dernity, 25. Bei Ansaldi bleibt die jouissance an die Angst gekoppelt: »le sujet de la jou-
issance se laisse entrevoir aux approches des objets a grace a la montée de I'angoisse
qui signale leurimminence.« Ansaldi, discours de Rome, 92.

In der Einleitung zum Verhéltnis theologischer und psychoanalytischer Sprache bei Ansal-
di und Lacan schreibt Geissbiihler, es handle sich um die Begegnung zwischen Christus
als Gott und dem Glaubigen im Glauben. Fiir die addquate theologische Beschreibung
dieser Begegnung im Glauben wird das psychoanalytische Vokabular Lacans, so auch der
Begriff »jouissance« verwendet. Vgl. Geissbiihler, réception apaisante du manque, 180.
23 | Dunlap hat zum Zeitpunkt der Verfassung dieser Arbeit eine Assistenzprofessur
am Shrimer College in Chicago inne und befasst sich in seiner akademischen Laufbahn
unter anderem mit Poesie und Musik. Vgl. Shrimer College, Dunlap, Webseite.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

den verschiedenen Schattierungen der jouissance und entwickelt provokativ
von diesem Standpunkt aus Lacan als Theologen, obwohl Dunlap in seiner
Einleitung betont, wie wenig Interesse Lacan an der Rolle der Religion in der
Kultur gehabt hitte.*

1.1.3 Beitrag dieser Arbeit zu Lacan und Religionsforschung
Mit dieser Arbeit vergleichbare Ansitze, welche Lacan 3 mit der supplemen-
tiren jouissance stark gewichten, finden sich bisher nur seitens theologischer
Forschungen im frankophonen oder angelsichsischen Raum. Lacans Begriff
»supplementire jouissance« erfihrt im Rahmen dieser Arbeit eine Erweite-
rung um die grosse Transzendenz nach Luckmann, was den psychoanalyti-
schen Begriff der »supplementiren jouissance« fiir Soziologie und Religions-
wissenschaft direkt zuginglich macht. Dementsprechend ist die systematische
Herangehensweise via den spiten Lacan, sowohl als religionswissenschaftli-
cher als auch als deutschsprachiger Forschungsbeitrag, ein Novum.
Ausserdem eint die bisherige Religionsforschung die hermeneutische Aus-
einandersetzung mit Lacan: Sie verwendet sein Sprachverstindnis mit den
entsprechenden Konsequenzen fiir das Subjekt, um theologische Konzepte
oder Religionsverstindnisse zu kritisieren oder umzudeuten. Bisher haben
Religionsforscher, ausser den Psychoanalytikern selbst, Lacan nicht empirisch
fruchtbar gemacht. Obwohl es seitens der Psychoanalyse eine grosse Menge an
qualitativen und quantitativen Untersuchungen zu Religion gibt, befassen sich
nur die wenigsten mit religiésen Erlebnissen oder Erlebnisschilderungen und
wenn, dann sind es meist Einzelfallstudien.? Diese Arbeit leistet mit der Auf-
bereitung des lacanschen Sprach- und Subjektverstindnis als theoretisches
Vorwissen fiir die qualitative Untersuchung einen Beitrag zur empirischen
Religionsforschung, in der es bisher keine Versuche gab, Lacan 3 zu operatio-
nalisieren.

1.2 Lacan und Parapsychologie

Einerseits soll der Leserin in diesem Vorwort zu Lacan und Parapsychologie
klar werden, wie sich Lacan selbst zur Parapsychologie dussert und auf sie Be-
zug nimmt. Anderseits soll geklirt werden, inwiefern die psychoanalytische
Forschung nach Lacan den Bezug zwischen ihm und der Parapsychologie her-
stellt und ob diese Arbeit dahingehend einen Beitrag leistet.

Die Verbindung zwischen der Psychoanalyse nach Lacan und der Parapsycho-
logie wurde bereits mehrfach hergestellt und in der Forschung verwendet, ob-

24 | Vgl. Dunlap, Lacan and Religion, 1, 100 und 141ff.
25 | Vgl. Beit-Hallahmi, Psychoanalytic, 10 und 67-74.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

59


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o

Sprache der Transzendenzerfahrungen

wohl sie historisch durch den Umgang der Forscher beider Felder miteinander
vorbelastet ist.?® Lacan ist nicht bekannt dafiir, 6ffentlich zur Parapsychologie
Stellung zu beziehen. Er plidiert in der Linie Freuds dafiir, dass Telepathie
als Teilgebiet der Parapsychologie und Psychoanalyse nichts miteinander zu
tun hitten, da sich die Telepathie ausserhalb der Sprache, dem Feld der Psy-
choanalyse, befinde.?”” Lacans persénliche Zuriickhaltung gegeniiber der Para-
psychologie ist wohl eher wissenschaftspolitischen Uberlegungen als einem
tatsdchlichen Desinteresse gegeniiber der Erforschung parapsychologischer
Phinomene zuzuschreiben.”® Die wissenschaftlichen Briickenbauer zwischen
der klinischen Psychologie und der Psychoanalyse betonen mit dem frithen
Lacan vor allem die pathologische Seite der Parapsychologie und kénnen das
Potential der supplementiren jouissance in Verbindung mit dem lacanschen
Sprachverstindnis nicht ausschépfen.? Die Schiiler und Patienten Lacans sind
nichtsdestotrotz bemiiht, die beiden Felder zusammenzufithren und sehen
gar bei Lacan selbst paranormale Fihigkeiten, womit Lacan nie etwas zu tun
haben wollte.*® Die zeitgendssischen Psychologen Maléfan und Evrard entde-
cken die Verbindungen zwischen Lacan und den aussergewdhnlichen Erfah-
rungen in ihrer klinischen Praxis. Evrard beschiftigt sich vornehmlich mit der
pathologischen Seite und unterscheidet neurotische und psychotische Struktu-
ren der ausserordentlichen Psychose, wie er aussergewshnliche Erfahrungen
bezeichnet. Maléfan dagegen untersucht den heilsamen Aspekt von Halluzi-

26 | Si Ahmed, der sich mit beiden Feldern beschaftigt, schreibt in seiner Einleitung:
»Condamnée a chercher un »habit« adéquat, trouver un langage puis une collection sus-
ceptible d’accueillirun tel ouvrage: trop psychanalytique pourles uns, trop parapsycho-
logique pour les autres.« Si Ahmed, Parapsychologie et psychanalyse, 8.

27 | Vgl. Evrard, Lacanian Approaches, 5.

28 | Lacan selbst hat versucht, logisch aufgebaute Experimente zu parapsychologi-
schen Phdnomenen zu machen. Als ein Experiment zu Lacans Erstaunen vielverspre-
chende Ergebnisse zeigte, brach er den Versuch ab. Vgl. ebd., 6.

Lacans wissenschaftspolitischen Uberlegungen werden spater im Buch Philosophie der
Psychologie bestatigt: Parapsychologie und Psychoanalyse werden polemisch unter
Pop-Psychologie abgehandelt und im selben Satz als Musterbeispiele fiir Pseudowis-
senschaft bezeichnet. Vgl. Bunge, Philosophie der Psychologie, 169.

29 | Si Ahmed, der sich in den ausgehenden 1980er Jahren mit dem Feld der Parapsy-
chologie und Psychoanalyse beschaftigt, widmet nur Freud, nicht aber Lacan ein Kapi-
tel und fiihrt ihn auch in seiner Bibliographie nicht an. Vgl. Si Ahmed, Parapsychologie
et psychanalyse, 1 und 191ff.

30 | »Maybe he tried to deny his magico-religious charisma so that psychoanalysis
keeps its scientific prestige?« Evrard, Lacanian Approaches, 9.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

nationen oder aussergewohnlichen Manifestationen: Nahtoderfahrungen, aus-
serkérperliche Erfahrungen, Geistererfahrungen etc.”

1.2.1 Parapsychologie und jouissance

Maléfan stellt eine Verbindung zwischen den paranormalen Erfahrungen in
der Adoleszenz und der jouissance her, wobei er den Fokus auf die mangel-
hafte und nicht die supplementire jouissance legt. Er sieht in den Paradigmen
der paranormalen Erfahrung eine Moglichkeit, die erfahrene Fiille zu struktu-
rieren und in die Sprache zurtickzufithren. Die Riickfiihrung in die Sprache
bedeutet immer ein Begehren dessen, was man nicht hat oder kann. Dies lisst
sich bei parapsychologischen Phinomenen wie der Prikognition oder Psycho-
kinese beobachten, die als Sprache fiir das Unsagbare dienen, wodurch sie in
die mangelhafte oder phallische jouissance iiberfiithrt werden.*? Diese Briicke
zwischen der Parapsychologie und Lacans jouissance zeigt die Anwendbar-
keit von Lacans Konzept der jouissance auf aussergewohnliche Erfahrungen.
Gleichzeitig wird bei Maléfan die mystische Erfahrung, welche von Lacan
selbst mit der supplementiren jouissance assoziiert wird, aus dem Dialog iiber
aussergewohnliche Erfahrungen ausgeschlossen.

In eine dhnliche Richtung tendiert der Kulturanthropologe Wargo, dessen
jouissance-Verstindnis als Erklirungsversuch fiir Prikognition und Vorah-
nung herhalten muss. Obwohl er seine jouissance im Realen Lacans verankert,
bleibt sie mangelhaft und demnach im Subjekt verhaftet, als Teile dessen Un-
bewussten, die sich in der Sprache manifestieren.*® Die inexistente Differen-
zierung von mangelhafter und supplementirer jouissance weist darauf hin,
dass Wargo kein Experte auf dem Gebiet der Psychoanalyse ist und dement-
sprechend Lacan wenig erkenntnisbringend auf das Feld der Parapsychologie
anwenden kann.

1.2.2 Beitrag dieser Arbeit zu Lacan und Parapsychologie

Die oben beschriebene Sammlung der interdisziplinidren Forschung zwischen
Parapsychologie und Psychoanalyse umfasst nur am Rande den Bereich der
Mystik, welcher mit Lacans jouissance assoziiert wird.** Die Argumentation
tiber die Mystik als Teil aussergewShnlicher Erfahrungen kann erst mit dem
spiten Lacan gemacht werden, der seine frithere Aussage, die Sprache sei
das exklusive Feld der Psychoanalyse, wiederlegen wiirde. Die Verkniipfung

31 | Vgl. ebd., 10 und vgl. Maléfan, Comments, 71f.

32 | Vgl. Maléfan, vérité est ailleurs, 718ff.

33 | Vgl. Wargo, Trauma Displaced, 9f.

34 | Si Ahmed schreibt in seinem Buch ausgehend von der Parapsychologie ber die
Psychoanalyse und erwéhnt einleitend das gemeinsame Feld der Nahtoderfahrungen
und Mystik. Vgl. Si Ahmed, Parapsychologie et psychanalyse, 7.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

61


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Sprache der Transzendenzerfahrungen

der supplementiren jouissance mit aussergewShnlichen Erfahrungen bedarf
eines tiefen Verstindnisses des spiten Lacans, der dem Sinthom eine beson-
dere Rolle innerhalb des Borromiischen Knotens zukommen ldsst. Die Anth-
ropologie und das Sprachverstindnis des spiten Lacans bieten Méglichkeiten
zur Identifikation aussergewdhnlicher Erfahrungen und deren Auswirkungen
auf das Subjekt mittels sprachlicher Analyse der Erlebnisschilderungen. Das
Potential des spiten Lacans zur sprachlichen Analyse aussergewthnlicher Er-
fahrungen soll im Laufe dieser Arbeit ausgeschopft werden und zum Schluss
eine Typologie liefern, die eine sprachliche Klassifikation aussergewShnlicher
Erlebnisschilderungen ermdoglicht.

2. SPRACHE DES MANGELS NACH LACAN

In diesem Kapitel soll der lacansche Sprachbegriff aus der Perspektive seiner
dritten und letzten Arbeitsphase erldutert werden. Dieses Verstindnis der Spra-
che liefert die theoretische Grundlage fiir die empirische Arbeit mit den Brie-
fen der Parapsychologischen Beratungsstelle (PBS). Zentral fiir Lacan 3 sind
vor allem die Topik des Borromiischen Knotens und das daraus evolvierende
Sprachverstindnis und Menschenbild. Seine Sichtweise als Psychoanalytiker
hat ihren Ausgangspunkt beim Menschen, als das dem Realen begegnenden
parlétre. Das Reale innerhalb des Borromiischen Knotens verindert seine Be-
deutung gegentiber Lacan 1 und 2, wodurch es zu einer Form von Transzen-
denzerfahrung®, zu etwas Unfassbarem, Aussersprachlichem, zu einer radi-
kalen Alteritit gemacht wird. Um die Kategorien der Sprache des Mangels nach
Lacan zu verstehen, miissen Lacans Begriffe zunichst historisch eingebettet
und anschliessend definiert werden. Danach konnen die zentralen lacanschen
Begrifte fiir die Konzeption der Sprache des Mangels im Borromdischen Kno-
ten zusammengefiihrt werden, um so die reziproke Wirkung der Sprache des
Mangels und des Realen zu verstehen. Als Teil des Borromiischen Knotens
werden Lacans Sinthom und die supplementire jouissance aus der Perspektive
von Thomas Luckmanns Transzendenzerfahrung einer phinomenologischen
Kritik unterzogen. Die entwickelte Sprache des Mangels dient schliesslich als

35 | Lacan verwendet diesen Begriff nicht; er wird spater in dieser Arbeit eingefiihrt.
Vorlgufige Definition: Transzendenzerfahrung meint die grosse Transzendenz nach Luck-
mann, nachdem sie in den Borroméischen Knoten Lacans anstelle der supplementéaren
jouissance eingefiihrt wurde und das Primat der Erfahrung mit sich bringt. Die Transzen-
denzerfahrung umfasst Phdnomene von mystisch bis traumatisch.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

theoretisches Vorwissen, das als heuristischer Rahmen fiir die GTM nach Kel-
le/Kluge*® weiterverwendet wird.

2.1 Historische Einbettung des lacanschen Sprachbegriffs

Die Auswahl der Denker, die Lacans Sprachbegriff pragten, erstreckt sich durch
den Zeitraum der Geistesgeschichte von Anbeginn des 19. Jahrhunderts bis in
die Gegenwart Lacans. Der franzésische Psychoanalytiker pflegte ausgezeich-
nete Beziehungen zu den grossten geisteswissenschaftlichen Denkern seiner
Zeit, etwa Heidegger, de Saussure und Lévi-Strauss, um nur einige zu nennen,
welche, zusammen mit ihren eigenen Vordenkern, Lacans philosophisches
Denken stark prigten. Lacan bedient sich zur Entfaltung seines Sprachbegriffs
bei Linguisten, Philosophen und Ethnologen, was ihm die Aufmerksamkeit
der entsprechenden Disziplinen bescherte?. Seine Interdisziplinaritit scheint
zunichst eine Stirke zu sein, miindet jedoch in einer Schwiche: Er entlehnt
Begriffe und Konzepte ohne Riicksicht auf ihre Forschungsgeschichte und gibt
ihnen vollkommen neue Bedeutungen durch ihre Verwendung im Kontext sei-
ner psychoanalytischen Thesen. Demnach geht es in diesem Abschnitt nicht
darum, zu verstehen, wie die Lacan beeinflussenden Denker wirklich gedacht
haben, sondern sie so darzulegen, wie Lacan sie verstand und spiter frucht-
bar machen konnte.*® Es wird daher keine abschliessende Gesamtdarstellung
der von Lacan zitierten Grossen der Wissenschaft gegeben, sondern es wer-
den jene Konzepte vorgestellt, welche seinen Begriff der Sprache massgeblich
prigten. Hierbei spielen die Sprachphilosophie, der deutsche Existenzialismus
und der franzésische Strukturalismus und Poststrukturalismus eine hervor-
zuhebende Rolle.*

Wie wir bereits gesehen haben, ist die Psychoanalyse in der Linie Freuds
zentral fiir Lacans Schaffen allgemein, im Speziellen fiir sein Sprachverstind-

36 | Vorldufige Definition: GTM nach Kelle/Kluge bezeichnet die Methode der Groun-
ded Theory, wie sie von Kelle/Kluge in der Tradition von Strauss weiterentwickelt wurde.
Ausgehend vom Einzelfall entsteht durch qualitative Sozialforschung mittels Fallver-
gleich und Fallkontrastierung eine Typologie.

37 | Als Beispiel hierzu kénnte sein Seminar mit dem Titel »Die Kehrseite der Psycho-
analyse« des Jahres 1969 dienen, in welchem Lacan den Tractatus logico-philosophi-
cus von Ludwig Wittgenstein kommentierte. Vgl. Roudinesco, Jacques Lacan, 340f.
Trotz Lacans Anspruch, die klinische Welt der Psychoanalyse einem philosophisch inte-
ressierten, intellektuellen Publikum zugénglich zu machen, gab er nie den Bereich der
psychiatrischen Praxis auf und drangte seine Schiiler zu einem Studium der Medizin.
Vgl. ebd., 242.

38 | Vgl. Gondek, Jacques Lacan, 130f.

39 | Vgl. Widmer, Subversion des Begehrens, 21.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

63


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Sprache der Transzendenzerfahrungen

nis; gegen den freudschen Sprachbegriff lehnt er sich auf und kritisiert ihn.
Lacan fiihrt eine radikale Wende in der Psychoanalyse herbei, indem er an die
Stelle der biologisch bedingten Triebe bei Freud die kulturbedingte Sprache
setzt und sich damit an den linguistischen Strukturalismus des saussureschen
Sprachmodells anlehnt. Trotz dieser radikalen Wende kniipft Lacan an die his-
torischen Begrifflichkeiten Freuds und den biologisch verstandenen Odipus-
komplex an.*

2.1.1 Mit Freud und dariiber hinaus

Zentral fur Lacans Sprachbegriff sind, wie wir sehen werden, die Ordnungen
des Imaginiren, Symbolischen und Realen in der Struktur des Borroméiischen
Knotens. Lacan konfrontiert seine neuen Begrifflichkeiten mit dem »Ich« und
»Es« Freuds, wobei sich interessante Unterschiede und Gemeinsamkeiten
ergeben. Solange sich Lacan in den Ordnungen des Imaginiren und Sym-
bolischen befindet, befasst er sich stark mit Freuds Begriffen des Bewussten,
Unbewussten®, Es und Ich®; zudem untermauert er seine Theorie der mensch-
lichen Psyche mit dem biologisch verankerten Odipuskomplex Freuds. Hier
verdndert er die freudsche Psychoanalyse wesentlich, und um nicht linger der
Biologie den Vorrang als Bezugswissenschaft und Fundament einzurdumen,
setzt er an ihren Platz die Linguistik.** Begriffe aus Freuds Repertoire, etwa
minnlich und weiblich, Vater und Mutter, werden weiterhin verwendet, haben
aber keine biologische oder kulturelle Konnotation®* mehr und kénnen daher
von Lacan geschlechterneutral verwendet werden. Trotz dieser neuen Primis-

40 | Vgl. Reich, Ordnung der Blicke, 496 und Roudinesco, Waérterbuch der Psychoana-
lyse, 939.

41 | Vgl. Widmer, Subversion des Begehrens, 17.

42 | Vorlaufige Definition: Das Unbewusste wird bei Lacan grundlegend anders defi-
niert als bei Freud. Das Wort »unbewusst« meint bei Lacan die Ordnung des Symboli-
schen, welche strukturiert ist wie eine Sprache. Alles, was unbewusst ist, unterliegt der
Ordnung der aneinandergereihten Signifikanten (Signifikantenkette) und ist grundsatz-
lich nur {iber die Struktur der symbolisch-imaginaren Sprache zuganglich.

43 | Vorlaufige Definition: Das Ich wird bei Lacan grundlegend anders definiert als bei
Freud. Bei Lacan wird das Ich dem Subjekt entgegengesetzt, welches es entfremdet und
sich zu seinem Ahnlichen macht. Es ist zu grossen Teilen bewusst und gibt dem Subjekt
einen Sinn.

44 | Vgl. Gondek, Jacques Lacan, 132.

45 | Es sei angemerkt, dass gerade Lacan hier vorsichtiger sein miisste, denn der Be-
griff strukturiert das Gesagte, unabhdngig davon, was das sprechende Subjekt sagt.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

se, der Weiterentwicklung von Freuds Biologismus, konnte Lacan sich nicht
vollstindig mit dem Feminismus verséhnen.*t

Lacan entwickelt Freud nicht nur weiter, sondern geht weit tiber ihn hinaus,
indem er das Reale als jenseits der Sprache einfiihrt. Die psychische Realitit,
mit der sich Freud ein Leben lang beschiftigt, wird auf einmal durch diese aus-
sersprachliche Ordnung gestort. Anders als noch bei Freud, kann die Sprache
jetzt nicht linger vollstindig entschliisselt werden, denn ihr mangelt es immer
am urspriinglichen oder fundamentalen Signifikanten®, der verschollen und
unauffindbar ist. Das Postulat des Realen wird fiir Lacan unter anderem mog-
lich, weil er, anders als Freud selbst*, sich der Philosophie bedient und Beziige
zu Descartes denkendem Subjekt®, Wittgensteins Bedeutung®® und besonders
Heideggers Sein und Nicht-Sein schafft.”!

46 | Die Genderproblematik der psychoanalytischen Begriffe seit Freud soll nicht das
Thema dieser Arbeit sein. Denn obwohl sie zum Umdenken in der Psychoanalyse und zur
kritischen Betrachtung ihrer Begriffe angeregt hat, kann sie nur wenig zum Sprachver-
standnis im Kontext dieser Arbeit beitragen. Dementsprechend werden die biologisch
und kulturell stark konnotierten Begriffe, die Lacan von Freud ibernimmt oder selbst
einflihrt, wenn mdéglich durch Synonyme, die Lacan selbst verwendet, ersetzt oder ent-
sprechend erlautert, um die Genderproblematik zu minimieren.

47 | Vorldufige Definition: Der fundamentale Signifikant ist verworfen, dem Subjekt
nichtlanger sprachlich zugénglich und befindet sich im Realen. Er fehltim symbolischen
Anderen und konstituiert dadurch die nie endende Signifikantenkette.

48 | Freud bekundete 6ffentlich, er weigere sich, Nietzsche zu lesen. Vgl. Gasser, Nietz-
sche und Freud, 86.

49 | Der Begriff »Subjekt« wird in dieser Arbeit mehrfach verwendet und nimmt je nach
Kontext eine andere Definition an. Fiir Lacan gilt die vorldufige Definition: Das Subjekt
ist dem imagindren Ich gegeniibergestellt und demnach ein erlebendes, handelndes
und sprechendes, nicht ein gesprochenes.

50 | Der Begriff »Bedeutung« wird in dieser Arbeit mehrfach verwendet und nimmt je
nach Kontext eine andere Definition an. Im Kontext von Lacan sind die Begriffe »Be-
deutung«und »Sinn« Synonyme, weil erden Unterschied selbst kaum macht. Vgl. Lacan,
Pas-tout, 16.

51 | Lacan selbst las Werke Heideggers und Hegels, besonders interessierte er sich fiir
Alexandre Kojéves Seminar iiber Hegel und besuchte es regelméassig. Vgl. Stavrakakis,
Lacan, 19. Ausserdem kannten sich Lacan und Heidegger persénlich. Lacan libersetzte
den Logos-Aufsatz Heideggers in seinem Buch Vortrage und Aufsétze ins Franzdsische.
Die Ubersetzung erschien in Lacan, I'usage de la parole, 59-71.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

65


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Sprache der Transzendenzerfahrungen

2.1.2 Wittgenstein und Heidegger

Obwohl Descartes in der Uberschrift nicht erwihnt wird, soll er als iltester
Vordenker Lacans genannt werden. Durch seinen berithmten Satz »cogito
ergo sum« hegte er als erster solipsistische® Gedanken. Lacan selbst hat auf
Descartes Bezug genommen und seinen Satz zum Sein des Subjekts wie folgt
umformuliert: »Dort, wo ich denke, bin ich nicht — dort, wo ich bin, denke ich
nicht.«** Lacans Subjektbegriff darf demnach nicht als cartesisches Subjekt, ein
Subjekt, welches sich nach dem radikalen Zweifel an der Realitit zum Schluss
als letztes Seiendes postuliert, missverstanden werden. Das Subjekt der Psy-
choanalyse ist ein in Sprache denkendes Subjekt, welches in sich gespalten ist,
in sprachlich Sinnvolles und sinnlose Sprache, wodurch es sich selbst verliert.
Lacan Uiberwindet den Solipsismus durch die Angewiesenheit des Menschen
auf die Sprache: Das Subjekt findet sich im Anderen®*, die Sprache, durch den
anderen®, seine Mitmenschen, als Ich.’® Diesen Ausgangspunkt des Subjekts
tiir alle folgenden Thesen, wie ihn Descartes vormacht, {ibernimmt Lacan und
denkt das Primat des Subjekts mit Wittgensteins Sprachverstindnis weiter,
um es durch das Sein Heideggers zu erginzen.” Bei aller Faszination Lacans
fiir die Philosophie des Seins und der Sprache muss man sich stets Lacans
Grundhaltung gegeniiber Philosophen wie Descartes, Wittgenstein oder Hei-
degger vor Augen halten: Er spricht von miserablen Kiimmerlingen der Philo-
sophie, die wir seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts hinter uns her schleifen;

52 | In der Philosophie bezeichnet der Solipsismus die Vorstellung eines Individuums,
das einzig wirklich existierende Subjekt zu sein. Das ganze Sein erschdopft sich somitin
subjektiven Bewusstseinsinhalten.

53 | Lacan, Ecrits, 493ff. und 517. Zudem soll hier angemerkt werden, dass Lacan Des-
cartes nicht geringschétze. Vielleicht driickt folgende Umformulierung, frei nach Lacan,
noch praziser aus, was Lacan meinte: Ich denke, also kann ich nicht sagen, wer ich bin.
Wobei sich fiir Lacan sprechen und denken nurin Sprache téatigen lassen.

54 | Vorlaufige Definition: Der Andere stellt eine radikale Alteritat dar, tritt immer von
aussen an das Subjekt heran und entsteht nicht aus dem Subjekt selbst. Der Andere ist
ein Synonym fiir die Sprache und das Gesetz.

55 | Vorlaufige Definition: Der andere wird oft durch das Ich ersetzt, da es eine Spieg-
lung des Subjekts ist. Der andere steht, anders als der Andere, auch fiir etwas Ahnliches
(andere Leute), mit dem sich das Subjekt identifiziert.

56 | Vgl. Gondek, Jacques Lacan, 133-135.

57 | Die jeweiligen Vordenker der Vordenker Lacans werden nicht separat abgehandelt,
sondern lediglich genannt, wenn es deren Nennung bedarf. Somit fallen Hegel, de Saus-
sure und eben Descartes weg.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

sie wiirden die Frage nach der Wahrheit lediglich umkreisen und sich nicht
trauen, sie zu benennen.*®

a) Wittgensteins Verstandnis von »Bedeutung« wird zu Lacans »Signifikat«
Der Ausgangspunkt von Wittgensteins Bedeutung und Lacans Signifikat® ist
ein vergleichbarer, auch wenn dieser die beiden Denker zu unterschiedlichen
Thesen und in unterschiedliche wissenschaftliche Felder fithrt. Einig sind
sie sich in der Unzuginglichkeit der Bedeutung eines Wortes, was den Fokus
auf die Verwendung innerhalb einer Struktur lenkt. Wittgenstein spricht von
Zeichen®, Sitzen und Bedeutung, wihrend Lacan die Worte Signifikanten®
und Signifikat verwendet. Mit Zeichen meint Wittgenstein die Moglichkeit,
einen Namen fiir ein Ding® zu haben und einen weiteren fiir ein weiteres
Ding. Innerhalb des Satzes werden diese Zeichen durch logische Konstanten®?
miteinander verbunden. Dies fiithrt Wittgenstein zu zwei Kategorien von Sit-
zen, die nicht als wahr oder falsch bewertbar sind: Sinnlose Sitze entbehren

58 | Lacan, séminaire XIll, unverdffentlicht. Dazu der Originaltext: Aucune philosophie,
dis-je, actuellement ne nous en rend compte. Et ces misérables avortons de philoso-
phie que nous trainons derriére nous comme des habits qui se morcellent ne sont rien
d’autre - depuis le début du siécle dernier - qu’une fagon de batifoler, plutdt que de s’at-
taquer a cette question qui est la seule, sur la vérité et ce qui s'appelle - et que Freud a
nommée - I'instinct de mort, le masochisme primordial de la jouissance, a savoir: des
métaphores, des reflets éclairs que projette sur cette question notre expérience.

59 | Vorlaufige Definition: Das Signifikat wird dem Signifikanten untergeordnet. Es
blitzt am Stepppunkt der miteinander verketteten Signifikanten auf, wodurch Sinn ent-
steht. Das Signifikat gehort der Ordnung des Imaginéren an. Lacan verwendet das Wort
»Signifikat« meist gleichbedeutend mit dem Wort »Bedeutung«. Dies wird ihm von Kriti-
kern wie Rupert Read vorgeworfen, da das Signifikat eines Wortes dadurch gleichermas-
sen den Sinn und seine weiteren Konnotationen bedeutet. Allerdings ist diese Einheit
von Sinn und Konnotation auch Lacans Stérke. Vgl. Read, Applying Wittgenstein, 27f.
60 | DerBegriff »Zeichen«wird im Rahmen dieser Arbeit mehrfach verwendet und erhélt
je nach Kontext eine neue Definition.

61 | Vorlaufige Definition: Der Signifikant ist primdr und produziert das Signifikat. Er
bedeutet zunéachst nichts und erhalt seinen Sinn als Differenz zu den anderen Elemen-
ten eines Systems, der Sprache. Diese Elemente sind nicht nur Worte oder Zeichen,
sondern beinhalten Morpheme, Redewendungen, Objekte, Beziehungen und Sympto-
me, die in Signifikantenketten kombiniert werden.

62 | Hier ist nicht der Begriff »des Dings« bei Lacan gemeint. Wittgenstein verwendet
den Begriff im umgangssprachlichen Sinn von »ein Gegenstand oder eine Sache, die
nicht ndher bezeichnet wirde.

63 | Damit sind in der Umgangssprache folgende Warter gemeint: »und«, »odere,
»nicht¢, »wenn ... dann« etc.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

67


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Sprache der Transzendenzerfahrungen

jeder logischen Form und unsinnige Sitze machen Aussagen iiber die logi-
schen Formen der Sprache, iiber die Welt selbst.%* Mit diesem engen Korsett
der logischen Form zerfillt die Welt fiir Wittgenstein in Tatsachen: Etwas kann
der Fall sein oder nicht oder es macht keinen Sinn.® Fiir Lacan ist das Reale,
das Wirkmaichtige, nicht Teil der Struktur oder der logischen Form, wie Witt-
genstein sie bezeichnet. Die Struktur ist fiir Lacan eine Notwendigkeit fiir die
psychische Realitit; die Sprache reprisentiert diese Struktur und macht den
Menschen zu einem parlétre, einem Sprechwesen.

Wir stellen die Ahnlichkeiten fest zwischen Lacans und Wittgensteins Sprach-
verstindnis beziiglich der Struktur oder logischen Form der Sprache, welche
in einem bestimmten Kontext zumindest einen Teil der Wirklichkeit”” abbildet.
Lacan unterscheidet sich stark von Wittgenstein, wenn es um die Bedeutung®®
eines Satzes geht, die fiir ihn niemals in der logischen Form liegen kann, son-
dern als Signifikat zwischen den Signifikanten aufblitzt. Anders als die Be-
deutung lisst sich das Signifikat nicht an seiner logischen Form festmachen,
sondern wird durch die Form hervorgebracht und verschwindet wieder. In der
Struktur eines Satzes liegt fiir Lacan niemals seine Bedeutung, sondern sie
verweist auf einen nichsten Signifikanten, welcher Teil einer neuen Struktur
ist und wieder auf einen weiteren verweist. Zum Schluss mangelt es der Struk-
tur an Bedeutung oder, in Lacans Worten, zum Schluss ist der fundamentale
Signifikant — das, was man eigentlich meint — unzuginglich; er ist verworfen.®

64 | Vgl. Wittgenstein, Tractatus, 4.0311f. und 4.032; »Was jedes Bild, welcher Form
immer, mit der Wirklichkeit gemein haben muss, um sie iiberhaupt - richtig oder falsch -
abbilden zu kénnen, ist die logische Form, das ist, die Form der Wirklichkeit.« ebd., 2.18.
65 | Vgl.ebd., 1.2 und 7.

66 | Vgl. Ort, Das Symbolische, 175 und Lacan, séminaire XXII, 118ff.

67 | In dieser Arbeit werden unterschiedliche Begriffe der »Wirklichkeit« verwendet,
demnach ist der Begriff kontextabhdngig. Im Zusammenhang mit Wittgenstein bezeich-
net er das, was unabhangig von der Sprache besteht und sich in ihrer Struktur abbildet.
68 | Lacan selbstwiirde hier ohnehin nicht von Bedeutung, sondern von Sinn sprechen,
da wir {iber die symbolisch-imagindre Sprache diskutieren und diese niemals Bedeu-
tung hervorbringen kann. Lacan unterscheidet jedoch nicht konsequent zwischen Sinn
und Bedeutung. Als vorldufige Definition fiir Lacans »Bedeutung« gilt: Sinn, als etwas
Ganzes und Verstandliches, und Bedeutung werden gleichbedeutend verwendet.

69 | Woher genau die Idee des fundamentalen Signifikanten, auch als Name-des-Va-
ters bezeichnet, innerhalb von Lacans Sprachverstdndnis kommt, werden wir im Kapitel
2.2.3 Register des Symbolischen unter a) Signifikanten, 61, sehen.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

b) Heideggers Dasein wird zu Lacans Subjekt

Wie Wittgenstein argumentiert Heidegger™ fiir einen sprachlichen und ver-
niinftigen Umgang des Menschen mit der Welt, welche sowohl abstrakte Kon-
zepte wie konkrete Dinge umfasst. Im Unterschied zu Wittgenstein betont er
zusitzlich einen direkten Umgang des Menschen mit dem in der Welt seien-
den Subjekt, dem Dasein.” Fiir Heidegger bestimmt zwar das in der Zeit ver-
ortete Dasein unser Bewusstsein; es bewegt sich jedoch stets in den Fingen
seiner Ontologie: Das Sein kann nur durch den Logos auftreten, wodurch es
zum Dasein wird. Das rationale Denken des Logos ist eng mit dem Sein ver-
woben und kann nicht, wie bei Descartes, getrennt davon betrachtet werden.”?
Lacan sieht, wie Heidegger, die Unmdoglichkeit der kausalen Abfolge der We-
sensmerkmale (Logos und Sein) des Menschen. Anders als Heidegger will er
sie aber nicht zum Dasein verschmelzen lassen, sondern die grundsitzliche
Trennung von Logos und Sein wie Descartes beibehalten. Er niitzt die Zeitlich-
keit des Daseins bei Heidegger, welche bestindig die eigene Zukunft im Tod
assoziiert, um Freuds Todestrieb in eine neue Sprache zu fassen. Lacan inter-
essiert sich fiir die Liicke zwischen Sein und Logos, welche sich in der Sprache
zeigt, wobei wir wieder bei Wittgensteins Auffassung der Sprache als logische
Form, welche von Heidegger geteilt wird, angelangt sind.”?

Lacan destruiert mit Heidegger und Wittgenstein eine gegebene Ontologie
und Semantik, wodurch sich ein Sprachverstindnis des Verweisungszusam-
menhangs (bei Heidegger) oder der Sprachspiele (bei Wittgenstein) etabliert.
Dieses Verstindnis der Verweise bzw. der Spiele der Sprache wird spiter von

70 | Hegel, dessen Ansichten des Seins auch Lacan pragten, geht mit seiner Ontologie
Heidegger als Denker des neunzehnten Jahrhunderts voraus. Als Vordenker Lacans soll
er in dieser Arbeit lediglich erwdhnt werden, da Lacan, wie bereits gesagt, die Philo-
sophen des neunzehnten Jahrhunderts eher als Ballast empfindet und demnach mit
Heidegger und iiber diesen hinaus Hegel scharf kritisiert. Vgl. Zizek, Hegel versus, 8.
71 | Vgl. Furuta, Wittgenstein und Heidegger, 143; »Als der Sinn des Seins des Seien-
den, das wir Dasein nennen, wird die Zeitlichkeit aufgewiesen. Dieser Nachweis muss
sich bewéahren in der wiederholten Interpretation der vorladufig aufgezeigten Daseins-
strukturen als Modi der Zeitlichkeit.« Heidegger, Sein und Zeit, 17; »Und wenn wir nach
dem Sinn von Sein fragen, dann wird die Untersuchung nicht tiefsinnig und ergriibelt
nichts, was hinter dem Sein steht, sondern fragt nach ihm selbst, sofern es in die Ver-
standlichkeit des Daseins hereinsteht.« Ebd., 152.

72 | »Im Sichrichten auf [...] und Erfassen geht das Dasein nicht etwa erst aus seiner
Innensphére hinaus, in die es zundchst verkapselt ist, sondern es ist seiner priméaren
Seinsart nach immer schon »draussen« bei einem begegnenden Seienden der je schon
entdeckten Welt.« Heidegger, Sein und Zeit, 62.

73 | Vgl. Zizek, Hegel versus, 9 und 11f.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

69


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Sprache der Transzendenzerfahrungen

Lacan zur Struktur der Sprache gemacht. Die Erfassung und Ausdifferenzie-
rung dieser Struktur der Sprache durch das Gleiten der Signifikanten gelingt
Lacan mit der Hilfe des Linguisten Jakobson, der auf de Saussure aufbaut.

2.1.3 De Saussure und Jakobson

Je nach Fokus der Rezeption Lacans wird der frithere Linguist Ferdinand de
Saussure, der erst posthum von seinen Schiilern als Strukturalist gelesen wur-
de, oder sein Schiiler Roman Jakobson, der sich selbst als Pionier des Struktu-
ralismus’™ sah, hervorgehoben. Liegt die Betonung auf Erstgenanntem, stehen
oft die Probleme der Sinnlosigkeit der einzelnen Zeichen, die Voraussetzung
der Sprache als ganze Sprache und damit die Fokussierung auf den Zwischen-
raum oder Zusammenhang der Zeichen im Zentrum.” Folgt man der Linie
Jakobson-Lacan, verschiebt sich der Schwerpunkt auf die Eigenschaft des Glei-
tens der Zeichen in Metonymie und Metapher.”® Beide Sprachwissenschaft-
ler sind zentral fiir die Weiterentwicklung des freudschen Odipuskomplexes,
den Lacan von einem psychogenetischen Prozess in einen strukturalen trans-
formiert. Freud beschiftigt sich nicht mit der Entwicklung der Psyche eines
Kleinkindes bis ins Erwachsenenalters und den damit verbundenen realen
Bezugspersonen wie Vater und Mutter. Lacan transformiert diese realen Be-
zugspersonen in eine relative Struktur, welche den Sinn” des Lebens festlegt,
indem das Subjekt sich relativ zu dieser Struktur positioniert.”® De Saussure
liefert Lacan die Grundlage fiir die untiberwindbare Schranke zwischen Signi-
fikant und Signifikat, welche zum Charakteristikum der Sprache wird. Mit Ja-
kobsons Idee der Metonymie und Metapher gelingt es Lacan, Freuds Verschie-

74 | Jakobson kann zu den bedeutendsten Linguisten des letzten Jahrhunderts gezahlit
werden. Erist etwas jinger als de Saussure, hat dessen revolutiondre Gedanken bereits
verinnerlicht und sieht sich selbst als Exponenten des Strukturalismus. Vgl. Teichmann,
Psychoanalyse und Sprache, 32.

75 | Vgl. Gondek, Jacques Lacan, 148f.

76 | Bei der lacanschen Rezeption der Begriffe wie »langage«, »langue« oder »parole«
von de Saussure sowie Metonymie und Metapher von Jakobson, darf nicht vergessen
gehen, was zu Beginn dieses Kapitels gesagt wurde: Lacan entlehnt Begriffe und Kon-
zepte ohne Riicksicht auf ihre Forschungsgeschichte und gibt ihnen vollkommen neue
Bedeutungen durch ihre Verwendung im Kontext seiner psychoanalytischen Thesen. Vgl.
ebd., 130f.

77 | Vorlaufige Definition: Sinn wird bei Lacan durch die symbolisch-imagindre Spra-
che erzeugt und gehért im Borroméischen Knoten dem Bereich des Imagindren an. Sinn
entsteht, wenn aus Bruchstiicken ein Ganzes, Sinnvolles geformt wird. Als Beispiel dient
das Ich als zusammenhéngendes, sinnvolles Subjekt. Lacan unterscheidet die Begriffe
»Sinn«und »Bedeutung« nicht stringent.

78 | Vgl. Haute, Non-Oedipal Psychoanalysis, 88.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

bung und Verdichtung auf eine strukturelle Ebene zu heben und von ihrem
Ursprung im Odipuskomplex zu befreien.

a) De Saussure gibt die Vorlage fiir die Beziehung von Signifikant

und Signifikat
Den Grundstein fiir diesen struktural gelesenen Odipuskomplex legt de Saus-
sure”” mit seinem Dualismus von Signifikant und Signifikat, wodurch er die
traditionelle Zeichen-Wirklichkeits-Verbindung® auflgst. De Saussure sieht in
der Sprache nicht linger eine Substanz, sondern eine Form, die unsere Welt
nicht wiedergibt, sondern sie in erster Linie ordnet. Die Sprache versteht sich
als Netzwerk des synchronen Sprachmaterials der Signifikanten und des dia-
chronen Sprechaktes, der das Signifikat evoziert. Damit ein Signifikant syn-
chron verstanden werden kann, ist es eine notwendige Bedingung, die Be-
ziehung von Lautbild und einem bestimmten mentalen Bild als beliebig zu
definieren. Erst so werden Homophone, Ambiguititen und schliesslich Meta-
phern in einer Sprache moglich. Diese Beliebigkeit der Beziehung zwischen
Lautbild und mentalem Bild impliziert die Negativitit der Signifikanten: We-
der sind sie aussersprachlich festzulegen, noch haben sie eine riumliche oder
zeitliche Ausdehnung in der Wirklichkeit.?!

Lacan betont mehrmals seinen Riickbezug auf de Saussure®? und liess sich
vom Schweizer Sprachwissenschaftler inspirieren. Vielmehr als eine Quelle
der Inspiration war de Saussure nicht fiir Lacan. Sein berithmtes Schema von

79 | Ein grosses Problem der Rezeption Lacans liegt in der Verkiirzung seiner Theo-
rie durch die Reduktion der Herkunft seines Gedankenguts auf einen bestimmten Au-
tor, wobei vergessen geht, was Lacan tatsdchlich aussagen wollte. Gerade im Fall de
Saussures und auch Jakobsons ist hier besondere Vorsicht geboten, da sich Lacan der-
selben Begrifflichkeiten mitsamt ihren Grundideen bedient, diese jedoch komplett an-
ders verwendet und damit, gemaéss seiner eigenen Theorie, ihre Bedeutung verandert.
Die Schuld fiir die Verkiirzung der lacanschen Theorie auf die Begrifflichkeiten eines
bestimmten Autors liegt unter anderem bei Lacan selbst, der die Rezeption bestimm-
ter Autoren, unter Auslassung eigener Veranderungen, stets betont hat. Vgl. Gondek,
Jacques Lacan, 151.

80 | Der Begriff »Wirklichkeit« bedeutet fiir de Saussure dasjenige, was innerhalb der
Sprache konstruiert wird. Die Bedeutung des Begriffs »Wirklichkeit« ist demnach kom-
plett abhdngig vom sprachlichen Kontext und kann beliebig viele Bedeutungen anneh-
men.

81 | Vgl. Lacan, Ecrits, 414 und Teichmann, Psychoanalyse und Sprache, 25. Teich-
mann spricht allerdings von Linearitdt und Arbitraritat anstelle von Diachronizitt und
Synchornizitat.

82 | Unter anderem erwdhnt Lacan in den Ecrits de Saussures Werk Cours de linguisti-
que générale. Vgl. Lacan, Ecrits, 497.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

71


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Sprache der Transzendenzerfahrungen

Signifikant und Signifikat wird zwar gerne mit jenem von de Saussure vergli-
chen; die beiden Schemata weisen jedoch mehr Differenzen als Parallelen auf.
De Saussure geht vom Primat der Bedeutung® aus und ldsst ihm ein Lautbild
oder Wort entsprechen, welches mit der Bedeutung eine Bindung eingeht. Fiir
de Saussure ist das mentale Bild der Schliissel zur Konstruktion der Wirklich-
keit, nicht aber fiir Lacan, der den Signifikanten (Lautbild) tiber das Signifikat
(Bedeutung) setzt und dem Signifikanten das Primat einrdumt.®* Erst in der zu
iiberwindenden Differenz zwischen Signifikant und Signifikat erschliesst sich
ihre Bedeutung oder, mit Lacan, ihr Sinn.®* Diese zu {iberwindende Differenz
wird zum Ausgangspunkt des lacanschen Strukturalismus. Ausgehend vom
Primat des Signifikanten und von der Trennung von Signifikant und Signi-
fikat ohne jeglichen Zusammenhalt verwendet Lacan Jakobson zur Neuinter-
pretation Freuds fiir die nichsten Schritte seiner strukturalistischen Theorie
der Sprache.

b) Jakobson liefert die Grundlage fiir das Gleiten der Signifikanten
als Metonymie und Metapher

Jakobson soll, wie die vorher genannten Denker, lediglich in jenem Aspekt ge-
zeigt werden, der zur Entwicklung des lacanschen Sprachverstindnis beitrug,
und dies sind vornehmlich die zwei Achsen der Sprache, wie sie sich bereits bei
de Saussure finden.®® Lacan wird von Jakobsons literarischen Kategorien Meta-
pher und Metonymie Gebrauch machen, um das Gleiten der Signifikanten zu
beschreiben, anstelle der freudschen Termini Verdichtung und Verschiebung.
Doch bereits bei der Zuordnung der Worter Verdichtung und Verschiebung
aus dem Vokabular Freuds ist Lacan mit Jakobson nicht mehr einig. Wihrend
Lacan den Begriff der Metapher mit Freuds Verdichtung in Verbindung bringt,
zieht Jakobson die Linie von Verdichtung-Metonymie.?” Ausserdem sind sich,
laut Russell Grigg, einem Philosophen und Psychoanalytiker, der sich einge-
hend mit dem lacanschen Sprachverstindnis beschiftigt, Jakobson und Lacan
nicht dariiber im Klaren, von welch unterschiedlichen Konzeptionen einer Me-

83 | Lacan 3 wiirde an dieser Stelle wieder eher das Wort Sinn, welches mit der imagi-
naren Ordnung in Verbindung steht, verwenden.

84 | Vgl. Ort, Das Symbolische, 149f.

85 | Der Beziehung von Signifikant und Signifikat widmen wir uns im Kapitel a) Signi-
fikanten, ab S. 61.

86 | An dieser Stelle soll nicht weiter auf die durch Lacan nicht rezipierten Termino-
logien, der »Kombination« und »Selektion«, von Jakobson eingegangen werden. Fir La-
cans Sprachversténdnis sind lediglich die Begriffe »Metonymie« und »Metapher« von
Bedeutung, zumal Jakobson mit diesen Begriffen die Verbindung zu Freud gleich selbst
herstellt.

87 | Vgl. Teichmann, Psychoanalyse und Sprache, 42.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

tapher sie ausgehen. Ein grundlegenderes Problem liegt in der Annahme, wie
eine Metapher funktioniert: Fiir Jakobson substituiert ein Wort fiir ein anderes
(Miitze, Kopfbedeckung oder schiitzendes Dach fiir Hut) ohne semantische
Verbindung; fiir Lacan hingegen springt der Funke nicht zwischen dem ma-
nifest vorhandenen Wort und dem latent vorhandenen (Miitze fiir schiitzendes
Dach), sondern zwischen dem latent vorhandenen Wort »schiitzendes Dach«
und den restlichen Worten in der Signifikantenkette®.3 Wie genau Lacan
Metonymie und Metapher versteht und welchen Stellenwert ihnen in seinem
Sprachverstindnis zukommt, wird im entsprechenden Kapitel im Detail be-

handelt.

Lacan hat sich bei den Linguisten de Saussure und Jakobson offensichtlich
bedient und dabei nicht gezogert, den Inhalt des Verwendeten komplett zu
verindern und auf seine Theorie masszuschneidern. Dementsprechend ist es
fiir die Rezeption von Lacans Sprachverstindnis mit Rekurs auf die genannten
Sprachwissenschaftler zentral, niemals die urspriingliche Idee eines zitierten
Autors zu verwenden, sondern prizise Lacans Rezeption eines jeden Autors zu
verstehen.”® De Saussures Verbindung von Bedeutung und Lautbild wird nicht
nur invertiert, sondern zusitzlich von ihrer Bindung befreit. Es bleibt alleine
die Spaltung der Sprache — Signifikant und Signifikat, wie Lacan Lautbild und
Bedeutung bezeichnet. Jakobsons Achsen der Sprache dienen Lacan zur Struk-
turierung des Gleitens der Signifikanten, welche sich fortan metonymisch und
metaphorisch entlang der Signifikantenkette verschieben.

88 | Vorldufige Definition: Die Signifikantenkette kombiniert Signifikanten nach den
Gesetzen der Metapher und Metonymie; die Signifikanten kénnen sowohl in einer syn-
tagmatischen als auch in einer assoziativen Beziehung zueinander stehen. Sie endet
niemals, denn der fundamentale Signifikant ist verworfen und damit nicht Teil der Spra-
che.

89 | Grigg, der sich mit den Metaphern bei Jakobson und Lacan beschéaftigt, entdeckt
drei grundlegende Formen der Metapher. Jakobson und Lacan benennen selbst jeweils
nur eine Form, wobei Lacan falschlicherweise meint, von derselben wie Jakobson zu
sprechen, obwohl dies laut Grigg nicht der Fall ist. Vgl. Teichmann, Psychoanalyse und
Sprache, 162 +168.

90 | Entsprechend dieser Diskrepanz der Begrifflichkeiten und Theorien zwischen La-
can und anderen Autoren |&sst sich Literatur finden mit Titeln wie »Subjektivitat bei
Jacques Lacan und Jacques Derrida« oder »Von Saussure zu Lacan«, welche stets be-
miht sind, Gemeinsamkeiten und Differenzen prazise aufzuzeigen.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

73


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Sprache der Transzendenzerfahrungen

2.1.4 Lévi-Strauss’ Verwandtschaftssysteme legen die Basis
zur strukturalen Lektiire Freuds

Lévi-Strauss sagte selbst tiber die Werke Lacans, er habe durch die Zitate in
einem Buch tiber sich selbst und Lacan mehr iiber den Psychoanalytiker ge-
lesen als je zuvor und gemerkt, dass Lacan offenbar durch ihn beeinflusst wor-
den sei, was ihm bis dato nicht bewusst gewesen war.”® Umgekehrt ist dies
nicht der Fall; Lacan fand bald Gefallen an Lévi-Strauss’ theoretischen Uberle-
gungen zu Freud, dem universalen Inzestverbot und den Verwandtschaftssys-
temen, in denen Lacan das Potential sah, den freudschen Begriff der Familie
innerhalb des Odipuskomplexes zu ersetzten, wodurch eine strukturale Lesart
der freudschen Lehre moglich werden sollte.” Diese Lesart fithrt Lacan iiber
den Umweg der Sprache, deren theoretischen Hintergrund er in der Rezeption
de Saussures durch Lévi-Strauss findet.”

Um Lacans Sprachbegriff verstehen zu kénnen, ist es deshalb unerlisslich, Lé-
vi-Strauss’ Lesart von de Saussure zu kennen, welche seine Theorie zu den Ver-
wandtschaftssystemen massgeblich prigte. Erst durch die Brille Lévi-Strauss’
wurde Lacan die Moglichkeit gegeben, de Saussures Verhiltnis von Signifikat
und Signifikant umzukehren und den Signifikanten tiber das Signifikat zu
setzten, wie er es selbst in einem Dialog mit Lévi-Strauss am College de philo-
sophie andeutete. Lacan war demnach nicht der Erste, sondern bereits vor ihm
fand die Umkehrung dieses Algorithmus, der massgeblich fiir sein Sprach-
verstindnis sein wird, durch Lévi-Strauss statt, wobei Lacan nicht auf den So-
zialanthropologen, sondern auf den ilteren und bereits etablierten Linguisten
de Saussure verweist.”* Ausgehend von dieser algorithmischen Umkehrung
entwickelt Lacan seine Primisse des fundamentalen Signifikanten, des Na-
men-des-Vaters, der stets verworfen ist und nicht expliziert werden kann. Die-
ser verworfene Signifikant wird zum zentralen Element der Entfaltung des

91 | Unabhéngig davon, ob diese Aussage von Lévi-Strauss wahrheitsgetreu ist oder
nicht, grenzt er sich von einer direkten Beeinflussung durch Lacan ab. Vgl. Zafiropoulos,
Lacan and Lévi-Strauss, viii. Lacan und Lévi-Strauss lernten sich um 1949 bei einem
Abendessen kennen und wurden sehr schnell zu Freunden durch eine sie verbindende
Leidenschaft: die Kunst. Nicht psychoanalytische oder philosophische Themen prag-
ten ihre Treffen, sondern gemeinsame Ausfliige und der Kunsthandel. Vgl. Roudinesco,
Jacques Lacan, 210.

92 | Vgl. Roudinesco, Jacques Lacan, 210.

93 | Teichmann schreibt unter dem Titel »Charakter der Sprache Lacans«: »Gerade auch
Methode und Denkhaltung von Lévi-Strauss sind unentbehrlich fiir das Verstandnis [der
Charakterisierung der Sprache] Lacans.« Teichmann, Psychoanalyse und Sprache, 105.
94 | Vgl. Zafiropoulos, Lacan and Lévi-Strauss, 197f. und vgl. Simons, Critical Theo-
rists, 15.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

symbolischen Registers, worauf spiter in dieser Arbeit genauer eingegangen
wird. Der Name des Vaters wird zum Symbol fiir das Gesetz? der patriarchalen
Namensgebung, der ein jedes Kind, ein jeder Mensch unterworfen ist.”® Jede
Namensgebung ist fiir Lacan eine Einordnung in eine bestehende Struktur,
noch vor der Geburt, und reguliert den Austausch in einem sozialen System,
verstanden als eine mdégliche Struktur. Dasselbe zeigt sich in der Arbeit Lé-
vi-Strauss’ zu Verwandtschaftssystemen: Es braucht bestimmte Gesetze und
Verbote, damit der genetische Austausch in einer Gesellschaft gewihrleistet
ist; das Minimum liegt beim Inzestverbot, weil ohne dieses kein Austausch
stattfindet. Deshalb hebt Lévi-Strauss das Inzestverbot in den Status eines uni-
versal giiltigen Gesetzes. Lacan nimmt in seinen Schriften Bezug auf das In-
zestverbot, ohne Lévi-Strauss zu erwihnen, dafiir mit Bezugnahme auf Freud,
um die Funktion der Sprache zu erkliren, die eine Gesellschaft strukturiert
und ihr die Gesetze und Verbote vorgibt.””

Trotz vieler Ahnlichkeiten fehlt es vielerorts an Evidenz fiir den eindeuti-
gen Ubergang von Lévi-Strauss zu Lacan. Es bleibt unklar, ob Lacan die sei-
nen Ecrits entsprechenden Stellen bei Lévi-Strauss gelesen hat oder bloss in
dhnlicher Weise durch das Denken Freuds beeinflusst war. Unabhingig davon
teilen sie das Postulat eines besonderen Signifikanten, wie es Zafiropoulos in
seinem Vergleich der beiden franzésischen Denker nennt. Dieses Postulat er-
moglicht den Forschern erst das symbolische Denken, welches den Raum fiir
das gespaltene Subjekt 6ffnet.”® Ein klarer Unterschied liegt bereits bei einem
oberflichlichen Vergleich auf der Hand: Lacan sieht die Sprache als die Struk-
tur; Lévi-Strauss hingegen betrachtet das soziale Gefiige der Verwandtschafts-
systeme als eine Mischung aus Kultur und Natur als die Struktur, welche die
Welt ordnet.

95 | Vorldufige Definition: Das Gesetz gehort zur symbolischen Ordnung Lacans und
ist die Summe der universalen Prinzipien, die die sozialen Beziehungen erméglichen,
indem sie jeglichen sozialen Austausch regulieren. Dem Gesetz liegt das Gesetz der
Sprache zugrunde, welche jegliche Kommunikation regelt.

96 | Wir sprechen hier von der westeuropdischen Gesellschaft Mitte des 20. Jahrhun-
derts, in der sowohl Lévi-Strauss als auch Lacan lebten.

97 | »La Loi primordiale est donc celle qui réglant I'alliance superpose de régne de la
culture au régne de la nature livré a la loi de I'accouplement. Linterdit de I'inceste n’en
est que le pivot subjectif, dénudé parlatendance moderne a réduire a lamére et a la so-
eur les objets interdits aux choix du sujet, toute licence au reste n’étant pas encore ou-
verte au-dela.« Lacan, Ecrits, 277 und vgl. Zafiropoulos, Lacan and Lévi-Strauss, 140f.
98 | Vgl. Zafiropoulos, Lacan and Lévi-Strauss, 214. Zafiropoulos ist der Meinung, La-
can habe die Ideen von Lévi-Strauss iibernommen.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

75


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Sprache der Transzendenzerfahrungen

Nebst Lévi-Strauss® wiren noch andere im franzgsischen Raum wirkende Phi-
losophen wie Jacques Derrida oder Gilles Deleuze zu erwihnen, jedoch werden
diese in der Sekundirliteratur oftmals als von Lacan beeinflusst beschrieben
und nicht umgekehrt. So wird von einer iiberzeichneten Lacan-Interpretation
seitens Derridas gesprochen oder von der Anregung des Denkens Deleuzes
und Guattaris in Anti-Odipus durch Lacans Ecrits. Trotz der unbestreitbaren
Reziprozitit des Finflusses teile ich das Urteil insofern, als diese Autoren nicht
als massgeblich prigend fiir Lacans Sprachbegriff einzustufen und dement-
sprechend nur am Rande zu erwihnen sind."°

2.1.5 Zusammenfassung der historischen Einbettung
des lacanschen Sprachbegriffs

Was vorweggesagt wurde, soll nochmals betont werden: Meistens verwendet
Lacan einen Begriff eines Zeitgenossen oder historischen Denkers in eigen-
sinniger Art und Weise. Demnach ging es in diesem Abschnitt einerseits dar-
um, Lacans Vordenker und ihre Begriffe zu kennen, um zu verstehen, wovon
sich Lacan inspirieren liess. Andererseits soll verdeutlicht werden, wie stark
der Leser Lacans bereit sein muss, auf die verwiesenen Konzepte wieder zu
verzichten, um den Gedanken des eigenwilligen Psychoanalytikers folgen zu
kénnen. Besondere Vorsicht ist bei Freud geboten, zu dessen Theorie Lacan,
laut eigenen Aussagen, stets zuriickkehren wollte."!

Zusammenfassend gesagt leiht Lacan sich die Grundlage seines Sprachbe-
griffs bei de Saussure, gelesen durch die Brille von Lévi-Strauss. Die Beziehung
von Signifikant und Signifikat wird dadurch loser und erhilt ihr entscheiden-
des Merkmal durch das Gleiten der Signifikanten, welche Lacan mit den Be-
griffen der Metonymie und Metapher, entliehen bei Jakobson, verdeutlicht. Die
grundlegende Idee der Abbildung eines Teils der Wirklichkeit in der Struktur
findet Lacan bei Wittgenstein, wobei er sich stark von Wittgensteins Begriff
der Bedeutung entfernt und an dessen Stelle das Signifikat setzt. Fiir Lacan ist
die Struktur nicht unbedingt eine logische Form, sondern die Sprache mit all
ihren assoziativen Verkniipfungen, die bar jeder logischen Form sind. Erst in
einer spiteren Phase seines Schaffens wird Lacan die Ordnung des Realen voll-
umfinglich innerhalb des Borromiischen Knotens entwickeln. Hierfiir greift
er auf das Konzept des Daseins bei Heidegger zuriick, welches ihm die Ver-
bindung von Sprache (Logos) und Wirklichkeitserfahrung (Sein) im Subjekt
ermoglicht, ohne sie in kausaler Abfolge voneinander zu postulieren. Die vor-

99 | Lévi-Strauss kennt man als Ethnologen, zuerst studierte er aber Philosophie und
Jura.

100 | Vgl. Zichy, Ich im Spiegel, 205 und vgl. Bert, Subject, 52.

101 | »Dass Lacan sich so demonstrativ an Freud bindet, gibt dafiir jedenfalls noch
keine Gewéhr.« Gondek, Jacques Lacan, 132.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

gestellten Konzepte liefern Lacan die Grundlage fiir seinen Sprachbegriff, mit
dem er schliesslich die »Riickkehr zu Freud«, wie Lacan sein Schaffen selbst
bezeichnet, wagt. Der Odipuskomplex Freuds kann damit struktural gelesen
werden und bleibt nicht linger in der Biologie und Historik verhaftet. Nicht
zuletzt ist dies seinem Zeitgenossen und Freund Lévi-Strauss zu verdanken,
der Freud selbst neu gelesen und interpretiert hat.

2.2 Voraussetzungen fiir das Sprachverstandnis
Lacans: das Reale, das Symbolische und
das Imaginare

Damit man als Leser das nétige Riistzeug hat, um Lacans Sprachverstindnis
mit dem Borromiischen Knoten nachzuvollziehen, bedarf es zunichst einer
knappen Einfithrung in dessen Menschen->und dem davon abgeleiteten Welt-
bild. Alle Versuche Lacans, Sprache zu beschreiben, riumen dem begehrenden
Menschen das Primat ein, wobei dessen grundsitzlicher Mangel'® im Vorder-
grund steht. Der Mangel und das Begehren'® bedingen einander und sind bei-
de sprachbedingte menschliche Eigenschaften. Mit Lacan ist der Mensch in
seiner Ganzheit der Sprache unterworfen. Sprache versteht sich, wie bereits
zuvor erwihnt, als Struktur, die sich nicht alleine auf Worte, Sitze und Bilder
beschrinkt, sondern psychoanalytisch gesprochen den Kérper mit seiner Mi-

mik und Gestik sowie seinen Symptomen'® einschliesst. Diese Struktur, wel-

102 | Das Wort »Mensch« wird hier gleichbedeutend mit der Verwendung von Lacan 3
»Subjekt« gebraucht. Das Wort »Subjekt« ist an dieser Stelle eher verwirrend als kla-
rend, denn es geht Lacan 3 nicht um die klassische Subjekt-Objekt-Beziehung, um ein
Innen, welches einem Aussen gegeniibergestellt wird. Vgl. Widmer, Subversion des Be-
gehrens, 12.

103 | Vorldufige Definition: Der Mangel ist stets eng verkniipft mit dem Begehren, wel-
ches er in Gang setzt und damit das Subjekt konstituiert. Er versteht sich als Mangel
des fundamentalen Signifikanten im Anderen, der Sprache. Der symbolisch-imaginéren
Sprache haftet der Mangel stets an und er kann nur in der supplementéren jouissance
iberwunden werden.

104 | Vorldufige Definition: Das Begehren bezieht sich nicht auf einen Anspruch zur
Befriedigung eines (biologischen) Bediirfnisses, sondern auf den Rest, der unbefriedigt
bleibt, wenn das Bediirfnis befriedigt wurde. Dieser Rest kann fiir alle drei Ordnungen
formuliert werden: das Ding im Realen, das mangelnde Objekt im Symbolischen oder
das Partialobjekt im Imaginaren.

105 | Vorldufige Definition: Als Symptom wird ein méglicher Signifikant und vice versa
verstanden, die beide Teile einer Struktur bilden. Die Symptome bilden die Sprache des
Unbewussten: die symbolische Sprache. Das Ende der Analyse bildet die Identifikation
mit dem Symptom, welches dadurch zum Sinthom wird.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

77


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Sprache der Transzendenzerfahrungen

che dem Menschen durch die Sprache aufgezwungen wird, bietet ihm keinen
festen Boden unter den Fiissen, da es die Strukturen der Signifikanten sind,
die sich im stindigen Wandel befinden und stets weitergleiten.'¢

Lacans Menschen- und Weltbild lisst sich am priagnantesten entlang der drei
Register des Realen, Symbolischen und Imaginiren erlidutern. Dabei soll stets
das Ziel des Verstindnisses des Borromdischen Knotens, mit dessen Hilfe La-
can die Sprache erklirt, im Auge behalten werden. Der historischen Genese
der drei Register wird in dieser systematischen Betrachtung keine Beachtung
geschenkt, da die Hierarchie und die Funktionen der drei Register durch die
Entwicklung des Borromiischen Knotens komplett revidiert wurden. Lacan
entwickelte diesen erst in seiner dritten Schaffensphase, dementsprechend
sollen die drei Register der Topik des RSI aus dieser Perspektive erliutert wer-
den. Eminent wichtig fiir den Borromiischen Knoten sind seine Mitte mit dem
Objekt a sowie das Sinthom!? als Rettungsanker, der das Zusammenhalten
des Knotens beim Wegfall eines Registers garantiert. Das Objekt a, Symbol
des Mangels, ist Teil eines jeden Registers und wird deshalb je Register behan-
delt; der Ursprung des Sinthoms hingegen lisst sich sowohl historisch als auch
systematisch dem Register des Realen zuordnen und wird deshalb unter dem
Register des Realen behandelt.

2.2.1 Ubersicht der sprachlichen Konzepte zu RSI
Nachfolgende Tabelle wurde im Rahmen dieser Arbeit in didaktischer Absicht
entwickelt, um dem Leser den Zugang zum lacanschen Vokabular, welches fiir
das Sprachverstindnis notwendig ist, durch eine systematisierende Ubersicht
zu erleichtern. Die Tabelle ist nicht ohne weitere Erliuterungen verstindlich
und soll deshalb lediglich als Karte durch Lacans Sprachlandschaft dienen, die
wihrend der Lektiire dieser Arbeit immer wieder zur Ubersicht hinzugezogen
werden kann.

Da sich der gesamte Zugang zu Lacans Sprachverstindnis entlang der
drei Register des Realen, Symbolischen und Imaginiren entfaltet, werden in
untenstehender Tabelle diesen Registern die zentralen sprachlichen Konzepte

106 | Vgl. Widmer, Subversion des Begehrens, 11-13. »Ohne das Subjekt existiert die
Sprache nur als Ansammlung von Signifikanten.« Ebd., 53 und vgl. Ort, Das Symboli-
sche, 11.

107 | Vorlaufige Definition: Das Sinthom bezeichnet das Ende der Analyse, in der sich
der Analysand mit dem Symptom identifiziert, wodurch es zum Sinthom wird, das gegen
die Wirksamkeit der Sprache immun ist, also nicht zum Signifikanten werden kann. Es
organisiert die supplementére jouissance und sichert dadurch als vierter Ring des Bor-
romdischen Knotens den Zusammenhalt der drei Ordnungen (Reales, Symbolisches und
Imaginares).

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

von Korper bis Sinn zugeordnet. Das Sinthom ist ausserhalb einer einzelnen
Ordnung angesetzt, da es als zusitzlicher Ring des Borromiischen Knotens
verstanden wird und sich keinem Register zuordnen lisst. Trotzdem wird es
im Zuge des Kapitels 2.2.4 Register des Realen eingefiihrt, da es fiir diese Ord-
nung von besonderer Relevanz ist. Ausserdem wird das Sinthom in der Tabelle
den sprachlichen Themen untergeordnet, dies geschieht im Hinblick auf die
Kontrastierung mit Luckmann und wire fiir Lacan nicht zulissig.'®

Register/Ordnung

des Realen des Symbolischen | des Imaginiren
c Mensch Kérper Subjekt Ich
% Alteritit der reale Andere | der Andere der andere
£ | Zeichen fundamentaler Signifikant Signifikat g
_j:; Signifikant ':E'El
< | Objekta das Ding der Mangel Partialobjekt @
% Borromiischer | supplementire mangelhafte Sinn

Knoten jouissance jouissance

Tab. 4: Thematisch geordnete Tabelle der sprachlichen Konzepte zu RSI

2.2.2 Register des Imaginaren

Zu Beginn der Lehrtitigkeit Lacans stand das Register des Imaginiren im Zen-
trum und es gab eine entsprechende Hierarchie der drei Register: ISR (anstelle
von RSI).' Bereits in dieser Zeit verortet er darin das Ich (moi), welches sich
durch sein Spiegelbild formiert, wobei ihm stets die Konnotationen des Imagi-
niren anhingen: [llusion, Faszination, Verfithrung oder Bildsprache. Dies soll
keinesfalls eine Abwertung des Registers bedeuten, sondern weist lediglich auf
den Charakter der darin vorherrschenden Sprache hin: Sie ist voller bildhafter
Vorstellungen, die Sinn™® schaffen. Lacan verortet in diesem sinnschaffenden
Register das Signifikat, welches dem Signifikanten der symbolischen Ordnung

108 | Spater in dieser Arbeit wird genau hier Luckmanns Kritik des Primats der Erfah-
rung angesetzt, weil das Sinthom die erfahrene supplementére jouissance in Sprache
zu kleiden vermag.

109 | Vgl. Widmer, Subversion des Begehrens, 22.

110 | Lacan unterscheidet die Begriffe »Sinn« und »Bedeutung« nicht stringent. An
einer Konferenz in Genf 1975 bezieht er sich auf die deutschen Begriffe von Frege und
unterscheidet Sinn von Bedeutung. Dabei versteht er Sinn als losgeldst vom Realen und
Bedeutung als mit dem Realen in Verbindung stehend. Die Unterscheidung der Begriffe
kann fiir Lacan jedoch nur wenig fruchtbar gemacht werden, da er den Begriff des Sint-
homs einfiihrt, welcher die Bedeutung, als Verbindung zum Realen, einschliesst. Vgl.
Lacan, Pas-tout, 1678.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

79


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o

Sprache der Transzendenzerfahrungen

untergeordnet wird und jeweils als tiuschende Identifikationsmoglichkeit™!

auftaucht."> Wie in jeder anderen Ordnung findet sich im Imaginiren das Ob-
jekt a wieder, dessen Konzept sukzessive tiber alle Register aufgebaut werden
soll, um es in seiner ganzen theoretischen Breite zu erfassen.!®

a) Spiegelstadium

Das Spiegelstadium soll als Metapher verstanden werden, die sich in keinen
historischen Kontext setzen lisst." Dementsprechend soll es nicht, wie oft in
der Sekundairliteratur getan, als Entwicklungsereignis im Leben eines sechs-
bis achtzehnmonatigen Kindes dargestellt, sondern als allgemeiner Prozess
der Konfrontation eines Menschen mit der Sprache geschildert werden.

Diese Spiegelmetapher wird immer wieder verwendet, um den lacanschen
Psychismus zu erkliren, wobei es bei Weitem zu kurz greift, wenn man von
Lacan 3 ausgeht, fiir den das Reale eine zentrale Funktion {ibernimmt.'
Nichtsdestotrotz zeigt sie eine psychische Grundstruktur des Menschen, die
Interaktion des Imaginiren mit dem Symbolischen, die Lacan bis zum Schluss
beibehilt: Der Mensch begehrt in seiner Gespaltenheit oder Zerstiickelung
(image morcelée) die Ganzheit, dabei identifiziert er sich mit seinem Spiegel-
bild, einem sinnstiftenden Konstrukt seiner selbst: dem Ich."

111 | Vorlaufige Definition: Identifikation ist die Annahme von Fremdem als das Eige-
ne, welche in allen drei Ordnungen geschieht. Die imagindre Identifikation lasst sich
durch das Spiegelstadium verdeutlichen, in der das Subjekt sich mit dem Ich im Spie-
gelbild identifiziert. Die symbolische Identifikation geschieht als Annahme des Signi-
fikanten und die Einverleibung in ein Signifikantensystem, welche ihren Ausdruck im
Mangel findet. Die reale Identifikation ist jene mit dem Symptom, welches dadurch zum
Sinthom wird.

112 | Vgl. Evans, Wérterbuch der Lacanschen, 146ff.

113 | Lacanfiihrt dieses Konzept 1955 zusammen mitdem Schema L ein, entwickelt es
und macht es schliesslich mit dem Borromdischen Knoten zum einem tragenden Pfeiler
seiner Theorie. Dies filihrt zu einer retrospektiven, etwas kiinstlichen Integration des
Konzepts in die friiheren Konzepte, wie jenem des Spiegelstadiums. Vgl. ebd., 205.
114 | Firden frihen Lacan hat das Spiegelstadium noch historischen Wert in der geis-
tigen Entwicklung des Kindes. Spater tritt dieser historische Wendepunkt, wie er ihn
nennt, zugunsten der strukturellen Bedeutung in den Hintergrund. Vgl. ebd., 278.

115 | Vgl. Ort, Das Symbolische, 40.

116 | »le stade du miroir est un drame dont la poussée interne se précipite de I'in-
suffisance a I'anticipation - et qui se succédent d’'une image morcelée du corps a une
forme que nous appellerons orthopédique de sa totalité, - et a I'armure enfin assumée
d’une identité aliénante, qui va marquer de sa structure rigide tout son développement
mental.« Lacan, Ecrits, 96.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

Das Spiegelstadium beschreibt den Identifikationsprozess des Subjekts
mit dem Ich'’, welches ihm erst gespiegelt durch den anderen'® zuginglich
wird."? Sinnbildlich fiir diese Konfrontation mit dem Gegeniiber erwihnt La-
can den griechischen Boten, dem eine Botschaft unter die Stirnlocke geschrie-
ben wird. Der Bote selbst kann die Nachricht erst mit der Hilfe eines anderen,
seines Spiegelbildes, lesen.'?® Das Spiegelbild wird zunichst als etwas Fremdes
betrachtet, als ein anderer wahrgenommen, der dem Subjekt aufzeigt, nicht
der Einzige, Omnipotente zu sein. Dem Subjekt bleiben zwei Moglichkeiten,
um die begehrte Allmacht oder, sprachlich ausgedriickt, die Deutungshoheit,
zuriickzugewinnen: Entweder das Subjekt identifiziert sich mit dem vorgege-
benen Spiegelbild oder es versucht, das ihm Gespiegelte zu vernichten. Auf
der Ebene der Sprache bedeutet dies, dass das Subjekt die ihm vorgegebene
sinnstiftende imaginire Sprache entweder iibernimmt oder sie ablehnt.'”
Identitit oder Sinn, eine Voraussetzung fiir psychische Stabilitit, wird erst
moglich, wenn nicht alle Spiegelbilder abgelehnt werden und das Subjekt ein
ideales Bild, ein sinnvolles Ganzes konstruiert. Diese Identitit des Ichs kann
aber immer nur in der Referenz auf das Du, welche die Unterwerfung des
Subjekts impliziert, geboren werden. Es wird erst durch den anderen, der ihm
den Spiegel vorhilt, bestimmt und muss sich seiner Imagination unterwerfen.
Das Subjekt wird zum Effekt des Blicks des anderen, der das Subjekt betrachtet
und spiegelt.'??

117 | Lacan verwendet hier den von Freud gepragten Begriff des »lch«, deutet ihn aber
komplett neu. In einem ersten Schritt ist die Dichotomie Subjekt-Ich wichtig. Wobei das
Subjekt der handelnde Mensch ist und das Ich der verniinftige, denkende Mensch.

118 | Der Begriff »anderen« wird entsprechend Lacan und seiner Sekundarliteratur
nicht grossgeschrieben, wenn er im Register des Imaginédren auftaucht. Lacan unter-
scheidet zwischen dem anderen (kleingeschrieben), womit er den Mitmenschen oder
das Ich bezeichnet, den Anderen (grossgeschrieben), womit er die Gesetz-Sprach-
Struktur meint und den realen Anderen, womit er auf das Unsagbare verweist.

119 | Es ist hilfreich, sich hier nicht das klassische Spiegelbild im Spiegel vor Augen
zu halten, sondern sich die Spieglung als durch ein Gegenlber geleistet vorzustellen.
Als Beispiel kdnnte die Aussage eines Gegeniibers dienen: »Du schaust heute aber
gut aus!«, womit sich das Subjekt und folgendes Ich bildet: Ich bin jemand der heute
gut ausschaut. Das Ich ist in erster Linie unabhéngig vom Subjekt und wird erst durch
dessen Identifikation zu einem sinnstiftenden Ganzen zusammengefiigt. Dieses Gan-
ze kdnnte aus dem Munde des sich identifizierenden Subjekts wie folgt klingen: »Ich
schaue heute dank des vielen Make-ups gut aus, obwohl ich mich schrecklich fiihle.«
120 | Vgl. Widmer, Subversion des Begehrens, 44.

121 | Vgl. Ort, Das Symbolische, 41f.

122 | Vgl. ebd., 45. Dadurch wendet Lacan sich deutlich von einem konstruktivisti-
schen Weltbild ab und geht einen Schritt weiter.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

81


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Sprache der Transzendenzerfahrungen

Dieser Blick des anderen, der dem Subjekt einen Spiegel vorhilt, gibt ihm
ein bildhaftes Ganzes vor, mit dem sich das Subjekt, durch seine Identifikation
mit dem Spiegelbild, zu einem sinnstiftenden Ganzen zusammenfiigen kann
und sich selbst einen imaginiren Sinn verleiht: Das Ich entsteht.

a. Signifikat: evoziert Sinn

Die sprachliche Tragweite des Spiegelstadiums zeigt sich im Signifikat, einem
Begriff, den Lacan von de Saussure iibernimmt und zusammen mit dem Si-
gnifikanten einfiihrt, weshalb er meistens unter der Ordnung des Symboli-
schen auftaucht, worin Lacan seine Theorie der Signifikantenketten veror-
tet.!?* Systematisch miisste das Signifikat, der Sinn'**
Vorstellungszeichen, jedoch als Teil des Imaginiren aufgefithrt werden, unter
der Voraussetzung der stindigen Interaktion aller drei Register miteinander.'?®
Das Signifikat ist dem Signifikanten stets unterworfen, wie das Subjekt dem
Ich des Spiegelbilds, und wird erst in einem Identifikationsprozess mit dem Si-
gnifikanten verkniipft; es entsteht Sinn. Lacan bezeichnet in seinen Schriften
das Signifikat als bastardhaften Spréssling der Signifikantenkette, wodurch
nicht nur eine Abwertung des Signifikats geschieht, sondern aller Theorien,
die das Signifikat tiber die Signifikanten stellen.'?

eines Wortes oder das

Die Metapher des Spiegelbildes muss somit nicht linger bloss als eine Me-
tapher des lacanschen Psychismus verwendet werden, sondern verleiht Ein-
blick in einen Teil des Sprachverstindnisses Lacans. Das Signifikat entspricht
dem Ich, welches durch Identifikation mit dem Spiegelbild entsteht; dieses
wiederum wird durch das Gegentiber, den anderen, hervorgebracht. Sowohl
Signifikat wie Ich bilden aus Teilen ein Ganzes und evozieren Sinn. Welche
Entsprechung dem Subjekt und dem anderen in der Spiegelmetapher zukom-
men, wird im Kapitel a) Spiegelstadium behandelt.

123 | Was ein Signifikant und eine Verkettung von Signifikanten sind oder wie diese
mit dem Signifikat zusammenspielen, wird im Kapitel a) Signifikanten ab S. 61, erklart.
124 | De Saussure und Wittgenstein wiirden hier von Bedeutung sprechen.

125 | Diese Herangehensweise wird von Evans unterstiitzt, von Ort jedoch abgelehnt,
da sie das Signifikat als anderen Aggregatszustand des Signifikanten betrachtet. Vgl.
Evans, Worterbuch der Lacanschen, 147 und vgl. Ort, Das Symbolische, 150.

126 | »Il devient alors la barre qui par la main de ce démon [le démon de I'Aidwg
(Scham)] frappe le signifié, le marquant comme la progéniture batarde de sa concaté-
nation signifiante.« Lacan, Ecrits, 692.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

b) Objekt a: Partialobjekte

Den Begrift »Partialobjekt« hatte bereits Lacan 1 verwendet, jedoch verindert
sich seine Bedeutung drastisch beim spiten Lacan, von dessen Sprachverstind-
nis hier ausgegangen wird.'” Die Objekte der Psychoanalyse nach Freud'®
werden zum struktural verstandenen Objekt a'?® bei Lacan, wodurch es sich
von seinen biologischen und temporalen Faktoren 16st.”*° Lacan revidiert seine
von Freud iibernommenen Objekte nicht, fiigt jedoch neue hinzu, welche fort-
an eine dominante Rolle in seinem Schaffen einnehmen und die alten Objekte
in den Hintergrund treten lassen. Diese neu eingefithrten Objekte sind ausser-
halb der sprachlichen Struktur zu verstehen, sind also weder Signifikat noch
Signifikant. Dieser Ausschluss aus der Sprache verbannt das Objekt a, welches
sich in diverse Partialobjekte aufspalten lisst, grundsitzlich aus den sprach-
lich strukturierten Registern des Imaginiren und Symbolischen. Das sprach-
lich exkludierte Objekt a hinterldsst Spuren in beiden Ordnungen; so bleiben
die Partialobjekte als Produkte des Mangels an und Begehrens von Objekt a
in der Ordnung des Imagindren zuriick. In dieser Ordnung sind sie der Spra-
che zuginglich und dussern sich in einem Wunsch nach einem bestimmten
Objekt.”! Die neuen Objekte a, so die Stimme oder der Blick, bringen jeweils
Partialobjekte hervor, die mit bestimmten Trieben verkniipft sind.”* Der Stim-
me, ein viel rezipiertes Objekt a, konnen die Partialobjekte der Ohren und dem
Blick die Augen zugeordnet werden.”* Diese Partialobjekte lassen sich keinem
bestimmten materiellen Objekt zuschreiben, sondern sind als Signifikate zu

127 | Vgl. Evans, Worterbuch der Lacanschen, 216f.

128 | Fiir den friihen Lacan waren die von Freud lbernommenen Objekte wie Brust,
Phallus, Kot und Urin zentral. Vgl. ebd., 216f.

129 | Lacan fiihrt den Begriff des »Objekt a« ein, um es von den anderen Objekten, wie
sie noch bei Freud vorhanden waren, zu unterscheiden. Dabei wird der Buchstabe a nie
ausdifferenziert, sondern gilt nur als Erkennungszeichen des so gemeinten Objekts. Vgl.
Miller, Voice, 138.

130 | vgl. ebd., 138.

131 | »Ce sont ces questions qui permettront de considérer I'objet(a) moins comme
support de I'objet partiel que comme parcours d’'une main tragante, inscription, lettre,
a.« Lacan, séminaire XIIl, 42. Lacan nimmt hier eine strikte Trennung zwischen dem Ob-
jekt a und den Partialobjekten vor.

132 | »Carc’estde cela qu’il s’agit : sivous allez au restaurant chinois, ¢a n’est pas uni-
quement pour manger, c’est pour manger dans les dimensions de I'exotisme. Autrement
dit, si ma fable doit avoir un sens, c’est pour autant que le désir alimentaire a un autre
sens: il est ici support et symbole de la dimension - seule, dans le psychisme, a étre
rejetée - du sexuel. La dimension de la pulsion dans son rapport a l'objet partiel est la
sous-jacente.« Lacan, séminaire XI, 145.

133 | Vgl. Geissbiihler, réception apaisante du manque, 109.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

33


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Sprache der Transzendenzerfahrungen

verstehen, die der Signifikantenkette unterworfen sind, wodurch sie stindig
in Bewegung sind und sich nicht festmachen lassen. Die Ohren oder Augen
stehen lediglich fiir das Aufblitzen des imaginiren Sinns zwischen den Signi-
fikanten — auf einmal weiss das Ich, auf welches Objekt sein Trieb es steuert.
Das Partialobjekt ist nicht auf ein Objekt festgeschrieben, sondern kann sich
zu allen moglichen Konzepten weiterentwickeln: Ohren, Muscheln, Musik,
Tone, Unhorbares, Geschichten und beliebig viele Objekte mehr. Die Katego-
rien Blick und Stimme ergeben sich fiir Lacan aus seiner psychoanalytischen
Praxis und konnen theoretisch verdndert, gestrichen oder um weitere Kate-
gorien erginzt werden.®* Anders als das Objekt a werden die Partialobjekte
zu einem Teil der sprachlichen Struktur innerhalb von Signifikant und Signi-
fikat; sie werden zu letztgenanntem. Demnach muss ein Bruch zwischen Ob-
jekt a und dem entsprechenden Partialobjekt bestehen, da ersteres nicht Teil
der sprachlichen Struktur ist.!*> Die Partialobjekte umkreisen die Leere*® des
Objekts a und kénnen demnach niemals ein Bediirfnis befriedigen, denn sie
werden durch das Begehren des Objekts a hervorgebracht.'” Das Begehren im
lacanschen Sinne kann, anders als ein Bediirfnis, per definitionem nicht be-
friedigt werden. Deshalb verschiebt sich ein Partialobjekt stets auf ein nidchstes
und ein nichstes.!®

Mit einer kurzen Einfithrung in den Begriff »Objekt a« und den Erlduterungen
zu den Partialobjekten sollte die Basis gelegt sein, um die Funktion des Ob-
jekts a fiir die Register des Symbolischen und Realen verstehen zu kénnen.'*

2.2.3 Register des Symbolischen

Nach der Einfithrung des Symbolischen durch Lacan 1953 erlangte dieses Regis-
ter grosse Aufmerksamkeit unter Psychoanalytikern und erfuhr breite Rezep-
tion unter Geisteswissenschaftlern wie Althusser, der es fiir die Entwicklung
seiner symptomalen Lektiire verwendete.*® Das Symbolische ist dem Register

134 | Vgl. Miller, Voice, 140.

135 | Vgl. ebd., 138.

136 | Die Leere versteht sich bei Lacan als Abwesenheit der Fiille der Ordnung des Rea-
lenin der symbolisch-imagindren Sprache. Als Beispiel nennt er die Stille als Abwesen-
heit der Stimme.

137 | Vgl. Geissbiihler, réception apaisante du manque, 110 und vgl. Miller, Voice, 139.
138 | Vgl. Thurston, Borromean Knot, 154.

139 | Die neugierige Leserin, die direkt ein vollstandiges Bild des Konzepts »Objekt a«
haben méchte, kann an dieser Stelle vorblattern. Siehe Kapitel b) Objekt a: mangelndes
Objekt, 88 und b) Objekt a: Das Ding, 92.

140 | Vgl. Evans, Worterbuch der Lacanschen, 299 und Roudinesco, Jacques Lacan,
300-303.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

des Imaginiren gegeniibergestellt, welches es strukturiert und dadurch einen
Bruch in der Identifikation mit einem sinnbringenden Bild schafft."! Das Sym-
bolische steht hingegen, in Kontrast zu imaginirer Identifikation und Sinn,
fiir den Mangel und den Anderen'®, das beschneidende Gesetz, die Sprache.
Wihrend das Subjekt im Spiegelstadium mit dem anderen als sein Spiegelbild
konfrontiert wird, bleibt ihm der Andere zunichst fremd, hat jedoch das logi-
sche Primat. Im Spiegelstadium kann der Andere als Kultur® oder kulturelles
Umfeld mit Zeichensystemen und Gesetzen gesehen werden, die der Begeg-
nung zwischen dem Subjekt und dem anderen vorausgehen. Ohne diese Pri-
misse der Kultur als Gesetz wiirden sich das Subjekt und der andere gar nicht
erst begegnen und anschliessend wire es dem anderen im Spiegelstadium
nicht méglich, das Subjekt mit Worten oder Gesten zu spiegeln.*** Das Symbo-
lische weist einen weiteren Kontrast zum Imaginiren auf: den Signifikanten.
Er ist dem Signifikat iibergeordnet und begriindet als metonymisch und me-
taphorisch gleitende Signifikantenkette die Grundlage von sowohl sinnvoller
als auch mangelhafter Sprache. Die symbolische Sprache markiert jeweils den
Mangel, der auf das Objekt a verweist, welches sprachlich bloss umkreist wird,
aber niemals benannt werden kann. Im symbolischen Register wird das Objekt
ain Beziehung zum Mangel gestellt, dessen Ausdruck sich im Begehren zeigt,
welches keinem stillbaren Bediirfnis entspricht.**

a) Signifikanten

Das Begriffspaar »Signifikant« und »Signifikat« wird, wie bereits gezeigt wur-
de, nicht von Lacan selbst eingefiihrt, sondern beim Linguisten de Saussure
gelichen, der den Begriffen allerdings eine andere Bedeutung zukommen
lasst. Der Signifikant, das Lautzeichen, erhilt im von Lacan adaptierten saus-
sureschen Algorithmus das Primat tiber das Signifikat, das Vorstellungszei-
chen. Er verwendet dieselbe Abbildung eines Baumes und nimmt graphisch
zwei offensichtliche Verinderungen daran vor:

141 | Vgl. Lacan, séminaire Il, 210.

142 | Der Begriff nAnderen« wird gross geschrieben, wenn es sich um den Anderen des
Symbolischen handelt.

143 | Lacan wiirde an dieser Stelle die Begriffe »Sprache« oder »Gesetz« verwenden,
auf welche hier verzichtet wird, da der Begriff »Sprache« sonst auf ein Register be-
schrénkt wiirde und der Begriff »Gesetz« sich zu stark auf Freud bezieht. Zum einfache-
ren Verstandnis werden sie durch den Begriff »Kultur«, der die Gesetz-Sprach-Struktur
wiederspiegeln soll, ersetzt. Vgl. Evans, Worterbuch der Lacanschen, 124.

144 | Vgl. Widmer, Subversion des Begehrens, 44f,

145 | Vgl. Evans, Worterbuch der Lacanschen, 54-56.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

85


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Sprache der Transzendenzerfahrungen

Abbildung o1: Links: De Saussures Darstellung der Beziehung von Signifikat
und Signifikant; rechts: Lacans Darstellung der Beziehung von Signifikant und
Signifikat'*

Lacan entfernt den Kreis, welcher fiir ihn die feste Verkniipfung zwischen Si-
gnifikat und Signifikant darstellt, und stellt den Signifikanten tiber das Signi-
fikat, wodurch das Primat des Signifikanten visualisiert wird. Ausserdem hebt
er den Balken zwischen den beiden Konzepten als Trennlinie hervor, welche
die Konzepte nicht nur differenziert, sondern voneinander fernhilt, untiber-
windbar trennt. Erst in der Uberwindung der Schranke (barre'¥’) kann ein Si-
gnifikant ins Signifizierte tibergehen, wofiir die Schranke zeitweilig aufgeho-
ben sein muss."® Wenig spiter korrigiert Lacan das Schema von de Saussure
erneut und fiithrt folgende Grafik ein:

Abbildung oz2: Schema der gleitenden Signifikanten iiber dem Signifikat'

146 | Vgl. de Saussure zitiert nach Gondek, Jacques Lacan, 151 und vgl. Lacan, Ecrits,
499. Die Darstellungen wurden lediglich inhaltlich ibernommen und einander optisch
angepasst, damit ein erster Vergleich leichter fallt.

147 | In den Ubersetzungen Lacans wie auch der Sekundarliteratur wird das franzosi-
sche Wort »barre« oft eingedeutscht, was zur Verwendung des veralteten Wortes »Barre«
fiihrt. Das Wort »Schranke« scheint mir eine passendere Ubersetzung, weil es die Kon-
notation der Grenze hat, welche hier passend ist.

148 | Vgl. Lacan, séminaire XX, 35.

149 | Lacan, Ecrits, 499.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

Lacan erzihlt dazu die Geschichte von zwei Geschwistern, die, sich in einem
Zugabteil gegeniibersitzend, aus dem Fenster blicken, als der Zug in den Bahn-
hof einrollt. Dabei sieht jedes der Kinder nur eine Toilettentiire der beiden To-
iletten, die am Bahnsteig direkt nebeneinander stehen. Das eine Kind bekun-
det, in Dames angekommen zu sein, wihrend das andere auf dem Ortsnamen
»Hommes« beharrt.’*® Lacan erklirt sich das Phinomen durch die Verkettung
der Signifikanten »Hommes« und »Dames« mit dem Ortsschild anstelle der
nebeneinanderstehenden Toilettentiiren.™™ Dies zeigt zunichst die grundsitz-
liche Autonomie der einzelnen Signifikanten, die erst durch den Sprechakt'?
mit dem Signifikat verwoben werden, was einer Stimme!> bedarf, welche die
Trigerin des Signifikanten ist. Diese Stimme geh6rt nicht zum Wechselspiel
von Signifikant und Signifikat, sondern liegt ausserhalb der sprachlichen
Struktur. Anders ausgedriickt liegen in der Stimme all jene Teile des Signi-
fikanten, welche nicht in das Signifikat iibergehen. Es sind jene Teile, die in-
nerhalb der aneinandergereihten Signifikanten nicht sinnvoll gesagt werden
kénnen.’”* Diese Aneinanderreihung von Signifikanten, der Sprung von einem
Signifikanten, ohne entsprechendes Signifikat, zum nichsten leeren Signifi-
kanten, nennt Lacan eine Signifikantenkette. Wir sprechen dann von einer sig-
nifikanten Kette, wenn dieser willkiirliche Sprung zwischen Signifikanten zu
einem sinnvollen Ubergang zwischen diesen Signifikanten wird. Das Ziel des
sinnvollen Ubergangs von einem Signifikanten zum nichsten ist die Uberwin-
dung der Schranke zwischen Signifikant und Signifikat.!> Es gibt keine Meta-
sprache, die diese Verkettung adiquat beschreiben konnte, vielmehr spricht
Lacan vom metonymischen und metaphorischen Gleiten der Signifikanten,
welche stindig in Bewegung sind und nicht auf den Ausgangspunkt zurtick-
verfolgt werden kénnen.® Wie genau ein Signifikant zum nichsten gleitet
und in der Signifikantenkette die Schranke zum Signifikat iiberwindet, wird
als Teil der symbolisch-imaginidren Sprache in einem spiteren Kapitel erklart.

150 | vgl. ebd., 500f.

151 | Das Beispiel der Namen »Hommes« und »Dames« wird spéter genauer erklart und
weiterentwickelt.

152 | Lacan spricht oft von Sprechakt, da er von einer psychoanalytischen Praxis aus-
geht. Es kdnnte durchaus auch das Schreiben von Worten oder das Zeichnen von Sym-
bolen gemeint sein.

153 | Fiir die Stimme gilt dasselbe wie fiir den Sprechakt, sie kann durch die Hand-
schrift oder den Pinselstrich ersetzt werden. Vgl. Miller, Voice, 142.

154 | Vgl. ebd., 140f.

155 | Vgl. Lacan, SeminarV, 404.

156 | Zitat Lacan, Ecrits, 813: » [...] qu’il n’y pas d’Autre de I’Autre.« und vgl. Evans,
Worterbuch der Lacanschen, 189f.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

87


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Sprache der Transzendenzerfahrungen

b) Objekt a: mangeindes Objekt

Wie bereits gesagt, soll das Objekt a fiir jede Ordnung durchdekliniert werden,
weil es von Lacan 3 ins Zentrum des Borromdischen Knotens gesetzt und so-
mit zum Aspekt eines jeden Rings wird. Bisher ist das Objekt a, das, was nicht
gesagt werden kann, als ausserhalb der sprachlichen Struktur liegend einge-
fiihrt worden. Als solches ist es eng mit dem Mangel und dem Begehren ver-
knuipft; es verschiebt sich im Register des Imaginiren von einem Partialobjekt
auf das nichste und wird im Symbolischen zum mangelnden Objekt, das fiir
den nicht symbolisierbaren Rest der Partialobjekte steht.

Durch die Gespaltenheit des Menschen als Subjekt und Ich in der Spra-
che entsteht ein grundsitzlicher Mangel, der nicht komplett aufgefiillt werden
kann. Dieser Mangel an Sein, wie Lacan ihn mit Heidegger nennt, wird getra-
gen durch das Begehren, welches sich auf ein abwesendes Objekt, das Objekt
a, richtet.”” Im symbolischen Register wird angesichts dieses Seinsverlustes,
welcher durch das Ungentiigen jeglicher Signifikate hervorgerufen wird, alles
zum Symbol, was flir das Subjekt von Belang ist. Dieses Symbol reprisentiert
als Signifikant das, was ist und gleichzeitig, was nicht ist. Die Symbolfihigkeit
bietet die Méglichkeit, iiber die Wahrnehmung hinauszugehen und sich Dinge
vorzustellen, die abwesend sind, wodurch ein Signifikant nicht nur das Wahr-
nehmbare bedeutet, sondern alles Vorstellbare. Schwarze Wolken werden zum
Symbol fiir heranrauschende Stiirme, verstanden sowohl als Auseinanderset-
zungen zwischen Menschen als auch als tatsichliche Gewitter in der Natur
und als alle weiteren denkbaren Substitutionen.!*

Als mangelndes Objekt im Symbolischen, der Ordnung des Anderen, wird
das Objekt a als der Mangel im Anderen verstanden.’® Dem Anderen, der fiir
die Kultur oder die Gesetz-Sprache-Struktur steht, ist ein intrinsischer Mangel
inhdrent. Das Subjekt begehrt den Mangel und in der Identifikation mit dem
Ich wird es ein Teil davon, sobald es sich in eine vorherrschende Kultur inte-
griert. Dies geschieht in erster Linie beim Erwerb einer Muttersprache und
spiter in der Schule beim Erlernen von neuen Sprachen (langue™), wobei sich
hierunter nicht nur Fremdsprachen wie Deutsch oder Englisch, sondern auch
Mathematik oder soziale Hierarchien' verstehen. Dem Anderen als Kultur
ist der intrinsische Mangel der Gesetze und Sprachen inhirent: Mathematik
kann keine Gefiihle ausdriicken, soziale Hierarchien kénnen nicht in eine ma-

157 | Vgl. Lacan, Ecrits, 515.

158 | Vgl. Widmer, Subversion des Begehrens, 47f.

159 | Vgl. Ort, Das Symbolische, 249.

160 | Lacan meint mit »langue« Sprachen wie Franzdsisch oder Deutsch.

161 | Damit sind die Machtsymbole gemeint, die ein Mensch zuerst lesen lernt, bevor
er soziale Hierarchien versteht.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

thematische Formel gepresst werden und das deutsche Wort »Sprache« heisst
sowohl »langue« wie »langage« auf Franzésisch.

2.2.4 Register des Realen
Erst1953, fast zwanzig Jahre nach der Einfithrung des Begriffs, wird das Reale
zu einer zentralen Hauptkategorie der lacanschen Psychoanalyse. Es befindet
sich sowohl jenseits des Imaginiren wie auch des Symbolischen, wodurch
nicht linger von einer Opposition, als gegensitzliche Relation zweier sprach-
licher Gebilde, die Rede sein kann.'® Durch dieses neu hinzukommende jen-
seitige Register fithrt Lacan in sein strukturales Erkenntnismodell ein Drittes
ein und versucht so dem Dilemma der Reziprozitit aller dualistischen Epis-
temologien zu entkommen. Er postuliert eine radikale Alteritit, die nicht als
Mischform der dualen Struktur des Imaginiren und Symbolischen verstanden
werden kann. Diese dritte Instanz hat die Funktion, die beiden relativ zueinan-
der bestehenden Instanzen des Symbolischen und Imaginiren als Relation zu
reflektieren.’®® Das Reale ist dabei deutlich von der Realitit zu unterscheiden,
die von Lacan selbst als eine Grimasse des Realen bezeichnet wird. Die Realitit
ist ein subjektives oder besser intersubjektives Konzept innerhalb der symbo-
lisch-imaginiren Sprache, die Sinn schafft und von Mangel geprigt ist. Das
Reale widersetzt sich der Sprache jedoch grundsitzlich und kann darin nur als
Leerstelle oder Liicke registriert werden.'®

Innerhalb der Metapher des Spiegelstadiums konnte das Reale durch die
Kérper der sich begegnenden Menschen, dem Subjekt und dem anderen, re-
prisentiert werden. Seit dem Seminar XX wird das Reale mit dem Kérper,
der geniesst, in Verbindung gebracht. Es wird ausserdem als das Register des
Dings, welches die radikalste, unvorstellbarste und unsagbarste Form des
Realen ist, bezeichnet.’® Das Ding ist das verworfene Objekt, welches in den
beiden anderen Registern zum mangelhaften Objekt oder den Partialobjekten
wird. Anders als die Objekte a der bisherigen Register kann das Ding nicht
benannt, sondern nur genossen werden. Die Fiille des Dings findet Ausdruck
in der Leere des fundamentalen Signifikanten®, der nicht linger Teil einer

162 | Vgl. Evans, Worterbuch der Lacanschen, 250.

163 | Vgl. Ort, Das Symbolische, 63. Ausserdem darf dieses Dritte nicht als den Beginn
eines infiniten Regresses verstanden werden, bei dem sich immer weitere Instanzen
hinzugesellen, die eine Beobachterposition einnehmen. Das Reale befindet sich auf
derselben Ebene wie das Symbolische und Imaginére.

164 | Vgl. Evans, Worterbuch der Lacanschen, 253.

165 | Vgl. Voruz, Later Lacan, xi.

166 | Vorlaufige Definition: Der fundamentale Signifikant ist verworfen und dem Sub-
jekt nicht [anger sprachlich zugénglich, er befindet sich im Realen. Er fehlt im symboli-
schen Anderen und konstituiert dadurch die nie endende Signifikantenkette.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

89


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Sprache der Transzendenzerfahrungen

Signifikantenkette ist, sondern deren Ende bildet, d.h. auf keinen weiteren Si-
gnifikanten mehr verweist. Dieser fundamentale Signifikant kann traumati-
sierend wirken oder als Sinthom'¥” genossen werden. Deshalb erhilt fiir Lacan
3 das Konzept der jouissance!®® in Verbindung mit dem Sinthom eine zentrale
Bedeutung, welche im Anschluss an das Kapitel b) Objekt a: Das Ding erldutert

wird.

a) Fundamentaler Signifikant als Trauma und Sinthom
Der fundamentale Signifikant ist im Subjekt, dem Menschen als Sprachwesen,
grundsitzlich verworfen, da das Subjekt keinen Zugang zum Register des Rea-
len hat, in dem sich der Signifikant befindet. Von diesem gebarrten Zugang
hingt die psychische Stabilitit des Menschen ab, welche im Borromiischen
Knoten das Reale durch die symbolisch-imaginire Sprache kontrolliert. Die
Sprache hat die selbstschiitzende Funktion der Verwerfung des fundamenta-
len Signifikanten, der nie Teil einer Signifikantenkette werden kann, sondern
deren unerreichbares Ende bildet.'®

Das Sinthom stellt diese Theorie Lacans, der Verwerfung des fundamen-
talen Signifikanten, nochmals auf den Kopf: Das Sinthom wird abgeleitet aus
der Identifikation mit dem fundamentalen Signifikanten (Nom-du-Pere'?); es
bedarf keiner Schranke mehr zwischen Signifikant und Signifikat. Im Nor-
malfall produziert diese Identifikation mit dem fundamentalen Signifikanten
ein Trauma, das sich in einem Symptom &ussert, welches in der Psychoana-

167 | Zusétzlich wird unter dem Register des Realen, wie bereits einleitend erwéhnt,
das Sinthom erkl&rt, welches einer stringenten Logik folgend nichtinnerhalb dieses Re-
gisters zu verordnen ist.

168 | Vorldufige Definition: Die jouissance impliziert Fiille und Grenzenlosigkeit und
wird auch supplementére jouissance, weibliche jouissance, jouissance des Korpers
oderdes Anderen genannt. Anders als die mangelhafte jouissance, welche sexuelle Lust
impliziert und dem Begehren unterliegt, kann supplementére jouissance die Sprach-
grenzen iberschreiten und ins vollkommene Geniessen fiihren. Als Beispiel fiihrt Lacan
James Joyce oder religiose Mystiker auf.

169 | Die Verwerfung (forclusion) hat den fundamentalen Signifikanten zum Objekt. Sie
reisst eine Liicke in die symbolische Ordnung und platziert den fundamentalen Signi-
fikanten in den Bereich des Realen, der somit von der symbolisch-imagindren Sprache
ausgeschlossen wird und nicht durch die Analyse entziffert werden kann.

170 | Der Begriff nder-Name-des-Vaters« geht auf den freudschen Odipuskomplex zu-
rick und ist weit dlter als der Begriff sfundamentaler Signifikant«, den Lacan oft mit dem
Phallus gleichsetzt. In dieser Arbeit wird aus didaktischen Griinden lediglich der Begriff
»fundamentaler Signifikant« verwendet. Vgl. Evans, Worterbuch der Lacanschen, 197.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

lyse entziffert werden muss, um schliesslich einen Sinn zu ergeben."”! Lacan
hat in dieser Hinsicht die Psychoanalyse revolutioniert, indem er die Aufls-
sung des Symptoms nicht in jedem Fall"? fiir moglich oder ans Ziel fithrend
hilt.”? Stattdessen wird es fiir Lacan zum Ziel der Psychoanalyse, mit seinem
Symptom umzugehen, und einen Weg zu finden, sein Symptom zu geniessen
(jouir), oder anders gesagt, das Symptom durch das Sinthom zu ersetzten. Am
Ende einer jeden Analyse sollte seit der Einfithrung des Sinthoms die Identi-
fikation mit dem fundamentalen Signifikanten geschehen, die sich im Genies-
sen (jouissance) des Symptoms™*, dem Sinthom, zeigt.””®

a. Trauma

Im Seminar XI widmet sich Lacan 2 der Artikulation des Realen und dem
Trauma.”® Zu diesem Zeitpunkt hat Lacan das Sinthom noch nicht einge-
fuhrt und kann deshalb keine Versprachlichung des Realen, das sich analog
zur symbolisch-imagindren Sprache verhilt, erméglichen. Fiir Lacan 2 ist das
Trauma der Ausdruck der Beriihrung des Subjekts mit dem Realen. Diese Be-
rithrung kann durch das Subjekt nicht in die symbolisch-imaginire Sprache
integriert werden und bleibt deshalb als traumatische Erfahrung in der Spra-
che prisent ohne artikuliert werden zu kénnen.”” Das Reale wird von Lacan in
dieser Zeit als unreduzierbar, sinnlos und traumatisch umschrieben, weil es
sich ausserhalb der Signifikantenkette befindet und damit vom Subjekt unter-
worfen werden muss.””® Lacan 3 benennt das Ende der Signifikantenkette als

171 | Vgl. Widmer, Subversion des Begehrens, 187f. und vgl. Gault, Statuses of the
Symptom, 96.

172 | Das vielleicht beriihmteste Beispiel dafiir ist James Joyce, den Lacan nicht fir
»therapierbar« halt. Sein Symptom, seine Texte, kdnnen nicht entziffert werden.

173 | »Mais nous savons tous, parce que tous nous inventons un truc pour combler le
trou dans le Réel. La ot il n’y a pas de rapport sexuel, ¢a fait »troumatisme«. On invente!
On invente ce qu’on peut, bien siir.« Lacan, séminaire XXI, Legon 8 du 19 février 1974, 97.
174 | Bei Zizeks Buchtitel »Enjoy your Symptom!« zeigt sich das Ziel Psychoanalyse als
Imperativ, wodurch er mit Lacans neuem Ziel der Psychoanalyse kokettiert. Zizek, Sym-
ptom!, Buchtitel.

175 | Vgl. Widmer, Subversion des Begehrens, 187f. und vgl. Gault, Statuses of the
Symptom, 96.

176 | Vgl. Lacan, séminaire XI, 63ff.

177 | »La fonction de la tuché, du réel comme rencontre — la rencontre en tant qu’elle
peut étre manquée, qu’essentiellement elle est la rencontre manquée — s’est d’abord
présentée dans I’histoire de la psychanalyse sous une forme qui, a die seule, suffit déja
a éveiller notre attention - celle da traumatisme.« Ebd., 54.

178 | Vgl ebd., 223.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

o1


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Sprache der Transzendenzerfahrungen

den fundamentalen Signifikanten, der grundsitzlich verworfen ist, jedoch als
Sinthom genossen werden kann.

B. Sinthom
Lacan fithrt das Sinthom erst 1975 ein und widmet ihm sogleich ein ganzes
Seminar.””’ Der Begriff des Sinthoms sollte aufgrund seiner Funktion inner-
halb des Borroméischen Knotens, die im Zusammenhalt der drei Ordnungen
liegt, nicht bloss in einem Register verortet werden. Trotzdem wird das Sint-
hom unter der Ordnung des Realen eingefiihrt, weil es erstmals den Zugang
zu diesem Register ermdglicht, ohne dabei traumatisiert zu werden. Dank der
Einfithrung des Sinthoms entsteht die Moglichkeit, der zeitlich begrenzten
Aufhebung des Borromiischen Knotens, wodurch sich der Ring des Symbo-
lischen 6ffnen kann; die Schranke, welche den Signifikanten vom Signifikat
getrennt gleiten lisst, wird zeitweilig aufgehoben.'®

Wenn sich ein solches Sinthom zeigt, wird es zum Sprachrohr des funda-
mentalen Signifikanten, wodurch dieser geniessbar und als solcher minimal
strukturiert wird. Das durch den fundamentalen Signifikanten ausgeldste
Trauma, wird durch das Sinthom zum troumatisme'!, welcher nicht linger
traumatisch ist. Das Sinthom {ibernimmt in diesem Moment die Funktion des
Borromiischen Knotens, der die drei Register zusammenhilt, wodurch das
Offnen eines beliebigen Rings unter Beibehaltung psychischer Stabilitit er-
moglicht wird.'®2

b) Objekt a: Das Ding

Nach 1970 werden die Konzepte Objekt a und jouissance zu den zentralsten
in Lacans Arbeiten, wodurch er ihre anfingliche Bedeutung verindert und
sie eng miteinander verkniipft.'"® Objekt a erfihrt eine Dreiteilung in Parti-
kularobjekt, mangelhaftes Objekt und das Ding, wihrend die jouissance sich
vom Geniessen der Lust (plaisir), zum Geniessen des Begehrens (désir) und
schliesslich zur reinen jouissance oder supplementiren jouissance steigert.'®*

179 | Vgl. Zizek, Symptom!, ganzes Werk.

180 | Vgl. Evans, Worterbuch der Lacanschen, 273-275.

181 | Dies ist ein Neologismus, der sich aus »trou« und »traumatisme« zusammensetzt
und von Lacan erfunden ist, um die Leere des Realen zu fiillen. Vgl. Lacan, séminaire
XXI, Legon 8 du 19 février 1974, 97.

182 | Vgl. Grigg, Lacan, Language and Philosophy, 20. Kritische Anmerkung: Lacan be-
handelt jeweils nur den besonderen Fall, die Herauslosung des symbolischen Rings,
gehtjedoch nicht auf die L6sung der anderen Ringe ein; dies lasst eine enge Verbindung
zwischen dem Symbolischen und dem Sinthom vermuten.

183 | Vgl. Evans, Jouissance, 2.

184 | Vgl. ebd., 3-9 und vgl. Thurston, Borromean Knot, 154.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

Zuerst widmen wir uns dem Objekt a im Register des Realen und anschlies-
send seiner Verkniipfung mit der jouissance.

Das Ding ist, anders als das mangelhafte Objekt, das einen fehlenden Rest
bezeichnet, oder die Partialobjekte, die sich stets verschieben, die Substanz der
Objekte a. Diese ist jedoch unméglich zu reprisentieren und daher a priori von
jeder Sprache ausgeschlossen. Er nennt sie: Blick, Stimme und das Nichts. Alle
drei sind prizise das, was nicht gesagt werden kann. Gehen wir erneut vom
Objekt a, der Stimme, aus, die zum Partialobjekt der Ohren und zum mangel-
haften Objekt der briichigen Stimme wird, die nicht alles zu sagen vermag.'®®
Zu was wird die Stimme als das Ding im Register des Realen? Objekt a, das
Ding, wird zur Stille, welche der Stimme erst ermdglicht, mangelhaftes Objekt
oder Partialobjekt zu sein. Miller meint dazu: »We do not use the voice; the
voice inhabits language, it haunts it.«’*¢ Das Ding als der Sprache unzuging-
liches Unding schafft keinen Sinn, sondern Leere, die nicht entziffert, sondern
nur genossen werden kann.

c¢) Jouissance'®’

Dieses Geniessen des Dings bezeichnet Lacan innerhalb des Borromiischen
Knotens als jouissance. Jedoch bezeichnet er ebenfalls das Geniessen des Sinns
und des Mangels als dasselbe, weshalb dieser oszillierende Begriff der jouissance
zunichst in seinen verschiedenen Bedeutungen verstanden werden muss, um
ihn innerhalb des Borromiischen Knotens angemessen verwenden zu kénnen.

a. Jouissance und Lust: plaisir

Jouissance, verstanden als »plaisir«, ist die erste Form, welche im Imaginiren
angesiedelt ist und mit dem freudschen Term der »Lust« gleichgesetzt wer-
den kann. Die Lust kann durch die Befriedigung eines Bediirfnisses ausge-
16st werden, bringt aber niemals eine vollendete Befriedigung, sondern schreit
stets nach mehr." Diese Form der Lust wird fiir das Sprachverstindnis Lacans
nicht weiterverwendet, da sie im Borromiischen Knoten durch den sprachli-
chen Sinn ersetzt wird.

185 | Lacan nennt in den Ecrits die Partialobjekte Freuds und erganzt diese: »mame-
lon, scybale, phallus (objet imaginaire), flot urinaire. (Liste impensable, si 'on n’y ajou-
te avec nous le phonéme, le regard, la voix, - le rien.)« Lacan, Ecrits, 817. Bei der weite-
ren Lektiire lasst sich leicht erkennen, auf welches Partialobjekt Lacan sich fokussiert:
die Stimme.

186 | Miller, Voice, 145.

187 | Der Begriff wird nicht mit Genuss oder Geniessen ins Deutsche libersetzt, denn
im Franzdsischen enthdlt er die sexuelle Konnotation des Orgasmus und wird von Lacan
selbst eingefiihrt, ohne sich etwa auf das Vokabular Freuds zu beziehen.

188 | Vgl. Evans, Worterbuch der Lacanschen, 113 und Evans, Jouissance, 3.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

93


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Sprache der Transzendenzerfahrungen

B. Jouissance und Begehren: mangelhafte jouissance

In einem ersten Verstindnis von jouissance im Kontext des Begehrens im Se-
minar V wird sie als der simple Genuss des Strebens nach einem Begehren
ohne Objekt definiert. Ohne Objekt deshalb, weil es sich beim Begehren La-
cans um eines handelt, das nicht befriedigt werden kann und deshalb weiter
besteht. Dadurch wird die jouissance zur Triebfeder des Begehrens; wenn das
Subjekt das Begehren geniesst, erhilt die jouissance das Begehren. Im Semi-
nar VI veridndert sich das Verhiltnis von Begehren und jouissance dahinge-
hend, dass jouissance zum Telos des Begehrens wird. Als Beispiel nennt Lacan
das sexuelle Begehren oder die Liebe zwischen Mann und Frau, welche nie-
mals gestillt werden kann.’® Dieses zweite Verstindnis von jouissance setzt
einen Mangel des Genusses voraus, denn es kann nur begehrt werden, was
man nicht besitzt."”® Diese Form der jouissance wird innerhalb des Borromii-
schen Knotens in der Intersektion des Realen und Symbolischen als phallische
oder mangelhafte jouissance auftauchen.

y. Jouissance und der reale Andere: supplementére jouissance

Dem Realen wird der reale Andere, als der Ort der Signifikanten, des funda-
mentalen Signifikanten oder des Dings, zugeordnet. Anders als der Andere
und der andere ist dies ein Bereich der Gesetzlosigkeit, des grenzenlosen Ge-
niessens, befreit von den Schranken der symbolisch-imaginiren Sprache.™
Dieser Ort ist nicht als Lokalitit zu verstehen, sondern als den Bereich der
jouissance, die dem Bereich der sinnvollen Sprache (sens) gegeniibergestellt
ist.”> Wenn mit jouissance der Bereich des grenzenlosen Geniessens ge-
meint ist, nennt Lacan ihn unter anderem supplementire jouissance, was in
dieser Arbeit beibehalten wird.””® Die supplementire jouissance kann sich

189 | »il n’y a pas de rapport sexuel.« Lacan, séminaire XXI, 27; »I"'amour - rien a faire
avec la vérité, c’est beaucoup dire, puisque tout de méme ce qu’il démontre, c’est qu’el-
le ne peut pas se dire toute.« Ebd., 28.

190 | Vgl. Evans, Jouissance, 5f.; »D’un coté, la jouissance est marquée par ce trou qui ne
lui laisse pas d’autre voie que celle de la jouissance phallique.« Lacan, séminaire XX, 14.
191 | Vgl. Ritter, reprise, 177.

192 | »Ce n’est pas dire que le désir ne concerne pas I’Autre intéressé dans la jouis-
sance, qui est I’Autre réel.« Lacan, séminaire X, 213; »Mais I'étre, c’est la jouissance du
corps comme tel, c’est-a-dire comme asexué, puisque ce qu’on appelle la jouissance
sexuelle est marquée, dominée, par I'impossibilité d’établir comme tel, nulle part dans
I’énongable, ce seul Un qui nous intéresse, I'Un de la relation rapport sexuel.« Lacan,
séminaire XX, 13.

193 | Im Weiteren wird die supplementére jouissance von Lacan als »jouissance de
I’Autre«, »jouissance féminine«, »jouissance totale« oder »jouissance pure« bezeichnet.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

allerdings erst in der Topik des Borromiischen Knotens bzw. in dessen Auf-
hebung zeigen.

2.2.5 Zusammenfassung der drei Register des Realen,
Symbolischen und Imaginaren

Aus praktischen Griinden wird die bereits einleitend im Abschnitt 2.2.1 Uber-
sicht der sprachlichen Konzepte zu RSI abgebildete Tabelle nochmals ge-
zeigt, um anhand ihrer Stichworte eine Zusammenfassung der drei Register
des Realen, des Symbolischen und des Imaginiren zu gegeben. Die fiir diese
Arbeit in didaktischer Absicht entwickelte Tabelle soll dem Leser, zusammen
mit den vorangegangenen Erlduterungen der drei Register, den Zugang zum
lacanschen Vokabular erleichtern.”® Die Bereiche des Imaginiren und des
Symbolischen wurden als Oppositionspaare entlang der Metapher des Spie-
gelstadiums erkliart. Dem Imaginiren wurden die Konzepte des Ichs und des
anderen zugeordnet, wohingegen die Konzepte des Subjekts und des Anderen
dem Symbolischen angehéren. Das Ich ist das Produkt des Identifikations-
prozesses des Subjekts mit seinem Spiegelbild, welches in der Begegnung
mit dem anderen entsteht. Wann immer in einem Identifikationsprozess ein
Ganzes hervorgebracht wird, wie bei der Konstruktion des Ichs, entsteht Sinn.
Diese Begegnung des Subjekts mit dem anderen wird erst durch den Ande-
ren ermoglicht, der das logische Primat hat. Mit dem Realen wird eine weitere
Primisse, jene des Korpers, welcher die Voraussetzung fiir eine Begegnung
ist, eingefiihrt. Das Reale beherbergt die radikalste aller Alterititen: der rea-
le Andere, welchem der Mensch in der supplementiren jouissance begegnet.
Im Realen ersetzt der fundamentale Signifikant das Spiel von Signifikanten
und Signifikaten; die Signifikantenkette wird unterbrochen. Ausserhalb dieses
Zeichensystems von Signifikant und Signifikat befindet sich das Objekt a, wel-
ches niemals abgebildet werden kann und je nach Register als Partialobjekt,
als mangelndes Objekt oder als das Ding auftaucht. Letztgenanntes bringt
niemals Sinn hervor, sondern kann lediglich als supplementire jouissance ge-
nossen werden; der Zugang zur symbolisch-imaginiren Sprache bleibt ihm
verwehrt. Der Mangel, der ebenfalls genossen werden kann, bringt lediglich
eine mangelhafte jouissance hervor, die sich im Begehren manifestiert. Das
Hervorbringen von Sinn, mangelhafter jouissance und supplementirer jou-
issance ist erst in der Verknotung des Borromiischen Knotens méglich. Aus-
serhalb dieser Topik situiert Lacan das Sinthom, welches die Loslosung des
symbolischen Registers ermdglicht und so den Zugang zum Realen 6ffnet. Die

Wobei einzig der Begriff der »supplementéren jouissance« keinen unnétigen Ballast an
Konnotationen mit sich bringt. Vgl. Weber, jouissance du manque, 365f.

194 | Siehe Tab. 4: Thematisch geordnete Tabelle der sprachlichen Konzepte zu RSI,
79.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

95


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Sprache der Transzendenzerfahrungen

drei Ordnungen werden im folgenden Kapitel miteinander verkniipft, wodurch
dem Leser die Zeile »Borromiischer Knoten« der obenstehenden Tabelle ver-
stindlich gemacht wird.

2.3 Borromiischer Knoten -
Verkniipfung der drei Ordnungen (RSI)

Mit Lacan ergibt sich erst durch das Gefiige der Ordnungen des Realen, Sym-
bolischen und Imaginiren fiir den Menschen eine sprachliche Wirklichkeit'?.
Das spite Sprachverstindnis von Lacan lisst sich nur verstehen, wenn man
die radikale Heterogenitit der drei Ordnungen und deren reziproke Defini-
tionen kennt. Lacan hat in einer frithen Phase seines Schaffens mit Schemata
gearbeitet, um die drei Ordnungen miteinander in Beziehung zu setzten.'®
Spiter beginnt er sich mit der Topologie'®” zu beschiftigen, welche die Schema-
ta ablésen wird, und erklirt die sprachliche Wirklichkeit mithilfe unterschied-
licher Topologien wie dem Mé&biusband, dem Torus oder dem Borromiischen
Knoten. In dieser Arbeit kann nur auf letztere eingegangen werden, da diese
Topologie von zentraler Bedeutung fiir die reziproke Definition und radikale
Heterogenitit der drei Ordnungen ist."®

2.3.1 Borromdischer Knoten nach Lacan

Lacan 3 differenziert den Begriff des Borromiischen Knotens ab Seminar XX,
auch wenn er ihn bereits im Seminar XII eingefiihrt hat.® Dieser Knoten ldsst
die Hierarchie, welche zuvor zwischen den Ordnungen des Symbolischen, Rea-
len und Imaginiren bestand, aufbrechen: Ab 1953 spielt das Symbolische eine

195 | Vorldufige Definition Lacans: Der Wirklichkeit obliegt das Primat der Sprache,
welche sie strukturiert. Zu dieser Sprache gehort auch der Kdrper mit seinen Sympto-
men. Wirklichkeit ist all das, was innerhalb des Borromdischen Knotens mit Sinthom
einen (sprachlichen) Ausdruck findet.

196 | Besonders erwahnt sei hier das Schema R, in welchem das Reale die beiden an-
deren Bereiche durch einen Balken voneinander trennt. Vgl. Ort, Das Symbolische, 4
und 60.

197 | Lacan sprichtin freudscher Tradition oft von Topik, wobei die Begriffe als Synony-
me verwendet werden kénnen.

198 | In der Sekundérliteratur meist auf den Borroméischen Knoten verwiesen, um die
Grundstrukturen des lacanschen Denkens zu erkléren.

199 | Vgl. Krutzen, Lacan Séminaire, 351.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

zentrale Rolle in der lacanschen Topik?®® (SIR*), bis im Seminar XX mit dem
Borromiischen Knoten diese Vormachtstellung aufgehoben wird. Wodurch
im Seminar XXII (RSI) eine neue Gewichtung der Ordnungen méglich wird
und Lacan von der Bezeichnung SIR auf RSI wechselt.?> Anders als in seinen
vorherigen Schemata®® geht es Lacan nicht linger in erster Linie darum, das
Subjekt der Psychoanalyse theoretisch zu erschliessen, sondern den Menschen
in einem grosseren theoretischen Konzept von (sprachlicher) Wirklichkeit zu
verorten.”®* Lacan kennt mindestens zwei Moglichkeiten den Borromiischen
Knoten zu zeigen, wovon die dreidimensionale Verknotung von drei Ringen
die psychische Realitit und das zweidimensionale Modell>® die Interaktion
der drei Ordnungen veranschaulichen soll. Letzteres verwendet er in vielen
seiner Seminare nach 1974, wohingegen der dreidimensionale Knoten als theo-
retische Primisse zu verstehen ist, dessen Haupteigenschaft der Verknotung
nicht zu (zweidimensionalem) Papier gebracht werden kann.

a) Borroméischer Knoten mit drei Ringen

Zunichst muss das Grundkonzept des Borromiischen Knotens verstanden
werden, welches in der Verknotung von mindestens drei Ringen besteht, fiir
die folgendes gilt: Lost man einen Ring aus dem Knoten, l6sen sich auch alle
anderen, da die einzelnen Ringe nicht linger miteinander verbunden sind. Je-

200 | Freud verwendet den Begriff der »Topik« anstelle von »Topologie«, diese konnen
aber als Synonyme, im Sinne der Beschreibung rdumlicher Verhaltnisse und Prozesse
verstanden werden.

201 | SIRist eine Variante, die Lacan 2 verwendet, um die drei Ordnungen des Symbo-
lischen, Imagindren und Realen zu bezeichnen.

202 | Vgl. Evans, Worterbuch der Lacanschen, 299 und Meyer zum Wischen, Moteria-
lismus, 36 und Roudinesco, Worterbuch der Psychoanalyse, 999.

203 | Lacan fiihrt im Seminar IV das Schema L und spéater das Schema R ein, die alle
nur zweidimensional sind.

204 | Immer wieder tritt die Frage auf, ob dieser borroméische Knoten ein Modell, eine
grafische Zusammenfassung der Verkniipfung RSI sei. Lacan antwortet daraufim Semi-
nar XXIIl, es sei insofern kein Modell, als es etwas ist, woran die Vorstellungskraft schei-
tert. Er geht von einer Unmaoglichkeit der Reprasentation der Struktur RSI aus; der bor-
romaische Knoten ist identisch mit der Struktur. Vgl. Thurston, Borromean Knot, 148.
Miller vergleicht Lacan mit René Magritte der unter und sein Bild einer Pfeife schreibt:
»Ceci n’est pas une pipe.« Lacan wiirde dasselbe tun, wenn er unter den gezeichneten
Borromdischen Knoten schreibt, dies sei keine Metapher. Zu sagen es sei keine Meta-
pher, wird dadurch zum Teil des gezeichneten Bildes; zu einer Metapher. Vgl. ebd., 158.
205 | Lacan spricht von mise a plat, also einem plattgedriickten Knoten, den es nicht
geben kann, weil die Zweidimensionalitadt des Knotens der Definition eines Knotens wi-
derspricht.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

97


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Sprache der Transzendenzerfahrungen

dem Ring kommt somit dieselbe Wichtigkeit und Position innerhalb des Kno-
tens zu und kann nicht durch einen anderen kompensiert werden. Lacan ver-
deutlicht dies mit der Grafik des Borromiischen Knotens:**

Abbildung o03: Borromdischer Knoten des Realen (R), Symbolischen (S), und
Imagindren (I)

Lacan sah sich mit dem Problem konfrontiert, drei komplett heterogene Be-
griffe, die per definitionem keine gemeinsame Metasprache haben konnen,
als Teile einer einzigen Struktur zu verstehen.?”” Die Gleichstellung der drei
Ordnungen innerhalb einer Struktur, stellt die Konzepte von Lacan 1 und 2 in
Frage, in welchen z.B. die symbolische Ordnung stirker gewichtet wurde, als
die imaginire, in welchen letztere fiir kindliche Illusionen stand und erste-
re fiir das wahre Subjekt. Diese Gleichstellung der Ordnungen im Borromii-
schen Knoten und gegenseitige Abhingigkeit hat zur logischen Konsequenz,
dass keine der Ordnungen selbst das strukturierende Prinzip innehaben kann,
sondern sich dieses erst aus der Verknotung ergibt.?®

Der Knoten hat drei Eigenschaften, die ihn ausmachen und von jeder Ord-
nung mitgetragen werden: Er ist konsistent, existent und macht Loch?*®. In
der Theorie wird jede der drei Eigenschaften primir von einer Ordnung in
den Borromiischen Knoten mitgebracht und dort auf alle anderen Ordnun-
gen tibertragen. Anders ausgedriickt itbernimmt der Borromaische Knoten die

206 | Lacan, séminaire XXIII, 20.

207 | Vgl. ebd., 90.

208 | Vgl. Thurston, Borromean Knot, 149f.

209 | Lacan kreiert ein Verb fiir die dominante Eigenschaft der realen Ordnung, welche
sich innerhalb des Borromasichen Knotens auf die anderen Ordnungen ibertragt: »L'ex-
sistence comme telle se définit, se supporte de ce qui, dans chacun de ces termes
- R.S.I. - fait trou.« Lacan, séminaire XXII36. Er verwendet das Verb, weil es zu seiner
Knotenterminologie passt, keine psychoanalytische Vorbelastung mitbringt und aus-
serdem die nihilistische Erscheinung der realen Ordnung konnotiert. Vgl. ebd., 101-106.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

einzelnen Eigenschaften seiner Ringe und diese Eigenschaften werden wiede-
rum durch die Verknotung von allen Ringen mitgetragen.?"

a. Konsistenz

Die Konsistenz ist eine Grundeigenschaft der imaginiren Ordnung und als
solche ohne jeglichen Riss oder Bruch. Der Borromiische Knoten als (zwei-
dimensionales) Ganzes iibernimmt diese Eigenschaft durch den Zusammen-
halt der Ringe und die Unméglichkeit einen Ring herauszulésen ohne in sei-
ne Einzelteile zu verfallen. In der zweidimensionalen Darstellung schieben
sich die Ringe iibereinander, verlassen das Feld der Topologie und werden
wieder zur geometrischen Figur aus Kreisen und Flichen, die benannt wer-
den kénnen - sie zeigen ein imaginires Bild.?"! Diese Konsistenz iibertrigt
sich als Eigenschaft auf das Reale, welches sich der Sprache ununterbrochen
widersetzt und auf das Symbolische, welches bestindig die Sprache begrenzt
und unterbricht.

B. Existenz?t?

Die Existenz ist eine Eigenschaft der realen Ordnung, die sich grundsitzlich
jeglicher Struktur widersetzt und als unstrukturierte Fiille des Seins verstan-
den wird. Der borromiische Knoten als Topik, hier der geometrischen Figur
entgegengesetzt, iibernimmt diese Eigenschaft durch die Verknotung, den
Knotenpunkt in der Mitte. Dies liegt daran, dass der Knotenpunkt zweidimen-
sional dargestellt einen Leerraum, eine Schnittstelle ergibt, jedoch in der Topik
die Fiille ist, die sich (zweidimensional) nicht zeigen lisst.** Auf das Symboli-
sche uibertrigt sich diese Eigenschaft als das Unsagbare, fiir welches es keine
Sprache gibt; als existierender aber verworfener fundamentaler Signifikant.
Im Imagindren, dem Bereich der Sprache und Konstruktion, ist die unaus-
sprechliche Existenz ausgeschlossen und kehrt in Form von Partialobjekten
des Begehrens zurtick, weil es unmoglich ist, in dieser Ordnung den Mangel
auszudriicken.

210 | Vgl. Thurston, Borromean Knot, , 150f.

211 | Vgl. ebd., 150 und Schneider-Harpprecht, Mit Symptomen, 281.

212 | Von Lacan selbst oft als »ex-sistence« oder in der Sekundérliteratur als »Ex-is-
tenz« verwendet, den er bei Heideggers »ek-stasis« entlehnt. Weil der Begriff hier nicht
weiter ausgefiihrt wird, reicht es von Existenz, im Sinne eines Seienden ausserhalb der
Sprache, zu sprechen.

213 | Vgl. Lacan, séminaire XXIII, 81f.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

99


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Sprache der Transzendenzerfahrungen

y. Loch machen®'4

Die Eigenschaft des Loch-machens, zu durchléchern oder durchbohren ge-
hort zur symbolischen Ordnung. Es ist ein zentrales Merkmal fiir das Sym-
bolische zu durchbrechen und zu beschneiden, wodurch es begrenzt und
strukturiert wird. Die Ringe des Borromdischen Knotens sind durch ein Loch
miteinander verbunden. Indem ein Ring die Schnittstelle zwei anderer, un-
verbundener Ringe durchdringt, werden alle drei miteinander verknotet.?®
Das Symbolische macht Loch in die Schnittstelle des Realen und Imaginiren,
indem es eine Sehnsucht nach dem Realen als Mangel in das Imaginire ein-
schreibt. Fiir die Schnittstelle des S-I, von Lacan auch die symbolisch-imagi-
nire Sprache genannt, bedeutet dies vom Realen durchléchert zu werden. Das
Reale, sich der Sprache widersetzend, wirkt auf den Menschen als Sprachwe-
sen. Es hinterldsst Spuren in der Sprache, die nicht weiter analysiert werden
kénnen und als Leere wahrgenommen werden. Das Imaginire macht Loch in
die Schnittstelle des Realen und Symbolischen, indem es ein ganzheitliches,
sinnvolles Bild konstruiert. Aus losen Signifikanten, die mit dem fundamen-
talen Signifikanten in Verbindung stehen, entsteht eine ganzheitliche, sinn-
volle Signifikantenkette, die diese Verbindung nur noch zwischen den Zeilen
erahnen lisst.

b) Drei Intersektionen des Borromdischen Knotens mit drei Ringen

Wird der Borromiische Knoten flach gedriickt (mise a plat), ergeben sich wie
bereits erwdhnt Intersektionen der Kreise RSI. Zur Veranschaulichung wird
der Borromiische Knoten mit Sinthom inklusive seiner Intersektionen (tiirkis,
violett und braun) und dem Objekt a (grau)?*® nochmals abgebildet:

214 | Lacan sprichtin Seminar XX von Lochern (trou) im Borroméaischen Knoten.

215 | Vgl. Schneider-Harpprecht, Mit Symptomen, 282.

216 | Die Farben der Intersektionen ergeben sich jeweils aus der Farbkombination der
sich Uberlappenden Ringe: Beispielsweise ergibt sich aus rotem und blauem Ring die
viloette Intersektion. Das Objekt a (grau) ergibt sich aus der Mischung der Farben der
Intersektionen (tiirkis, violett und braun).

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

Abbildung o4: Borromdischer Knoten inkl. Intersektionen und Objekt a

Mit der Einfithrung des Knotens ist der Mensch?” nicht linger Teil der sym-
bolischen Ordnung, sondern Teil der Borromiischen Knotenstruktur und
muss in Relation zu den drei Intersektionen gesehen werden: R iiberlappt S
durchdrungen von I (violett), S tiberlappt I durchdrungen von R (braun), I
itberlappt R durchdrungen von S (tiirkis).?® Im Zentrum ergibt sich aus den
Loch machenden Kreisabschnitten eine Fliche, der Platz von Objekt a (grau).
In den drei Intersektionen situiert Lacan die jouis-sens (»jouissance, hier zu-
sammengesetzt aus den Begriffen »sich freuen« und »Sinn«), einerseits zu
lesen als Sinn und das dem Sinn entgegengesetzte Konzept des Geniessens
des Sinns, der jouissance.

a. Sinn

Die Intersektion von S und I (braun) subsumiert den Sinn, der von R durch-
bohrt wird und als solcher von der Wirkung des Realen betroffen ist. Der
Sinn entsteht in der symbolisch-imaginiren Sprache, die ihre Signifikanten
aus dem Symbolischen schépft und diese an den Signifikaten des Imaginiren
festmacht.?”® Die (imaginiren) Bilder werden mit (symbolischen) Worten ver-
kntipft. Das Reale macht Loch in diese sinnschaffende symbolisch-imaginire
Sprache, indem es die Verkniipfung von Wort und Bild unerlisslich aufbricht.
Es stoppt die potentiell unendlichen Signifikantenketten des symbolisch-ima-
gindren Felds, mit dem fundamentalen Signifikanten, der auf keinen weite-
ren Signifikanten verweist. Dementsprechend existieren Worte losgelést von

217 | Lacan verwendet das Wort Subjekt in seinen spateren Werken oft gleichbedeu-
tend mit Mensch. Aus Griinden der Begriffsscharfe spreche ich von Mensch im Kontext
der Knotenstruktur und von Subjekt im Kontext der imagindren Ordnung.

218 | Lacan verwendet einen links gerichteten Knoten, obwohl er andersherum die
gleichen Knoteneigenschaften hatte. Dann wiirden jedoch die Uberlappungen anders
liegen (z.B. R unterliegt S). Vgl. Schneider-Harpprecht, Mit Symptomen, 285.

219 | Vgl. ebd., 286.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

101


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Sprache der Transzendenzerfahrungen

Bildern oder Ideen, die auf etwas ausserhalb der Sprache verweisen, ohne es
sinnvoll benennen zu kénnen.

B. Phallische oder mangelhafte jouissance??°

Lacan verortet die jouissance immer im Bereich des Realen, erst durch das
Reale wird geniessen moglich. In der Intersektion von R und S (violett) wird
durch Lacan die phallische jouissance verortet, die sich durch das Gesetz der
Sprache innerhalb des Sagbaren begrenzt findet. Diese jouissance kann mit
der unbefriedigbaren Lust, welcher der Mangel inhirent ist, veranschaulicht
werden.””! Aufgrund des inhirenten Mangels der phallischen jouissance, wird
sie in dieser Arbeit fortan als »mangelhafte jouissance« bezeichnet, wodurch
sie ihre biologische Konnotation durch den freudschen Terminus verliert.???
Die Intersektion R-S wird vom Imaginiren durchléchert, welches die selbst-
bezogene mangelhafte jouissance deutet, wodurch ihr in einem intersubjekti-
ven Kontext ein Sinn zugeschrieben wird. Sie wird zur Identitdt des Subjekts
und damit zu einem bewussten Teil oder muss als solcher bewusst abgelehnt
werden: Das Subjekt muss sich gegeniiber seinem Geniessen positionieren,
begrenzt es dadurch und setzt es dem Mangel aus.

220 | Lacan hat manchmal den Begriff »jouissance des Anderen« gleichbedeutend mit
dem Begriff »phallische jouissance« verwendet. Vgl. Krutzen, Lacan Séminaire, 290ff.
Der Vorteil des Begriffs »jouissance des Anderen« ist der Wegfall eines unnétigen bio-
logischen Begriffs des Phallus und der Riickkopplung an Freuds Odipuskomplex. La-
can verwendet den Begriff »jouissance des Anderen« aber auch fiir andere Formen der
jouissance und die Sekundérliteratur setzt mehrheitlich den Begriff der »phallischen
jouissance« ein.

Vgl. ebd., 505. In dieser Arbeit wird der Begriff der supplementéren jouissance verwen-
det, da dieser nicht durch die Genderproblematik vorbelastet ist und sich problemlos
von der phallischen jouissance, die manchmal auch als »jouissance de I’Autre« bezeich-
net wird, unterscheiden Iasst. Zur Problematik der jouissance des Anderen vgl. Boussi-
dan, jouissance sexuelle, 390.

221 | Vgl. Schneider-Harpprecht, Mit Symptomen, 288.

222 | Ausserdem wird damit nicht nur die biologische Last getilgt, sondern gleichzeitig
die Kritik feministischer Autorinnen und Derridas zum Begriff des »Phallus« integriert.
Der Hauptkritikpunkt Derridas liegt in der Hervorhebung eines besonderen Signifikan-
ten, dem Phallus, welche die Metaphysik der Prédsenz wieder einfiihrt. Der Phallus wird
geradezu idealisiert und zum Garant fiir die Bedeutung gemacht. Vgl. Evans, Wérterbuch
der Lacanschen, 228.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

Y. Supplementére jouissance

Die Intersektion von I und R (tiirkis) wird von Lacan unterschiedlich besetzt:
einmal als jouissance des durchtrennten Anderen (JA) und einmal als »Il n’y
a pas d’Autre de 'Autre« (das Feld wird leer gelassen). Gegen Ende seines
Schaffens entwickelt er das Geniessen des Anderen weiter, nennt es weibli-
che jouissance und schliesslich supplementire jouissance.??> Im Seminar XX
spricht Lacan zum ersten Mal von »jouissance radicalement Autre«, »jouis-
sance féminine« und »jouissance supplémentaire«, welche als Synonyme mit
jeweils leicht variierenden Konnotationen verwendet werden.??* Supplementir
wird in seinem lexikalischen Sinn als erginzend, die mangelhafte jouissance
in ihrer Funktion vervollstindigend verstanden. Die Sprache des Mangels er-
fihrt hier ihre Komplementierung, etwas, das fiir Lacan 1 und 2, der das Sub-
jekt als Begehrendes versteht, undenkbar gewesen wire. Erst Lacan 3 erkennt
eine Moglichkeit, das Subjekt nicht linger nur als Sprachwesen zu verstehen,
sondern es mit etwas Aussersprachlichem (hors graphe), dem Realen, in di-
rekte Berithrung kommen zu lassen. Die supplementire jouissance kennt kei-
ne Begrenzung durch die Sprache, sondern befindet sich in zwei Bereichen
(RI), die per definitionem grenzenlos sind. Das Reale wirkt durch die Bilder??
des Imaginiren, ohne dabei in das Korsett der Sprache gezwingt zu werden.
Lacan fiigt die Beispiele der Mystik oder des Traumas an: Menschen machen
eine Erfahrung?, die auf sie wirkt und bildhaft in Erinnerung bleibt, aber
nicht mithilfe von Signifikanten ausgedriickt werden kann.??” In diese sup-
plementire jouissance macht das Symbolische Loch durch die Symptome, die

223 | Streng genommen dirfte die weibliche oder supplementére jouissance nicht in-
nerhalb des Borroméischen Knotens mit drei Ringen verortet werden. Aus didaktischen
Griinden wird dies aber zundchst getan und erst zu einem spéteren Zeitpunkt differen-
ziert.

224 | Vgl. Krutzen, Lacan Séminaire, 505. In dieser Arbeit wird der Begriff der sup-
plementéren jouissance verwendet, da dieser nicht durch die Genderproblematik vor-
belastet ist und sich problemlos von der phallischen jouissance, die manchmal auch
als »jouissance de I'Autre« bezeichnet wird, unterscheiden lasst. Zur Problematik der
jouissance des Anderen vgl. Boussidan, jouissance sexuelle, 390.

225 | Im Kontext des Imagindren verwendet Lacan das Wort »Bild« als nicht-sprach-
lichen und wirkmachtigen Begriff. Obwohl er Bilder - damit meint er kommunizierbare
Bilder - als Teil der Sprache versteht, verwendet er den Begriff »Bild« als aussersprach-
lichen.

226 | Erfahrung wird hier alltagssprachlich als »gemachtes Erlebnis, das eine Auswir-
kung auf das Leben hat« verstanden und mit Lacan der Sprache zundchst gegeniiber-
gestellt. Luckmann mit seinen phdnomenologischen Wurzeln wird eine prazisere Defi-
nition in Anspruch nehmen.

227 | Vgl. Schneider-Harpprecht, Mit Symptomen, 289.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

103


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Sprache der Transzendenzerfahrungen

diese Erfahrungen hervorbringen. Lacan nennt die Symptome, welche auf-
grund der supplementiren jouissance entstehen, Sinthom.??® So findet die
traumatische oder mystische Erfahrung Eingang in die Sprache.

0. Objekt a

Auf das Objekt a wurde bereits ausfithrlich eingegangen, deshalb soll hier
nur seine Funktion als Teil des Borromiischen Knotens erldutert werden. In
der Mitte des Knotens macht Lacan das verworfene Objekt a des Begehrens
fest, welches je nach Ordnung fiir reine jouissance (R), mangelndes Objekt (S)
oder die Partialobjekte (I) steht. In keinem Fall kann es ausgesprochen wer-
den, denn entweder widersetzt es sich der Sprache komplett (R), bezeichnet
den nicht symbolisierbaren Rest (S) oder verschiebt sich von einem Partialob-
jekt auf das nichste (I). Durch die Integration des fehlenden Objekt a in eine
Struktur, jene des Borromiischen Knotens, wird es fiir den Menschen méglich
dieses zu organisieren.??”” Obwohl das Objekt a verworfen ist, wirkt es auf die
Sprache des Menschen. Es hat als Teil des Knotens einen Effekt auf das Sprach-
wesen Mensch, ohne substanzieller Teil seiner Sprache zu sein.?*°

2.3.2 Weiterentwicklung des Borromiischen Knotens?3!

Lacan scheitert dabei eine definitive Topik von RSI fiir die psychoanalytische
Praxis zu etablieren und fiithrt stattdessen mogliche Alternativen zum drei-
fachen Borromiischen Knoten ein. In diesen soll die Funktion des Sinthoms
adiquat gezeigt werden, welches bisher in der Topik des dreifachen Knotens
fehlte.”*> In der Rezeption Lacans werden die Variante des Borromdischen
Knotens mit vier Ringen jedoch vergleichsweise wenig verwendet, da es die
viel rezipierte Gleichstellung der drei Ordnungen durch die Einfithrung eines
vierten Rings in Frage stellt.

228 | Lacan spricht bei der Intersektion R-I nicht von der supplementéren jouissance,
da diese erst mdglich wird, wenn die symbolische Ordnung sich (temporér) aus dem
Knoten l6st und vom Sinthom abgeldst wird.

229 | Vgl. Thurston, Borromean Knot, 154.

230 | Ort, Das Symbolische, 248f.

231 | Er verbrachte seine Zeit bis zum Tod damit weitere borroméaische Knoten zu for-
men, stets auf der Suche nach dem Absoluten. Zusammen mit Mathematikern entwarf
er Varianten, welche sein Konzept des Sinthoms enthielten. Vgl. Roudinesco, Jacques
Lacan, 365, 372 und 399.

232 | Vgl. Thurston, Borromean Knot, 157.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

a) Borromaischer Knoten mit Sinthom und Symbolischem als Kette*?

Abbildung o5: Borromdischer Knoten mit vier Ringen: Reales, Imagindres,
Sinthom und Symbolisches (v.l.n.r.)

Diese Variante fithrt Lacan im Seminar XXIII ein und veranschaulicht die be-
sondere Nihe zwischen dem Symbolischen und dem Sinthom. Das Sinthom
differiert vom Symptom und lisst sich nicht als Teilmenge des Symbolischen
verstehen.”** Der Knoten behilt seine Eigenschaft der Auflésung durch die
Auftrennung lediglich eines Ringes bei, verliert jedoch seine Mitte, das Objekt
a, und Gleichgewichtung von RSI. Aus dem Knoten wird eine Kette, die von
einem Ring zum nichsten fithrt. Der Ring des Symbolischen verliert seine
Schnittstellen mit dem Realen und Imaginiren und steht nur tiber das ihm
ausgelagerte Sinthom in Verbindung mit ihnen. Es ist genau diese Anordnung
der Ringe, die laut Lacan das Sinthom hervorbringt (surgit).?*

233 | Lacan, séminaire XXIII, 54.

234 | Vgl. ebd., 54f.

235 | »C’estentant que le sinthome se relie a I'inconscient et que I'imaginaire se lie au
réel que nous avons affaire a quelque chose dont surgit le sinthome.« Ebd., 55.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

105


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Sprache der Transzendenzerfahrungen

b) Das borroméaische Sinthom?23¢

Abbildung 06: Das borromdische Sinthom: Reales (R), Symbolisches (S),
Imagindgres (I) und das Sinthom (schwarzer Ring)

Etwas spdter im Seminar XXIII fithrt Lacan einen Knoten ein, der nur noch
zusammenhilt, weil das Sinthom die Funktion der Verknotung iibernimmt.
Konkret geht es Lacan um den Fall James Joyce, der als Mensch den Anschein
macht, alle Ordnungen wiren verknotet, sich jedoch sprachlich so ausdriickt,
als hitte sich der symbolische Ring geldst.?” Er definiert das borromiische
Sinthom als das, was die drei Ringe zusammenhilt, auch wenn sie nicht mehr
zusammenhalten wiirden.?*® Joyces literarische Kunst ist fiir Lacan so distinkt,
weshalb er es fiir angemessen hilt, hier vom Sinthom zu sprechen und ihn
nicht als jemanden sieht, bei dem sich einer der Ringe gelst hat.?

c) Variante des Borroméischen Knotens

Wie bereits am Rande erwihnt, hat Lacan die Borromdischen Knotenspiele
bis zu seinem Tod weiterverfolgt und kam zu keinem abschliessenden Er-
gebnis. Dies liegt zum einen an der Eigenheit der zweidimensionalen Dar-
stellung des Knotens (mise a plat), welche andere Eigenschaften aufweist, als
die dreidimensionale und Lacan stets die Eigenschaften beider mitgemeint
hat. Zum anderen wollte er den Knoten nicht als Modell fiir die Struktur RSI

236 | Ebd., 94.

237 | Lacan spielt auf das Werk Finnegans Wake von James Joyce an.

238 | Wichtig zu sehen, ist die nicht borromdische Struktur der farbigen Ringe. Sie sind
nicht wie dblich ineinander verflochten, sondern lediglich ibereinander geschichtet.
Dabei bildet das Symbolische den untersten Ring, liberlagert vom Realen und dem Ima-
gindren an der Oberflache. Erst durch die Verflechtung mit dem Sinthom werden die
Ringe zu einem Knoten verwoben.

239 | Vgl. Lacan, séminaire XXIII, 94.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

sehen, sondern als Struktur selbst. Damit wird die Struktur des Borromaii-
schen Knotens als identisch mit der Struktur der menschlichen Psyche ge-
sehen. Wodurch er den Anspruch an sich selbst stellt, eine perfekte Kopie der
menschlichen Psyche anzufertigen, denn der Mensch ist nicht wie der Bor-
romiische Knoten; er ist der Borromiische Knoten. Diese Idee steht jedoch
im Widerspruch zu Lacans Sprachtheorie, welche keine Metasprache fiir die
Struktur RSI liefert.?*?

Im Sinne Lacans sukzessiver Weiterentwicklung des Borromiischen Knotens
mochte ich eine Alternative vorschlagen, die sich nur als Metapher fiir die
Struktur RSI versteht und nicht den Anspruch auf Vollstindigkeit hat. Zu-
sitzlich soll der neue Knoten ermoglichen, dem Leser die Hauptkonzepte von
Lacan 3 (Knotenstruktur, Sinthom, jouissance und Objekt a) zueinander in Be-
ziehung zu setzen und durch die Bildsprache zu veranschaulichen.

Abbildung oy: Borromdischer Knoten mit Sinthom: Reales (R), Symbolisches (S),
Imagindres (I) und das Sinthom (%)

Der Borromiische Knoten mit Sinthom?# veranschaulicht Lacans urspriing-
liche Gleichstellung der drei Register und integriert die weiteren Eigen-
schaften der spiteren Viererknoten. Zuallererst betont der Knoten, durch
die Einfiihrung eines vierten Rings, die Eigenstindigkeit des Sinthoms, im
Gegensatz zum Symptom, welches der symbolischen Ordnung angehért. Zu-
dem zeigt dieser Knoten die Funktion des Sinthoms als Versicherung des
Zusammenhalts zweier Ringe, im Fall einer temporiren Aufhebung des
dritten Rings. Durch den Borromiischen Knoten als Kette wird klar, die He-

240 | Siehe Kapitel a) Borroméischer Knoten mit drei Ringen, 97.

241 | Man beachte wie dieser vierte Kreis mit dem restlichen Knoten verhangt ist. Er
durchdringt lediglich die Mitte des urspriinglichen Borromé&ischen Knotens, sodass sich
nun ein farbiger Ring I6sen kann, ohne die gesamte Knotenstruktur aufzuldsen, weil sie
durch das Sinthom zusammengehalten wird.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

107


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Sprache der Transzendenzerfahrungen

rauslosung welcher Ordnung Lacan im Blick hat; er geht davon aus, dass es
Momente gibt, in denen sich der symbolische Ring 16st und die drei Ringe
dennoch nicht auseinanderfallen.” Diese Gewichtung der Ringe oder gar
deren Herauslosung wird im borromiischen Sinthom nicht veranschaulicht.
Beim neuen Borromiischen Knoten ist das Sinthom, dhnlich dem Borromii-
schen Knoten als Kette, erst von Bedeutung, wenn sich ein Ring herauslost.
Entsprechend Lacans Ausfithrungen zur borromiischen Kette, kann ange-
nommen werden, dies bei der Herauslosung des symbolischen Ringes be-
obachten zu konnen.

2.3.3 Bedeutung des Borromiaischen Knotens fiir das
Sprachverstandnis und Menschenbild Lacans

Grundsitzlich kann fiir Lacan der Mensch nur iiber seine Sprache adiquat
erfasst werden. Deshalb riickt Lacan 3 den Borromiischen Knoten mit dem
Primat der Sprache ins Zentrum seiner theoretischen Uberlegungen, weil er
dieselbe Struktur, mit den entsprechenden Eigenschaften des Realen, Sym-
bolischen und Imaginiren, wie der Mensch selbst aufweist. Diese RSI-Ver-
knotung macht den Menschen als ganzes Sprachwesen aus und zeigt, wie er
als Teil einer Sprachgemeinschaft auf die Welt reagiert.’* Diese Reaktion auf
die Welt und den Umgang mit ihr lisst sich an der Struktur der Sprache und
ihrer Verwendung ablesen. Die Sprache dient einerseits als innerpsychisches
Bindeglied und andererseits als Verbindung zwischen dem Menschen und der
Welt. Doch was bedeutet der Borromiische Knoten fiir das Sprachverstindnis
Lacans?

Durch die Borromiische Verknotung der drei Ordnungen wird Lacans Sprach-
verstindnis und Menschenbild durch den Mangel bestimmt. Drei Haupteigen-
schaften des Knotens unterstiitzen diesen Mangel als zentrales Charakteristi-
kum der Sprache: Erstens bildet das mangelnde Objekt a die Mitte des Knotens,
das, was den Menschen antreibt und doch nie benannt werden kann. Zweitens
hat der Knoten selbst die Eigenschaft des Loch-machens®** der symbolischen

242 | Lacan beobachtet solche Momente in den Werken von James Joyce.

243 | Lacan selbst wollte den dreidimensionalen Borromaischen Knoten {iber den Sta-
tus eines Modells hinausheben und ihm den erfahrbaren, nicht artikulierbaren Charak-
ter der Wirklichkeit verleihen. »ll noeud borroméen ne constitue pas un modéle pour
autant qu’il a quelque chose prés de quoi I'imagination défaille. Je veux dire qu’elle
résiste comme telle, a I'imagination du noeud. Uabord mathématique dans la topologie
est insuffisant.« Lacan, séminaire XXIII, 42.

244 | Der technische Term des Loch-machens, den Lacan im Zusammenhang mit der
Knotenstruktur verwendet, konnte mit dem Ausdruck »auf einen Mangel hinweisen«
libersetzt werden.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

Ordnung tibernommen. Drittens ist das Sinthom innerhalb der Sprache ein
Ausdruck einer erfahrbaren, dem Mangel gegeniibergestellten Fiille, welche
sich ausserhalb der Sprache befindet. Es ist versprachlichter Ausdruck der jou-
issance, welche der sinnschaffenden symbolisch-imagindren Sprache gegen-
uibergestellt ist. Das Sinthom ist das Ende der Signifikantenkette, das Ende der
Sprache, die auf etwas verweist, um wieder auf etwas Nichstes zu verweisen.

Die Figenschaft des Mangels ist die vermutlich zentralste des Borromii-
schen Knotens, wenn nicht sogar Lacans Gesamtwerk.?® Der Mangel ist fiir
Lacan an die Sprachfihigkeit oder Sprachbedingtheit des Menschen (parl-étre)
gekoppelt, wodurch die Sprache zum Ort des Mangels wird. Nicht weil sie dem
Subjekt ermdglicht, den Mangel auszudriicken, sondern weil dem Subjekt mit
dem Eingang in die Sprache der Mangel eingeschrieben wird.?*® Das im Borro-
miischen Knoten verhaftete Sprachwesen Menschen ist per definitionem dem
Begehren unterworfen, da es der Sprache bedarf, um in der Welt unter anderen
Menschen zu leben.?¥ Die Sprache wird der unertriglichen Fiille des Realen
gegeniibergestellt und erhilt eine negative Konnotation; sie wird zur Sprache
des Mangels. Das Ding, die unertrigliche Fiille, kann der Mensch nur unter
der Bedingung des Sinthoms erfahren, welches zeitweilig die Funktion des
Symbolischen, das Loch-machen, iibernimmt und ein Loch in die symbolische
Sprache macht.**®

2.3.4 Zusammenfassung des Borromidischen Knotens

Mit der Einfithrung des Borromiischen Knotens bricht Lacan 3 aus seinem
Psychismus aus und verortet den Menschen nicht linger in einer rein sprach-
lichen Wirklichkeit des Symbolischen und Imaginiren, sondern auch im Rea-
len. Die Hierarchie zwischen den Ordnungen RSI wird durch die gegenseitige
Abhingigkeit ihrer Eigenschaften innerhalb des Knotens eingeebnet. Die Kon-
sistenz der imagindren Ordnung wird zur Unméglichkeit der Auflésung des
Knotens, das Loch-machen der symbolischen Ordnung wird zur Verknotung
zweier Ordnungen durch die Dritte und die Existenz der Realen Ordnung als
unstrukturierte Fiille wird zur Mitte des dreidimensionalen Knotens, die durch

245 | Widmer setzt in seiner Einfiihrung in Lacans Werk den Begriff des »Begehrens«
ins Zentrum, was starker das Subjekt, welches begehrt, betont. Wohingegen der Begriff
des Mangels nicht unbedingt eines Subjekts bedarf, sondern den Mangel einer Struktur
bedeuten kann. Vgl. Widmer, Subversion des Begehrens, 11.

246 | Vgl. Geissbiihler, réception apaisante du manque, 156.

247 | Lacan geht davon aus, dass ein (gesunder) Mensch dies tut und sieht den Men-
schen als sprachbedingt. Vgl. Widmer, Subversion des Begehrens 11.

248 | Die Funktion der Sprache liesse sich frei nach Ludwig Gosewitz auch positiv for-
mulieren: Alle Sprache ist auch nur da, damit das, was nicht da ist, entlastet wird. Vgl.
Zitatin Glauner, Sprache und Weltbezug, 5.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

109


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Sprache der Transzendenzerfahrungen

keine Ordnung strukturiert wird. Diese Mitte nennt Lacan Objekt a, welches je
nach Ordnung fiir reine jouissance (R), mangelndes Objekt (S) oder die Partial-
objekte (I) steht. In den umliegenden Intersektionen entsteht die jouis-sens,
einerseits zu lesen als Sinn (sens) und das dem Sinn entgegengesetzte Konzept
des Geniessens (jouissance) des Sinns: Zwischen Symbolischem und Imagini-
rem entsteht Sinn, zwischen Realem und Symbolischem entsteht mangelhafte
jouissance und zwischen Imaginirem und Realem entsteht die (unmdogliche)
supplementire jouissance. Die Moglichkeit der supplementire jouissance birgt
einen Widerspruch, weil sich dazu der konsistente Borromiische Knoten zeit-
weilig 16sen miisste, um dem Geniessen durch das Aussetzen der Sprache den
Weg frei zu machen. Um diese Mdglichkeit ohne Kontradiktion in die Theorie
des Borromaiischen Knotens einfithren zu kénnen, braucht es das Sinthom,
welches die drei Ringe ohne Knoten zusammenhilt. Dies bietet die Méglich-
keit der Wirklichkeitskonstruktion innerhalb des Borromiischen Knotens,
in stindiger Verkntipfung mit der symbolisch-imaginiren Sprache oder die
zeitweilige Aufhebung der Sprachgrenze mithilfe des Sinthoms, welche die
aussersprachliche Wirklichkeit minimal strukturiert. Der Mangel wird zu
einem Hauptcharakteristikum der Sprache, die in erster Linie diese Wirklich-
keit strukturiert und sie damit niemals in ihrer Fiille erfassen kann. Mit dem
Borromiische Knoten wird ein Menschenbild konstruiert, welches grundsitz-
lich Erfahrungen der Wirklichkeit zuldsst und dennoch von einer alltiglichen,
durch die symbolisch-imaginire Sprache strukturierten, Wirklichkeit ausgeht.
Der Mensch konstruiert die Wirklichkeit (innerhalb des Borromiischen Kno-
tens) und hat die Moglichkeit sie unter besonderen Umstinden zu erfahren
(ausserhalb des Borromiischen Knotens) — diese Erfahrung ist fiir die alltig-
liche Wirklichkeit, in der er lebt und spricht, jedoch nicht notwendig, sondern
lediglich supplementir.** Somit geniigt der Borromiische Knoten alleine als
anthropologisches Modell nicht mehr, sondern bedarf der Erginzung durch
das Sinthom, um dem Menschen die Erfahrung ohne Sprache zu erméglichen.

3. TRANSZENDENZERFAHRUNG IM BORROMAISCHEN KNOTEN

Die Abhingigkeit des Realen, Symbolischen und Imaginiren im Borromai-
schen Knoten ist zusammen mit dem Sinthom der Schliissel zum lacanschen
Sprachverstindnis. Lacan 3 verlisst seine strukturalistische Denkweise und
rdumt dem Realen, durch das Sinthom und die supplementire jouissance, eine
besondere Rolle ein, die nicht linger nur traumatisierend, zerstérerisch wirken
kann. Als supplementire jouissance wird das Reale durch das Sinthom dem

249 | »Vous remarquerez que j'ai dit supp/émentaire. Sij'avais dit complémentaire, ol
en serions-nous! On retomberait dans le tout.« Lacan, séminaire XXIII, 68.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

Sprachwesen Mensch zuginglich, wie sich im Fall James Joyce zeigt. Er ver-
korpert bereits im Namen (»joy« bedeutet auf Englisch »jouissance«) das Ge-
niessen jenseits der Sprache, welches Lacan im borromadischen Sinthom, dem
Borromiischen Knoten mit dem zusitzlichen Rettungsring des Sinthoms, dar-
stellt.>® Es gibt mit Lacan eine Méglichkeit, die Grenze der Sprache zu {iberstei-
gen, oder, mit anderen Worten, das Potential, die Sprache zu transzendieren.
Obwohl Lacan selbst kaum von Transzendenz oder transzendieren®! sprach,
wurde er von Theologen®?, Linguisten®? und Psychoanalytikern®* mehrfach,
wenn auch unterschiedlich, im Kontext dieser Felder erwihnt.

Im Seminar Encore bringt er die supplementire jouissance mit der Mys-
tik in Verbindung und 6ffnet den Religionen, die sich vorher ausschliesslich
im Register des Symbolischen befanden, Tiir und Tor fiir das Reale.?%> Zuvor
waren Gott, Mohammed, Ganesha, der Liebe und allen anderen benannten
religiésen Grossen der Status der Partialobjekte oder im besten Fall der man-
gelhaften Objekte vorbehalten. Niemals konnten sie in den Status des Dings,
dem Gesicht des Objekt a im Register des Realen, gehoben werden, weil es zu
diesem keinen Zugang gab.?® Als mangelhafte Objekte, welche mangelhafte
jouissance auslosen, hatten diese religiosen Grossen vor allem die Funktion,
die supplementire jouissance zu verdringen und in keinem Fall zu evozieren.
Lacan 3 erinnert hier an das christliche Gebot der Nichstenliebe, das an die
Liebe zum anderen/Anderen appelliert, welcher dem Register des Imagini-
ren/Symbolischen angehért. Mit der Einfithrung der supplementiren jouis-
sance sieht Lacan die Moglichkeit, die Selbstliebe im doppelten Liebesgebot
zu betonen, in welcher er das Potential einer asexuellen Liebe sieht, die nichts

250 | Vgl. Jadin, Au coeur de la jouissance, 483f.

251 | Ein Gegenbeispiel wird im Seminar X geliefert: »Transcendance, ai-je dit. Et
aprés? Il n’y a pas de quoi vous effaroucher. Cette transcendance n’est ni plus ni moins
marquée a ce niveau que dans n’importe quelle autre incidence du réel, de ce réel que
I'on appelle en biologie Umwelt, histoire de I'apprivoiser. Mais justement, I'existence
de I'angoisse chez I'animal déboute parfaitement les imputations de spiritualisme qui
ne sauraient d’aucune fagon se faire jour @ mon endroit sous prétexte je pose comme
transcendante la situation du signifiant. En effet, dans I'angoisse animale il s’agit bien
d’un au-dela dudit Umwelt. C’est du fait que quelque chose, un tremblement de terre
par exemple, ou a tout autre accident météorique, vient a ébranler cet Umwelt jusque
dans ses fondements que I'animal se montre averti quand il s’affole.« Lacan, séminaire
X, 344f.

252 | Vgl. Boeve, Transcendence, ganzes Werk.

253 | Vgl. Brennan, Trauma, Transcendence and Trust, ganzes Werk.

254 | Vgl. Allouch, exercice spirtuel, ganzes Werk.

255 | Vgl. Boussidan, jouissance sexuelle, 383.

256 | Vgl. Fink, Lacanian Subject, 115.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

11


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Sprache der Transzendenzerfahrungen

bezeichnet und nur genossen werden kann.”” Lacan 1 und 2 betrachtet sich
selbst in der Linie Freuds als Atheisten, trotz seiner vielfiltigen christlichen
Rhetorik, die vom Namen-des-Vaters bis zu Gott als Beispiel fiir den grossen
Anderen reicht. Der spite Lacan wendet sich der Mystik zu und bedient sich
fiir seine Argumentation der supplementiren jouissance bei einer christlichen
Mystikerin, Therese von Avila.?

Luckmann, der sich ebenfalls mit mystischen Erfahrungen, Traum und
Rausch als Teil einer anderen Wirklichkeit?® befasst, verwendet als Soziologe
mit Riickbesinnung auf Husserls Phinomenologie den Begriff der Transzen-
denz, genauer der grossen Transzendenz®®®, um diese Ereignisse zu kategori-
sieren.? In der Tradition der Phinomenologie setzt Luckmann das Primat des
Subjekts, wie Lacan dies tut, geht aber nicht vom Primat der Sprache als Zei-
chensystem ohne Bedeutung aus, sondern setzt die subjektive Erfahrung als
logische Primisse. Dieser phinomenologische Zugang zu Mystik, Traum und
weiteren ausseralltiglichen Wirklichkeiten, der die Erfahrung des Subjekts
priorisiert, iibt Kritik an Lacans Primat der Sprache. Luckmanns Erfahrungs-
begriff soll als Fundament der grossen Transzendenz Lacans supplementirer
jouissance, die alleine durch die Einfithrung des Sinthoms erméglicht wird,
kritisch gegeniibergestellt werden. Das Primat der subjektiven Erfahrung er-
moglicht die Betrachtung des Sinthoms als Versprachlichung der supplemen-
tiren jouissance, die in den Begrifflichkeiten Luckmanns als (grosse) Trans-
zendenz bezeichnet werden kann. Damit diese Verschrinkung der Konzepte
des Borromiischen Knotens, des Sinthoms und der Transzendenzerfahrung
als Substitut fiir die supplementire jouissance nachvollzogen werden kann,
bedarf es zunichst einer genaueren Betrachtung der Begriffe »Transzendenz«

257 | Vgl. Lacan, séminaire XXIIl, 191 und vgl. Fink, Lacanian Subject, 120.

258 | Vgl. Evans, Waorterbuch der Lacanschen, 255f.

259 | Vorldufige Definition: Fir Luckmann gibt es zwei Kategorien der Wirklichkeit.
Erstens die ausseralltagliche Wirklichkeit, die natirliche Einstellung, in welcher der
Mensch sich bewusst Erfahrungen zu- und abwenden kann. Er erlebt sich selbst als
handlungsfahig und kann seine Erfahrungen innerhalb des Zeichensystems der Spra-
che ausdriicken. Zweitens die ausseralltagliche Wirklichkeit, die eine ersatzlose Abkehr
vom Alltag beschreibt, in der ich mich nicht I&nger selbst erlebe. Es geschieht ein Ver-
lust der alltadglichen Bewusstseinsspannung, die ein sich Zu- und Abwenden von ge-
wissen Erfahrungen ermdglicht. In Symbolen 1&sst sich auf die ausseralltégliche Wirk-
lichkeit verweisen.

260 | Vorlaufige Definition: Die grosse Transzendenz umfasst Wach- und Schlafzustan-
de, die als Trdume und Ekstasen die alltgliche Wirklichkeit libersteigen. Sie lassen
sich in sprachlichen Symbolen, die als Wegweiser auf eine ausseralltdgliche Wirklich-
keit zeigen, ausdriicken.

261 | Vgl. Schitz, Strukturen der Lebenswelt, 655.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

und »Erfahrung« und einer anschliessenden Einfithrung in Luckmanns Ver-
stindnis der Transzendenzerfahrungen, die aus der bereits dargelegten Pers-
pektive des spaten Lacan kritisch betrachtet wird.

3.1 »Transzendenz« als Begriff

In Neues Handbuch philosophischer Grundbegriffe wird einleitend zum Begriff
»Iranszendenz« gesagt, dass, gemessen an einer analytischen Semantik, alle
Rede von Transzendenz verschlissen sei, weshalb der Terminus nicht linger
in philosophischen Lexika aufgefithrt werde.?** Diese Aussage stellt bereits zu
Beginn klar, welche die grosste Schwierigkeit der Definition des Begriffs sein
wird: die Abgrenzung von all den bereits vorhandenen, einander widerspre-
chenden Definitionen.

Der lateinische Ursprung beider Begriffe, »Transzendenz« und »transzen-
dental«, geht auf das Verb »transcendere« zuriick, was mit »iiberschreiten,
»libersteigen« iibersetzt werden kann. Anders als der Begriff »transzendental,
der eine Bedingung bezeichnet, driickt der Begriff »Transzendenz« die Erfah-
rung der Begrenztheit des Menschen aus.?®® Sowohl die Bedingungen der Er-
kenntnistheorie Kants wie auch Erfahrungen der Begrenztheit des Menschen
beziehen sich auf heterogene Aspekte von Entziigen. Beide Begriffsdefinitio-
nen der Transzendentalitit und Transzendenz beschiftigen sich mit der Frage,
was sich unserer Erkenntnis entzieht, was diese iibersteigt.”** Diese Erfahrung
einer Grenze soll entlang der deutschen Philosophiegeschichte kurz aufge-
zeigt werden, um den Optionsraum fiir den Begriff »Transzendenz« abzuste-
cken und sein Potential zu begriinden. Anschliessend wird eine verwendbare
Definition von Transzendenz in Verbindung mit Lacans Sprachverstindnis ge-
bracht, um dieses in einem weiteren Schritt fiir die qualitative Untersuchung
der Briefe der aussergewohnlichen Erfahrungen zu operationalisieren.

3.1.1 Begriffsgeschichte von »Transzendenz«

und »transzendental« in der deutschen Philosophie:

Kant, Husserl, Wittgenstein und Heidegger
Die Begriffe »Transzendenz« und »transzendental« werden in ihren jeweili-
gen Begriffsgeschichten nicht immer genau voneinander getrennt, was in der
Auseinandersetzung mit der Materie hinderlich scheint. Doch genau diese we-
nig strikt eingehaltene Trennung zwischen der Sprache als Struktur, welche

262 | Vgl. Miiller, Transzendenz, 2232. Die Aussage ist offensichtlich paradox, da siein
einem philosophischen Lexikon steht. Miiller bezieht sich u.a. auf die Ausfiihrungen von
Kant, Aristoteles, Goethe, Heidegger, Jaspers, Simmel, Blumenberg und Horkheimer.
263 | Vgl. Zwenger, Transzendenz, Webseite.

264 | Vgl. Glauner, Sprache und Weltbezug, 111f.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

13


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

Sprache der Transzendenzerfahrungen

gegeniiber der erfahrbaren Welt als transzendental bezeichnet werden kann,
und der Transzendenz, welche sich der Sprache ginzlich widersetzt, soll in
dieser Arbeit als »Versprachlichung von Transzendenzerfahrung« fruchtbar
gemacht werden. Luckmann liefert hierfiir das Konzept der (Transzendenz-)
Erfahrung und Lacan jenes der Sprache und des Unsagbaren. Um Lacans
Sprache und Luckmanns Transzendenzerfahrung miteinander in Verbindung
zu setzen, muss eine minimale Begriffsgeschichte von »Transzendenz« und
»transzendental« gezeichnet werden. Dies hilft, um zu verstehen, inwiefern
Lacans Reales auf den Begriff der »Transzendenz« und Luckmanns kleine und

265 3]s Transzendentalititen verstanden werden kénnen.

mittlere Transzendenz
Fiir Luckmann sind in erster Linie die Uberlegungen von Husserl mit Kant
von Bedeutung und fiir Lacan sind es jene von Heidegger und Wittgenstein,

wobei letzterer sich lediglich indirekt an der Begriffsgeschichte beteiligt hat.

a) Kant: Transzendentalphilosophie

Kants Transzendentalphilosophie hat dem Begriff »Transzendenz« Aufwind
gegeben und in der Phinomenologie wurde stets auf seine Transzendental-
philosophie rekurriert. Ein gegenwirtig sinnvoll zu verwendender Begriff der
Transzendenz, egal ob in der Tradition der Phinomenologie oder nicht, muss
sich zu Kants Transzendentalphilosophie, in der die Moglichkeit der Erkennt-
nis a priori postuliert und dann zur Wissenschaft der Moglichkeit einer syste-
matischen Erkenntnis a priori weiterentwickelt wird, positionieren. Im Zuge
von Kants transzendentaler Wende wird der Begriff »transzendental« als Pri-
dikat der Erkenntnis des Seienden gebraucht und mit der Méglichkeit einer
Erkenntnis vor jeder Erfahrung in Verbindung gebracht.?® Seine Transzen-
dentalphilosophie ermdglicht Kant den Versuch des Beweises der objektiven
Erkennbarkeit von Gegenstinden vor jeder subjektiven Erfahrung. Diese syn-
thetischen Uberlegungen zielen darauf ab, den Gebrauch von Begriffen vor die
Erfahrung zu setzten und als Bedingung fiir den Erfahrungsbereich zu verste-
hen.?” Als Grundlage all dieser Begriffe dient das »Ich denke«, welches vor je-

265 | Vorlaufige Definition: Die kleine Transzendenz beschreibt das alltégliche Uber-
steigen von Raum und Zeit durch die Verwendung von Anzeichen und Merkzeichen.
Gegenstande und Ereignisse, die potentiell aber nicht momentan in meiner Reichweite
liegen, werden erfahrbar gemacht. Die mittlere Transzendenz beschreibt das alltagliche
Ubersteigen der subjektiven Erfahrung durch Zeichen, die als System von Zeichen zur
Sprache werden; vermittelte Erfahrung eines mir dhnlichen Menschen.

266 | Vgl. Niquet, Transzendental, 2209f. Zitat Kant, Kritik der reinen Vernunft, 38: »Ich
nenne alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht sowohl mit Gegensténden, son-
dern mit unserer Erkenntnisart von Gegensténden iiberhaupt beschaftigt, sofern diese
a priori méglich sein soll.«

267 | Vgl. Sicheneder, Transzendenz und Wahrheit, 24.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

den Begriff gesetzt und selbst als inhaltsleer bezeichnet wird. Es ist ein blosses
Bewusstsein, welches alle Begriffe, die uns a priori gegeben sind, begleitet und
somit den denkenden Verstand an den Anfang einer jeden Erkenntnis setzt.?

Kants Idee des Transzendentalen kann an dieser Stelle nicht weiter aus-
gefithrt werden. Sie ist fiir diese Arbeit insofern von Bedeutung, als Husserl
sich den Begriff »transzendental« fiir die Entwicklung seiner Phanomenologie
als transzendentale Reduktion bei Kant entlehnt, worauf schlussendlich Luck-
manns Begriff »Transzendenzerfahrung« baut.®

b) Husserl: transzendentale Reduktion

Fiir seine Phinomenologie macht Husser] den von Kant eingefiihrten Begriff
»transzendental« als Fundament des Erkennens stark. »Transzendental« be-
schreibt die Retrospektion des Erkennenden, wenn er sein Bewusstsein als
Raum zur Begegnung mit der Welt versteht. Darauf aufbauend untersucht die
Phinomenologie diesen Begegnungsraum des Bewusstseins als Korrelation
von Gegenstand und Erkenntnis. Der Gegenstand und die Erkenntnis werden
in diesem Begegnungsraum zu Bewusstseinsgegebenheiten verkniipft, wo-
durch eine transzendentale Reduktion geschieht: das Ich als transzendentales
Bewusstsein, die Gesellschaft als transzendentale Intersubjektivitit und das
menschliche Sein als transzendentale Subjektivitit. Durch die transzendentale
Reduktion kann sich die Welt letztendlich nur noch als Bewusstseinsgegeben-
heit der transzendentalen Intersubjektivitit zeigen, ohne direkten Bezug zu
den an sich bestehenden empirischen Gegebenheiten.?”” Uber die Welt an sich
kann keine Aussage gemacht werden, es braucht immer die Erfahrung, die be-
wusst in einen Erfahrungszusammenhang gestellt wird, der auf eine weitere
Erfahrung verweist usw. Dieser Verweisprozess verlduft nach apriorischen Re-
geln, welche transzendental und selbst nicht irgendwoher zu schépfen sind.?!
Die Welt als Ganzes wird auf das transzendentale Weltphinomen reduziert.
Das Feld der Phinomenologie ist demnach ein Bewusstsein, welches nicht
langer mit der Welt verstrickt ist und rein in sich selbst, in Relation zu seiner
Intentionalitit, untersucht werden soll.”’?

Husserls Begriff »transzendentale Reduktion« ist fiir diese Arbeit nur in-
sofern von Bedeutung, als Luckmann, wie Luhmann und Schiitz, mit dem
Begriff »Transzendenzerfahrung« auf den reflexiven Begriff des Bewusstseins
nach Husserl rekurriert. Dadurch nimmt das Bewusstsein als Reflexionsraum,

268 | Vgl. Girndt, Transzendental, 2210.

269 | Siehe Kapitel b) Husserl: transzendentale Reduktion, 115 und 3.2.1 Luckmanns
phdnomenologisches Sprachverstédndnis: Appréasentation, 119.

270 | Vgl. Girndt, »Transzendental.«, 2213ff.

271 | Vgl. Husserl, Phdnomenologie, 101.

272 | Vgl. ebd., XXVf.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

115


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u6

Sprache der Transzendenzerfahrungen

der nicht im Bewusstseinsstrom mitgerissen wird, eine entscheidende Rolle
bei Transzendenzerfahrung ein.?”? Husserls Phinomenologie wird anhand des
Begriffs »transzendentale Reduktion« nicht weiter ausgefiihrt.

c¢) Wittgenstein: Transzendentale Sprachspiele

Will man Wittgenstein als Transzendentalphilosophen verstehen, so kniipft er
in jungen Jahren im Tractatus mit der Idee des Sinn-Transzendentalen an die
Moglichkeit einer transzendentalen Erkenntnis nach Kant an. Anders als bei
Kant ist diese Sinn-Transzendentale nicht Teil einer Erkenntnistheorie, der es
um die Primissen einer Epistemologie geht, sondern um die linguistischen
Primissen einer sinnvollen Weltbeschreibung. Es gibt keine sinnvollen Sit-
ze, die uiber diese Primissen des Sinn-Transzendentalen gesagt werden kon-
nen, sie zeigt sich lediglich als logische Form in der Sprache. Der Satz spiegelt
demnach (nur) die logische Form der Wirklichkeit, welche keinen Ausdruck in
einem sinnvollen Satz findet.””* Mit Wittgenstein verlagert sich das Transzen-
dentale auf die Ebene der Sprache, denn er setzt die logische Form der Sprache
vor jede Erkenntnis.

Der spite Wittgenstein verabschiedet sich dann von dieser Idee des Transzen-
dentalen als etwas Singulirem, als einer Logik, die jeder Sprache iibergeord-
net ist. An die Stelle der logischen Form der Sprache treten die mannigfalti-
gen Sprachspiele?”®
Sprachverstindnisses: Die Bedeutung der Woérter ist nicht linger auf eine lo-
gischen Ebene zuriickzufiithren, sondern zeigt sich durch ihre alltigliche Ver-

. Diese Sprachspiele sind die Folge einer Umkehrung des

wendung. Im Gegensatz zur einen Logik der Sprache, die unverinderlichen
Charakter hatte, sind Sprachspiele, die iiber Regeln verfiigen und im Alltagsge-
brauch wurzeln, der Verinderung ausgesetzt.””® Somit stosst Wittgenstein zu
einem Transzendenzbegriff vor, der sich von den Bedingungen der Moglich-

273 | Vgl. Schitz, Strukturen der Lebenswelt, 90.

274 | Vgl. Wittgenstein, Tractatus, 6.54. Zitat Ebd. 4.121: »Was sich in der Sprache
ausdriickt, kdnnen wir nicht durch sie ausdriicken.« Zitat Ebd. 7: »Er [der Leser] muss
diese Sétze [des Tractatus] Giberwinden, dann sieht er die Welt richtig. Wovon man nicht
sprechen kann, dariiber muss man schweigen.«

275 | Vgl. Burkhardt, Wittgenstein und die Grenzen, 91f.: Wittgenstein verwendet das
Beispiel des Kindes, das seinen Ball an die Wand wirft und wieder auffangt, um zu zei-
gen, was er mit Spiel meint. Es handelt sich um den Akt des Spielens mit der Sprache,
der sich nicht den Regeln der Sprache beugt, sondern kreativ mit ihnen umgeht. Sofern
es Regeln gibt, entstehen diverse Varianten, sich an diese Regeln zu halten, sie zu bie-
gen oder zu brechen. Das Sprachspiel impliziert Regeln, gibt jedoch nicht vor, inwiefern
diese umgesetzt werden.

276 | Vgl. Niquet, »Transzendental.« 2221f.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

keit der Erkenntnis bei Kant deutlich abhebt. Es gibt nichts mehr, das vor der
Erfahrung oder dem Sprachgebrauch liegt und diesem damit transzendental
uibergeordnet wire. Es findet eine Verlagerung von der metaphysischen auf
die pragmatische Ebene statt: Alleine die Sprachspiele an sich, die verstind-
lichen Verkettungen von Worten, haben transzendentalen Charakter, jedoch
nicht ihre Regeln. Das Transzendentale wird einer radikalen Versprachlichung
unterzogen, wodurch der Sprachgebrauch vor jede Erkenntnis gesetzt wird.?”
Dennoch will Wittgenstein nicht behaupten, dass es jenseits der Grenzen der
Sprache nichts gibt.?”

Wittgensteins Sprachverstindnis beeinflusste jenes von Lacan besonders
wegen seiner logischen Form und wegen der spiteren Sprachspiele, welche zu
Lacans Struktur werden, die er Sprache nennt. Die Struktur wird fiir Lacan
zu einer notwendigen Bedingung fiir den Menschen und macht ihn zu einem
parlétre. Diese Struktur wird fiir das parlétre zu einer Grenze, die erst Lacan
3 mit der Implementierung des Realen im Borromiischen Knoten zu iiber-
schreiten weiss: Der Mensch erhilt einen Zugang zum Jenseits der Sprache.

d) Heidegger: Transzendenz des Daseins

Der Begriff »ITranszendenz« durchliuft bei Heidegger unterschiedliche Pha-
sen, wobei an dieser Stelle jene von Bedeutung ist, welche fiir Lacans Sprach-
begriff prigend war. Es handelt sich um Heideggers gedankliche Entwicklung
des Daseins und Nicht-Seins, worauf Lacan seine Ordnung des Realen bezieht
und mit ihr tiber Heidegger hinauswichst.?””

Heidegger versucht zwei Zuginge, die in der Einleitung zu diesem Kapitel
als Begriffsgeschichten von »Transzendenz« und »transzendental« genannt
wurden, in der Transzendenz des Daseins zu vereinen. Er spricht von der
erkenntnistheoretischen Transzendenz bei Kant oder Husserl und der theo-
logischen Transzendenz, die er bei Descartes oder Schelling entdeckt. Beide

277 | »Die Dimension des Transzendentalen wird einer radikalen Versprachlichung (in
Begriffen der logischen Form der einen, tatsachenabbildenden Sprache) und Ent-Epis-
temologisierung unterzogen.« Ebd., 2221.

278 | »Es gibt allerdings Unaussprechliches. Dies zeigt sich, es ist das Mystische.«
Wittgenstein, Tractatus, 6.522; Der spate Wittgenstein nennt den Schmerz als Beispiel
fiir eine private Empfindung und zeigt, dass es unmoglich ist, diesen Schmerz dem an-
deren mitzuteilen. Dies ist fiir ihn jedoch kein Argument dafiir, dass es den Schmerz
nicht gibt. Es gibt lediglich gewisse Dinge, die ausserhalb der 6ffentlichen Sprache blei-
ben. Vgl. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, 293.

279 | Heideggers Versténdnis von Transzendenz geht auf Hegel zuriick und er stand
wéhrend seines Schaffens mit Lacan im Austausch und wurde von Wittgenstein wahr-
genommen und kommentiert. Vgl. Rentsch, Heidegger und Wittgenstein, 329 und Rou-
dinesco, Jacques Lacan, 222-229.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

17


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1u8

Sprache der Transzendenzerfahrungen

Konzepte kritisiert Heidegger als unfihig, den Subjekt-Objekt-Dualismus auf-
zul6sen; die erkenntnistheoretische Transzendenz bleibt in der Trennung von
Transzendenz und Immanenz verhaftet und die theologische Transzendenz
postuliert aus der Notwendigkeit eine vereinigende Kraft, Gott, um Objekt und
Subjekt zu tiberwinden. Beiden Vorstellungen haftet der Mangel des Objekt-
Subjekt-Dualismus an, der nicht befriedigend gelést werden kann.?° Das Da-
sein wird zur dialektischen Briicke zwischen Sein, als Objekt, und Seiendem,
als Subjekt, und als in der Transzendenz griindend beschrieben. Das Dasein
ist in die Welt geworfenes Sein (Objekt), welches sich selbst als Seiendes (Sub-
jekt) bereits transzendiert. Durch die Existenz des Subjekts (Seiendes) wird der
Uberschritt in das Objekt (Sein) bereits gemacht und zeigt sich in der Trans-
zendenz des Daseins, welche diese Grenziiberschreitung immer schon vollzo-
gen hat. Das Dasein zeigt sich als in die Welt geworfener Korper, der sich selbst
und andere Objekte bezeichnen kann.?®! In der Sprache iiberwindet das Seien-
de die Distanz zum Sein und schligt eine Briicke zu sich selbst im Dasein. So
versteht sich der Begriff bei Heidegger, der sich auf Kants Transzendentalphi-
losophie bezieht, als Teil der Idee des Individuums, das in der Kommunikation
seine Existenz, sein In-der-Welt-sein, erfihrt.?®?

Heidegger ermdglicht Lacan??® mit seiner Lehre des Daseins, welche den
Subjekt-Objekt-Dualismus zu vermitteln sucht, die Untermauerung der lacan-
schen Spaltung in Subjekt der symbolischen Ordnung und Ich der imaginiren
Ordnung, welche im Dasein des Menschen aneinander geknotet werden. Der
Mensch erkennt sich als seiendes Subjekt erst in der Spiegelung des Ichs: im
Objekt. Dies geschieht bei Lacan mit der Verwendung der Sprache, die eine
Subjekt-Objekt-Spaltung im Dasein durch die stindige Selbsttranszendenz er-
zeugt.

3.2 Luckmanns »Transzendenzerfahrunge,
gelesen mit Lacan

Der Wissenssoziologe Luckmann entwickelt zusammen mit Alfred Schiitz
eine dreifache Theorie der Transzendenzerfahrungen und baut als Schiitz’
Schiiler seine Theorie zu den Strukturen der Wirklichkeit auf Husserls Sprach-

280 | Vgl. Berg, Transzendenz, 71f. und in dieser Notwendigkeit der Uberwindung bei-
der Transzendenzen stimmt er aufféllig mit Hegel iberein. Vgl. ebd., 73.

281 | Vgl. Heidegger, Metaphysische Anfangsgriinde, 211f.

282 | Vgl. Sicheneder, Transzendenz und Wahrheit, 271.

283 | Es sei angemerkt, wie Lacan Heidegger tatsachlich gelesen hat: Lacan las und
libersetzte Heidegger, um seine eigene Lehre zu illustrieren, wobei er sich fast komplett
von den Werken Heideggers distanzierte. Vgl. Roudinesco, Jacques Lacan, 228f.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

verstindnis der Apprisentationen®* auf. Diese setzten bereits ein bestimmtes
phinomenologisches Verstindnis von Bewusstsein und Erfahrung voraus und
kénnen nur im Kontext der husserlschen Phinomenologie, auf Kants Episte-
mologie bauend, verstanden werden. Luckmann versucht, die Dualismuskri-
tik, welche der Definition von Transzendenz spitestens seit Hegel und Hei-
degger anhaftet, durch die Betonung der Erfahrung von Transzendenz, die
ihren Ausdruck in der Wortschopfung »Transzendenzerfahrung« findet, aus-
zurdumen. Parallel zu Luckmanns phinomenologisch fundierten Thesen der
Transzendenzerfahrungen dient die Husserl-Kritik des Postphinomenologen
Merleau-Ponty als Hinweis auf die méglichen Schwachstellen von Luckmanns
Thesen. Merleau-Pontys Uberlegungen zum Bewusstsein, die unter anderem
in der Lektiire des strukturalistischen Lacan fussen,?®> dienen schliesslich als
Briicke zwischen Luckmanns kleinen und mittleren Transzendenzerfahrung
und Lacans symbolisch-imaginirer Sprache.

Im Anschluss wird gezeigt, wie Lacans Begriff des Realen auf die grosse
Transzendenz(erfahrung) von Luckmann passt und inwiefern er diese zu er-
ginzen vermag. Der Begriff der »Transzendenzerfahrung« wird im Gegenzug
in den Borromiischen Knoten eingefiigt und uibt als phinomenologischer Be-
griff Kritik an der sprachlich orientierten Psychoanalyse von Lacan 1 und 2
bzw. integriert den nicht explizierten Platz der Erfahrung, welcher der Sprache
gegeniibersteht, in Lacan 3.

3.2.1 Luckmanns phanomenologisches Sprachverstandnis:
Apprasentation

Als Einleitung zu Luckmanns Transzendenzerfahrung muss zunichst sein bei

Husserl entlehntes Sprachverstindnis geklirt werden, welches die Vorausset-

zung fiir das Transzendieren einer jeden Erfahrung ist. Wie Husserl?®® spricht

Luckmann von Apprisentation, die als Anzeichen, Merkzeichen, Zeichen und

284 | Vorlaufige Definition: Eine Apprdsentation leistet die Synthese von Prasentem
und Nichtprasentem in einem Zeichen, wobei letzteres nicht demselben Wirklichkeits-
bereich entstammen muss, sondern fiktiv, abstrahierend, personalisierend oder jen-
seitig sein kann.

285 | Lacan und Merleau-Ponty waren gute Freunde, die gegenseitig Artikel ibereinan-
der publizierten und nichtsdestotrotz einander kritisch gegeniiberstanden. Lacan sagte
im Seminar XV, dass Merleau-Ponty iiber Lacans radikale Position beziiglich des Sub-
jektsin der Welt, hier als das Reale zu verstehen, schockiert gewesen sei. Vgl. Dorfman,
voir le monde, 27.

286 | Luckmann verweist auf Husserls Begriff »Apprésentation« in diversen Schriften,
betont aber die definitorische Vormachtstellung der Cartesianischen Meditationen und
Pariser Vortrage. Vgl. Schiitz, Strukturen der Lebenswelt, 636 und vgl. Husserl, Medi-
tationen, 142-150.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

19


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Sprache der Transzendenzerfahrungen

Symbole® iiber die unmittelbare, subjektive Erfahrung hinaus Nachrichten

zu iiberbringen vermag.?® Egal um welche Sorte Apprisentation es sich han-
delt, wird immer von einer aktiven Bewusstseinsleistung gesprochen, welche
einen Hinweis auf etwas ausserhalb der subjektiven Erfahrung Liegendes gibt.
Die Apprasentation leistet die Synthese von Prasentem und Nichtprasentem
in einem Zeichen, wobei letzteres nicht demselben Wirklichkeitsbereich ent-
stammen muss, sondern fiktiv, abstrahierend, personalisierend oder jenseitig
sein kann. Im Unterschied zur subjektiven Erfahrung wird die Apprisenta-
tion nicht unmittelbar, sondern als Triger eines Verweises vermittelt erfahren
und hat als solche bereits eine Bedeutung. Damit der Triger, das Apprisen-
tierende, und die subjektive Wahrnehmung, das Prisentierte, auseinanderge-
halten werden kénnen, muss eine besondere Haltung, wie die wissenschaft-
liche Betrachtung, eingenommen werden. Dadurch kann die Bedeutung der
Apprisentation als schrittweise Denkhandlung auseinandergenommen und
nachvollzogen werden.”®® Luckmann erklirt, inwiefern die Apprisentation als
Bedeutungstriger eine (begrenzte) Beliebigkeit erfihrt, weil die Stiftung neu-
er Bedeutungen durch neue apprisentative Beziehungen nicht ausgeschlossen
werden kann. Die Bedeutung wandelt sich entlang der lagebedingten, lebens-
geschichtlichen und gesellschaftlichen Umstinde, wonach sich die apprisen-
tativen Beziehungen bewihren oder nicht. Entpuppt sich die Apprisentation
als fehlerhafter Hinweis, wird sie aufgelost und durch ein anderes Zeichen mit
richtigem Hinweis ersetzt.”® Zusitzlich ist es fiir Luckmann »selbstverstind-
lich, dass subjektive Erfahrungsspeicherung nicht prinzipiell ein Zeichensys-
tem voraussetzt. Aber empirisch ist das doch eine wichtige subjektive Funktion
sozialer Zeichensysteme.«*’!

287 | Als vorlaufige Definitionen fiir die vier sprachlichen Begriffe Luckmanns sollen
folgende dienen: Anzeichen sind Apprasentationen die einer unmittelbaren Erfahrung
Ausdruck verleihen. Merkzeichen sind bewusst gesetzte Anzeichen, die sich durch Wie-
derholung bestatigt haben. Merkzeichen dienen der Uberschreitung von Raum und Zeit,
was bei Luckmann als kleine Transzendenz bezeichnet wird.

Der Begriff »Zeichen« wird ab hier ausschliesslich im Kontext von Luckmann verwen-
det: Zeichen objektivieren Merkzeichen und sind intersubjektiv giiltig, wodurch sie den
Erfahrungsaustausch zweier Menschen erméglichen. Z. dienen der Uberschreitung von
subjektiver Erfahrung, was als mittlere Transzendenz bezeichnet wird. Der Begriff »Sym-
bol« wird bei Luckmann anders verwendet als bei Lacan und meint einen Wegweiser in
die ausseralltégliche Wirklichkeit. Er deutet mit dem Verweis auf alltégliche Erfahrun-
gen eine grosse Transzendenz an.

288 | Vgl. Schiitz, Strukturen der Lebenswelt, 634.

289 | Vgl. ebd., 637f.

290 | Vgl. ebd., 640.

291 | Vgl. ebd., 667.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

Kritik von Merleau-Ponty an der husserlschen Apprasentation
Merleau-Ponty kritisiert die Phinomenologie Husserls auf der Ebene der sub-
jektiven Erfahrung, die niemals ein objektives Gut des Geistes sein kann, son-
dern im Bereich der Wahrnehmung liegt, welche mit Heidegger als Teil des
Daseins in der Welt zu verstehen ist und sich den objektiven Bereichen ent-
ziehen kann.?*> Merleau-Ponty bleibt durch die Primisse der Wahrnehmung,
dem Primat der menschlichen Erfahrung, seiner phinomenologischen Linie
treu und geht dennoch, als Rezipient Lacans und anderer Strukturalisten, hart
ins Gericht mit dem empirischen und intellektuellen Anspruch der transzen-
dentalen Reduktion Husserls. Wahrnehmung kann fiir Merleau-Ponty weder
auf der empirisch gesetzten Empfindung noch auf dem intellektuell gesetzten
Urteil fussen, denn beide Konzepte sind voneinander getriibt. Wir Menschen
nehmen keine Empfindungen, sondern Dinge wahr; Empfindungen sind Kon-
zepte, die uns sagen, wie etwas auf uns wirkt und nicht, was der unmittelbare
Stimulus fiir unsere Sinne war. Will man auf der anderen Seite Wahrnehmung
als reines Beurteilen definieren, beraubt sich die Wahrnehmung des gesamten
Phinomens und 16st sich als Welt der Wahrnehmung ganz von der Welt.??
Anstelle von geistiger Empfindung und geistigem Urteil riickt fiir Merleau-
Ponty der Korper als Wahrnehmungsgrundlage in den Vordergrund.?** Den
Kérper als Grundlage fiir die Wahrnehmung hier weiterauszufithren, wiirde
den Rahmen dieser Arbeit sprengen; dennoch sei an dieser Stelle eine Parallele
zu Lacan 3 vorweggenommen, der dem Korper als Ort des Realen eine beson-
dere Stellung im Borromiischen Knoten einrdumt.

3.2.2 Transzendenzerfahrung nach Luckmann

Das phinomenologische Sprachverstindnis Luckmanns soll bei der Einfiih-
rung zu seiner Transzendenzerfahrung in Erinnerung bleiben, denn es wird
sich zeigen, wie Erfahrung und Sprache in einer Wechselbeziehung stehen. Er
spricht einerseits deutlich tiber Transzendenzerfahrungen in seinem Nachtrag
zu Die unsichtbare Religion, und andererseits spiter in seinem gemeinsam mit
Alfred Schiitz verfassten Werk Strukturen der Lebenswelt. In Letzterem werden
die Transzendenzerfahrungen unter dem Kapitel Die Grenzen der Lebenswelt

292 | Die Phédnomenologie untersucht den Begegnungsraum des Bewusstseins als
Korrelation von Gegenstand und Erkenntnis. Der Gegenstand und die Erkenntnis wer-
den in diesem Begegnungsraum zu Bewusstseinsgegebenheiten verkniipft, wodurch
eine transzendentale Reduktion geschieht.

293 | Dieser Vorwurf an den Intellektualismus kann man auch fiir den Strukturalismus
von Lacan 1 und 2 formulieren, mit dem Unterschied der Unzugénglichkeit des Sym-
bolischen. Es ist bei Lacan nicht l&nger der Verstand, sondern die Sprache, die den
Menschen von der Welt (der Phdnomene) trennt.

294 | vVgl. Carman, Merleau-Ponty, 75f. und 78.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

121


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Sprache der Transzendenzerfahrungen

als letztes Kapitel der Strukturen der Lebenswelt abgehandelt. Darin stellt er den
Begriff in den Kontext der Begrenzung anstelle der Bedingung, wie dies noch
bei Husserl und Kant der Fall war, und deutet eine Synthese unterschiedlicher
Transzendenzbegriffe an. Entscheidend fiir seinen Begriff bleibt in der phino-
menologischen Tradition die subjektive Erfahrung, welche an der Basis einer
jeden Transzendenzerfahrung liegt und zur Bedingung jeder Grenzerfahrung
wird.?”

a) Erfahrung als Voraussetzung fiir Transzendenzerfahrung

Luckmann unternimmt den Versuch, trennscharf zwischen Erlebnis und
Erfahrung zu unterscheiden; Erfahrung wird als spezifische Form der Er-
lebnisse, die durch Aufmerksamkeit des Ichs ausgezeichnet sind, definiert.
Erfahrungen tibernehmen als Teilmenge von Erlebnissen deren konstitutive
Eigenschaften des Kerns der aktuellen Erlebnisphase und die apprisentierten
Bestandteile.?® Weil Luckmann sich nicht ausfiithrlich mit den Erlebnissen
beschiftigt oder, anders gesagt, mit dem Rest des Bewusstseinsstroms, son-
dern sich auf die Erfahrung konzentriert, wird davon ausgegangen, dass er
den Erlebnissen, die nicht der Erfahrung angehoren, keine Relevanz fiir die
Lebenswelt oder Wirklichkeit beimisst.?”” Fortan wird der Begriff »Erlebnis«
nicht getrennt von »Erfahrung« verwendet, denn fiir Luckmanns Thesen zu
Transzendenzerfahrungen ist diese Unterscheidung nicht hilfreich.

Erfahrung wird von Luckmann zunichst der Transzendenz gegeniibergestellt,
denn weder die Transzendenz, noch die transzendierende Welt sind als sol-
che erfahrbar. Die Erfahrung scheint eine natiirliche Grenze in Raum und
Zeit, in der uniiberwindbaren Grenze zum anderen und der Alltagsgrenze des
Traums, im meditativen Zustand oder dergleichen zu haben. Dennoch kann
die unmittelbare, subjektive Erfahrung tiberschritten werden: die nattirliche
Grenze von Raum und Zeit in Erinnerung oder Zukunftsplan, die Grenze zum
anderen in der gemeinsam artikulierten Welt und die Grenze des Alltags im
Traum oder in Ekstase. Diese Uberschreitungen von Erfahrungen kénnen wei-
ter unterteilt werden in solche, die zu einem anderen Zeitpunkt oder an einem

295 | Vgl. Schitz, Strukturen der Lebenswelt, 10 und Luckmann, unsichtbare Religion,
164-184 (Nachtrag).

296 | Vgl. Schiitz, Strukturen der Lebenswelt, 447-451.

297 | Ausserdem werden die Begriffe »Erfahrung« und »Erlebnis«in einem vorangehen-
den Kapitel nicht scharf getrennt, sondern als Synonyme verwendet. »Ich erfahre an-
dere Menschen in verschiedenen Perspektiven, und meine Beziehung zu ihnen gliedert
sich nach verschiedenen Stufen der Erlebnisndhe, Erlebnistiefe und Anonymitat.« Ebd.,
101 oder»oder es motiviert uns dazu, dass wir uns unseren vergangenen (etwa auch ge-
rade vergangenen) Erlebnissen zuwenden und sie nach ihrem Sinn befragen® Ebd., 58.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

anderen Ort genauso erfahrbar sind, jene die nur vermittelt erfahrbar sind und
jene, auf die das Ich nicht seine Aufmerksamkeit richten kann.?®

Die Art der Erfahrung und die Méglichkeit ihrer Transzendenz stehen in
engem Zusammenhang mit dem dazu aufgewendeten Bewusstsein, welches
aufgrund seiner Spannung kategorisiert wird. Luckmann zeigt den Einbezug
der unterschiedlichen Bewusstseinsformen, die fiir unterschiedliche Situatio-
nen wie Traum, wissenschaftliches Arbeiten, Phantasiewelt und alltigliche
Lebenswelt in anderem Masse gelten. Er schliisselt diese Bewusstseinsformen
linear entlang der Pole »aktiv« und »passiv« auf. Die alltigliche Lebenswelt,
welche Handlung erfordert, bringt die hochste Bewusstseinsspannung mit
sich, ist demnach aktiv, und der Traum ist eine besonders passive Form des
Bewusstseins. Je nach Bewusstseinsspannung befindet sich das Subjekt in
einem bestimmten Erlebnisstil, den es nicht mit anderen Erfahrungen ande-
rer Bewusstseinsspannungen in Verbindung bringen kann, ohne dabei einen
Schock zu erleben.?”® Egal in welcher Bewusstseinsspannung oder in welchen
sogenannten Sinngebieten wir uns befinden, erscheinen die anderen als Qua-
si-Realititen und befinden sich immer ausserhalb des abgeschlossenen Sinn-
gebiets.%

Merleau-Pontys Kritik am Primat der (bewussten) Erfahrung

Mit Luckmann liegt die Erfahrung des Subjekts an der Basis jeder Erkennt-
nistheorie und wird durch die Bewusstseinsspannung spezifischer auf Luck-
manns Anwendungsgebiet, von alltiglicher Lebenswelt bis religiéser Ekstase,
definiert. Sowohl Luckmann, Merleau-Ponty, wie Lacan setzen das Subjekt
als Ausgangspunkt der Erkenntnis, riicken aber andere Konstitutionen des
Subjekts in den Vordergrund, welche zu unterschiedlichen Erkenntnismog-
lichkeiten oder an die Grenze dieser Moglichkeiten fithren. Luckmann und
Merleau-Ponty sind sich aufgrund ihrer phinomenologischen Zugangsweise
niher und zeigen die Grenzen der Erkenntnis an derselben Stelle, wohingegen
Lacan, besonders Lacan 3, eine weitaus radikalere Haltung beziiglich dieser
Grenze einnimmt.

Merleau-Ponty, der stets bemiiht war, die Psychoanalyse fiir die Phinome-
nologie fruchtbar zu machen und automatischen den Umkehrschluss zuliess,
setzte das Primat der Perzeption tiber jenes des bewussten Denkens. Anders
als das cartesianische Denken hat die Wahrnehmung nebst aktiven auch pas-
sive Komponenten, die vom Subjekt nicht gelenkt werden, sondern Teil der ge-

298 | Vgl. ebd., 591-597.

299 | Luckmann fiigt beispielhaft ein paar Schockerlebnisse an: der Ruck, mit dem sich
der Wissenschaftler nach dem Mittagessen in die theoretische Ansichtversetzt oder die
Verschiebung, wenn man zu spielen beginnt. Vgl. ebd., 56f.

300 | Vgl. ebd., 56-58.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

123


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Sprache der Transzendenzerfahrungen

gebenen Korperlichkeit und deren Verbindung zur Welt sind.**! Die bewusste
oder aktive Komponente muss sich in der Reflexion der Wahrnehmung stets
vor Augen fithren, die bewusste Aufmerksamkeit nicht auf alles richten zu
kénnen und sich der Unaufmerksambkeit bewusst sein, welche die Aufmerk-
samkeit begleitet. Das Problem dieser stindigen Unaufmerksambkeit betrifft
nicht die Wahrnehmung selbst, die aktiv und passiv sein kann, sondern de-
ren aktive Reflexion, die durch die bewusste Aufmerksamkeit auf eine passive
oder aktive Komponente der Wahrnehmung etwas anderes aus dem Blickfeld
dringt, welches sie eigentlich wahrnehmen konnte. Aus dieser unausweich-
lichen Situation der stindigen Unaufmerksambkeit sieht Merleau-Ponty die
Moglichkeit einer Reflexion, die sich selbst nicht tibersteigt, jedoch stindig
reflektiert und die Aufmerksamkeit auf etwas Neues richtet.>*

Mit Merleau-Pontys Primat der Perzeption, der sich stindig neuausrich-
tenden aktiven und bewussten Reflexion lisst sich Luckmanns Primat der
Erfahrung, das sich entlang seiner Bewusstseinsspannung zwischen aktiv
und passiv kategorisieren ldsst, vereinbaren. Beide gehen grundsitzlich von
der Erkenntnismdglichkeit passiver Wahrnehmung oder Erfahrung aus, sei
dies durch radikale Reflexion bei Merleau-Ponty oder durch abgeschlossene
Sinnsysteme bei Luckmann, die sich auf eine bestimmte Bewusstseinsspan-
nung beziehen. Gemeinsam ist beiden die Unmoglichkeit der gleichzeitigen
Erkenntnis aller Erfahrungs- oder Wahrnehmungsdaten, welche auf eine be-
stimmte Form des Bewusstseins — die Aufmerksambkeit — angewiesen ist, die
wiederum per definitionem eine andere Form verdringt und einen unbewus-
sten Rest tibrig ldsst.

Merleau-Ponty hat das Subjekt des Unbewussten von Lacan 1 und 2 in seine
Uberlegungen miteinbezogen und es fiir die Kritik des Bewusstseins nach
Husserl fruchtbar gemacht. Als jiingerer Autor bezieht Luckmann die Kritik an
Husserls Bewusstseinskonzept bereits mit ein und integriert dadurch teilweise
Lacan1und 2, wenn auch nicht explizit. Lacan 3 betont mit der Umstellung der
Ordnung auf RSI im Borromdischen Knoten die Funktion des Loch-machens
der Alteritit des Realen, die sich auf den Menschen iibertrigt und damit den
fundamentalen Signifikanten der Sprache unzuginglich macht. Der Mensch
kann, egal in welcher Bewusstseinsspannung er sich befindet oder wie radikal
seine Reflexion ist, niemals jenen Bereich des Realen, die radikale Alteritit,
betreten. Lacans Mensch, der die Konstitution des Borromiischen Knotens
mit Sinthom hat, wird niemals, egal ob bewusst oder unbewusst, das Reale
sprachlich ausdriicken kénnen. Das Objekt a des Realen, das Ding, bleibt voll-
kommen unzuginglich und zeigt sich in der Sprache einmal als bewusstes

301 | Vgl. Stawarska, Psychoanalysis, 34.
302 | Vgl. Dorfman, voir le monde, 73-75.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

Partialobjekt oder als mangelndes Objekt im Unbewussten, niemals aber als
das Ding. Somit kénnen wir mit Lacans Primat der Sprache sowohl die Er-
fahrung bei Luckmann wie die Wahrnehmung bei Merleau-Ponty als episte-
mologisches Primat kritisieren. Denn sowohl die Erfahrung, die sich mit ihrer
Bewusstseinsspannung innerhalb eines abgeschlossenen Sinngebiets befin-
det, als auch die Wahrnehmung, die stetiger, aktiver Reflexion bedarf, sind auf
Sprache angewiesen. In dieser existenziellen Abhingigkeit von Sprache, die
im Verstindnis Lacans, Merleau-Pontys sowie Luckmanns mehr oder weniger
bewusst sein kann, miissen unbedingt die Unzuginglichkeiten von Sprache
diskutiert werden, welche die Grenzen unseres Daseins markieren. Diese be-
treffen nunmehr nicht die momentan unbewussten Teile, sondern jene, die
den Eingang in die Sprache nie finden, die nicht bewusst gemacht und des-
halb nicht vermittelt werden kénnen. Luckmanns kleine und mittlere Tran-
szendenz sind, wie sich im nachfolgenden Abschnitt zeigen wird, von dieser
Kritik nur teilweise betroffen, denn Lacan beschreibt einen parallelen Vorgang
im Spiegelstadium. Die grosse Transzendenz hingegen wird mit Lacan kritisch
beleuchtet und hat vice versa das Potential, die Aussersprachlichkeit des Sint-
homs zu kritisieren.

b) Horizontale Transzendenz: kleine Transzendenz und mittlere
Transzendenz nach Luckmann

Das Begriffspaar von horizontaler und vertikaler Transzendenz*® geht auf eine
Fussnote in einem Aufsatz von Albert Camus zuriick und wird spiter von Psy-
chologen in der Sinnforschung und von Theologen in der Systematik verwen-
det.*** Im Zusammenhang mit Luckmanns Transzendenzerfahrung wird das
Begriffspaar nicht strikt im Kontext eines bestimmten Autors verwendet, son-
dern es wird lediglich die Grundidee der Unterscheidung {ibernommen, die
sich in den meisten Verwendungen findet: Die horizontale Transzendenz be-
zeichnet das Ubersteigen des Einzelnen im Kontext der Anderen, die Spaltung
des Menschen in ein bewusstes und unbewusstes Subjekt oder die alltigliche
Intersubjektivitit; die vertikale Transzendenz bezeichnet das Ubersteigen des
Einzelnen im Kontext des radikal Anderen oder das Erleben der ausseralltig-
lichen Wirklichkeit. Dementsprechend wird Luckmanns kleine und mittlere
Transzendenz als horizontale Transzendenz zusammengefasst und bedarf im

303

303 | Fiir Luckmann sind Transzendenzen immer Transzendenzerfahrungen, denn jedes
Uberschreiten einer subjektiven Erfahrung kann wiederum als Grenze erfahren und er-
lebt werden. Vgl. Schiitz, Strukturen der Lebenswelt, 634.

304 | »ll s’agit bien entendu, dans toute cette remarque, d’une transcendance qu’on
pourrait appeler horizontale par opposition a la transcendance verticale qui est celle de
Dieu ou des Essences platoniciennes.« Camus, sur la révolte, 9. Vgl. Tillich, Widerstreit,
gesamtes Werk; vgl. Schnell, Implizite Religiositét, gesamtes Werk.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

125


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Sprache der Transzendenzerfahrungen

Kontext von Lacan nur einer knappen Einfithrung. Die horizontalen Transzen-
denzerfahrungen bei Luckmann bringen aus der Perspektive Lacans, ausser
dem phinomenologischen Primat der Erfahrung, welches wir bereits ausfiihr-
lich diskutiert haben, nichts bedeutend Neues.

a. Kleine Transzendenz

Sowohl die kleine wie die mittlere Transzendenz gehéren fiir Luckmann den
Erfahrungen des Alltags an, wobei die kleine Transzendenz die Grenzen von
Raum und Zeit iiberschreitet und die mittlere jene der subjektiven Erfahrbar-
keit tibersteigt. Die kleine Transzendenz wurzelt in der alltiglichen Erfahrung
von Ereignissen und Gegenstinden, die nicht in meiner raum-zeitlichen Reich-
weite liegen, mit dem Potential, ceteris paribus®®
zu sein. Als Beispiel dient ein vergessenes Buch, an das ich mich beim Anblick
meiner leeren Aktentasche, der Begegnung mit einem anderen Buch oder dem
Antlitz eines Passanten, der Ahnlichkeiten mit dem Protagonisten des Buches
hat, erinnere. Das Buch befindet sich nicht in meiner Reichweite und dennoch
ceteris paribus konnte ich es holen und in meine Aktentasche stecken. Die
gegenwirtige Erfahrung der leeren Aktentasche, des anderen Buches oder des
Passanten verweisen auf ein fritheres Erlebnis, als das Buch noch vor mir lag,
und ein zukiinftiges, wenn ich das Buch in meine Aktentasche stecken wer-
de.** Die Moglichkeit dieser kleinen Transzendenz bedarf eines Verweises von

wieder in meiner Reichweite

einer Erfahrung auf eine nichste, die Luckmann im Kontext seines Sprachver-
stindnisses der Apprisentation als Anzeichen und Merkzeichen einfiihrt. Bei-
de Zeichen sind fiir ihn zunichst nicht intersubjektiv zu verstehen, sondern als
nur subjektiv verstindliche Synthesen von Prisentem und Nichtprisentem, so-
genannten Apprisentationen. Als Prototyp der Anzeichen erwihnt Luckmann
mit Husserl kérperliche Ausdriicke wie kalter Schweiss, knirschende Zihne,
Speichelproduktion oder zusammengekniffene Augen fiir verschiedenste Be-
wusstseinsvorginge wie Angst, Wut, Lust oder Wissenserwerb. Anzeichen
miissen sich, anders als die intersubjektiven Zeichen, in spiteren Erfahrungen
nicht bewihren, sondern konnen einer stindigen Verinderung unterliegen.
Der zweite sprachliche Ausdruck von kleinen Transzendenzen sind Merkzei-
chen, die sich durch ihre absichtliche Setzung von Anzeichen unterscheiden
und einer Wiederholung bediirfen, weil sie sonst ihrem Zweck der Orientie-
rung in einer zukiinftigen Lage nicht gerecht werden. Wird ein Anzeichen
mehrmals verwendet und dient es der Erinnerung an eine frithere Erfahrung,
wird es zum Merkzeichen. Greifen wir auf den kérperlichen Ausdruck zuriick,

305 | Luckmann spricht in diesem Zusammenhang von Alltagsidealisierungen, die den
Menschen davon ausgehen lassen, er kénne unter gleichbleibenden Dingen und Um-
stdnden immer wieder dasselbe erfahren. Vgl. Schiitz, Strukturen der Lebenswelt, 602.
306 | Vgl. ebd., 598-602.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

so werden die knirschenden Zihne und der angespannte Unterkiefer zu einem
Merkzeichen fiir Wut, sobald sich die Korrelation von Anzeichen und Bewusst-
seinsvorgang geniigend stabil wiederholt hat. Demzufolge ist der Ubergang
von Anzeichen zu Merkzeichen fliessend und ihre Triger sind fast beliebig.>””

B. Mittlere Transzendenz

Mit der mittleren Transzendenz bewegt sich der Mensch uiber die fir ihn
potentiell erfahrbaren Ereignisse und Gegenstinde hinaus, hin zu den nie-
mals subjektiv erfahrbaren Erfahrungen des Anderen, welche nur vermittelt
erlebt werden kénnen. Dies bedarf der Primisse, im Anderen ein mir Ahnli-
ches zu sehen und dadurch anzunehmen, dieses Ahnliche nehme mich eben-
falls als Ahnliches wahr. Diese Primisse griindet auf der subjektiven Erfah-
rung meines Kérpers als Aussen und meiner Bewusstseinsvorginge als Innen,
die einander nicht immer deckungsgleich abbilden, aber dennoch eine Einheit
sind und nicht auseinanderfallen. Dennoch weiss ich, durch die vermittelte
Erfahrung anderer, dass mein Inneres niemals deckungsgleich in meinem
Ausseren angezeigt wird; somit bleibt immer die Méglichkeit, vom Ausseren
der anderen tiber ihr Inneres hinweggetiuscht zu werden. In der Idealisierung
des Alltags®® wird diese Tduschung nicht grundsitzlich angenommen und
die Alltagswelt wird von Beginn weg intersubjektiv konstruiert.>® Um am vor-
herigen Beispiel des vergessenen Buches anzukniipfen, kénnte der Passant,
der die kleine Transzendenz ausloste, an meinem Ausseren erkennen, was fiir
Bewusstseinsvorginge in meinem Inneren ablaufen und wiirde sich denken,
dass dieser erschrockene Blick, kombiniert mit dem blitzartigen Wechseln
der Gehrichtung, das Erinnern eines Vergessenen andeutet. Somit macht er
eine mittlere Transzendenzerfahrung, die ihm »etwas Vergessenes«, vermit-
telt durch meinen korperlichen Ausdruck, erfahren lisst, wobei die vermittel-
te Erfahrung »etwas Vergessenes« sich nicht mit der subjektiven Erfahrung
»dieser Passant gleicht einem Protagonisten eines Buches, welches ich ver-
gessen habe« deckt. Damit dieser Austausch zwischen zwei Subjekten statt-
finden kann, braucht es intersubjektiv giiltige Zeichen, welche Merkzeichen
objektivieren. Ein Ahnliches erfasst die gesetzten Merkzeichen eines anderen
als Anzeichen fiir Merkzeichen eines ihm Ahnlichen. Wenn es daraufhin ein

307 | Vgl. Schiitz, Strukturen der Lebenswelt, 641-644.

308 | Luckmann spricht in diesem Zusammenhang von Alltagsidealisierungen, die den
Menschen davon ausgehen lassen, er kdnne unter gleichbleibenden Dingen und Um-
stdnden immer wieder dasselbe erfahren und demnach erfahre, der ihm @hnliche Mit-
mensch ebenfalls dasselbe. Diese Idealisierungen finden ihren Ausdruck in der ceteris-
paribus-Klausel, die Luckmann im Bereich der alltédglichen Erfahrungen immer anfigt.
Vgl. ebd., 602.

309 | Vgl. ebd., 603f. und 608f.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

127


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Sprache der Transzendenzerfahrungen

gleichartiges Merkzeichen setzt, gewinnt die Deutung dieses Merkzeichens
an verhiltnismissig hoher Zuverldssigkeit. Hat ein Merkzeichen eine genii-
gend hohe Zuverlissigkeit erlangt und wurde es zu einem intersubjektiven Be-
deutungstriger, spricht Luckmann von einem Zeichen. Anders als An- und
Merkzeichen bezieht es sich nicht auf Gegenstinde oder Ereignisse, sondern
auf fremde Bewusstseinsvorginge.’'® Das daraus resultierende intersubjektiv
erworbene System von Zeichen bezeichnet Luckmann als Sprache, welche je-
dem gesellschaftlich auferlegt wird und die mittlere Transzendenzerfahrung
ermdglicht.’!

Die kleine und mittlere Transzendenzen nach Luckmann umfassen das Uber-
steigen der subjektiven Erfahrung durch potentiell erfahrbare, raum-zeitlich
nicht erfahrene Gegenstinde und Ereignisse mittels Anzeichen bzw. Merk-
zeichen und die Erfahrung eines Mitmenschen mittels Zeichen. Diese beiden
Transzendenzerfahrungen bewegen sich nicht tiber zwischenmenschliche Be-
ziehungen hinaus und lassen sich vereinfachend als horizontale Transzenden-
zen zusammenfassen.

y. Kritik an den kleinen und mittleren Transzendenzen

Die grundsitzliche Kritik der Psychoanalyse am Erfahrungsbegriff mit seinen
stark bewussten Komponenten, wie er bei Husserl zu finden ist, wird sowohl
von Merleau-Ponty wie Luckmann begriisst. Im Zuge dieser Kritik setzt Merle-
au-Ponty den unbewussten Wahrnehmungsbegriff der bewussten Erfahrung
entgegen und Luckmann fithrt das Bewusstsein auf einem Spektrum zwi-
schen aktiver und passiver Bewusstseinsspannung ein, wodurch unbewusste
Teile des Subjekts einen Platz erhalten. Im Kapitel zu Merleau-Pontys Kritik
am Primat der (bewussten) Erfahrung wurde gesagt, Luckmann habe durch
die Kritik Merleau-Pontys an Husserls Erfahrungsbegriff bereits einen Teil der
Kritik, die wir aus lacanscher Perspektive der symbolisch-imaginiren Spra-
che anbringen koénnten, amortisiert. Im Fall der horizontalen Transzendenzen
verliert Luckmann jedoch den Blick fiir die unbewussten Komponenten des
Subjekts komplett und erwihnt diese nicht einmal mehr marginal. Er spricht
wohl von Tiuschungen der anderen, nicht aber von Selbsttduschungen des
Subjekts, denn Innen und Aussen werden in der alltiglichen Einstellung als
Einheit wahrgenommen und kénnen lediglich unter besonderen Umstinden
auseinander fallen. Fiir Luckmann ist es in der natiirlichen Einstellung selbst-
verstandlich, dass Innen und Aussen eines Subjekts keine getrennten Gegen-
stinde sind.*”? Mit Lacan kénnen wir Kritik an diesem ungeteilten Subjekt

310 | Vgl. ebd., 647.
311 | Vgl. ebd., 652.
312 | Vgl. ebd., 607.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

ansetzen, denn als Sprachwesen ist der Mensch mit dem Beginn des Sprach-
erwerbs®? ein gespaltenes Subjekt; sein bewusstes Ich und das Subjekt des
Unbewussten sind durch die imaginire Sprache voneinander getrennt. Die-
ser Spaltung des Subjekts und deren Ausdruck in der symbolisch-imaginiren
Sprache werden Luckmanns kleine und mittlere Transzendenzerfahrungen
nicht gerecht, denn seine Zeichensysteme, welche auf Apprisentationen auf-
bauen, setzen eine »natiirliche Einstellung« des Alltags voraus, die fiir Luck-
mann nur in geringem Masse fehleranfillig zu sein scheint, obwohl diese
Ganzheit von Innen und Aussen in vielen Fillen nicht gegeben ist: Die all-
tiglichen Beispiele reichen von Selbstiiberschitzungen, Fehleinschitzungen
der Mitmenschen und Situationen bis hin zu kompletter Ignoranz der eigenen
korperlichen und geistigen Eigenschaften.** Dieser Aufspaltung des Subjekts
wird erst die symbolisch-imaginire Sprache gerecht; sie kann mit Luckmanns
Sprachverstindnis nicht hinreichend erklart werden.

Weiter muss mit Lacan der aktive Spracherwerb kritisiert werden, der fiir
Luckmann mit dem Setzen von Merkzeichen beginnt, welche bei hoher Ver-
lasslichkeit zu intersubjektiven Zeichen werden, die sich zu seinem System
vernetzen. Fiir das Deuten von Anzeichen und Setzen von Merkzeichen muss
bereits ein Zeichensystem bestehen, innerhalb dessen gedeutet und gesetzt
werden kann — das Sprachwesen Mensch kann sich nicht ausserhalb der Spra-
che bewegen. Wir haben nicht die Moglichkeit, Anzeichen ausserhalb des
Zeichensystems zu deuten, sondern sind dazu gezwungen, einen Bezug zur
imaginiren, sinnstiftenden, widerspruchsfreien Sprache zu schaffen; sei dies
nur ein Widerspruch oder Fehler, wie Lacan dies in der symbolisch-imagini-
ren Sprache erklirt. Demnach lisst das bestehende Zeichensystem bestimmte
Merkzeichen als potentielle Zeichen zu und grenzt dadurch andere aus. Die-
ser Vorgang geschieht niemals bewusst; ergo konnen Merkzeichen bewusst
gesetzt werden, wurden aber bereits vorher unbewusst durch das System der
Sprache zugelassen.

Aufgrund der fundamentalen Kritik am Primat der Erfahrung bei Luckmanns
kleineren und mittleren Transzendenzen zugunsten des lacanschen Primats
der Sprache miisste zur Weiterverwendung der horizontalen Transzendenzen
unbedingt der Spaltung in ein bewusstes und unbewusstes Subjekt mehr Be-
deutung eingerdumt werden. Ausserdem missten der Prozess des Sprach-
erwerbs und damit die Beziehung von Anzeichen, Merkzeichen und Zeichen

313 | Mit Spracherwerb ist hier der Erwerb nach Lacans Sprachverstdndnis gemeint,
welches jeden Laut, jede Geste, jedes korperliche Symptom als Signifikanten und damit
als Teil der Sprache versteht.

314 | Der Ubergang in die Psychopathologie wird als fliessend betrachtet und gehért
nach wie vor zur »natirlichen Einstellunge.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

129


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sprache der Transzendenzerfahrungen

revidiert werden. Denn gerade der normale Umstand zeigt, wie Luckmann
selbst sagt, dass dem Menschen die Zeichen gesellschaftlich auferlegt sind
und nicht umgekehrt durch den Menschen von der Deutung der Anzeichen,
iiber die Setzung von Merkzeichen und schliesslich der intersubjektiven Be-
wihrung dieser ein Zeichensystem erschaffen wird. Diese Erweiterungen
durch Lacan bei Luckmann einzufithren, wiirde den Rahmen dieser Arbeit
sprengen und wire dem Ziel dieser Arbeit, der Erforschung aussergewthnli-
cher Erfahrungen, nicht dienlich.

¢) Grosse Transzendenz

Das Primat der Erfahrung, das bei den kleinen und mittleren Transzendenzen
viel Kritik seitens Lacan einstecken muss, kann bei der grossen Transzendenz
sein volles Potential ausschépfen. Das Konzept einer artikulierbaren vertikalen
Transzendenz, die sich im Gegensatz zur horizontalen Transzendenz in einer
anderen Wirklichkeit abspielt, wird Kritik an Lacans aussersprachlichem Sint-
hom iiben kénnen, obwohl diese Artikulierbarkeit im Lichte des lacanschen
Sprachverstindnisses abgeschwicht werden muss. Grundsitzlich bedeutet fiir
Luckmann die grosse Transzendenzerfahrung eine Uberschreitung der alltig-
lichen Erfahrungsgrenzen und eine ersatzlose Abkehr vom Alltag hin zu einer
anderen Wirklichkeit, in der ich mich nicht linger selbst erlebe oder, mit Lacan
gesprochen, nicht mehr in ein Subjekt und Ich gespalten bin. Luckmann spricht
vom zeitweiligen Verlust der alltiglichen Bewusstseinsspannung, die ein sich
zu- und abwenden von gewissen Erfahrungen erméglicht.*”® Dieser Verlust der
Bewusstseinsspannung bedeutet: Der Mensch kann héchstens ganz passiv das
Bewusstsein stromen lassen und bleibt in der alltiglichen Wirklichkeit hand-
lungsunfihig.**® Sobald der Alltag wieder zuriickkehrt und wir versuchen, die
grossen Transzendenzerfahrungen in Sprache zu fassen, widersetzten sie sich
unseren Worten oder werden durch die Alltagsidealisierungen der Sprache
verbogen.’”” Dementsprechend kénnen nur Hinweise und vage Erinnerungen
mitgenommen werden, die lediglich auf im vollwachen Zustand gemachte Er-
fahrungen verweisen. Als in Sprache »iibersetzte«*™® oder in Symbole gefasste
Erinnerungen dienen sie als Wegweiser in ausseralltigliche Wirklichkeiten.
Die symbolisch®” gefassten Erinnerungen kénnen in der alltiglichen Wirk-

315 | Vgl. Schiitz, Strukturen der Lebenswelt, 614f.

316 | Vgl. ebd., 620.

317 | Vgl. ebd., 617.

318 | Luckmann verwendet die Anfihrungszeichen im Originaltext und will damit ver-
mutlich andeuten, dass diese Ubersetzung nicht vollstandig ist, keine richtige Appra-
sentation des Erfahrenen, wie dies in der alltaglichen Wirklichkeit der Fall ist.

319 | Sowohl Lacan als auch Luckmann verwenden den Begriff »symbolisch«, bezeich-
nen damit jedoch zwei unterschiedliche Dinge. Luckmann meint mit »symbolisch« den

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

lichkeit Spuren hinterlassen, indem sie pragmatische Motive in Frage stellen
oder gar Relevanzsysteme des Alltags entscheidend beeinflussen.’?® Das Sym-
bol verweist dhnlich dem Zeichen auf etwas stindig Abwesendes, mit Lacan
gesprochen, auf etwas Verworfenes, und 16st sich, anders als das Zeichen,
beim Uberschreiten der alltiglichen Wirklichkeit aus seiner apprisentativen
Beziehung mit dem Trigersymbol. Es schligt eine apprisentative Briicke zwi-
schen dem sprachlichen Alltag und der ausseralltiglichen Wirklichkeit und
folgt dabei den Grundsitzen der Beliebigkeit des Bedeutungstrigers, der Wan-
delbarkeit der Bedeutung und der Ubertragbarkeit der symbolischen Funktion
auf einen nichsten Triger. Durch den letzten Grundsatz hebt sich das Symbol
von den Zeichen ab und kann sich von einem Hinweis auf einen nichsten Hin-
weis verschieben, ohne ein direkter Wegweiser in die ausseralltigliche Wirk-
lichkeit zu sein, und dennoch behilt es das Potential dazu.?”' Zum Schluss
hebt Luckmann eine entscheidende Eigenschaft der Symbole hervor, die La-
can niemals teilen kann: »Symbole sind intersubjektiv konstituiert und bilden
geschichtliche Zusammenhinge, hiufig sogar hierarchisch angeordnete, als
Sonderwissen institutionalisierte Systeme.«*?? Um zu verdeutlichen, was er al-
les unter die grossen Transzendenzerfahrungen bzw. die vertikalen Transzen-
denzerfahrungen fasst, gliedert er das Kapitel nach Beispielen, die nicht den
Anspruch haben, das Phinomen erschépfend zu erfassen. Diesen Paradigmen
der grossen Transzendenzerfahrungen widmen wir uns im Folgenden.

a. Paradigmen der grossen Transzendenzerfahrungen

Die Paradigmen der grossen Transzendenzerfahrungen sind von zentraler Be-
deutung fur die Lektiire Luckmanns mit Lacan, denn daran lassen sich deut-
liche Parallelen zu den von Lacan angefiihrten Beispielen der Begegnungen mit
dem Realen erkennen, die er als supplementire jouissance benennt. Luckmann
nennt zwei Kategorien der grossen Transzendenzerfahrungen: Abkehr vom All-
tag im Schlaf als Traum oder Halbwachheit und im Wachen als Tagtraum oder
Ekstase. Eine weiterfiihrende Kategorie ist jene des Abstands zum Alltag, wel-
che Krisen, Tod und theoretische Einstellung beinhaltet. Jedoch entspricht diese
Kategorie nicht mehr seiner eigenen Definition der grossen Transzendenzen als
ersatzlose Abkehr vom Alltag und kann deshalb ausgelassen werden.*?

sprachlichen Wegweiser auf eine grosse Transzendenzerfahrung. Fiir Lacan hingegen
bezeichnet »symbolisch« all jenes, welches der symbolischen Ordnung angehdrt und
sich als Fehler oder Bruch in der der imagindren Sprache zeigt.

320 | Vgl. Schiitz, Strukturen der Lebenswelt, 623.

321 | Vgl. ebd., 657.

322 | Ebd., 658.

323 | Fiir Luckmann ist der Tod eine endgiiltige Grenze; er gehdrt deshalb nicht zu den
grossen Transzendenzerfahrungen. Gehtes um Nahtoderfahrungen, die mit einer Todes-

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

131


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Sprache der Transzendenzerfahrungen

Traum

Der Traum gehdrt zu den grossen Transzendenzen, weil dafiir andere Gesetze,
eine andere Logik als in der alltiglichen Wirklichkeit gelten und wir, wenn wir
aus dieser anderen Wirklichkeit zuriickkehren, nur Hinweise an Erfahrungen
mitnehmen kénnen und sie einen Grossteil ihrer Giiltigkeit verliert. Die iber-
setzten Symbole reichen als Wegweiser aus, um die ausseralltigliche Wirk-
lichkeit soweit zu rekonstruieren, dass wir sie ein nichstes Mal als bekann-
te Traumwirklichkeit wiedererkennen wiirden. In dieser Traumwirklichkeit
kann ich handeln, wobei das Triumen selbst nicht als Handlung ausgewiesen
werden kann, sondern als etwas mir Geschehendes. Zuriick in der alltigli-
chen Wirklichkeit bedeutet Triumen retrospektiv ein Stillstand der bewussten
Tidtigkeiten, die erst mit dem Aufwachen wiedererlangt werden. Diese grosse
Transzendenzerfahrung des Traums hebt sich von den anderen ab durch ihre
regelmissige Wiederkehr mit anschliessender Riickkehr in die Alltagswelt und
durch die grosse Verbreitung unter den Menschen, weshalb fiir sie die ceteris-
paribus-Klausel gilt. Der aufgewachte Mensch geht davon aus, dass alles beim
Alten ist, sobald er wieder volles Bewusstsein erlangt hat.3?*

Halbwachheit und Tagtriume

Bei Halbwachheit und Tagtriumen ist die Bewusstseinsspannung so niedrig,
dass alltidgliche Handlungen unmdglich werden. Die Koordination der inneren
Zeit mit der Zeit in der Alltagswirklichkeit hort fast ginzlich auf. Die Wahr-
nehmung der Welt geschieht fast ohne sprachliche Ubersetzung oder Inter-
pretation und wird aufrechterhalten, sofern der Mensch nicht in den Schlaf-
zustand iibergeht. Erhoht sich die Bewusstseinsspannung bis hin zu aktiv
gefiihrten Tagtraumen, so tiberschreitet der halbwach Triumende die Grenze
zum Wachzustand und kann in diesen wiederum nur Hinweise auf die erfah-
rene Halbwachheit zuriickbringen, die ihm vermutlich fremd erscheinen.’?
Der halbwache Zustand kann als Handlung herbeigefiihrt oder passiv als in
den Schlaf entgleitend zugelassen werden. Beispiele fiir die herbeigefithrte
Halbwachheit wiren die Meditation und anschliessende Versenkung oder das
mentale Training im Sport.

Ekstase

Ahnlich dem halbwachen Zustand kann die Ekstase bewusst und aktiv herbei-
gefithrt oder von aussen auferlegt und passiv erfahren werden. Als nicht alltig-
liche, aussergewshnliche Erfahrung birgt die Ekstase, anders als der Traum,

angst verbunden sind, gerat der Mensch entweder in Ekstase oder einen Zustand der
Halbwachheit. Vgl. ebd., 625 und 628.

324 | Vgl. ebd., 616-619.

325 | Vgl. ebd., 620f.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

immer die Gefahr, das tiberlebensnotwendige Alltagshandeln radikal in Frage
zu stellen oder gar zu verunméglichen, wenn sich durch die grosse Transzen-
denzerfahrung die Relevanzsysteme des Alltags stark verschieben. Als Exem-
pel fiir ekstatische Zustinde nennt Luckmann die Lebensgefahr, den Kampf-
rausch, den Orgasmus, die mystische Vereinigung (egal ob mit asketischer
Disziplin oder bewusstseinserweiternden Substanzen), das Flow-Gefith1*?¢ im
Sport, den Trancezustand in der Musik und den Selbstmord.>?”’

B. Kritik an den grossen Transzendenzen

Wie bereits in den vorangehenden Kapiteln gezeigt wurde, kann man das Pri-
mat der Erfahrung kritisieren, miuisste im Fall der grossen Transzendenzen
jedoch berticksichtigen, dass es sich nicht mehr um eine bewusste Erfahrung
handelt. Anschliessend miisste man selbst gentigend valide Argumente an-
bringen, die das Primat der Sprache im Sonderfall der grossen Transzendenz-
erfahrungen plausibler erscheinen lassen als jenes der Erfahrung. Warum
Lacan letzteres mit der Einfithrung der supplementiren jouissance und des
Sinthoms in den Borromaischen Knoten nicht zu leisten vermag, wird sich im
Folgekapitel zeigen.

Was bereits angetont wurde, ist die Kritik der intersubjektiven Symbole Luck-
manns, welche als Hinweise auf die ausseralltigliche Wirklichkeit dienen.
In Lacans symbolisch-imaginirer Sprache spricht das Subjekt des Unbewus-
sten und konstruiert das imaginire Ich, wobei das sprechende Subjekt allei-
ne durch die Interpretation von Hinweisen in der Ich-Konstruktion entziffert
werden kann. Die dechiffrierbaren Hinweise, die in Form von Symbolen oder
Signifikanten in der Sprache auftreten, verweisen nicht auf einen anderen
Wirklichkeitsbereich, sondern auf das Subjekt des Unbewussten, welches,
um Luckmanns Worte zu verwenden, Teil der natiirlichen Einstellung ist. Mit
Lacan bleibt also zunichst offen, ob sich Hinweise auf die ausseralltigliche
Wirklichkeit beobachten lassen und wenn ja, wie sie zu charakterisieren und
von anderen Hinweisen abzugrenzen wiren. Klar ist nur, dass es sich lediglich

326 | Luckmann spricht von »Rausch« im Bergsteigen (wobei er selbst die Anfiihrungs-
zeichen so setzt), weshalb ich davon ausgehe, dass er das Phanomen des Flow-Gefiihls
aus dem Sport meint.

327 | Vgl. Schiitz, Strukturen der Lebenswelt, 624f. Kritische Anmerkung: Unklar
bleibt, welchen Zustand Luckmann mit dem Selbstmord meint, denn (iber den Tod sagt
er ganz klar, dass er keine Erfahrung sein, die man machen kdnne; ergo sollte der Frei-
tod nicht erfahrbar sein. Wenn er aber das Sterben meint, dann kdnnte er es analog zum
halbwachen Zustand als Ubergang in den Tod kategorisieren.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

133


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Sprache der Transzendenzerfahrungen

um Hinweise handelt, diese aber nicht entzifferbar sein kénnen.*?® Er setzt
an diese Leerstelle das Sinthom, welches nicht Teil der Sprache und dennoch
Ausdruck des Geniessens ist, wodurch es nicht dem sprachinhirenten Mangel
unterliegt.

Luckmann sagt selbst, es sei unmdoglich, die Vielfalt menschlicher Méglich-
keiten im Uberschreiten des Alltags durch sorgfiltige Sichtung einiger Beispie-
le ausschépfen zu wollen und zeigt sich somit offen fiir Ergéinzungen.*” Mit
Lacan kann eine Parallele zwischen der supplementiren jouissance®*
Ekstase als ausseralltigliche Erfahrung anhand mystischer Vereinigung oder
Begegnungen gezogen werden. Als Psychoanalytiker fiigt Lacan dem mysti-
schen Erleben die negative Erfahrung des Traumas an, die bei Luckmann héchs-
tens im spezifischen Fall der Lebensgefahr beriicksichtigt wird. Fiir Luckmann
wire es dienlich, eine weitere Kategorie der Abkehr vom Alltag im Trauma ein-
zufithren, um negativ erfahrene oder von aussen auferlegte Zustinde von selbst
herbeigefiihrten oder positiv erlebten Ekstasen zu unterscheiden. Im Umkehr-
schluss miisste Lacans supplementire jouissance um Luckmanns Kategorie der
Abkehr im Schlaf erweitert werden; dies aber unter Ausklammerung aller ent-
zifferbaren Hinweise und Erinnerungen, die fiir Lacan unter das Subjekt des
Unbewussten, das symbolische Register, fallen.?*!

Will man am Primat der Sprache bei grossen Transzendenzerfahrungen
festhalten und gleichzeitig das Sinthom einfiihren, welches die aussersprach-
liche Erfahrung der supplementiren jouissance erméglicht, muss man zeigen
kénnen, welche sprachlichen Eigenschaften das Sinthom mit sich bringt und
wie es sich als nichtentzifferbaren Hinweis zu erkennen gibt. Will man dem
Sinthom den Mangel ersparen, den es durch die sprachlichen Eigenschaften er-

und der

328 | Im Nachtrag zu »Die unsichtbare Religion« schreibt Luckmann {ber die Privati-
sierung der Religion, weil sich die Sozialform der Religion durch das Fehlen allgemein
glaubwirdiger und verbindlicher gesellschaftlicher Modelle fir dauerhafte, allgemein
menschliche grosse Transzendenzerfahrungen auszeichnet. Hier kdnnten Lacans nicht
entzifferbare Hinweise als plausible Erklarung fiir das Fehlen der Modelle grosser Trans-
zendenzerfahrungen herangezogen werden. Wenn Hinweise auf grosse Transzendenzer-
fahrungen nicht entzifferbar sind, kann es keine Modelle dergleichen geben. Vgl. Luck-
mann, unsichtbare Religion, 182.

329 | Vgl. Schiitz, Strukturen der Lebenswelt, 624. Kritische Anmerkung: Es ist aus
dem Text nicht ersichtlich, ob er diese Aussage nur auf die Unterkategorie der Ekstasen
bezieht oder auf alle Uberschreitungen des Alltags.

330 | Als Beispiele fiir die supplementare jouissance werden in den vorangehenden
Kapiteln das Trauma und die Mystik genannt.

331 | In der klassischen Psychoanalyse wird der Traum als Bereich des Unbewussten
gewertet; dementsprechend Gbernimmt Lacan diese Wertung und verbindet den Traum
nicht mit dem Realen.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

hilt, muss Lacans Primat der Sprache zugunsten der Erfahrung abgeschwicht
werden. Im folgenden Kapitel wird versucht, Lacans supplementire jouissance
mit der Einfiihrung des Sinthoms unter Einbezug der grossen Transzendenz-
erfahrungen widerspruchsfrei zu rekonstruieren.

3.3 Versprachlichung von Transzendenzerfahrungen
im Borroméischen Knoten mit Sinthom

Der Borromiische Knoten ist die Konstruktion, die Lacan verwendet, um
den Menschen als Sprachwesen (parlétre) zu beschreiben. Die Transzendenz-
erfahrung in phinomenologischer Tradition ist diesem konstruktivistischen
Sprachkonzept Lacans zunichst diametral entgegengesetzt. Deshalb muss in
einem ersten Schritt gezeigt werden, inwiefern diese Erfahrungskomponente
beim spiten Lacan, der das Sinthom in den Borromiischen Knoten eingefiihrt
hat, Platz findet. In einem zweiten Schritt muss das Verhiltnis von Sprache
und Erfahrung im spezifischen Fall der Transzendenzerfahrung geklirt wer-
den, um daraus anschliessend eine von Lacan ausgehende Sprache des Man-
gels fiir die qualitative Analyse der Briefsammlung der PBS zu entwickeln.

3.3.1 Transzendenzerfahrungen als supplementére jouissance
im Borroméaischen Knoten mit Sinthom

Das Sprechen tiber die Erfahrung des Realen blieb Lacan 1 und 2 verwehrt,
da jene sich ausserhalb des Symbolischen und damit ausserhalb der Sprache
befindet und das Subjekt nicht ohne Sprache sein kann, ohne sein Mensch-
sein aufzugeben oder in anderen Worten seine psychische Stabilitit zu ver-
lieren. Lacan sagt dazu im Seminar XXIII »Il n’y a pas d’Autre de 'Autre«**
und meint, es gibe kein Geniessen des gebarrten Anderen, verstanden als den
Anderen der Sprache, weil es dann eine Sprache des Anderen der Sprache ge-
ben misste. Lacan hat jedoch bereits zu Beginn seines Schaffens postuliert, es
gibe keine Metasprache und will nicht von dieser Position abriicken.*** Wenn
iiberhaupt von einer lalangue®* die Rede sein soll, dann nur von einer un-
systematischen, notwendigerweise ausserhalb des Borromiischen Knotens
liegenden. Um dies zu ermdglichen muss Lacan der symbolischen Ordnung

332 | Lacan, séminaire XXIII, 134.

333 | Wiirde Lacan sich hier auf eine Form der Metasprache einlassen, miisste er sich
den Vorwurf des infiniten Regresses machen lassen.

334 | Vorlaufige Definition: Lalangue steht der geordneten symbolisch-imaginéren
Sprache diametral gegeniiber. Es ist die chaotische Masse von Signifikanten mit ihrer
Mehrdeutigkeit, die erst noch geordnet werden muss. Als solche ist die lalangue der
nicht kommunikative Aspekt der Sprache, der zur jouissance fiihrt. Als Beispiel fiir die
Verwendung von lalangue nennt Lacan James Joyce.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

135


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sprache der Transzendenzerfahrungen

das Sinthom als vierten Ring abspalten, welcher den Borromiischen Knoten
zusammenhilt, sobald sich ein Ring 16st. Mit der Einfithrung eines vierten
Rings fillt Lacans lang verteidigtes Primat der Sprache, weil der Sprache das
Aussersprachliche nicht linger nur entgegengesetzt wird und von ihr dedu-
ziert werden kann, sondern das aussersprachliche Reale durch das Sinthom
als strukturierte supplementire joussance direkt erfahrbar gemacht wird und
keines Umwegs iiber die Sprache mehr bedarf. Es stellt sich fiir den Borro-
miischen Knoten mit Sinthom die Frage, inwiefern das Primat der Sprache
aufgegeben werden muss, damit die notwendige Einfithrung des Sinthoms
nicht im Widerspruch zu diesem Primat steht. Fithren wir uns die Variante
des Borromiischen Knotens, die das Sinthom als vierten Ring integriert, noch-
mals vor Augen.

Abbildung o8: Borromdischer Knoten mit Sinthom inkl. Intersektionen und Objekt a

Die unterschiedlichen Intersektionen der Ringe werden von Lacan mit den Be-
griffen »Sinn« (braun) und »phallische oder mangelhafte jouissance« (violett)
benannt. Einzig die Intersektion von I und R (tiirkis) wird lange Zeit leer ge-
lassen, da Lacan keine Metasprache will, die fahig ist tiber den Anderen des
Anderen zu sprechen. Erst spiter mit der Einfithrung des Sinthoms belegt er
diese Leerstelle mit der supplementiren jouissance, welche erst zuginglich
wird, sobald sich der symbolische Ring zeitweilig aus der Verknotung 16st. So-
lange sich der symbolische Ring geldst hat, werden die Ringe des Imaginiren
und Realen durch das Sinthom zusammengehalten.’*

a) Vorteile von »Transzendenzerfahrungen« gegeniiber

»supplementére jouissance«
Damit Lacans Primat der Sprache mit der Einfithrung des Sinthoms nur mi-
nimal abgeschwicht werden muss und nicht seine Bedeutung fiir die symbo-
lisch-imaginire Sprache des gespaltenen Subjekts verliert, wird Luckmanns

335 | Siehe Kapitel y. Supplementére jouissance, 103.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

grosse Transzendenzerfahrung zur Hilfe genommen, der das Primat der Er-
fahrung zugrunde liegt. Ersetzt man in Lacans Borromiischem Knoten mit
Sinthom die supplementire jouissance durch die grossen Transzendenzerfah-
rungen®® nach Luckmann, erhilt man Transzendenzerfahrungen, die durch
das Sinthom organisiert werden. Sobald das Subjekt anfingt, sein Sinthom im
Genuss zu erfahren, wird die Begegnung mit dem Realen zur supplementiren
jouissance. Die supplementire jouissance wird erst durch das strukturierende
Sinthom ermoglicht oder in anderen Worten wird die Transzendenzerfahrung
erst durch deren Versprachlichung, dem Sinthom, méglich. Durch die Inte-
gration des Begriffs der Transzendenzerfahrung wird Lacans Knotentheorie
dreifach geholfen.

1. Lacans komplexer Begriff der »jouissance« gewinnt an definitorischer
Schirfe, da er nicht linger fiir die zwei widerspriichlichen Konzepte der man-
gelhaften und der supplementiren jouissance herhalten muss. Letztere kann
vollstindig durch den Begriff »Transzendenzerfahrung« ersetzt werden.

2a. Aus der Logik des Borromdischen Knotens, der die drei Ordnungen
RSI in wechselseitiger Abhingigkeit bestehen lisst, geht die Unmdglichkeit
der Transzendenzerfahrung hervor. Innerhalb des Knotens ist die jouissance
nur bedingt moéglich. Anders als beim Begriff »supplementire jouissance« im-
pliziert der Begriff »Transzendenzerfahrung« keine Steigerung des Genusses.

2b. Anders als der Begriff »supplementire jouissance« impliziert »Trans-
zendenzerfahrung« keine Wertung der Erfahrung, sondern bezeichnet diese
nur als etwas Aussersprachliches.

3. Am Primat der Sprache des Borromiischen Knotens kann festgehalten
werden, denn solange sich der Ring des Symbolischen nicht 16st, bleibt das
Subjekt an die Sprache gebunden, die ihm den Zugang zur Erfahrung ver-
wehrt. Obwohl das Sinthom im Borromiischen Viererknoten und seiner Va-
riante bereits vorhanden ist, kommt es nicht zum Tragen, da der Knoten selbst
die Ordnungen zusammenbhilt. Erst bei der Herauslésung der symbolischen
Ordnung kommt das Sinthom zum Tragen und iibernimmt seine Funktion:
Das Sinthom tritt an die Stelle der Symbole oder Signifikanten und ersetzt das
Primat der Sprache durch das Primat der Erfahrung.’¥ Das Sinthom ermég-
licht eine aussersprachliche Anbindung der Transzendenzerfahrung an das
Subjekt. Diese lassen sich nicht linger in Symbolen ausdriicken, wie dies bei
Luckmanns grossen Transzendenzerfahrungen noch moglich war, sondern
nur erfahren.

336 | Sobald die grossen Transzendenzerfahrungen in Lacans Schema integriert sind,
werden sie zur Vereinfachung lediglich »Transzendenzerfahrungen« genannt, da Lacan
die kleinen und mittleren Transzendenzerfahrungen ausschliessen wiirde.

337 | FiirLacans Beispiele siehe Kapitel ¢) Lalangue T: Transzendenzerfahrung und das
Sinthom, 150.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

137


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sprache der Transzendenzerfahrungen

b) Das Sinthom versprachlicht die Transzendenzerfahrung

im Borroméischen Knoten
Das Sinthom tibernimmt die Funktion der symbolischen Ordnung und er-
moglicht die Transzendenzerfahrung?®*® der beim frithen Lacan leergelassenen
Intersektion zwischen dem Realen und dem Imaginiren. In dieser Ausser-
kraftsetzung des Symbolischen wird das Sinthom zu einem Hybrid zwischen
Erfahrung oder jouissance und Sprache, bei dem die Sprache nicht iiberhand-
nimmt und die Erfahrung nicht zu zerstiickeln vermag. Das Sinthom fasst die
Transzendenzerfahrung in das Kleid der Sprache und verleiht ihm so einen
Kérper in der Sprache®®, ohne diesen Kérper zu einem Glied in der Signifi-
kantenkette zu machen. Der Kérper wird als Fiille zu einem Unterbruch in
der Kette, weil er nicht auf einen nichsten Signifikanten in der Kette verweist,
sondern das Ende der Signifikantenkette markiert und dadurch zum funda-
mentalen Signifikanten wird.

Das Sinthom gibt sich in der Sprache zu erkennen und iibernimmt die
Funktion der Symbole bei Luckmann, die wir mit Lacan zuvor aufgrund ihrer
intersubjektiven Konstitution kritisiert haben. Anders als die Symbole ist je-
des Sinthom individuell und kann von anderen inklusive dem imaginiren
Ich erkannt, aber nicht entziffert und ergo nur als Wegweiser auf eine andere
Wirklichkeit angenommen werden.**® Das Sinthom versprachlicht die Tran-
szendenzerfahrung, tibernimmt die Funktion des Symbolischen und verun-
moglicht gleichzeitig das Verstehen oder Entziffern der Transzendenzerfah-
rung, wodurch diese nicht zerstiickelt wird. Fiir Lacan liegt die Essenz des
Sprechens nicht in der Vokalisierung — als Beispiel nennt er die Gehoérlosen —,
sondern im Vorgang der Versprachlichung mit all ihren Zwischenténen: dem
Sinthom.** Ahnlich dem Symptom kann es nur iiber den Umweg der imagi-
niren Achse, als Mangel der symbolisch-imaginiren Sprache, erkannt werden.
Anders als das Symptom lisst sich das Sinthom an seiner Persistenz ablesen,
die jede weitere Analyse verunméglicht und, in Lacans Worten, das Ende der
Analyse markiert.

338 | Lacan wiirde dasselbe sagen, aber von supplementdrer jouissance sprechen,
nicht von Transzendenzerfahrung.

339 | Beispiele fiir diesen Korper ergeben sich aus dem empirischen Teil dieser Arbeit
und finden sich bei Lacan beschrieben sowie im Kapitel y. Paradigma der Transzendenz-
erfahrung: Finnegans Wake von James Joyce, 119.

340 | Dies hilft, Luckmanns Phdnomen der Privatisierung der Religion zu erklaren, denn
die grossen Transzendenzerfahrungen kdnnen nur in der Individualitdt ihren Ausdruck
finden und nicht im Kollektiv. Sofern diese grossen Transzendenzerfahrungen eine zen-
trale Dimension der Religion ausmachen, muss die Religion sogar eine Privatisierung
erfahren, um fortbestehen zu kénnen.

341 | Vgl. Lacan, Seminar X, 344.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

Das Sinthom iibernimmt die Funktion des Symbolischen und setzt gleich-
zeitig die Erfahrung tiiber die Sprache, wodurch es fortan als systematischer
Platzhalter der Transzendenzerfahrung verstanden wird, der sich in der sym-
bolisch-imaginiren Sprache festschreibt.

3.3.2 Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

Vorangehend wurde Lacans allgemeines Sprach- und Menschenverstindnis
im Borromdischen Knoten erliutert und durch Luckmanns Transzendenz-
erfahrung*” erweitert. Dadurch wurde das Sinthom zur Versprachlichung der
Transzendenzerfahrungen. Zugleich wurde der Erfahrung in diesem Spezial-
fall das Primat eingerdumt. In diesem Abschnitt soll die Sprache des Mangels
ausgehend von Lacan mit der Erweiterung um die Transzendenzerfahrung sys-
tematisch entlang des Borromiischen Knotens mit seinen Intersektionen und
Loch-machenden Ringen entwickelt werden.**® Die Sprache des Mangels wird
als theoretischer Kern des Vorwissens in die qualitative Untersuchung der Brief-
sammlung der PBS einfliessen. Fithren wir uns den Borromdischen Knoten mit
Sinthom inklusive den Intersektionen und dem Objekt a nochmals vor Augen.>*

Abbildung 09: Borromdischer Knoten mit Sinthom inkl. Intersektionen und
Objekt a

342 | Fortan wird der Begriff »Transzendenzerfahrung« im Kontext von Lacans Theorie
anstelle der»supplementéaren jouissance«verwendet, um die Implikationen des Primats
der Erfahrung zu integrieren. Dies geschieht auch, wenn in der verwendeten Literatur an
dieser Stelle der Begriff »supplementare jouissance« verwendet wurde.

343 | Dies geschieht im Wissen um die historische Entwicklung der unterschiedlichen
Register. Die Sprache des Mangels wird aus der Perspektive von Lacan 3, der bereits
den Borromdischen Knoten und das Sinthom kannte, entfaltet und priorisiert dement-
sprechend seine spate Denkweise.

344 | Identisch mit Abbildung 08: Borromé&ischer Knoten mit Sinthom inkl. Intersektio-
nen und Objekt a, 105.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

139


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Sprache der Transzendenzerfahrungen

Mit Blick auf die Mitte des Knotens, das Objekt a, wird Lacans Sprachverstind-
nis als Sprache des Mangels bezeichnet. Darunter werden sowohl die sinnvolle
symbolisch-imaginire Sprache (Sprache s-i, braune Intersektion) als auch die
ihr entgegengesetzte lallende lalangue (violette und tiirkisene Intersektionen)
und das Sinthom subsumiert. Ausgehend vom Borromiischen Knoten mit
Sinthom wird die lalangue entlang der Intersektionen unterschieden. Die la-
langue (violette Intersektion) wird zum Ausdruck der mangelhaften jouissan-
ce und deshalb lalangue des Begehrens (lalangue B) genannt. Innerhalb des
Borromaiischen Knotens durchdringt der dritte Ring jede Intersektion, ausser
im Spezialfall der tiirkisenen Intersektion, die erst durch die zeitweilige Los-
l6sung des symbolischen Rings zuginglich wird. An dieser Stelle kommt das
Sinthom zum Tragen, welches das Auseinanderfallen der Ringe verhindert, die
Transzendenzerfahrung erméglicht und sie gleichzeitig versprachlicht. Dieser
Intersektion wird die lalangue der Transzendenz (lalangue T) zugeordnet. Als
Beispiel fiir die lalangue T wird Finnegans Wake von James Joyce angefiihrt.

a) Sprache s-i: Sinn und Reales

Wie bereits im Kapitel zum Spiegelstadium erklirt, werden die Register des
Symbolischen und Imaginiren mit dem Eintritt des Subjekts in die Sprache
miteinander in Verbindung gebracht. Signifikat und Signifikant werden jetzt
erstmals miteinander verkniipft, kénnen sich aber jederzeit wieder voneinander
16sen, um sich neu anzuordnen. Zur Zeit von Lacan 1, als er in den Semina-
ren [-X das Spiegelstadium entwickelte und verwendete, gab es den Borromii-
schen Knoten noch nicht und das Reale spielt keine prominente Rolle in seinem
Sprachverstindnis. In diesem Abschnitt soll gezeigt werden, wie Lacan 3 das
Sprachverstindnis der Intersektion S-I des Borromaischen Knotens, welches
zum Teil dem Sprachverstindnis im Spiegelstadium oder jenem des Schema
L% entspricht, versteht und welche Funktion das Reale darin iibernimmt.

a. Sinn der Signifikantenketten

Signifikant und Signifikat sind, wie bereits gezeigt wurde, voneinander ge-
trennt und gehen nur fliicchtige Verbindungen ein, die im Stepppunkt mitei-
nander verkniipft werden, um so situativ Bedeutung oder Sinn**¢ zu ermogli-

345 | Das Schema L lokalisiert das Subjekt, den anderen und den grossen Anderen auf
den Achsen des Symbolischen und Imaginédren, wobei sich das Subjekt und der grosse
Andere diametral gegeniiberstehen und nur durch den kleinen anderen auf der imagina-
ren Achse miteinanderverbunden sind. Die Achse des Imagindren wird als Sprachmauer
verstanden, wodurch der Zugang zum Unbewussten, dem grossen Anderen, nur liber
den Umweg der imagindren Sprache maglich wird. Vgl. Lacan, séminaire Il, 548.

346 | Lacan unterscheidet die Begriffe »Sinn« und »Bedeutung« nicht stringent. An
einer Konferenz in Genf 1975 bezieht er sich auf die deutschen Begriffe von Frege und

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

chen. Als Resultat dieser losen Verbindung zwischen Signifikant und Signifikat
wird Sinn nicht immer erméglicht und manche Signifikanten erscheinen als
Lapsus in der imaginidren Ordnung. Damit der Sinn wieder hergestellt werden
kann, miissen die fehlerhaft verwendeten Signifikanten einer Signifikanten-
kette dechiffriert werden. Dies bedeutet, die nicht sinnschaffenden Signifikan-
ten miissen in eine andere Signifikantenkette eingereiht werden, um Sinn zu
ermdglichen. Lacan verwendet zwei aus der Linguistik entlehnte Begriffe3?,
welche die Konstitution solcher Ketten veranschaulichen sollen: Metonymie
und Metapher. Er geht nicht von zwei unterschiedlichen Signifikantenketten
aus, die sich getrennt voneinander verknoten, sondern spricht von einer Ver-
zahnung der Metapher mit der Metonymie. Dabei spricht er vom Primat der
Metonymie, denn eine Metapher ohne Metonymie gibt es nicht.**® Zunichst
soll die Metonymie als grundlegende Funktion der Sprache verstanden wer-
den: die regelkonformen syntaktischen und semantischen Verschiebungen
von einem Wort zu einem nichsten. Anschliessend wird die Metapher, als Ver-
dichtung im Sinne der kreativen Schichtung von Signifikanten, erklidrt und zu-
letzt die Verzahnung von Metonymie und Metapher im Stepppunkt erldutert.

Metonymie

Lacan entlehnt den Begriff der Metonymie bei Jakobson, der die Prosa als ihr
Paradigma benennt, und kombiniert sie mit Freuds Verschiebung.** Lacan de-
finiert die Metonymie zunichst als Konnexion von »Wort zu Wort« und meint

unterscheidet Sinn von Bedeutung. Dabei versteht er den Sinn als losgeldst vom Rea-
len und die Bedeutung als mit dem Realen in Verbindung stehend. Die Unterscheidung
der Begriffe kann fiir Lacan jedoch nur wenig fruchtbar gemacht werden, da er den Be-
griff des Sinthoms einfiihrt, welcher die Bedeutung, als Verbindung zum Realen, ein-
schliesst. Vgl. Lacan, Pas-tout, 1678.

347 | Lacan entnimmt die Begriffe der Linguistik, konkret bei Jakobson, und schafft mit
de Saussure Beziige zu Sprachphilosophen. Er verwendet die Begrifflichkeiten jedoch
distinkt, um sie fiir seine Theorie fruchtbar zu machen, wodurch ihre historische An-
bindung eher verwirrend als klarend wirkt. Vgl. ebd., 157. Dafiir wurde er mehrfach kriti-
siert, unter anderem vom Fachkollegen Jean Laplanche oder Alain Costes. Vgl. Costes,
fourvoiement linguistique, 114ff.

348 | Vgl. Widmer, Subversion des Begehrens, 76.

349 | Freud verwendet die Begriffe Verdichtung und Verschiebung nicht, um die Spra-
che generell zu erkldren, sondern um Trauminhalte zu deuten. Vgl. Ort, Das Symboli-
sche, 157. Jakobson hingegen versteht unter Metonymie und Metapher nicht dasselbe
wie Lacan und sieht sich selbst inhaltlich nicht nahe bei Lacan. Dementsprechend ein-
seitig war das Verhéltnis von Lacan und Jakobson. Vgl. Costes, fourvoiement linguisti-
que, 14 und 95.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

141


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Sprache der Transzendenzerfahrungen

damit eine semantische Nihe oder Kontiguitit®>*. Er selbst bringt in diesem
Kontext das von Quintilian entlehnte Beispiel der 30 Segel, welche im entspre-
chenden Kontext als Schiffsflotte verstanden werden. Der Signifikant »Segel«
gleitet zum nichsten, dem »Schiff«, der an ihn angrenzt, und lisst dadurch
eine Signifikantenkette entstehen.*! Diese Kette endet fiir Lacan nicht bei der
eigentlichen Bedeutung des verwendeten Wortes, sondern wird stets weiter-
gedacht und als eine fortwihrende Bewegung auf ein unerreichbares Ziel hin
verstanden.®? Dieses unaufhorliche Gleiten des Signifikanten verweist auf
dessen Mangel an Bedeutung; niemals wird ein Wort oder ein Begriff Sinn
ergeben, sondern stets auf einen nichsten und wieder einen weiteren Signi-
fikanten verweisen, niemals eindeutig auf das Signifikat.

Lacans 30 Segel sind bereits mit der metaphorischen Ebene verwoben, des-
halb soll das Beispiel des Kingurus eine rein metonymische Verschiebung®?
veranschaulichen.

Der Kontext der Verwendung des Begriffs »Kanguru«ist eine Analysandin,
die ihrem Analytiker sagt: »Ich wollte, Sie wiren ein Kidnguru.« Betont man
das Wort »Kdnguru« auf der ersten und zweiten Silbe, ergibt sich daraus auf
Schweizerdeutsch (»kdn« heisst {ibersetzt »kein«) der homophone Begriff
»kein Guru«. Setzt man nun den neuen Begriff zuriick in den gegebenen Kon-
text, sagt die Analysandin dem Analytiker, sie wollte, er wire (ein) kein Gu-
ru.>* Somit wird die Signifikantenkette verindert oder erweitert und kann bis
ins Unendliche weitergefiihrt werden, ohne jemals einen Sinn zu erzeugen.
»Guru« konnte weiterfithren zu Guru Granth Sahib, dem heiligen Buch der
Sikhs, was wiederum zur Heiligen Schrift gleiten kénnte etc.

Metapher

Lacan entlehnt den Begriff der Metapher ebenfalls bei Jakobson, der die Dich-
tung als paradigmatisch dafiir sieht, und kombiniert ihn mit Freuds Verdich-
tung.*> Lacan definiert die Metapher zunichst als Konnexion »eines Wortes
fiir ein anderes« und meint damit eine semantische Substitution oder Uber-
tragung. Zur Veranschaulichung seines Metaphernverstindnisses verwendet

350 | Kontiguitat wird verstanden als die Nahe oder der Zusammenhang zweier Worter
auf derselben semantischen Ebene. So gibt es logische (Anfang-Ende), situative (Ich-
Du) und kulturelle (Zug-Schiene) Kontiguitat.

351 | Vgl. Lacan, Ecrits, 505f.

352 | Vgl. Ort, Das Symbolische, 161f.

353 | Vollig gelost von jeder Metaphorik kann eine Metonymie nicht sein, ohne im Deli-
rium zu enden, denn dies ist die Vollendung der stetigen Verschiebung ohne jeden Sinn.
354 | Vgl. Widmer, Subversion des Begehrens, 80f.

355 | Lacan verwendet hier die deutschen Begriffe der »Dichtung« und »Verdichtunge,
um ihre semantische Néhe anzudeuten. Vgl. Lacan, Ecrits, 511.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

er ein Zitat aus Victor Hugos Booz endormi: »Sa gerbe n’était pas avare ni hai-
neuse...«*>¢ »Sa gerbe« substituiert den Eigennamen »Booz« (Boas) und ver-
bindet neu die Signifikantenkette »n’était pas avare ni haineuse« mit »Booz«,
dem latenten Signifikanten. Hier steht ein Gegenstand, die Garbe, fiir seinen
Besitzer.® Wiirden wir im Lexikon Garbe nachschlagen, kimen wir nicht auf
die Idee, sie als geizig oder hasserfiillt zu bezeichnen, dies wird erst im Kon-
text des Gedichts von Hugo, mit der Substitution von »Booz« durch »Garbex,
moglich. Etwas pointiert gesagt, wird fiir Lacan Sinn erst ermdglicht durch das
Losreissen des Signifikanten von seiner lexikalischen Bedeutung.®® Die Gar-
be, in ihrer lexikalischen Bedeutung, ist als Signifikant manifest anwesend,
Booz als solcher nur latent und aus ihrer Synchronitit bildet sich ein neuer,
iquivoker Signifikant in der Signifikantenkette: die Garbe ohne ihre lexikali-
sche Bedeutung.

Am zuvor angefiihrten Beispiel des Kingurus kann die Funktion der Metapher
im Sinne der Doppeldeutigkeit der Signifikanten nochmals gezeigt werden.
Zur Aussage der Analysandin »Ich wollte, Sie wiren ein Kinguru«, kommt
ihr das Bild eines kleinen Kangurus im Beutel seiner Mutter in den Sinn. Die
Beziehung der beiden Kingurus ldsst sich ohne Weiteres als Substitut fir die
Geborgenheit eines menschlichen Kindes in der Beziehung zu seiner Mutter
nehmen.* Die Doppeldeutigkeit eines Signifikanten lisst sich beliebig weiter
verdoppeln und so kann das kleine Kidnguru im Beutel fiir den Schutz des
miitterlichen Schosses, die Unselbstindigkeit unter parentaler Protektion, die
Fremdbestimmtheit im Kindesalter etc. stehen. Dieser dquivoke Signifikant ist
nichts weiter als vielschichtig tibereinander gelegte Bilder, die einen kreati-
ven Funken zwischen sich springen lassen und uns im Kontext etwas sagen.
Dieser Kontext unterliegt der metonymischen Verschiebung der Signifikanten
und erméglicht mit der Verzahnung von Metaphern einen Sinn.

Stepppunkt: Verzahnung von Metonymie und Metapher

Erst im Stepppunkt einer Metapher kommen die Signifikantenketten zum
Stillstand, wenn auch nur zeitweilig, und das Signifikante geht ins Signifizier-
te tiber. Russell Grigg beschreibt diesen Moment des Stepppunktes als kreati-
ven Funken:

356 | Ebd., 506. Zu Deutsch: Seine Garbe war nicht geizig, noch von Hass erfiillt...
357 | In der Linguistik und auch mit Jakobson wiirde hier von einer Metonymie gespro-
chen, weil es sich zwischen dem Besitzer und dem Gegenstand um ein Verhdltnis der
Kontiguitat handelt.

358 | Vgl. Lacan, Ecrits, 507.

359 | Vgl. Widmer, Subversion des Begehrens, 80.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

143


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Sprache der Transzendenzerfahrungen

»Metaphor’s creative spark does not spring forth from the juxtaposition of two images,
that is, of two equally actualized signifiers. It flashes between two signifiers, one of
which has replaced the other by taking the other’s place in the signifying chain, the
occulted signifier remaining present by virtue of its (metonymic) connection to the rest
of the chain.«3€°

Am besten lisst sich dies am bereits erwihnten Beispiel von Lacans Toilet-
tentiiren »Hommes et Dames« erkliren. Die damit einhergehende Anekdote
der beiden Geschwister, deren Blicke bei der Bahnhofseinfahrt an zwei unter-
schiedlichen Schildern hingen bleiben und die gleichzeitig feststellen, der
Zug halte in Hommes/Dames, veranschaulicht den Stepppunkt.** Bruder und
Schwester sind deutscher Muttersprache, keiner Fremdsprache méichtig und
befinden sich im Zug auf dem Weg in die Bretagne, wo bereits alles in fran-
zosischer Sprache angeschrieben ist. Beide schenken den Toilettentiiren, auf
denen die Anschriften Hommes/Dames angebracht sind, keine Beachtung,
denn die Kinder weisen den Signifikanten im Kontext ihrer Zugseinfahrt und
der fehlenden Ortstafel andere Bezeichnungsfunktionen zu. Steigern wir das
Beispiel noch ein wenig: Hielte der Zug gerade in Hommes (Pays de la Loire,
Frankreich), behielte eines der Geschwister aus einer Beobachterperspektive
Recht.

Das Schild, im Singular, mit der Aufschrift Hommes respektive Dames
bildet die Metapher fiir einen Ortim Kontext einer Zugeinfahrt in einen Bahn-
hof. Es lisst sich eine metonymische Verschiebung von Bahnhof auf Ortsschild
feststellen. Kombinieren wir die Schild-Metapher und die Ortsschild-Metony-
mie erhalten wir den Signifikant »Hommes« mit den Signifikaten Herrentoi-
lette und Ort in Pays de la Loire und das Signifikat Ort in Pays de la Loire mit
zwei Signifikanten »Hommes« und »Dames«. Momentan gleiten die Signi-
fikanten »Hommes« und »Dames« noch iiber das Signifikat der Ortschaft in
Pays de la Loire hinweg. Der Sinn kann sich erst im Ansteppen eines Signi-
fikanten an das Signifikat ergeben, wenn also das Gleiten der Signifikanten
angehalten werden kann. Dies geschieht unter anderem, wenn der Plural der
Toilettenschilder oder das singulire Ortsschild entdeckt werden und die Signi-
fikanten »Hommes« und »Dames« sich somit in eine neue Signifikantenkette
einreihen. Der Sinn ergibt sich nur im Diskurs zwischen den Geschwistern
und kann nicht bereits vorher von einem ortskundigen Aussenstehenden be-
obachtet werden,** der hort, wie eines der Kinder sagt: »Schau, wir sind in
Hommesl«

360 | Grigg, Lacan, Language and Philosophy, 162.

361 | Vgl. Lacan, Ecrits, 500.

362 | Allenfalls kdnnte hier von einem subjektiven Sinn fiir diesen Aussenstehenden
gesprochen werden, nicht aber fiir die beiden Geschwister. Auch wenn der Beobachter

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

Der Sinn, welcher sich im Stepppunkt des Bildes mit dem Text ergibt, ist aber
stets nur situativ und fliichtig. Niemals wiirde Lacan von einem isolierbaren
Signifikanten sprechen wollen, denn dieser sucht stets eine Fortsetzung oder
Erginzung.**® Lacan 3 bleibt nicht bei dieser anhaltbaren und dennoch unend-
lichen Kette von Signifikanten stehen, sondern geht einen Schritt weiter als die
Poststrukturalisten seiner Zeit und lisst das Reale in der Sprache s-i wirken.
Bevor wir dazu kommen, machen wir einen kurzen Exkurs zur symptomalen
Lektiire Althussers. Er greift dieses frithe Sprachverstindnis Lacans 1 und 2
auf und macht es fiir die Lektiire von Marx fruchtbar.

Paradigma der Sprache s-i: Die symptomale Lektiire Althussers

Bisher haben wir uns nur Signifikantenketten auf der Wortebene angeschaut;
fur Lacan gilt das Signifikantenspiel aber auf allen Ebenen und beschrinkt
sich nicht auf Worte oder Buchstaben. Die Signifikanten, vom Phonem bis
zum Satz, gleiten von einem zum nichsten und kénnen als chiffrierte Bot-
schaft dienen.*** Althussers symptomale Lektiire soll als Paradigma®® fiir die
Sprache s-i dienen; auch wenn ihm der Bezug zur realen Ordnung Lacans
fehlt, soll seine Lesart wissenschaftlicher Texte spiter fiir diese Arbeit frucht-
bar gemacht werden.

Althusser entwickelt seine Theorie der symptomalen Lektiire, indem er die
epistemologische Frage Bachelards des Verhiltnisses von Fragen und Antwor-
ten®*® mit Lacans frithem Verstindnis des Subjekts liest.>*” Zentral fiir die sym-

an die Geschwister herantreten und eines der beiden bestétigte, so wiirde sich dennoch
kein Sinn entfalten, zumindest nicht fir jenes Kind, das das Ortsschild »Dames« liest.
363 | Vgl. Ort, Das Symbolische, 155.

364 | Vgl. Ort, Das Symbolische, 167.

365 | Nicht ohne Weiteres darf Althusser als Paradigma fiir Lacan verwendet werden,
denn erdistanziert sich selbstlange von Lacans »ldealismus«, wie Althusser es zunéchst
nannte. Erst 1993 meint Althusser: »Lacan hatte recht, aber ich auch, und ich wusste,
dass er durchaus keinen Idealismusvorwurf verdiente, weil seine ganze Konzeption des
Materialismus des Signifikanten davon Zeugnis ablegte.« Althusser, sur la psychoana-
lyse, 215f. Lacan selbst sieht stets seine Nahe zu Althusser und distanziert sich nicht.
366 | Bachelard vertrat die Auffassung, die Wissenschaft verlaufe immer tiber die For-
mulierung von Fragen, der Suche nach den passenden Antworten und dem Eliminieren
jener Antworten, die sich den Fragen nicht zuordnen lassen. Uberschiissige Antworten
werden als Symptome bezeichnet und gehdren nicht zum Bereich der Wissenschaft. Vgl.
Bachelard, Bildung des wissenschaftlichen Geistes, 47.

367 | Vgl. Pfaller, Althusser, 74f. Dabei soll beachtet werden, dass Althusser Bezug auf
Lacan als Strukturalisten, nicht als Poststrukturalisten nimmt: Die Konzeption des Rea-
len und damit die Alternative des Sinthom zum Symptom wurden noch nicht eingefiihrt.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

145


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sprache der Transzendenzerfahrungen

ptomale Lektiire Althussers sind die hohlklingenden Antworten auf wissen-
schaftliche Fragen, die nie gestellt wurden. Sie sind deshalb hohlklingend, weil
es Antworten sind, die nichts beantworten; stattdessen tragen sie das Potential
einer neuen theoretischen Frage. Da die neue Fragestellung den alten Diskurs
umwilzen wiirde, wird die neue Antwort in das sprachliche Korsett der alten
Fragestellung gezwingt.’®®

Althusser geht bei seiner symptomalen Lektiire mit Rekurs auf Bachelards
Erkenntnistheorie’®® von einem wissenschaftlichen Diskurs, wie jenem der
klassischen Okonomie, aus; anders als Lacan, der seine Sprachtheorie aus der
Praxis als Psychotherapeut entwickelt. Fiir Althusser férdert die symptomale
Lektiire zutage, was die kritisierte wissenschaftliche Theorie zu Unrecht fiir
die Antwort auf ihre gestellten Forschungsfragen hilt. Bei Lacan handelt es
sich um imaginir gelieferte Antworten auf nicht gestellte Fragen, die sich als
Aussagen des symbolischen Subjekts formulieren lassen.

Den Wechsel der Fragestellungen innerhalb einer wissenschaftlichen Theorie
bezeichnet Althusser als epistemologischen Bruch: Eine neue Theorie wird in
anderer Sprache als Teil der alten Theorie gedussert und muss dementspre-
chend der Theorie aberkannt werden.*”® Parallel dazu lisst sich bei Lacan die
Interaktion der Ordnung des Imaginiren und Symbolischen verstehen: In der
sinnschaffenden Sprache s-i driickt sich die symbolische Sprache als Metapher,
die nicht den imaginiren syntaktischen und semantischen Regeln gehorcht,
durch die imaginiren Sprache aus und wird dementsprechend als Fremdkor-
per in dieser erkannt. Durch die symbolische Ausserung der Metapher ent-
steht ein Bruch in der imaginiren Sprache, da diese ohne Analyse nicht in den
vorhandenen (Sprach-)Kontext der imaginiren Ordnung passt.

B. Das Reale in der Sprache s-i

Gegen Ende der Lehre Lacans gewinnt das Reale an Bedeutung. Lacan fiihrt
den Begriff des motérialisme (zusammengesetzt aus mot und matérialisme,
mit dem Nachklang von mouvoir) 1975 an einer Konferenz in Genf ein, um die

368 | Althusserfindet diese Form der symptomalen Lektiire bei Smiths Lesart von Marx
und seiner Frage nach dem Wert der Arbeit, der sich laut Smith aus den zur Reproduk-
tion der Arbeit notwendigen Aufwendungen ergibt. Die Frage nach dem Wert der Arbeit
wird in der klassischen Okonomie, unter anderem von Smith, so nicht gestellt, sondern
ergibt sich aus der Frage nach deren Marktpreis, die Antwort bezieht sich jedoch auf
ihren Wert. Vgl. ebd., 140ff. und vgl. Marx, Kapital, 559f.

369 | Fur Bachelard gibt es keine wissenschaftsunabhdngige objektive Wahrheit. Die
Wissenschaft ist immer Spiegel ihrer Historie und muss sich zun&chst von diesem Bal-
last befreien, was ihr nie vollstédndig gelingt.

370 | Vgl. Pfaller, Althusser, 152f.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

Stofflichkeit der Worte und ihre Wirkung auf Sprache zu unterstreichen.””! Die
Sprache des Symbolischen und davon beeinflusst die Sprache s-i, in der ein Si-
gnifikant fiir den nichsten steht und in einer unendlichen Signifikantenkette
miindet, erfahren einen abrupten definitorischen Wechsel. Nicht linger setzt
sich die Signifikantenkette immerwahrend fort, sondern findet Halt im Loch,
im Realen, das Loch macht. Der letzte Signifikant kann nicht weiter interpre-
tiert, sondern lediglich genossen werden. Dieser reale Anteil der Signifikanten
entgeht allen Versuchen, definiert oder dechiffriert zu werden; er kann pri-
sentiert, aber nicht durch Sprache reprisentiert werden und schligt sich im
Kérper nieder.>”2

Fiir die Sprache s-i, die von Signifikantenketten der Metonymie und Metapher
bestimmt wird, bedeutet das Reale ein Abriss der Ketten, ein abruptes Ende.
Nicht alle Signifikanten fithren zu einem nichsten oder kénnen an ein Signi-
fikat angesteppt werden, denn es gibt solche, die als bewegende Substanz zur
Ordnung des Realen gehéren und in der Sprache s-i als nichts-bedeutendes
aber nicht unbedeutendes Loch auf das Subjekt wirken. Der Sprache s-i man-
gelt es nicht nur an isolierbarem Sinn, der sich nicht erst im Kontext ergibt und
stetiger Veridnderung unterliegt, sondern zusitzlich an jeglichem Sinn, weil
sie mit dem Realen, welches jeden Sinn entbehrt, verkniipft ist.

b) Lalangue®”® B: mangelhafte jouissance und das Imaginare

Anders als die Sprache s-i erzeugt die Intersektion des Symbolischen und Rea-
len, sowie jene des Realen und Imaginiren, keinen Sinn (sens) sondern joui-
sens; ein Neologismus Lacans, der Sinn und Genuss vereint. Es wurde bereits
gezeigt, inwiefern die jouissance der Sprache gegentibergestellt ist und dem-
entsprechend nicht artikuliert werden kann. Sie hat ihren Sitz im Realen, wel-
ches sich nicht in der Sprache reprisentieren, sondern lediglich prasentieren
lasst.” Anders formuliert entwickelt sich die Sprache zur lalangue, als Spra-
che ohne Sinn, woraus die joui-sens hervorgeht.””” Die lalangue B bringt eine

371 | Vgl. Lacan, Pas-tout, 1676.

372 | Vgl. Meyer zum Wischen, Moterialismus, 39-41.

373 | Lacan sagtzu diesem Neologismus, dass er den Begriff nahe am Verb »lallen« ge-
wahlt hat. Dieser Begriff ruft das Bild eines Kindes hervor, welches spricht, noch bevor
es einer Sprache machtig ist oder von jemandem, der nicht mehr Herr seiner Worte ist,
sondern die Worte Herr Giber ihn. Lalangue kann als Schatz der Aquivoke, der doppel-
sinnigen Worte, bezeichnet werden und stellt sich damit dem Sinn, der Verbindung von
Signifikant und Signifikat, gegenuiber. Vgl. Jadin, Au coeur de la jouissance, 465.

374 | Siehe Kapitel b) Objekt a: Das Ding, 92.

375 | Vgl. Weber, jouissance du manque, 358.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

147


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sprache der Transzendenzerfahrungen

bestimmte Form der jouissance®® hervor, die jouissance des Anderen. Die jou-
issance als Teil des Realen erhilt in der Verkniipfung mit dem Symbolischen
ihre Begrenzung und ist geprigt durch den inhirenten Mangel der Existenz
des Imaginiren; sie wird zur mangelhaften jouissance.

a. Mangelhafte jouissance

Die jouissance fithrt Lacan 1 bereits ein; sie erfihrt aber im Laufe seines Schaf-
fens eine Entwicklung und zeigt sich im Seminar XVII zum ersten Mal als
phallische jouissance, gleichbedeutend mit der mangelhaften jouissance. Das
Adjektiv »phallisch« nimmt Bezug auf den Odipuskomplex und steht fiir die
sprachliche Referenz auf etwas Abwesendes. Die mangelhafte jouissance ist an
das Geniessen des Begehrens eines Abwesenden gekoppelt. Weil das Begehren
sich auf ein Abwesendes bezieht, kann der Mensch es nicht befriedigen, statt-
dessen geniesst er sein Begehren und dieses Geniessen nennt Lacan jouissan-
ce. Dem Begehren des Abwesenden fehlt also ein Objekt der Befriedigung,
wodurch die Suche nach Befriedigung nicht eingestellt, sondern ins Endlose
fortgefithrt wird. Diese endlose Suche wird als mangelhafte jouissance emp-
funden, als objektloses Begehren oder Begehren des mangelhaften Objekts.
Dem Begehren fehlt ein Objekt, welches zur Befriedigung fithrt, und dieses
Fehlen wird durch mangelhafte Partialobjekte {iberbriickt.>””

Das Geniessen der lalangue vollzieht sich innerhalb der gesellschaftlich ge-
normten Sprache. Es ist die gesellschaftliche Struktur, welche mit der Spra-
che gleichzusetzen ist, die uns mit Worten abspeist. Dies, obwohl es kein Ge-
schehen gibt, welches sich in das Wort quetschen liesse.’”® Innerhalb dieser
vorgegebenen Sprache versuchen die Menschen, der mangelhaften jouissance
Ausdruck zu verleihen, was unméglich bleibt, wenn der Sinn aufrechterhalten
werden soll. Deshalb wird mit dquivoken Signifikanten auf das Zwischen den
Worten und Zeilen ausgewichen. Das Fehlen eines eindeutigen Signifikanten
betont den Mangel an Sinn und erméglicht jouissance. Diese ist Teil der sym-
bolischen Ordnung, welche die dquivoken Signifikanten bestindig sein lisst
und damit die Repetition des Signifikanten zwischen den Zeilen fordert. Als
Paradigmen dafiir kénnten Sabine Mehnes metaphorischen Schilderungen

376 | Esist mit Lacans Grundkonzept von jouissance unvereinbar, dass sie durch Spra-
che hervorgebracht wird, deshalb kann dieses Hervorbringen von jouissance niemals
in der Sprache sein, sondern muss zwischen den Zeilen geschehen, in der Abwesenheit
von Signifikanten. Vgl. Lacan, Ecrits, 821.

377 | Vgl. Evans, Jouissance, 5.

378 | Vgl. Jadin, Au coeur de la jouissance, 458.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

379

ihrer Nahtoderfahrung® oder die sinnlichen Gedichte der Teresa von Avila

dienen.?®?

B. Das Imaginéare in der lalangue B

Wie wir bereits wissen, macht das Imaginire als Ring des Borromiischen
Knotens Loch in die Intersektion des Realen und Symbolischen. Loch-machen,
wie Lacan es nennt, ist die Eigenschaft des Realen, als abwesende Referenz
zu fungieren, die sich auf alle Ringe des Borromiischen Knotens tibertrigt.
Dieses Loch-machen des Imaginiren zeigt fiir die lalangue B das Verhiltnis
der mangelhaften jouissance und des Imaginiren. Die mangelhafte jouissance
existiert*®! durch den Sinn des Imaginiren; man kann sagen, die Existenz als
sprachliche Abwesenheit zeigt sich metaphorisch in der mangelhaften jouis-
sance.’®? Dieser metaphorische Sinn ist ein wichtiges Charakteristikum der
mangelhaften jouissance, welches sie von der supplementiren jouissance ab-
grenzt. In der Ordnung des Imaginiren selbst, dem Sinn, wird die jouissance
verunmoglicht, jedoch macht das Imaginire die mangelhafte jouissance aus-
serhalb ihrer Ordnung méglich. Durch den Wegfall des Sinns in der lalangue,
entsteht erst die Option des Geniessens der lalangue. Diese partikulare Form
des Geniessens, die mangelhafte jouissance, wird als Teil des Borromiischen
Knotens durch die Konsistenz des Symbolischen begrenzt, die das Geniessen
des Anderen verunmoglicht.*®® Im nichsten Abschnitt zur lalangue T werden

379 | »Der Begriff der »Seele« ist gegeniiber dem Begriff des »Heiligen in uns« zu ver-
waschen, zu kraftlos. Bei meinem Nahtoderlebnis wird dieses Heilige in uns aktiviert,
indem es fiir Sekunden den Korper verldsst und sich mit dem verbindet, was allgemein
Heiliges genannt wird, also dem gesamten Kosmos, Universum, dem endlosen Bewusst-
sein, in meiner Kultur wird von Gott gesprochen.« Mehne, Auswirkungen einer Nahtod-
erfahrung, 152f.

380 | »I gave myself to Love Devine, and lo ! my lot to changed is, that my Beloved
One is mine, and | at last am surley His. When that sweet Huntsmen from above, first
wounded me and left me prone, into the very arms of Love, my sticken soul forthwith was
thrown. Since then my life’s no more my own, and all my lot so changed is, that my Be-
loved One is mine, and | at least am surley His. The dart wherewith He wounded me, was
all embarbed round with Love, and thus my spirit came to be, one with its Maker, God
above. No love but this | need to prove: My life to God surrender’d is, and my Beloved
One is mine, and | at least am surley His.« Avila, Complete Works, 282.

381 | »Existieren« wird hier als zentrale Eigenschaft des Realen verstanden. Siehe Ka-
pitel B. Existenz, 99.

382 | Vgl. Jadin, Au coeur de la jouissance, 442ff.

383 | Vgl. ebd., 456f. Dazu Lacan, séminaire XXIIl, 72: »qu’il n’y a pas d’Autre de I'Au-
tre, tout au moins pas de jouissance de cet Autre de I’Autre«. Lacan meint, es gibt kein

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

149


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sprache der Transzendenzerfahrungen

wir sehen, inwiefern Lacan an dieser Unmdglichkeit der jouissance des realen
Anderen festhilt.

c¢) Lalangue T: Transzendenzerfahrung und das Sinthom

Die supplementire jouissance oder, in anderen Worten, die Transzendenzer-
fahrung wurde vorangehend aus didaktischen Griinden in der Intersektion R-I
des Borromiischen Knotens verortet.®* Lacan konnte damit nicht einverstan-
den sein, denn innerhalb des Knotens, wenn der Mensch sich in dieser Welt
verortet, ist die jouissance des gebarrten Anderen, wie er die supplementire
jouissance innerhalb des Borromiischen Knotens nennt, das wahre Loch. Er
sagt dazu etwas spiter im Seminar XXIII »Il n’y a pas d’Autre de I'Autre«*®
und meint, es gibt kein Geniessen des gebarrten Anderen, verstanden als
den Anderen der Sprache, weil es dann eine »Sprache« des Anderen des An-
deren der Sprache geben miisste. Lacan hat jedoch bereits zu Beginn seines
Schaffens postuliert, es gibe keine Metasprache und will hier nicht von die-
ser Position abriicken.*®® Wenn iiberhaupt von einer jouissance der lalangue T
die Rede sein soll, dann nur von einer aussersprachlichen, notwendigerweise
ausserhalb des Borromiischen Knotens liegenden. Aus diesem Grund wurde
die supplementire jouissance durch den Begriff der Transzendenzerfahrung
von Luckmann ersetzt, weil hier Lacans Primat der Sprache fillt. Um dies zu
ermoglichen, muss Lacan der symbolischen Ordnung das Sinthom abspalten,
welches den Borromaiischen Knoten zusammenhilt, sobald sich ein Ring 16st.

a. Transzendenzerfahrung

Vorangehend wurde die supplementire jouissance durch Luckmanns gros-
se Transzendenzerfahrung erginzt. Dies fithrte zu einer Umbenennung der
supplementiren jouissance in »Transzendenzerfahrung«, was definitorische
Schirfe mitbringt. Der Begriff der Transzendenzerfahrung grenzt sich stirker
von der phallischen jouissance ab und erméglicht eine Verschiebung des Pri-
mats der Sprache auf jenes der Erfahrung. Lacan stellt der innersprachlichen
und damit begrenzten mangelhaften jouissance die supplementire jouissance
oder, in anderen Worten, der Transzendenzerfahrung gegentiber. Fiir diese
aussersprachliche Erfahrung wird von Lacan und der Sekundirliteratur oft
das Paradigma der (christlichen) Mystik gew#hlt.’® Anders als die mangel-

Geniessen des Anderen, verstanden als den Anderen der Sprache, weil es dann eine
»Sprache« des Anderen des Anderen der Sprache geben miisste.

384 | Siehe Kapitel y. Supplementare jouissance, 103.

385 | Lacan, séminaire XXIII, 134.

386 | Wiirde er sich hier auf eine Form der Metasprache einlassen, miisste er sich den
Vorwurf des infiniten Regress machen lassen.

387 | Vgl. Weber, jouissance du manque, 365f.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

hafte jouissance, die durch die Begrenzung der Sprache endlich ist, wird die
Transzendenzerfahrung infinit gedacht.’®® Um die Transzendenzerfahrung in
der Unendlichkeit verorten zu kénnen, muss sie sich nicht nur ausserhalb der
symbolischen Ordnung befinden, sondern diese darf auch nicht Loch in ihr
machen. Sie darf konzeptuell in keiner Weise von der symbolischen Ordnung
beriihrt werden. Dies ist, wie wir im folgenden Abschnitt sehen werden, nur
mithilfe der Abspaltung des Sinthoms von der symbolischen Ordnung mog-
lich.

B. Das Sinthom in der lalangue T
Das Sinthom kann als Konglomerat aus dem fundamentalen Signifikanten
(Nom-du-Peére) und dem Symptom verstanden werden, mit der Funktion, die
jouissance im weitesten Sinne zu versprachlichen oder besser gesagt zu orga-
nisieren. Das Sinthom fungiert als Anker fiir das (sprachliche) Gleichgewicht
des Menschen; 16st sich ein Ring, so l6sen sich dank des Sinthoms nicht alle.
Aus didaktischen Griinden wurde das Sinthom in die Topik des Borromdi-
schen Knotens integriert, wodurch die Ankerfunktion des Sinthoms sichtbar
wird. Theoretisch konnte das Sinthom immer die Ankerfunktion iibernehmen,
egal, welcher Ring sich 16st. Lacan selbst hat sich vor allem mit dem Fall des
sich l6senden symbolischen Rings, dem Wegfallen der Sprache, beschiftigt.
Der Fokus Lacans wird in dieser Arbeit itbernommen, da es innerhalb seiner
Theorie nur so moglich ist, etwas zu erfahren, das sich auf den Menschen als
Sprachwesen (parlétre) auswirkt, ohne es sinnvoll versprachlichen zu kénnen.
Das Sinthom iibernimmt innerhalb des Borroméiischen Knotens die zu-
sammenhaltende Funktion des Symbolischen, verstanden als Ordnung der
Sprache in ihrer Differentialitit. Es macht Loch in die Intersektion des Imagi-
niren (den Korper, das Bild von sich) und des Realen, als Ordnung der jouis-
sance. Unter dem Korper des Imaginiren muss nicht alleine der menschliche
Korper, sondern kénnen andere materielle Dinge gefasst werden. Lacan spricht
im Zusammenhang mit der jouissance von »motérialisme«, einem dquivoken
Neologismus, der die Worte »mouvoir«, »matérialisme« und »mot« mitklingen
lasst.* Die jouissance griindet im Geniessen des Korpers, der Materialitit der
Worte oder eben dem motérialisme®°. Werden die materiellen Worte wie im
motérialisme genossen, kann dies als Synonym fiir lalangue, in ihrer so nicht
vorhandenen Reinform, verstanden werden. Wird lalangue durch das Sinthom
gelochert, also organisiert oder im weitesten Sinne versprachlicht, entsteht die

388 | Vgl. Boussidan, jouissance sexuelle, 389.

389 | Vgl. Lacan, Pas-tout, 1676.

390 | Dieser Begriff wird nicht wie bei Meyer zum Wischen ins Deutsche iibersetzt, weil
er dann seine beabsichtigte Vieldeutigkeit verliert. Vgl. Meyer zum Wischen, Moteria-
lismus, 35ff.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

151


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Sprache der Transzendenzerfahrungen

lalangue T. In dieser kommt der Mensch durch das materielle Wort der imagi-
niren Ordnung in Bertthrung mit dem Realen; der Ausdruck dieses Touchie-
rens findet sich im Sinthom. Lacan sagt dazu im Seminar XXIII : »Joyce ne
nous l'a pas dit, il I'a écrit, et c’est bien 1a qu'est toute la différence. Quand on
écrit, on peut bien toucher au Réel, mais non pas au vrai.«**!

y. Paradigma der Transzendenzerfahrung: Finnegans Wake von James Joyce
Zuvor wurde die Mystik als Paradigma fuir die Transzendenzerfahrung ge-
nannt. Sie kénnte hier als solches dargelegt und analysiert werden. Im Hinblick
auf die Arbeit mit Briefen und angesichts der ausfiithrlichen Auseinanderset-
zung Lacans mit James Joyce wird der Roman Finnegans Wake als Beispiel fiir
die lalangue T verwendet. Dies hat den Vorteil, das Sinthom als Schriftstiick
vor sich zu haben, um sich die Verschriftlichung der lalangue T vorstellen zu
kénnen.

Lacan spricht bei James Joyces Roman Finnegans Wake von einer grund-
legenden Sprache (lalangue), die nichts bedeutet und nichts aussagt. Es ist
die Neuschopfung einer Sprache, die niemand beherrscht und die erst durch
das Schreiben entsteht. Joyce, den Lacan als Psychotiker sieht, demonstriert
in diesem Sprachgebrauch, was in der lacanschen Psychoanalyse als Ende der
Analyse gilt: Der Analysand sollte nebst der Identifikation eine Begegnung mit
dem Realen machen und sich in Anbetracht dieser Fiille als tiberfliissig er-
kennen. Joyce lisst sich nicht durch die Verbindung der Symbole, Worte und
Buchstaben*? zu einem Sinn hinreissen, sondern verwendet die Signifikanten
losgeldst von jedem Signifikat. Der Signifikant wird zu dem, was er ist und
dadurch tritt Joyce in Verbindung mit dem Realen. Die enorme Freiheit, die
sein Werk dadurch gewinnt, macht es fiir andere Subjekte kaum lesbar; es gibt
nichts zu entziffern.>*

Betrachten wir Joyce aus der Perspektive der borromiischen Topik, hat sich
der Ring der symbolischen Ordnung gel6st, weil sich die Signifikanten nicht
mehr an Signifikate ansteppen lassen. Stattdessen sind die Signifikanten lose
aneinander gereiht und gehorchen (fast) keinem Gesetz. Das Schreiben selbst
tbernimmt fiir Joyce die Funktion des Geniessens der voneinander gelsten
Ringe des Borromiischen Knotens.** Joyce Schreiben wird zur Transzendenz-
erfahrung, die sich als Sinthom im Geschriebenen zeigt. Als Beispiel dient
Finnegans Wake als fortlaufende Arbeit, die Joyce iiber viele Jahre verfasst hat.

391 | Lacan, séminaire XXIII, 80.

392 | Joyce spielt an dieser Stelle mit der Wortndhe von »letter« als Symbol und »litter«
als etwas Nutzlosem.

393 | Vgl. Gault, Statuses of the Symptom, 75.

394 | Vgl. Jadin, Au coeur de la jouissance, 483f.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

Er selbst beschreibt sein Schaffen als ein Ernten von bedeutungslosen Worten
und Sitzen wihrenddessen er durch Raum und Zeit schreitet. Anschliessend
kettet er die geernteten Signifikanten neu zusammen und bedient sich dabei
unterschiedlichsten Methoden oder Gesetzen.

Obwohl Joyce als schreibendes Subjekt sich von der symbolischen Ordnung
gelost hat, sagt er selbst, er wiirde Gesetze befolgen, die er nicht selbst ge-
wihlt hitte.**® Mit dieser Aussage bestitigt sich Lacans theoretisches Konzept
des Sinthoms, welches die Funktion des Zusammenhaltens durch die Triade
des Borromiischen Knotens itbernimmt. Obwohl Joyce nicht weiss, an welche
Gesetze er sich hilt, hilt er sich an welche und die Transzendenzerfahrung
schreibt sich als nicht deffrichierbares Sinthom in den Kérper, in die Materie
der Schrift von Finnegans Wake ein. Das Sinthom ist fiir einen Beobachter, in
Lacans Fall den Analytiker, erkennbar, ergibt aber keinen Sinn und kann nicht

sinnvoll interpretiert werden.*’

3.4 Zusammenfassung der Transzendenzerfahrung
im Borromaischen Knoten

Untenstehende Tabelle soll zusammenfassend die Implementierung der Tran-
szendenzerfahrung in den Borromiischen Knoten mit Sinthom auf einen
Blick veranschaulichen. Luckmanns und Lacans zentrale Themen des Men-
schen, der Erfahrung, der Sprachelemente und der Kommunikation werden
im Anschluss aufgegriffen und anhand der zentralen Differenzen voneinander
abgegrenzt. Die grau hinterlegten Zeilen biindeln die Verkniipfung von Lacans
Borromiischem Knoten mit Sinthom und der grossen Transzendenzerfah-
rung, die in diesem Kapitel vorgenommen wurde. Nachfolgende Zusammen-
fassung des Kapitels 3. Transzendenzerfahrung im Borromiischen Knoten
orientiert sich an den Stichworten aus der Tabelle.

395 | Ein Beispiel dafiir sind translinguistische Homophonien des Franzdsischen im
Englischen. So schreibt er»who«, was als Franzésisches »ol« gehdrt werden kann. »Who
ails tongue coddeau, aspace of dumbillsilly?« Joyce, Finnegans Wake, 15.

396 | Vgl. Gault, Statuses of the Symptom, 81.

397 | Schaut man sich die lange Literaturliste der Interprationen von Finnegans Wake
an, sei zunachst dahingestellt, ob Lacan im Fall Joyce wirklich Recht hatte. Es geht hier
zundchst nur darum, ansatzweise zu verstehen, wie Lacan sich das Sinthom vorstellt.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

153


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Sprache der Transzendenzerfahrungen

Thema Luckmann Lacan

Subjekt Primat der Erfahrung Primat der Sprache

Erfahrung subjektive Erfahrung jouissance

Sprachelemente Apprisentation Signifikant, Signifikat
Merkzeichen, Anzeichen, Signifikantenkette
Zeichen, Symbol

Kommunikation kleine und mittlere Transzen- symbolisch-imaginire Sprache

zweier Menschen denzerfahrung

(Intersubjektivitiit)

Versprachlichung grosse Transzendenzerfahrung, | supplementire jouissance,

von Transzendenz- | Symbole als Wegweiser ins Sinthom

erfahrungen Ausseralltigliche

Sprache des Mangels | Transzendenzerfahrung Sprache s-i, lalangue B, lalangue

T, Sinthom

Tab. 5: Zentrale Themen von Luckmann und Lacan fiir die Versprachlichung
von Transzendenzerfahrungen

Als Wissenssoziologe, der auf den Phinomenologen Husserl Bezug nimmt,
startet Luckmann seine Uberlegungen beim Subjekt ausgehend vom Primat
der Erfahrung, ein Subjekt, das mehr oder weniger bewusst verstanden wird.
Als Psychoanalytiker beginnt Lacan seine Uberlegungen ebenfalls beim Sub-
jekt, revolutioniert anschliessend sein Forschungsgebiet, indem er das Primat
der Sprache postuliert, wovon er nicht mehr abweicht. Ausgehend von Lacan
erweist es sich zum Schluss der Untersuchung beider Denker als niitzlich, das
Primat der Sprache zugunsten Luckmanns grosser Transzendenzerfahrung
aufzugeben. Dies gilt nicht fiir den Bereich des Alltags, in dem am Primat
der Sprache festgehalten wird. Fiir den phinomenologisch beeinflussten Luck-
mann ist die subjektive Erfahrung, auf das sich unser Bewusstsein richten
kann oder auch nicht, das Fundament seiner Theorie der Wirklichkeit, worauf
er seine dreifachen Transzendenzerfahrungen aufbaut.

Lacan startet hingegen bei der Sprache und stellt ihr den troumatisme?*®
gegeniiber, welcher den Zugang zum Aussersprachlichen versperrt. Alle jouis-
sance ist nur mangelhaft, weil die Sprache ihr den Mangel einschreibt. Erst La-
can 3 sieht die Moglichkeit des Zugangs zu einer supplementiren jouissance,
die bar jeden Mangels ist. Fiir Lacan ist die Sprache stets Trigerin des Mangels
und strukturiert nicht nur die bewussten Teile des gespaltenen Subjekts, son-
dern auch die unbewussten. Diese Sprache des Unbewussten und die imagini-

398 | »Troumatisme« ist ein Neologismus, der sich aus »trou« und »traumatisme« zu-
sammensetzt und von Lacan erfunden wird, um die Leere des Realen zu fillen. Vgl. La-
can, séminaire XXI, Legon 8 du 19 février 1974, 97 und siehe Kapitel 8. Sinthom, 92.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Theoretisches Vorwissen: Sprache des Mangels ausgehend von Lacan

re Sprache treten stets zusammen in Erscheinung, als Signifikant einer Kette
und als am Stepppunkt aufblitzendes Signifikat.

Bei Luckmann hingegen versteht sich Sprache als Apprisentation, einer
Synthese prisenter und nichtprisenter Erfahrung in einem Zeichen. Anzei-
chen, Merkzeichen, Zeichen und Symbole kénnen mehr oder weniger auf Er-
fahrungen verweisen und erméglichen dadurch die kleinen, mittleren und
grossen Transzendenzerfahrungen. Dabei dienen die ersten beiden der Uber-
windung von Raum und Zeit zur Kommunikation subjektiver Erfahrungen
zwischen zwei Menschen, dhnlich der symbolisch-imaginiren Sprache bei La-
can ohne den unbewussten Anteil.

Anschliessend wird die zentrale Differenz zwischen der supplementiren
jouissance und der grossen Transzendenz tiberbriickt, wodurch die Implemen-
tierung der Transzendenzerfahrung in Lacans Knotentheorie geleistet werden
kann. Lacans komplexer Begriff »jouissance« gewinnt dadurch an definitori-
scher Schirfe, die Transzendenzerfahrung steht nicht linger in direkter Ver-
bindung mit der mangelhaften jouissance und innerhalb des Knotens kann
am Primat der Sprache festgehalten werden. Das Sinthom wird zum Hybrid
zwischen Erfahrung und Sprache, indem es zu einem Korper in der Signi-
fikantenkette wird, der nicht weiter entziffert, aber als nicht dechiffrierbares
Loch in der symbolisch-imaginiren Sprache erkannt werden kann. Das Sint-
hom versprachlicht die Transzendenzerfahrung (hellgraue Zeile).

Zum Schluss des Kapitels 3. Transzendenzerfahrung im Borroméiischen Kno-
ten wird die Sprache des Mangels ausgehend von Lacan um die Transzendenz-
erfahrung erweitert (dunkelgraue Zeile). Sie wird der theoretische Kern des
Vorwissens fiir die qualitative Untersuchung der Briefsammlung der PBS sein.
Die Sprache des Mangels ist eine dreigeteilte Sprache: Die sinnvolle Sprache
s-i des Alltags, die lalangue B der mangelhaften jouissance des Begehrens und
die auf das Sinthom angewiesene lalangue T der Transzendenzerfahrungen.
Als Beispiel fiir die Sprache s-i dient die symptomale Lektiire nach Althusser,
fur die lalangue B werden die Gedichte von Teresa von Avila aufgefiihrt und
James Joyce dient als Paradigma fiir die Versprachlichung von Transzendenz-
erfahrungen.

- am 14.02.2026, 19:26:31, o

155


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2026, 19:26:31.


https://doi.org/10.14361/9783839442265-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

