Klimawandel und Religion

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 19.01.2026, 23



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Jens Kohrsen”™

Klimawandel und Religion in lokalen und nationalen Kontexten

Abstract

Dieser Beitrag setzt sich mit der Frage auseinander, welche Rolle Religion mit Blick auf
den Klimawandel spielt. Er beginnt mit einem Uberblick iiber die akademischen Debatten
zu diesem Themenfeld. Darauf folgend wird ein Fokus auf die lokale und nationale Ebene
gelegt, um zu untersuchen, in welcher Weise sich lokale religiose Gemeinden und nationale
Dachverbidnde im Klimaschutz engagieren. Anhand von zwei Fallstudien (Schweiz, Indone-
sien) wird dieses Engagement illustriert. Dabei zeigen sich Unterschiede im Klimaengage-
ment zwischen Gemeinden und deren Dachverbanden. Mit Blick auf diese Unterschiede
werden Erkldrungsansitze und kiinftige Forschungsmoglichkeiten présentiert.

1) Einleitung

2008 - im Rahmen der globalen Finanzkrise - rief die Mega-Church Grea-
ter Grace Temple in Detroit dazu auf, fiir die lokale Autoindustrie zu beten
(Bunkley 07.12.2008). Durch die globale Finanzkrise war die bereits ange-
schlagene Autoindustrie weiter in Schwierigkeiten geraten. Um gemeinsam
mit den Mitgliedern fiir die Autohersteller zu beten, wurden grofle SUVs
auf den Altar gefahren. Diese Bilder verbreiteten sich schnell in den Medi-
en, da sie als sinnbildhaft dafiirstehend wahrgenommen werden konnen,
dass ein Teil der Evangelikalen in den USA die fossile Energieindustrie
unterstiitzt. Ein weiteres Beispiel fiir diese Unterstiitzung ist der evangelika-
le Think-Tank Cornwall Alliance, der etwa die Petition «Forget ‘Climate
Change’, Energy Empowers the Poor!» lanciert hat (Cornwall Alliance
2015). EvangelikaleChristen in den USA scheinen den Klima- und Umwelt-
schutz abzulehnen, wie auch in Medienberichten zu Skeptiker:innen des
Klimawandels héufig betont wird. Jedoch ist das Bild weniger einheitlich,
als die Berichterstattung suggeriert (Kearns 2014; Veldman 2019; Wardek-
ker et al. 2009). So haben sich Evangelikale Dachverbidnde in den USA
bereits frith fir den Umweltschutz eingesetzt. Allerdings verfechten lokale
Gemeinden mitunter andere klimapolitische Positionen als deren Dachver-
binde. Ahnlich diverse Dynamiken zeichnen sich in vielen Lindern und

* Universitat Basel/Universitat Oslo

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228 Jens Kohrsen

Religionsgemeinschaften mit Blick auf das religiose Klimaengagement ab
(Koehrsen et al. 2022; Koehrsen et al. 2023).

Ziel dieses Beitrags ist es, Unterschiede im Klimaengagement zwischen
den diversen Religionsgemeinschaften auf lokaler und nationaler Ebene
nachzuzeichnen und Erkldrungsansitze fiir diese Unterschiede zu liefern
(fiir die internationale Ebene siehe in diesem Band den Beitrag von Glaab
2024 und fiir eine Zusammenfiithrung den Beitrag von Glaab und Kohrsen
2024). Hierzu wird der Beitrag zunachst darlegen, wie sich die Debatten
um Religion und Umweltschutz entwickelt haben und welche Potentiale
Religion fiir das Vorantreiben des Umwelt- und Klimaschutzes zugeschrie-
ben werden. Darauthin werden wissenschaftliche Befunde zum religidsen
Umweltengagement beleuchtet. Hierbei ergibt sich ein uneinheitliches Bild.
Wihrend sich religiése Dachverbinde zunehmend fiir den Klimaschutz
positionieren, schlieflen deren lokale Gemeinschaften und Anhanger:in-
nen sich diesem Engagement nicht unbedingt an. Im hierauf folgenden
Abschnitt illustrieren zwei Fallstudien zum religidsen Klimaengagement in
der Schweiz und Indonesien diese Briiche zwischen Dachverbdnden und
lokalen Gemeinschaften. Dabei wird ein feldtheoretisches Modell vorge-
stellt, dass diese Briiche erkldrt. Am Ende des Beitrags steht ein Fazit, dass
die zentralen Einsichten zusammenfasst und einen Ausblick auf weitere
Forschungsméglichkeiten prasentiert.

Der Fokus dieses Beitrags liegt auf religiosen Organisationen (z.B. Kir-
chen, muslimische Gemeinschaften) und deren Rolle fiir den Klima- und
Umweltschutz. Daneben gibt es eine weitere akademische Debatte, die sich
mit der Frage auseinandersetzt, was fiir religiose Dimensionen der «sékula-
re» Umweltschutz aufweist (Becci et al. 2021; Becci und Monnot 2016; Tay-
lor 2010; Koehrsen 2018a). Dabei werden Umweltschutzbewegungen und
6kologisch engagierte Menschen in den Blick genommen und untersucht,
inwiefern sich religiose Aspekte in deren Engagement, Naturverstindnis
und Moralvorstellungen zeigen. Dieser Forschungsbereich wird oft unter
dem Begriff der Okospiritualitit behandelt. Fiir gewdhnlich beruht die-
se Forschung auf breiteren Religionsdefinitionen als jene zur Rolle von
religiésen Organisationen im Umweltschutz (siehe fiir das Thema Religi-
onsdefinitionen in diesem Band den Beitrag von Pezzoli-Olgiati 2024).
Aufgrund des Fokus auf organisierte Religion in diesem Beitrag wird dieser
Forschungsbereich hier nicht weiter in den Blick genommen.

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Klimawandel und Religion 229

2) Klimawandel: Von technischen zu religidsen Losungsansitzen

Am Klimawandel zeigen sich die Grenzen des freien Marktes. Freie,
begrenzte Giiter («Allmendegiiter») haben keine Preise und kénnen da-
mit ohne direkte Kosten von Marktteilnehmer:innen genutzt werden.
Dies fiihrt zur Ubernutzung dieser Ressourcen (z.B. Uberfischung, Luft-
verschmutzung durch Emissionen). Dieser Problemstellung folgend wur-
den bisher ckonomisch-technologische (z.B. Entwicklung und Subventio-
nierung von emissionsarmen Technologien) und wirtschaftspolitische L6-
sungsansétze (z.B. Emissionshandel) priorisiert, um den Klimawandel und
dessen Effekte zu begrenzen (Shove und Walker 2007; Hargreaves et al.
2011). Dementsprechend standen Wirtschaft und Politik als gesellschaftli-
che Teilbereiche im Fokus der Debatten. Religion hingegen wurde kaum als
relevant fiir die Herausforderungen des Klimawandels erachtet.

Jedoch zeichnet sich in den akademischen Klimadebatten ein Wandel
ab. Zunehmend wird eine tiefere gesellschaftliche Transformation als not-
wendig betrachtet, um auf den Klimawandel angemessen zu reagieren. Die
vorherrschenden Wertvorstellungen und Weltbilder miissten sich &ndern,
um neue Verhaltensweisen unter Konsument:innen sowie politischen und
wirtschaftlichen Entscheidungstriger:innen zu etablieren (Otto et al. 2020;
Ives et al. 2020). Hierbei komme Religion eine besondere Rolle zu, denn
ihr wird das Potential zugeschrieben, umweltfreundliche Wertvorstellungen
und Weltbilder zu vermitteln und somit das Verhalten gréfierer Bevolke-
rungsteile zu beeinflussen.

Neben der interdisziplindren Klimaforschung existiert ein eigenes wis-
senschaftliches Feld, das sich mit dem Verhaltnis von Religion und Umwelt
auseinandersetzt. Die «Religion and Ecology»-Debatte operiert weitgehend
losgelost von der oben thematisierten Klimaforschung. Lynn White Jr’s
(1907-1987) bahnbrechender Aufsatz «The historical roots of our ecologic
crisis» (1967) hat einen Startpunkt fiir diese Debatte gebildet, an welcher
sich heute Theolog:innen und Religionsgelehrte aus unterschiedlichen reli-
giosen Traditionen sowie Religionswissenschaftler:innen beteiligen.

In dem bereits 1967 erschienen Aufsatz formuliert White die These, dass
das westliche Christentum aufgrund des ausgepragten Anthropozentrismus
eine zentrale Mitschuld an der 6kologischen Krise trage. Das westliche
Christentum betrachte den Menschen als gottahnlich und {iber den Rest
der Schopfung stehend. Diese Vorstellung von einer Trennung zwischen
Mensch und dem Rest der Schopfung befordere menschliche Eingriffe
in die Natur. In Kombination mit den wachsenden technologischen Mog-
lichkeiten des menschlichen Eingriffs in die Natur (z.B. Bergbau, fossile

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230 Jens Kohrsen

Energieerzeugung) habe dieses Weltbild gravierende 6kologische Folgen
und fithre zur G6kologischen Krise. Am Ende des Artikels vollzieht Lynn
White Jr. eine iiberraschende Kehrtwende: Er behauptet, dass die Losung
fiir das Problem in der Religion liegen miisse, da sich hier eben auch deren
Ursache befinde. White stellt zugleich klar, dass weitere technologische und
wissenschaftliche Entwicklungen die Menschheit nicht aus der Krise fithren
werden. Was die Menschheit stattdessen bendtige, sei eine neue Religion
oder ein Wandel bestehender Religion.

«More science and more technology are not going to get us out of the
present ecologic crisis until we find a new religion, or rethink our old
one. (...) Since the roots of our trouble are so largely religious, the
remedy must also be essentially religious (...). » (White 1967: 1206-1207)

Das Zitat konnte mit Blick auf das wachsende Interesse an Religion in der
Nachhaltigkeits- und Klimaforschung aktueller nicht sein. Im Anschluss
an die Publikation des Artikels entstand zundchst unter Religionswissen-
schaftler:innen und Theolog:innen eine rege Debatte iiber die Rolle des
Christentums und generell {iber die Rolle von Religion bei der Entstehung
und Bearbeitung 6kologischen Krisen.

Gestdrkt wurde die Etablierung der «Religion and Ecology»-Debatte
durch eine Konferenzserie am Center for the Study of World Religions der
Harvard Divinity School zwischen 1996-1998 sowie der anschlieflenden
Herausgabe einer Buchreihe zu dem Thema und der Griindung des «Fo-
rum on Religion and Ecology» im Jahr 1998 (Tucker 2006). Viele der Bei-
trage zu dieser Debatte sind religionsaffirmativ und betonen die besonderen
Potentiale von Religion fiir die Losung 6kologischer Probleme (Gardner
2003; Gardner 2006; Gottlieb 2008; Holmes 2006; Tucker 2006; Bergmann
2009). So schreibt Evelyn Tucker, eine der Hauptvertreter:innen der religi-
onsaffirmativen «Religion and Ecology»-Debatte:

«(...) religions can encourage values and ethics of reverence, respect,
redistribution, and responsibility for formulating a broader environmen-
tal ethics that includes humans, ecosystems, and other species. With the
help of religions humans are now advocating for a reverence for the earth
(...)» (Tucker 2006: 401)

Wie in der interdisziplinaren Klimadebatte wird in der «Religion and Eco-
logy»-Debatte in besonderer Weise der Einfluss von Religion auf Wertein-
stellungen und Weltbilder betont. Denn Werte und Weltbilder gelten als
bestimmend dafiir, wie Menschen ihre natiirliche Umwelt wahrnehmen
und wie sie sich ihr gegeniiber verhalten. Wenn die natiirliche Umwelt

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Klimawandel und Religion 231

(z.B. Baume) beispielsweise als Teil eines umfassenden spirituellen Kosmos
betrachtet wird, in dem der Mensch fest eingebunden ist und von dem sein
spirituelles und materielles Wohlergehen abhéngig ist, dann werde er Sorge
fiir die natiirliche Umwelt tragen.

Neben der Beeinflussung von Weltbildern gibt es noch andere Griinde,
warum Religionen als relevant fiir den Umwelt- und Klimaschutz betrach-
tet werden. Gardner (2003) benennt verschiedene Ressourcen, die Religio-
nen in den Wandel zu einer nachhaltigeren Gesellschaft einbringen kon-
nen. Hierzu zahlt etwa die moralische Autoritit von religidsen Fithrungsfi-
guren. In vielen Landern gelten religiose Fithrungsfiguren als besonders
glaubwiirdige 6ffentliche Akteure, denen mehr Vertrauen entgegengebracht
wird als Politiker:innen, Unternehmer:innen und Wissenschaftler:innen
(Schaefer 2016; Reder 2012; Casanova 1994). Religiése Fiithrungsfiguren
sind in diesen Kontexten somit eine wichtige Bezugsgrofle, wenn es um
die moralische Bewertung von gesellschaftlichen Problemlagen geht. Sie
konnen ihre offentliche Sichtbarkeit und Glaubwiirdigkeit nutzen, um auf
Umweltprobleme wie dem Klimawandel zu verweisen und Anhénger:innen
ihrer Religion zu einem Umdenken aufzufordern. Pew Research (2017)
schitzt, dass 84 % der Weltbevolkerung Anhénger:innen einer Religion
sind. So konnten Religionen theoretisch einen Grofiteil der Weltbevélke-
rung erreichen. Weiterhin verfiigen einige Religionsgemeinschaften (z.B.
katholische Kirche) tiber erhebliche finanzielle Ressourcen und eine im-
mense Infrastruktur (z.B. Gebdude, Lindereien, Personal, Netz von ange-
bundenen Organisationen), die sie fiir den nachhaltigen Wandel einsetzen
konnen (Shibley und Wiggins 1997; Mohamad et al. 2012; Amri 2014;
DeHanas 2009; Gardner 2006). Dariiber hinaus haben religiose Fithrungs-
personen hédufig enge Kontakte zu politischen und wirtschaftlichen Ent-
scheidungstriger:innen, auf die sie im Sinne umweltfreundlicher Entschei-
dungen einwirken kénnen (Gardner 2003; Berry 2022). Diese Ressour-
cen von Religion werden in der «Religion and Ecology»-Debatte stark
gemacht, um deren hohe Relevanz fiir den Umwelt- und Klimaschutz zu
verdeutlichen.

Neben der Betonung der Potentiale von Religion gehen Vertreter:innen
der «Religion and Ecology»-Debatte im Anschluss an Lynn White Jr. hdufig
von einem «Greening of Religion» (Ergriinen der Religion) aus (Chaplin
2016). Die unterschiedlichen Religionsgemeinschaften rund um den Glo-
bus werden im Zuge eines graduellen Wandels immer umweltfreundlicher,
so die These. Dieses Ergriinen besteht einerseits in der Verbreitung neu-
er, umweltfreundlicher Lesarten unterschiedlicher religiéser Traditionen,
andererseits in konkreten Umweltschutzaktivitdten (z.B. Verlautbarungen,

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232 Jens Kohrsen

Umweltprotesten, Nachhaltigkeitsmafinahmen) von Religionsgemeinschaf-
ten.

Ankniipfend an die oben vorgestellte Forderung von White werden in
verschiedenen Religionen Anstrengungen vorgenommen, neue Lesarten
der eigenen Tradition zu entwickeln, die den Umweltschutz beférdern.
Der Prozess wird haufig als Teil des «Ergriinens der Religionen» beschrie-
ben und mitunter von Vertreter:innen der «Religion and Ecology»-Debatte
vorangetrieben. Aktivitidten zur Entwicklung umweltfreundlicher Theologi-
en finden sich heute in unterschiedlichen religiésen Traditionen (Tucker
2008; Gottlieb 2006b; Gerten und Bergmann 2012; Veldman et al. 2014b;
Foltz 2006; Dessi 2013; Harris 1995); so etwa auch im Islam im Rahmen
einer islamischen Schépfungstheologie, bei der der Mensch als Verwalter
(khalifah) der gottlichen Schopfung verstanden wird (Koehrsen 2021). Thm
komme damit die Rolle zu, die Schopfung zu schiitzen und im Gleichge-
wicht zu halten. Auch im Christentum wurden erhebliche Anstrengungen
zur Entwicklung von Okotheologien vorgenommen (z.B. Boff 1995; Molt-
mann 1985). Im deutschsprachigen Raum ist dabei haufig von der «Bewah-
rung der Schopfung» die Rede (in englischen Kontexten eher von «integri-
ty of creation» und «stewardship»).

Neben der Entwicklung neuer umweltfreundlicher Theologien besteht
das «Ergriinen» auch darin, dass religiose Akteure konkrete Aktivititen zur
Beférderung des Umweltschutzes lancieren. Diese entsprechen weitgehend
den oben erwdhnten Ressourcen und lassen sich in drei Typen von Akti-
vititen unterteilen (Koehrsen 2015; Koehrsen 2018b): (1) Offentlichkeits-
und Lobbyarbeit, (2) Materialisierung des Wandels und (3) Verbreitung
umweltfreundlicher Werte und Weltbilder.

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Klimawandel und Religion 233

Tabelle 1: Typen religiosen Umweltengagements

Aktivititstypus | Ressourcen Beispiele

Offentliche Sichtbarkeit
Offentlichkeits- | und Glaubwiirdigkeit,
und Lobbyarbeit | Beziehungen zu Entschei-
dungstrager:innen

Verlautbarungen, Gespra-
che mit Entscheidungstra-
ger:innen, Protestaktionen

EnergiesparmafSnahmen,
Infrastrukturen/Gebaude, | Investitionen in Nachhal-

Materialisierung | finanzielle Ressourcen, tigkeitsfonds, Nutzung von

des Wandels Netz von Organisationen, | Solarenergie, Recycling,
Mitarbeiter:innen regionale Beschaffung,

Aufforstung

Verbreitung um- | B Auss auf Werte und Verjt)reltung von Okotbeo-

welt-freundli- . logien, Umweltschutz in
Weltbilder, Anzahl der .

cher Werte und Mitolieder Predigten, Gebeten und

Weltbilder & Religionsunterricht

Quelle: Eigene Darstellung

Religiose Akteure konnen eine 6ffentliche Rolle einnehmen und die Bevol-
kerung fiir Umweltprobleme sensibilisieren (Gardner 2006; Johnston 2010;
Schaefer 2016). So konnen sie beispielsweise 6ffentliche Verlautbarungen
verfassen, in denen sie zum Handeln gegen den Klimawandel oder zum
politischen Protest auffordern. Auch konnen religiose Fithrungsfiguren ihre
Beziehungen zu politischen Entscheidungstrager:innen nutzen, um unter
diesen fiir klimafreundliche politische Entscheidungen zu werben (fiir re-
ligiése Einflussnahme auf Politik, siehe in diesem Band den Beitrag von
Liedhegener 2024a).

Die Materialisierung des Wandels bezieht sich auf eine andere Ebene.
Hier geht es darum, dass religiése Organisationen selbst umweltfreundli-
che Mafinahmen implementieren kénnen (Gottlieb 2006a; Harper 2011;
Mohamad et al. 2012; Amri 2014). Hierzu gehdren etwa die Reduktion des
Energieverbrauchs in religiosen Gebduden, die Umstellung auf Okostrom,
die Vermeidung von Plastikabfall, der regionale Einkauf, die umweltfreund-
liche Verwaltung von Liegenschaften und Landereien oder das Anlegen von
finanziellen Mitteln in nachhaltigen Investmentfonds.

Schliellich gibt es eine dritte Weise, wie religiose Organisation dem
Klimawandel begegnen konnen. Sie konnen umweltfreundliche Weltbilder
und Werte an ihre Mitglieder vermitteln. So kénnen sie den Umwelt- und

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234 Jens Kohrsen

Klimaschutz in Predigten und Gebeten thematisieren oder im religiosen
Unterricht Umweltprobleme mit Mitgliedern besprechen und okotheologi-
sche Interpretationen der eigenen Tradition an diese vermitteln (z.B. «Be-
wahrung der Schépfung»). Dieser Aktivitatstypus wird in der «Religion
and Ecology»-Debatte als besonders zentral betrachtet. Einige Autor:innen
nehmen an, dass Religion im Verhiltnis zu anderen gesellschaftlichen Ak-
teuren bei der Vermittlung von Werten und Weltbildern ein Alleinstellungs-
merkmal besitzt (Gardner 2003; Gardner 2006; Gottlieb 2008; Holmes
2006; Tucker 2006; Bergmann 2009). Religiosen Akteuren sei im Gegen-
satz zu wirtschaftlichen, wissenschaftlichen und politischen Akteuren mog-
lich, Weltbilder und Werte zu vermitteln. So kénnten religiése Organisa-
tionen die umweltbezogenen Werteinstellungen von Menschen und damit
deren Verhaltensweisen beeinflussen.

3) Uneinheitliche Befunde zum religiosen Ergriinen

Das «Ergriinen» von Religion zeigt sich besonders an der Offentlichkeits-
arbeit. Religiose Dachverbanden und Fiihrungsfiguren sprechen sich in
offentlichen Beitrdgen fiir den Klimaschutz aus. Ein prominentes Beispiel
hierfiir ist die Enzyklika «Laudato Si» von Papst Franziskus. In der im
Jahr 2015 erschienen Enzyklika ruft Papst Franziskus die Weltgemeinschaft
angesichts des Klimawandels zum Umdenken und zum Handeln gegen
den Klimawandel auf. Aber auch in anderen Religionen finden sich Bei-
spiele fiir offentliche Verlautbarungen, etwa die «Islamic Declaration on
Global Climate Change» oder das «Interfaith Climate Change Statement to
World Leaders». Neben offentlichen Beitragen haben Dachverbande auch
Aktivitdten zur Materialisierung des Wandels und zur Verbreitung umwelt-
freundlicher Werte lanciert (z.B. Fonds fiir erneuerbare Energie oder Ener-
giesparmafinahmen, Umweltgebete und 6kologische Themenwochen). Auf
der Makroebene der Fithrungsfiguren und Dachverbdnde finden sich also
zahlreiche Hinweise fiir ein zunehmendes «griines» Engagement.

Auch auf der Mikroebene von lokalen religiosen Gemeinschaften kon-
nen unterschiedliche Beispiele fiir ein wachsendes ckologisches Engage-
ment identifiziert werden. Hierzu gehdren etwa Recycling-Initiativen, das
Anpflanzen von Baumen und Umweltbildungsinitiativen, die durch lokale
Gemeinschaften realisiert werden (Shibley und Wiggins 1997; Mohamad
et al. 2012; Amri 2014; DeHanas 2009). In der Breite zeigt sich jedoch ein
anderes Bild. Trotz einzelner Fallbeispiele finden sich auf der Ebene der
lokalen Gemeinschaften und ihrer Anhénger:innen bisher keine eindeuti-

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Klimawandel und Religion 235

gen Belege fiir umfassende «Greening»-Prozesse (Taylor et al. 2016). Quan-
titative Studien zu Werteinstellungen religioser Menschen zeigen dement-
sprechend keine klare Evidenz fiir ein «Greening» der Anhinger:innen
religioser Gemeinschaften (Carlisle und Clark 2018; Clements et al. 2014;
Konisky 2018; Dilmaghani 2018; Arli et al. 2021). Eine umfassende griine
Entwicklung, die bei den Okotheologien beginnt und sich letztlich iiber
die religiosen Dachverbdnde, lokalen Gemeinschaften und Anhénger:innen
verbreitet, zeichnet sich bislang somit nicht ab (Haluza-DeLay 2014). Meist
zeigt sich schlichtweg ein «Non-Greening» unter Gldubigen und lokalen
Gemeinschaften. Der religiose Umwelt- und Klimaschutz hat fiir sie kaum
eine Relevanz.

Religiose Gemeinschaften und Anhdnger:innen reagieren also unter-
schiedlich auf die Herausforderungen des Klimawandels (Jenkins et al.
2018). Wihrend sich einige Gemeinschaften fiir den Klimaschutz engagie-
ren, spielt das Thema bei vielen anderen Gemeinschaften kaum eine Rolle.
Auch innerhalb der einzelnen religiosen Traditionen zeigen sich haufig
unterschiedliche Standpunkte und Spannungen mit Blick auf den Umwelt-
und Klimaschutz (Lawson und Miller 2011; Koehrsen et al. 2023; Koehrsen
et al. 2022; Vincentnathan et al. 2016). Diese Spannungen lassen sich
durch das unterschiedlich starke Engagement von Dachverbdnden (Ma-
kroebene) und deren lokalen Gemeinschaften (Mikroebene) illustrieren.
Lokale Gemeinschaften verfiigen in den meisten Fillen {iber grofle Frei-
heitsspielrdume und sind damit nicht vollstindig an die Mafigaben ihrer
Dachverbénde gebunden. Dies fiihrt dazu, dass sie die Umweltprogramme
der Dachverbande nur halbherzig umsetzen konnen, diese ignorieren oder
sich diesen zum Teil offen widersetzen konnen. So setzen viele lokale
Gemeinschaften die Umweltprogramme ihrer Dachverbdnde nicht oder
nur teilweise und zogerlich um (Torabi und Noori 2019; Veldman et al.
2014a; Shibley und Wiggins 1997; Koehrsen und Huber 2021; Amri 2014;
Zaleha und Szasz 2015; Koehrsen 2015). Eine Weitervermittlung der ékolo-
gischen Standpunkte der Dachverbédnde an die lokalen Mitglieder findet in
diesen Fallen nicht statt. Auf diese Weise wird verstandlich, warum breite
quantitative Studien bisher keine klaren Hinweise auf ein «Greening» unter
Mitgliedern religioser Gemeinschaften finden.

Neben dem weit verbreiteten «Non-Greening» finden sich auch Ge-
genbewegungen, die auf ein «Un-Greening» schlieffen lassen und umwelt-
schédliche Weltbilder und Verhaltensweisen propagieren (Artur und Hil-
horst 2012; Barker und Bearce 2013; Nche 2023; Vincentnathan et al. 2016).
Ein Beispiel hierfiir ist etwa die in der Einleitung erwihnte Cornwall
Alliance, die die fossile Energieindustrie unterstiitzt und versucht bereits

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236 Jens Kohrsen

begonnene «Greening»-Prozesse im evangelikalen Milieu der USA riick-
gangig zu machen. Ebenso konnen religiose Weltbilder, Werteinstellungen
oder Rituale auch ungewollt negative Umwelteffekte hervorbringen (Wex-
ler 2016). Ein Beispiel hierfiir sind die Emissionen, die durch religise
Pilgerreisen verursacht werden. Auch kann die zunehmende Ausbreitung
des Prosperity Gospel im Christentum des Globalen Siidens als ein «Un-
Greening»-Prozess betrachtet werden (Koehrsen 2022). Das Prosperity
Gospel interpretiert materiellen Wohlstand als Gottes Segen (Meyer 2007;
Comaroff 2009; Maxwell 1998). Der materielle Wohlstand wird somit zu
einem religiosen Statusmerkmal. Dementsprechend besteht unter Anhan-
ger:innen des Prosperity Gospel sozialer Druck materiellen Wohlstand
nach auflen zu tragen bzw. den Eindruck zu erzeugen iiber materiellen
Wohlstand zu verfiigen (z.B. durch brandaktuelle SUVs, das Kaufen der
neusten Klamotten, transatlantische Urlaubsreisen), um anderen Anhan-
ger:innen die eigene gottliche Segnung vor Augen zu fithren. Der hierbei
entstehende Konsumdruck sowie der Fokus auf wirtschaftliche Besserstel-
lungauf Kosten der Umwelt bringen umweltschidliches Verhalten hervor.
Der wachsende gesellschaftliche und politische Einfluss des Prosperity
Gospel konnte somit in vielen Lindern des Globalen Siidens (besonders
in Lateinamerika und im subsaharischen Afrika) zu weiteren negativen
Umweltkonsequenzen fiihren.

4) Fallstudien: Das gespaltene Umweltengagement religioser
Gemeinschaften in Indonesien und der Schweiz

Die zuvor genannten Befunde deuten auf einen Bruch zwischen dem Kli-
maengagement der Dachverbdnde/religiosen Fithrungsfiguren (Makroebe-
ne) und den lokalen Gemeinden (Mikroebene) hin (Torabi und Noori
2019; Veldman et al. 2014a; Shibley und Wiggins 1997; Zaleha und Szasz
2015; Koehrsen 2015). Dieser Bruch spiegelt sich auch in den folgenden
Fallstudien. Wiahrend sich der Grof3teil der bisherigen Forschung auf die
USA konzentriert hat, werden hier nun zwei Fallstudien vorgestellt, die
sich auf das religiose Klimaengagement in anderen Weltregionen beziehen:
(1) der christlich gepragten Schweiz und (2) dem muslimisch geprigten
Indonesien.

Die Ergebnisse zum religiosen Klimaengagement in der Schweiz stam-
men aus dem Projekt «Urban Green Religions», das zwischen 2018
und 2021 durch den Schweizerischen Nationalfonds gefordert wurde (Ko-
ehrsen und Huber 2021). Im Rahmen des Projekts wurde untersucht, ob

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Klimawandel und Religion 237

und welche Umweltschutzaktivitdten Akteure unterschiedlicher Religions-
zugehorigkeit in der Schweiz und in Deutschland realisieren. Dabei wurden
sowohl religiose Dachverbénde als auch lokale Gemeinschaften in den
Blick genommen. Es zeigten sich zahlreiche Aktivititen der christlichen
Dachverbénde. So haben die reformierte und katholische Kirche in der
Schweiz eine gemeinsame Gkologische Dachorganisation gegriindet: oeku
Kirchen fiir die Umwelt. Die Organisation arbeitet eng mit den jeweiligen
Landeskirchen zusammen, veréffentlicht Verlautbarungen, engagiert sich in
Klimaprotestaktionen, bietet Unterstiitzung beim kirchlichen Umweltma-
nagement an und veréffentlicht Leitfaden fiir die Gestaltung 6kologischer
Themenwochen in Kirchen. Ein Beispiel fiir Programme, die auf Dachver-
bandsebene lanciert werden, ist der Griine Giiggel. Dieser wird zwar von
den Landeskirchen sowie oeku Kirchen fiir die Umwelt vorangetrieben, soll
aber auf der lokalen Ebene, also in den einzelnen Gemeinden, umgesetzt
werden. Bei dem Griinen Giiggel handelt es sich um ein Umweltmanage-
mentsystem, das den lokalen Kirchgemeinden helfen soll, ihre Umweltleis-
tung zu verbessern (z.B. Minderung des Energieverbrauchs). Insofern es
einer Gemeinde erfolgreich gelingt, das Umweltmanagementsystem umzu-
setzen, erhdlt sie den Griinen Giiggel als Umweltzertifikat. Die einzelnen
Kirchengemeinden kénnen dabei meist freiwillig entscheiden, ob sie sich
an dem Programm beteiligen.

Interessanterweise spiegelt sich das relativ starke Engagement der Dach-
verbande nicht auf der Ebene der lokalen Gemeinden wieder. Der Grof3teil
der Gemeinschaften beschiftigt sich kaum bis gar nicht mit dem Thema
Umweltschutz. Zwar herrscht unter den Befragten ein starker Konsens
vor, dass Kirchen mit Blick auf den Umwelt- und Klimaschutz etwas
tun sollten, konkrete Aktivititen sind aber kaum sichtbar. Einige stark
engagierte Gemeinden setzen Baumafinahmen um, die die Energieeffizienz
der Kirchengebdude erhéhen. Weiterhin haben vereinzelte Gemeinden den
beschriebenen Umweltzertifizierungsprozess in Gang gesetzt. Bei einigen
der Gemeinden stoppte dieser Prozess aber nach weniger Zeit, da der
anfangliche Elan nicht aufrechterhalten werden konnte. Auch geben einige
Pastor:innen an, das Thema Bewahrung der Schopfung im Gottesdienst
zu thematisieren. Hinweise auf eine lokale Offentlichkeitsarbeit finden sich
jedoch nicht. Selbst die engagierteren Gemeinden betrachten sich fiir ge-
wohnlich nicht als Vorreiter, sondern als Akteure, die mit dem wachsenden
gesellschaftlichen Umweltengagement auf einen bereits fahrenden Zug auf-
springen.

Aber es gibt auch Ausnahmen. In einzelnen Féllen hat sich bereits frith
ein starkes Engagement lokaler Gemeinschaften gezeigt. So verweist eine

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238 Jens Kohrsen

Studie von Monnot (2023) darauf, dass zwei lokale Gemeinschaften in der
Schweiz als Vorreiter innerhalb des religiosen Feldes agiert haben. In diesen
Gemeinschaften entwickelten sich aufgrund des Engagements der Mitglie-
der und lokalen Gemeindeleitungen &kologische Gemeindegruppen, die
versuchten das Engagement auf die Ebene der Dachverbiande zu tragen.
Jedoch wurde das Engagement nicht von den entsprechenden Dachverbéan-
den aufgegriffen. Zu diesem Zeitpunkt (vor Bewegungen wie Fridays for
Future und den Klimaprotesten) war der Klimawandel in der Schweizer
Offentlichkeit noch weniger prisent. Die religiosen Dachverbinde schienen
somit bisher nicht ausreichend sensibilisiert fiir das Thema. Die Beispiele
zeigen, dass sich neben den «top-down» Prozessen auch «bottom-up» Dy-
namiken abspielen, die ebenfalls von Schwierigkeiten gepragt sind.

Die zweite Fallstudie bezieht sich auf Indonesien (Koehrsen 2021). Mit
ca. 207 Millionen muslimischen Einwohner:innen ist Indonesien das Land
mit der weltweit grofiten muslimischen Bevolkerung (Brockopp 2012; Gade
2012; Mangunjaya et al. 2015). Aufgrund seiner Geographie ist das Land
anfillig fiir die Folgen des Klimawandels in Form von Diirren, starken Re-
genfillen, Uberflutungen, Bodenerosionen und der Erhéhung des Meeres-
spiegels (Mangunjaya et al. 2010; Fromming und Reichel 2012). Zugleich ist
Indonesien stark durch die Abholzung von Wildern geprégt. Die Abholung
der Walder hat mit Blick auf den Klimawandel besondere Relevanz, da die
abgeholzten Wilder kein Kohlendioxid mehr absorbieren kénnen (Amri
2014; Mangunjaya und McKay 2012, 292). Dementsprechend ist die Ro-
dung der Wilder zu einem zentralen Thema fiir staatliche Organisationen
und NGOs geworden, die versuchen die Abholzungsaktivititen zu reduzie-
ren. Hierzu wurden Umweltschutzzonen eingerichtet, in denen das Fillen
von Bdumen verboten ist. Jedoch betrachtet die lokale Bevélkerung diese
Mafinahmen hiufig als ungerecht, da ihr Einkommen von der Aktivitit im
Forstsektor abhangt. Ein zentraler Ansatz, um die lokale Bevolkerung fiir
den Umweltschutz zu mobilisieren, ist Zusammenarbeit mit muslimischen
Organisationen, da diese durch ihre lokalen Gemeinschaften iiber enge
Beziehungen zur lokalen Bevidlkerung verfiigen (Mangunjaya und McKay
2012, 287-288). Dementsprechend betrachten staatliche Akteure muslimi-
sche Organisationen als strategische Partner im Umweltschutz und arbeiten
eng mit den drei fithrenden muslimischen Dachverbanden (Majelis Ulama
Indonesia, Nahdlatul Ulama und Muhammadiyah) zusammen (Mangunja-
ya et al. 2010).

Der Fokus der drei fithrenden Dachverbinde liegt darauf den Islam
sowie sozio-Okonomische Entwicklung und Bildung zu fordern (Jamil
2023). Durch die enge Zusammenarbeit mit staatlichen Organisationen

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Klimawandel und Religion 239

im Umweltschutz sind sie auch zunehmend in eben diesem Bereich tatig.
So haben sie etwa Verlautbarungen veréffentlicht, in denen sie dazu aufru-
fen die internationalen Klimaziele einzuhalten. Auch haben muslimische
Fithrungsfiguren sogenannte Oko-dakhwas publiziert (Gade 2012). Hierbei
handelt es sich um offentliche Stellungnahmen, in denen Umweltschutz
mit traditionellen Sichtweisen aus der indonesischen Kultur und deren In-
terpretation des Islam verkniipft wird. Weiterhin haben die Organisationen
Fatwas (nicht-verbindliche Positionen des islamischen Rechts) veroffent-
licht. Beispielsweise haben Majelis Ulama Indonesia und deren regionale
Ableger Fatwas herausgegeben, in denen umweltschidlicher Bergbau und
die illegale Abholzung der Walder als haram (verboten nach islamischen
Recht) deklariert wurden (Mangunjaya und McKay 2012, 302-303). Die
Organisation setzt sich auch fiir Aufforstung ein und versucht wirtschaftli-
che Alternativen zur Abholzung zu etablieren, indem sie etwa Ausbildungs-
programme in der Landwirtschaft anbietet (Amri 2014, 86). Die muslimi-
sche Organisation Muhammadiyah hat interne Nachhaltigkeitsprogramme
lanciert, die darauf abzielen, eine nachhaltigere Nutzung von Ressourcen in
den eigenen Organisationen zu etablieren. So sollen die der Organisation
unterstellten Krankenhduser, Schulen und Universitdten beispielweise ihren
Wasser- und Energieverbrauch reduzieren.

Indonesien wird haufig als Vorreiter fiir muslimisches Umweltengage-
ment genannt (Jamil 2023; Mangunjaya und Praharawati 2019). Jedoch
ist unklar, ob die Aktivititen der muslimischen Dachorganisationen tat-
sichlich einen breiten okologischen Effekt haben, da es an umfassenden
empirischen Studien hierzu mangelt. Einige Studien verweisen auch auf
Schwierigkeiten. So schreibt Arnez (2014, 77), dass Umweltschutz nicht im-
mer willkommen in Indonesien sei und dass muslimische Dachorganisatio-
nen sogar versucht hitten, Greenpeace in Indonesien zu verbieten, um die
eigenen umweltschadlichen Geschiftssektoren zu schiitzen. Amri (2014)
verweist darauf, dass muslimische Gelehrte hédufig nicht iiber ausreichend
Wissen zum Klimawandel verfiigen, um die lokale Bevolkerung hieriiber zu
unterrichten. Das Klimaengagement beschranke sich meist auf das kleine
Milieu nationaler muslimischer Fithrungsfiguren, dringe aber nicht zur
lokalen Bevolkerung durch, da die lokalen Fithrungsfiguren kaum Wissen
tiber den Klimawandel hidtten. Auch wiirden die Nachhaltigkeitsprogram-
me in den Organisationen, die den muslimischen Dachorganisationen un-
terstellt sind, nur sporadisch umgesetzt.

Die beiden Fallstudien illustrieren das relativ starke Klimaengagement
von religiésen Dachverbdnden. Eine breite Umsetzung dieses Engagements
auf lokaler Ebene ist hingegen nicht ersichtlich. So trifft das Klimaengage-

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240 Jens Kohrsen

ment in den lokalen Gemeinschaften héufig auf Widerstdnde. Die Unter-
schiede im Klimaengagement kénnen mittels eines feldtheoretischen Ansat-
zes erklart werden. Der Ansatz basiert auf den Feldtheorien von Bourdieu
(Bourdieu 1992; Bourdieu 1971) und Fligstein und McAdam, (2011; Fligstein
und McAdam 2012) und wurde auf die Analyse unterschiedlicher Hand-
lungsebenen (Mikro vs. Makroebene) angepasst (Koehrsen und Huber
2021). Diese Theorie beschreibt die beobachteten Unterschiede als Ergebnis
der ungleichen Ressourcenausstattung der Akteure (etablierte vs. nicht-eta-
blierte Religionsgemeinschaft) sowie der unterschiedlichen Handlungslogi-
ken auf den verschiedenen Ebenen (national vs. lokal).

Ein Feld kann am besten als eine Art soziale Arena beschrieben werden,
in der Akteure, die sich mit einem gemeinsamen Gegenstand beschiftigen
(z.B. wissenschaftliche Erklarung von Religion), im Wettbewerb um die
Pragung dieses Gegenstands und die damit verbundenen Profite (z.B. wis-
senschaftliche Anerkennung) befinden. Die Feldtheorie fokussiert dabei
besonders auf die Wettbewerbsdynamiken von Akteuren. Bei den Akteu-
ren kann es sich um individuelle Akteure (z.B. einzelne Wissenschaftler:in-
nen) oder auch um Organisationen (z.B. Forschungsinstitute) handeln.
Der Ansatz geht davon aus, dass Akteure versuchen ihre Positionen im
Feld zu verbessern. Dabei sind sie mit jhren Aktivitdten eingebettet in die
Handlungslogiken des jeweiligen Feldes, auf dem sie agieren (z.B. Feld
der Wissenschaft). Mit Handlungslogiken sind Prinzipien gemeint, die das
Handeln von Akteuren in einem bestimmten Kontext anleiten. Die Akteure
entscheiden also nicht vollstandig frei, sondern gerahmt durch den spezifi-
schen Kontext. Dabei kann es sich etwa um Regeln, ungeschriebene Nor-
men sowie ein geteiltes Grundverstindnis von dem im Feld verhandelten
Gegenstand (z.B. gute wissenschaftliche Praxis) handeln. Diese Regeln und
Normen geben vor, welche Aktivititen im Feld als angemessen gelten und
welche nicht (z.B. Plagiat in der Wissenschaft). Eine wichtige Erganzung
der Feldtheorie ist, dass Felder aus unterschiedlichen Ebenen bestehen
konnen (Subfeldern), die jeweils eigene Handlungslogiken hervorbringen.

Schliefflich existieren zwischen den Akteuren im Feld Ungleichheiten
(z.B. Doktorand:in vs. anerkannte Professor:in der Religionswissenschaft).
Die Akteure, die das Feld dominieren, werden als Platzhirschen («Incum-
bents») bezeichnet. Jene Akteure, die das Feld nicht beherrschen, aber
an einer besseren Position interessiert sind, gelten als Herausforderer
(«Challengers»). Die Machtpositionen der Akteure bestimmen, welche
Einflussméglichkeiten sie im Feld haben. Bei einer subalternen Position
(Herausforderer) sind die Einflussmoglichkeiten zunéchst beschrankt, da
die Akteure nur iiber eine geringe Ressourcenausstattung verfiigen (z.B.

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Klimawandel und Religion 241

keine Forschungsmittel, wenig wissenschaftliche Sichtbarkeit). Anders ver-
halt sich dies bei einer dominanten Position. Eine dominante Position geht
fiir gewohnlich mit einer herausragenden Ressourcenausstattung einher,
die es den Platzhirschen ermdglicht, das Feld zu pragen.

Als Heuristik ermoglicht die Feldtheorie soziale Dynamiken als Kampfe
zwischen Herausforderern und Platzhirschen zu erkldren, die sich herbei an
feldspezifischen Handlungslogiken orientieren. Diese Heuristik lasst sich
auch auf das religiose Feld tibertragen (Koehrsen und Huber 2021). Dabei
ist zwischen zwei Ebenen des religiésen Felds zu unterscheiden: (1) der
Ebene der lokalen Gemeinschaften und (2) der Ebene der Dachverbande.
Die beiden Ebenen operieren nach unterschiedlichen Logiken. Lokale Reli-
gionsgemeinschaften zielen darauf ab, Beziehungen zu lokalen Mitgliedern
aufzubauen und aufrechtzuerhalten und religidse Dienstleistungen fiir diese
Mitglieder zu erbringen (z.B. Gottesdienst, religiose Erziehung). Sie stehen
damit im Wettbewerb um religios aktive Mitglieder. Religiése Dachverbéan-
de hingegen bewegen sich auf einer anderen Ebene. Sie stehen auf der
nationalen oder regionalen (kantonalen) Ebene im Wettbewerb um den
Zugang zu politisch-vermittelten Ressourcen. Dabei handelt es sich etwa
um die rechtliche Anerkennung als Religionsgemeinschaft und den Zugang
zu finanziellen Ressourcen (z.B. Kirchensteuern, staatliche Unterstiitzungs-
leistungen). Beispielsweise verfiigen die reformierte und katholische Kirche
in der Schweiz als etablierte Religionsgemeinschaften (Platzhirschen) {iber
Zugang zu diesen Ressourcen. Sie sind in den meisten Kantonen rechtlich
anerkannt, beziehen Kirchensteuern und haben einen privilegierten Zu-
gang zu staatlichen Organen (z.B. Religionsunterricht). Andere Religionsge-
meinschaften (z.B. muslimische Gemeinschaften) hingegen geniefSen nicht
die gleichen Privilegien. Der Zugang zu den Ressourcen wird iiber den
Staat und politische Entscheidungen geregelt. Hierfiir sind wiederum of-
fentliche Debatten und die 6ffentliche Wahrnehmung der Religionsgemein-
schaften wichtig. Damit {iberlappt sich das Feld der religiosen Dachverban-
de teilweise mit den Feldern der Politik und medialen Offentlichkeit. Fiir
den Ressourcenzugang sind Beziehungen zu Staat/Politik und die offentli-
che Wahrnehmung der Religionsgemeinschaften zentral (Fox 2018). Die
Uberlappungen zu Politik und Offentlichkeit sorgen dafiir, dass religiose
Dachverbinde hdufig sehr resonanzfihig fiir politische Agenden und 6f-
fentliche Debatten sind und dazu tendieren, sich an dominante 6ffentliche
Themen und politische Agenden anzupassen. Lokale Gemeinschaften hin-
gegen weisen weitaus weniger Ankniipfungspunkte zu offentlichem The-
men und politischen Agenden auf, da sie sich auf die sozialen Bindungen
zu ihren lokalen Mitgliedern konzentrieren.

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242 Jens Kohrsen

Die empirischen Unterschiede im Klimaengagement von Dachverbén-
den und lokalen Gemeinschaften lassen sich iiber diese feldtheoretischen
Uberlegungen erkliren. «Nachhaltigkeit» und «Klimaschutz» sind in Indo-
nesien und der Schweiz zu wichtigen 6ffentlichen und politischen Themen
geworden. In diesem Kontext wird es fiir die religiosen Dachverbdnde
zunehmend relevant, sich zum Klimawandel zu positionieren und sich
fir den Klimaschutz zu engagieren. Mit der wachsenden 6ffentlichen und
politischen Relevanz des Themas, wird Klimaengagement zu einem Ka-
pital im Feld der religisen Dachverbidnde, um den o&ffentlichen Status
der religiosen Gemeinschaft zu verhandeln. Dementsprechend wenden
sich die Dachverbdande vermehrt dem Thema zu. Im Gegensatz zu den
Dachverbanden ist es fiir lokale Gemeinschaften zentral soziale Bindungen
zu Mitgliedern aufzubauen. Die Themen «Klimaschutz» und «Nachhaltig-
keit» wurden jedoch bisher kaum als relevant fiir die soziale Bindungsfa-
higkeit empfunden. Neben den religiosen Kerndienstleistungen (z.B. Got-
tesdienste, Gebete, Seelsorge) werden andere Themen wie Armut und das
Erbringen sozialer Wohlfahrtsdienstleitungen als relevanter erfahren, um
Beziehungen zu Mitgliedern herzustellen und aufrechtzuerhalten. Deshalb
ist das Thema «Klimawandel» fiir viele lokale Gemeinschaften trotz des
wachsenden Engagements ihrer Dachverbande bisher ein Randthema ge-
blieben. Durch die unterschiedlichen Handlungslogiken auf der Ebene der
Dachverbédnde und der lokalen Gemeinschaften entstehen somit Briiche im
religiosen Klimaengagement, die dazu fithren, dass lokale Gemeinschaften
sich weniger stark engagieren als deren Dachverbénde.

Zugleich zeigen sich auch Unterschiede in der Rolle von Religion zwi-
schen den beiden Landern. Die Schweiz ist stirker sakularisiert als Indone-
sien. Das betrifft neben der formalen religiosen Mitgliedschaft und der Pra-
xis von Religion in besonderer Weise auch deren 6ffentliche Rolle, die in
der Schweiz umstrittener ist als in Indonesien. Es stellt sich die Frage, wie
sehr sich religiése Gemeinschaften iberhaupt in 6ffentliche Debatten um
soziale und 6kologische Probleme wie den Klimawandel einbringen sollten.
Dies verweist darauf, dass die Grenzziehungen zwischen Religion und poli-
tischer Offentlichkeit in den jeweiligen Landern unterschiedlich verhandelt
und bestimmt werden (siehe in diesem Band die Beitrdge von Liedhegener
2024b und Heimbach-Steins 2024). Der gesellschaftliche Raum, der religi6-
sen Gemeinschaften eingerdumt wird, hat einen Einfluss auf die Méglich-
keiten religiosen Klimaengagements. Grundsitzlich ergeben sich grofSere
Moglichkeiten fiir religiose Akteure gesellschaftlichen Wandel mitzugestal-
ten, wenn ihnen ein fester Platz in 6ffentlichen und politischen Debatten
zugestanden wird. Zugleich scheinen die Mitgestaltungschancen fiir jene

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Klimawandel und Religion 243

religiosen Akteure, die in dem jeweiligen Land etabliert sind, grofier zu sein
als fiir nicht-etablierte Akteure, die religiose Minderheiten repréisentieren
(in einzelnen Fillen schreibt die Forschung aber auch Minderheitsreligio-
nen eine grofie Relevanz zu, wie Studien zu indigenen Religionen zeigen,
siche etwa Woodhouse et al. 2015; Sarfo-Mensah und Awuah-Nyamekye
2014; Rusinga und Maposa 2010).

5) Fazit und kiinftige Forschungsmaoglichkeiten

In akademischen Debatten finden sich Stimmen, die Religion eine zentrale
Rolle fiir die Einddmmung des Klimawandels zuschreiben. Als Ressourcen,
die Religionsgemeinschaften einbringen konnten, werden mitunter deren
hohe Anzahl von Anhénger:innen, deren Einfluss auf die Weltbilder und
damit auf die Lebensweisen der Anhdnger:innen sowie deren offentliche
Sichtbarkeit hervorgehoben. Zugleich wird davon ausgegangen, dass Reli-
gionen «ergriinen», also im Laufe der Zeit umweltfreundlicher werden.
Dies zeigt sich etwa an den 6ffentlichen Verlautbarungen religioser Dach-
verbanden und Fithrungsfiguren. Grundsitzlich lassen sich drei Typen des
religiosen Klimaengagements unterscheiden:

a) Offentlichkeitsarbeit und Lobbying
b) Materialisierung umweltfreundlicher Mafinahmen
c) Verbreitung von umweltfreundlichen Weltbildern und Moralvorstellung

Entgegen der Annahme des «Greening of Religions» zeigt sich bisher em-
pirisch kein einheitliches Bild mit Blick auf das religiése Klimaengage-
ment. Stattdessen finden sich unterschiedliche Positionen. Einige Religions-
gemeinschaften engagieren sich gegen den Klimawandel, andere hingegen
unterstiitzen die fossile Energieindustrie, wahrend wiederum andere sich
nicht klar positionieren.

So weisen Studien auf Briiche zwischen dem Engagement der Dachver-
binde und jenem der lokalen Gemeinschaften hin. Diese Briiche lassen
sich dadurch erkldren, dass Dachverbdnde und lokale Gemeinschaften
nach unterschiedlichen Handlungslogiken operieren. Fiir die Dachverbén-
de sind deren 6ffentliche Wahrnehmung sowie politische Beziehungen zen-
tral. Hierbei spielt «griines» Engagement eine zunehmende Rolle. Fiir die
lokalen Gemeinschaften hingegen stehen soziale Beziehungen zu Mitglie-
dern im Mittelpunkt. Dafiir spielt «Umweltschutz» bisher eine untergeord-
nete Rolle.

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

244 Jens Kohrsen

Einen signifikanten Beitrag zur Eindimmung des Klimawandels, wie
von der Literatur mitunter angenommen, scheinen Religionen vor dem
Hintergrund der vorgestellten empirischen Ergebnisse bisher nicht zu leis-
ten. Selbst dort, wo sich Religionsgemeinschaften fiir den Umwelt- und
Klimaschutz engagieren, agieren diese fiir gewohnlich eher als Anpasser an
aktuelle Umwelt- und Klimadebatten statt als globale Innovatoren.

Dennoch mogen einzelne Religionsgemeinschaften vor Ort in ihren re-
gionalen Kontexten eine wichtige Rolle fiir die Interpretation und politi-
sche Adressierung des Klimawandels spielen. Besonders in Landern des
Globalen Siidens, in denen Religion fiir die Lebensfithrung grofer Bevolke-
rungsteile wichtig ist und religiose Fithrungsfiguren sich hoher oftentlicher
Glaubwiirdigkeit und Sichtbarkeit erfreuen, konnten Religionsgemeinschaf-
ten Weichenstellungen leisten. Jedoch sind diese Kontexte bisher zu wenig
erforscht.

Die bisherige Forschung hat sich besonders auf die USA konzentriert.
Auch liegen Studien zu Westeuropa sowie Teilen Asiens (besonders Indone-
sien) und zum subsaharischen Afrika vor. Lateinamerika sowie der Mittlere
Osten sind hingegen kaum empirisch erforscht. Gerade zur Ausbreitung
des Prosperity Gospel in Lateinamerika und zu dessen 6kologischen Ef-
fekten wiren Studien notig. Ebenso wiren empirische Studien zu nicht-
christlichen Religionen wichtig. Die bisherige Forschung hat besonders das
Christentum in den Blick genommen, wihrend andere Religionen weitaus
weniger stark erforscht sind.

Weiterhin mangelt es an breiterer Forschung zu lokalen Religionsge-
meinschaften. Zwar liegen einzelne Fallstudien vor. Dabei handelt es sich
jedoch um Einzelfille, bei denen nicht klar ist, inwiefern diese umfassende-
re Dynamiken reprisentieren. Breite Fragebogenerhebungen von lokalen
Gemeinschaften (Congregation Surveys) konnten hier Abhilfe bieten. Die
meisten bisherigen Erhebungen dieser Art haben das Klimaengagement der
Gemeinden nicht bzw. nicht ausreichend berticksichtigt (Stolz et al. 2011;
Chaves et al. 1999). Basierend auf breiteren Forschungsergebnissen wéren
lindervergleichende Untersuchungen sowie Vergleiche zwischen verschie-
denen Regionen innerhalb einzelner Linder denkbar, um zu ermitteln, wie
bestimmte Kontexte (z.B. sdkularisierte, aber stark klimaengagierte Lander)
das religiose Klimaengagement beeinflussen.

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Klimawandel und Religion 245

6) Auswahlbiographie

White, Lynn. 1967. The historical roots of our ecologic crisis. Science 155
(3767): 1203-1207.

Der Beitrag hat einen zentralen Startpunkt fiir die akademische Debatte
{iber «Religion und Okologie» gebildet. Lynn White Jr. schreibt dem westli-
chen Christentum zu, die 6kologische Krise durch dessen Anthropozentris-
mus mitverursacht zu haben. Am Ende des Beitrags verdeutlicht er, dass
die zentrale Losung fiir die okologische Krise in der Verdnderung (oder
Neuerfindung) von Religion liege.

Taylor, Bron. 2010. Dark green religion: nature spirituality and the planetary
future. Berkeley, Los Angeles, London: Univ of California Press.

Taylor legt in diesem Buch seine Theorie der Entstehung einer neuen
Okoreligion vor. Dabei handelt es sich um eine Form von Okospiritualitét,
die er bei Naturliebhaber:innen, Naturschiitzer:innen und 6kologisch en-
gagierten Aktivist:innen findet.

Koehrsen, Jens, Julia Blanc, und Fabian Huber (Hrsg.). 2022. Religious Envi-
ronmental Activism: Emerging Conflicts and Tensions in Earth Stewardship.
London: Routledge.

Der Sammelband illustriert die Spannungen, die um das religiose Umwelt-
engagement entstehen. Hierzu werden empirische Fallstudien verschiede-
ner Religionen aus unterschiedlichen Weltregionen présentiert.

Literaturverzeichnis

Amri, Ulil (2014). From theology to a praxis of “eco-jihad”. The role of religious civil
society organizations in combating climate change in Indonesia. In: Robin Globus
Veldman/Andrew Szasz/Randolph Haluza-DeLay (Hg.). How the world’s religions
are responding to climate change. Social scientific investigations. London, Routledge,
75-93.

Arli, Denni/Pentecost, Robin/Thaichon, Park (2021). Does religion make consumers
more environmentally friendly? Marketing Intelligence & Planning 39 (8), 1024-
1041. https://doi.org/10.1108/MIP-09-2020-0404.

Arnez, Monika (2014). 3 Shifting Notions of Nature and Environmentalism in Indone-
sian Islam. In: Barbara Schuler (Hg.). Environmental and climate change in South
and Southeast Asia. How are local cultures coping? / edited by Barbara Schuler.
Leiden/Boston, Brill.

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.1108/MIP-09-2020-0404
https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1108/MIP-09-2020-0404

246 Jens Kohrsen

Artur, Luis/Hilhorst, Dorothea (2012). Everyday realities of climate change adaptation
in Mozambique. Global Environmental Change 22 (2), 529-536. https://doi.org/10.1
016/j.gloenvcha.2011.11.013.

Barker, D. C./Bearce, D. H. (2013). End-Times Theology, the Shadow of the Future,
and Public Resistance to Addressing Global Climate Change. Political Research
Quarterly 66 (2), 267-279. https://doi.org/10.1177/1065912912442243.

Becci, Irene/Monnot, Christophe (2016). Spiritualité et religion. Nouveaux carburants
vers la transition énergétique? Histoire, monde et cultures religieuses 40 (4), 93-109.
https://doi.org/10.3917/hmc.040.0093.

Becci, Irene/Monnot, Christophe/Wernli, Boris (2021). Sensing ‘Subtle Spirituality’
among Environmentalists. Journal for the Study of Religion, Nature & Culture 15 (3),
344-367. https://doi.org/10.1558/jsrnc.40147.

Bergmann, Sigurd (2009). Climate Change Changes Religion. Studia Theologica - Nordic
Journal of Theology 63 (2), 98-118. https://doi.org/10.1080/00393380903345057.

Berry, Evan (Hg.) (2022). Climate politics and the power of religion. Bloomington
Indiana USA, Indiana University Press.

Boff, Leonardo (1995). Ecologia: Grito da Terra, Grito dos Pobres. Sdo Paulo, Atica.

Bourdieu, Pierre (1971). Genese et structure du champ religieux. Revue frangaise de
sociologie 12 (3), 295-334.

Bourdieu, Pierre (1992). Les regles de l'art. Genese et structure du champ littéraire.
Paris, Ed. du Seuil.

Brockopp, Jonathan (2012). Islam and Ecology. Theology, Law and Practice of Muslim
Environmentalism. Worldviews 16 (3), 213-217. https://doi.org/10.1163/15685357-0160
3002.

Bunkley, Nick (2008). Detroit Churches Pray for ‘God’s Bailout’. The New York Times
vom 07.12.2008. Online verfiigbar unter https://www.nytimes.com/2008/12/08/us/08
pray.html (abgerufen am 13.04.2022).

Carlisle, Juliet E./Clark, April K. (2018). Green for God: Religion and Environmental-
ism by Cohort and Time. Environment and Behavior 50 (2), 213-241. https://doi.org
/10.1177/0013916517693356.

Casanova, José (1994). Public religions in the modern world. Chicago, Univ. of Chicago
Press.

Chaplin, Jonathan (2016). The global greening of religion. Palgrave Communications 2,
1-5. https://doi.org/10.1057/palcomms.2016.47.

Chaves, Mark/Konieczny, Mary Ellen/Beyerlein, Kraig/Barman, Emily (1999). The
National Congregations Study: Background, Methods, and Selected Results. Journal
for the Scientific Study of Religion 38 (4), 458-476. https://doi.org/10.2307/1387606.

Clements, John M./Xiao, Chenyang/McCright, Aaron M. (2014). An Examination of
the “Greening of Christianity” Thesis Among Americans, 1993-2010. Journal for the
Scientific Study of Religion 53 (2), 373-391. https://doi.org/10.1111/jssr.12116.

Comaroff, Jean (2009). The Politics of Conviction. Faith on the Neo-liberal Frontier.
Social Analysis 53 (1), 17-38. https://doi.org/10.3167/5a.2009.530102.

Cornwall Alliance (2015). Forget ‘Climate Change’, Energy Empowers the Poor! Online
verfiigbar unter https://cornwallalliance.org/energyempowersthepoor/ (abgerufen
am 13.04.22).

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.1016/j.gloenvcha.2011.11.013
https://doi.org/10.1016/j.gloenvcha.2011.11.013
https://doi.org/10.1177/1065912912442243
https://doi.org/10.3917/hmc.040.0093
https://doi.org/10.1558/jsrnc.40147
https://doi.org/10.1080/00393380903345057
https://doi.org/10.1163/15685357-01603002
https://doi.org/10.1163/15685357-01603002
https://www.nytimes.com/2008/12/08/us/08pray.html
https://www.nytimes.com/2008/12/08/us/08pray.html
https://doi.org/10.1177/0013916517693356
https://doi.org/10.1177/0013916517693356
https://doi.org/10.1057/palcomms.2016.47
https://doi.org/10.2307/1387606
https://doi.org/10.1111/jssr.12116
https://doi.org/10.3167/sa.2009.530102
https://cornwallalliance.org/energyempowersthepoor/
https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1016/j.gloenvcha.2011.11.013
https://doi.org/10.1016/j.gloenvcha.2011.11.013
https://doi.org/10.1177/1065912912442243
https://doi.org/10.3917/hmc.040.0093
https://doi.org/10.1558/jsrnc.40147
https://doi.org/10.1080/00393380903345057
https://doi.org/10.1163/15685357-01603002
https://doi.org/10.1163/15685357-01603002
https://www.nytimes.com/2008/12/08/us/08pray.html
https://www.nytimes.com/2008/12/08/us/08pray.html
https://doi.org/10.1177/0013916517693356
https://doi.org/10.1177/0013916517693356
https://doi.org/10.1057/palcomms.2016.47
https://doi.org/10.2307/1387606
https://doi.org/10.1111/jssr.12116
https://doi.org/10.3167/sa.2009.530102
https://cornwallalliance.org/energyempowersthepoor/

Klimawandel und Religion 247

DeHanas, Daniel Nilsson (2009). Broadcasting Green. Grassroots Environmentalism
on Muslim Women’s Radio. The Sociological Review 57 (2_suppl), 141-155. https://d
oi.org/10.1111/1.1467-954X.2010.01890.x.

Dessi, Ugo (2013). ‘Greening Dharma’: Contemporary Japanese Buddhism and Ecolo-
gy. Journal for the Study of Religion, Nature and Culture 7 (3), 334-355. https://doi.o
rg/10.1558/jsrnc.v7i3.334.

Dilmaghani, Maryam (2018). Which is greener: secularity or religiosity? Environmen-
tal philanthropy along religiosity spectrum. Environmental Economics and Policy
Studies 20 (2), 477-502.

Fligstein, Neil/McAdam, Doug (2011). Toward a General Theory of Strategic Action Fields.
Sociological Theory 29 (1), 1-26. https://doi.org/10.1111/].1467-9558.2010.01385 x.

Fligstein, Neil/McAdam, Doug (2012). A theory of fields. New York, Oxford University
Press.

Foltz, Richard C. (2006). Islam. In: Roger S. Gottlieb (Hg.). The Oxford Handbook of
Religion and Ecology. Oxford, Oxford University Press, 207-220.

Fox, Jonathan (2018). Government religion policy 1. official policies and supporting
religion. In: Jonathan Fox (Hg.). An introduction to religion and politics. Theory and
practice. London, Routledge, 127-149.

Fromming, Ute Undine/Reichel, Christian (2012). Vulnerable Coastal Regions: In-
digenous People under Climate Change in Indonesia. In: Dieter Gerten/Sigurd
Bergmann (Hg.). Religion in environmental and climate change. Suffering, values,
lifestyles. London/New York, Continuum, 215-235.

Gade, Anna M. (2012). Tradition and Sentiment in Indonesian Environmental Islam.
Worldviews 16 (3), 263-285. https://doi.org/10.1163/15685357-01603005.

Gardner, Gary T. (2003). Engaging Religion in the Quest for a Sustainable World. In:
Worldwatch Institute (Hg.). State of the world, 2003. A Worldwatch Institute report
on progress toward a sustainable society. New York, W. W. Norton & Company,
152-175.

Gardner, Gary T. (2006). Inspiring progress: religions’ contributions to sustainable
development. New York, WW Norton.

Gerten, Dieter/Bergmann, Sigurd (Hg.) (2012). Religion in environmental and climate
change. Suffering, values, lifestyles. London/New York, Continuum.

Glaab, Katharina (2024): Religion und die internationale Klimapolitik. In: Antonius
Liedhegener und Jens Kéhrsen (Hg.): Religion — Wirtschaft - Politik. Wege zur
transdisziplindren Forschung. Baden-Baden, Ziirich: Nomos; Pano by TVZ (Religi-
on - Wirtschaft - Politik, 24).

Glaab, Katharina; K6hrsen, Jens (2024): Klimawandel und Religion. Ein interdiszipli-
nires Gesprich. In: Antonius Liedhegener und Jens Kohrsen (Hg.): Religion -
Wirtschaft — Politik. Wege zur transdisziplinaren Forschung. Baden-Baden, Ziirich:
Nomos; Pano by TVZ (Religion - Wirtschaft — Politik, 24).

Gottlieb, Roger (2008). You gonna be here long? Religion and Sustainability. World-
views: Global Religions, Culture, and Ecology 12 (2), 163-178. https://doi.org/10.1163
/156853508X359967.

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.1111/j.1467-954X.2010.01890.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-954X.2010.01890.x
https://doi.org/10.1558/jsrnc.v7i3.334
https://doi.org/10.1558/jsrnc.v7i3.334
https://doi.org/10.1111/j.1467-9558.2010.01385.x
https://doi.org/10.1163/15685357-01603005
https://doi.org/10.1163/156853508X359967
https://doi.org/10.1163/156853508X359967
https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1111/j.1467-954X.2010.01890.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-954X.2010.01890.x
https://doi.org/10.1558/jsrnc.v7i3.334
https://doi.org/10.1558/jsrnc.v7i3.334
https://doi.org/10.1111/j.1467-9558.2010.01385.x
https://doi.org/10.1163/15685357-01603005
https://doi.org/10.1163/156853508X359967
https://doi.org/10.1163/156853508X359967

248 Jens Kohrsen

Gottlieb, Roger S. (2006a). Religious Environmentalism in Action. In: Roger S. Gottlieb
(Hg.). The Oxford Handbook of Religion and Ecology. Oxford, Oxford University
Press, 467-509.

Gottlieb, Roger S. (Hg.) (2006b). The Oxford Handbook of Religion and Ecology.
Oxford, Oxford University Press.

Haluza-DeLay, Randolph (2014). Religion and climate change. Varieties in viewpoints
and practices. Wiley Interdisciplinary Reviews: Climate Change 5 (2), 261-279.
https://doi.org/10.1002/wcc.268.

Hargreaves, Tom/Haxeltine, Alex/Longhurst, Noel/Seyfang, Gill (2011). Sustainability
transitions from the bottom-up: Civil society, the multi-level perspective and prac-
tice theory. CSERGE Working Paper.

Harper, Fletcher (2011). Greening Faith: Turning Belief into Action for the Earth.
Zygon 46 (4), 957-971. https://doi.org/10.1111/j.1467-9744.2011.01231.x.

Harris, Tan (1995). Buddhist environmental ethics and detraditionalization. The case of
ecoBuddhism. Religion 25 (3), 199-211.

Heimbach-Steins, Marianne (2024): Religionspolitik und Religionsfreiheit in sozial-
ethischer Perspektive. In: Antonius Liedhegener und Jens Kohrsen (Hg.): Religion -
Wirtschaft - Politik. Wege zur transdisziplinaren Forschung. Baden-Baden, Ziirich:
Nomos; Pano by TVZ (Religion — Wirtschaft - Politik, 24).

Holmes, Rolston (2006). Caring for nature: What science and economics can’t teach us
but religion can. Environmental Values 15 (3), 307-313.

Ives, Christopher D./Freeth, Rebecca/Fischer, Joern (2020). Inside-out sustainability:
The neglect of inner worlds. Ambio 49 (1), 208-217. https://doi.org/10.1007/s13280-01
9-01187-w.

Jamil, Sofiah (2023). Halal Wastewater Recycling. Environmental solution or religious
complication? In: Jens Koehrsen/Julia Blanc/Fabian Huber (Hg.). Religious Envi-
ronmental Activism: Emerging Conflicts and Tensions in Earth Stewardship. Lon-
don, Routledge.

Jenkins, Willis/Berry, Evan/Kreider, Luke Beck (2018). Religion and climate change.
Annual Review of Environment and Resources 43, 85-108.

Johnston, Lucas F. (2010). The Religious Dimensions of Sustainability: Institutional
Religions, Civil Society, and International Politics since the Turn of the Twentieth
Century. Religion Compass 4 (3), 176-189. https://doi.org/10.1111/j.1749-8171.2009.00
202.x.

Kearns, Laurel (2014). Green Evangelicals. In: Brian Steensland (Hg.). The new evan-
gelical social engagement. New York, Oxford University Press, 157-173.

Koehrsen, Jens (2015). Does Religion Promote Environmental Sustainability? Explor-
ing the Role of Religion in Local Energy Transitions. Social Compass 62 (3), 296-
310. https://doi.org/10.1177/0037768615587808.

Koehrsen, Jens (2018a). Eco-Spirituality in Environmental Action: Studying Dark
Green Religion in the German Energy Transition. Journal for the Study of Religion,
Nature and Culture 12 (1), 34-54. https://doi.org/10.1558/jsrnc.33915.

Koehrsen, Jens (2018b). Religious Agency in Sustainability Transitions: Between Exper-
imentation, Upscaling, and Regime Support. Environmental Innovation and Societal
Transitions 27, 4-15. https://doi.org/10.1016/j.eist.2017.09.003.

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.1002/wcc.268
https://doi.org/10.1111/j.1467-9744.2011.01231.x
https://doi.org/10.1007/s13280-019-01187-w
https://doi.org/10.1007/s13280-019-01187-w
https://doi.org/10.1111/j.1749-8171.2009.00202.x
https://doi.org/10.1111/j.1749-8171.2009.00202.x
https://doi.org/10.1177/0037768615587808
https://doi.org/10.1558/jsrnc.33915
https://doi.org/10.1016/j.eist.2017.09.003
https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1002/wcc.268
https://doi.org/10.1111/j.1467-9744.2011.01231.x
https://doi.org/10.1007/s13280-019-01187-w
https://doi.org/10.1007/s13280-019-01187-w
https://doi.org/10.1111/j.1749-8171.2009.00202.x
https://doi.org/10.1111/j.1749-8171.2009.00202.x
https://doi.org/10.1177/0037768615587808
https://doi.org/10.1558/jsrnc.33915
https://doi.org/10.1016/j.eist.2017.09.003

Klimawandel und Religion 249

Koehrsen, Jens (2021). Muslims and climate change. How Islam, Muslim organizations,
and religious leaders influence climate change perceptions and mitigation activities.
Wiley interdisciplinary reviews. Climate change 12 (3), 1-19. https://doi.org/10.1002/
wee.702.

Koehrsen, Jens (2022). Religion and Ecology. In: Luigi Pellizzoni/Emanuele Leonar-
di/Viviana Asara (Hg.). Elgar Handbook of Critical Environmental Politics. Chel-
tenham, Edward Elgar Publishing, 282-294.

Koehrsen, Jens/Blanc, Julia/Huber, Fabian (2022). How “green” can religions be? Ten-
sions about religious environmentalism. Journal for Religion, Society and Politics 6,
43-64. https://doi.org/10.1007/s41682-021-00070-4.

Koehrsen, Jens/Blanc, Julia/Huber, Fabian (Hg.) (2023). Religious Environmental Ac-
tivism: Emerging Conflicts and Tensions in Earth Stewardship. London, Routledge.

Koehrsen, Jens/Huber, Fabian (2021). A field perspective on sustainability transitions:
The case of religious organizations. Environmental Innovation and Societal Transi-
tions 40, 408-420. https://doi.org/10.1016/j.eist.2021.09.005.

Konisky, David (2018). The greening of Christianity? A study of environmental atti-
tudes over time. Environmental Politics 27 (2), 267-291.

Lawson, J. T./Miller, K. K. (2011). Green revelations in a country of drought, flood and
fire: a case study of Abrahamic faith communities and sustainability. International
Journal of Environmental Studies 68 (6), 965-979. https://doi.org/10.1080/00207233.
2011.614094,

Liedhegener, Antonius (2024a): Politik und Religion in der empirischen Politikwissen-
schaft. In: Antonius Liedhegener und Jens Kohrsen (Hg.): Religion - Wirtschaft —
Politik. Wege zur transdisziplinaren Forschung. Baden-Baden, Ziirich: Nomos; Pano
by TVZ (Religion — Wirtschaft - Politik, 24).

Liedhegener, Antonius (2024b): Religionspolitik und Religionsfreiheit in liberalen De-
mokratien. In: Antonius Liedhegener und Jens Kohrsen (Hg.): Religion — Wirtschaft
- Politik. Wege zur transdisziplindren Forschung. Baden-Baden, Ziirich: Nomos;
Pano by TVZ (Religion — Wirtschaft - Politik, 24).

Mangunjaya, Fachruddin M./Wijayanto, Iwan/Supriatna, Jatna/Haleem, Har-

fiyah/Khalid, Fazlun (2010). Muslim Projects to Halt Climate Change in Indonesia.
IPCSS, 117-130.

Mangunjaya, Fachruddin Majeri/McKay, Jeanne Elizabeth (2012). Reviving an Islamic
approach for environmental conservation in Indonesia. Worldviews: Global Reli-
gions, Culture, and Ecology 16 (3), 286-305. https://doi.org/10.1163/15685357-01603
006.

Mangunjaya, Fachruddin Majeri/Praharawati, Gugah (2019). Fatwas on Boosting Envi-
ronmental Conservation in Indonesia. Religions 10 (10), 570. https://doi.org/10.3390
/rel10100570.

Mangunjaya, Fachruddin Majeri/Tobing, Imran S.L./Binawan, Andang/Pua, Evange-
line/Nurbawa, Made (2015). Faiths from the Archipelago. Action on the Environ-
ment and Climate Change. Worldviews 19 (2), 103-122. https://doi.org/10.1163/15685
357-01902003.

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.1002/wcc.702
https://doi.org/10.1002/wcc.702
https://doi.org/10.1007/s41682-021-00070-4
https://doi.org/10.1016/j.eist.2021.09.005
https://doi.org/10.1080/00207233.2011.614094
https://doi.org/10.1080/00207233.2011.614094
https://doi.org/10.1163/15685357-01603006
https://doi.org/10.1163/15685357-01603006
https://doi.org/10.3390/rel10100570
https://doi.org/10.3390/rel10100570
https://doi.org/10.1163/15685357-01902003
https://doi.org/10.1163/15685357-01902003
https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1002/wcc.702
https://doi.org/10.1002/wcc.702
https://doi.org/10.1007/s41682-021-00070-4
https://doi.org/10.1016/j.eist.2021.09.005
https://doi.org/10.1080/00207233.2011.614094
https://doi.org/10.1080/00207233.2011.614094
https://doi.org/10.1163/15685357-01603006
https://doi.org/10.1163/15685357-01603006
https://doi.org/10.3390/rel10100570
https://doi.org/10.3390/rel10100570
https://doi.org/10.1163/15685357-01902003
https://doi.org/10.1163/15685357-01902003

250 Jens Kohrsen

Maxwell, David (1998). ‘Delivered from the Spirit of Poverty?: Pentecostalism, Pros-
perity and Modernity in Zimbabwe. Journal of Religion in Africa 28 (3), 350-373.
https://doi.org/10.2307/1581574.

Meyer, Birgit (2007). Pentecostalism and Neo-Liberal Capitalism: Faith, Prosperity
and Vision in African Pentecostal- Charismatic Churches. Journal for the Study of
Religion 20 (2), 5-28. https://doi.org/10.4314/jsr.v20i2.47769.

Mohamad, Zeeda Fatimah/Idris, Noorshahzila/Mamat, Zuffri (2012). Role of religious
communities in enhancing transition experiments. A localised strategy for sustain-
able solid waste management in Malaysia. Sustainability Science 7 (2), 237-25L
https://doi.org/10.1007/511625-012-0169-1.

Moltmann, Jiirgen (1985). Gott in der Schopfung: 6kologische Schépfungslehre. Kaiser.

Monnot, Christophe (2023). The Slow Greening of Established Churches in Switzer-
land. Tensions between Local Parishes and Church Head Organizations. In: Jens
Koehrsen/Julia Blanc/Fabian Huber (Hg.). Religious Environmental Activism:
Emerging Conflicts and Tensions in Earth Stewardship. London, Routledge.

Nche, George C. (2023). The Dissenting Voices. Perception of Climate Change and
Church’s Responsibility in Nigeria. In: Jens Koehrsen/Julia Blanc/Fabian Huber
(Hg.). Religious Environmental Activism: Emerging Conflicts and Tensions in Earth
Stewardship. London, Routledge.

Otto, Ilona M./Donges, Jonathan F./Cremades, Roger/Bhowmik, Avit/Hewitt, Richard
J./Lucht, Wolfgang/Rockstrém, Johan/Allerberger, Franziska/McCaffrey, Mark/Doe,
Sylvanus S. P. (2020). Social tipping dynamics for stabilizing Earth’s climate by 2050.
Proceedings of the National Academy of Sciences 117 (5), 2354-2365.

Pew Research Center (2017). The Changing Global Religious Landscape. Online ver-
fugbar unter https://www.pewforum.org/2017/04/05/the-changing-global-religious-1
andscape/ (abgerufen am 07.03.2019).

Pezzoli-Olgiati, Daria (2024): ,Religion” in der Religionswissenschaft. Bedeutungen,
Chancen und Grenzen eines mehrschichtigen Konzeptes. In: Antonius Liedhegener
und Jens Kéhrsen (Hg.): Religion — Wirtschaft — Politik. Wege zur transdisziplindren
Forschung. Baden-Baden, Ziirich: Nomos; Pano by TVZ (Religion - Wirtschaft -
Politik, 24).

Reder, Michael (2012). Religion in the Public Sphere. The Social Function of Reli-
gion in the Context of Climate and Development Policy. In: Dieter Gerten/Sigurd
Bergmann (Hg.). Religion in environmental and climate change. Suffering, values,
lifestyles. London/New York, Continuum, 32-45.

Rusinga, Oswell/Maposa, Richard (2010). Traditional religion and natural resources:
A reflection on the significance of indigenous knowledge systems on the utilisation
of natural resources among the Ndau people in south-eastern Zimbabwe. Journal of
ecology and the natural environment 2 (9), 201-206.

Sarfo-Mensah, Paul/Awuah-Nyamekye, Samuel (2014). Climate Change and Indige-
nous African Religion. In: Robin Globus Veldman/Andrew Szasz/Randolph Haluza-
DeLay (Hg.). How the world’s religions are responding to climate change. Social
scientific investigations. London, Routledge, 139-153.

Schaefer, Jame (2016). Motivated for Action and Collaboration: The Abrahamic Reli-
gions and Climate Change. Geosciences 6 (3), 31. https://doi.org/10.3390/geoscience
$6030031.

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.2307/1581574
https://doi.org/10.4314/jsr.v20i2.47769
https://doi.org/10.1007/s11625-012-0169-1
https://www.pewforum.org/2017/04/05/the-changing-global-religious-landscape/
https://www.pewforum.org/2017/04/05/the-changing-global-religious-landscape/
https://doi.org/10.3390/geosciences6030031
https://doi.org/10.3390/geosciences6030031
https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.2307/1581574
https://doi.org/10.4314/jsr.v20i2.47769
https://doi.org/10.1007/s11625-012-0169-1
https://www.pewforum.org/2017/04/05/the-changing-global-religious-landscape/
https://www.pewforum.org/2017/04/05/the-changing-global-religious-landscape/
https://doi.org/10.3390/geosciences6030031
https://doi.org/10.3390/geosciences6030031

Klimawandel und Religion 251

Shibley, Mark A./Wiggins, Jonathon L. (1997). The Greening of Mainline American Re-
ligion: A Sociological Analysis of the Environmental Ethics of the National Religious
Partnership for the Environment. Social Compass 44 (3), 333-348. https://doi.org/10
1177/003776897044003003.

Shove, Elizabeth/Walker, Gordon (2007). CAUTION! Transitions ahead: politics,
practice, and sustainable transition management. Environment and Planning A 39
(4), 763-770. https://doi.org/10.1068/a39310.

Stolz, Jorg/Chaves, Mark/Monnot, Christophe/Amiotte-Suchet, Laurent (2011). Die
Religiésen Gemeinschaften in der Schweiz: Eigenschaft, Aktivititen, Entwicklung.
Online verfiigbar unter https://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NF
P58_Schlussbericht_Stolz_Chaves.pdf (abgerufen am 28.01.2015).

Taylor, Bron (2010). Dark green religion: nature spirituality and the planetary future.
Berkeley, Los Angeles, London, University of California Press.

Taylor, Bron/van Wieren, Gretel/Zaleha, Bernard Daley (2016). Lynn White Jr. and the
greening-of-religion hypothesis. Conservation Biology 30 (5), 1000-1009. https://doi
.org/10.1111/cobi.12735.

Torabi, Maryamossadat/Noori, Seyed Masoud (2019). Religious Leaders and the Envi-
ronmental Crisis. The Ecumenical Review 71 (3), 344-355. https://doi.org/10.1111/ere
v.12434.

Tucker, Mary Evelyn (2006). Religion and Ecology. Survey of the field. In: Roger S.
Gottlieb (Hg.). The Oxford Handbook of Religion and Ecology. Oxford, Oxford
University Press, 398-418.

Tucker, Mary Evelyn (2008). World Religions, the Earth Charter, and Sustainability.
Worldviews: Global Religions, Culture, and Ecology 12 (2), 115-128. https://doi.org/1
0.1163/156853508X359930.

Veldman, Robin Globus (2019). The gospel of climate skepticism: Why evangelical
Christians oppose action on climate change. Oakland, California, Univ of California
Press.

Veldman, Robin Globus/Szasz, Andrew/Haluza-DeLay, Randolph (2014a). How Are
the World’s Religions Responding to Climate Change? In: Robin Globus Veld-
man/Andrew Szasz/Randolph Haluza-DeLay (Hg.). How the world’s religions are
responding to climate change. Social scientific investigations. London, Routledge,
3-20.

Veldman, Robin Globus/Szasz, Andrew/Haluza-DeLay, Randolph (Hg.) (2014b). How
the world’s religions are responding to climate change. Social scientific investiga-
tions. London, Routledge.

Vincentnathan, Lynn/Vincentnathan, S. Georg/Smith, Nicholas (2016). Catholics and
Climate Change Skepticism. Worldviews: Global Religions, Culture, and Ecology 20
(2), 125-149. https://doi.org/10.1163/15685357-02002005.

Wardekker, Arjan/Petersen, Arthur C./van der Sluijs, Jeroen P. (2009). Ethics and
public perception of climate change. Exploring the Christian voices in the US public
debate. Global Environmental Change 19 (4), 512-521. https://doi.org/10.1016/j.gloen
vcha.2009.07.008.

Wexler, Jay (2016). When God isn't green. A world-wide journey to places where
religious practice and environmentalism collide. Boston, Beacon Press.

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.1177/003776897044003003
https://doi.org/10.1177/003776897044003003
https://doi.org/10.1068/a39310
https://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Stolz_Chaves.pdf
https://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Stolz_Chaves.pdf
https://doi.org/10.1111/cobi.12735
https://doi.org/10.1111/cobi.12735
https://doi.org/10.1111/erev.12434
https://doi.org/10.1111/erev.12434
https://doi.org/10.1163/156853508X359930
https://doi.org/10.1163/156853508X359930
https://doi.org/10.1163/15685357-02002005
https://doi.org/10.1016/j.gloenvcha.2009.07.008
https://doi.org/10.1016/j.gloenvcha.2009.07.008
https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1177/003776897044003003
https://doi.org/10.1177/003776897044003003
https://doi.org/10.1068/a39310
https://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Stolz_Chaves.pdf
https://www.snf.ch/SiteCollectionDocuments/nfp/nfp58/NFP58_Schlussbericht_Stolz_Chaves.pdf
https://doi.org/10.1111/cobi.12735
https://doi.org/10.1111/cobi.12735
https://doi.org/10.1111/erev.12434
https://doi.org/10.1111/erev.12434
https://doi.org/10.1163/156853508X359930
https://doi.org/10.1163/156853508X359930
https://doi.org/10.1163/15685357-02002005
https://doi.org/10.1016/j.gloenvcha.2009.07.008
https://doi.org/10.1016/j.gloenvcha.2009.07.008

252 Jens Kohrsen

White, Lynn (1967). The historical roots of our ecologic crisis. Science 155 (3767),
1203-1207. https://doi.org/10.1126/science.155.3767.1203.

Woodhouse, Emily/Mills, Martin A./McGowan, Philip ] K/Milner-Gulland, E. J.
(2015). Religious Relationships with the Environment in a Tibetan Rural Communi-
ty: Interactions and Contrasts with Popular Notions of Indigenous Environmental-
ism. Human ecology: an interdisciplinary journal 43 (2), 295-307. https://doi.org/10.
1007/s10745-015-9742-4.

Zaleha, Bernard Daley/Szasz, Andrew (2015). Why conservative Christians don’t be-
lieve in climate change. Bulletin of the Atomic Scientists 71 (5), 19-30. https://doi.org
/10.1177/0096340215599789.

Ihttps://dol.org/10.5771/8783748916154-227 - am 18.01.2026, 23:57:47. Access - [T



https://doi.org/10.1126/science.155.3767.1203
https://doi.org/10.1007/s10745-015-9742-4
https://doi.org/10.1007/s10745-015-9742-4
https://doi.org/10.1177/0096340215599789
https://doi.org/10.1177/0096340215599789
https://doi.org/10.5771/9783748916154-227
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1126/science.155.3767.1203
https://doi.org/10.1007/s10745-015-9742-4
https://doi.org/10.1007/s10745-015-9742-4
https://doi.org/10.1177/0096340215599789
https://doi.org/10.1177/0096340215599789

	1) Einleitung
	2) Klimawandel: Von technischen zu religiösen Lösungsansätzen
	3) Uneinheitliche Befunde zum religiösen Ergrünen
	4) Fallstudien: Das gespaltene Umweltengagement religiöser Gemeinschaften in Indonesien und der Schweiz
	5) Fazit und künftige Forschungsmöglichkeiten
	6) Auswahlbiographie
	Literaturverzeichnis

