3. Liebe und Elternschaft in der modernen
Kleinfamilie - und deren Wandel

Was aber ist Familie? Im allgemeinen Verstindnis meint Familie heute erst
einmal Eltern und ihre Kinder. Referenzfolie von Familie ist in Westeuropa
und der Bundesrepublik Deutschland spitestens seit der zweiten Hilfte des
20. Jahrhunderts die birgerliche Kleinfamilie. Im Zuge gesellschaftlichen und
sozialen Wandels verliert aber die Antwort auf die Frage, wer und was Familie
genau ist und was alles (nicht) Familie sein kann, zunehmend an der bisheri-
gen Selbstverstindlichkeit (u.a. Peukert et al. 2018. 2020a,b; Wimbauer et al.
2018).

Ich beschiftige mich knapp mit der biirgerlichen Kleinfamilie oder der
modernen Kernfamilie (3.1), weiter mit einigen Aspekten, die diese zu leisten
imstande ist oder zumindest verspricht (3.2) und mit dem einen oder anderen
ihrer moglichen Fallstricke (3.3). Im Zuge verschiedener Wandlungstenden-
zen vervielfiltigen sich die Erscheinungsformen und das Verstindnis von Fa-
milie, die theoretisch zunehmend als Herstellungsleistung gefasst wird. Das
Kapitel schliefdt mit einer darauf aufbauenden erweiterten Bestimmung von
Familie (3.4).

3.1 Merkmale der biirgerlichen Kleinfamilie
und ihre Monopolstellung

Die biirgerliche Kleinfamilie oder die moderne Kernfamilie wird auch als
»Normalfamilienmodellc bezeichnet. Sie fand im deutschsprachigen Raum
eine nahezu monopolhafte normative Giiltigkeit und ihre weiteste empirische
Verbreitung in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts. Als dergestaltige
»kulturelle Selbstverstindlichkeit« (Peuckert 2012: 11) stellt sie die Referenz-

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

folie fiir die gegenwirtig beobachtbaren familialen Wandlungsprozesse dar.
Wie ist sie formal bestimmt?

Die >Normalfamilie« besteht aus den beiden miteinander verheirateten,
gegengeschlechtlichen und heterosexuellen Ehepartner®innen und ihren
leiblichen Kindern. Das Personal umfasst also Vater, Mutter und deren »ei-
gene« Kinder. Weiterhin ist die Parsons’sche Geschlechterkomplementaritit
wesentlich, also die geschlechterdifferenzierende Arbeitsteilung zwischen
(Ehe-)Mann und (Ehe-)Frau. Romantische Liebe wird zur einzig legitimen
Beziehungsgrundlage zwischen den beiden Erwachsenen: Diese Liebe be-
grindet die lebenslange Bindung der beiden sich lebenslang liebenden
Erwachsenen und Elternschaft wird zum Ausdruck und zur héchsten Voll-
endung eben dieser Liebe (Lenz 2009: 277). Schlieflich werden Liebe und
Elternschaft durch die Ehe rechtlich abgesichert und institutionell nach
innen und aufien festgeschrieben. Gesondert zu erwihnen sind zudem vier
Aspekte: die biologisch-leibliche Blutsverwandtschaft, die Paar- und Hete-
ronormativitit, die Vergeschlechtlichung der Liebe und die institutionell-
rechtlich-kulturelle Hegemonialisierung und Normalisierung der modernen
Kleinfamilie.

So ist das Kind beziehungsweise sind die Kinder im Idealmodell blutsver-
wandt, sie wurden von beiden Eltern gezeugt,' von der Mutter ausgetragen
und von ihr zur Welt gebracht. Biologische,” rechtliche und soziale Eltern-
schaft fallen damit in eins. Dies besagt zugleich, dass das Kind exakt zwei
Eltern hat, oder noch exakter: genau eine Mutter und genau einen Vater — auf
keinen Fall mehr, aber auch nicht weniger (aufder im tragischen Ungliicksfall
des vorzeitigen Ablebens eines Elternteils). Damit wird Elternschaft unhinter-
fragt als dyadisch, also paarnormativ, und als zwei- wie gegengeschlechtlich,
also als heterosexuell und heteronormativ, vorgestellt.

1 Ublicherweise im gemeinsamen Geschlechtsverkehr. Adoptierten Kindern haftet da-
her gewissermafien der grote Makel an; von der Familiensoziologie als >Stiefkinder«
bezeichneten, nicht leiblichen Kindern eines Elternteils der zweitgrofite, wenn man
denn eine Reihung anzustellen geneigt ist. Ebenfalls als mangelhaft und defizitar er-
scheint, wenn auch fir Aufienstehende und Institutionen weniger sichtbar, die Insemi-
nationsfamilie, die reproduktionstechnologischer Hilfe zu ihrer Entstehung bedurfte.
Auch heute noch ist eine solche Defizitorientierung mit Blick auf Inseminationsfami-
lien durchaus verbreitet, etwa Funcke (2019).

2 Zur begrifflichen Prazisierung von biologischer Elternschaft und weiteren Formen von
Elternschaft siehe Peukert et al. (2018) und Kapitel 3.4.

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie - und deren Wandel

Romantische Liebe oder jedenfalls ihre Idee wurde im Laufe der Zeit zum
einzig legitimen und zum héchst wirkmaichtigen kulturellen Unter- oder
Uberbau und zur grundlegenden Fundierung der Elternbeziehung und der
Familie. Erst auf dieser Basis des »ungeheuren Kulturerfolg[sl« (Tyrell 1987:
591) der romantischen Liebe konnte somit die biirgerliche Kleinfamilie ihren
ebenfalls ungeheuren Kulturerfolg feiern.

Warum sich die romantische Liebe genau in dieser und nicht in einer an-
deren Beziehungsform Ausdruck verschaffte, wird funktionalistisch mit den
gesellschaftsstabilisierenden Funktionen der Kleinfamilie erklirt. Ungleich-
heitssoziologisch, konflikttheoretisch und feministisch argumentiert, dient
dies eher der Stabilisierung der geschlechter- und anderweitig ungleichen
Machtverhiltnisse. Gerade die Vergeschlechtlichung der romantischen Liebe
entgegen ihrer theoretischen Egalitit und Androgynitit (siehe Kapitel 2) steht
dahingehend im Kreuzfeuer der Kritik. Im Zuge der mit der »Dissoziation von
Erwerbs- und Familienleben« (Hausen 1976) einhergehenden »Polarisierung
der Geschlechtscharaktere« (ebd.) sowie der >Feminisierung« der Liebe ge-
riet die Liebe in den Zustindigkeitsbereich von Frauen, wihrend Minner von
den kostenlos erbrachten und zu erbringenden Liebesdiensten profitier(t)en.
Doch nicht nur die Gattenliebe als romantische Liebe entstand und wurde zur
(hochsten) Angelegenheit von und fiir Frauen. Auch die Hausfrau wurde da-
mals erfunden: Erst im Zuge der Herausbildung der romantischen Liebe und
der heimisch-hiuslichen Sphire, ausgehend vom frithindustriellen Biirger-
tum, kam es zur »Entstehung der Hausarbeit im Kapitalismus« (Bock/Duden
1977), die den (Haus-)Frauen zugeordnet wurde. Auch die Kindheit entstand
erst in der sogenannten >Neuzeits, so etwa Philippe Ariés (1975 [1960]), als ei-
genstindige Lebensphase — was wiederum gesonderte Sorgepersonen fiir die
Kinder erforderlich macht. Somit wurde, wiederum zuerst im Biirgertum, die
spezifische Form der uns heute bekannten Mutterliebe erfunden, wie zuerst
Elisabeth Badinter (1981 [1980]) auf Frankreich bezogen und spiter Yvonne
Schiitze (1991) fitr Deutschland herausgearbeitet haben. Das Deutungsmus-
ter der Mutterliebe, so in aller Kiirze, umfasst die einseitige und absolute
Liebe der Mutter zu ihrem Kind oder ihren Kindern. Nach ihrem normati-
ven Gehalt ist sie bedingungslos und fordert notfalls auch die Selbstaufgabe
der Mutter, wenn das Wohl und Wehe ihres Kindes auf dem Spiel stehen. Mit
dem Mythos Mutterliebe sei daher, so Kritiker*innen, die Unterdriickung von
Frauen (spezifisch: von Miittern) bis hin zu ihrer vollkommenen Selbstaufga-
be besiegelt oder allermindest ihre Festschreibung auf die unbedingte Sorge

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce

61


https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

fur ihre Kinder.? Erst auf Grundlage dieses Mutterliebe-Mythos konnte auch
das Negativbild der Rabenmutter entstehen.* Hingegen ist das Kulturmuster
>Vaterliebe« (allenfalls die Vaterlandsliebe) ebenso unbekannt wie der Begriff
eines >Rabenvaters<.’

Schlieflich ist die bitrgerliche Kleinfamilie — mitsamt ihren geschlechter-
differenzierenden Ungleichheiten und als ungleiches Anerkennungsverhilt-
nis — umfassend institutionell festgeschrieben und vielfiltig abgesichert. Ins-
besondere wurde und wird sie weiterhin durch das Grundgesetz sowie durch
das Biirgerliche Gesetzbuch,® in der Sozialgesetzgebung, dem Familien- und
Steuerrecht und durch andere rechtliche Regelungen festgeschrieben, gefor-
dert und zumeist auch privilegiert. Mehr noch, der gesamte liebesfundierte,
hetero- und paarnormative Normalfamilienkomplex ist umfassend institutio-
nell abgesichert, wie bereits bei den Ausfithrungen zur Hetero-, Mono-, Paar-
und Amatonormativitit dargelegt. Nach Judith Butler erscheint dies als not-
wendig:

»Verwandtschaftsformen, die von normativen, dyadischen, heterosexuell
fundierten und durch das Ehegel6bnis abgesicherten Familienformen ab-
weichen, gelten nicht nur als gefihrlich fiir das Kind, sondern auch fir
die vermeintlich natirlichen und kulturellen Gesetze, die, wie es heifdt, die
menschliche Intelligibilitat aufrechterhalten.« (Butler 2009: 171)

Alternative soziale und emotionale Unterstiitzungssysteme wie Freundschaf-
ten bleiben damit (weitgehend) unsichtbar und nicht anerkennbar, weil sie
der romantischen Zweierbeziehung und der Kleinfamilie gefihrlich werden
konnten. Butler konstatiert entsprechend ein grofles Beharrungspotential der

3 Fiir einen pragnanten Uberblick zu Deutungsmustern iiber Mutterschaft siehe Speck
(2019).

4 Ein Begriff und ein Deutungsmuster, die in vielen anderen Sprachen als dem Deut-
schen nicht existieren.

5 Wihrend hingegen der >abwesende Vater< in Psychotherapie, Familien- und Ce-
schlechterforschung zwar eine bekannte Figur ist, die beruflich bedingte viterliche
Abwesenheit aber ein genuiner Bestandteil des Erndhrermodells ist.

6 Insbesondere Artikel 6 des Grundgesetzes, der Ehe und Familie schiitzt, und die Pa-
ragraphen 1589 (Verwandtschaft), 1591 (Mutterschaft), 1592 bis 1600 (Vaterschaft, Ab-
stammung) (u.a. auch Peukert et al. 2018: 322),1601 bis 1614 (Unterhalt), die folgenden
Paragraphen zu Namensrecht, Sorgerecht, Einstandspflichten, Beistands- und Riick-
sichtspflicht und weitere Paragraphen des Biirgerlichen Gesetzbuches (BGB).

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie - und deren Wandel

tiberkommenen Verwandtschaftsregelungen - auch wenn dieses Beharrungs-
potential seit 2009 doch in einigen Lindern und in einigen Punkten etwas
aufgeweicht wurde:

»Anstelle einer Anderung der Bedingungen fiir Verwandtschaft und fiir in-
dividuelle oder gemeinsame Rechte, Kinder zu bekommen, zu adoptieren
oder rechtmafiig gemeinsam zu erziehen, wird die symbolische Zulassung
der Ehe oder ehedhnlicher Gemeinschaften in einigen Kontexten den Vor-
zug erhalten.« (Butler 2009: 171)

Zusammenfassend ist die geschlechterungleiche biirgerliche >Normalfamilie«
also biologisch und biologistisch fundiert, sie wird als solche institutionali-
siert und dabei naturalisiert und normalisiert. Blutsverwandtschaft ist da-
bei mafigeblich, wihrend Wahlverwandtschaften jenseits der romantischen
Liebe nicht méglich sind. Die Bindung der Eltern sowie der Eltern und der
Kinder aneinander ist dabei lebenslang und unaufléslich gedacht, ebenso die
dauerhafte Verantwortung fiireinander — die Familie ist damit die zentra-
le Einstands- und Solidargemeinschaft. Sie ist gemif dem Subsidiaritits-
prinzip auch sozialstaatlich die erste Adresse, falls ein Familienmitglied von
verschiedenen Wechselfillen des Lebens ereilt wird.” Erst wenn die familia-
le Unterstiitzung nicht ausreicht oder nicht geleistet werden kann, kommen
andere staatliche Instanzen ins Spiel.

3.2 >Funktionen< und Versprechen der modernen Kleinfamilie

Da es hier nicht zentral um die Kleinfamilie geht, sondern um die (roman-
tische) Liebe (die gegenwirtig aneinander gekoppelt sind), werden die Aus-
fithrungen hier knapp gehalten. Vieles dessen, was die Kleinfamilie in Aus-
sicht stellt, entspricht den Versprechen der romantischen Paarbeziehung, da
letztgenannte ein wesentlicher Teil der Normalfamilie ist. Die biirgerliche
Kleinfamilie stellt dariiber hinaus noch Weiteres in Aussicht. Lange Zeit hat
sich die Familiensoziologie sogar nur mit der Familie (und der Ehe als threm
Vorlaufer) beschiftigt und so gut wie nicht mit der (Liebes-)Paarbeziehung.

7 Aufierjene Wechselfille, die (teil)versichert sind, wie gegebenenfalls Arbeitslosigkeit,
Unfall, Krankheit, Alter (Rente/Pension). Bei Armut hingegen gilt das Subsidiaritats-
prinzip, ebenso bei Krankenfiirsorge oder wenn die Rente nicht vorhanden ist oder
nicht reicht. Andere Wechselfille sind gar nicht versichert, etwa Einsamkeit.

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce

63


https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

So stehen die Vorziige der modernen, zweigeschlechtlichen Kleinfamilie im
Zentrum der familiensoziologischen Ausfithrungen von Talcott Parsons (et-
wa Parsons/Bales 1955), einem Griindervater des Strukturfunktionalismus.
Gleiches gilt fiir die strukturale Familiensoziologie. Schlieflich beschiftigt
sich die klassische deutschsprachige Familiensoziologie seit der Nachkriegs-
zeit vornehmlich damit. Auch in der Psychoanalyse Freud’scher Provenienz
(und der strukturalen Familiensoziologie) kommt der 6dipalen Triade — be-
stehend aus Vater, Mutter, Kind - eine herausragende Bedeutung zu. Auch in
klassischen Sozialisationstheorien nimmt die (funktionierende) Kleinfamilie
schliefilich eine herausragende Stellung ein.

»Klassische« familiensoziologische Funktionen

Das eben genannte Charakteristikum der Familie als zentrale Solidargemein-
schaft und als unlésbare Verbindung wird auch in der klassischen Famili-
ensoziologie hervorgehoben. So nennt Rosemarie Nave-Herz in ihren zahl-
reichen Publikationen drei »Universalien«, also »Grundmuster« an Funktio-
nen, die die Familie erfiillt. Anders ausgedriickt: Nach ihrem Familienbe-
griff umfasst das, was universell als Familie gelte, folgende drei Merkma-
le (zitiert nach Nave-Herz 2018: 1060, wo sie auf Nave-Herz/Markefka 1989
verweist): Erstens die »biologisch-soziale Doppelnatur«, also »die Ubernah-
me der biologischen und sozialen Reproduktions- und Sozialisationsfunkti-
on« (ebd.), sprich: das Zeugen und Gebiren sowie das Aufziehen und Erzie-
hen des Nachwuchses. Hinzu kommen weitere gesellschaftlich erforderliche
Aufgaben, welche kulturell variieren kénnen (ebd.). Zweitens die »Generatio-
nendifferenzierung«, also das Vorhandensein unterschiedlicher Generatio-
nen wie »UrgrofReltern/Grof3eltern/Eltern beziehungsweise Mutter oder Va-
ter/Kinder« (ebd.). Drittens »das zwischen ihren Mitgliedern bestehende spe-
zifische Kooperations- und Solidarititsverhiltnis, aus dem heraus die jewei-
ligen Rollendefinitionen festgelegt sind« (ebd.).

In und durch die Familie reproduziert sich also die Gesellschaft, und in
der Familie werden die nachkommenden Mitglieder zu gesellschaftsfihigen
Menschen erzogen und sozialisiert. Zudem, auch das wurde schon mehrfach
genannt, besteht eine hohe wechselseitige Verpflichtung, Solidaritits- und
(Fiir-)Sorgenorm.

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie - und deren Wandel

Gliicksversprechen der Familie

Neben Reproduktion, Sozialisation und Solidaritit, die besonders fiir die Ge-
sellschaft vorteilhaft und funktional sind, verspricht die Kleinfamilie auch
den Einzelnen sehr Angenehmes und Erstrebenswertes. Sie stellt in Aussicht,
ein Ort der Rekreation zu sein, der Erholung und der Gemeinsambkeit. Mehr
noch: Sie imaginiert, der schon benannte heimatliche, sichere Hafen zu sein
in einer ansonsten kalten, herzlosen, gefihrlichen, brutalen, gar sinnlosen
(Arbeits-)Welt. Hier gehe es um Einzigartigkeit, Ganzheitlichkeit und Be-
dirfnisorientierung im >Privaten«< versus Austauschbarkeit, Fragmentierung
und Entfremdung im >Offentlichen:. Bodenloser, weil familienloser, Einsam-
keit und Sinnlosigkeit stehen den einzelnen Familienmitgliedern im Idealbild
von Familie die uneingeschrankte Liebe und Zuwendung der anderen ent-
gegen, ihre Aufmerksambkeit und Achtsamkeit, Zugehorigkeit, Gemeinschaft
und Gemeinsamkeit, Sorge fiir- und umeinander. Die Kleinfamilie transpor-
tiert also, dhnlich wie die Paarbeziehung, ein intersubjektives Heilsverspre-
chen. Sie stellt, kurz gesagt, den Einzelnen in Aussicht, das multiple Unbill
der (spit-)modernen Welt zu lindern.

Anders als die Paarbeziehung setzt sich dieses Versprechen zudem im
Zeitkontinuum fort, ist doch die Familie anders als die Paardyade mit dem
Ausscheiden einer Person nicht automatisch beendet. Mit der Generationen-
folge wird die Familie in der Zeit verlingert, fortgefithrt — und nicht wenige
Eltern betrachten diese Transmission, diese Weitergabe auch eines Teils von
ihnen, und ihr Vermichtnis als alles andere als unwesentlich.

Nicht zuletzt gibt es viele Menschen, die Kinder eben um der Kinder
Willen — und um alles in der Welt — (haben) mochten. Familie und Kinder
(manchmal auch bezeichnet als >Generativitit) sind auch weiterhin sehr
wichtige mogliche Sinnstifterinnen (u.a. Schnell 2016; Wimbauer/Motakef
2020a: 334). Dieser Punkt ist hier sehr kurz, doch sein Gewicht ist nicht
zu unterschitzen. Es konnen hier nicht alle Griinde fiir und Motivationen
zu einer Familiengriindung ausgebreitet werden, zumal dazu zahlreiche

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce

65


https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Literatur existiert,® etwa in der deutschsprachigen Familiensoziologie und
deren Forschungen iiber (in der Regel heterosexuelle und paarférmige) Fa-
miliengriindungen oder in der >Fertilititsforschung« wie den Studien zum
»Wert von Kindern« (Value of Children, VOC)’. Dabei unterscheidet Nauck
(2001) vereinfacht vier Nutzen von Kindern, deren Bedeutung raumzeitlich
variiere: In der Dimension »Steigerung des physischen Wohlbefindens« den
»Arbeitsnutzen« und den »Versicherungsnutzen« (beides in gegenwirtigen
Gesellschaften des Globalen Nordens nicht mehr von Bedeutung); in der Di-
mension »soziale Anerkennung« der »Statuszugewinn« und der »emotionale
Nutzen« von Kindern (Nauck 2001: 415). Nun ist die »Theorie der Rationalen
Wahl« nicht die Theorie der rationalen Wahl des vorliegenden Buches, son-
dern ein sinnrekonstruktiv-verstehender, geschlechter-, ungleichheits- und
heteronormativititskritischer Ansatz. Aus dieser Perspektive ist es besonders
von Interesse und Relevanz, das vierte Motiv, den »emotionalen Nutzen« von
Kindern, in den Mittelpunkt zu stellen und genauer auszubuchstabieren.™
Die Kleinfamilie erfilllt damit also verschiedene gesellschaftliche Repro-
duktionsfunktionen. Den Einzelnen verspricht sie als Hafen die Liebe, Sorge,
Ganzheit und Achtsamkeit, die andernorts nicht (mehr) denkbar seien — und
dies fir »immers, in >guten wie in schlechten Tagen<. Oder zu allermindest
stellt sie in Aussicht, nicht mehr allein zu sein. Schliefilich ist sie der Ort, an
dem Menschen ihren Kinderwunsch um des Kinderwunsches Willen erfiillen.

8 Seit einiger Zeit auch zu ungewollter Kinderlosigkeit, ein verbreitetes und offenbar
dringliches Phanomen. Nach Angabe des Bundesministeriums fiir Familie, Frauen, Ju-
gend und Senioren unter Berufung auf BMFSF] (2014) habe fast jedes zehnte Paar zwi-
schen 25 und 59 Jahren einen unerfiillten Kinderwunsch (https://www.bmfsfj.de/bmfsf
j/themen/familie/schwangerschaft-und-kinderwunsch/ungewollte-kinderlosigkeit, Zu-
griff 26.1.2020).

9 Dieser Ansatz aus dem Reich der Rational Choice-Theorien fragt nach Nutzen und Kos-
ten von Familiengriindungen fiir die Individuen (etwa Nauck 2001). Erist in der Theo-
rie der sozialen Reproduktionsfunktion verortet und geht mit Siegwart M. Lindenberg
(1989) und Adam Smith (1990 [1776]) davon aus, dass die Menschen grundsatzlich zwei
Dinge antreiben: Ihr physisches Wohlbefinden und ihre soziale Anerkennung zu ma-
ximieren.

10 Allerdings nicht aus einer theoretischen sNutzen«Perspektive, sondern aus einer kri-
tischen, wissenssoziologisch-hermeneutisch-sinnrekonstruktiven Perspektive. Glei-
chermafen geht es auch nicht um >Kosten< von Kindern in einer 6konomischen Lo-
gik, sondern eher um Aspekte und Lebensbereiche, die durch die Familiengriindung
an Relevanz verlieren, weniger oder nicht mehr méglich sind, aber auch um Angste,
Befiirchtungen und verhinderte Wiinsche.

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce



https://www.bmfsfj.de/bmfsfj/themen/familie/schwangerschaft-und-kinderwunsch/ungewollte-kinderlosigkeit
https://www.bmfsfj.de/bmfsfj/themen/familie/schwangerschaft-und-kinderwunsch/ungewollte-kinderlosigkeit
https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bmfsfj.de/bmfsfj/themen/familie/schwangerschaft-und-kinderwunsch/ungewollte-kinderlosigkeit
https://www.bmfsfj.de/bmfsfj/themen/familie/schwangerschaft-und-kinderwunsch/ungewollte-kinderlosigkeit

3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie - und deren Wandel

Wie sehr das Gliicksversprechen fir die Einzelnen genau — und nur - an die
heterosexuelle Kleinfamilie gebunden ist, arbeitet auch Yv E. Nay mit Bezug
auf die Arbeiten von Sara Ahmed (2010) heraus. Hiernach liege das

»Gliicksversprechen in der normativen ldealisierung einer dauerhaften,
romantischen Liebe von heterosexuellen, cisgeschlechtlichen, weifien,
nichtmigrantischen Paaren, die ihren Ausdruck in hauslicher Privatheit
und schlieflich in der Form der leiblich-genetischen Familie findet. Von
der Orientierung an diese Gllcksversprechen abzuweichen, bedeutet laut
Ahmed, das Gliick aufs Spiel zu setzen: sQueer and feminist histories are
the histories of those who are willing to risk the consequences of deviation«
(Ahmed 2010a: 91). Die Konsequenz einer solchen Abweichung ist die
Zuschreibung von sunhappiness« (ebd.)« (Nay 2017: 193).

3.3 Von >Fallstricken< und falschen Versprechen
der modernen Kleinfamilie

Die Familie gilt entsprechend vielen als Reich der Liebe, als Hort der Harmo-
nie und Garant von Geborgenheit. Klassiker der Philosophie wie Georg Wil-
helm Friedrich Hegel und ihn aktualisierend Axel Honneth (u.a. 1992, 2011)
oder soziologische Klassiker wie Talcott Parsons und in seiner Folge viele Fa-
miliensoziolog*innen sind nur einige Exempel. Sie malen ein harmonisches,
im wahrsten Sinne >Liebe-volles¢, ungleichheits- und konfliktfreies Bild der
modernen, auf romantischer Liebe beruhenden privatisierten Kleinfamilie.
Wie sich unschwer ausmalen lisst, rief dies zahlreiche Kritiker*innen nicht
nur feministischer Provenienz auf den Plan. Schon Gisela Bock und Barba-
ra Duden zeichneten 1977 nach, wie die Liebe seit dem 18. Jahrhundert zur
Legitimation der fortan von Frauen ohne Lohn zu leistenden Hausarbeit her-
angezogen wurde. Liebe ist hiernach ein ideologisches Instrument, um ka-
pitalistische Verwertungsinteressen und die mannlich-patriarchale Macht zu
sichern und zu stabilisieren, indem Frauen in ihrem Namen unbezahlt die
familiale und gesellschaftliche Reproduktion sicherstellen.

Zum Mythos der kleinfamilialen Harmonie

Vierzig Jahre spiter bezeichnet Tazi-Preve (2017) — wie vor ihr schon eini-
ge andere - auch die moderne Kleinfamilie als Mythos. Sie verweist dabei

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce

67


https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

auf u.a. Fuhs (2007) (zitiert nach Tazi-Preve 2017: 26), der einen Harmonie-
und einen Konstanzmythos beziiglich der modernen Kleinfamilie (ebd.) un-
terscheide. Den Harmoniemythos entlarvt schon der Familiensoziologe Nor-
bert F. Schneider fiir die vorindustrielle Familie und die Familie vor ihrer so-
genannten Bliitezeit in den 1955er bis 1968er Jahren:

»Das Klischee der Familie als Hort von Harmonie und Gliick kann ebenfalls
getrost als Mythos bezeichnet werden. Unter dem Diktat von Knappheit
und Not war Familie zumeist nicht der Harmonieraum, zu dem sie bis heu-
te romantisiert wird. Vielmehr kann davon ausgegangen werden, dass die
Familie verbreitet ein Ort von Konflikten, Gewalt und Unterdriickung war,
unter der besonders Frauen und Kinder und nach der Hoflibergabe auch
Alte zu leiden hatten.« (Schneider 2012: 102, Herv.i.0.)

Bis dieser Mythos der familialen Harmonie schliefdlich den erfolgreichen
Eingang in das familiensoziologische Grundlagenwissen fand, war es al-
lerdings ein weiter Weg. Jahrzehntelang war es vor allem die Frauen- und
Geschlechterforschung, die bestindig den Weg dazu bereitete. Heftige Kritik
entziindete sich grundlegend an der Trennung von offentlich (politisch,
vermachtet) und privat (Familie, harmonisch-machtfrei, vorpolitisch), sei
doch auch das Private politisch. Zudem wurde bestindig Kritik geiibt an
dem konflikt-, macht- und ungleichheitsfreien strukturfunktionalistischen
Familienmodell von Parsons und an seinem ebensolchen Modell der Ge-
schlechterkomplementaritit, wonach die Arbeits- und Zustindigkeitsteilung
zwischen den Geschlechtern zwar ungleich, aber angeblich gleichwertig sei.
Pointiert ausgedriicke, ist all dies eine sozialromantische Verklirung der alles
andere als romantischen familialen Verhiltnisse.

So zeigte Hausen (1976) frith, wie die Polarisierung der Geschlechtscha-
raktere erst mit dem Biirgertum und der Industrialisierung entstand, als sich
auch die folgenreiche geschlechterdifferenzierende Arbeitsteilung herausbil-
dete und Ehefrauen fortan die »Hausarbeit aus Liebe« (Bock/Duden 1977) zu
leisten hatten. Zu der Zeit haben auch Regina Becker-Schmidt und Kollegin-
nen anhand einer Studie tiber Fabrikarbeiterinnen das wegweisende Konzept
der »doppelten Vergesellschaftung« von Frauen entwickelt. Hiernach werden
der kapitalistische Verweisungszusammenhang von Produktions- und Repro-
duktionsarbeit gesellschaftlich verschleiert und die vorwiegend von Frauen
geleistete und kaum anerkannte Hausarbeit und Sorgetitigkeiten unsicht-
bar gemacht (u.a. Becker-Schmidt/Knapp/Schmidt 1984). Frauen sind hier-
nach nicht nur doppelt vergesellschaftet, sondern auch doppelt unterdriickt:

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie - und deren Wandel

In der Erwerbssphire wie in der abgewerteten hiuslichen Sphire finden sie
sich Dank hierarchischer Geschlechterverhiltnisse den Mannern untergeord-
net.

Ein zentraler Kritikpunkt der ungleichen Anerkennungsordnung des Er-
nihrermodells war und ist zudem die 6konomische Abhingigkeit und weiter-
gehende, frither auch rechtliche Abhingigkeiten der nicht oder nur zuverdie-
nenden Ehefrauen und Miitter von ihren Eheminnern. Dariiber hinaus kri-
tisierten Becker-Schmidt et al. (1984), viele andere und u.a. auch Tazi-Preve
(2017) die Isolation der Hausfrauen in der patriarchalen Ehe-Paar-Dyade. Zu-
dem ist generell die Kleinfamilie seit dem biirgerlichen Riickzug ins Priva-
te gesellschaftlich isoliert. Was in ihrem Inneren passiert, bleibt unsichtbar
und vorpolitisch, eine Black Box. Nach Tazi-Preve schaffe die gegenwirtige
Kleinfamilienkonstellation, oder genauer: die Vater-Mutter-Kind-Triade be-
ziehungsweise die Freud’sche Triangulierung (das édipale Dreieck), unend-
liche »Note« und »Leid« (Tazi-Preve 2017: 9). Diese duflerten sich unter an-
derem in »Depressionen, Aggressionen und Suchtverhalten« (ebd.) bei den
Menschen. Wie kommt dies zustande?

In dieser Kleinfamilienorganisation mitsamt ihren Abhingigkeitsverhalt-
nissen wiirden, so Tazi-Preve (2017), emotional und 6konomisch alleingelas-
sene und iiberforderte, weil alleinerziehende™ oder faktisch alleinerziehen-
de', Miitter produziert. Mit der geschlechterdifferenzierenden Aufgabentei-
lung sei zudem die »Mutterfalle« (ebd.: 39ff.) unausweichlich. Da die Dop-
pelaufgabe und Doppelanforderung an Frauen »Erwerbsarbeit plus Kinderer-
ziehung« (also die Becker-Schmidt’sche doppelte Vergesellschaftung) schlicht
nicht funktionieren kinnen (vgl. auch Wimbauer 2012; Wimbauer/Motakef
2020a), seien Dauererschépfung und Burnout vorprogrammiert (ebd.; Tazi-
Preve 2017). Eine Teilzeiterwerbstitigkeit oder ein Komplettausstieg aus der
Erwerbssphire seien fiir Frauen auch nicht besser: »Innerhalb der patriar-
chalen Logik erweisen sich aber alle Optionen als Falle, denn es gibt in ihnen
keine menschenwiirdige Losung« (Tazi-Preve 2017: 48). Wesentliche Ursache
sei, dass das Kinderaufziehen individualisiert und vergeschlechtlicht ist (also
in die Zustindigkeit der Miitter falle), die Arbeitsteilung und Ubernahme von

1 Nach Trennung und Scheidung, aber auch wenn der (Ehe-)Mann verstirbt.

12 Wenn der (Ehe-)Mann zwar vorhanden ist, aber sich nicht oder kaum an Sorge- und
Hausarbeit sowie Alltagsorganisation beteiligt, wie im klassischen mannlichen Er-
nahrermodell in der Regel der Fall.

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce

69


https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Betreuungs- und Erziehungsaufgaben aber von der Politik als >Wahlfreiheit
proklamiert wiirden (Tazi-Preve 2017: 56).

Viter sind zwar meist nicht durch doppelte Aufgaben bis zum Burnout
iiberfordert, wiirden aber aufgrund der Notwendigkeit, die 6konomische
Existenz der Familie durch Erwerbsarbeit zu sichern, zu abwesenden Vitern
oder angesichts vielfiltiger Anforderungen zu verunsicherten Vitern (ebd.).
Und wenn Viter sorgende Viter sein mochten, sehen auch sie sich ange-
sichts des Erwerbszwangs und von vergeschlechtlichten Zuschreibungen
bisweilen davon strukturell abgehalten (u.a. Aunkofer et al. 2019; Wimbau-
er/Motakef 2020a). Auch Minnern fehlt also teilweise >Wahlfreiheitc. Fiir
die Kinder schliefilich bedeute das Aufwachsen ohne das soziale Korrektiv
einer groferen Gemeinschaft, dass sie existenziell auf die alleingelassene
und itberforderte Mutter sowie auf den allzu oft abwesenden Vater verwiesen
werden (ebd.). Selbst Freud hitte erkannt, »dass das Aufwachsen in ihr [der
Kleinfamilie, Anm. C.W.] eine potentiell traumatisierende, weil unausweich-
liche Situation auf kleinstem Raum darstellt« (Tazi-Preve 2017: 11). Dies ziehe
wiederum psychische Deformationen nach sich, was aber im politischen und
sozialen Diskurs ausgespart bleibe (Tazi-Preve 2017: 11).

Nun fihrt die Kleinfamilie strukturell nicht nur zur Abhingigkeit von po-
tentiell iiberforderten oder abwesenden Eltern, sondern sie kann auch ein Ort
psychischer und physischer, sexueller und sexualisierter Gewalt sein. So ver-
wies jiingst die Unabhingige Kommission zur Aufarbeitung sexuellen Kin-
desmissbrauchs (2019) in ihrem Abschlussbericht darauf, »dass sexueller Kin-
desmissbrauch am hiufigsten in der Familie stattfindet« (ebd.: 112; ausfithr-
lich 110ff.).™* Einerseits werde die Familie als harmonischer, privater Schutz-
raum konzipiert und mag dies in vielen Fillen auch tatsichlich sein.

»Das historisch begriindete hohe Gut der familiaren Schutzzone des Priva-
ten ermoglicht jedoch den gewaltvollen Zugriff auf besonders abhidngige

13 Auch in der Wissenschaft finden sich solche Argumente, etwa Hakim (2000) oder
Bertram/Rosler/Ehlert (2005). Hieran wird vielfach Kritik geiibt, exemplarisch Jutta
Allmendinger: »Entscheidungen kénnen wir nur als frei bezeichnen, wenn die Struktu-
ren wirklich verschiedene Optionen lassen und Offenheit fiir realistische Alternativen
fordern. [...] Diese Wahlmoglichkeiten bestehen aber heute so nicht. [...] Ein Elternteil
muss also zuriicktreten und in Teilzeit arbeiten. Das ist meist die Frau.« (Allmendinger
2010:14)

14 Sieheauch Kapitel 2, Fufdnote 17, wonach 140.755 Personen im Jahr 2018 Opfer versuch-
ter und vollendeter Gewalt in Partnerschaften wurden (BMFSF] 2019).

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie - und deren Wandel

Familienmitglieder und erweist sich als Hemmschuh fiir AuRenstehende
wie Nachbarinnen und Nachbarn. Sie vermeiden es mitunter, sich einzumi-
schen, wenn sie Gewalt beobachten. Betroffene berichten, dass sie kaum
ber Ressourcen und Moglichkeiten verfiigt haben, den Privatraum Familie
zu (iberwinden und Hilfe zu erhalten.« (Ebd.: 112)

Doch nicht nur im Binnenverhiltnis der Familie konnen erhebliche Missstin-
de existieren, sondern auch an der Schnittstelle des Innen- und Aufienver-
hiltnisses. Hierzu weiter Tazi-Preve: »Die ungestillte Sehnsucht verlagert sich
nach aufen, in die Arbeitswelt und den Konsum, wo die Bediirfnisse nach An-
erkennung und Ganzheit befriedigt werden sollen« (Tazi-Preve 2017: 9). Tat-
sichlich mehren sich die Indizien, dass nicht allein die romantische Liebe
das letzte Heilsversprechen in einer entzauberten Welt (Beck 1990) darstellt.
In der kapitalistisch organisierten Gesellschaft kénnen auch geldvermittel-
ter Konsum und Anerkennungsversprechen in der Erwerbssphire der Liebe
erhebliche Konkurrenz als vermeintliche Sinninstanzen machen (u.a. Wim-
bauer 2012).” Zudem seien es gerade die emotional zu kurz Gekommenen, so
Tazi-Preve (2017: 14), die sich dann in einer korrumpierten und kompetitiven
Wirtschaft und Arbeitswelt besonders gut bewegen kénnten, weil sie wenig
Empathie und viel Selbstbehauptungswillen hitten.

Zusammenfassend wiirde also nach Tazi-Preve in der modernen Kleinfa-
milie psychische, physische und sexuelle Gewalt bei den Kindern erzeugt, die
dies wiederum in den von ihnen spiter gegriindeten Familien weitergeben
wiirden. Zudem sei die moderne Kleinfamilie »Ort der Zurichtung des Men-

) und, so lisst sich erginzen,

schen in die patriarchale Zivilisation« (ebd.: 16
in die gegenwirtige gesellschaftliche Wirtschafts- und Arbeitsweise. Alles in
allem restimiert Tazi-Preve die Verhiltnisse als »Tragédie Kleinfamilie« (ebd.:
9). Alternative soziale und emotionale Unterstiitzungssysteme wie Freund-
schaften oder grofRere Einheiten als die Kleinfamilie sind hingegen, wie oben

beschrieben, unsichtbar, undenkbar, nicht anerkennbar.

15 Nicht zu vergessen sind zudem Macht und Sexualitit als wesentliche >Sinninstan-
zen< oder Handlungsziele, die wiederum komplex miteinander verstrickt und verge-
schlechtlicht sind. Beide Themen wiirden aufgrund ihrer Bedeutung und Komplexitat
eine je eigene, umfangreiche Auseinandersetzung erfordern. Dies kann hier nicht er-
folgen.

16  Diese»Zurichtung«wird etwa von Parsons, Freud und Oevermann auch als »Sozialisa-
tion« bezeichnet und differenziert in Ausbildung einer Ceschlechtsidentitat, Enkultu-
ration und Individuation (Sutterliity/MiithIbacher 2018).

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce

T


https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Kleinfamiliale Liebesiiberforderung:
Grenzen von Mutterliebe, >Gattenliebe< und Elternliebe

Ein eigenstindiger Bestandteil des Kleinfamilienmythos ist der schon er-
wihnte Mythos der Mutterliebe. Doch auch die unbegrenzte Elternliebe
erscheint mitunter als Fiktion, ebenso — wie dargelegt — die romantische
Liebe zwischen den zwei Erwachsenen.

Zunichst nochmals kurz zum sozialen Konstrukt der Mutterliebe. Als dis-
kursive Figur und orientierendes Deutungsmuster entstand sie erst im 18.
Jahrhundert,” erscheint aber als universelle, zeitlose und unumstéflliche Na-
turgegebenheit. Threm normativen Anspruch nach umfasst sie die grenzen-
lose und unbedingte Liebe der Mutter und gegebenenfalls deren vollkomme-
ne Aufopferung und Selbstaufgabe fiir ihr Kind beziehungsweise ihre Kin-
der. Dieses Ideal lasst sich erstens als duflerst hohes, womoglich iiberhéhtes
Ideal — oder mit Badinters Worten: als Ideologie — rekonstruieren, das letzt-
lich vollig selbstdestruktiv werden kann. Es schreibt Frauen beziehungswei-
se Miitter fest auf Kindererziehung und die unbedingte Sorge fiir das Kind,
wihrend den Vitern diese Aufgabe nicht zugeschrieben wird. Es sieht die
lebenslange Bindung der Mutter an das Kind oder an die Kinder vor, die be-
dingungslose Aufopferung, und es erfordert die Selbstaufgabe der Mutter, ja
im dufersten Fall ihre Selbstzerstorung — alles legitimiert mit dem vermeint-
lichen Wesen der Frau.

Um klarzustellen: An der unbedingten Sorge und Hingabe von jemandem
fiir jemanden erscheint aus der hier verfolgten Perspektive nichts grundstz-
lich kritikwiirdig, ist doch ein Kind zuerst abhingig und schutzlos. Ganz un-
hintergehbar liegen die menschliche Bediirftigkeit und Angewiesenheit auf
andere grundlegend in der conditio humana verankert. Sorge ergibt sich daraus
sogar als absolut unabdingbar (ausfiihrlich: Wimbauer/Motakef 2020a). Pro-
blematisch werden unbedingte Sorge und absolute Hingabe aber, wenn die
Zustindigkeit einseitig, konkret auf Frauen, verteilt ist und wenn die (Allein-
)Zustindigkeit die Gesundheit, das Wohl und das Leben der Mutter bezie-

17 Wie Elisabeth Badinter (1981 [1980]) herausarbeitete, wesentlich beruhend auf den
Ideen von Rousseau und Freud Gber vermeintlich weibliche Wesenseigenschaften wie
Hingabe und Aufopferungsbereitschaft. Interessant auch, dass das Deutungsmuster
zunichst nur blrgerliche Frauen orientierte, nicht aber Schichten, in denen die Exis-
tenzallein (wie von Midgden) oder gemeinschaftlich von allen (wie in Arbeiterfamilien)
zu sichern war (ebd.).

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie - und deren Wandel

hungsweise der sorgenden Person ernsthaft bedroht. Es soll also nicht ge-
sagt werden, dass nicht einige, mehrere oder viele Menschen, Miitter, Eltern,
Liebende sich aufzuopfern in der Lage und willens sind und im Zweifelsfall
faktisch auch so handeln.”® Die normative Forderung aber ist eine absolute,
namlich das eigene Leben im Notfall hinzugeben fir das Kind. Sie ist zu-
dem doppelt asymmetrisch: Sie gilt nur einseitig, nur von den Eltern zu den
Kindern, nicht von den Kindern zu den Eltern, und sie gilt theoretisch nur
oder deutlich mehr fiir Miitter als fiir Viter. Entsprechend sind Badinter (1981
[1980]) und Tazi-Preve (2017) nur zwei von vielen Kritiker*innen dieses Deu-
tungsmusters Mutterliebe, das zugleich als veritables Herrschaftsinstrument
fir Frauen und Miitter de- oder rekonstruiert werden kann.

Zweitens ist der Mythos Mutterliebe nicht nur ein potentielles Unterdrii-
ckungsinstrument, sondern er ist auch in seinen inhaltlichen Anforderungen
duflerst voraussetzungs- und anspruchsvoll, soll doch das Kind von der Mut-
ter im Zweifelsfall mehr geliebt werden als sie sich selbst liebt. Wer vermag
dies schon zu leisten? Fraglich ist zudem, was die Mutter bei einer Kollisi-
on von Liebe zum Ehepartner hier und Mutterliebe zum Kind dort zu tun
habe - eine der beiden Liebesnormen muss dann gebrochen werden. Nicht
zuletzt ist die Norm der Mutterliebe auch dann potentiell unerfillbar, wenn
etwa das moralische Dilemma so auftritt, dass zwei Kinder sich gleichzeitig
in einer existenziellen Notlage befinden, aber nur eines von der Mutter geret-
tet werden kann. Was ist in dem Fall die Handlungsmaxime, welchem Kind
soll die Mutter den Vorzug geben? Und wie kann die Liebe iiberhaupt zwi-
schen drei, vier, fiinf oder zehn Kindern gleich geteilt werden? Wir erinnern
uns, die romantische Liebe ist dem Ideal nach eine exklusive, dyadische und
hochstrelevante, wihrend die Mutterliebe — ebenfalls mit dem Anspruch der
Hoéchstrelevanz — zudem fiir alle Kinder gleich zu sein habe. Dies ist nicht nur
eine praktische Herausforderung im elterlichen Alltag, sondern im Notfall ein
unldsbares Dilemma. Kurz: Es sind Fille denkbar, in denen sich die Liebes-
normen ineinander und zwischen einander widersprechen. Auch praktisch
kommt dies nicht zu selten vor. Jede Mutter wird sich schon einmal im Zwie-
spalt zwischen den Wiinschen und Bediirfnissen ihrer Kinder oder ihrer Kin-
der und ihres Partners wiedergefunden haben. Ganz zu schweigen davon, wie

18  Auch fiir einige befragte heterosexuell orientierte Eltern war das Wohl ihrer Kinder
zentrale Leitlinie und die Sorge fir die Kinder oberste Handlungsmaxime, etwa fiir
Caroline Christiansen und Patricia Poturica (beide in einer Paarbeziehung) und fiir die
Alleinerziehenden Petra Podan und Theo Tettler (Wimbauer/Motakef 2020a).

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce

13


https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

oft sie ihre eigenen Bediirfnisse grofdmiitig hinter eines oder mehrere davon
zuriickgestellt hat.” Es ist dabei schon fast verwunderlich, wie Miitter (und
bisweilen: Eltern) angesichts dieser widerspriichlichen Anforderungen — plus
all jener des Arbeitsmarktes und des Lebens — nicht nur kérperlich, sondern
auch mental durchweg wohlbehalten bleiben konnen.

Damit sei zuletzt, eingedenk der Ausfithrungen zu Mutter- und Elternlie-
be, auf die romantische Liebe zwischen dem Elternpaar zuriickzukommen.
Wie das Autor*innenkollektiv The School of Life (2018: 41ff.) schreibt, stam-
men die wunderbaren Ideen, Bilder und Vorstellungen, die wir von Liebe ha-
ben, nicht aus Beziehungen unseres Erwachsenenlebens, sondern »aus einer
eher abwegigen Quelle, die weit wirkungsvoller ist« (ebd.): aus unserer frithen
Kindheit und dem »damals entstandenen Bild absoluter Geborgenheit, wort-
loser Kommunikation und miithelosen Verstandenseins« (ebd.). Als schutz-
und hilflose Babys wurden wir von der Mutter oder den Eltern gefiittert, wenn
wir Hunger hatten, und stindig umsorgt. Wenn auch nur als Idealfall (und
darin den Schilderungen Tazi-Preves grundlegend widersprechend, aber im
Ergebnis dennoch dhnlich) charakterisieren sie diese Zeit wie folgt:

»Wir mussten uns um nichts bemithen und fiihlten uns vollkommen sicher.
Alles war friedlich. Wir wurden unterhalten und verwéhnt. Obwohl wir uns
an keine Einzelheiten erinnern kénnen, hat sich diese Erfahrung des Um-
sorgtseins als ideales Muster fiir unser Verstandnis von Liebe tief in uns
eingepragt.« (Ebd.: 43)

Diese Idee, so fiithren die Autor*innen aus, ist aber einseitig: Das Kind ist
vollkommen bediirftig, schutz- und hilflos und wird von der Mutter bezie-
hungsweise den Eltern aufopferungsvoll bis zur schon benannten Selbstauf-
gabe geliebt, behiitet und umsorgt. Die ebenfalls bereits erwihnten Zweifel
und Sorgen der Eltern, der Miitter und Viter, ihre kraftemifige Grenziiber-
schreitung, Uberanstrengung, Erschépfung, bisweilen Verzweiflung bis hin
zum Burnout und der nicht so seltene Streit zwischen den mitunter emotio-
nal iiberforderten Eltern: All dies wurde und wird von den Eltern idealerweise
versucht, vor den Kindern zu verbergen, jedenfalls bis sie grof? sind. Warum?
Dass Eltern, wie auch von Tazi-Preve geschildert, iberanstrengt oder iiber-
fordert sind, sind keine Kinderthemen; man miisse die Kinder davor schiit-

19 Auch dies erscheint nicht grundsatzlich als kritikwiirdig, ganz im Gegenteil. Jedoch
ist es in der einseitigen und von auften bestimmten Abforderung sowie im Ubermaf
durchaus problematisch.

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie - und deren Wandel

zen. Die Eltern-Kind-Beziehung ist auch tiber Sorge hinaus asymmetrisch:
Anders als in der Liebesbeziehung herrscht kein umfassendes Authentizitats-
gebot gegeniiber den Kindern, es ist nicht absolute Offenheit gefordert, man
hat nicht immer die Wahrheit zu sagen. Im Gegenteil: Zum Schutz des Kin-
des ist es bisweilen sogar geboten, zu schweigen. The School of Life (2018:
46f) bezeichnen dies insofern als einen uns von unseren Eltern erwiesenen
»Birendienst, als sie damals eine grundsitzlich falsche Vorstellung von Ge-
liebtwerden in uns entstehen lieRen«. Wenn wir heute einen Partner hitten,
der seine Miidigkeit und Gereiztheit nach der Arbeit nicht vor uns verber-
ge wie vor einem kleinen Kind, komme »wahrscheinlich das ziemlich bittere
Gefiihl in uns auf, unsere Eltern hitten sich ganz anders verhalten« (ebd.).
Dabei, so die Autor*innen, waren unsere Eltern genauso miide und gereizt,
aber haben dies mithevoll vor uns geheim gehalten (ebd.) — wie hinzuzufii-
gen ist: gesetzt dem positiven Fall, sie haben sich tatsichlich so verhalten.
Wie Tazi-Preve (2017) ausfiithrt, war und ist das oft auch nicht der Fall. Al-
lein schon diese beiden Autor*innen zeigen damit, wie die Kleinfamilie vom
hochsten Gliick zum grofiten Leid potentiell alles bergen kann.

Kurz gesagt: Liebe zwischen zwei Partner*innen ist in ihrer Struktur an-
ders angelegt als Elternliebe. Sie ist reziprok und wechselseitig gedacht zwi-
schen zwei gleichen und gleichberechtigten Erwachsenen (zumindest solange
niemand ernsthaft erkrankt, pflegebediirftig oder dhnliches ist). Die zugrun-
de liegende Idee ist nicht, dass eine Person sich stets aufopfert und die an-
dere Person stets vollendet umsorgt wird, sondern das Grundprinzip ist eine
wechselseitige und egalitire Einstands- und Sorgepflicht. Um mit der roman-
tischen Liebe und dem Leiden daran zu schliefSen: Sie kann, so schreiben The
School of Life in einem erfrischend erheiternden, aber dennoch ernsten Stil,
daher nicht genauso funktionieren — und zwar nicht nur fiir weibliche Lie-
bende, sondern fiir alle. Sinngemif3: Erwachsen werden tut eben weh und
iberhaupt ist das Leben halt kein Ponyhof (héchstens manchmal). Wortlich
lautet ihr Fazit: »Nicht weil wir den falschen Partner haben, sind wir ungliick-
lich, sondern weil wir (leider) erwachsen werden mussten.« (The School of
Life 2018: 47) Es macht insofern wenig Sinn, an Vorstellungen einer idealen,
sorgenlosen Kindheit und der unbegrenzten Liebe und Aufopferung unseres
Partners oder unserer Partnerin festzuhalten. Wenn doch, sollten wir stets
darum wissen, dass dies eine blofle Wunschvorstellung ist.

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce

75


https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

3.4 Vervielfaltigung von Familie und erweiterte Bestimmungen

Mittlerweile ein Gemeinplatz ist der in Deutschland seit Ende der 1970er und
1980er Jahre einsetzende Wandel der Formen des Zusammenlebens und die
Pluralisierung der Familienformen. Das minnliche Alleinernihrer-Modell be-
gann zu erodieren und verlor seine Monopolstellung, sowohl hinsichtlich sei-
ner normativen Giiltigkeit als auch seiner empirischen Verbreitung.

Vielfaltige Familien: Tendenzen der Gleichstellung
und Beharrung von Ungleichheiten

Betrachtet man die Erwerbskonstellationen, so traten neben das minn-
liche Alleinverdiener-Modell das modernisierte Ernihrermodell (mit der
Ehefrau als Zuverdienerin), das Zweiverdiener-Modell (auch als Adult
Worker-Modell bezeichnet, etwa Lewis 2002) und Doppelkarriere-Paare,
das Familienernihrerinnen-Modell in Paarhaushalten oder als Alleinerzie-
hende sowie Alleinverdiener*innen ohne Kinder in Einpersonenhaushalten
(sogenannte >Singles<). Hintergrund ist unter anderem die Angleichung der
Bildungschancen und der Erwerbsorientierung zwischen den Geschlechtern
sowie deren zunehmende formale Gleichstellung u.a. infolge von Arti-
kel 3 des Grundgesetzes und des Allgemeinen Gleichbehandlungsgesetzes
(AGG). Frauen streben heute nach gleichberechtigten Beziehungen und
nach 6konomischer Unabhingigkeit, was allerdings nach der Geburt von
Kindern hiufig faktisch wieder eingeschrinkt wird (u.a. Rusconi et al.
2013; Wimbauer/Motakef 2017b: 39ff.). Dennoch gewinnt der egalitire Code
der Partnerschaft als Beziehungsleitbild an Bedeutung und die Gebote der
Gleichberechtigung, Diskursivierung und Aushandlung finden Eingang in
die Paarbeziehungen und Familien (siehe Kapitel 2).

Mit Blick auf Kinder werden familiale Lebensformen gleichfalls vielfilti-
ger: Trennungen und Scheidungen sind keine Ausnahmen mehr, die Zahl Al-
leinerziehender ist in den letzten Jahrzehnten kontinuierlich gestiegen, aber
auch die erneuten Paarbildungen ohne und mit Kindern, sprich: die Zahl an
Patchworkfamilien. Schlieflich machte bereits Anthony Giddens (1992) einen
»Wandel der Intimitit« hin zu egalitiren Partnerschaften aus, infolge der
Frauenbewegung, des Feminismus und des Coming Out von Homosexuellen
der 1970er Jahre.

Einige Familienformen jenseits der heterosexuellen Norm wurden in den
letzten Jahren in Teilen heterosexuellen Familien gleichgestellt, wenngleich

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie - und deren Wandel

keine volle Gleichstellung erreicht ist (vgl. Kapitel 2.3): Am 1. August 2001 trat
das Lebenspartnerschaftsgesetz (LPartG) in Kraft, welches am 1. Oktober 2017
abgeldst wurde vom Gesetz zur Einfithrung des Rechts auf Eheschlieffung fir
Personen gleichen Geschlechts (umgangssprachlich: Gesetz zur Offnung der
Ehe fiir Alle).*® Zwei Menschen gleichen oder diversen Geschlechts sind da-
mit, wenn sie verheiratet sind, heterosexuellen Ehepaaren weitgehend gleich-
gestellt. Nicht gleichgestellt sind sie aber etwa, wenn ein*e Ehepartner*in ein
Kind hat oder bekommt. Die zweite Person gilt dann, anders als in heterose-
xuellen Ehen, nicht quasi automatisch als zweites rechtliches Elter. Dies ist
ein regelmifliges Problem fiir lesbische Paare, da rechtlich zwei Miitter erst
einmal nicht méglich sind. Es betrifft auch schwule Paare, da auch zwei recht-
liche Viter zunichst nicht vorgesehen sind. Das Sorgerecht fiir das gemeinsa-
me Kind kann dann nur itber die erheblich kompliziertere Stiefkindadoption
bewerkstelligt werden, und dies auch nur, wenn die Miitter beziehungsweise
Viter verheiratet sind und keine weiteren rechtlichen Eltern existieren. Die
Stiefkindadoption in nichtehelichen Lebensgemeinschaften ist nach aktuel-
ler Rechtslage fiir alle Geschlechter faktisch ausgeschlossen.” Nicht verhei-
ratete Partner*innen haben damit keine der wesentlichen Elternrechte. Und
selbst die Stiefkindadoption birgt bitrokratisch und zeitlich erheblichen Auf-
wand und Unsicherheiten fiir die Familien sowie im Ungliicksfall wihrend
des Verfahrens weitgehende rechtliche Unsicherheiten und Probleme fiir das
Co-Elter (Mit-Mutter, Mit-Vater).

Reproduktionstechnologische Ausweitung von Familiengriindungen
(und ihre Grenzen)

Grundlegende Verinderungen gehen mit den Entwicklungen auf dem Ge-
biet von Reproduktionsmedizin und -technologien einher (ausfihrlich zum
Beispiel Bernard 2014; auch Peukert et al. 2020a,b; Peukert/Teschlade/Mota-
kef/Wimbauer 2020). Assistierte Reproduktionstechniken (ARTs) erlauben es
zahlreichen Menschen, Kinder zu bekommen und eine Familie zu griinden,

20 2018 gab es laut Statistischem Bundesamt (2019a) 32.904 gleichgeschlechtliche Ehe-
schliefungen; mit den Eheschliefiungen von Oktober bis Dezember 2017 bestanden
am 31.12.2018 44.051 gleichgeschlechtliche Ehen.

21 Das Bundesverfassungsgericht hat am 26. Marz 2019 (1 BvR 673/17) entschieden, dass
der vollstandige Ausschluss der Stiefkindadoption allein in nichtehelichen Familien
gegen Artikel 3 Abs. 1 GG verstoft und den Gesetzgeber bis zum 31. Mdrz 2020 zu einer
Neuregelung aufgefordert (BVerfG 2019: PM 19-033).

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce

71


https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

denen diese Moglichkeiten frither nicht zur Verfiigung standen und die
daher meist ungewollt kinderlos bleiben mussten. Dabei handelt es sich um
ungezihlte heterosexuelle (Ehe-)Paare, die heute mittels klassischer In-Vitro-
Fertilisation (IVF) oder Intrazytoplasmatischer Spermieninjektion (ICSI)
mit eigenen Eizellen und eigenem Samen (homologe Insemination) oder
mit Spendersamen (heterologe Insemination) Kinder bekommen kénnen.
Weiter etwa um lesbische Paare, die nicht mehr nur durch Kinder aus frii-
heren, heterosexuellen Beziehungen oder mithilfe einer Selbstinsemination
fremden Samens, sondern auch mithilfe eines bekannten oder anonymen
Samenspenders durch IVF Eltern werden kénnen. Schliefilich wird es durch
IVE auch erheblich erleichtert, Co-Elternschaften ohne Geschlechtsverkehr
oder medizinisch unbetreute Selbstinsemination zu realisieren.

In Deutschland war die assistierte Reproduktion fiir gleichgeschlechtliche
Paare bis vor kurzem durch die Berufsordnungen der Arztekammern ausge-
schlossen (siehe u.a. LSVD o.].); einfacher ist eine Behandlung im Ausland.
Fiir Frauen, die nicht in einer dauerhaften Paarbeziehung leben (egal welcher
sexuellen Orientierung) ist eine reproduktionstechnologische Assistenz (der-
zeit noch) nicht zulissig, was unter Gleichstellungsgesichtspunkten kritisiert
werden kann. Thnen bleibt allemal nur der Weg ins Ausland.

Weitere Varianten sind Eizellspende und Tragemutterschaft. Beide sind
in Deutschland durch das Embryonenschutzgesetz verboten,** Tragemutter-
schaft (rechtlich als Leihmutterschaft bezeichnet) zudem durch das Adopti-
onsvermittlungsgesetz. In einigen anderen Lindern sind beide oder eine die-
ser Varianten legal oder nicht illegal, etwa in den USA, Spanien, Dinemark,
Israel, der Ukraine und andere mehr. Sie werden dort auch von Eltern in spe,
die nicht aus diesen Lindern stammen, in Anspruch genommen. Tragemut-
terschaft ist dabei ein besonders umstrittenes Phinomen und sie wurde in
einigen Lindern, in denen sie bisher erlaubt oder nicht verboten war (etwa in
Nepal, Indien und Thailand), mittlerweile gesetzlich untersagt oder der Kreis
der zulissigen Empfinger wurde auf heterosexuelle Ehepaare der eigenen
Staatsangehorigkeit begrenzt (u.a. Deutscher Bundestag 2018).

Wen betreffen diese beiden Varianten? Eine Eizellspende kénnte — aller-
dings eben nicht in Deutschland — herangezogen werden, wenn etwa die Mut-
ter in spe in einem heterosexuellen Paar oder auch als >Single« unfruchtbar
oder erkrankt ist. Eine Tragemutterschaft stellt eine Moglichkeit dar, wenn

22 Auch hier wird von einigen hinterfragt, warum Eizellspende und Samenspende nicht
gleichbehandelt werden.

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie - und deren Wandel

etwa die Mutter in spe keine Kinder bekommen oder austragen kann. Auch ho-
mosexuelle Manner und Paare entscheiden sich bisweilen fiir eine Tragemut-
terschaft (u.a. Teschlade 2019; Teschlade/Peukert 2019), da dies eine der we-
nigen Moglichkeiten fiir sie ist, Eltern werden zu kénnen. Co-Elternschaft ist
eine der wenigen weiteren Moglichkeiten.” Lesbischen Paaren steht seit neu-
estem auch eine Eizellspende im Paar zur Verfiigung, die ROPA-Methode.*
Hierbei wird die Eizelle der einen Partnerin nach kiinstlicher Befruchtung
der anderen Partnerin eingesetzt (siehe hierzu u.a. Peukert et al. 2020). Da-
mit werden beide Miitter zu biologischen Miittern: Die eine Mutter ist als
Eizellgeberin die genetische Mutter, die andere als austragende und gebi-
rende Mutter dieleibliche« Mutter. Dabei wird in Deutschland die gebarende
Mutter automatisch zur rechtlichen Mutter nach § 1591 BGB, welcher besagt:
Mutter eines Kindes ist die Frau, die es geboren hat.

Vervielfaltigung von Elternschaften

Nun kommt es durch diese reproduktionstechnologischen Entwicklun-
gen, durch die Ausweitung von Patchworkfamilien nach einer erneuten
Paarbildung sowie von Mehrelternfamilien (etwa Bergold/Buschner/Mayer-
Lewis/Mithling 2017) und >Regenbogenfamilienc jenseits der heterosexuellen
Norm auch zu einer Vervielfiltigung der verschiedenen Konstellationen von
Elternschaft. In all diesen Familien fallen biologische und soziale Elternschaft
nicht mehr in Eins, wie noch in der biirgerlichen Kleinfamilie. Wie (wir in)
Peukert et al. (2018: 323) ausgefithrt haben, wird die Lage komplizierter. Es
komme zu einem »Zerbrechen der bio-sozialen Einheit der Familie« (Peuckert
2012: 11), weshalb neue Begriffe zur Bezeichnung unterschiedlicher Formen
von Elternschaft erforderlich werden. Gleichsam als Pionier*innen schrieben
bereits frith, so Peukert et al. (2018), Christa Hoffmann-Riem (1988) iiber
die »fragmentierte Elternschaft« angesichts technologischer Verinderungen
oder Peter Gross und Anne Honer (1990) iiber »multiple Elternschaften«

23 Zudem besteht theoretisch die Méglichkeit einer Adoption, die aber an Voraussetzun-
gen gebunden und selbst bei Vorliegen dieser faktisch nicht leicht umzusetzen ist.
Auch die Ubernahme einer Pflegschaft ist unter bestimmten Voraussetzungen mog-
lich, aber der Familienstatus ist hierbei regelmafiig unsicher.

24  ROPA bedeutet »Reception of Oocytes from Partner, also »Empfang von Eizellen der
Partnerin«. Diese Methode ist in Deutschland verboten. Beispielsweise in Spanien ist
sie nicht verboten und wird in spanischen Kinderwunschzentren und -kliniken auch
von Nichtspanierinnen legal in Anspruch genommen.

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce

79


https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

angesichts von Reproduktionstechnologien. Laszlo A. Vaskovics (2009) prig-
te den Begriff der »Segmentierung der Elternrolle«, spiter machte er eine
»Segmentierung und Multiplikation von Elternschaft« (Vaskovics 2011) aus.
Dort differenziert er vier Formen: biologische und genetische, rechtliche
und sozial-normative Elternschaft (Vaskovics 2011: 14; vgl. auch Peukert et al.
2018). Karl Lenz (2013: 111ff.) schligt hingegen vor, biologische Elternschaft
als Uberbegriff fiir genetische und natale Elternschaft zu verwenden. Dies
greifen wir in Peukert et al. (2018) auf, da so der oben dargelegten Unterschei-
dung zwischen dem genetischen Material (konkret: der Eizelle, aber auch
dem Samen) und dem Austragen sowie Zur-Welt-Bringen des Kindes Rech-
nung getragen werden kann. SchlieRlich greifen wir dort auch ethnologische
Begriffe auf: den Genitor (Samengeber) und die Genetrix (Eizellgeberin).
Wir bezeichnen diese als die genetischen Eltern oder Gametengeber*innen
(als eine Unterform der biologischen Elternschaft). Fiir die Tragemutter und
Gebirende prigen wir zudem den Begriff »Natalix« (Peukert et al. 2018: 323).
Schlieflich ist neben der biologischen (genetischen und natalen) Elternschaft
die rechtliche Elternschaft wesentlich und zuletzt die praktische, also die
soziale Elternschaft als tatsichliche Sorgeverantwortung fiir das Kind.*

Die soziale Elternschaft ist letztlich, wie wir dort (ebd.) argumentieren,
die alltagspraktisch entscheidende Form, denn nur sie bedeutet die faktische,
reale und realisierte Ubernahme von Elternverantwortung und von umfas-
sender Sorge fir das Kind. Soziale Elternschaft kann aber als >Stiefkind« der
Familiensoziologie (ebd.) bezeichnet werden, wihrend die rechtliche Eltern-
schaft vorrangig ist. Die entscheidende rechtliche Elternschaft ist in Deutsch-
land im Normalfall stets gekniipft an natale Elternschaft (Mutter = die Frau,
die das Kind geboren hat) und regelmifig im Fall der zweigeschlechtlichen
Elternbeziehung an die genetische Vaterschaft, die zudem bei Ehepaaren fir
den Ehemann als Regelfall angenommen wird. Allerdings ist die genetisch be-
griindete, rechtliche Elternschaft mitnichten automatisch mit tatsichlicher
Elternschaft gleichzusetzen (Willekens 2016). Anderen Familienformen — wie
Patchworkfamilien oder Regenbogenfamilien mit anderer Besetzung als mit
genau einer Mutter und genau einem Vater — fehlen zahlreiche Rechte, die

25  Eggen (2018, 2019) schldgt zudem eine »psychische Elternschaft«vor, die durch Gedan-
ken und Gefiihle entstehe. Aus hier verfolgter Perspektive ist eine derartige psychische
Elternschaft Bestandteil der sozialen Elternschaft als nicht nur faktische und prakti-
sche, sondern dabei auch gedankliche und emotionale Verantwortungsiibernahme.

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie - und deren Wandel

die maximal zwei rechtlichen Eltern besitzen. Dies reicht vom zentralen Sor-
gerecht und ebenso bedeutsamen Besuchs- und Auskunftsrechten im Krank-
heitsfall bis hin zum fraglos ebenfalls sehr wichtigen Erbrecht. Ausschlief3-
lich sozialen Eltern-Kind-Beziehungen fehlen diese und weitere wesentliche
Rechte und Absicherungen etwa im Unterhaltsrecht.*

Zusammenfassend ist die rechtliche Elternschaft entscheidend, und diese
privilegiert weiterhin die zweigeschlechtliche Ehe- und Paarbeziehung. Die
rechtliche Lage nach Trennung und Scheidung ist komplex; aufgewertet wur-
den in den 1970er Jahren die Rechte alleinerziehender Miitter, wihrend spiter
zuerst die (Sorge-)Rechte von nichtehelichen und dann von getrennten und
geschiedenen Vitern verbessert wurden. Gegenwirtig tendieren die Famili-
engerichte nach Trennung und Scheidung, wenn nicht das Kindeswohl ge-
fahrdet ist, zum gemeinsamen Sorgerecht. Verschiedene Rechte erhielten in
jingster Zeit nichtheterosexuelle Paarbeziehungen, die ehelich institutiona-
lisiert wurden. Verwehrt ist ihnen aber die automatische Elternschaft, wenn
eine der beiden Personen (oder beide) biologische Eltern werden. Mehreltern-
schaft ist zudem, egal ob homo- oder heterosexuell, rechtlich nicht oder nur
sehr abgestuft (mit dem kleinen Sorgerecht) méglich.”” Faktisch ist sie aber
fur viele und immer mehr Familien gelebte Realitit.

26  So fiihrt etwa der Deutsche Juristinnenbund (2019) aus: »In der gegenwartigen Situa-
tion sind gleichgeschlechtliche Ehepaare zweier Frauen auf eine Stiefkindadoption
des in der Ehe geborenen Kindes angewiesen; faktische Lebensgemeinschaften zwei-
er Frauen sind gar ganz von der gemeinsamen rechtlichen Elternschaft ausgeschlos-
sen. Diese Situation ist nicht nur fir die betroffenen Frauen, sondern auch fiir die Kin-
der sehr misslich, denen ein zweites Elternteil zumindest zeitweise, wenn nicht dauer-
haft vorenthalten wird und die so im Hinblick auf Unterhaltsanspriiche und Erbrecht
schlechter gestellt werden.« (Ebd.)

27  Eine rechtswissenschaftliche oder rechtssoziologische Auseinandersetzung damit
wiirde den Rahmen des Buches sprengen. Dass auf dem rechtlichen Gebiet Heraus-
forderungen warten und Regelungsbedarf existiert, war u.a. auch Thema des 71. Deut-
schen Juristentages (u.a. Helms 2016). Verschiedene Gutachten beschiftigen sich da-
mit, etwa Wapler (2010) und Dethloff (2016a,b). Konsens bestehe vor allem, so der
D]B (2019), iiber Reformbedarfim Abstammungsrecht. Hierzu wurde von 2015 bis 2017
ein Arbeitskreis Abstammungsrecht einberufen, auf dessen Grundlage das Bundesmi-
nisterium der Justiz und fiir Verbraucherschutz 2019 den Entwurf eines Gesetzes zur
Reform des Abstammungsrechts vorgelegt hat (BM]V 2019). Der D]B (2019) begriifit
diesen, stellt aber fest, dass er am Zwei-Eltern-Prinzip festhalte und keine rechtliche
Mehrelternschaft einfiihre.

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce

81


https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Familien jenseits der Heteronorm: (Hetero-)Normalisierung
im Gliicksstreben und der elterlichen Zweisamkeit

Diese Uberlegungen und explizit auch eine rechtliche Perspektive vertieft Yv
E. Nay (2017) anschaulich in einer queertheoretischen, empirisch fundierten
Arbeit iiber sogenannte >Regenbogenfamilienc in der Schweiz. Nay zeigt be-
eindruckend, wie dort in den letzten Jahren vielfiltige Familien mehr rechtli-
che und gesellschaftliche Anerkennung fanden. Insbesondere die paarférmig
organisierte Gemeinschaft von — wie Nay statt LGBTTIQ"A kiirzer schreibt —
LGBT*Q-Eltern und ihren Kindern wiirde zunehmend normalisiert und auch
rechtlich anerkannt (ebd.: 17f.). Wie Nay affekttheoretisch herausarbeitet, ge-
schieht dies auch auf Basis des (oben ausgefithrten) familialen Gliicksverspre-
chens, auf das sich nun zunehmend auch LGBT*Q-Eltern legitimerweise be-
rufen konnten. Dabei wird »das Kind ausschlaggebend fiir das Gliicksverspre-
chen« (Nay 2017: 156).*® Zwar bleibe die heterosexuelle Kernfamilie norma-
tiv leitend, aber zugleich werden infolge der Gliicksverheiffung des Kindes
»Familien mit gleichgeschlechtlichen Eltern als mogliche, wenngleich nicht
ganz optimale und darum minderwertige, familiale Lebensweisen in einen
erweiterten Normenhorizont integriert« (ebd.: 159). Die Normalisierung von
gleichgeschlechtlichen Elternpaar-Familien und damit die »Erweiterung be-
stehender Vorstellungen von Familie« (Nay 2017: 18) fithre aber gleichzeitig zu
einer »verengenden Normalisierung von Existenzweisen von LGBT*Q« (Nay
2017:17£.). Kontrir zu einem »ehemals breiten Verstindnis von Familie als LG-
BT*Q-Gemeinschaft« (Nay 2017: 17) komme es nun zu »neuen Ausschliissen«
und »Grenzziehungen« (ebd.: 18): An Legitimitit gewinnen neuerdings zwar
nichtheterosexuelle, aber weiterhin paarférmige Lebensweisen mit Kindern,
wihrend nichtpaarférmige Elternbeziehungsfamilien (und nichtpaarférmige
Beziehungen) ausgegrenzt bleiben.

Es bestehen also weiter (mindestens) zweifache Hiirden mit Blick auf
Familien jenseits des Heteronormkomplexes: Erstens rechtliche Ausschliis-
se und zweitens die von Nay beschriebene »Gleichzeitigkeit von normati-
ven Ausschliissen und normalisierenden Einschliissen« (ebd.: 29). Lisa Dug-

28  Wie Nay ausfiihrt: »]enseits der Elternzusammensetzung formt das Gliick, das ein Kind
verspricht, Familie.« (Ebd.) »Der Grund fiir diese Verlagerung des Gliicksversprechens
auf die Figur des Kindes liegt in der normativen Vorstellung, dass der Wunsch nach
einem Kind ein>natiirlicher<sei.« (Ebd.: 157) LBGT*Q-Existenzweisen als solche gelten
jedoch weiterhin als »Ursache von Unglicklichsein« (ebd. 160).

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie - und deren Wandel

gan arbeitete dieses Phinomen bereits 2002 heraus und bezeichnete es als
»Homonormativitit« (Duggan 2002, 2003: 50). Hiernach passen sich nicht-
heterosexuelle Lebensweisen — insbesondere aus privilegierten, weifen, ge-
bildeten Gruppen - an heteronormative Verhaltensweisen an (oder werden
in diese eingepasst), etwa hinsichtlich Geschlechternormen, Paarfoérmigkeit
der Beziehung, angestrebter Familiengriindung, Hausbesitz und vielem an-
deren mehr. So werde zwar eine Normalisierung von bestimmten homose-
xuellen Lebensweisen durch entsprechende Politiken erkimpft und erreicht.
Der Preis bestehe aber in dem Verlust des politischen Engagements fiir ande-
re Gruppen und deren weiterer Ausgrenzung. Tichy und Kriiger-Kirn (2020)
greifen dies in ihrer Untersuchung auf und bezeichnen dies als »affirmati-
ve Assimilation« (Tichy/Kriiger-Kirn 2020: 108, 119). Darunter verstehen sie,
»dass homosexuelle Elternkonstellationen als legitim anerkannt werden, so-
fern diese mit den gegebenen heteronormativen Vorstellungen von Familie in
Ubereinstimmung gebracht werden kénnen« (Tichy/Kriiger-Kirn 2020: 120).
Sabine Hark und Mike Laufenberg (2013) bezeichnen Ahnliches als »Hetero-
normalisierung«. Diverse empirische Studien zeigen dieses Muster immer
wieder, u.a. auch Segal-Engelchin et al. (2012).

Erweiterte Definition:
Familie als faktische Verantwortungsiibernahme ...

Im Fazit werden somit zwar die Formen von Familien und von Elternschaft
vielfiltiger, aber rechtlich privilegiert bleibt weiterhin die zweigeschlechtliche
Zwei-Eltern-Familie. Andere Familienformen sind nachrangig (etwa Regen-
bogenfamilien) oder teilweise sind einzelne (soziale, aber auch genetische)
Eltern komplett ohne Rechte. Nun ist aber aus rechtlicher Elternschaft allein
nicht die titige Sorge um das Kind abzuleiten. Wie ausgefiihrt, folgt der gene-
tisch begriindeten rechtlichen nicht automatisch eine faktische verantwort-
liche Elternschaft (Willekens 2016), wie beispielsweise die zahlreichen Fille
des staatlichen Vorschussunterhaltes zeigen, in denen die genetischen Viter
schon ihrer finanziellen Unterhaltspflicht nicht nachkommen. Daher plidie-
ren wir (Peukert et al. 2018) fiir eine stirkere Orientierung an der sozialen
Elternschaft. Eine solche konzeptionelle Umorientierung hat begriffliche und
theoretische Implikationen, die kurz benannt werden.

Aus der stirkeren Beriicksichtigung der sozialen Elternschaft, die die fak-
tische Ubernahme von dauerhafter Verantwortung fiir das Kind oder die Kin-
der bezeichnet, folgt zum einen auch eine erweiterte Definition von Familie.

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce

83


https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Diese haben wir bereits in Wimbauer et al. (2018) ausgearbeitet. Wie wir dort
schreiben (ebd.: 133), versteht der Siebte Familienbericht (BMFSF] 2006) un-
ter Familie eine »Gemeinschaft mit starken Bindungen, in der mehrere Ge-
nerationen fiireinander sorgen«. Nach dem Achten Familienbericht (BMFSFJ
2012: 32) definiert sich Familie »nicht mehr nur iiber Heirat, sondern iiber So-
lidaritit, Wahlverwandtschaft und Elternschaft«. Das Zukunftsforum Familie
verzichtet sogar auf die klassisch konstitutive Generationenbeziehung:

»Familie ist fir uns Gberall dort, wo Menschen dauerhaft fireinander Ver-
antwortung iibernehmen, Sorge tragen und Zuwendung schenken. [..] Fa-
milie [kann] in ganz unterschiedlichen Formen auftreten: Zum Beispiel als
klassische Ehen mit und ohne Kinder, Ein-Eltern-Familien, Patchworkfami-
lien oder Mehrgenerationenhaushalte.« (Zukunftsforum Familie 0.].)

Diese weiteste Definition ist auch die Bestimmung von Familie, die diesem
Buch zugrunde liegt. Sie macht die dauerhafte und verbindliche Verantwor-
tungsiibernahme zum zentralen Kriterium. Mit ihr sind auch sogenannte
Regenbogenfamilien umfasst und zudem Gemeinschaften als sogenannte
»Wahlfamilien« (zuerst Weston 1991), in denen Menschen — queere und
nicht queere - fiireinander dauerhaft sorgende Verantwortung iibernehmen,
aber nicht notwendig Kinder haben oder sich nicht notwendig romantisch
lieben. Dabei kann es sich auch um Co-Parenting handeln oder um freund-
schaftszentrierte Lebensformen wie solche, die mit dem franzdsischen PACS
rechtlich abgesichert werden (Wimbauer et al. 2018: 133). Wenngleich die-
sem Buch dieser weite Familienbegriff zugrunde liegt, bezieht es sich aber
vornehmlich auf Lebensformen mit Kindern.

... und Familie als Herstellungsleistung: »Doing Family«

Zweitens erfordert die stirkere Fokussierung auf soziale Elternschaft auch
eine notwendige theoretische und method(olog)ische Aufmerksamkeits-
verschiebung auf die alltigliche Praxis, auf die tagtiglichen Praktiken
und Herstellungsleistungen von Familie. Seit einigen Jahren ist es, neben
anderen, insbesondere Karin Jurczyk, die den Ansatz des »Doing Family«
vertritt.” Hiernach ist Familie — wer, was und wie sie ist — aufgrund von

29 Inder Paarforschung wird ebenfalls seit einigen Jahren vermehrt der analytische und
empirische Blick auf das »Doing couple« (u.a. Wimbauer 2003; Wimbauer/Motakef
2017a,b) gerichtet.

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie - und deren Wandel

Individualisierung, Pluralisierung und all der benannten Verinderungen
nicht mehr gleichsam selbstverstindlich gegeben. Vielmehr wird Familie,
im Sinne ethnomethodologischer Ansitze, in alltiglichen Interaktionen und
im interaktiven »doing« erst hervorgebracht (vgl. auch Wimbauer/Motakef
2017a,b). Entsprechend miisse »Familie als Herstellungsleistung, als »Doing
Family« analysiert werden (zum Beispiel Jurzcyk 2014: 124; 2020; Jurzcyk/Lan-
ge/Thiessen 2014). Bei empirischen Untersuchungen des »Doing Family« und
anderweitiger familialer Herstellungsleistungen stellen dabei Paar- und
Familieninterviews ein angemessenes und aufschlussreiches methodisches
Verfahren dar (Wimbauer/Motakef 2017a,b).

Zwar konstituiert sich, folgt man methodologisch und sozialtheoretisch
einem wissenssoziologisch-sozialkonstruktivistischem Ansatz, auch die biir-
gerliche Kleinfamilie erst in Interaktionen und stellt sich auch interaktiv erst
auf Dauer. Neu sind aber »die Prozesse, wie Elternschaft hergestellt wird
und die (Re-)Produktionsbedingungen, wie gesellschaftliche Normalititsan-
nahmen [..], institutionelle Absicherungen (etwa: die Ehe als heterosexuelle
Lebensgemeinschaft) oder reproduktionsmedizinische Machbarkeiten« (Peu-
kert et al. 2018:325). Neu ist dabei eben auch, dass biologische (genetische, na-
tale), rechtliche und soziale Elternschaft nicht mehr immer iibereinstimmen.
Und neu ist schlieflich, wenn Familie iiberall dort ist, »wo Menschen dau-
erhaft fireinander Verantwortung iitbernehmen, Sorge tragen und Zuwen-
dung schenken« (Zukunftsforum Familie o0.].), dass dann romantische Liebe
zwischen zwei Eltern nicht mehr unbedingt erforderlich ist — wohl aber die
dauerhafte Verantwortung fiir das Kind und/oder fiireinander. Wird damit
womdglich die romantische Paarliebe als ein entscheidendes Kriterium von
Familie hinfillig? Oder bleiben die Menschen weiter an der romantischen Lie-
be orientiert? Damit kommen wir zu der Familienform, die im Zentrum des
Buches steht: Co-Eltern-Familien.

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715. - Open Acce

85


https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:2715.



https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

