
3. Liebe und Elternschaft in der modernen

Kleinfamilie – und deren Wandel

Was aber ist Familie? Im allgemeinen Verständnis meint Familie heute erst

einmal Eltern und ihre Kinder. Referenzfolie von Familie ist in Westeuropa

und der Bundesrepublik Deutschland spätestens seit der zweiten Hälfte des

20. Jahrhunderts die bürgerliche Kleinfamilie. ImZuge gesellschaftlichen und

sozialenWandels verliert aber die Antwort auf die Frage, wer und was Familie

genau ist und was alles (nicht) Familie sein kann, zunehmend an der bisheri-

gen Selbstverständlichkeit (u.a. Peukert et al. 2018. 2020a,b; Wimbauer et al.

2018).

Ich beschäftige mich knapp mit der bürgerlichen Kleinfamilie oder der

modernen Kernfamilie (3.1), weiter mit einigen Aspekten, die diese zu leisten

imstande ist oder zumindest verspricht (3.2) undmit dem einen oder anderen

ihrer möglichen Fallstricke (3.3). Im Zuge verschiedener Wandlungstenden-

zen vervielfältigen sich die Erscheinungsformen und das Verständnis von Fa-

milie, die theoretisch zunehmend als Herstellungsleistung gefasst wird. Das

Kapitel schließt mit einer darauf aufbauenden erweiterten Bestimmung von

Familie (3.4).

3.1 Merkmale der bürgerlichen Kleinfamilie
und ihre Monopolstellung

Die bürgerliche Kleinfamilie oder die moderne Kernfamilie wird auch als

›Normalfamilienmodell‹ bezeichnet. Sie fand im deutschsprachigen Raum

eine nahezumonopolhafte normative Gültigkeit und ihre weiteste empirische

Verbreitung in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Als dergestaltige

»kulturelle Selbstverständlichkeit« (Peuckert 2012: 11) stellt sie die Referenz-

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

folie für die gegenwärtig beobachtbaren familialen Wandlungsprozesse dar.

Wie ist sie formal bestimmt?

Die ›Normalfamilie‹ besteht aus den beiden miteinander verheirateten,

gegengeschlechtlichen und heterosexuellen Ehepartner*innen und ihren

leiblichen Kindern. Das Personal umfasst also Vater, Mutter und deren ›ei-

gene‹ Kinder. Weiterhin ist die Parsons’sche Geschlechterkomplementarität

wesentlich, also die geschlechterdifferenzierende Arbeitsteilung zwischen

(Ehe-)Mann und (Ehe-)Frau. Romantische Liebe wird zur einzig legitimen

Beziehungsgrundlage zwischen den beiden Erwachsenen: Diese Liebe be-

gründet die lebenslange Bindung der beiden sich lebenslang liebenden

Erwachsenen und Elternschaft wird zum Ausdruck und zur höchsten Voll-

endung eben dieser Liebe (Lenz 2009: 277). Schließlich werden Liebe und

Elternschaft durch die Ehe rechtlich abgesichert und institutionell nach

innen und außen festgeschrieben. Gesondert zu erwähnen sind zudem vier

Aspekte: die biologisch-leibliche Blutsverwandtschaft, die Paar- und Hete-

ronormativität, die Vergeschlechtlichung der Liebe und die institutionell-

rechtlich-kulturelle Hegemonialisierung und Normalisierung der modernen

Kleinfamilie.

So ist das Kind beziehungsweise sind die Kinder im Idealmodell blutsver-

wandt, sie wurden von beiden Eltern gezeugt,1 von der Mutter ausgetragen

und von ihr zur Welt gebracht. Biologische,2 rechtliche und soziale Eltern-

schaft fallen damit in eins. Dies besagt zugleich, dass das Kind exakt zwei

Eltern hat, oder noch exakter: genau eine Mutter und genau einen Vater – auf

keinen Fall mehr, aber auch nicht weniger (außer im tragischen Unglücksfall

des vorzeitigen Ablebens eines Elternteils).Damitwird Elternschaft unhinter-

fragt als dyadisch, also paarnormativ, und als zwei- wie gegengeschlechtlich,

also als heterosexuell und heteronormativ, vorgestellt.

1 Üblicherweise im gemeinsamen Geschlechtsverkehr. Adoptierten Kindern haftet da-

her gewissermaßen der größte Makel an; von der Familiensoziologie als ›Stiefkinder‹

bezeichneten, nicht leiblichen Kindern eines Elternteils der zweitgrößte, wenn man

denn eine Reihung anzustellen geneigt ist. Ebenfalls als mangelhaft und defizitär er-

scheint, wenn auch für Außenstehende und Institutionenweniger sichtbar, die Insemi-

nationsfamilie, die reproduktionstechnologischer Hilfe zu ihrer Entstehung bedurfte.

Auch heute noch ist eine solche Defizitorientierung mit Blick auf Inseminationsfami-

lien durchaus verbreitet, etwa Funcke (2019).

2 Zur begrifflichen Präzisierung von biologischer Elternschaft und weiteren Formen von

Elternschaft siehe Peukert et al. (2018) und Kapitel 3.4.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie – und deren Wandel 61

Romantische Liebe oder jedenfalls ihre Idee wurde im Laufe der Zeit zum

einzig legitimen und zum höchst wirkmächtigen kulturellen Unter- oder

Überbau und zur grundlegenden Fundierung der Elternbeziehung und der

Familie. Erst auf dieser Basis des »ungeheuren Kulturerfolg[s]« (Tyrell 1987:

591) der romantischen Liebe konnte somit die bürgerliche Kleinfamilie ihren

ebenfalls ungeheuren Kulturerfolg feiern.

Warum sich die romantische Liebe genau in dieser und nicht in einer an-

deren Beziehungsform Ausdruck verschaffte, wird funktionalistisch mit den

gesellschaftsstabilisierenden Funktionen der Kleinfamilie erklärt. Ungleich-

heitssoziologisch, konflikttheoretisch und feministisch argumentiert, dient

dies eher der Stabilisierung der geschlechter- und anderweitig ungleichen

Machtverhältnisse. Gerade die Vergeschlechtlichung der romantischen Liebe

entgegen ihrer theoretischen Egalität und Androgynität (siehe Kapitel 2) steht

dahingehend imKreuzfeuer der Kritik. ImZuge dermit der »Dissoziation von

Erwerbs- und Familienleben« (Hausen 1976) einhergehenden »Polarisierung

der Geschlechtscharaktere« (ebd.) sowie der ›Feminisierung‹ der Liebe ge-

riet die Liebe in den Zuständigkeitsbereich von Frauen, während Männer von

den kostenlos erbrachten und zu erbringenden Liebesdiensten profitier(t)en.

Doch nicht nur die Gattenliebe als romantische Liebe entstand undwurde zur

(höchsten) Angelegenheit von und für Frauen. Auch die Hausfrau wurde da-

mals erfunden: Erst im Zuge der Herausbildung der romantischen Liebe und

der heimisch-häuslichen Sphäre, ausgehend vom frühindustriellen Bürger-

tum, kam es zur »Entstehung der Hausarbeit im Kapitalismus« (Bock/Duden

1977), die den (Haus-)Frauen zugeordnet wurde. Auch die Kindheit entstand

erst in der sogenannten ›Neuzeit‹, so etwa Philippe Ariès (1975 [1960]), als ei-

genständige Lebensphase – was wiederum gesonderte Sorgepersonen für die

Kinder erforderlichmacht. Somit wurde,wiederum zuerst im Bürgertum, die

spezifische Form der uns heute bekannten Mutterliebe erfunden, wie zuerst

Elisabeth Badinter (1981 [1980]) auf Frankreich bezogen und später Yvonne

Schütze (1991) für Deutschland herausgearbeitet haben. Das Deutungsmus-

ter der Mutterliebe, so in aller Kürze, umfasst die einseitige und absolute

Liebe der Mutter zu ihrem Kind oder ihren Kindern. Nach ihrem normati-

ven Gehalt ist sie bedingungslos und fordert notfalls auch die Selbstaufgabe

der Mutter, wenn das Wohl undWehe ihres Kindes auf dem Spiel stehen. Mit

demMythos Mutterliebe sei daher, so Kritiker*innen, die Unterdrückung von

Frauen (spezifisch: von Müttern) bis hin zu ihrer vollkommenen Selbstaufga-

be besiegelt oder allermindest ihre Festschreibung auf die unbedingte Sorge

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

für ihre Kinder.3 Erst auf Grundlage dieses Mutterliebe-Mythos konnte auch

das Negativbild der Rabenmutter entstehen.4 Hingegen ist das Kulturmuster

›Vaterliebe‹ (allenfalls die Vaterlandsliebe) ebenso unbekannt wie der Begriff

eines ›Rabenvaters‹.5

Schließlich ist die bürgerliche Kleinfamilie –mitsamt ihren geschlechter-

differenzierenden Ungleichheiten und als ungleiches Anerkennungsverhält-

nis – umfassend institutionell festgeschrieben und vielfältig abgesichert. Ins-

besondere wurde und wird sie weiterhin durch das Grundgesetz sowie durch

das Bürgerliche Gesetzbuch,6 in der Sozialgesetzgebung, dem Familien- und

Steuerrecht und durch andere rechtliche Regelungen festgeschrieben, geför-

dert und zumeist auch privilegiert. Mehr noch, der gesamte liebesfundierte,

hetero- und paarnormativeNormalfamilienkomplex ist umfassend institutio-

nell abgesichert, wie bereits bei den Ausführungen zur Hetero-,Mono-, Paar-

und Amatonormativität dargelegt. Nach Judith Butler erscheint dies als not-

wendig:

»Verwandtschaftsformen, die von normativen, dyadischen, heterosexuell

fundierten und durch das Ehegelöbnis abgesicherten Familienformen ab-

weichen, gelten nicht nur als gefährlich für das Kind, sondern auch für

die vermeintlich natürlichen und kulturellen Gesetze, die, wie es heißt, die

menschliche Intelligibilität aufrechterhalten.« (Butler 2009: 171)

Alternative soziale und emotionale Unterstützungssysteme wie Freundschaf-

ten bleiben damit (weitgehend) unsichtbar und nicht anerkennbar, weil sie

der romantischen Zweierbeziehung und der Kleinfamilie gefährlich werden

könnten. Butler konstatiert entsprechend ein großes Beharrungspotential der

3 Für einen prägnanten Überblick zu Deutungsmustern über Mutterschaft siehe Speck

(2019).

4 Ein Begriff und ein Deutungsmuster, die in vielen anderen Sprachen als dem Deut-

schen nicht existieren.

5 Während hingegen der ›abwesende Vater‹ in Psychotherapie, Familien- und Ge-

schlechterforschung zwar eine bekannte Figur ist, die beruflich bedingte väterliche

Abwesenheit aber ein genuiner Bestandteil des Ernährermodells ist.

6 Insbesondere Artikel 6 des Grundgesetzes, der Ehe und Familie schützt, und die Pa-

ragraphen 1589 (Verwandtschaft), 1591 (Mutterschaft), 1592 bis 1600 (Vaterschaft, Ab-

stammung) (u.a. auch Peukert et al. 2018: 322), 1601 bis 1614 (Unterhalt), die folgenden

Paragraphen zu Namensrecht, Sorgerecht, Einstandspflichten, Beistands- und Rück-

sichtspflicht und weitere Paragraphen des Bürgerlichen Gesetzbuches (BGB).

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie – und deren Wandel 63

überkommenenVerwandtschaftsregelungen –auchwenn dieses Beharrungs-

potential seit 2009 doch in einigen Ländern und in einigen Punkten etwas

aufgeweicht wurde:

»Anstelle einer Änderung der Bedingungen für Verwandtschaft und für in-

dividuelle oder gemeinsame Rechte, Kinder zu bekommen, zu adoptieren

oder rechtmäßig gemeinsam zu erziehen, wird die symbolische Zulassung

der Ehe oder eheähnlicher Gemeinschaften in einigen Kontexten den Vor-

zug erhalten.« (Butler 2009: 171)

Zusammenfassend ist die geschlechterungleiche bürgerliche ›Normalfamilie‹

also biologisch und biologistisch fundiert, sie wird als solche institutionali-

siert und dabei naturalisiert und normalisiert. Blutsverwandtschaft ist da-

bei maßgeblich, während Wahlverwandtschaften jenseits der romantischen

Liebe nicht möglich sind. Die Bindung der Eltern sowie der Eltern und der

Kinder aneinander ist dabei lebenslang und unauflöslich gedacht, ebenso die

dauerhafte Verantwortung füreinander – die Familie ist damit die zentra-

le Einstands- und Solidargemeinschaft. Sie ist gemäß dem Subsidiaritäts-

prinzip auch sozialstaatlich die erste Adresse, falls ein Familienmitglied von

verschiedenen Wechselfällen des Lebens ereilt wird.7 Erst wenn die familia-

le Unterstützung nicht ausreicht oder nicht geleistet werden kann, kommen

andere staatliche Instanzen ins Spiel.

3.2 ›Funktionen‹ und Versprechen der modernen Kleinfamilie

Da es hier nicht zentral um die Kleinfamilie geht, sondern um die (roman-

tische) Liebe (die gegenwärtig aneinander gekoppelt sind), werden die Aus-

führungen hier knapp gehalten. Vieles dessen, was die Kleinfamilie in Aus-

sicht stellt, entspricht den Versprechen der romantischen Paarbeziehung, da

letztgenannte ein wesentlicher Teil der Normalfamilie ist. Die bürgerliche

Kleinfamilie stellt darüber hinaus noch Weiteres in Aussicht. Lange Zeit hat

sich die Familiensoziologie sogar nur mit der Familie (und der Ehe als ihrem

Vorläufer) beschäftigt und so gut wie nicht mit der (Liebes-)Paarbeziehung.

7 Außer jeneWechselfälle, die (teil)versichert sind, wie gegebenenfalls Arbeitslosigkeit,

Unfall, Krankheit, Alter (Rente/Pension). Bei Armut hingegen gilt das Subsidiaritäts-

prinzip, ebenso bei Krankenfürsorge oder wenn die Rente nicht vorhanden ist oder

nicht reicht. Andere Wechselfälle sind gar nicht versichert, etwa Einsamkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

So stehen die Vorzüge der modernen, zweigeschlechtlichen Kleinfamilie im

Zentrum der familiensoziologischen Ausführungen von Talcott Parsons (et-

wa Parsons/Bales 1955), einem Gründervater des Strukturfunktionalismus.

Gleiches gilt für die strukturale Familiensoziologie. Schließlich beschäftigt

sich die klassische deutschsprachige Familiensoziologie seit der Nachkriegs-

zeit vornehmlich damit. Auch in der Psychoanalyse Freud’scher Provenienz

(und der strukturalen Familiensoziologie) kommt der ödipalen Triade – be-

stehend aus Vater, Mutter, Kind – eine herausragende Bedeutung zu. Auch in

klassischen Sozialisationstheorien nimmt die (funktionierende) Kleinfamilie

schließlich eine herausragende Stellung ein.

›Klassische‹ familiensoziologische Funktionen

Das eben genannte Charakteristikum der Familie als zentrale Solidargemein-

schaft und als unlösbare Verbindung wird auch in der klassischen Famili-

ensoziologie hervorgehoben. So nennt Rosemarie Nave-Herz in ihren zahl-

reichen Publikationen drei »Universalien«, also »Grundmuster« an Funktio-

nen, die die Familie erfüllt. Anders ausgedrückt: Nach ihrem Familienbe-

griff umfasst das, was universell als Familie gelte, folgende drei Merkma-

le (zitiert nach Nave-Herz 2018: 1060, wo sie auf Nave-Herz/Markefka 1989

verweist): Erstens die »biologisch-soziale Doppelnatur«, also »die Übernah-

me der biologischen und sozialen Reproduktions- und Sozialisationsfunkti-

on« (ebd.), sprich: das Zeugen und Gebären sowie das Aufziehen und Erzie-

hen des Nachwuchses. Hinzu kommen weitere gesellschaftlich erforderliche

Aufgaben, welche kulturell variieren können (ebd.). Zweitens die »Generatio-

nendifferenzierung«, also das Vorhandensein unterschiedlicher Generatio-

nen wie »Urgroßeltern/Großeltern/Eltern beziehungsweise Mutter oder Va-

ter/Kinder« (ebd.). Drittens »das zwischen ihrenMitgliedern bestehende spe-

zifische Kooperations- und Solidaritätsverhältnis, aus dem heraus die jewei-

ligen Rollendefinitionen festgelegt sind« (ebd.).

In und durch die Familie reproduziert sich also die Gesellschaft, und in

der Familie werden die nachkommenden Mitglieder zu gesellschaftsfähigen

Menschen erzogen und sozialisiert. Zudem, auch das wurde schon mehrfach

genannt, besteht eine hohe wechselseitige Verpflichtung, Solidaritäts- und

(Für-)Sorgenorm.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie – und deren Wandel 65

Glücksversprechen der Familie

Neben Reproduktion, Sozialisation und Solidarität, die besonders für die Ge-

sellschaft vorteilhaft und funktional sind, verspricht die Kleinfamilie auch

den Einzelnen sehr Angenehmes und Erstrebenswertes. Sie stellt in Aussicht,

ein Ort der Rekreation zu sein, der Erholung und der Gemeinsamkeit. Mehr

noch: Sie imaginiert, der schon benannte heimatliche, sichere Hafen zu sein

in einer ansonsten kalten, herzlosen, gefährlichen, brutalen, gar sinnlosen

(Arbeits-)Welt. Hier gehe es um Einzigartigkeit, Ganzheitlichkeit und Be-

dürfnisorientierung im ›Privaten‹ versus Austauschbarkeit, Fragmentierung

und Entfremdung im ›Öffentlichen‹. Bodenloser, weil familienloser, Einsam-

keit und Sinnlosigkeit stehen den einzelnen Familienmitgliedern im Idealbild

von Familie die uneingeschränkte Liebe und Zuwendung der anderen ent-

gegen, ihre Aufmerksamkeit und Achtsamkeit, Zugehörigkeit, Gemeinschaft

und Gemeinsamkeit, Sorge für- und umeinander. Die Kleinfamilie transpor-

tiert also, ähnlich wie die Paarbeziehung, ein intersubjektives Heilsverspre-

chen. Sie stellt, kurz gesagt, den Einzelnen in Aussicht, das multiple Unbill

der (spät-)modernen Welt zu lindern.

Anders als die Paarbeziehung setzt sich dieses Versprechen zudem im

Zeitkontinuum fort, ist doch die Familie anders als die Paardyade mit dem

Ausscheiden einer Person nicht automatisch beendet. Mit der Generationen-

folge wird die Familie in der Zeit verlängert, fortgeführt – und nicht wenige

Eltern betrachten diese Transmission, diese Weitergabe auch eines Teils von

ihnen, und ihr Vermächtnis als alles andere als unwesentlich.

Nicht zuletzt gibt es viele Menschen, die Kinder eben um der Kinder

Willen – und um alles in der Welt – (haben) möchten. Familie und Kinder

(manchmal auch bezeichnet als ›Generativität‹) sind auch weiterhin sehr

wichtige mögliche Sinnstifterinnen (u.a. Schnell 2016; Wimbauer/Motakef

2020a: 334). Dieser Punkt ist hier sehr kurz, doch sein Gewicht ist nicht

zu unterschätzen. Es können hier nicht alle Gründe für und Motivationen

zu einer Familiengründung ausgebreitet werden, zumal dazu zahlreiche

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Literatur existiert,8 etwa in der deutschsprachigen Familiensoziologie und

deren Forschungen über (in der Regel heterosexuelle und paarförmige) Fa-

miliengründungen oder in der ›Fertilitätsforschung‹ wie den Studien zum

»Wert von Kindern« (Value of Children, VOC)9. Dabei unterscheidet Nauck

(2001) vereinfacht vier Nutzen von Kindern, deren Bedeutung raumzeitlich

variiere: In der Dimension »Steigerung des physischen Wohlbefindens« den

»Arbeitsnutzen« und den »Versicherungsnutzen« (beides in gegenwärtigen

Gesellschaften des Globalen Nordens nicht mehr von Bedeutung); in der Di-

mension »soziale Anerkennung« der »Statuszugewinn« und der »emotionale

Nutzen« von Kindern (Nauck 2001: 415). Nun ist die »Theorie der Rationalen

Wahl« nicht die Theorie der rationalen Wahl des vorliegenden Buches, son-

dern ein sinnrekonstruktiv-verstehender, geschlechter-, ungleichheits- und

heteronormativitätskritischer Ansatz. Aus dieser Perspektive ist es besonders

von Interesse und Relevanz, das vierte Motiv, den »emotionalen Nutzen« von

Kindern, in den Mittelpunkt zu stellen und genauer auszubuchstabieren.10

Die Kleinfamilie erfüllt damit also verschiedene gesellschaftliche Repro-

duktionsfunktionen. Den Einzelnen verspricht sie als Hafen die Liebe, Sorge,

Ganzheit und Achtsamkeit, die andernorts nicht (mehr) denkbar seien – und

dies für ›immer‹, in ›guten wie in schlechten Tagen‹. Oder zu allermindest

stellt sie in Aussicht, nicht mehr allein zu sein. Schließlich ist sie der Ort, an

demMenschen ihren Kinderwunsch um des KinderwunschesWillen erfüllen.

8 Seit einiger Zeit auch zu ungewollter Kinderlosigkeit, ein verbreitetes und offenbar

dringliches Phänomen. Nach Angabe des Bundesministeriums für Familie, Frauen, Ju-

gend und Senioren unter Berufung auf BMFSFJ (2014) habe fast jedes zehnte Paar zwi-

schen 25 und 59 Jahren einen unerfüllten Kinderwunsch (https://www.bmfsfj.de/bmfsf

j/themen/familie/schwangerschaft-und-kinderwunsch/ungewollte-kinderlosigkeit, Zu-

griff 26.1.2020).

9 Dieser Ansatz aus dem Reich der Rational Choice-Theorien fragt nach Nutzen und Kos-

ten von Familiengründungen für die Individuen (etwa Nauck 2001). Er ist in der Theo-

rie der sozialen Reproduktionsfunktion verortet und geht mit Siegwart M. Lindenberg

(1989) und Adam Smith (1990 [1776]) davon aus, dass dieMenschen grundsätzlich zwei

Dinge antreiben: Ihr physisches Wohlbefinden und ihre soziale Anerkennung zu ma-

ximieren.

10 Allerdings nicht aus einer theoretischen ›Nutzen‹-Perspektive, sondern aus einer kri-

tischen, wissenssoziologisch-hermeneutisch-sinnrekonstruktiven Perspektive. Glei-

chermaßen geht es auch nicht um ›Kosten‹ von Kindern in einer ökonomischen Lo-

gik, sondern eher um Aspekte und Lebensbereiche, die durch die Familiengründung

an Relevanz verlieren, weniger oder nicht mehr möglich sind, aber auch um Ängste,

Befürchtungen und verhinderte Wünsche.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bmfsfj.de/bmfsfj/themen/familie/schwangerschaft-und-kinderwunsch/ungewollte-kinderlosigkeit
https://www.bmfsfj.de/bmfsfj/themen/familie/schwangerschaft-und-kinderwunsch/ungewollte-kinderlosigkeit
https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bmfsfj.de/bmfsfj/themen/familie/schwangerschaft-und-kinderwunsch/ungewollte-kinderlosigkeit
https://www.bmfsfj.de/bmfsfj/themen/familie/schwangerschaft-und-kinderwunsch/ungewollte-kinderlosigkeit


3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie – und deren Wandel 67

Wie sehr das Glücksversprechen für die Einzelnen genau – und nur – an die

heterosexuelle Kleinfamilie gebunden ist, arbeitet auch Yv E. Nay mit Bezug

auf die Arbeiten von Sara Ahmed (2010) heraus. Hiernach liege das

»Glücksversprechen in der normativen Idealisierung einer dauerhaften,

romantischen Liebe von heterosexuellen, cisgeschlechtlichen, weißen,

nichtmigrantischen Paaren, die ihren Ausdruck in häuslicher Privatheit

und schließlich in der Form der leiblich-genetischen Familie findet. Von

der Orientierung an diese Glücksversprechen abzuweichen, bedeutet laut

Ahmed, das Glück aufs Spiel zu setzen: ›Queer and feminist histories are

the histories of those who are willing to risk the consequences of deviation‹

(Ahmed 2010a: 91). Die Konsequenz einer solchen Abweichung ist die

Zuschreibung von ›unhappiness‹ (ebd.)« (Nay 2017: 193).

3.3 Von ›Fallstricken‹ und falschen Versprechen
der modernen Kleinfamilie

Die Familie gilt entsprechend vielen als Reich der Liebe, als Hort der Harmo-

nie und Garant von Geborgenheit. Klassiker der Philosophie wie Georg Wil-

helm Friedrich Hegel und ihn aktualisierend Axel Honneth (u.a. 1992, 2011)

oder soziologische Klassiker wie Talcott Parsons und in seiner Folge viele Fa-

miliensoziolog*innen sind nur einige Exempel. Sie malen ein harmonisches,

im wahrsten Sinne ›Liebe-volles‹, ungleichheits- und konfliktfreies Bild der

modernen, auf romantischer Liebe beruhenden privatisierten Kleinfamilie.

Wie sich unschwer ausmalen lässt, rief dies zahlreiche Kritiker*innen nicht

nur feministischer Provenienz auf den Plan. Schon Gisela Bock und Barba-

ra Duden zeichneten 1977 nach, wie die Liebe seit dem 18. Jahrhundert zur

Legitimation der fortan von Frauen ohne Lohn zu leistenden Hausarbeit her-

angezogen wurde. Liebe ist hiernach ein ideologisches Instrument, um ka-

pitalistische Verwertungsinteressen und die männlich-patriarchale Macht zu

sichern und zu stabilisieren, indem Frauen in ihrem Namen unbezahlt die

familiale und gesellschaftliche Reproduktion sicherstellen.

Zum Mythos der kleinfamilialen Harmonie

Vierzig Jahre später bezeichnet Tazi-Preve (2017) – wie vor ihr schon eini-

ge andere – auch die moderne Kleinfamilie als Mythos. Sie verweist dabei

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

auf u.a. Fuhs (2007) (zitiert nach Tazi-Preve 2017: 26), der einen Harmonie-

und einen Konstanzmythos bezüglich der modernen Kleinfamilie (ebd.) un-

terscheide. Den Harmoniemythos entlarvt schon der Familiensoziologe Nor-

bert F. Schneider für die vorindustrielle Familie und die Familie vor ihrer so-

genannten Blütezeit in den 1955er bis 1968er Jahren:

»Das Klischee der Familie als Hort von Harmonie und Glück kann ebenfalls

getrost als Mythos bezeichnet werden. Unter dem Diktat von Knappheit

und Not war Familie zumeist nicht der Harmonieraum, zu dem sie bis heu-

te romantisiert wird. Vielmehr kann davon ausgegangen werden, dass die

Familie verbreitet ein Ort von Konflikten, Gewalt und Unterdrückung war,

unter der besonders Frauen und Kinder und nach der Hofübergabe auch

Alte zu leiden hatten.« (Schneider 2012: 102, Herv.i.O.)

Bis dieser Mythos der familialen Harmonie schließlich den erfolgreichen

Eingang in das familiensoziologische Grundlagenwissen fand, war es al-

lerdings ein weiter Weg. Jahrzehntelang war es vor allem die Frauen- und

Geschlechterforschung, die beständig den Weg dazu bereitete. Heftige Kritik

entzündete sich grundlegend an der Trennung von öffentlich (politisch,

vermachtet) und privat (Familie, harmonisch-machtfrei, vorpolitisch), sei

doch auch das Private politisch. Zudem wurde beständig Kritik geübt an

dem konflikt-, macht- und ungleichheitsfreien strukturfunktionalistischen

Familienmodell von Parsons und an seinem ebensolchen Modell der Ge-

schlechterkomplementarität, wonach die Arbeits- und Zuständigkeitsteilung

zwischen den Geschlechtern zwar ungleich, aber angeblich gleichwertig sei.

Pointiert ausgedrückt, ist all dies eine sozialromantische Verklärung der alles

andere als romantischen familialen Verhältnisse.

So zeigte Hausen (1976) früh, wie die Polarisierung der Geschlechtscha-

raktere erst mit dem Bürgertum und der Industrialisierung entstand, als sich

auch die folgenreiche geschlechterdifferenzierende Arbeitsteilung herausbil-

dete und Ehefrauen fortan die »Hausarbeit aus Liebe« (Bock/Duden 1977) zu

leisten hatten. Zu der Zeit haben auch Regina Becker-Schmidt und Kollegin-

nen anhand einer Studie über Fabrikarbeiterinnen das wegweisende Konzept

der »doppelten Vergesellschaftung« von Frauen entwickelt. Hiernach werden

der kapitalistische Verweisungszusammenhang von Produktions- und Repro-

duktionsarbeit gesellschaftlich verschleiert und die vorwiegend von Frauen

geleistete und kaum anerkannte Hausarbeit und Sorgetätigkeiten unsicht-

bar gemacht (u.a. Becker-Schmidt/Knapp/Schmidt 1984). Frauen sind hier-

nach nicht nur doppelt vergesellschaftet, sondern auch doppelt unterdrückt:

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie – und deren Wandel 69

In der Erwerbssphäre wie in der abgewerteten häuslichen Sphäre finden sie

sich Dank hierarchischer Geschlechterverhältnisse denMännern untergeord-

net.

Ein zentraler Kritikpunkt der ungleichen Anerkennungsordnung des Er-

nährermodells war und ist zudem die ökonomische Abhängigkeit und weiter-

gehende, früher auch rechtliche Abhängigkeiten der nicht oder nur zuverdie-

nenden Ehefrauen und Mütter von ihren Ehemännern. Darüber hinaus kri-

tisierten Becker-Schmidt et al. (1984), viele andere und u.a. auch Tazi-Preve

(2017) die Isolation der Hausfrauen in der patriarchalen Ehe-Paar-Dyade. Zu-

dem ist generell die Kleinfamilie seit dem bürgerlichen Rückzug ins Priva-

te gesellschaftlich isoliert. Was in ihrem Inneren passiert, bleibt unsichtbar

und vorpolitisch, eine Black Box. Nach Tazi-Preve schaffe die gegenwärtige

Kleinfamilienkonstellation, oder genauer: die Vater-Mutter-Kind-Triade be-

ziehungsweise die Freud’sche Triangulierung (das ödipale Dreieck), unend-

liche »Nöte« und »Leid« (Tazi-Preve 2017: 9). Diese äußerten sich unter an-

derem in »Depressionen, Aggressionen und Suchtverhalten« (ebd.) bei den

Menschen. Wie kommt dies zustande?

In dieser Kleinfamilienorganisation mitsamt ihren Abhängigkeitsverhält-

nissen würden, so Tazi-Preve (2017), emotional und ökonomisch alleingelas-

sene und überforderte, weil alleinerziehende11 oder faktisch alleinerziehen-

de12, Mütter produziert. Mit der geschlechterdifferenzierenden Aufgabentei-

lung sei zudem die »Mutterfalle« (ebd.: 39ff.) unausweichlich. Da die Dop-

pelaufgabe und Doppelanforderung an Frauen »Erwerbsarbeit plus Kinderer-

ziehung« (also die Becker-Schmidt’sche doppelte Vergesellschaftung) schlicht

nicht funktionieren können (vgl. auch Wimbauer 2012; Wimbauer/Motakef

2020a), seien Dauererschöpfung und Burnout vorprogrammiert (ebd.; Tazi-

Preve 2017). Eine Teilzeiterwerbstätigkeit oder ein Komplettausstieg aus der

Erwerbssphäre seien für Frauen auch nicht besser: »Innerhalb der patriar-

chalen Logik erweisen sich aber alle Optionen als Falle, denn es gibt in ihnen

keine menschenwürdige Lösung« (Tazi-Preve 2017: 48). Wesentliche Ursache

sei, dass das Kinderaufziehen individualisiert und vergeschlechtlicht ist (also

in die Zuständigkeit der Mütter falle), die Arbeitsteilung und Übernahme von

11 Nach Trennung und Scheidung, aber auch wenn der (Ehe-)Mann verstirbt.

12 Wenn der (Ehe-)Mann zwar vorhanden ist, aber sich nicht oder kaum an Sorge- und

Hausarbeit sowie Alltagsorganisation beteiligt, wie im klassischen männlichen Er-

nährermodell in der Regel der Fall.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Betreuungs- und Erziehungsaufgaben aber von der Politik als ›Wahlfreiheit‹13

proklamiert würden (Tazi-Preve 2017: 56).

Väter sind zwar meist nicht durch doppelte Aufgaben bis zum Burnout

überfordert, würden aber aufgrund der Notwendigkeit, die ökonomische

Existenz der Familie durch Erwerbsarbeit zu sichern, zu abwesenden Vätern

oder angesichts vielfältiger Anforderungen zu verunsicherten Vätern (ebd.).

Und wenn Väter sorgende Väter sein möchten, sehen auch sie sich ange-

sichts des Erwerbszwangs und von vergeschlechtlichten Zuschreibungen

bisweilen davon strukturell abgehalten (u.a. Aunkofer et al. 2019; Wimbau-

er/Motakef 2020a). Auch Männern fehlt also teilweise ›Wahlfreiheit‹. Für

die Kinder schließlich bedeute das Aufwachsen ohne das soziale Korrektiv

einer größeren Gemeinschaft, dass sie existenziell auf die alleingelassene

und überforderte Mutter sowie auf den allzu oft abwesenden Vater verwiesen

werden (ebd.). Selbst Freud hätte erkannt, »dass das Aufwachsen in ihr [der

Kleinfamilie, Anm. C.W.] eine potentiell traumatisierende, weil unausweich-

liche Situation auf kleinstem Raum darstellt« (Tazi-Preve 2017: 11). Dies ziehe

wiederum psychische Deformationen nach sich, was aber im politischen und

sozialen Diskurs ausgespart bleibe (Tazi-Preve 2017: 11).

Nun führt die Kleinfamilie strukturell nicht nur zur Abhängigkeit von po-

tentiell überforderten oder abwesenden Eltern, sondern sie kann auch ein Ort

psychischer und physischer, sexueller und sexualisierter Gewalt sein. So ver-

wies jüngst die Unabhängige Kommission zur Aufarbeitung sexuellen Kin-

desmissbrauchs (2019) in ihrem Abschlussbericht darauf, »dass sexueller Kin-

desmissbrauch am häufigsten in der Familie stattfindet« (ebd.: 112; ausführ-

lich 110ff.).14 Einerseits werde die Familie als harmonischer, privater Schutz-

raum konzipiert und mag dies in vielen Fällen auch tatsächlich sein.

»Das historisch begründete hohe Gut der familiären Schutzzone des Priva-

ten ermöglicht jedoch den gewaltvollen Zugriff auf besonders abhängige

13 Auch in der Wissenschaft finden sich solche Argumente, etwa Hakim (2000) oder

Bertram/Rösler/Ehlert (2005). Hieran wird vielfach Kritik geübt, exemplarisch Jutta

Allmendinger: »Entscheidungen könnenwir nur als frei bezeichnen, wenn die Struktu-

ren wirklich verschiedene Optionen lassen und Offenheit für realistische Alternativen

fördern. […] Diese Wahlmöglichkeiten bestehen aber heute so nicht. […] Ein Elternteil

muss also zurücktreten und in Teilzeit arbeiten. Das ist meist die Frau.« (Allmendinger

2010: 14)

14 Siehe auch Kapitel 2, Fußnote 17, wonach 140.755 Personen im Jahr 2018Opfer versuch-

ter und vollendeter Gewalt in Partnerschaften wurden (BMFSFJ 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie – und deren Wandel 71

Familienmitglieder und erweist sich als Hemmschuh für Außenstehende

wie Nachbarinnen und Nachbarn. Sie vermeiden es mitunter, sich einzumi-

schen, wenn sie Gewalt beobachten. Betroffene berichten, dass sie kaum

über Ressourcen und Möglichkeiten verfügt haben, den Privatraum Familie

zu überwinden und Hilfe zu erhalten.« (Ebd.: 112)

Doch nicht nur im Binnenverhältnis der Familie können erhebliche Missstän-

de existieren, sondern auch an der Schnittstelle des Innen- und Außenver-

hältnisses.Hierzuweiter Tazi-Preve: »Die ungestillte Sehnsucht verlagert sich

nach außen, in die Arbeitswelt und den Konsum,wo die Bedürfnisse nach An-

erkennung und Ganzheit befriedigt werden sollen« (Tazi-Preve 2017: 9). Tat-

sächlich mehren sich die Indizien, dass nicht allein die romantische Liebe

das letzte Heilsversprechen in einer entzauberten Welt (Beck 1990) darstellt.

In der kapitalistisch organisierten Gesellschaft können auch geldvermittel-

ter Konsum und Anerkennungsversprechen in der Erwerbssphäre der Liebe

erhebliche Konkurrenz als vermeintliche Sinninstanzen machen (u.a. Wim-

bauer 2012).15 Zudem seien es gerade die emotional zu kurz Gekommenen, so

Tazi-Preve (2017: 14), die sich dann in einer korrumpierten und kompetitiven

Wirtschaft und Arbeitswelt besonders gut bewegen könnten, weil sie wenig

Empathie und viel Selbstbehauptungswillen hätten.

Zusammenfassend würde also nach Tazi-Preve in der modernen Kleinfa-

milie psychische, physische und sexuelle Gewalt bei den Kindern erzeugt, die

dies wiederum in den von ihnen später gegründeten Familien weitergeben

würden. Zudem sei die moderne Kleinfamilie »Ort der Zurichtung des Men-

schen in die patriarchale Zivilisation« (ebd.: 16)16 und, so lässt sich ergänzen,

in die gegenwärtige gesellschaftliche Wirtschafts- und Arbeitsweise. Alles in

allem resümiert Tazi-Preve die Verhältnisse als »Tragödie Kleinfamilie« (ebd.:

9). Alternative soziale und emotionale Unterstützungssysteme wie Freund-

schaften oder größere Einheiten als die Kleinfamilie sind hingegen, wie oben

beschrieben, unsichtbar, undenkbar, nicht anerkennbar.

15 Nicht zu vergessen sind zudem Macht und Sexualität als wesentliche ›Sinninstan-

zen‹ oder Handlungsziele, die wiederum komplex miteinander verstrickt und verge-

schlechtlicht sind. Beide Themen würden aufgrund ihrer Bedeutung und Komplexität

eine je eigene, umfangreiche Auseinandersetzung erfordern. Dies kann hier nicht er-

folgen.

16 Diese »Zurichtung« wird etwa von Parsons, Freud und Oevermann auch als »Sozialisa-

tion« bezeichnet und differenziert in Ausbildung einer Geschlechtsidentität, Enkultu-

ration und Individuation (Sutterlüty/Mühlbacher 2018).

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Kleinfamiliale Liebesüberforderung:

Grenzen von Mutterliebe, ›Gattenliebe‹ und Elternliebe

Ein eigenständiger Bestandteil des Kleinfamilienmythos ist der schon er-

wähnte Mythos der Mutterliebe. Doch auch die unbegrenzte Elternliebe

erscheint mitunter als Fiktion, ebenso – wie dargelegt – die romantische

Liebe zwischen den zwei Erwachsenen.

Zunächst nochmals kurz zum sozialen Konstrukt der Mutterliebe. Als dis-

kursive Figur und orientierendes Deutungsmuster entstand sie erst im 18.

Jahrhundert,17 erscheint aber als universelle, zeitlose und unumstößliche Na-

turgegebenheit. Ihrem normativen Anspruch nach umfasst sie die grenzen-

lose und unbedingte Liebe der Mutter und gegebenenfalls deren vollkomme-

ne Aufopferung und Selbstaufgabe für ihr Kind beziehungsweise ihre Kin-

der. Dieses Ideal lässt sich erstens als äußerst hohes, womöglich überhöhtes

Ideal – oder mit Badinters Worten: als Ideologie – rekonstruieren, das letzt-

lich völlig selbstdestruktiv werden kann. Es schreibt Frauen beziehungswei-

se Mütter fest auf Kindererziehung und die unbedingte Sorge für das Kind,

während den Vätern diese Aufgabe nicht zugeschrieben wird. Es sieht die

lebenslange Bindung der Mutter an das Kind oder an die Kinder vor, die be-

dingungslose Aufopferung, und es erfordert die Selbstaufgabe der Mutter, ja

im äußersten Fall ihre Selbstzerstörung – alles legitimiert mit dem vermeint-

lichen Wesen der Frau.

Um klarzustellen: An der unbedingten Sorge und Hingabe von jemandem

für jemanden erscheint aus der hier verfolgten Perspektive nichts grundsätz-

lich kritikwürdig, ist doch ein Kind zuerst abhängig und schutzlos. Ganz un-

hintergehbar liegen die menschliche Bedürftigkeit und Angewiesenheit auf

andere grundlegend in der conditio humana verankert. Sorge ergibt sich daraus

sogar als absolut unabdingbar (ausführlich: Wimbauer/Motakef 2020a). Pro-

blematisch werden unbedingte Sorge und absolute Hingabe aber, wenn die

Zuständigkeit einseitig, konkret auf Frauen, verteilt ist und wenn die (Allein-

)Zuständigkeit die Gesundheit, das Wohl und das Leben der Mutter bezie-

17 Wie Elisabeth Badinter (1981 [1980]) herausarbeitete, wesentlich beruhend auf den

Ideen von Rousseau und Freud über vermeintlich weiblicheWesenseigenschaften wie

Hingabe und Aufopferungsbereitschaft. Interessant auch, dass das Deutungsmuster

zunächst nur bürgerliche Frauen orientierte, nicht aber Schichten, in denen die Exis-

tenz allein (wie vonMägden) oder gemeinschaftlich von allen (wie inArbeiterfamilien)

zu sichern war (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie – und deren Wandel 73

hungsweise der sorgenden Person ernsthaft bedroht. Es soll also nicht ge-

sagt werden, dass nicht einige, mehrere oder viele Menschen, Mütter, Eltern,

Liebende sich aufzuopfern in der Lage und willens sind und im Zweifelsfall

faktisch auch so handeln.18 Die normative Forderung aber ist eine absolute,

nämlich das eigene Leben im Notfall hinzugeben für das Kind. Sie ist zu-

dem doppelt asymmetrisch: Sie gilt nur einseitig, nur von den Eltern zu den

Kindern, nicht von den Kindern zu den Eltern, und sie gilt theoretisch nur

oder deutlich mehr für Mütter als für Väter. Entsprechend sind Badinter (1981

[1980]) und Tazi-Preve (2017) nur zwei von vielen Kritiker*innen dieses Deu-

tungsmusters Mutterliebe, das zugleich als veritables Herrschaftsinstrument

für Frauen und Mütter de- oder rekonstruiert werden kann.

Zweitens ist der Mythos Mutterliebe nicht nur ein potentielles Unterdrü-

ckungsinstrument, sondern er ist auch in seinen inhaltlichen Anforderungen

äußerst voraussetzungs- und anspruchsvoll, soll doch das Kind von der Mut-

ter im Zweifelsfall mehr geliebt werden als sie sich selbst liebt. Wer vermag

dies schon zu leisten? Fraglich ist zudem, was die Mutter bei einer Kollisi-

on von Liebe zum Ehepartner hier und Mutterliebe zum Kind dort zu tun

habe – eine der beiden Liebesnormen muss dann gebrochen werden. Nicht

zuletzt ist die Norm der Mutterliebe auch dann potentiell unerfüllbar, wenn

etwa das moralische Dilemma so auftritt, dass zwei Kinder sich gleichzeitig

in einer existenziellen Notlage befinden, aber nur eines von der Mutter geret-

tet werden kann. Was ist in dem Fall die Handlungsmaxime, welchem Kind

soll die Mutter den Vorzug geben? Und wie kann die Liebe überhaupt zwi-

schen drei, vier, fünf oder zehn Kindern gleich geteilt werden? Wir erinnern

uns, die romantische Liebe ist dem Ideal nach eine exklusive, dyadische und

höchstrelevante, während die Mutterliebe – ebenfalls mit dem Anspruch der

Höchstrelevanz – zudem für alle Kinder gleich zu sein habe. Dies ist nicht nur

eine praktische Herausforderung im elterlichen Alltag, sondern imNotfall ein

unlösbares Dilemma. Kurz: Es sind Fälle denkbar, in denen sich die Liebes-

normen ineinander und zwischen einander widersprechen. Auch praktisch

kommt dies nicht zu selten vor. Jede Mutter wird sich schon einmal im Zwie-

spalt zwischen denWünschen und Bedürfnissen ihrer Kinder oder ihrer Kin-

der und ihres Partners wiedergefunden haben. Ganz zu schweigen davon,wie

18 Auch für einige befragte heterosexuell orientierte Eltern war das Wohl ihrer Kinder

zentrale Leitlinie und die Sorge für die Kinder oberste Handlungsmaxime, etwa für

Caroline Christiansen und Patricia Poturica (beide in einer Paarbeziehung) und für die

Alleinerziehenden Petra Podan und Theo Tettler (Wimbauer/Motakef 2020a).

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

oft sie ihre eigenen Bedürfnisse großmütig hinter eines oder mehrere davon

zurückgestellt hat.19 Es ist dabei schon fast verwunderlich, wie Mütter (und

bisweilen: Eltern) angesichts dieser widersprüchlichen Anforderungen – plus

all jener des Arbeitsmarktes und des Lebens – nicht nur körperlich, sondern

auch mental durchweg wohlbehalten bleiben können.

Damit sei zuletzt, eingedenk der Ausführungen zuMutter- und Elternlie-

be, auf die romantische Liebe zwischen dem Elternpaar zurückzukommen.

Wie das Autor*innenkollektiv The School of Life (2018: 41ff.) schreibt, stam-

men die wunderbaren Ideen, Bilder und Vorstellungen, die wir von Liebe ha-

ben, nicht aus Beziehungen unseres Erwachsenenlebens, sondern »aus einer

eher abwegigen Quelle, die weit wirkungsvoller ist« (ebd.): aus unserer frühen

Kindheit und dem »damals entstandenen Bild absoluter Geborgenheit, wort-

loser Kommunikation und mühelosen Verstandenseins« (ebd.). Als schutz-

und hilflose Babys wurdenwir von derMutter oder den Eltern gefüttert, wenn

wir Hunger hatten, und ständig umsorgt. Wenn auch nur als Idealfall (und

darin den Schilderungen Tazi-Preves grundlegend widersprechend, aber im

Ergebnis dennoch ähnlich) charakterisieren sie diese Zeit wie folgt:

»Wir mussten uns um nichts bemühen und fühlten uns vollkommen sicher.

Alles war friedlich. Wir wurden unterhalten und verwöhnt. Obwohl wir uns

an keine Einzelheiten erinnern können, hat sich diese Erfahrung des Um-

sorgtseins als ideales Muster für unser Verständnis von Liebe tief in uns

eingeprägt.« (Ebd.: 43)

Diese Idee, so führen die Autor*innen aus, ist aber einseitig: Das Kind ist

vollkommen bedürftig, schutz- und hilflos und wird von der Mutter bezie-

hungsweise den Eltern aufopferungsvoll bis zur schon benannten Selbstauf-

gabe geliebt, behütet und umsorgt. Die ebenfalls bereits erwähnten Zweifel

und Sorgen der Eltern, der Mütter und Väter, ihre kräftemäßige Grenzüber-

schreitung, Überanstrengung, Erschöpfung, bisweilen Verzweiflung bis hin

zum Burnout und der nicht so seltene Streit zwischen den mitunter emotio-

nal überforderten Eltern: All dies wurde und wird von den Eltern idealerweise

versucht, vor den Kindern zu verbergen, jedenfalls bis sie groß sind.Warum?

Dass Eltern, wie auch von Tazi-Preve geschildert, überanstrengt oder über-

fordert sind, sind keine Kinderthemen; man müsse die Kinder davor schüt-

19 Auch dies erscheint nicht grundsätzlich als kritikwürdig, ganz im Gegenteil. Jedoch

ist es in der einseitigen und von außen bestimmten Abforderung sowie im Übermaß

durchaus problematisch.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie – und deren Wandel 75

zen. Die Eltern-Kind-Beziehung ist auch über Sorge hinaus asymmetrisch:

Anders als in der Liebesbeziehung herrscht kein umfassendes Authentizitäts-

gebot gegenüber den Kindern, es ist nicht absolute Offenheit gefordert, man

hat nicht immer die Wahrheit zu sagen. Im Gegenteil: Zum Schutz des Kin-

des ist es bisweilen sogar geboten, zu schweigen. The School of Life (2018:

46f) bezeichnen dies insofern als einen uns von unseren Eltern erwiesenen

»Bärendienst, als sie damals eine grundsätzlich falsche Vorstellung von Ge-

liebtwerden in uns entstehen ließen«. Wenn wir heute einen Partner hätten,

der seine Müdigkeit und Gereiztheit nach der Arbeit nicht vor uns verber-

ge wie vor einem kleinen Kind, komme »wahrscheinlich das ziemlich bittere

Gefühl in uns auf, unsere Eltern hätten sich ganz anders verhalten« (ebd.).

Dabei, so die Autor*innen, waren unsere Eltern genauso müde und gereizt,

aber haben dies mühevoll vor uns geheim gehalten (ebd.) – wie hinzuzufü-

gen ist: gesetzt dem positiven Fall, sie haben sich tatsächlich so verhalten.

Wie Tazi-Preve (2017) ausführt, war und ist das oft auch nicht der Fall. Al-

lein schon diese beiden Autor*innen zeigen damit, wie die Kleinfamilie vom

höchsten Glück zum größten Leid potentiell alles bergen kann.

Kurz gesagt: Liebe zwischen zwei Partner*innen ist in ihrer Struktur an-

ders angelegt als Elternliebe. Sie ist reziprok und wechselseitig gedacht zwi-

schen zwei gleichen und gleichberechtigten Erwachsenen (zumindest solange

niemand ernsthaft erkrankt, pflegebedürftig oder ähnliches ist). Die zugrun-

de liegende Idee ist nicht, dass eine Person sich stets aufopfert und die an-

dere Person stets vollendet umsorgt wird, sondern das Grundprinzip ist eine

wechselseitige und egalitäre Einstands- und Sorgepflicht. Ummit der roman-

tischen Liebe und dem Leiden daran zu schließen: Sie kann, so schreibenThe

School of Life in einem erfrischend erheiternden, aber dennoch ernsten Stil,

daher nicht genauso funktionieren – und zwar nicht nur für weibliche Lie-

bende, sondern für alle. Sinngemäß: Erwachsen werden tut eben weh und

überhaupt ist das Leben halt kein Ponyhof (höchstens manchmal). Wörtlich

lautet ihr Fazit: »Nicht weil wir den falschen Partner haben, sind wir unglück-

lich, sondern weil wir (leider) erwachsen werden mussten.« (The School of

Life 2018: 47) Es macht insofern wenig Sinn, an Vorstellungen einer idealen,

sorgenlosen Kindheit und der unbegrenzten Liebe und Aufopferung unseres

Partners oder unserer Partnerin festzuhalten. Wenn doch, sollten wir stets

darum wissen, dass dies eine bloße Wunschvorstellung ist.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

3.4 Vervielfältigung von Familie und erweiterte Bestimmungen

Mittlerweile ein Gemeinplatz ist der in Deutschland seit Ende der 1970er und

1980er Jahre einsetzende Wandel der Formen des Zusammenlebens und die

Pluralisierung der Familienformen.Dasmännliche Alleinernährer-Modell be-

gann zu erodieren und verlor seine Monopolstellung, sowohl hinsichtlich sei-

ner normativen Gültigkeit als auch seiner empirischen Verbreitung.

Vielfältige Familien: Tendenzen der Gleichstellung

und Beharrung von Ungleichheiten

Betrachtet man die Erwerbskonstellationen, so traten neben das männ-

liche Alleinverdiener-Modell das modernisierte Ernährermodell (mit der

Ehefrau als Zuverdienerin), das Zweiverdiener-Modell (auch als Adult

Worker-Modell bezeichnet, etwa Lewis 2002) und Doppelkarriere-Paare,

das Familienernährerinnen-Modell in Paarhaushalten oder als Alleinerzie-

hende sowie Alleinverdiener*innen ohne Kinder in Einpersonenhaushalten

(sogenannte ›Singles‹). Hintergrund ist unter anderem die Angleichung der

Bildungschancen und der Erwerbsorientierung zwischen den Geschlechtern

sowie deren zunehmende formale Gleichstellung u.a. infolge von Arti-

kel 3 des Grundgesetzes und des Allgemeinen Gleichbehandlungsgesetzes

(AGG). Frauen streben heute nach gleichberechtigten Beziehungen und

nach ökonomischer Unabhängigkeit, was allerdings nach der Geburt von

Kindern häufig faktisch wieder eingeschränkt wird (u.a. Rusconi et al.

2013; Wimbauer/Motakef 2017b: 39ff.). Dennoch gewinnt der egalitäre Code

der Partnerschaft als Beziehungsleitbild an Bedeutung und die Gebote der

Gleichberechtigung, Diskursivierung und Aushandlung finden Eingang in

die Paarbeziehungen und Familien (siehe Kapitel 2).

Mit Blick auf Kinder werden familiale Lebensformen gleichfalls vielfälti-

ger: Trennungen und Scheidungen sind keine Ausnahmen mehr, die Zahl Al-

leinerziehender ist in den letzten Jahrzehnten kontinuierlich gestiegen, aber

auch die erneuten Paarbildungen ohne und mit Kindern, sprich: die Zahl an

Patchworkfamilien. Schließlich machte bereits Anthony Giddens (1992) einen

»Wandel der Intimität« hin zu egalitären Partnerschaften aus, infolge der

Frauenbewegung, des Feminismus und des Coming Out von Homosexuellen

der 1970er Jahre.

Einige Familienformen jenseits der heterosexuellen Norm wurden in den

letzten Jahren in Teilen heterosexuellen Familien gleichgestellt, wenngleich

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie – und deren Wandel 77

keine volle Gleichstellung erreicht ist (vgl. Kapitel 2.3): Am 1. August 2001 trat

das Lebenspartnerschaftsgesetz (LPartG) in Kraft, welches am 1. Oktober 2017

abgelöst wurde vom Gesetz zur Einführung des Rechts auf Eheschließung für

Personen gleichen Geschlechts (umgangssprachlich: Gesetz zur Öffnung der

Ehe für Alle).20 Zwei Menschen gleichen oder diversen Geschlechts sind da-

mit, wenn sie verheiratet sind, heterosexuellen Ehepaarenweitgehend gleich-

gestellt. Nicht gleichgestellt sind sie aber etwa, wenn ein*e Ehepartner*in ein

Kind hat oder bekommt. Die zweite Person gilt dann, anders als in heterose-

xuellen Ehen, nicht quasi automatisch als zweites rechtliches Elter. Dies ist

ein regelmäßiges Problem für lesbische Paare, da rechtlich zwei Mütter erst

einmal nichtmöglich sind. Es betrifft auch schwule Paare, da auch zwei recht-

liche Väter zunächst nicht vorgesehen sind.Das Sorgerecht für das gemeinsa-

me Kind kann dann nur über die erheblich kompliziertere Stiefkindadoption

bewerkstelligt werden, und dies auch nur, wenn die Mütter beziehungsweise

Väter verheiratet sind und keine weiteren rechtlichen Eltern existieren. Die

Stiefkindadoption in nichtehelichen Lebensgemeinschaften ist nach aktuel-

ler Rechtslage für alle Geschlechter faktisch ausgeschlossen.21 Nicht verhei-

ratete Partner*innen haben damit keine der wesentlichen Elternrechte. Und

selbst die Stiefkindadoption birgt bürokratisch und zeitlich erheblichen Auf-

wand und Unsicherheiten für die Familien sowie im Unglücksfall während

des Verfahrens weitgehende rechtliche Unsicherheiten und Probleme für das

Co-Elter (Mit-Mutter, Mit-Vater).

Reproduktionstechnologische Ausweitung von Familiengründungen

(und ihre Grenzen)

Grundlegende Veränderungen gehen mit den Entwicklungen auf dem Ge-

biet von Reproduktionsmedizin und -technologien einher (ausführlich zum

Beispiel Bernard 2014; auch Peukert et al. 2020a,b; Peukert/Teschlade/Mota-

kef/Wimbauer 2020). Assistierte Reproduktionstechniken (ARTs) erlauben es

zahlreichen Menschen, Kinder zu bekommen und eine Familie zu gründen,

20 2018 gab es laut Statistischem Bundesamt (2019a) 32.904 gleichgeschlechtliche Ehe-

schließungen; mit den Eheschließungen von Oktober bis Dezember 2017 bestanden

am 31.12.2018 44.051 gleichgeschlechtliche Ehen.

21 Das Bundesverfassungsgericht hat am 26. März 2019 (1 BvR 673/17) entschieden, dass

der vollständige Ausschluss der Stiefkindadoption allein in nichtehelichen Familien

gegen Artikel 3 Abs. 1 GG verstößt und den Gesetzgeber bis zum 31. März 2020 zu einer

Neuregelung aufgefordert (BVerfG 2019: PM 19-033).

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

denen diese Möglichkeiten früher nicht zur Verfügung standen und die

daher meist ungewollt kinderlos bleiben mussten. Dabei handelt es sich um

ungezählte heterosexuelle (Ehe-)Paare, die heute mittels klassischer In-Vitro-

Fertilisation (IVF) oder Intrazytoplasmatischer Spermieninjektion (ICSI)

mit eigenen Eizellen und eigenem Samen (homologe Insemination) oder

mit Spendersamen (heterologe Insemination) Kinder bekommen können.

Weiter etwa um lesbische Paare, die nicht mehr nur durch Kinder aus frü-

heren, heterosexuellen Beziehungen oder mithilfe einer Selbstinsemination

fremden Samens, sondern auch mithilfe eines bekannten oder anonymen

Samenspenders durch IVF Eltern werden können. Schließlich wird es durch

IVF auch erheblich erleichtert, Co-Elternschaften ohne Geschlechtsverkehr

oder medizinisch unbetreute Selbstinsemination zu realisieren.

In Deutschlandwar die assistierte Reproduktion für gleichgeschlechtliche

Paare bis vor kurzem durch die Berufsordnungen der Ärztekammern ausge-

schlossen (siehe u.a. LSVD o.J.); einfacher ist eine Behandlung im Ausland.

Für Frauen, die nicht in einer dauerhaften Paarbeziehung leben (egal welcher

sexuellen Orientierung) ist eine reproduktionstechnologische Assistenz (der-

zeit noch) nicht zulässig, was unter Gleichstellungsgesichtspunkten kritisiert

werden kann. Ihnen bleibt allemal nur der Weg ins Ausland.

Weitere Varianten sind Eizellspende und Tragemutterschaft. Beide sind

in Deutschland durch das Embryonenschutzgesetz verboten,22 Tragemutter-

schaft (rechtlich als Leihmutterschaft bezeichnet) zudem durch das Adopti-

onsvermittlungsgesetz. In einigen anderen Ländern sind beide oder eine die-

ser Varianten legal oder nicht illegal, etwa in den USA, Spanien, Dänemark,

Israel, der Ukraine und andere mehr. Sie werden dort auch von Eltern in spe,

die nicht aus diesen Ländern stammen, in Anspruch genommen. Tragemut-

terschaft ist dabei ein besonders umstrittenes Phänomen und sie wurde in

einigen Ländern, in denen sie bisher erlaubt oder nicht verboten war (etwa in

Nepal, Indien undThailand), mittlerweile gesetzlich untersagt oder der Kreis

der zulässigen Empfänger wurde auf heterosexuelle Ehepaare der eigenen

Staatsangehörigkeit begrenzt (u.a. Deutscher Bundestag 2018).

Wen betreffen diese beiden Varianten? Eine Eizellspende könnte – aller-

dings eben nicht inDeutschland –herangezogenwerden,wenn etwa dieMut-

ter in spe in einem heterosexuellen Paar oder auch als ›Single‹ unfruchtbar

oder erkrankt ist. Eine Tragemutterschaft stellt eine Möglichkeit dar, wenn

22 Auch hier wird von einigen hinterfragt, warum Eizellspende und Samenspende nicht

gleichbehandelt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie – und deren Wandel 79

etwa dieMutter in spe keine Kinder bekommen oder austragen kann. Auch ho-

mosexuelle Männer und Paare entscheiden sich bisweilen für eine Tragemut-

terschaft (u.a. Teschlade 2019; Teschlade/Peukert 2019), da dies eine der we-

nigen Möglichkeiten für sie ist, Eltern werden zu können. Co-Elternschaft ist

eine der wenigen weiterenMöglichkeiten.23 Lesbischen Paaren steht seit neu-

estem auch eine Eizellspende im Paar zur Verfügung, die ROPA-Methode.24

Hierbei wird die Eizelle der einen Partnerin nach künstlicher Befruchtung

der anderen Partnerin eingesetzt (siehe hierzu u.a. Peukert et al. 2020). Da-

mit werden beide Mütter zu biologischen Müttern: Die eine Mutter ist als

Eizellgeberin die genetische Mutter, die andere als austragende und gebä-

rende Mutter die ›leibliche‹ Mutter. Dabei wird in Deutschland die gebärende

Mutter automatisch zur rechtlichen Mutter nach § 1591 BGB, welcher besagt:

Mutter eines Kindes ist die Frau, die es geboren hat.

Vervielfältigung von Elternschaften

Nun kommt es durch diese reproduktionstechnologischen Entwicklun-

gen, durch die Ausweitung von Patchworkfamilien nach einer erneuten

Paarbildung sowie von Mehrelternfamilien (etwa Bergold/Buschner/Mayer-

Lewis/Mühling 2017) und ›Regenbogenfamilien‹ jenseits der heterosexuellen

Norm auch zu einer Vervielfältigung der verschiedenen Konstellationen von

Elternschaft. In all diesen Familien fallen biologische und soziale Elternschaft

nicht mehr in Eins, wie noch in der bürgerlichen Kleinfamilie. Wie (wir in)

Peukert et al. (2018: 323) ausgeführt haben, wird die Lage komplizierter. Es

komme zu einem »Zerbrechen der bio-sozialen Einheit der Familie« (Peuckert

2012: 11), weshalb neue Begriffe zur Bezeichnung unterschiedlicher Formen

von Elternschaft erforderlich werden. Gleichsam als Pionier*innen schrieben

bereits früh, so Peukert et al. (2018), Christa Hoffmann-Riem (1988) über

die »fragmentierte Elternschaft« angesichts technologischer Veränderungen

oder Peter Gross und Anne Honer (1990) über »multiple Elternschaften«

23 Zudem besteht theoretisch dieMöglichkeit einer Adoption, die aber an Voraussetzun-

gen gebunden und selbst bei Vorliegen dieser faktisch nicht leicht umzusetzen ist.

Auch die Übernahme einer Pflegschaft ist unter bestimmten Voraussetzungen mög-

lich, aber der Familienstatus ist hierbei regelmäßig unsicher.

24 ROPA bedeutet »Reception of Oocytes from Partner«, also »Empfang von Eizellen der

Partnerin«. Diese Methode ist in Deutschland verboten. Beispielsweise in Spanien ist

sie nicht verboten und wird in spanischen Kinderwunschzentren und -kliniken auch

von Nichtspanierinnen legal in Anspruch genommen.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

angesichts von Reproduktionstechnologien. Laszlo A. Vaskovics (2009) präg-

te den Begriff der »Segmentierung der Elternrolle«, später machte er eine

»Segmentierung und Multiplikation von Elternschaft« (Vaskovics 2011) aus.

Dort differenziert er vier Formen: biologische und genetische, rechtliche

und sozial-normative Elternschaft (Vaskovics 2011: 14; vgl. auch Peukert et al.

2018). Karl Lenz (2013: 111ff.) schlägt hingegen vor, biologische Elternschaft

als Überbegriff für genetische und natale Elternschaft zu verwenden. Dies

greifen wir in Peukert et al. (2018) auf, da so der oben dargelegten Unterschei-

dung zwischen dem genetischen Material (konkret: der Eizelle, aber auch

dem Samen) und dem Austragen sowie Zur-Welt-Bringen des Kindes Rech-

nung getragen werden kann. Schließlich greifen wir dort auch ethnologische

Begriffe auf: den Genitor (Samengeber) und die Genetrix (Eizellgeberin).

Wir bezeichnen diese als die genetischen Eltern oder Gametengeber*innen

(als eine Unterform der biologischen Elternschaft). Für die Tragemutter und

Gebärende prägen wir zudem den Begriff »Natalix« (Peukert et al. 2018: 323).

Schließlich ist neben der biologischen (genetischen und natalen) Elternschaft

die rechtliche Elternschaft wesentlich und zuletzt die praktische, also die

soziale Elternschaft als tatsächliche Sorgeverantwortung für das Kind.25

Die soziale Elternschaft ist letztlich, wie wir dort (ebd.) argumentieren,

die alltagspraktisch entscheidende Form, denn nur sie bedeutet die faktische,

reale und realisierte Übernahme von Elternverantwortung und von umfas-

sender Sorge für das Kind. Soziale Elternschaft kann aber als ›Stiefkind‹ der

Familiensoziologie (ebd.) bezeichnet werden, während die rechtliche Eltern-

schaft vorrangig ist. Die entscheidende rechtliche Elternschaft ist in Deutsch-

land im Normalfall stets geknüpft an natale Elternschaft (Mutter = die Frau,

die das Kind geboren hat) und regelmäßig im Fall der zweigeschlechtlichen

Elternbeziehung an die genetische Vaterschaft, die zudem bei Ehepaaren für

den Ehemann als Regelfall angenommenwird. Allerdings ist die genetisch be-

gründete, rechtliche Elternschaft mitnichten automatisch mit tatsächlicher

Elternschaft gleichzusetzen (Willekens 2016). Anderen Familienformen – wie

Patchworkfamilien oder Regenbogenfamilien mit anderer Besetzung als mit

genau einer Mutter und genau einem Vater – fehlen zahlreiche Rechte, die

25 Eggen (2018, 2019) schlägt zudemeine »psychische Elternschaft« vor, die durch Gedan-

ken undGefühle entstehe. Aus hier verfolgter Perspektive ist eine derartige psychische

Elternschaft Bestandteil der sozialen Elternschaft als nicht nur faktische und prakti-

sche, sondern dabei auch gedankliche und emotionale Verantwortungsübernahme.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie – und deren Wandel 81

die maximal zwei rechtlichen Eltern besitzen. Dies reicht vom zentralen Sor-

gerecht und ebenso bedeutsamen Besuchs- und Auskunftsrechten im Krank-

heitsfall bis hin zum fraglos ebenfalls sehr wichtigen Erbrecht. Ausschließ-

lich sozialen Eltern-Kind-Beziehungen fehlen diese und weitere wesentliche

Rechte und Absicherungen etwa im Unterhaltsrecht.26

Zusammenfassend ist die rechtliche Elternschaft entscheidend, und diese

privilegiert weiterhin die zweigeschlechtliche Ehe- und Paarbeziehung. Die

rechtliche Lage nach Trennung und Scheidung ist komplex; aufgewertet wur-

den in den 1970er Jahren die Rechte alleinerziehenderMütter, während später

zuerst die (Sorge-)Rechte von nichtehelichen und dann von getrennten und

geschiedenen Vätern verbessert wurden. Gegenwärtig tendieren die Famili-

engerichte nach Trennung und Scheidung, wenn nicht das Kindeswohl ge-

fährdet ist, zum gemeinsamen Sorgerecht. Verschiedene Rechte erhielten in

jüngster Zeit nichtheterosexuelle Paarbeziehungen, die ehelich institutiona-

lisiert wurden. Verwehrt ist ihnen aber die automatische Elternschaft, wenn

eine der beiden Personen (oder beide) biologische Eltern werden.Mehreltern-

schaft ist zudem, egal ob homo- oder heterosexuell, rechtlich nicht oder nur

sehr abgestuft (mit dem kleinen Sorgerecht) möglich.27 Faktisch ist sie aber

für viele und immer mehr Familien gelebte Realität.

26 So führt etwa der Deutsche Juristinnenbund (2019) aus: »In der gegenwärtigen Situa-

tion sind gleichgeschlechtliche Ehepaare zweier Frauen auf eine Stiefkindadoption

des in der Ehe geborenen Kindes angewiesen; faktische Lebensgemeinschaften zwei-

er Frauen sind gar ganz von der gemeinsamen rechtlichen Elternschaft ausgeschlos-

sen. Diese Situation ist nicht nur für die betroffenen Frauen, sondern auch für die Kin-

der sehrmisslich, denen ein zweites Elternteil zumindest zeitweise, wenn nicht dauer-

haft vorenthalten wird und die so im Hinblick auf Unterhaltsansprüche und Erbrecht

schlechter gestellt werden.« (Ebd.)

27 Eine rechtswissenschaftliche oder rechtssoziologische Auseinandersetzung damit

würde den Rahmen des Buches sprengen. Dass auf dem rechtlichen Gebiet Heraus-

forderungen warten und Regelungsbedarf existiert, war u.a. auch Thema des 71. Deut-

schen Juristentages (u.a. Helms 2016). Verschiedene Gutachten beschäftigen sich da-

mit, etwa Wapler (2010) und Dethloff (2016a,b). Konsens bestehe vor allem, so der

DJB (2019), über Reformbedarf imAbstammungsrecht. Hierzuwurde von 2015 bis 2017

ein Arbeitskreis Abstammungsrecht einberufen, auf dessen Grundlage das Bundesmi-

nisterium der Justiz und für Verbraucherschutz 2019 den Entwurf eines Gesetzes zur

Reform des Abstammungsrechts vorgelegt hat (BMJV 2019). Der DJB (2019) begrüßt

diesen, stellt aber fest, dass er am Zwei-Eltern-Prinzip festhalte und keine rechtliche

Mehrelternschaft einführe.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Familien jenseits der Heteronorm: (Hetero-)Normalisierung

im Glücksstreben und der elterlichen Zweisamkeit

Diese Überlegungen und explizit auch eine rechtliche Perspektive vertieft Yv

E. Nay (2017) anschaulich in einer queertheoretischen, empirisch fundierten

Arbeit über sogenannte ›Regenbogenfamilien‹ in der Schweiz. Nay zeigt be-

eindruckend, wie dort in den letzten Jahren vielfältige Familien mehr rechtli-

che und gesellschaftliche Anerkennung fanden. Insbesondere die paarförmig

organisierte Gemeinschaft von – wie Nay statt LGBTTIQ*A kürzer schreibt –

LGBT*Q-Eltern und ihren Kindern würde zunehmend normalisiert und auch

rechtlich anerkannt (ebd.: 17f.).Wie Nay affekttheoretisch herausarbeitet, ge-

schieht dies auch auf Basis des (oben ausgeführten) familialen Glücksverspre-

chens, auf das sich nun zunehmend auch LGBT*Q-Eltern legitimerweise be-

rufen könnten.Dabei wird »das Kind ausschlaggebend für das Glücksverspre-

chen« (Nay 2017: 156).28 Zwar bleibe die heterosexuelle Kernfamilie norma-

tiv leitend, aber zugleich werden infolge der Glücksverheißung des Kindes

»Familien mit gleichgeschlechtlichen Eltern als mögliche, wenngleich nicht

ganz optimale und darum minderwertige, familiale Lebensweisen in einen

erweiterten Normenhorizont integriert« (ebd.: 159). Die Normalisierung von

gleichgeschlechtlichen Elternpaar-Familien und damit die »Erweiterung be-

stehender Vorstellungen von Familie« (Nay 2017: 18) führe aber gleichzeitig zu

einer »verengenden Normalisierung von Existenzweisen von LGBT*Q« (Nay

2017: 17f.). Konträr zu einem »ehemals breiten Verständnis von Familie als LG-

BT*Q-Gemeinschaft« (Nay 2017: 17) komme es nun zu »neuen Ausschlüssen«

und »Grenzziehungen« (ebd.: 18): An Legitimität gewinnen neuerdings zwar

nichtheterosexuelle, aber weiterhin paarförmige Lebensweisen mit Kindern,

während nichtpaarförmige Elternbeziehungsfamilien (und nichtpaarförmige

Beziehungen) ausgegrenzt bleiben.

Es bestehen also weiter (mindestens) zweifache Hürden mit Blick auf

Familien jenseits des Heteronormkomplexes: Erstens rechtliche Ausschlüs-

se und zweitens die von Nay beschriebene »Gleichzeitigkeit von normati-

ven Ausschlüssen und normalisierenden Einschlüssen« (ebd.: 29). Lisa Dug-

28 WieNay ausführt: »Jenseits der Elternzusammensetzung formt dasGlück, das ein Kind

verspricht, Familie.« (Ebd.) »Der Grund für diese Verlagerung des Glücksversprechens

auf die Figur des Kindes liegt in der normativen Vorstellung, dass der Wunsch nach

einem Kind ein ›natürlicher‹ sei.« (Ebd.: 157) LBGT*Q-Existenzweisen als solche gelten

jedoch weiterhin als »Ursache von Unglücklichsein« (ebd. 160).

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie – und deren Wandel 83

gan arbeitete dieses Phänomen bereits 2002 heraus und bezeichnete es als

»Homonormativität« (Duggan 2002, 2003: 50). Hiernach passen sich nicht-

heterosexuelle Lebensweisen – insbesondere aus privilegierten, weißen, ge-

bildeten Gruppen – an heteronormative Verhaltensweisen an (oder werden

in diese eingepasst), etwa hinsichtlich Geschlechternormen, Paarförmigkeit

der Beziehung, angestrebter Familiengründung, Hausbesitz und vielem an-

deren mehr. So werde zwar eine Normalisierung von bestimmten homose-

xuellen Lebensweisen durch entsprechende Politiken erkämpft und erreicht.

Der Preis bestehe aber in dem Verlust des politischen Engagements für ande-

re Gruppen und deren weiterer Ausgrenzung. Tichy und Krüger-Kirn (2020)

greifen dies in ihrer Untersuchung auf und bezeichnen dies als »affirmati-

ve Assimilation« (Tichy/Krüger-Kirn 2020: 108, 119). Darunter verstehen sie,

»dass homosexuelle Elternkonstellationen als legitim anerkannt werden, so-

fern diese mit den gegebenen heteronormativen Vorstellungen von Familie in

Übereinstimmung gebracht werden können« (Tichy/Krüger-Kirn 2020: 120).

Sabine Hark und Mike Laufenberg (2013) bezeichnen Ähnliches als »Hetero-

normalisierung«. Diverse empirische Studien zeigen dieses Muster immer

wieder, u.a. auch Segal-Engelchin et al. (2012).

Erweiterte Definition:

Familie als faktische Verantwortungsübernahme …

Im Fazit werden somit zwar die Formen von Familien und von Elternschaft

vielfältiger, aber rechtlich privilegiert bleibt weiterhin die zweigeschlechtliche

Zwei-Eltern-Familie. Andere Familienformen sind nachrangig (etwa Regen-

bogenfamilien) oder teilweise sind einzelne (soziale, aber auch genetische)

Eltern komplett ohne Rechte. Nun ist aber aus rechtlicher Elternschaft allein

nicht die tätige Sorge umdas Kind abzuleiten.Wie ausgeführt, folgt der gene-

tisch begründeten rechtlichen nicht automatisch eine faktische verantwort-

liche Elternschaft (Willekens 2016), wie beispielsweise die zahlreichen Fälle

des staatlichen Vorschussunterhaltes zeigen, in denen die genetischen Väter

schon ihrer finanziellen Unterhaltspflicht nicht nachkommen. Daher plädie-

ren wir (Peukert et al. 2018) für eine stärkere Orientierung an der sozialen

Elternschaft. Eine solche konzeptionelle Umorientierung hat begriffliche und

theoretische Implikationen, die kurz benannt werden.

Aus der stärkeren Berücksichtigung der sozialen Elternschaft, die die fak-

tische Übernahme von dauerhafter Verantwortung für das Kind oder die Kin-

der bezeichnet, folgt zum einen auch eine erweiterte Definition von Familie.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Co-Parenting und die Zukunft der Liebe

Diese haben wir bereits in Wimbauer et al. (2018) ausgearbeitet. Wie wir dort

schreiben (ebd.: 133), versteht der Siebte Familienbericht (BMFSFJ 2006) un-

ter Familie eine »Gemeinschaft mit starken Bindungen, in der mehrere Ge-

nerationen füreinander sorgen«. Nach dem Achten Familienbericht (BMFSFJ

2012: 32) definiert sich Familie »nicht mehr nur über Heirat, sondern über So-

lidarität,Wahlverwandtschaft und Elternschaft«. Das Zukunftsforum Familie

verzichtet sogar auf die klassisch konstitutive Generationenbeziehung:

»Familie ist für uns überall dort, wo Menschen dauerhaft füreinander Ver-

antwortung übernehmen, Sorge tragen und Zuwendung schenken. […] Fa-

milie [kann] in ganz unterschiedlichen Formen auftreten: Zum Beispiel als

klassische Ehen mit und ohne Kinder, Ein-Eltern-Familien, Patchworkfami-

lien oder Mehrgenerationenhaushalte.« (Zukunftsforum Familie o.J.)

Diese weiteste Definition ist auch die Bestimmung von Familie, die diesem

Buch zugrunde liegt. Sie macht die dauerhafte und verbindliche Verantwor-

tungsübernahme zum zentralen Kriterium. Mit ihr sind auch sogenannte

Regenbogenfamilien umfasst und zudem Gemeinschaften als sogenannte

»Wahlfamilien« (zuerst Weston 1991), in denen Menschen – queere und

nicht queere – füreinander dauerhaft sorgende Verantwortung übernehmen,

aber nicht notwendig Kinder haben oder sich nicht notwendig romantisch

lieben. Dabei kann es sich auch um Co-Parenting handeln oder um freund-

schaftszentrierte Lebensformen wie solche, die mit dem französischen PACS

rechtlich abgesichert werden (Wimbauer et al. 2018: 133). Wenngleich die-

sem Buch dieser weite Familienbegriff zugrunde liegt, bezieht es sich aber

vornehmlich auf Lebensformen mit Kindern.

… und Familie als Herstellungsleistung: »Doing Family«

Zweitens erfordert die stärkere Fokussierung auf soziale Elternschaft auch

eine notwendige theoretische und method(olog)ische Aufmerksamkeits-

verschiebung auf die alltägliche Praxis, auf die tagtäglichen Praktiken

und Herstellungsleistungen von Familie. Seit einigen Jahren ist es, neben

anderen, insbesondere Karin Jurczyk, die den Ansatz des »Doing Family«

vertritt.29 Hiernach ist Familie – wer, was und wie sie ist – aufgrund von

29 In der Paarforschung wird ebenfalls seit einigen Jahren vermehrt der analytische und

empirische Blick auf das »Doing couple« (u.a. Wimbauer 2003; Wimbauer/Motakef

2017a,b) gerichtet.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Liebe und Elternschaft in der modernen Kleinfamilie – und deren Wandel 85

Individualisierung, Pluralisierung und all der benannten Veränderungen

nicht mehr gleichsam selbstverständlich gegeben. Vielmehr wird Familie,

im Sinne ethnomethodologischer Ansätze, in alltäglichen Interaktionen und

im interaktiven »doing« erst hervorgebracht (vgl. auch Wimbauer/Motakef

2017a,b). Entsprechend müsse »Familie als Herstellungsleistung«, als »Doing

Family« analysiert werden (zum Beispiel Jurzcyk 2014: 124; 2020; Jurzcyk/Lan-

ge/Thiessen 2014). Bei empirischen Untersuchungen des »Doing Family« und

anderweitiger familialer Herstellungsleistungen stellen dabei Paar- und

Familieninterviews ein angemessenes und aufschlussreiches methodisches

Verfahren dar (Wimbauer/Motakef 2017a,b).

Zwar konstituiert sich, folgt man methodologisch und sozialtheoretisch

einem wissenssoziologisch-sozialkonstruktivistischem Ansatz, auch die bür-

gerliche Kleinfamilie erst in Interaktionen und stellt sich auch interaktiv erst

auf Dauer. Neu sind aber »die Prozesse, wie Elternschaft hergestellt wird

und die (Re-)Produktionsbedingungen, wie gesellschaftliche Normalitätsan-

nahmen […], institutionelle Absicherungen (etwa: die Ehe als heterosexuelle

Lebensgemeinschaft) oder reproduktionsmedizinische Machbarkeiten« (Peu-

kert et al. 2018: 325).Neu ist dabei eben auch, dass biologische (genetische, na-

tale), rechtliche und soziale Elternschaft nicht mehr immer übereinstimmen.

Und neu ist schließlich, wenn Familie überall dort ist, »wo Menschen dau-

erhaft füreinander Verantwortung übernehmen, Sorge tragen und Zuwen-

dung schenken« (Zukunftsforum Familie o.J.), dass dann romantische Liebe

zwischen zwei Eltern nicht mehr unbedingt erforderlich ist – wohl aber die

dauerhafte Verantwortung für das Kind und/oder füreinander. Wird damit

womöglich die romantische Paarliebe als ein entscheidendes Kriterium von

Familie hinfällig? Oder bleiben dieMenschen weiter an der romantischen Lie-

be orientiert? Damit kommen wir zu der Familienform, die im Zentrum des

Buches steht: Co-Eltern-Familien.

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455036-004 - am 12.02.2026, 22:27:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455036-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

