Kapitel 1: Was heiBt es, etwas zu glauben?

7. Fantasie

Die Fantasie ist unser Vermogen, Fiktionen zu verstehen und zu erzeugen.
Mit ihrer Hilfe verstehen und verarbeiten wir Bilder, Biicher, Filme, kurzum:
Kunst. Sie ist deshalb das Vermdégen, die eigentiimlichen Eigenschaften des
Fiktiven zu verstehen und nachzubilden. Sie vermittelt uns das Dramatische,
das Epische, und das Schone. Und durch sie erzeugen wir Artefakte, in denen
das Dramatische, das Epische, und das Schéne zum Vorschein kommen. Die
Fantasie erlaubt es uns, frei zu erfinden, zu imaginieren, und uns Dinge ein-
zubilden.

Austibungen unserer Fantasie gleichen den anderen geistigen Einstel-
lungen, mit denen sich dieses Kapitel beschiftigt hat, in mindestens einer
Hinsicht: Sie lassen sich mithilfe von dass-Sitzen ausdriicken. Wenn ich Joan
Lindsays Picknick am Valentinstag lese, dann stelle ich mir vor/fantasiere ich,
dass drei Madchen und eine Lehrerin am mysteriésen Hanging Rock spurlos
verschwinden. Ich stelle mir eine Welt vor, in der diese Inhalte wahr sind und
in der die Dinge passieren, die Lindsays Buch beschreibt (in Kapitel 3 und 4
erliutere ich genauer, was das bedeutet).

Ein deutlicher Unterschied zu demjenigen Zustand, den ich im ersten Teil
dieses Kapitels »Uberzeugung« getauft habe, liegt auf der Hand: Die Fantasie
istnicht an das Ziel der Wahrheit gebunden. Obwohl Joan Lindsay in ihrem Ro-
man mit der Ungewissheit spielt, ob die beschriebenen Ereignisse auf wahren
Begebenheiten beruhen, ist jedem, der Fiktion versteht, bewusst, dass die In-
halte des Romans nicht buchstiblich wahr sind. Es ist aber auch nicht der Fall,
dass sie falsch sind. Vielmehr ergibt es schlichtweg keinen Sinn, sie den Kate-
gorien der Wahrheit und Falschheit unterzuordnen, insofern diese, wie oben
dargelegt, Kategorien des Weltbezugs sind. Dass Sherlock Holmes in der Bak-
er Street wohnt ist keine Tatsache unserer Realitit, sondern eine, die nur in-
nerhalb der von Arthur Conan Doyle erschaffenen Welt itberhaupt einen Sinn
hat. Es ist also auch sinnlos, darauf zu beharren, dass Sherlock Holmes nicht
in der Baker Street lebt. Und wir wiirden einer Person, die auf der Wahrheit
oder Falschheit dieser Aussage (»S. Holmes lebt in der Baker Street«) beharrt,
mit Stirnrunzeln begegnen. Innerhalb der Fiktion ist es natiirlich richtig, dass
Holmes in der Baker Street lebt — so steht es in den Romanen von Doyle ge-
schrieben. Aber ohne den Zusatz »innerhalb der Fiktion« ergibt es keinen Sinn,
iiber die Wahrheit und Falschheit fiktionaler Tatsachen nachzudenken. Denn
Wahrheit und Falschheit sind Kategorien, die dazu dienen, innerhalb dieser un-
serer Welt Inhalte zu markieren, die der Welt entsprechen oder eben nicht. Und

14.02.2026, 11:43:48.

45


https://doi.org/10.14361/9783839475140-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

David Heering: Im Sog der Fiktionen

Tatsachen tiber Sherlock Holmes sind kein Teil dieser Welt. Sie gehéren in die
Welt der Fantasie.

Die Fantasie ist, anders ausgedriickt, kein Vermégen des Weltbezugs. Sie
dient nicht dazu, uns so oft wie méglich so gut wie moglich mit der Welt in Be-
zug zu setzen. Man konnte sogar denken, dass sie sich gegenteilig verhilt. Sie
erlaubt die Reise in andere, von der unseren ganz verschiedene Welten, vollig
unabhingig davon, was in unserer Welt gerade der Fall ist.

Allerdings habe ich oben bereits angemerkt, dass das Fantasieren, dass in
dieser Hinsicht nicht ganz alleingestellt ist. Ich habe zum Beispiel angemerkt,
dass das Annehmen, dass dhnliche Eigenschaften aufweist. Auch fiir meine An-
nahmen ist es nicht unbedingt ausschlaggebend, wenn auch vielleicht im Ge-
gensatz zur Fantasie verstindlich, dass sie wahr oder falsch sind. Sie haben ein
anderes Ziel.

An dieser Stelle wird jedoch deutlich, auf welche Weise sich das Fantasie-
ren grundsitzlicher von allen anderen dass-Einstellungen unterscheidet. Die-
jenigen Mitglieder der Familien der dass-Einstellungen, die ich bisher vorge-
stellt habe — glauben, fiirchten, annehmen -, zeichnen sich auch dadurch aus,
dass ihnen ihrer Natur nach bestimmte Ziele innewohnen. Ich habe ausge-
fithrt, dass der Einstellung der Uberzeugung das Ziel innewohnt, das als wahr
darzustellen, was auch wirklich wahr ist. Die Fantasie zeichnet sich nun da-
durch aus, dass ihr gar kein Ziel innewohnt. Das Fantasieren ist ein freier, seiner
Natur nach zielloser Zustand. Eine kurze Erliuterung:

Die Fantasie ist eine Erweiterung unseres Spielvermogens. Mit Fiktionen
umzugehen, ist also eine Form des Spiels. Wenn wir Filme, Biicher, Bilder ver-
arbeiten, dann spielen wir. Nun ist es eines der zentralen Merkmale des Spiels,
dass es aus reinem Selbstzweck, und nicht aus der Verfolgung irgendeines ex-
ternen Ziels, geschieht.’

Nehmen wir die reinste Form des Spiels, das Kinderspiel, als Beispiel. Kin-
der spielen nicht, um irgendein von dem Spiel selbst unabhingiges Ziel zu er-
reichen — um spiter belohnt zu werden, etwa, oder um jemanden zu beein-
drucken. Sie spielen des Spieles wegen. Wir kénnten uns natiirlich vorstellen,

9 Dass Spiel autotelisch ist, zieht sich als Idee durch die gesamte moderne Theorie des
Spiels: Am prominentesten vertritt sie Suits (1977). Sie findet sich allerdings auch
schon in Johan Huizingas (1956) Begriff des Homo Ludens. Friedrich Schiller vertritt au-
Rerdem in Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen eine 4hn-
liche Position.

14,02.2026, 11:43:49.


https://doi.org/10.14361/9783839475140-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Was heiBt es, etwas zu glauben?

dass jemand Spielverhalten an den Tag legt, um spater dafiir belohnt zu wer-
den. Dann aber, so scheint mir, stellen wir uns jemanden vor, der nur vorgibt
zu spielen, der aber eigentlich gar nicht wirklich in das Spiel eintaucht.

Dasselbe gilt, weil sie ein Spielvermogen ist, fiir die Fantasie. Wenn ich
Picknick am Valentinstag lese, dann versetze ich mich in die Welt des Buches,
indem ich meine Fantasie ausiibe. Aber ich tue das nicht, um ein Ziel aufler-
halb meiner Fantasie zu erreichen — um Lob einzuheimsen oder jemanden zu
beeindrucken. Ich kénnte mir natiirlich vorstellen, dass jemand Picknick am Va-
lentinstag zweckentfremdet und das Buch nur liest, um kultiviert zu wirken. Mir
scheint aber, dass wir uns dann jemanden vorstellen, der das Buch liest, ohne
sich seiner Fantasie zu bedienen (leider geht das). Diese Person wiirde Picknick
am Valentinstag behandeln wie Sachliteratur iiber den Australischen Busch oder
einen Ratgeber zur Weltliteratur.”®

Mithilfe der Idee, die ich in Abschnitt 3.1. eingefithrt habe, ndmlich, dass
Uberzeugungen sich durch ihre Verpflichtung auf die Wahrheit auszeichnen,
lasst sich diese Eigenart der Fantasie noch anders fassen: Anders als viele ande-
re dass-Einstellungen lisst sich das Fantasieren, dass nicht iiber eine Verpflich-
tung verstehen. Das Spekulieren, so habe ich vermutet, geht mit der Verpflich-
tung auf die Frage einher, ob es wirklich moglich ist, dass x, wenn y. Die Furcht
geht mit der Verpflichtung auf die Frage einher, ob etwas wirklich gefihrlich
ist. Aber die Fantasie? Auf sie finden diese Kategorien keine Anwendung. Wir
verpflichten uns, wenn wir uns in Zustinden der Fantasie befinden, auf gar
nichts. Die Fantasie zeichnet sich schlichtweg nicht dadurch aus, dass sie not-
wendigerweise mit bestimmten ihr internen Verpflichtungen einher geht. Sie
ist, in diesem Sinne, frei und anarchisch.

Es folgt aus dieser Erliuterung, dass die Fantasie durch keine der ibli-
chen Kritiken an mentalen Einstellungen belangt werden kann. Die Fantasie
hat kein Ziel und geht mit keinerlei Verpflichtung einher. Sie fillt daher auch
nicht in den Verwaltungsbereich der Vernunft. Die Vernunft ist ein regulatives
Vermdgen, ein Vermogen, das Regeln aufstellt (und durchsetzt) also, und diese
Regeln werden durch die jeweiligen Ziele der Zustinde vorgegeben. Fiir jedes
Ziel gibt es Verfahren oder Arten und Weisen, dieses Ziel zu erreichen. Man-
che dieser Verfahren sind dem Ziel zutriglich; wenn wir die entsprechenden

10  Einer der Griinde, warum die populire Idee der »100 Biicher, die man gelesen haben
muss, bevor man stirbt«so zerstorerisch ist, ist, dass sie uns anleitet, Literatur auf diese
entfremdende Weise zu behandeln — nicht als Spiel der Fantasie, sondern als Haken
auf einer Liste, deren Vervollstindigung eine Art Statussymbol darstellen soll.

14,02.2026, 11:43:49.

47


https://doi.org/10.14361/9783839475140-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

David Heering: Im Sog der Fiktionen

Einstellungen nach diesen Verfahren ausbilden, nennen wir sie rational oder
verniinftig. Andere Verfahren sind dem Ziel abtriglich; wenn wir die entspre-
chenden Einstellungen mit diesen Verfahren ausbilden, nennen wir sie irratio-
nal oder unverniinftig. Die Fantasie aber hat kein Ziel. Es gibt somit auch keine
Verfahren des Fantasierens, die man nach ihrer Zutraglichkeit/Abtraglichkeit
bewerten konnte. Folglich fillt die Fantasie nicht unter die Obhut der Vernunft.
Mein Fantasieren, dass ist also nicht nur weder wahr noch falsch, sondern auch
weder verniinftig noch unverniinftig, weder rational noch irrational.

Dieses Ergebnis entspricht auch unserem alltiglichen Umgang mit dem
Begriff. Ist es verniinftig oder unverniinftig, wenn ich, wihrend einer Lektii-
re von Picknick am Valentinstag fantasiere, dass die Kutsche mit den Midchen
durch die rote Landschaft fihrt? Wiederum: Diese Frage hat keine, weder eine
positive noch eine negative, Antwort. Ich mache nichts falsch, mir unterlauft
keinerlei Fehler, wenn ich mir die Kutschfahrt vorstelle. Ich mache aber auch
nichts richtig. Ich kann sie mir auf tausendfach verschiedene Weise vorstellen
und wiirde in keinem dieser Fille einen Fehler machen. Aber auch, wenn ich
mich entschiede, einem bestimmten Inhalt des Buches oder alle seine Inhal-
te, nicht durch meine Fantasie darzustellen, hitte ich keinen Fehler gemacht.
Ich hitte ein gutes Buch verpasst. Aber so sehr sich das manch einer wiinschen
wiirde: ein gutes Stiick Kunst zu verpassen, ist nicht irrational, nur traurig.

Es wird nun auch ersichtlich, wie genau der Zusatz der Fantasie das Bild
des Geistes, das ich im ersten Teil dieses Kapitels gezeichnet habe, komplizier-
ter macht. Es ist einfach, anzunehmen, dass alle dass-Einstellungen, alle Ein-
stellungen also, in denen wir komplexe Gedanken ausdriicken, Teil einer Fami-
lie sind, nimlich der Familie der vernunftgeleiteten geistigen Einstellungen
oder Aktivititen. Damit wire die Vernunft die Herrscherin unseres Geistes;
alle komplexen Gedanken befinden sich unter ihrer Obhut. In der Tat denke
ich, dass wir im Alltag manchmal zu dieser Annahme neigen, wenn wir versu-
chen, das Geistesleben anderer Menschen nachzuvollziehen. Wir neigen dazu,
den Geist der anderen als prinzipiell vernunftgesteuert zu verstehen und sie
auf dieser Grundlage zu kritisieren — oftmals zu Recht. Und auch in der For-
schung ist diese Denktendenz verbreitet, vielleicht, weil Philosoph*innen und
Wissenschaftler*innen dazu neigen, ihr eigenes mentales Erleben zu verallge-
meinern.

Aber der obige Ausflug in das Reich der Fantasie straft dieses Bild Liigen.
Es gibt einen Bereich in unserem Geistesleben, in dem wir duferst komple-
xe Gedanken ausbilden, ganze Gedankenwelten gar, und der von den Regeln
der Vernunft ginzlich unberiihrt ist. Das ist der Bereich der Fantasie. Wenn

14,02.2026, 11:43:49.


https://doi.org/10.14361/9783839475140-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Was heiBt es, etwas zu glauben?

wir diesen Bereich schon nicht ginzlich ausblenden, dann neigen wir mindes-
tens dazu, seine Ausdehnung zu unterschitzen. Wir unterschitzen, wie viele
Teile unseres Geisteslebens nicht durch die Vernunft, sondern durch die Fan-
tasie hervorgebracht werden. Eine zentrale Botschaft dieses Buches istes, dass
diese stiefmiitterliche Behandlung der Fantasie durch Alltagspraxis und For-
schung verheerende Folgen gehabt hat. Zu oft ist in den letzten Jahrzehnten
versucht worden, Kategorien der Vernunft auf die Fantasie anzuwenden; zu
oft wurden Leiden des Geistes als Leiden der Vernunft missverstanden und
vergeblich mit Arzneien der Vernunft behandelt.

Und damit sind wir wieder bei der Geschichte iiber meine Bekannte an-
gelangt, die ich am Anfang dieses Kapitels erzahlt habe, und die sich nun, in
groben Ziigen, anders verstehen lisst.

8. Eine Alternative zum kognitivistischen Paradigma

Als ihre Freundin wihrend der Corona Pandemie damit begann, verschwo-
rungstheoretische Inhalte zu konsumieren und zu verbreiten, da war meine
Bekannte erschiittert. Wie konnte eine Person, der sie vertraut hatte, glau-
ben, dass die Impfkampagne der Bundesregierung der erste Schritt in einem
systematischen Bevolkerungsaustausch ist? Sie versuchte, mit ihrer Freundin
zu diskutieren, ihr die Inhalte durch den Exorzismus der Vernunft auszutrei-
ben. Ihre Freundin schien mitzudiskutieren, aber vom Astlein kamen sie aufs
Zweiglein, und an der Grundeinstellung ihrer Freundin dnderte sich nichts.
Die Diskussionen wurden persénlicher, miindeten in Streit, und auch alle brii-
chigen Waffenstillstinde und Themenverbote (»Lass uns dariiber einfach nicht
mehr reden!«) waren nicht von Dauer. Schlieflich hielten es die beiden nicht
mehr miteinander aus, brachen den Kontakt — und damit auch die Diskussion
miteinander — ab.

Oben habe ich erliutert, dass das Verhalten meiner Bekannten der Stan-
dardantwort auf die beiden wichtigen Fragen iiber Verschwdrungstheorien
entspricht. Diese Fragen lauten:

(1) Was fir Dinge sind Verschworungstheorien?
(2) Wie verhalten sich Verschworungstheoretiker*innen geistig zu Verschwo-
rungstheorien?

14,02.2026, 11:43:49.

49


https://doi.org/10.14361/9783839475140-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

