LAURE SPAITENSTEIN

Freiheit im Labyrinth: Diderots Lettre sur les sourds et muets und
ihre Rezeption durch Lessing

Die im Februar 1751 anonym publizierte Lettre sur les sourds et muets,
a lusage de ceux qui entendent et qui parlent zahlt heute zu den weniger
bekannten philosophischen Schriften Denis Diderots. Obwohl sie in
der vom Autor selbst beaufsichtigten Edition seiner (Euvres philoso-
phiques et dramatiques 1772, zusammen mit der Lettre sur les aveugles, a
lusage de ceux qui voient, wiederaufgelegt wurde, beinhalten die beiden
zuletzt erschienenen deutschen Ausgaben der Philosophischen Schriften
Diderots nur den Brief iiber die Blinden, nicht aber den Brief iiber die
Taubstummen.! Im Deutschland der 1750er und 1760er Jahre erfreute
sich die Lettre sur les sourds et muets jedoch einer von Roland Mortier
als »iiberraschend« eingestuften Beliebtheit.” Vor allem den damals
22-jahrigen Gotthold Ephraim Lessing beeindruckte sie stark, wie aus
der vergleichsweise umfangreichen Rezension ersichtlich wird, die die-
ser bereits im Juni 1751 in seiner Literaturbeilage Das Neueste aus dem
Reiche des Wiizes abdruckte. Neben dem Inhalt des Briefes, der als eine
der Inspirationsquellen fiir den spéteren Laokoon gilt, faszinierte den
jungen deutschen Autor vor allem Diderots Stil. Zusammen mit dem
Titel, der »an das Schreiben iiber die Blinden erinnert«, lasse dieser,
so Lessing, iiber die Autorschaft des Briefes keine Zweifel offen, »denn
wem ist die Gewohnheit des Herrn Diderot unbekannt? Er schweift
iiberall aus, er springt von einem auf das andre, und das letzte Wort
einer Periode ist ihm ein hinlinglicher Ubergang.«® Fern von jedem

Denis Diderot: Philosophische Schriften, hg. von Alexander Becker, Berlin 2013; Denis
Diderot: Philosophische Schriften, hg. von Theodor Liicke, 2 Bde., Berlin 1961. Eine
deutsche Ubersetzung der »Lettre sur les sourds et muets« ist in Friedrich Bassenges
Ausgabe der »Asthetischen Schriften« Diderots enthalten (Frankfurt a.M. 1968, 2 Bde.,
Bd. 1, S. 27-97), die wiederum den »Brief iiber die Blinden« nicht beinhaltet.
2 Roland Mortier: Diderot en Allemagne (1750-1850) [1954], Paris 21986, S. 345: »Fa-
veur surprenante de la >Lettre sur les sourds et muets<«. Vgl. auch Anne Saada: Inven-
ter Diderot. Les constructions d’un auteur dans I’Allemagne des Lumiéres, Paris 2003,
S. 98-102.
Gotthold Ephraim Lessing: Das Neueste aus dem Reiche des Witzes. Monat Junius
1751, in: ders.: Werke und Briefe in zwdlf Banden, Bd. 2: Werke 1751-1753, hg. von
Jiirgen Stenzel, Frankfurt a.M. 1998, S. 125-140, hier S. 127.

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 Laure Spaltenstein

Dogmatismus sei Diderot »einer von den Weltweisen, welche sich mehr
Miihe geben, Wolken zu machen als sie zu zerstreuen.«* Wihrend die-
se zitierten Charakterisierungen (wie der groBte Teil der Rezension
insgesamt) direkte Ubersetzungen von Diderots eigenen Worten sind,”
gewinnt Lessings folgende Verteidigung des Autors gegen jeden »kurz-
sichtige[n] Dogmaticus« umso mehr Gewicht:

Gesetzt auch ein solcher Weltweise wagt es, Meinungen zu bestreiten, die wir
geheiliget haben. Der Schade ist klein. Seine Traume oder Wahrheiten, wie man
sie nennen will, werden der Gesellschaft eben so wenig Schaden tun, als vielen
Schaden ihr diejenigen tun, welche die Denkungsart aller Menschen unter das
Joch der ihrigen bringen wollen.®

Im Kontext der dreimonatigen Gefangnishaft im Schloss Vincennes,
die Diderot zwischen dem 24. Juli und dem 3. November 1749 wegen
seiner materialistischen und atheistischen Stellungsnahmen unter an-
derem in der Lettre sur les aveugles hatte absitzen miissen, wovon Lessing
in der Berlinischen Privilegierten Zeitung berichtet hatte,” beinhalten die-
se Zeilen unmissverstandlich eine politische Botschaft — als »entschie-
denel[r] Protest gegen die Inhaftierung Diderots« und als Verteidigung
des Philosophen »gegen die staatliche Unterdriickung«.?® Sie belegen
auBerdem eindriicklich, wie die Art des Schreibens beziehungswei-
se Argumentierens gerade in Zeiten der (Selbst-)Zensur aufs Engste
mit Fragen der Macht verbunden waren, und sind ein wichtiger Beleg
fiir eine Lektiire, die hinter Diderots Stil ein politisches Anliegen auf-
decken mochte.”

* Ebd, S. 135.

% Vgl. »le dernier mot d’une phrase est une transition suffisante« (LSM, 89) sowie »moi
qui m’occupe plutot a former des nuages qu’a les dissiper, et a suspendre les jugements
qu’a juger« (LSM, 112), in: Denis Diderot: Lettre sur les sourds et muets, in: ders.:
Lettre sur les aveugles a 'usage de ceux qui voient. Lettre sur les sourds et muets
a 'usage de ceux qui entendent et qui parlent, hg. von Marian Hobson und Simon
Harvey, Paris 2000, S. 87-169, hier S. 89 und S. 112. Hier und im Folgenden wird mit
der Sigle LSM und Seitenzahl auf diese Ausgabe verwiesen.

Lessing: Das Neueste aus dem Reiche des Witzes (wie Anm. 3), S. 135.

Berlinische privilegirte Zeitung. Im Jahr 1749. [133. Stiick. Donnerstag, den 6. Novem-
ber], in: Gotthold Ephraim Lessing: Sémtliche Schriften, hg. von Karl Lachmann. Drit-
te, auf’s neue durchgesehene und vermehrte Auflage, besorgt durch Franz Muncker,
Bd. 4, Stuttgart 1889, Nachdruck Berlin 1968, S. 40.

8 Monika Fick: Lessing-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart 32010, S. 238.
Wie fruchtbar eine solche Perspektive ist, zeigen verschiedene Publikationen der letz-
ten Jahre. Vgl. Le langage politique de Diderot, hg. von Franck Salaiin, Paris 2014;
Colas Duflos: Diderot. Du matérialisme a la politique, Paris 2013; Denis Diderot und

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheit im Labyrinth 19

Die politische Dimension wird kaum verhiillt, wenn Diderot das Vor-
wort — einen Brief an seinen Verleger — mit »De V.... ce 20 janvier
1751« datiert. Zu diesem Zeitpunkt befand sich der Autor allerdings
in Paris — und keineswegs in »Vincennes«, wie er mit dem »V.« wohl
suggerieren mochte. Hiermit erinnert Diderot seine Leserschaft an sei-
ne Gefangenschaft und an das damals abgegebene Versprechen, »de
ne rien faire a Pavenir qui puisse étre contraire en la moindre chose
a la religion et aux bonnes meeurs.<!” Vor diesem Hintergrund liest
sich der wenige Zeilen spiter formulierte Satz, in dem er auf den be-
sonderen Stil seines Briefes eingeht, unmissverstiandlich als politisches
Statement: »Quant a la multitude des objets sur lesquels je me plais a
voltiger, sachez et apprenez a ceux qui vous conseillent, que ce n’est
point un défaut dans une lettre, ou 'on est censé converser librement,
et ou le dernier mot d’une phrase est une transition suffisante« (LSM,
89). Zwar scheint das Sujet des Briefes — das Thema der Inversionen in
den Sprachen - politisch harmlos zu sein. Dennoch wird angesichts der
Konsequenzen der Verdffentlichung deutlich, dass sich Diderot in den
Augen der Zensoren nicht genug gezihmt hatte: Die Lettre sur les sourds
et muetsist Teil eines Korpus von Publikationen, die zwar nicht zu einer
neuerlichen Haft fithrten, jedoch durchaus auch Konsequenzen fiir die
geistige Freiheit Diderots haben sollten, denn am 7. Februar 1752 kam
es zum mehrere Monate dauernden Verbot der Encyclopédie.

Diesem Aufsatz liegt die These zugrunde, dass Diderot seine geistige
Freiheit in der Lettre sur les sourds et muets durch seinen besonderen Stil
zu demonstrieren versucht hat. Diesen Stil interpretiere ich vor dem

die Macht/Denis Diderot et le pouvoir, hg. von Isabelle Deflers, Berlin 2015, dar-
in insbesondere den Aufsatz von Thomas Klinkert: Diderots subversive Asthetik als
Ausdruck seiner kritischen Analyse von Machtstrukturen: »Le Neveu de Rameau«
und »Jacques le fataliste«, S. 181-194; Politik, Schauspiel, Philosophie. Eine Ausein-
andersetzung mit Denis Diderots »Paradox iiber den Schauspieler«/Politique, théatre,
philosophie. Un débat autour du »Paradoxe sur le comédien« de Denis Diderot, hg.
von Christine Abbt und Michael Festl, Basel 2018 (Schweizerische Zeitschrift fiir Phi-
losophie/Studia Philosophica). Die »Lettre sur les sourds et muets« wurde allerdings
noch nie so interpretiert. Zum »Taubstummenbrief« insgesamt vgl. Paolo Quintini: La
pensée critique de Diderot. Matérialisme, science et poésie a I’age de 'Encyclopédie,
1742-1782, Paris 2001, S. 231-245; Franco Venturi: Jeunesse de Diderot (de 1713 a
1752), Paris 1939, Reprint Genf 1967, S. 237-282; Marian Hobson: La »Lettre sur
les sourds et muets« de Diderot: Labyrinthe et langage, in: Semiotica 16 (1976), H. 4,
S. 291-327. Zu Diderots Stil vgl. unter der umfangreichen Literatur insbesondere Jean
Starobinski: Diderot, un diable de ramage, Paris 2012.

10 Denis Diderot: Correspondance, Bd. 1, 1713-1757, hg. von Georges Roth, Paris 1955,
S. 96.

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 Laure Spaltenstein

Hintergrund des musikalischen Modells, das im Bild des »homme hor-
loge« die Grundlage fiir die Darstellung des menschlichen Verstandes
bietet. In einem zweiten Schritt betrachte ich als Gegenfolie Lessings
Laokoon und zeige bei aller »Wahlverwandtschaft«!! zwischen den Au-
toren, die es unter anderem im Kampf gegen geschlossene und dogma-
tische Systeme des Denkens auszumachen gibt, einen entscheidenden
stilistischen Unterschied, der Diderots Plddoyer fiir die Freiheit umso
deutlicher hervortreten ldsst.

Simultaneitat des Denkens: »L’homme-horloge« und die vibrierende Saite

In vielen Punkten seiner Argumentation zum damals rege diskutier-
ten Problem der Inversionen, die er grundsitzlich gegen die Meinun-
gen seines Briefadressaten Charles Batteux fiihrt, scheint Diderot den
Positionen des Encyclopédie-Mitarbeiters Dumarsais nahe zu stehen.
Doch am Ende seiner Uberlegungen distanziert er sich auch endgiil-
tig von ihm, wenn er alle fritheren Argumente und Gegenargumen-
te als schlussendlich irrelevant abtut, da Denken und Sprache sich
grundsitzlich unterschieden: Die Sprache, die sich in der Linearitit
des Zeitverlaufs entfaltet, sei unfihig, das komplexe Geschehen des
Geistes wiederzugeben, in welchem sich verschiedene Gedanken und
Empfindungen gleichzeitig ereigneten. Der radikale Charakter dieser
Behauptung wird durch eine spitere Stellungnahme Batteux’ deutlich:
»Que répondrait-on a celui qui prétendrait que 'esprit embrasse d’une
seule vue plusieurs objets a la fois? Il n’y aurait plus alors d’ordre suc-
cessif 2 imiter dans expression: et tout retomberait dans arbitraire.«!?
Diderot wusste wohl, dass Batteux seine Negierung jeglichen Ord-
nungsprinzips im Denken als ein »paradoxe« betrachten wiirde.'® Es

11" S5 Wilfried Barner im Kommentar zu Gotthold Ephraim Lessing: Das Theater des

Herrn Diderot, in: ders: Werke und Briefe in zwolf Banden, Bd. 5/1: Werke 1760-1766,
hg. von Wilfried Barner, Frankfurt a.M. 1990, S. 543; sowie: Zweisprachige, synop-
tische Edition der Diderot—Ubersetzung von 1760, hg. von Nikolas Immer und Olaf
Miiller, St. Ingbert 2014, S. 543.

So Batteux im vierten Band seiner »Cours de belles-lettres ou principes de la littéra-
ture «. Zit. nach Hobson: La »Lettre sur les sourds et muets« de Diderot (wie Anm. 9),
S. 326, Anm. 12.

»[...] je vais vous démontrer encore que si le paradoxe que je viens d’avancer n’est pas
vrai, si nous n’avons pas plusieurs perceptions a la fois, il est impossible de raisonner

et de discourir« (LSM, 112).

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheit im Labyrinth 21

ist daher sicherlich kein Versehen, wenn er diesen zentralen Punkt der
Schrift in der am Ende des Buches platzierten Zusammenfassung aller
besprochenen Themen mit Schweigen iibergeht. Da diese Zusammen-
fassung den Lesern am ehesten prisent bleiben diirfte und mehreren
Rezensenten (inklusive Lessing) als Grundlage ihrer Artikel diente,'
kann diese Auslassung als eine Vorsichtsmanahme Diderots gelten.
Um seine Auffassung des menschlichen Verstandes zur Sprache zu
bringen, bringt Diderot keine Argumente, sondern nur Analogien, wo-
bei er das iiber viele Zeilen ausgefiihrte Bild des »homme horloge«
sorgfiltig einrahmt, gewissermaBen als vernachlissigbare Klammer
innerhalb seiner Schrift. Die Passage wird er6ffnet durch einen Kondi-
tionalsatz: »Si j’avais affaire a quelqu’un qui n’etit pas encore la facilité
de saisir des idées abstraites, je lui mettrais ce systeme de 'entendement
humain en relief, et je lui dirais: [...]« (LSM, 109). Vom Briefadressaten
Batteux, der zu diesem Zeitpunkt eine Professur fiir griechische und
romische Philosophie am Collége Royal innehatte, diirfte die hiermit
formulierte Bedingung, namlich, dass er keine abstrakten Ideen zu
fassen imstande sei, wohl nicht erfiillt worden sein. Dass Diderot sei-
ne Analogie dennoch iiber drei ganze originale Druckseiten entfaltet,
konnte unschwer als Frechheit gegeniiber dem Priester und Professor
aufgefasst werden, zumal er am Ende der Passage erneut zu verstehen
gibt, dass er sich bewusst ist, mit seinen Ausfithrungen den in einer sol-
chen Schrift angemessenen Ton zu verfehlen: »Mais je laisse ce langage
figuré que jemploierais tout au plus pour récréer et fixer I'esprit volage
d’un enfant, et je reviens au ton de la philosophie @ qui il faut des raisons
et non des comparaisons«< (LSM, 110f.) Ist dieser Satz aber wirklich ernst
zu nehmen? Die im Original stehende Kursivierung konnte auf eine
ironische Distanz zum Sprichwort »comparaison n’est pas raison« hin-
weisen,' das zu Diderots eigener philosophischer Praxis offensichtlich

" In der Rezension des »Mercure de France« (April 1751, S. 128-134) wird Diderots
Zusammenfassung in ihrer ganzen Linge, in derjenigen der »Bibliothéque impartiale«
(Mai und Juni 1751, Bd. 3, 3. Teil, S. 409-417) in langen Ausziigen zitiert. Ein GroBteil
von Lessings Rezension (wie Anm. 3) besteht ebenso in der (hier stillschweigenden)
Ubersetzung von Diderots Zusammenfassung.

Dasselbse Sprichwort wird Diderot im »Réve de d’Alembert« ebenfalls umdrehen,
wenn er Mademoiselle de I’Espinasse sagen lésst: »je vais m’expliquer par une compa-
raison; les comparaisons sont presque toute la raison des femmes et des poétes.« Der
Vergleich, den Mademoiselle de I’Espinasse auf dieser Weise einfiihrt, ist kein geringe-
rer als das Bild der Spinne (»Imaginez une araignée...«), das zu den anregendsten und
am meisten kommentierten Bildern Diderots iiberhaupt zihlt. Denis Diderot: Le Réve

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

29 Laure Spaltenstein

gar nicht passt. Ich vermute sogar, dass man hinter diesem Satz eine
Selbstcharakterisierung des Autors zu erkennen hat. Denn wenn Dide-
rot als angemessenen Leser fiir seine Analogie den »esprit volage« ei-
nes Kindes benennt, das mit solchen Ausfithrungen »vergniigt« werden
konnte (»récréer«), tut er dies mit ganz dhnlichen Worten wie im oben
zitierten Satz des Vorworts, in dem er auf seinen eigenen Stil eingeht
(»Quand a la multitude des objets sur lesquels je me plais a voltiger«):
In beiden Sitzen rekurriert er auf dasselbe lexikalische Feld, um ein
mit dem Vergniigen (»je me plais«/»récréer«) verbundenes, freies und
zielloses Herumflattern (»voltiger«/»volage«) zu bezeichnen. Die Pas-
sage des »homme horloge« scheint also danach zu rufen, als Schliissel
fiir den Stil des ganzen Briefes gedeutet zu werden. Wie gestaltet sich
aber Diderots »comparaison« genau?

Diderot stellt sich den Menschen als eine »horloge ambulante« vor, ein
Vergleich, der im zeitgendssischen Umfeld naheliegt und vor ihm un-
ter anderem von Descartes und La Mettrie gezogen worden war. Die
hoch entwickelte Mechanik der Uhr eignet sich nur allzu gut als Pen-
dant zur Komplexitét der menschlichen Maschine; das Ticken der Uhr
kann mit dem Klopfen des Herzens, die Kreisbewegung der Uhrzeiger
und insgesamt des Uhrwerks mit dem Blutkreislauf in Parallele gesetzt
werden. Dementsprechend beschreibt Diderot das Herz als die groBe
Feder, die weiteren Organe des Brustkorbs als die anderen Haupttei-
le der Uhrmechanik. Ihm geht es aber vor allem um die Darstellung
des menschlichen Verstandes — und hier bezeugt er seine Originalitit.
Diderot stellt sich im Kopf eine Glocke mit vielen Himmern vor, von
denen aus eine Unzahl von Drihten — Nerven — ausgeht, die an allen
moglichen Punkten des Kastens befestigt sind. Uber der Glocke fin-
det sich eine kleine Figur: Sie stellt die Seele dar. Diese hort den von
den Drihten auf der Glocke erzeugten T6nen zu, »comme un musicien
qui écouterait si son instrument est bien accordé« (LSM, 109). Auf die
Stimmung des Instruments beziehungsweise des Korpers hat sie kei-
nen Einfluss.

Dabei unterscheidet sich Diderots Bild von einem cartesianischen Mo-
dell insofern, als die Seele bei ihm auch existieren kann, ohne sich
dessen bewusst zu sein.!® Die Trennung von Geist und Kérper zeigt

de d’Alembert, in: ders: (Euvres completes, Bd. 17: Le Réve de d’Alembert. Idées IV,

~ hg. von Jean Varloot, Paris 1987, S. 25-209, hier S. 135.
16 »Supposez qu’entre ces cordons il y en ait certains qui soient toujours tirés; comme
nous ne nous sommes assurés du bruit qui se fait le jour a Paris que par le silence de la

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheit im Labyrinth 23

jedoch, dass Diderot anno 1751 die Konsequenzen seines materialis-
tischen Menschenbildes noch nicht vollkommen gezogen hatte. Dies
wird sich im 1769 verfassten Réve de d’Alembert andern: Mit explizitem
Bezug auf das in der Lettre sur les sourds et muets entworfene Bild der
kleinen Figur, die den Tonen des Korpers zuhort, entwickelt Diderot —
gleichsam im Sinne einer Korrektur!'” — sein Modell des »clavecin-phi-
losophe«, mit dem er die cartesianische Unterscheidung in zwei Sub-
stanzen endgiiltig iiberwindet. Die offensichtliche Nihe zwischen
beiden Bildern wurde bisher dahingehend kommentiert, dass sie den
Entwicklungsgang von Diderots materialistischem Denken — mit dem
»homme horloge« als Vorstufe des »clavecin-philosophe« — zeige.'®
Weniger gewichtet wurde hingegen die Tatsache, dass Diderots zen-
trale Idee der Simultaneitdt der Gedanken bereits in der Lettre sur les
sourds et muets angefiihrt wird.

Um den Unterschied zwischen Denken und Sprache zu veranschauli-
chen, rekurriert Diderot auf die beiden Dimensionen der Musik. Der
vertikale Zusammenklang, das gleichzeitige Erklingen von mehreren
Tonen, wird zum Sinnbild der Simultaneitit des Denkens, wihrend
die Sukzession von Akkorden den linearen Charakter der Sprache dar-
stellt:

Il ne tiendrait qu’a moi de suivre ma comparaison plus loin, et d’ajouter que les
sons rendus par le timbre ne s’éteignent pas sur-le-champ; qu’ils ont de la durée;
qu’ils forment des accords avec ceux qui les suivent; que la petite figure attentive
les compare et les juge consonants ou dissonants; que la mémoire actuelle, celle
dont nous avons besoin pour juger et pour discourir, consiste dans la résonance
du timbre; le jugement dans la formation des accords, et le discours dans leur
succession [...] (LSM, 110).

nuit, il y aura en nous des sensations qui nous échapperont souvent par leur continuité;
telle sera celle de notre existence« (LSM, 110).
»D’ALEMBERT. Et si vous y regardez de pres, vous faites de I’entendement du phi-
losophe un étre distinct de 'instrument, une espéce de musicien qui préte 'oreille
aux cordes vibrantes, et qui prononce sur leur consonance ou leur dissonance. /
DIDEROT. Il se peut que j’aie donné lieu a cette objection que peut-étre vous n’eus-
siez pas faite, si vous eussiez considéré la différence de I'instrument philosophique et
de I'instrument clavecin. Uinstrument philosophe est sensible, il est en méme temps le
musicien et I'instrument.« Diderot: Le Réve de d’Alembert (wie Anm. 15), S. 102.
18 Vgl. Jacques Chouillet: Diderot. Poete de I'énergie, Paris 1984, S. 245-278 (Kapitel
»Le clavecin philosophe«); sowie Duflos: Diderot. Du matérialisme a la politique (wie
Anm. 9), S. 44-51 (Abschnitt »De la figure automate au clavecin sensible«).

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

924 Laure Spaltenstein

Das Phianomen der »Resonanz« der Tone wird hier gleichsam en passant
genannt und nicht ausfiihrlich besprochen. Mit dem hiermit beriihrten
Bereich der Akustik hatte sich Diderot jedoch in den Jahren unmit-
telbar vor dem Verfassen der Lettre sur les sourds et muets intensiv aus-
einandergesetzt — der erste Essay seiner 1748 erschienenen Mémoires sur
différents sujets de mathématiques behandelt akustische Fragestellungen
unter einem mathematisch-physikalischen Gesichtspunkt.!? Insbeson-
dere zwei Begleiterscheinungen der vibrierenden Saite erweisen sich
fiir Diderots Darstellung des menschlichen Verstandes als relevant:
Zum einen das Mitschwingen einer Saite, das sich einstellt, sobald man
eine andere, harmonisch gestimmte Saite erklingen ldsst; zum anderen
die erzeugten Obertone, die zum Teil bewusst (vor allem im Falle der
gut horbaren zwoélften und 17ten Partialtone iiber dem Grundton), zum
Teil unbewusst — was gerade bei weiter entfernten Obertonen der Fall
ist - wahrgenommen werden.?’ Wie sich diese akustischen Phinomene
auf die Stimulation von Ideen iibertragen lassen, wird Diderot im Réve
de d’Alembert formulieren, wenn er den Vergleich zwischen menschli-
chen Organen mit »des cordes vibrantes sensibles« anfiihrt:

La corde vibrante sensible oscille, résonne longtemps encore aprés qu'on I'a
pincée. C’est cette oscillation, cette espéce de résonance nécessaire qui tient I’ob-
jet présent, tandis que I'entendement s’occupe de la qualité qui lui convient.
Mais les cordes vibrantes ont encore une autre propriété, c’est d’en faire frémir
d’autres; et c’est ainsi qu'une premiére idée en rappelle une seconde, ces deux-la
une troisiéme, toutes les trois une quatrieme, et ainsi de suite, sans qu’on puisse
fixer la limite des idées réveillées, enchainées, du philosophe qui médite ou qui
s’écoute dans le silence et Pobscurité. Cet instrument a des sauts étonnants, et
une idée réveillée va faire quelquefois frémir une harmonique qui en est a un
intervalle incompréhensible.?!

Meine These ist, dass Diderot die hier beschriebenen akustischen
Eigenschaften und deren Konsequenzen fiir seine Darstellung des
menschlichen Verstandes nicht erst beim Verfassen des Réve de d’Alem-
bert, den er wohlgemerkt zeit seines Lebens nicht publizierte, sondern

19" Denis Diderot: Principes généraux d’acoustique, in: ders.: (Buvres complétes, Bd. 2:
Philosophie et mathématique. Idées I, hg. von Robert Niklaus u.a., Paris 1975, S. 235-
281.

20, Le bruit est un; le son au contraire est composé; un son ne frappe jamais seul nos
oreilles; on entend avec lui d’autres sons concomitants, qu’on appelle harmoniques.«
Ebd., S. 265.

2l Denis Diderot: Le Réve de d’Alembert (wie Anm. 15), S. 101.

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheit im Labyrinth 25

bereits fiir das Bild des »homme horloge« im Hinterkopf hatte. Zu die-
ser Zeit war er nicht nur, wie gesagt, iiber akustische Fragestellungen
bereits gut informiert. Auch fiir mogliche metaphorische Ubertragun-
gen dieser akustischen Phdnomene hatte er bereits 6fter seine Begeiste-
rung gezeigt. Dem Bild der vibrierenden Saite begegnete Diderot wohl
zum ersten Mal im Jahr 1745, als er Shaftesburys Inquiry concerning
virtue ins Franzosische iibersetzte.”” Zwei weitere Texte aus dem Jahr
1751, der Encyclopédie-Artikel »Affection« und die Lettre a Mademoiselle
.23 _ eine der drei Additions, die Diderot seiner Lettre sur les sourds et
muets wenige Monate nach der Erstpublikation beifiigte —, zeugen von
Diderots Enthusiasmus fiir das Bild der vibrierenden Saite.

Warum geht er also in der eigentlichen Lettre sur les sourds et muets auf
die akustischen Phinomene und deren metaphorisches Potential nicht
ein? Wohl deswegen, weil die Konsequenzen zu radikal gewesen wiren.
Wie erwihnt, stellte bereits die Idee, dass mehrere Gedanken gleich-
zeitig erzeugt werden, ein Wagnis dar, was sich sowohl an Batteux’ Re-
aktion als auch daran ablesen lisst, dass Diderot auf diesen zentralen
Punkt seiner Ausfithrungen in der Zusammenfassung nicht eingeht.
Die beschriebenen akustischen Phdanomene gehen in dieser Hinsicht
sogar einen Schritt weiter, indem sie implizieren, dass die Gedanken
nicht bewusst gebildet werden. Im Taubstummenbrief konzentriert sich
Diderot hingegen bei der Beschreibung des menschlichen Verstandes

22 Denis Diderot: Essai sur le mérite et la vertu, in: ders: Euvres completes, Bd. 1: Le
modele anglais, hg. von Arthur M. Wilson u.a., Paris 1975, S. 287-437, hier S. 373.
Vgl. insbesondere folgenden Ausschnitt aus einer langen Fussnotenanmerkung Dide-
rots: »Si quand un instrument est d’accord, vous en pincez une corde, le son qu’elle
rend occasionne des frémissements, et dans les instruments voisins si leurs cordes ont
une tension proportionnellement harmonique avec la corde pincée; et dans ses voi-
sines, sur le méme instrument, si elles gardent avec elles la méme proportion. Image
parfaite de I'affinité, des rapports et de la conspiration mutuelle de certaines affections
dans le méme caractere, et des impressions gracieuses et du doux frémissement que
les belles actions excitent dans les autres, surtout lorsqu’ils sont vertueux. Cette com-
paraison pourrait étre poussée bien loin, car le son excité est toujours analogue a celui
qui Pexcite.«

»En musique, le plaisir de la sensation dépend d’une disposition particuliere non seu-
lement de P'oreille, mais de tout le systeme des nerfs. S’il y a des tétes sonnantes, il
y a aussi des corps que j'appellerais volontiers harmoniques; des hommes, en qui
toutes les fibres oscillent avec tant de promptitude et de vivacité, que sur I’expérience
des mouvements violents que ’harmonie leur cause, ils sentent la possibilité de mou-
vements plus violents encore, et atteignent a I'idée d’une sorte de musique qui les ferait
mourir de plaisir. Alors leur existence leur parait comme attachée a une seule fibre
tendue, qu’une vibration trop forte peut rompre« (LSM, 146f.).

23

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 Laure Spaltenstein

auf die aktive Leistung des Gehirns: auf das »jugement« und den »dis-
cours«. Dass aber die Gedanken auch passiv, zufillig und unbewusst
entstehen konnen, dass sie also grundsitzlich frei sind, scheint mir aus
der Passage des »homme horloge« implizit abzuleiten zu sein. Zwar hat
Diderot in der Lettre sur les sourds et muets noch nicht die letzten Kon-
sequenzen des akustischen Modells inhaltlich ausgefiihrt, performativ
haben sie sich aber bereits im Stil des gesamten Briefes niedergeschla-
gen.

Erinnert sei an das im Vorwort formulierte Postulat, sich »frei unter-
halten« zu wollen. An mehreren Stellen der eigentlichen Lettre stilisiert
Diderot die grundsitzliche Ziigellosigkeit seiner Gedanken, indem er
fingiert, nicht Herr des Argumentationsganges zu sein. Vielmehr entfal-
ten sich seine Gedanken selbststindig und rufen andere Gedanken her-
vor — »Cette réflexion, Monsieur, me conduit a une autre« (LSM, 94) —,
wihrend Diderot selbst, wie die Seele im »homme horloge«, gleich-
sam nur aufmerksam auf die Vielzahl der in seinem Gehirn erweckten
Tone beziehungsweise Ideen horen kann. Formulierungen wie: »Il me
vient un scrupule« (LSM, 95), oder die in der Zusammenfassung ge-
machte Behauptung: »En suivant le passage de I’état de langue formée
a l’état de langue perfectionnée, j'ai rencontré ’harmonie« (LSM, 133;
Hervorhebung im Original), lassen Diderot als einen passiven Denker
erscheinen, der zu seinen Thesen mehr durch Zufall als durch eine
aktiv und zielgerichtet gesteuerte Reflexion kommt. In dieser Hinsicht
sendet er ganz am Anfang des Briefes klare Signale. Nichts Geringeres
als die Wahl des Adressaten Batteux stellt er als eine zufillige bezie-
hungsweise nicht aktiv intendierte dar: »J’aurais pu m’adresser a M.
I’abbé de Condillac, ou a M. Dumarsais, car ils ont aussi traité la matie-
re des inversions; mais vous vous étes offert le premier a ma pensée, et
je me suis accommodé de vous [...]« (LSM, 91). Ja, bereits im Untertitel
der Schrift, in dem Diderot die im Brief vorkommenden Themen an-
kiindigt, ist das Moment des Zufalls vertreten. Der Vergleich zwischen
den Ausdrucksmitteln der verschiedenen Kiinste, fiir den Diderot das
so anregende wie vielbesprochene Konzept der Hieroglyphe einfiihrt,
wird als etwas Akzidentelles (»par occasion«) bezeichnet:

Lettre sur les sourds et muets [...]. Ou Uon traite de Uorigine des inversions, de I’harmo-
nie du style, du sublime de situation, de quelques avantages de la langue francaise sur la
plupart des langues anciennes et modernes, et par occasion de Uexpression particuliere aux
beaux-arts. (LSM, 91)

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheit im Labyrinth 97

Dieser Untertitel ist auch in anderer Hinsicht fiir die Frage nach dem
Stil des Briefes und der postulierten Freiheit aufschlussreich. Die rasche
Nennung der behandelten Themen erweckt den Eindruck einer un-
ordentlichen Hdufung; der Zusammenhang zwischen den genannten
Elementen ist zunéchst nicht ersichtlich, ihre Aufeinanderfolge scheint
vollig beliebig zu sein. Und tatsdchlich gibt Diderot hier nicht einmal
die Reihenfolge der Themen wieder, wie sie in seinem Brief vorkom-
men, da dort »’harmonie du style« erst nach dem »sublime de situa-
tion« behandelt wird. Einen dhnlichen Eindruck ruft die merkwiirdige
Zusammenfassung am Ende des Briefes hervor, in der Diderot weder
eine Synthese seiner Schrift liefert, noch Schliisse aus den Beobachtun-
gen und Analysen zieht, sondern die meisten seiner Gedanken noch
einmal stichwortartig wiederholt — diesmal allerdings in der richtigen
Reihenfolge. Die drei Additions bekriftigen den Eindruck einer planlo-
sen Anhédufung von Materialien — vom Index ganz zu schweigen, der
eine in ihren Auswahlkriterien nicht ganz einleuchtende Auflistung
von behandelten Themen und Personen alphabetisch sortiert. Anstatt
in dieser scheinbar planlosen Anhédufung beziehungsweise Unordnung
eine Schwiche der Lettre sur les sourds et muets zu erkennen, scheint mir,
dass man hier vielmehr einen genuin performativen Aspekt der Schrift
ausmachen kann: Mit seinem Stil hat Diderot versucht, sich im Schrei-
ben dem vielstimmigen simultanen Geschehen des menschlichen Ver-
standes zu nihern.

Diese These diirfte besser nachvollziehbar werden anhand einer Kon-
trastfolie, die auf den ersten Blick viele stilistische Ahnlichkeiten mit
Diderots Lettre aufweist, nimlich Lessings Laokoon. Die eingangs zitier-
te Rezension der Schrift Diderots, in der Lessing auf den besonderen
Stil des Autors eingeht, wurde »seit jeher als versteckte Selbstdeutung
interpretiert«.* Und tatsichlich nimmt Lessing die zwei Aspekte, die
ich am Stil der Lettre sur les sourds et muetshervorgehoben habe, namlich
das Moment des Zufalls und der Unordnung, fiir seinen Laokoon in An-
spruch. In der Vorrede schreibt er iiber die Folge von »Aufsitzens, die
seine Schrift ausmachen: »Sie sind zufilliger Weise entstanden, und
mehr nach der Folge meiner Lektiire, als durch die methodische Ent-
wickelung allgemeiner Grundsitze angewachsen. Es sind also mehr

24 Fick: Lessing-Handbuch (wie Anm. 8), S. 237.

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 Laure Spaltenstein

unordentliche Collectanea zu einem Buche, als ein Buch« (L, 15).%

Die Ahnlichkeit der Verfahren lésst allerdings die Differenz zwischen
Lessing und Diderot umso deutlicher hervortreten.

Lessings »Weg«, Diderots »Labyrinth«

Die Rezension der Lettre sur les sourds et muets stellt das erste Zeug-
nis von Lessings Auseinandersetzung mit Diderot dar, die sich in den
folgenden Jahren intensivieren und vor allem in die Ubersetzung der
Theaterstiicke Le Fils naturel und Le Pere de famille miinden wird. In
der Vorrede zur Publikation Das Theater des Herrn Diderot aus dem Jahr
1760,%° die laut Nikolas Immer und Olaf Miiller angesichts der dama-
ligen Angriffe gegen die Encyclopédie »eine beachtliche Provokation«
bedeutete,?” fordert Lessing seine Leser auf, den »denkenden Kopf [zu]
spiiren, der die alten Wege weiter bahnet, und neue Pfade durch unbe-
kannte Gegenden zeichnet.«*® Fiir seinen »Wahlverwandten« Diderot
zieht er dieselbe Weg-Metaphorik heran, die er fiir sein eigenes Schrei-
ben gerne in Anspruch nahm, denn Lessing interessieren nicht so sehr
die Erkenntnisse per se, als vor allem der Weg, der zu diesen fiihrt.?’

Dies wird insbesondere im Laokoon deutlich. Mit ihrer Mischung aus
deduktivem und induktivem Verfahren sowie aufgrund der zahlreichen
eingeschobenen Analysen von Beispielen aus der Poesie und der Ma-
lerei gilt die Schrift heute manchen Interpreten als »auBerordentlich
schwer greifbar«.®” Lessings Zeitgenossen hat sie aber gerade durch die
Art der Darlegung stark beeindruckt. Der Autor gehe den »Weg [...]

2> Hier und im Folgenden wird mit der Sigle L und Seitenzahl verwiesen auf Gotthold

Ephraim Lessing: Laokoon oder Uber die Grenzen der Malerei und Poesie. Erster
Teil, in: ders: Werke und Briefe in zwolf Bianden, Bd. 5/2: Werke 1766-1769, hg. von
Wilfried Barner, Frankfurt a.M. 1990, S. 11-321.

Die Publikation enthilt Lessings Ubersetzungen der beiden erwihnten Theaterstiicke
sowie der »Entretiens sur Le Fils naturel« und des Essays »De la poésie dramatique«.
Nikolas Immer, Olaf Miiller: Lessings Diderot: »siissere Thrianen« zur Lauterung des
Nationalgeschmacks, in: »ihrem Originale nachzudenken«. Zu Lessings Ubersetzun-
gen, hg. von Helmut Berthold, Tiibingen 2008 (Wolfenbiitteler Studien zur Aufkli-
rung, Bd. 31), S. 147-163, hier S. 150.

28 Lessing: Das Theater des Herrn Diderot (wie Anm. 11), S. 13.

'29 Vgl. Fick: Lessing-Handbuch (wie Anm. 8), S. 42.

30 Wilfdried Barner: Kommentar zu Lessing: Laokoon (wie Anm. 25), S. 670.

26

27

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheit im Labyrinth 29

der Observation, und des freyen durch kein System eingeschrinkten
Raisonnements«, schreibt etwa Christian Garve in seiner Rezension,
die 1769 in der Allgemeinen deutschen Bibliothek erschien.®! Da zu diesem
Zeitpunkt Lessings Buch bereits »ldngst bekannt, gelobt, bewundert,
beurtheilt, getadelt worden« war, entscheidet sich Garve fiir eine aus-
fithrliche Zusammenfassung der Schrift, wobei er hierbei eben auf den
besonderen Stil der Schrift aufmerksam macht:

Aber das ist noch vielleicht iibrig, der Reihe der Lessingischen Ideen unver-
wandt nachzugehen; sie so wie sie sich in seinem Kopf entwickelt haben: (denn
in der That ist sein Buch mehr eine Geschichte seiner Meditation, als das bloBe
Resultat derselben) sich auch in seinem entwickeln zu lassen [...].%

Lessing hat eine solche Lektiire, die im Text das spontane und planlose
Niederschreiben der Reflexionen erkennen will, explizit befordert: Er
behauptet gleich im ersten »Aufsatz« des Laokoon, »meine Gedanken
in eben der Ordnung niederschreiben [zu wollen]|, in welcher sie sich
bei mir entwickelt« (L, 18). Dass man eine solche Behauptung nicht fiir
bare Miinze nehmen soll, braucht indes kaum betont zu werden. Oft
referiert wird in der Forschung die am Anfang des XXVI. Aufsatzes
gemachte Behauptung Lessings, die Geschichte der Kunst des Altertums
Johann Joachim Winckelmanns sei soeben erschienen (das passierte im
Dezember 1763),%* wihrend Lessing nachweislich erst nach Kenntnis-
nahme von Winckelmanns Buch mit der Ausarbeitung seines Laokoon
begann.>* Aber auch die »literarische und rhetorische Geschicklich-
keit« sowie die »an sich schliissige Struktur« und der »streng systemati-
sche[] Kerng, die vom Lessing-Biographen und Spezialisten Hugh Barr
Nisbet betont werden,® sprechen gegen Lessings eigene Behauptung
eines spontanen Niederschreibens seiner Gedanken. Vielmehr erweist
sich die fingierte Spontaneitit als ein Stilmittel, mit dem Lessing seine

31 [Christian Garve|: Rezension des Laokoon, in: Allgemeine deutsche Bibliothek, Ber-
lin und Stettin 1769, 1. Stiick, S. 328f., 332, 346, 258. Zit. in Barner: Kommentar zu
Lessing: Laokoon (wie Anm. 25), Dokumente zu Rezeption und Wirkung, S. 701-703.

32 Zit. nach ebd., S. 701f.

33 »Des Herrn Winkelmanns Geschichte der Kunst des Altertums, ist erschienen. Ich

wage keinen Schritt weiter, ohne dieses Werk gelesen zu haben« (L, 183).

°% Zur Entstehung sieche Barner: Kommentar (wie Anm. 25), S. 631-650.

35 Hugh Barr Nisbet: Lessing. Eine Biographie, Miinchen 2008, S. 404. Vgl. hierzu auch
Gideon Stiening: Von der empirischen zur fiktiven Genese. Anmerkungen zur Argu-
mentationsmethode in Lessings »Laokoon, in: Unordentliche Collectanea. Lessings
»Laokoon« zwischen antiquarischer Gelehrsamkeit und &sthetischer Theoriebildung,

hg. von Jorg Robert und Friedrich Vollhardt, Berlin/Boston 2013, S. 113-128.

34

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 Laure Spaltenstein

Leserschaft angenehm auf den Weg seiner Erkenntnisse mitnimmt und
ihr gleichzeitig die wichtigen Thesen besonders klar vor Augen fiihrt.
Dies wird unter anderem im Ubergang vom XV. zum XVI. Aufsatz
deutlich: Hier unterbricht sich Lessing mitten in einem Satz (»Die Po-
esie hingegen — —«), um dann einen neuen Aufsatz zu beginnen, in
dem er die zentrale Aussage seiner Schrift formuliert, ndmlich, dass
die Malerei »Figuren und Farben in dem Raumex, die Poesie hingegen
»artikulierte Tone in der Zeit« brauche. Da »die Zeichen ein beque-
mes Verhiltnis zu dem Bezeichneten habeng, sollen die ausgedriickten
»Gegenstinde« hier »neben einander existieren«, dort aber »auf einan-
der folgen« (L, 116).

Die hiermit angesprochenen Parameter Simultaneitdt und Sukzession,
mit denen Lessing den zentralen Unterschied zwischen Malerei und
Poesie markiert, finden ein Pendant in der Unterscheidung von simul-
tanem Denken und sukzessiver Sprache in Diderots Lettre sur les sourds
et muets. Zur Veranschaulichung der Simultaneitidt des Denkens beruft
sich Diderot auch auf die Malerei, wenn er die Seele beziehungswei-
se den Geist als ein »tableau mouvant« charakterisiert: »Notre ame
est un tableau mouvant d’apreés lequel nous peignons sans cesse: nous
employons bien du temps a le rendre avec fidélité; mais il existe en
entier et tout a la fois [...]« (LSM, 111). Dieser Vergleich wird aber
nur iiber wenige Zeilen angefithrt und fungiert erst an zweiter Stel-
le in Diderots Darstellungen, namlich nach dem wichtigeren Bild des
»homme horloge«: Die Kunst, die fiir Diderot am besten geeignet ist,
um den Verstand zu charakterisieren, ist die Musik. Und genau in die-
sem Punkt divergieren Diderot und Lessing. Denn wihrend Diderot
auf die vertikal-simultane Dimension der Musik — »la formation des
accords« (LSM, 110) — aufmerksam macht, wird die Musik von Lessing
ausschlieBlich als eine horizontal-sukzessive Zeitkunst aufgefasst: Als
»Zeichen« betrachtet er nicht die »einzelnen T6ne« — man konnte auch
formulieren: nicht die einzelnen Akkorde —, sondern nur die »Folgen
der Tone«*® — die Melodie also.

36 »Die einzelnen Téne in der Musik sind keine Zeichen, sie bedeuten nichts und dru-

cken nichts aus; sondern ihre Zeichen sind die Folgen der Téne, welche Leidenschaft
erregen und bedeuten konnen. Die willkiirlichen Zeichen der Worte hingegen bedeu-
ten vor sich selbst etwas, und ein einziger Laut als willkiirliches Zeichen kann so viel
ausdriicken, als die Musik nicht anders als in einer langen Folge von Tonen empfind-
lich machen kann« (L, 314).

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheit im Labyrinth 31

Diese Auffassung Lessings im Vergleich zu der Diderots wurde zu-
gespitzt als »Verlust des harmonikalen Denkens nach Diderot« inter-
pretiert, ein Verlust, der in Zusammenhang mit der »Verzeitlichung,
Historisierung beziehungsweise Narrativierung und Kausalierung von
Wissen« zu setzen ist.”” Die Konsequenzen dieser Verzeitlichung be-
treffen nicht nur die strikte Trennung von Raum- und Zeitkiinsten im
Laokoon: Sie finden sich, so meine These, auch im Stil der Schrift. Der
Laokoon wird oft als ein Werk betrachtet, »in dem Inhalt, Form und
Struktur einander genau entsprechen«.?® Dies betrifft stilistisch nicht
nur die Tatsache, dass Lessing seine Thesen in Erzihlungen aufgehen
lisst (so wird »das Verhiltnis der Kiinste [...] zum Wettstreit der Kiinst-
ler«).>? Auch die Titigkeit des Denkens stellt er als Prozess dar, der sich
wie das Gehen in der Zeit ereignet. Lessing spricht von den »Schritten«
seiner Darlegung®’ und bemiiht oft die Metapher des »Weges«, indem
er anmerkt, dass er mit bestimmten Ausfithrungen »aus seinem Wege«
geraten ist beziehungsweise, dass ein besprochener Aspekt »auler sei-
nem Wege« liegt.*! Zwar ist dieser Weg in Lessings poetologischem
Verstandnis nicht von vornherein festgelegt, wie es sich fiir einen Spa-
ziergdnger schickt: »Ich lenke mich vielmehr wieder in meinen Weg,
wenn ein Spazierginger anders einen Weg hat« (L, 144). Die Metapher
des Weges steht jedoch fiir eine lineare Auffassung des Denkens, zu
der sich Lessing auch bekennt, wenn er behauptet, seine »Gedanken
in eben der Ordnung nieder|[zu|schreiben, in welcher sie sich bei mir
entwickelt« (L, 18).

In der Lettre sur les sourds et muets rekurriert Diderot auch auf die Bil-
der der »Schritte« beziehungsweise des »Gehens«. Damit bezeichnet er
aber gerade nicht einen méglichen Gang seiner Reflexionen: Diese Bil-
der verwendet er im Rahmen der Diskussion um die Inversionen, und
zwar dazu, die Sprache im Allgemeinen — und das heiB3t: die Sprache
im Gegensatz zum Denken - zu charakterisieren. Uber die abstrakten
Substantive kommentiert er: »[ils] marchent les premiers dans 'ordre

37 Boris Previsié¢: Uber den Verlust des harmonikalen Denkens nach Diderot (Mendels-
sohn, Lessing), in: Figurationen 18 (2017), H. 2: Die Arbeit der Sinne/Le travail des
sens — nach/selon Diderot, hg. von Alexander Honold, S. 23-38, hier S. 33.

38 Fick: Lessing-Handbuch (wie Anm. 8), S. 284.

39 Ebd.

40 ,Des Herrn Winkelmanns Geschichte der Kunst des Altertums, ist erschienen. Ich

wage keinen Schritt weiter, ohne dieses Werk gelesen zu haben« (L, 183).

»Doch ich gerate aus meinem Wege« (L, 26); »Doch dieses liegt auBler meinem Wege«

(L, 120).

41

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

39 Laure Spaltenstein

scientifique« (LSM, 92); die Alten hitten »dans leur langue une marche
moins monotone« (LSM, 93). Die Metapher des Gehens wird durch
den Ausdruck »langue pédestre« zur Charakterisierung des Franzosi-
schen besonders stark hervorgehoben (LSM, 114; Hervorhebung im
Original). Dabei wird deutlich, dass fiir ihn das sukzessive »Gehen«
der franzosischen Sprache einer Knechtschaft dhnelt: Er spricht von
der »marche didactique et réglée a laquelle notre langue est assujettie«
(LSM, 113; meine Hervorhebung).

Um seine eigene Schreibpraxis zu charakterisieren, zieht Diderot hin-
gegen ein anderes Bild heran, ndmlich die Metapher des »Labyrinths«:
»Si je vous arréte encore un moment a la sortie du labyrinthe ou je vous
ai promené, c’est pour vous en rappeler en peu de mots les détours«
(LSM, 132). Anders als der Weg, bei dem man mit jedem Schritt etwas
weitergekommen ist, ist das Labyrinth in erster Linie eine rdumliche
Metapher, in der die - fiir Lessing so wichtige — zeitliche Dimension
bis ins Unendliche erstreckt werden kann. Diderots Formulierung ist
aber auch insofern markant, als er ausdriicklich sagt, seinen Leser im
Labyrinth »spazieren gefiihrt« — und dabei wahrscheinlich auch verirrt
- zu haben. Von ihm selbst, der diese Leseerfahrung gezielt gestaltet,
behauptet er jedoch in einem bereits zitierten Satz des Vorworts, dass
er iiber die »zahlreichen Objekte« seines Briefes »herumflattern« wiir-
de (»Quant a la multitude des objets sur lesquels je me plais a voltiger«).
Von den Winden des Labyrinths ist nur seine Leserschaft betroffen.
Der Vergleich mit Lessing, der anhand der Metaphern »Weg« versus
»Labyrinth« zugespitzt werden kann, sollte die vielen ideologischen
Gemeinsamkeiten zwischen beiden Autoren nicht v6llig ausblenden.
Sowohl bei Lessing wie bei Diderot ist eine grundsitzliche antidogma-
tische Haltung darin erkennbar, dass beide Autoren den Gang bezie-
hungsweise die Simultaneitit ihrer Gedanken offenlegen, anstatt ihre
Leser mit vorgeformten Erkenntnissen zu konfrontieren. Beide haben
ausserdem in ihren Schriften fiir die Autonomie des Individuums ge-
gen jede Form von Unterdriickung »von oben« gekampft — sei es durch
die behandelten Themen (man denke etwa an Lessings Trauerspiel
Samuel Henzi oder an Emilia Galotti)“, sei es durch den Stil der Briefe
(unter anderem das Vorziehen der dialogischen Form bei Diderot).*?

2 Vgl. Hugh Barr Nisbet: Lessing: His Life, Works, and Thought, Oxford 2013, S. 191f.
_ bzw. S. 501f.
3 Vgl. die in Anm. 9 angefiihrte Sekundarliteratur.

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheit im Labyrinth 33

Diderot scheint jedoch in seinem politischen Engagement fiir demo-
kratische Ideale weiter gegangen zu sein als Lessing, was sich unter
anderem in seiner Skepsis gegeniiber des sogenannten »aufgeklirten
Absolutismus« niederschlagt.** In der Lettre sur les sourds et muets diirfte
die Radikalitét der stilistischen Verfahren (gerade im Vergleich zum
Laokoon) freilich auch den unmittelbaren Entstehungsbedingungen ge-
schuldet sein. Diderot verfasste den Brief, nachdem er kurz davor die
Folgen der Zensur am eigenen Leib — mit der Gefdngnishaft in Vincen-
nes — erfahren musste. Wenn er scheinbar planlos, gleichsam vom Zu-
fall geleitet, die verschiedensten Materialien, Thesen, Analogien und
Beispiele anhauft, tut er dies, um im Sinne des akustischen Phdanomens
der Resonanz eine Ahnung des simultanen Geschehens seines Geistes
zu vermitteln — und somit zwischen den Zeilen seine geistige Freiheit
entgegen dem herrschenden Dogmatismus und der politischen Repres-
sion zu demonstrieren. Freilich verbesserte sich die Lage fiir Diderot in
den folgenden Jahren nicht: Seine »subversive Asthetik«** duBerte er
von nun an vor allem in Werken, die bloB in Handschriften kursierten
und erst posthum erscheinen sollten.

44 Tsabelle Deflers: Diderots Auseinandersetzung mit dem »aufgekliarten Despotismus«
_ PreuBens, in: Diderot und die Macht/Diderot et le pouvoir (wie Anm. 9), S. 61-82.
# Klinkert: Diderots subversive Asthetik (wie Anm. 9).

- am 16.01.2026, 22:30:46. e m—


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 16.01.2028, 22:30:46.


https://doi.org/10.5771/9783968216560-17
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

