
80 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

Konzeption und zwar insofern, »als im Werk selbst Anspielungen auf diese biogra
phischen – gleichgültig, ob realen oder legendären – Fakten aus dem Leben des 
Autors enthalten sind.« (Ebd.) Dafür erweist sich »eine besondere Erzählung der 
Herkunft« als nützlich oder auch die Verbreitung mehrerer Versionen als spieleri
sche Ausweichstrategie (Schwens-Harrant 2021: 92). Weiter rücken Aspekte wie die 
Selektion, Verknüpfung, Evaluation und Interpretation von biographischen Episo
den und die Herausstellung bedeutsamer Einschnitte in den Blick. Die literarische 
Konstruktion eigener Lebensgeschichten ist durch Stilisierungen fundiert, sie ist 
»die bewusste ästhetische Überformung des Lebens und eine expressive Distink
tion im Gegensatz zu Alltäglichkeit.« (Tippner/Laferl 2014: 15)7 Über das Erinnern 
an die eigene Biographie und Herkunft werden auch »Entstehungsmythen des 
eigenen Schriftstellertums entwickelt« (Bausch 2016: 168). Das von Autor:innen 
selbst geschaffene, spezifische öffentliche Erscheinungsbild des eigenen Lebens 
kann gefasst werden als eine »an die biografische Person gebundene Projektions- 
und Imaginationsfläche […], die zwischen (medialer) Öffentlichkeit und Werk ver
mittelt.« (Leucht/Wieland 2016: 7) In der literarischen Öffentlichkeit besteht ein 
verstärktes Interesse an gesellschaftlichen und gesellschaftspolitischen Fragen. 
›Herkunft‹ fungiert in diesem Zusammenhang als Unterscheidungskriterium, 
wenn bestimmte Autor:innen »zu Stellvertretern für eine ganze Gruppe, Kultur, 
Nation« (gemacht) werden: »Wer aus Syrien kommt, muss Auskunft geben können 
über syrische Flüchtlinge. […] Migranten gelten als Experten für Migration und 
Heimat« (Schwens-Harrant 2021: 92f.). – Und Maja Haderlap soll Geschichte und 
Situation ›der‹ Kärntner Slowen:innen erläutern und vermitteln. 

3.2 Analysen der epitextuellen Autorpoetik 

3.2.1 Meine Sprache – Sprachbiographische Ausgangspunkte 
zur poetologischen Selbstverständigung 

Der Text Meine Sprache ist in drei unterschiedlichen Publikationen zu finden. Zu
erst erschien er 2003 in dem Band Mein Paradies und andere Orte der Begegnung, der 
»Zwiegespräche« (Amann/Hafner 2003: 7) dokumentiert, die an sechs Abenden 
im Klagenfurter Musil-Haus stattgefunden haben. Der Titel und die inhaltliche 
Ausrichtung des Textes von Maja Haderlap verdanken sich also dem spezifischen 
Veranstaltungsformat, in dem sich die Beteiligten, so heißt es explizit im Vorwort, 

7 Für individuelle Erinnerungen gilt per se, dass sie »für sich genommen fragmentarisch« sind 
und überhaupt erst nachträglich durch Erzählungen »eine Form und Struktur« erhalten; zu
dem verändern sich die »Relevanzstrukturen und Bewertungsmuster im Laufe eines Lebens« 
(A. Assmann 2002: 184). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 81 

»vor Publikum ›inszenierten‹. Zunächst befragten die beiden Dialogpartner sich 
selbst in Form eines Referats zum jeweiligen Thema, dem durch das vorangestellte 
Pronomen ›mein‹ eine betont persönliche Richtung gewiesen wurde« (ebd.). – Die 
Dialogpartnerinnen Maja Haderlap und Ilma Rakusa führten ihr Zwiegespräch 
eben zum Thema ›Meine Sprache‹. Neben den verschriftlichten Referaten enthält 
der Band auch die sich anschließenden Gespräche im Wortlaut. Die Darstellung 
des Formats im Vorwort legt offen, dass Formen autobiographischen Erzählens 
nicht nur als Selbstinszenierungsstrategie von Schriftsteller:innen gelten mit der 
Funktion, »einzelne Episoden in einen mythologischen Gesamtzusammenhang 
zu stellen« (John-Wenndorf 2014: 232), sondern als inszenierte Selbstzeugnisse 
auch explizit von Seiten des Literaturbetriebs initiiert und – hier ausdrücklich mit 
persönlicher Note als Einladung zur Selbstergründung – nachgefragt werden. 

Unverändert aufgenommen wurde der Text zudem in den Band Mitten durch mei
ne Zunge. Erfahrungen mit Sprache von Augustinus bis Zaimoǧlu, der darauf abzielt »zu 
verstehen, wie Mehrsprachigkeit von den Sprechenden gelebt und erlebt wird« und 
über das individuelle Erleben hinaus auf historisch-gesellschaftliche Zusammen
hänge mit ihren Machtgefügen, Diskursen und Sprachideologien verweist (Busch/ 
Busch 2008: 8). 

Und schließlich hat der Text Meine Sprache von Maja Haderlap als »Neufassung« 
Eingang gefunden in eine 2011 veröffentlichte Broschüre, die das am 23. Oktober 
2010 an der Universität Ljubljana veranstaltete Symposium Exophonie. Schreiben in 
anderen Sprachen/Eksofonija. Pisanje y drugih jezikih dokumentiert.8 Wie im Vorwort 
zu lesen ist, soll mit dem Begriff ›Exophonie‹ das Phänomen gefasst werden, »wenn 
Schriftstellerinnen und Schriftsteller nicht in ihrer Erst- bzw. Muttersprache schrei
ben.« (Lughofer 2011: 3) Im Hinblick auf die Teilnahme von Maja Haderlap wird an
gemerkt, dass sie »nicht immigrieren [musste], um sich mit ihrer Erstsprache in 
einem Land mit einer anderen dominierenden Sprache zu finden.« (ebd., S. 5) Hier 
wird also eine Gemeinsamkeit der teilnehmenden Autor:innen über die sprachliche 
Konstitution im (jeweiligen) »Land«, die Hierarchieverhältnisse der Sprachen, her
gestellt. Die Analyse des Essays von Haderlap stützt sich auf diese letzte Fassung von 
2011, die zum größten Teil, von Streichungen einzelner Sätze und kleineren Umfor
mulierungen abgesehen, mit der Fassung von 2003 übereinstimmt. Die Broschüre 
enthält auch eine Kurzdarstellung der aufschlussreichen Reaktion auf den Artikel 
En jezik (nemški) in mnogo identitet (Renko 2010), darin übersetzt mit »Eine Sprache 
(Deutsch) und mehrere Identitäten«, der in der slowenischen Tageszeitung Delo er
schien und von dem Exophonie-Symposium berichtete (ebd., S. 28). Teilgenommen 
hatten auch Julya Rabinowich und Yoko Tawada, eine »Debatte« in Leserbriefen lös
te aber die Passage aus dem Artikel zu Maja Haderlap aus (ebd.). Sie findet am Ende 

8 Zu Problematisierungen und Valenzen des Begriffs der Exophonie siehe Stockhammer, Arndt 
und Naguschewski (2007: 14–27). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

dieses Kapitels Berücksichtigung, ist sie doch ein Vorzeichen für das, was auf Maja 
Haderlap ein Jahr später, nach ihrem Gewinn des Bachmann-Preises und dem Er
scheinen von Engel des Vergessens, mit gesteigerter Intensität zukommen sollte und 
dann auch in ihre Reden einfließt. Auslöser ist die Wahl der Literatursprache. 

Meine Sprache lässt sich als sprachbiographische Erzählung, in der sich Maja Ha
derlap in ihrer Mehrsprachigkeit (re-)präsentiert und auslotet, zugleich als Spielart 
eines poetologischen Essays zur Reflexion und Kennzeichnung des eigenen Schrei
bens in und mit zwei Sprachen einordnen. Sie positioniert und entwirft sich darin 
– mit explizitem Bezug zu gesellschaftlich und politisch situierten Diskursen über 
Sprache und zu eigenen lebensgeschichtlichen Erfahrungen mit Sprache(n) – als 
zweisprachige Autorin jenseits von »Ausschließlichkeit« und eindeutiger Zugehö
rigkeit sowie als »nicht zu den Sprachmächtigen« gehörend (MS, 12). In diesen For
mulierungen greift sie einen Befund auf, wie sie ihn verallgemeinert bereits 1996 
in ihrem Artikel zur slowenischen Literatur in Kärnten formuliert hatte (siehe Kap. 
2.2.1): dass die literarische Zweisprachigkeit mit einer über eine literarische Krise 
hinausgehenden Identitätskrise verbunden sei und man die Erfahrung mache, dass 
jede Sprache, wie auch jegliche Zugehörigkeit und vor allem das literarische Schrei
ben nach Ausschließlichkeit verlange (Haderlap 1996: 27). Diesen Befund überträgt 
sie nun, in der Zurückweisung einer solchen Ausschließlichkeit, auf ihr Selbstver
ständnis als Schreibende. 

Der Essay enthält im Hinblick auf Raum, Sprache und Erinnerung zentrale Ele
mente, an die Maja Haderlap in den anderen untersuchten Epitexten anknüpft, die 
sie erweitert, modifiziert oder auch befragt. Dies sind: 

• das Schreiben als Erinnerungsarbeit, 
• die Darstellung des Erlebens und die Reflexion der eigenen Sprachlichkeit als 

Zweisprachigkeit im Kontext der historisch-gesellschaftlich und (kultur-)poli
tisch konfliktträchtigen Beziehungen des Slowenischen und des Deutschen in 
Kärnten, 

• die Figurierung dieser Zusammenhänge in vorwiegend räumlichen Bildern zur 
Kennzeichnung des eigenen Schreibens in und mit diesen Sprachen, 

• die Bedeutung des Weggehens und des Wiederkehrens für ihr Schreiben – letz
teres spielt sie in diesem Essay über ein Rückkehr-Gedicht als Erinnerung an 
Herkunft ein. 

In den späteren Reden treten noch das erstrebte, mit Mühen und Sprache verbunde
ne Ankommen sowie Spielarten des Überschreitens in den poetologischen Positio
nierungen hinzu. 9 Die Analysen im vierten Kapitel werden zeigen, dass auch die 

9 Haderlap (2014: 1) hebt die Bedeutung dieser Bewegungsambivalenz für ihr Schreiben expli
zit im Rahmen der Veranstaltung Kakanien – Neue Heimaten 2013 am Burgtheater Wien her

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 83 

Gedichte von diesen räumlichen Bewegungsverhältnissen und -formen zwischen 
Aufbruch/Ausbruch und Verortung/Verhaftet-Bleiben sowie von Imaginationen des 
Durchquerens und Hinüberwechselns durchzogen sind. Die Ausgestaltung der ge
nannten Elemente im Text Meine Sprache wird im Folgenden nachgezeichnet. 

Schreiben als Erinnerungsarbeit und Auslotung der eigenen Sprache 
Der Neufassung des Essays von 2011 ist als Motto ein Zitat von Octavio Paz voran
gestellt. Es übernimmt, wie sich mit Genette (1989: 153) feststellen lässt, die Funk
tion eines Kommentars, dessen Bedeutung sich erst nach vollständiger Lektüre des 
Textes erschließt: »Die Sprache ist der Mensch, aber sie ist auch die Welt. Sie ist Geschich
te und Biographie: die anderen und ich« (MS, 9, Herv. i.O.). Ihre Sprache stellt Haderlap 
durch die räumlich-geologische Zeitschichten-Metapher und das Schreiben als Pro
zess der Freilegung der in den Schichten verorteten Erinnerungen dar: 

»Denke ich über meine Sprache nach, kann ich sie mir nur in Form von überein
ander geschichteten Gesteinsablagerungen vorstellen. Schreibe ich über meine 
Sprache, glaube ich eine geologische Karte aufschlagen zu müssen, deren Schich
ten meine unterschiedlichen Sprach- und Lebensabschnitte erkennbar machen.« 
(MS, 9) 

Als ihre Sprache prägende, mit unterschiedlichen sozialen Räumen verknüpfte 
»Lebensabschnitte« selektiert, (re-)konstruiert, strukturiert und deutet Haderlap: 
ihre Kindheit und das Aufwachsen auf einem Bauernhof in Lepena bei Bad Eisen
kappel »in einer abgeschlossenen Welt« (MS, 10), die Zeit im Bundesgymnasium für 
Slowenen und im Schülerheim in Klagenfurt, die sich mit dem als »Einschnitt« ge
kennzeichneten »Erlebnis des Weggehens« (MS, 11) verbindet, das jährliche Treffen 
mit Schüler:innen in Slowenien als eine »eigene Geschichte« (ebd.) und Fremd
heitserfahrung, ihr Studium in Wien und schließlich »wieder in Kärnten« (MS, 12), 
wo das Schreiben in beiden Sprachen beginnt. Die Darstellung des persönlichen 
Erlebens ihrer Sprache, des Verhältnisses zu ihren Sprachen, ihrer Einschätzung 
eigener sprachlicher Ressourcen und ihres sich wandelnden Verständnisses von 
Sprache entlang der skizzierten Lebensphasen erfolgt in enger Verknüpfung mit 
historischen und politischen Bedingungen, Ereignissen und Machtkonstellationen. 
Dazu zählen »die Zeit des Ortstafelsturms« und der »Kärntner Sprachenstreit« (MS, 
11) mit den daraus resultierenden Erfahrungen und Konstruktionen von An- und 
Abgrenzung, von Zugehörigkeit und Nicht-Zugehörigkeit. Neben dem Erlebnis des 

vor: »Bergdörfer machen mich unruhig, weil sie mich an meine Kindheit erinnern und daran, 
wie sehr ich in meinen Texten nach einer Verortung, nach einem Ausgangsort suchte, um ihn 
gleich darauf verlassen zu wollen, denn das Weggehen und das Zurückkommen vollziehen 
auf eine, mir nicht immer bewusste Art, die Bewegung meines Schreibens nach.« 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

Weggehens, das sich hier konkret auf ihr »neues Leben« (ebd.) in der Stadt Kla
genfurt richtet, stellt Haderlap in ihrer Selbsterzählung ein weiteres persönliches 
Erlebnis als einschneidend heraus, und zwar den Tod der Großmutter. Dieser wird 
in der erinnernden, bedeutungsstiftenden Rekonstruktion Teil des schriftstelleri
schen Entstehungsmythos und zum Anfangspunkt für ihr Schreiben: »Ihr Tod löste 
mir die Sprache.« (Ebd.) 

Die schichtenweise Durchleuchtung der eigenen Sprache legt Haderlap als 
Suchbewegung an: 

»Auf der Suche nach der Erstsprache lege ich Schichten von Zeit, man könnte sa
gen, von Sandstein, Kalk und Granit bloß, um dorthin zu gelangen, wo sie ist. Sie 
scheint in einer Luftrinde eingeschlossen und von einem emotionalen Panzer um

geben, der sie am Leben hält. Sie ist voller Gerüche, Ahnungen und Phantasien. 
Ich nenne sie Großmuttersprache, weil sie von meiner Großmutter […] gesprochen 
wurde. Mit ihr habe ich die meiste Zeit meiner Kindheit verbracht.« (MS, 9) 

Die erkennbare räumliche und zeitliche Gedächtnismetaphorik – »übereinander 
geschichtete Gesteinsablagerungen«, »Schichten von Zeit« – verweist auf die Freud 
zugeschriebene Metapher der archäologischen Ausgrabung sowie auf das Gedächt
nismodell der Tiefe (vgl. A. Assmann 2018: 162f.). In der zitierten Passage verbinden 
sich diese mit der zeitlichen Komponente der Rekonstruktion: das (fast) Vergessene 
oder Verdrängte, »in einer Luftrinde eingeschlossen«, ist aus der Erdentiefe zu ber
gen, schichtenweise ›bloßzulegen‹, Erinnerungen sind wieder hervorzuholen und 
dadurch zugänglich zu machen. Das Bild des als ›emotional‹ markierten Panzers als 
einer Art Hülle, die schützt und bewahrt, »am Leben hält«, zugleich abschirmt und 
Distanz schafft, taucht auch in den Gedichten home (lt, 28) und alles trifft ein mit dem 
wort, in dem (lt, 35), die im vierten Kapitel analysiert werden, auf. Den Versuch, über 
diese im Verborgenen, aber sicher aufbewahrte Großmuttersprache zu schreiben, 
charakterisiert Haderlap im Rekurs auf das chronotopische Bild der Zeitschichten 
als »mühsame Erinnerungsreise« (MS, 9), als eine Art schreibende Suchbewegung. 
Zur Veranschaulichung zieht sie ein eigenes Gedicht heran: 

»In einem meiner bislang unveröffentlichten Gedichte heißt es: 
einmal im jahr, 
wenn lesezeichen 
aus meinen büchern fallen 
mit vermerken wie 
zählfarne 
registraturnelken, 
nesselklammern, 
kehre ich in mein dorf zurück. 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 85 

auf aufgeschlagenen seiten 
vergilben geschichten, 
die zu legenden wurden 
und ihre waffen abgelegt haben […] 

[…] 
ich rieche das schweinefett 
in den ungelüfteten küchen, 
probiere namen aus 
und ihre schattengeschichten, 
die einmal losgetreten, 
poltern 
wie treibendes holz. 

am hofeingang bleibe ich stehen, 
dort habe ich einen stein hingelegt 
mit einer furche 
in kalk eingeschlossen, 
die mich erinnern soll 
woher ich kam.« (MS, 10) 

Die explizite Ankündigung des Selbstzitats unterstreicht die hergestellte Verbin
dung zwischen der (sprach-)biographischen Darstellung und dem Gedicht.10 Das 
bereits in deutscher Sprache verfasste Gedicht erscheint 2014 in dem Band langer 
transit unter dem Titel was war (lt, 72f.) und führt Rückkehr als Erinnerung an Her
kunft, als Selbstvergewisserung und Verortung vor. Zudem tauchen darin die zu
vor im Zusammenhang mit der Erstsprache genannten Gerüche und der Kalk als 
Zeitschicht auf. Auch den im Gedicht genannten »geschichten« weist Haderlap ei
ne autobiographische Konkretisierung zu, indem sie diese als von der Großmutter 
und den Nachbarn erzählte »Lebens- und Kriegsgeschichten« bestimmt (ebd.). In
dem sie in diesem Essay ihre »Erstsprache« als »Großmuttersprache« benennt und 
das ausgewählte eigene Gedicht in den Kontext des Schreibens über diese Sprache 
rückt, regt sie an, die daraus zitierten Verse »probiere namen aus / und ihre schat
tengeschichten, / die einmal losgetreten, / poltern / wie treibendes holz« als Erinne
rungen an diese Sprache und an die mit ihr verknüpften, in dem Ich nachwirkenden 
Schreckensgeschichten zu lesen. 

Diese Art der Verknüpfung von Selbstzitaten mit ausgewählten, spezifisch 
angeordneten biographischen Episoden zu einem Gesamtzusammenhang prägt 
den gesamten Text. So webt Haderlap auch an anderen Stellen Passagen aus ihren 
Gedichten in ihre (Re-)Konstruktion des eigenen Lebens, der eigenen Sprache 

10 Es ist so auch in der ersten Fassung des Textes Meine Sprache aus dem Jahr 2003 enthalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

ein. Die einleitenden Ankündigungen der Selbstzitate verstärken diese Verknüp
fung, sodass die Gedichte als literarische Verarbeitungen des selbst Erlebten und 
Erfahrenen erscheinen und in dieser Anbindung auch als Strategie der Authen
tizitätsbeglaubigung fungieren. Die selektierten Sprach- und Lebensabschnitte 
bilden somit die Kategorien, zu denen Haderlap bisherige Werke kommentierend 
in Beziehung setzt – und somit implizit deren Rezeption steuert. 

In der Darstellung ihrer »Erstsprache« (MS, 9) verwendet sie nuancierte indivi
dualisierte Wahrnehmungskategorien, die sich aus spezifischen Erinnerungen und 
Sprechweisen speisen. Als Schichten legt sie dadurch die Sprachen in ihrer Sprache 
frei. So ist die Erstsprache nicht einfach das Slowenische, vielmehr fächert sie sich 
auf in Sprachen, die Haderlap als die ihre Kindheitswelt bestimmenden vorführt. 
Neben der »Großmuttersprache« ist dies die »Muttersprache« – beide Begriffe be
zieht Haderlap konkret auf die Personen, die Sprecher:innen, und auf das von ihnen 
Gesprochene und Vermittelte. Zudem präzisiert sie die Erstsprache als den »slowe
nischen Dialekt von Lepena« (MS, 10), den sie bis zum Schuleintritt ausschließlich 
gesprochen habe. 

Mit der Großmutter(sprache) verbindet sie zum einen die Erinnerung an die von 
ihr erzählten Schreckensgeschichten – in Momenten großer Nähe sind dies Erzäh
lungen »vom Frauenkazett« in Ravensbrück –, zum anderen die über sie vermit
telte mythisch-magische Sprachwelt: »Sie übte mit mir Beschwörungsformeln für 
Gräser, Weizenkörner, Wasser und Milch.« (Ebd.) Zugleich ist diese von der Groß
mutter gesprochene Sprache, und dies verleiht dem zu Anfang präsentierten Bild ih
res Eingeschlossenseins »in einer Luftrinde« eine zusätzliche Dimension, eine nur 
noch über Erinnerung zugängliche Sprache, es ist die Sprache, die mit ihrem Tod 
verschwindet bzw. zu verschwinden droht. Die evozierten, mündlich erzählten und 
ausgetauschten Geschichten der Großmutter und der Nachbarn – mit Jan Assmann 
(1988: 11) könnte man sagen, dass sie ein kommunikatives als kollektives Gedächtnis 
in seiner Alltagsform bilden – verarbeitet Haderlap literarisch in ihrem 2011 erschie
nenen, auf Deutsch verfassten Roman Engel des Vergessens, übersetzt sie also in eine 
andere Sprache. In diesem Essay schildert Haderlap, wie sie von solchen Erzählun
gen der Großmutter und von der sich mit diesen verbindenden Großmuttersprache 
geprägt und affiziert wurde: »Sie brachte mir bei, wie man sich mit der Zunge am 
Gaumen bekreuzigt, wenn man verhaftet oder geschlagen wird, und welches Gebet 
man beten muß, damit man wieder lebend nach Hause kommt.« (MS, 10)11 

11 Diese Erinnerung an die Erzählungen der Großmutter präsentiert Haderlap in Engel des Ver
gessens in zitierter und transponierter Figurenrede: »Großmutter greift nach meiner Hand. 
Ich zeige dir, wie man sich verhält, wenn die Polizei kommt, sagt sie. Du musst dich mit der 
Zunge am Gaumen bekreuzigen. Drei Kreuze musst du machen und das ein paar Mal wie
derholen, siehst du, sagt sie und bekreuzigt sich bei offenem Mund mit der Zunge, die am 
Gaumen wiegende Bewegungen ausführt. Auf diese Weise, unhörbar, unsichtbar habe sie an 
jenem Tag gebetet, als sie von der Polizei abgeführt wurde […]. Man müsse um eine Rückkehr 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 87 

Die durch die Großmuttersprache abgesteckte Welt entwirft sie als eine ambi
valente Welt, die gefangen nimmt und hält: 

»Die Großmutter hatte den Horizont meiner Kindheitswelt mit Begriffen und Be
deutungen aus einer vergangenen Zeit markiert. Die Welt, wie sie sie zeichnete, 
war dunkel schillernd und vereinnahmend, aber sie war auch ein Gefängnis, aus 
dem ich mich hinausträumte.« (MS, 11) 

Das Sich-Hinausträumen aus diesem Vergangenheits- oder Kindheits-Gefängnis, 
das als ein sprachliches (»Begriffe und Bedeutungen«) markiert ist, kann auf die 
Sehnsucht nach anderer Sprache hindeuten. Diese als begrenzt und abgeschlos
sen gekennzeichnete, in die Vergangenheit zurückweisende Welt weist Parallelen 
zu Raumdarstellungen in Gedichten des Bands langer transit – vor allem dem Ge
dicht haus der alten sprache (lt, 27) – auf, wenn in ihnen auch keine Großmutter-Fi
gur vorkommt. Mit der Muttersprache, gemeint ist im wörtlichen Sinn die »Spra
che der Mutter« (MS, 10), verbindet Haderlap eine Mischung aus Zuneigung und 
katholischer Erziehung, die sie sich in »Koseworten, Befehlen und Gebetsformeln« 
ausdrückt, und so ist diese Muttersprache »nicht nur ein System von Bedeutun
gen, Begriffen, Definitionen, sie bezog sich auch auf eine höhere Instanz, auf ei
nen unsichtbaren, allwissenden Richter, der über allem stand und allem Bedeutung 
zumaß.« (Ebd.)12 Als »Erstsprache« benennt sie die »Großmuttersprache« und als 
»Muttersprache« die »Sprache der Mutter«. 

Ihre kindliche Sprachwelt, diese erste freigelegte Schicht im anfangs angekün
digten Schreiben über ihre Sprache, differenziert, rekonstruiert und entwirft Ha
derlap also über das Erleben der sie unmittelbar prägenden Sprachen ihrer Famili
enmitglieder. Zugleich schildert sie die nähere sprachliche Umgebung zur Zeit ihres 
Aufwachsens als einsprachig: 

»Bis zu meinem Eintritt in die Schule sprach ich nur Slowenisch, genauer gesagt, 
den slowenischen Dialekt von Lepena und begann erst in der Schule Deutsch 
zu lernen. Es ist heute in Kärnten kaum mehr vorstellbar, in einer mehrheit

lich deutsch sprechenden Umgebung einsprachig slowenisch aufzuwachsen. 
Aber in den Gräben rund um Bad Eisenkappel sprach man in dieser Zeit fast 
ausschließlich Slowenisch.« (MS, 10) 

beten und alle Mächte beschwören, dass man wieder nach Hause kommen wolle.« (Haderlap 
2011: 70f.) 

12 Auch die Sprache, die Stimme der Mutter findet über ihre Gebetsformeln Eingang in den Ro
man Engel des Vergessens, und zwar auf Slowenisch, kursiv hervorgehoben: »Mutter betet mit 
mir sveti angel varuh moj, bodi vedno ti z menoj, stoj mi dan in noč ob strani, vsega hudega me brani, 
amen und sagt, dass Engel in die Seele eines Menschen blicken und ihre geheimsten Gedan
ken lesen können.« (Haderlap 2011: 13, Herv. i.O.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

Darüber hinaus charakterisiert sie ihre Kindheitswelt durch die Darstellung des Le
bens in dem »einschichtigen Bauernhof« (ebd.). Hier fällt der spezielle Hinweis auf 
die bescheidene mediale Ausstattung auf, wie das Fehlen eines Fernsehers, sowie 
die detaillierte Angabe zur Art der wenigen verfügbaren Bücher: 

»die Jahreskalender des Hermagoras Verlages, Heiligenlegenden und Märtyrer

geschichten, die Jahrbücher des Slowenischen Kulturverbandes und einzelne Ro
mane oder Erzählungen, die man mit den jährlichen Buchpaketen der sloweni
schen Organisationen bekam. Wir bezogen die slowenische Kirchenzeitung, die 
Wochenzeitung Slovenski vestnik und den Kärntner Bauer.« (MS, 10, Herv. i.O.) 

Diese kurze Auflistung des Vorhandenen deutet auf die regionale, bäuerlich-christ
liche Erfahrungswelt hin. Sie fungiert auch als Verweis auf die soziale Herkunft, 
wie sie Haderlap einige Jahre später auch in ihrer Antrittsrede bei der Deutschen 
Akademie für Sprache und Dichtung schildert, um ihre für eine schriftstellerische 
Laufbahn ungünstigen Ausgangsbedingungen herauszustellen. 

Das Weggehen, das Verlassen Lepenas für den Besuch des Bundesgymnasiums 
für Slowenen in Klagenfurt, ist mit der Darstellung eines partiellen Sprachverlusts 
verbunden, der zunächst die Sprache des Aufwachsens berührt. Die Großmutter 
wendet sich von ihr ab und damit beginnen Begriffe, wie etwa »die Namen der Grä
ser und Unkrautgewächse«, zu verblassen13 und ein »Teil der Muttersprache« (MS, 
11) zieht sich zurück: »Ich hatte Angst, mich nicht mehr verständlich machen zu 
können und legte mir instinktiv neue Sprachmasken zu, hinter denen ich mich ver
steckt hielt.« (Ebd.) Die metaphorischen, eine schützende Verschleierung ihres Zu
stands indizierenden Sprachmasken – eine Referenz auf Canetti und sein Konzept 
der »akustischen Maske«14 als die »sprachliche Gestalt eines Menschen, […] diese 
Sprache, die mit ihm entstanden ist« (zit.n. Durzak 1976: 116), – konkretisiert Hader
lap zum einen als das »Schriftslowenische«, zum anderen als zunehmende Schweig
samkeit (ebd.). 

13 Es sind solche Namen, die in dem Gedichttitel lichtnelke augentrost ehrenpreis (lt, 67) auftau
chen und in dem Gedichttext in ihren slowenischsprachigen Realisierungen kursiv hervorge
hoben sind. Sie dienen der Gestaltung des Zusammenhangs von Erinnern, Vergessen, Spra
che und Verortung: »[…] ich habe die / namen aller gewächse vergessen, / die mich durchströ
men und könnte / kein zeugnis ablegen, sie nicht / bekunden für irgendwann. später, / viel 
später, wenn die wiesenfluten / verebben, könnten sich wörter / wie lučca, smetlika, veronika / 
auf den blüten niederlassen / oder unerwartet auftauchen, / wie gedanken, die lange zuvor / 
aus der bahn geraten sind.« Das in dem Band langer transit enthaltene Gedicht zitiert Hader
lap nicht im Essay Meine Sprache, es zählt vermutlich zu den später entstandenen Gedichten. 

14 Das Konzept hat Canetti erstmals im April 1937 in einem in der Wiener Zeitung Sonntag ver
öffentlichten Gespräch ausgeführt (vgl. Durzak 1976: 116). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 89 

Es ist die erste von mehreren Episoden, über die Haderlap einen ursächlichen 
Zusammenhang zu ihrem Schreiben und dessen Charakterisierung als Schreiben 
»aus der Erfahrung des Mangels« (MS, 12) herstellt. Das dargestellte Erleben, das 
komplexe Ineinander von sprachlicher Macht oder Ohnmacht, von Zugehörigkeit 
oder Nicht-Zugehörigkeit15 durchzieht den gesamten Essay. Haderlap verbindet es 
dynamisch und veränderlich mit beiden Sprachen in Abhängigkeit von den zur Ver
anschaulichung ausgewählten Erlebnissen und Erfahrungen. Auf diese Weise be
reitet sie die den Abschluss des Essays bildende, auf Sprachskepsis fußende Selbst
einschätzung der eigenen Sprachlichkeit mit der paradoxen Selbstdarstellung als 
›nicht-sprachmächtige Dichterin‹ bereits vor. 

So schildert sie weiter die erlebte Widersprüchlichkeit im Hinblick auf den Wert, 
der dem Slowenischen zur »Zeit des Ortstafelsturms« in den unterschiedlichen so
zialen Räumen, an denen sie gleichzeitig teilhat, zugeschrieben wird. Im Bundes
gymnasium für Slowen:innen wird Sprache in ihrer identitätsstiftenden Funktion 
vermittelt, die slowenische Sprache an »Tradition, Zugehörigkeit, Identität« (ebd.) 
gebunden. Dies motiviert zunächst eine enge Anbindung an die Gruppe: 

»In meiner Einsamkeit war ich für diese emotionale Definition von Sprache sehr 
empfänglich. Gleichzeitig nahm ich natürlich wahr, daß in Kärnten der Wert die
ser Sprache stark eingeschränkt war und ihre gesellschaftliche Funktion bestritten 
wurde. […] Gleichrangigkeit und Gleichwertigkeit der Sprache wurden in einem 
Umfeld behauptet, in dem die Bereitschaft, den slowenischen oder zweisprachi
gen Teil der Identität des Landes zu akzeptieren, gering war. Ein überwiegender 
Teil der Kärntner Bevölkerung sah im öffentlichen Gebrauch der zweiten Landes
sprache eine Provokation. 
Ich fühlte mich damals in der Gruppe aufgehoben, verband mein persönliches Ge
schick mit einem Kollektiv. Wir versuchten das Gefühl von Minderwertigkeit, das 
uns suggeriert wurde, zu negieren und verteidigten unsere Sprache gegen die ru
dimentäre Sprache der Verhetzung« (MS, 11). 

Die »emotionale Definition« von Sprache in ihrer identitätsstiftenden Dimension 
kontrastiert sie mit der zeitgleich erlebten Instrumentalisierung von Sprache als 
machtpolitischer Kategorie, wie sie sich in der Erfahrung, dass der slowenischen 
Sprache eine »gesellschaftliche Funktion« abgesprochen wird, und in der Anfein
dung ihrer Sprecher:innen manifestiert. Im Modus der Selbstausleuchtung, rück
blickend von einer Gegenwart aus, klingt in Formulierungen wie »fühlte mich da
mals« oder »war ich für […] empfänglich« eine Distanzierung von einer solch engen 
Bindung von Sprache an eine als homogen präsentierte Gruppenzugehörigkeit an. 

15 Dies sind Busch (2021: 19–21) zufolge grundlegende Achsen, die sich in vielen sprachbiogra
phischen Erzählungen identifizieren lassen. 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

Sie parallelisiert dann ihre durch den Kärntner Sprachenstreit ausgelöste »Politisie
rung« (ebd.) mit einem veränderten Zugang zu ihrer Sprache über Literatur. Letzte
re stilisiert sie als Ausweg aus der Determiniertheit durch sprachenpolitisch-ideo
logische Zusammenhänge: »Gleichzeitig entwickelte ich über die Lektüre österrei
chischer AutorInnen einen Bezug zu meiner zweiten Sprache, die mich aus den Ver
strickungen dieses Streits hinausführte.« (Ebd.) 

Darüber hinaus schildert sie die erlebte Diskrepanz zwischen dem über Sprache 
hergestellten, durch die Repressionen und politischen Spannungen noch verstärk
ten Gruppenzugehörigkeitsgefühl im Kontext Kärntens und dem »mit Staunen« 
während der Begegnungen mit Schüler:innen in Slowenien festgestellten Fremd
heitsgefühl: »Unser kärntnerisches Idiom verriet uns sofort als Ausländer.« (Ebd.) 
Während die slowenische Sprache in dem einen sozialen Raum Zugehörigkeit 
signalisiert und als Mittel zur Identifikation mit einer Gruppe, zur Herstellung von 
Gruppenidentität fungiert, dominiert in dem anderen sozialen Raum die Wahr
nehmung, aufgrund der Sprechweise – trotz des »wohlwollende[n] Interesse[s]« 
(ebd.) von Seiten der slowenischen Öffentlichkeit – als ›anders‹, nicht zugehörig 
identifiziert zu werden. Die Darstellung erlebter Widersprüche und Brüche in der 
eigenen Sprachbiographie erweist sich als prägend für die Autorpoetik von Maja 
Haderlap. 

Stilisierungen der literarischen Zweisprachigkeit und des Schreibprozesses 
Unter diesen Vorzeichen weist Haderlap ihrem Schreibbeginn, als dessen Auslöser 
sie den Tod der Großmutter ausmacht, eine kompensatorische Funktion zu: »Ich 
[…] fand im Formulieren Gleichgewicht und Halt. Ohne viel nachzudenken, schrieb 
ich auf Slowenisch.« (MS, 11) Implizit adressiert sie hier die Frage der Sprachwahl, 
stellt sie als nicht bewusst getroffene Entscheidung dar und indirekt als Ausgleich 
eines Sprachverlusts bezogen auf die mit dem Tod der Großmutter verschwindende 
Sprache. 

Das Schreiben während der Wiener Studienzeit verbindet Haderlap zum einen 
mit dem Bemühen um Kontinuität in einer veränderten Sprachumgebung, zum an
deren mit dem Erleben einer Sprach- und Identitätskrise: 

»Ich wollte diese Sprache auch in Wien behalten, wo ich zu studieren begann. Mit 
dem Schreiben auf Slowenisch versuchte ich eine Kontinuität zu behaupten, die 
es in meiner sozialen Realität nicht mehr gab. In Wien hatte ich das Gefühl, daß 
mir beide Sprachen abhanden kommen und mit den Sprachen auch das Gefühl 
von Zugehörigkeit.« (MS, 11) 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 91 

Das sich an den empfundenen Sprach- und Zugehörigkeitsverlust anschließende 
und erneut zur Illustration herangezogene Selbstzitat stammt diesmal aus einem 
der auf Slowenisch verfassten Gedichte:16 

»In einem Gedicht aus jener Zeit schrieb ich: 
nichts bleibt von der illusion der sicherheit, die sich wie eine infektion im gedächtnis an
siedelt und geduldig harrt, der endlose knoten hier, der mir die sprache verschlägt, jahr für 
jahr fährt der fahrstuhl so in eine zu niedrige halle, und die weinberge draußen rufen den 
ort zurück. vorläufigkeit hat die wände erfaßt, die andeutungen, ein einziges 
erschrecken verdeckt den kühnen reiz, daß ich erneut unter den phantomen der heimat 
und der fremde wähle. die versuche heimisch zu werden, enden in flucht. […]« (MS, 11, 
Herv. i.O.) 

Angezeigt durch die einleitende Formulierung stellt sie auch hier eine enge Verbin
dung zwischen Leben und Werk her, authentifiziert somit auch diesen Gedichttext 
durch das in dieser spezifischen Lebensphase Erlebte, durch eine eigene Erfahrung 
der auf Orte bezogenen Verunsicherung. 

Als weitere Auswirkung schildert sie ihren Verlust an Schreib-Souveränität und 
eine Veränderung ihres Sprachverständnisses: 

»Nichts war von einer, und sei es auch eingebildeten, Souveränität im Umgang 
mit den Sprachen übriggeblieben. Ich hatte bis dahin im Bewußtsein geschrie
ben, daß ich in der Sprache, die ich als Identitätsmerkmal verstanden hatte, auf
gehoben bin. Ich war es nicht. Während ich mich bemühte, die Normen des wis
senschaftlichen Diskurses zu erlernen, zog sich meine slowenische Sprache in Ni
schen zurück. Die Wörter deuteten auf nichts mehr, sie bezogen sich nur noch auf 
Imaginäres:« (MS, 12) 

Diese Schilderung ihrer Sprachkrise mit Anklängen an die Sprachskepsis-Tradition 
(»Die Wörter deuteten auf nichts mehr«) koppelt Haderlap erneut – unterstützt und 
betont durch den Doppelpunkt in seiner ankündigenden Funktion (»nur noch auf 
Imaginäres:«) – mit einer Passage aus einem ihrer Gedichte: 

[…] sprache, mit der ich auf echoloses niemandsland blicke, 
sprache mit gallenflüssigkeit gefüllt, die mich in ein abstoßendes 
magnetfeld des schweigens zerrt. 

16 Es handelt sich um ein titelloses Gedicht aus ihrem zweiten, 1987 erschienenen slowenisch
sprachigen Band Bajalice (Wünschelrute). Haderlap zitiert aus der nicht von ihr selbst, son
dern von Klaus D. Olof vorgenommenen Übersetzung des Gedichts ins Deutsche, die in ihrem 
Band Gedichte Pesmi Poems (1998: 73) enthalten ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

selten durchdringt die fülle der sätze schichten des nichts auf dem papier. was bist du, 
ein blatt papier, auf das ich zwei lange tage für einen zuschauer starre, der lebt, mir aber 
fremd ist und den es vielleicht gar nicht gibt? 
welche lust bringt das gedankengewirr in verläßliche form und für wen? 
nein, anders. (MS, 12, Herv. i.O.)17 

In diesem von Haderlap ausgewählten poetologischen Gedicht klingt mit der Fra
ge »für wen?« die in Zweifel gezogene Möglichkeit der (Erzeugung von) Resonanz 
und Erreichbarkeit eines anderen, des Gehört-Werdens durch (die eigene) Sprache, 
ausgedrückt in dem Vers »sprache, mit der ich auf echoloses niemandsland blicke«, an. 
Die in Frage gestellte Wirkmächtigkeit dieser Sprache und Adressierbarkeit des Ge
schriebenen erscheinen als weitere Facetten der Sprach- und Identitätskrise. In der 
selbst vorgenommenen Kopplung von sprachbiographischer Erzählung und Selbst
zitat bezieht sich diese auch wieder auf drohende Sprachlosigkeit: »sprache, […] die 
mich in ein abstoßendes magnetfeld des schweigens zerrt.« 

Brüche im schriftstellerischen Selbstverständnis offenbart auch die Schilde
rung der kontextabhängigen Rezeption ihres Gedichtbands Bajalice (1987) zwischen 
Nicht-Beachtung und eindimensionaler Wahrnehmung. Haderlap verweist auf 
Schwierigkeiten, Aufmerksamkeit für die eigenen Texte erzeugen oder auf deren 
Rezeption einwirken zu können. So habe der Gedichtband in Slowenien großen 
Anklang gefunden und sie sei »als zentralslowenische Schriftstellerin wahrge
nommen« worden, »der plötzlich nicht mehr der allzu vertraute Makel anhaftete, 
Angehörige einer Minderheit zu sein.« (Ebd.) Allerdings erfolgte dies »ohne jeg
lichen österreichischen Bezug, was mir beschränkend erschien, weil es einen Teil 
jener Realität ausklammerte, in der ich mich bewegte.« (Ebd.) In Kärnten hingegen 
habe es keine einzige Besprechung gegeben: 

»Uns, den slowenisch Schreibenden in Kärnten kommen nicht nur die Rezensen
ten, sondern auch die Leserinnen und Leser abhanden. Und das ist das größere 
Problem. So mühelos kann man sich mit meiner Sprache zwischen alle Stühle set
zen.« (MS, 12) 

Die von der politischen Lage und dem jeweiligen Kontext abhängige Rezeption der 
Kärntner slowenischen Literatur zwischen Anerkennung und Vereinnahmung oder 
Ausblendung hatte Haderlap bereits in ihrem Artikel Von den Mühen des Verschwindens 
(siehe Kap. 2.2.1) verdeutlicht. Im Essay Meine Sprache weist sie zusätzlich auf soziale 
Entwicklungen hin, auf das auch (aufmerksamkeits-)ökonomisch die schriftstelle
rische Existenz tangierende Problem der schwindenden Leserschaft für die Gruppe 

17 Auch dieses Gedicht stammt aus Bajalice. Haderlap zitiert wieder die deutsche Übersetzung 
aus dem Band Gedichte – Pesmi – Poems (1998: 87). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 93 

der »slowenisch Schreibenden in Kärnten«, der sie sich hier durch die Verwendung 
des Pronomens ›uns‹ zurechnet. 

Haderlaps Ausführung dieser Zusammenhänge kulminiert in ihrer Positionie
rung gegen »Ausschließlichkeit« im Hinblick auf das eigene Schreiben. In der Dar
stellung ihrer literarischen Zweisprachigkeit dominiert ein Gefühl der Beschrän
kung, der Nicht-Verfügbarkeit von Sprache in den jeweiligen sozialen Räumen: 

»Das literarische Schreiben verlangt nach Ausschließlichkeit, wie auch die Kanoni
sierung der Literatur von der Zugehörigkeit zu einer Sprache ausgeht. Eine solche 
Ausschließlichkeit aber kann es für mich nicht geben. Gleich, ob ich mich mit slo
wenisch Schreibenden oder mit deutsch Schreibenden zusammenfinde, ich habe 
immer das Gefühl, von der Peripherie zu kommen, nicht zu den Sprachmächtigen 
zu gehören, die sich souverän in ihren sprachlichen Milieus bewegen, oder vorge
ben es zu tun.« (MS, 12) 

Den auf Einsprachigkeit ausgerichteten, institutionellen Normativitäten im Sinne 
eines ›Entweder-Oder‹ stellt sie das Zugehörigkeitsgefühl eines ›Weder-Noch‹ ge
genüber. Die Selbstverortung »von der Peripherie zu kommen« ist also in diesem 
frühen Essay als ein sich auf das Schreiben auswirkendes Gefühl entworfen und ne
gativ konnotiert. Die im gesamten Text entfalteten vielfältigen Grenzziehungspro
zesse, die Ein- und Ausschlüsse produzieren, dienen der Selbstverständigung im 
Hinblick auf das eigene Schreiben und führen zu einer Definition von Sprache (in) 
der Literatur als Möglichkeitsraum: 

»Ich glaube wie viele andere Autorinnen und Autoren auch, daß Sprache nicht nur 
Heimat bedeutet, daß sie auch Fremde sein kann, die die Möglichkeit des Ver
stummens bereithält. Sprache ist ein Raum der Simulation, ein Labor, das einlädt 
zum Spiel, das Heimat und Fremde aufheben kann.« (MS, 12) 

Damit führt Haderlap Sprache zum einen als etwas vor, was nicht selbstverständlich 
und immer zur Verfügung steht und Zugehörigkeit stiftet, zum anderen entwirft 
sie Sprache und Schreiben als Möglichkeit, Binaritäten und verfestigte Kategorien 
auszuloten und aufzubrechen (»Heimat und Fremde aufheben«), Sprache versuchs
weise in etwas anderes zu überführen. 

Den Abschluss des Essays bildet ihr Selbstentwurf als zweisprachige Schriftstel
lerin mit einer spezifischen Stilisierung des Agierens beider Sprachen im Schreib
prozess. Mit diesem Entwurf bringt sie auch ihr Verhältnis zu ihren Sprachen zum 
Ausdruck: 

»Ich habe begonnen, seit ich wieder in Kärnten lebe, in beiden Sprachen zu schrei
ben und nicht aus der einen in die andere zu übersetzen. Es gibt kein Gedicht, das 
ich auf deutsch genauso schreiben würde wie auf slowenisch. Manchmal fallen die 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

Sprachen innerhalb eines Satzes übereinander her, aber meistens gehen sie ge
trennte Wege, wohnen in zwei verschiedenen Räumen, beobachten einander, sind 
auf der Lauer, ob sich nicht eine fremde Syntax durch die Hintertür eingeschlichen 
hat. Jede Sprache ist eingenommen von sich, von ihren eigenen Systemen, Bezü
gen und Assoziationsräumen, jede versucht zu blenden und aufzutrumpfen.« (MS, 
12) 

Zunächst stellt sie ihr Schreiben »in beiden Sprachen« als ein Schreiben in der einen 
oder der anderen Sprache heraus – in Abgrenzung zu Konzepten von Übersetzung 
als Selbstübersetzung oder als Modalität des Schreibens. Die Sprachen personifi
ziert bzw. gestaltet sie figurenähnlich: sie agieren im Schreibprozess selbst und zu
weilen gegeneinander (›übereinander herfallen‹), bilden kein Ganzes, sondern exis
tieren – wie über die getrennten Räume verbildlicht – weitgehend separat und hal
ten sich auch voneinander fern, »meistens gehen sie getrennte Wege«, geben acht, 
einander nicht zu vermischen, »sind auf der Lauer, ob sich nicht eine fremde Syntax 
durch die Hintertür eingeschlichen hat«. Haderlap akzentuiert also das Trennende, 
die kaum vorhandene Verbindung zwischen den beiden Sprachen. In der Betonung 
ihrer jeweiligen Eigenarten führt sie diese auch als konkurrierend, einander mes
send vor: »jede versucht zu blenden und aufzutrumpfen«. – In dieser Darstellung 
spiegeln sich deutlich die sprachenpolitischen Bedingungen der Zeit und die zuvor 
geschilderten persönlichen und sozialen Zusammenhänge. 

An diese Inszenierung der eigenen literarischen Zweisprachigkeit schließt Ha
derlap die Formulierung ihres schriftstellerischen Selbstverständnisses an: 

»Ich schreibe nicht aus dem Sprachüberfluß, sondern aus der Erfahrung des Man

gels. Ich spiele nicht mit den Sprachen, dazu fehlt mir die Leichtigkeit. Ich führe 
den Sprachen Bilder vor, die aus den tieferen Erfahrungs- und Bewußtseinsschich
ten aufsteigen. Meine beiden Sprachen müssen daran gemessen werden, wie sie 
diese Bilder sichtbar werden lassen.« (MS, 12) 

Die eigene Mehrsprachigkeit betrachtet, benennt und figuriert Haderlap in allen 
untersuchten Epitexten als Zweisprachigkeit. Hier erscheint sie nicht als Potenzie
rung, nicht als »Sprachüberfluß«, sondern ist gekennzeichnet durch die lebensge
schichtlich begründete »Erfahrung des Mangels« und durch das, was sich als Unzu
länglichkeit bemerkbar macht, was nicht möglich (»spiele nicht«, »dazu fehlt mir«) ist 
und in einem Kontrast zu »Leichtigkeit« steht. In einer auf beide Sprachen gerich
teten Sprachskepsis-Variation müssen sich diese bewähren in ihrer Leistungsfähig
keit im Hinblick auf die Sichtbarmachung, die Sagbarkeit bzw. sprachliche Darstell
barkeit spezifischer Erfahrungen und den Selbstausdruck. Das Aufsteigen aus »den 
tieferen Erfahrungs- und Bewusstseinsschichten« deutet auf Verdrängtes oder zu 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 95 

Ergründendes hin, das zunächst als Bild aufscheint und einer Versprachlichung be
darf – etwas, wofür eine Sprache gefunden werden muss. 

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass sich Haderlap in diesem Essay in ihrer 
zweisprachigen Autorschaft über Negation inszeniert – im Sinne einer Nicht-Aus
schließlichkeit, empfundenen Nicht-Zugehörigkeit und Nicht-Sprachmächtigkeit 
sowie durch stilisierte Unzulänglichkeit und Un-Souveränität im Umgang mit ihrer 
Zweisprachigkeit, was sie auf ihre spezifischen sprachbiographischen Erfahrungen 
zurückführt. Damit hebt sie sich von der Vorstellung einer polyglotten Dichterin ab. 
Dies formuliert sie explizit im ›Zwiegespräch‹ mit Ilma Rakusa: 

»Was ich mir sehr gut vorstellen kann, was ich als Zustand immer herbeigesehnt 
oder -gewünscht habe und was ich bei dir sehr bewundere, das ist dieses Polyglot
te – dass man mehrere Sprachen hat und dass man dieses Fixiertsein auf eine oder 
auch auf zwei Sprachen aufheben kann. Ich denke mir manchmal, es wäre leichter, 
wenn man noch eine dritte oder vierte Sprache zur Verfügung hätte, damit man 
sich nicht so determiniert fühlt von den Sprachen, die man spricht oder in denen 
man schreibt.« (Haderlap/Rakusa 2003: 105f.) 

Das Determiniertsein von zwei Sprachen und auch von dem Ort und von den mit 
ihm verbundenen historischen, gesellschaftlichen und sprachenpolitischen Bedin
gungen ist ein zentraler Aspekt, den Maja Haderlap in späteren poetologischen Tex
ten immer wieder aufnimmt. 

In diesem Zusammenhang ist auch die zu Beginn des Kapitels erwähnte Diskus
sion, die der Artikel zum Exophonie-Symposium in der slowenischen Zeitung Delo 
ausgelöst hat, aufschlussreich. In der Broschüre zum Symposium werden zwei Le
serbriefe mit konträren Meinungen in deutscher Übersetzung präsentiert (Lughofer 
2011: 28–30). In dem ersten Leserbrief von Jolka Milič wird Maja Haderlap, im aus
grenzenden Einschluss, bezeichnet als: »die – obwohl eine Minderheitenangehörige 
jenseits der Karawanken – unsere nahe Landesverwandte ist« (ebd., S. 28, Herv. JG) 
und ihr Schreiben auf Deutsch bewertet »als ein klassisches Beispiel für Assimilati
on«, verbunden mit der Zuschreibung »des leidigen Gefühls, abtrünnig und schul
dig zu sein« (ebd., S. 29). Mit Bezug zu der im Artikel erwähnten Information, dass 
Haderlap zu Hause »slowenische[n] Dialekt« gesprochen habe, urteilt Milič: »meine 
Umschreibung: mit dem kommt man aber nicht weit!« und nimmt eine sprachliche 
Hierarchisierung18 und damit eine weitere Abgrenzung vor: »aber zum richtig ech
ten Slowenischen hat sie aus verschiedensten Gründen keinerlei Bezug gefunden« 

18 Diese Hierarchisierung ist zurückzuführen auf die »Nationalisierung der Sprache« als Kern
bereich des ›Projekts Nation›: »Die nationalisierte Sprache hat neben sich andere nationali
sierte Sprachen; alle anderen sprachlichen Varietäten hat sie unter sich.« (ebd., S. 12, Herv. 
i.O.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

(ebd., Herv. JG). Dahinter verbirgt sich die sprachideologische Annahme eines hö
herwertigen Standards oder ›Originals‹ und einer Abweichung. Mit der Wertung 
»richtig echten« verbindet sich die Imagination von Authentizität, Natürlichkeit, 
aber auch von Legitimität bezogen darauf, wer als ›echter‹, legitimer Sprecher ei
ner Sprache und einer wie auch immer gefassten Sprachgemeinschaft gilt. 

Als Gegenposition ist in der Broschüre der Leserbrief von Tomaž Ogris abge
druckt. Darin reagiert er wie folgt: 

»Nur gut, dass der berühmte France Prešeren schon längst gestorben ist. Nach 
mehr als hundertfünfzig Jahren ist er vermutlich nicht mehr in Gefahr, dass Frau 
Jolka Milič versuchen würde ihn aus dem Nationalkörper abzusondern, schließ
lich war sein Selbstverständnis nicht so, wie es sich für einen guten Slowenen ge
hört. Er hat gesündigt: schrieb viel auf Deutsch, verkehrte in Kärnten und Krain 
auch mit deutschen Freunden. Die strenge Frau würde ihn für unwürdig erklären, 
ihn mit Maja Haderlap zur Ächtung verurteilen. […] Vielleicht hat Frau Jolka schon 
mal etwas aus Majas Lyrik oder aus ihren Prosatexten in slowenischer und deut
scher Sprache gelesen. Ihr ist nicht begreiflich, dass die Kärntner Schriftstellerin 
und Dramaturgin, und mit ihr noch viele weitere vernünftige Leute, die an der 
Nahtstelle mehrerer Sprachen und Weltbilder leben, ungehinderten Zugang zu 
zwei oder mehreren Sprachen hat. Wozu sollte sie sich einschränken, benutzt der 
Mensch doch beide Hände, die ihm geschenkt wurden. Die Erstsprache ist für die 
Mehrheit der Kärntner, Triester, Unterkrainer, Prekmurer und weiterer Slowenen 
der ländliche Dialekt, die Sprache auf die Frau Milič nichts gibt, weil man mit ihr 
nicht weit kommt. So eine Demütigung der richtigen Muttersprache ist pure Igno
ranz. […]« (zit.n. Lughofer 2011: 29) 

Ogris zieht also den slowenischen Nationaldichter France Prešeren heran und be
tont, dass auch er auf Slowenisch und auf Deutsch gedichtet habe, durchkreuzt da
mit auf das Einsprachigkeitsparadigma zurückzuführende Normalitätserwartun
gen, hebt das Schreiben von Haderlap in zwei Sprachen als Zugewinn hervor und 
weist das literarische Schreiben in nur einer von mehreren zur Verfügung stehen
den Sprachen als Einschränkung aus. Zudem positioniert sich Ogris im Rekurs auf 
die von Milič vorgenommene, ideologisch geprägte Abwertung des ›slowenischen 
Dialekts‹, indem er diese als »Demütigung« und den »ländliche[n] Dialekt« der an 
verschiedenen Orten lebenden Slowenen – in imitierender Verkehrung der Formu
lierung von Milič – als »richtige[-] Muttersprache»› bezeichnet. 

Erfahrene Zuschreibungen und Anklagen dieser Art im Hinblick auf die Wahl 
ihrer Schreibsprache adressiert Maja Haderlap in ihrer Rede Im Licht der Sprache – 
darin auch mit Bezug zum deutschsprachigen Literaturbetrieb. 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 97 

3.2.2 Im Licht der Sprache – Reflexion des Sprachwechsels 
von der Sprachgrenze aus 

Die Klagenfurter Rede zur Literatur Im Licht der Sprache, mit der Maja Haderlap 
am 2. Juli 2014 die 38. Tage der deutschsprachigen Literatur eröffnet, steht merklich 
unter dem Einfluss der großen Aufmerksamkeit und damit verbundener Erfahrun
gen im deutschsprachigen Literaturbetrieb seit der Zuerkennung des Ingeborg- 
Bachmann-Preises im Jahr 2011. Sie selbst bezieht sich darin explizit auf die Dis
kussionen, die sie in den letzten drei Jahren geführt habe, »geprägt von hoher 
Emotionalität und sehr heterogenen Anforderungen an mich als Schriftstellerin« 
(LS, 18). Mit diesen Worten deutet sie ein inzwischen ambivalentes Verhältnis zur 
politischen und literarischen Öffentlichkeit an. Es zeichnet sich ein Hadern mit 
der ausgefüllten und zugeschriebenen Rolle als, wie es Haderlap später in ihrer 
Poetikvorlesung formulieren wird, »offizielle Schriftstellerin« und »Fürsprecherin« 
(IW, 64) ab und ein Spannungsverhältnis in der sozialen wie politischen Selbst- und 
Fremdinszenierung. Mit ihrer Rede nimmt sie Stellung zu den Zuschreibungen und 
Erwartungshaltungen, mit denen sie sich konfrontiert sieht, und formuliert das 
Thema selbst: »Ich möchte versuchen, von einer Peripherie aus, von der deutsch- 
slowenischen Sprachgrenze, die für Kärnten prägend ist, über das Phänomen des 
literarischen Sprachwechsels nachzudenken.« (LS, 16) Mit der deutsch-sloweni
schen Sprachgrenze ruft sie einen von spezifischen historisch-politischen und 
sprachideologischen Differenzkonstruktionen geprägten Raum auf, wie sie ihn 
in seinen Auswirkungen auf ihr Spracherleben und ihr Schreiben schon im Essay 
Meine Sprache schildert. Die Mehrdimensionalität und Metaphorik des Konzepts 
der Grenze wird zum Angelpunkt der Darstellung in dieser Rede und verbindet 
sich mit Ausleuchtungen unterschiedlicher Grenzziehungsprozesse: historisch, 
politisch, gesellschaftlich, literarisch – letztere bezogen auf Differenzlinien, auf 
Ein- und Ausschlüsse im Literaturbetrieb. Die Betonung des Topographischen, der 
Verortung und auch eines konkreten Ausgangspunkts, »von […] aus« (LS, 15), für 
das Sprechen, Nachdenken, Schreiben – gefasst über räumliche Konzepte als Peri
pherie, Rand, Grenze und referentiell konkretisiert als die Kärnten bestimmende 
deutsch-slowenische Sprachgrenze – ist zentral für den in der Rede entwickelten 
eigenen Begründungszusammenhang für ihren Wechsel der Literatursprache. 
Wie schon in Meine Sprache nutzt Haderlap die Kategorie Raum am Schluss ihrer 
Rede in übertragener Bedeutung zur poetologischen Selbstverortung, zur Reflexi
on der eigenen Zweisprachigkeit und zur Darstellung ihres Schreibprozesses im 
Bild des Korridors. Ihr Selbstentwurf als zweisprachige Autorin ist, in Umkehr 
zu dem in Meine Sprache stilisierten Gefühl der Nicht-Sprachmächtigkeit, ge
prägt von sprachlicher Selbstermächtigung im Sinne einer (aspirierten) Befreiung 
von Restriktionen, Zuschreibungen, monolingualen Ideologien und sprachlichen 
Hegemonien. 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

Als Rede-Einstieg und Aufhänger dient Haderlap ein Zitat von Ingeborg Bach
mann aus der Erzählung Drei Wege zum See: »Der Ursprung dieser Geschichte liegt 
im Topografischen« (LS, 15). Sie fokussiert auf die Protagonistin Elisabeth Matrei, 
die in Klagenfurt »mit dem Blick Richtung Grenze« und durch die Begegnung mit 
Franz Joseph Trotta zu der Erkenntnis komme, »dass ihre Sicht der Welt […] von ei
ner kaum deutlichen, aber doch fühlbaren topografischen Verortung ausgeht, von 
der Peripherie« (ebd.). An diese projektive Deutung schließt sie eigene Überlegun
gen »von einem Rand aus« (ebd.) an, in denen Fragen der Verortung eine zentrale 
Rolle spielen. Mit der Grenze als »Rand« indiziert sie also einen spezifischen Blick
winkel oder auch eine Denkfigur. So fasst sie etwa unter »Peripherie« gleich zu Be
ginn nicht nur räumliche Lageverhältnisse, sondern auch relationale Verhältnisse 
unterschiedlicher Art, wenn sie von der Mutation der Peripherie »zu Schauplätzen« 
spricht, »in denen sich gesellschaftliche, politische, kulturelle und soziale Umwäl
zungen, Brüche, Tendenzen ungeschminkter zeigen, ja geradezu in allen Facetten 
entblößen.« (LS, 16) 

Der Sprachwechsel ›eingewanderter‹ Autor:innen 
In ihren allgemeinen Überlegungen zum Phänomen des Sprachwechsels nimmt 
Maja Haderlap zunächst Bezug auf »eine wahre Flut« an prominenten »Etiket
tierungen« aus dem literarischen Diskurs zu Sprache und Migration, wie dem 
»neuen Nomadentum, wenn man den etwas verschlissenen Begriff ›Autoren mit 
Migrationshintergrund‹ nicht mehr verwenden möchte«, dem »Unterwegssein« 
sowie auf postkoloniale Konzepte von »transkulturellen und hybriden Mischkultu
ren« (LS, 16). Sie evoziert mit diesen Begriffen also displacements durch weltweite 
Vernetzungen und Verortung, die sich auf grenzüberschreitende Wanderungsbe
wegungen bezieht – »routes statt roots« (Bachmann-Medick 2010: 198, vgl. Clifford 
1997). Gegenüber diesem »Modediskurs der Ortlosigkeit« (LS, 17) hebt sie die Re
levanz des Ortes im Sinne historischer, sozialer, kultureller und machtpolitischer 
Bedingtheiten hervor und präsentiert sich damit gewissermaßen anachronistisch. 
So unterstreicht sie, dass ein Sprachwechsel nicht einfach Ausdruck einer »neue[n] 
Form des Kosmopolitismus« sei, denn dieser setze »ökonomische und politische 
Freiheit voraus« und verdecke »die zumeist schmerzvollen Erfahrungen des Ver
lusts von Heimat und Sicherheit, sowie die großen Anstrengungen der Betroffenen, 
derer es bedarf, um irgendwo anzukommen« (ebd.). Damit greift sie implizit die 
Kritik z.B. an Homi Bhabha (1994) auf, und zwar hinsichtlich seiner Konzeptuali
sierung von peripheren Räumen und insbesondere von Hybridität verkörpernden 
Grenzgänger:innen, die »sich kosmopolitisch zwischen Kulturen bewegen und 
ihre Mehrfachzugehörigkeit produktiv machen bzw. kreativ entfalten können« 
(Bachmann-Medick 2010: 200). Ausgeblendet bleiben zum einen der Leidensdruck 
durch Migrationserfahrungen, zum anderen Machtbeziehungen sowie soziale und 
ökonomische Ungleichheiten (ebd., S. 201). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 99 

Weiter fokussiert Haderlap auf Orte im Sinne von (An-)Bindungen, die aus dem 
Blick zu geraten drohen, wenn sie feststellt: »Fast scheint es, als wären die in eine 
Sprache eingewanderten Autoren das Produkt einer internationalen Transaktion, 
herausgerissen aus ihren sozialen, kulturellen, sprachlichen Verankerungen und an 
neue Sprachufer gespült.« (LS, 16) Dieser Vorstellung begegnet sie zum einen mit 
einer Differenzierung der Gründe, die zu einem Sprachwechsel führen: von Flucht 
vor politischer Verfolgung oder Krieg oder aus Armut über ein Studium oder eine 
neue Arbeit bis hin zu einer mehrsprachigen Lebenssituation (LS, 17). Zum ande
ren betont sie, dass die genannten Autor:innen mit ihren vielstimmigen Texten »die 
Ideologie der Globalisierung« unterlaufen, »wonach es selbstverständlich geworden 
sei, sich von der Geografie und von der Geschichte zu lösen.« (LS, 21) Mit Blick auf 
ihre literarische Produktion stellt sie heraus, dass mit dem Sprachwechsel auch mit
gebrachte Geschichte(n) in vielfältiger, je spezifischer Weise in die ›neuen‹ Sprachen 
hineinwirken und schließt an den Topos der Bereicherung und Anreicherung an: 

»Sie haben die Geschichte der Länder und Orte, die sie entweder verlassen haben, 
in denen sie leben oder zwischen denen sie pendeln, längst in ihre sprachlichen 
Bilder aufgenommen und spiegeln sie auf vielfältige Weise. Sie sind Fährtenleser 
zwischen den Sprachen und Kulturen, sie füllen die Archive ihrer neuen, erober
ten, geliehenen Sprachen mit den Geschichten ihrer verlassenen, zerstörten, zer
splitterten Familien oder ihrer reichen Herkunftskulturen.« (LS, 21) 

In ihrer Darstellung werden die Spracharchive durch die Praxis des Füllens dyna
misiert, Gedächtnisse differenzieren sich aus, werden vielgestaltig. Darüber hinaus 
kennzeichnet Haderlap mehrsprachige Schreibverfahren als eine Neues generieren
de, wechselseitige Vergleichspraxis: »Auf ihren Schreibtischen begegnen sich Wör
ter und ihre Bedeutungen im vielfachen Vergleich. Sie wägen einander ab, hören 
sich zu, legen Wert auf feine Nuancierungen, Schattierungen und Unterschiede.« 
(LS, 21) Zur Veranschaulichung führt sie unter anderem die Texte der Bachmann
preisträgerin des Jahres 2012, Olga Martynova, und ihr »zweisprachiges Dichten« 
an, das »einem Tänzeln zwischen den russischen und deutschen literarischen Tra
ditionen« gleiche und das »eine neue Sprachwelt, die sich mit Spiellust und An
archie über gedachte Sprachgrenzen hinwegsetzt«, erschaffe (LS, 22). Indem Ha
derlap Sprachgrenzen als »gedachte« qualifiziert, stellt sie diese als Konstruktio
nen und ihre literarische Überschreitung in Anspielung auf monolinguale Normen 
als subversiv (»Anarchie«) aus. Diesen an der literaturwissenschaftlichen Mehrspra
chigkeitsforschung orientierten Blick kontrastiert sie mit einem noch aufzulösen
den Missverhältnis im deutschsprachigen Literaturbetrieb hinsichtlich der Aner
kennung von ›eingewanderten‹ Schriftsteller:innen. So hätten zwar mehrfach Au
tor:innen den Bachmann-Preis gewonnen, »deren Muttersprache nicht Deutsch ist« 
(LS, 16), es gebe aber immer noch »die vielen Zurufe, die Zurechtweisungen, Kate

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

gorisierungen und die ständig sich wiederholenden Fragen nach der Identität der 
Autoren« (LS, 17). Sie referiert auf Annahmen, die auf das Einsprachigkeitsparadig
ma in Verbindung mit starren Identitätskonzepten zurückzuführen sind, sowie auf 
Ein- und Ausschlüsse, die über Sprache und mit Bezug zu Sprachideologien verhan
delt werden – prominent wieder zwei Jahre nach ihrer Rede in der Jurydiskussion 
zum Auftritt von Tomer Gardi (siehe Kap. 2.1.2). Dies wird deutlich an ihrer rhetori
schen Frage, mit der sie die Differenzlinie evoziert: »Macht sich da nicht ein Wunsch 
nach Abgrenzung bemerkbar, nach einer Markierung des angestammten literari
schen Territoriums?« (ebd.) Sie adressiert die Zugehörigkeit zum literarischen Feld 
und darüber hinaus erwartete wie zugewiesene Zuständigkeiten hinsichtlich der li
terarischen Produktion: 

»Die in die deutsche Sprache eingewanderten Autorinnen und Autoren sollten 
sich auf ihre speziellen Themen beschränken, konnte man vor nicht allzu lan
ger Zeit im deutschen Feuilleton lesen, und nicht danach trachten, sich in den 
deutschsprachigen Literaturbetrieb einzupassen. Dem folgte eine kurze Diskus
sion, man schien sich bald darauf geeinigt zu haben, dass die ›eingesprachten‹ 
Schriftsteller wie Ilija Trojanow sie nennt, eine Bereicherung für die deutsch
sprachige Literatur seien. Trotzdem werde ich das Gefühl nicht los, dass wir uns 
in einem Moment der Ruhe vor dem Sturm befinden, in dem man den dazuge
kommenen Schriftstellerinnen entgegenrufen möchte, sie sollten sich auf ihre 
Geschichten und Bemühungen nicht allzu viel einbilden, schließlich gebe es noch 
die angestammten Autoren, denen die Zuflucht-Sprache eigentlich gehöre.« (LS, 
17) 

Mit der Anspielung auf einen Artikel im Feuilleton samt Repliken19 und der dar
in durch biographistische Themenzuweisung vorgenommenen Grenzziehung 

19 Gemeint ist vermutlich der in Die Zeit erschienene Artikel Letzte Ausfahrt Uckermark von Ma

xim Biller (2014), in dem er aufmerksamkeitswirksam und polemisch fordert, »deutsche 
Schriftsteller mit nicht deutschen Wurzeln« sollten sich in ihrem Schreiben nicht anpassen 
und »Wohlfühlpreise« – genannt wird der bis 2017 vergebene Adelbert-von-Chamisso-Preis 
– »kassieren« und nicht über »Urdeutsche« schreiben, sondern »über Leute wie sich selbst«. 
Mit dem Titel seines Artikels referiert er auf den Roman Vor dem Fest von Saša Stanišić, der 
in der Uckermark spielt und zwar, so Biller, »unter ehemaligen Ossis, von denen Stanišić so 
viel versteht wie seine Kritiker vom jugoslawischen Bürgerkrieg, vor dem er mit 14 Jahren 
nach Deutschland fliehen musste.« Stanišić (2008: 104–109) selbst hat sich einige Jahre zuvor 
eben gegen solche »Mythen vom Schreiben der Migranten« (ebd., S. 104) positioniert. Sein 
»Mythos Nr. 2« lautet: »Migrantenliteratur hat als ausschließliches Thema die Migration«. Er 
selbst sei »immer sehr am zweiten oder dritten Buch eines Migrantenautors interessiert – 
dem Buch, das er schreibt, nachdem er seine Exilgeschichte erst einmal aufgearbeitet hat.« 
(ebd., S. 108) 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 101 

zwischen Gruppen gibt sie – den Mechanismen des literarischen Kräftefelds ent
sprechend – zu bedenken, dass einmal verhandelte Zugehörigkeiten immer wieder 
in Frage gestellt werden können, und bezieht sich dann konkret auf den Topos des 
Sprachbesitzes. Mit der dichotomen Kategorisierung ›eingewanderte‹/›dazuge
kommene‹ versus ›angestammte‹ Schriftsteller:innen ruft sie eine wirkmächtige 
soziale Differenz- und Distinktionskonstruktion, die zentral über Sprache er
folgt, sowie ein Machtverhältnis auf. Mit ihrer Formulierung »die angestammten 
Autoren, denen die Zuflucht-Sprache eigentlich gehöre« spielt sie auf die Autori
sierung und Authentifizierung von Autorschaft über das ideologisch aufgeladene 
Konzept der Muttersprache an. Zu solchen Imaginationen von Sprachbesitz hatte 
sie sich auch schon in der Diskussion im Rahmen des Symposiums Exophonie. 
Schreiben in anderen Sprachen, an der sich auch Yoko Tawada und Julya Rabinowich 
beteiligten, positioniert: 

»Was uns verbindet ist, dass wir oft in der Situation sind zu begründen, warum wir 
in einer Sprache schreiben und in der anderen nicht. Das haben andere Autoren 
und Autorinnen nicht. Das unterscheidet uns schon einmal primär. Das andere – 
doch ich glaube, das stimmt als Theorie wieder nicht – mit diesem Bewusstsein, 
vielleicht als sogenannte Sprachräuberin oder was immer im schlimmsten Fall an
gesehen zu werden« (zit.n. Lughofer 2011: 24). 

Mit beiden Äußerungen bekundet Haderlap ihre Haltung zu biologistischen und 
ethnisierenden Konzeptionen von Sprache als ›Muttersprache‹, indem sie ihre ideo
logische Ausprägung im Sinne von Vererbung und Abstammung in der Vorstellung 
von Sprache als einem qua Geburt erworbenen Recht, einem ererbten Eigentum 
hervorkehrt. – In der von ihr gewählten Bezeichnung »Sprachräuberin« klingt die 
bereits zitierte Formulierung von Ette (2007: 167) an hinsichtlich der »Aneignung 
eines mobilen kulturellen Besitzes […] gleichsam durch Mundraub«, ohne »eine di
rekte Genealogie«. 

Der eigene Sprachwechsel: Grenzkontrollen und ein Weg aus der Enge 
Die öffentlichen Reaktionen nach ihrem eigenen »Wechsel in die deutsche Litera
tursprache und nach dem Bachmann-Preis« (LS, 17) sieht Maja Haderlap als Bestäti
gung ihrer Einschätzung, »dass ein Sprachwechsel ein äußerst schwieriger Prozess 
ist und notgedrungen verbunden mit kulturellen und persönlichen Konflikten.« (LS 
17f.) Die Darstellung jener vielschichtigen Konflikte nimmt einen großen Raum in 
ihrer Rede ein. 

Zunächst knüpft sie noch einmal, nun aus eigener Erfahrung, an die »Zurecht
weisungen, Kategorisierungen« (LS, 17) der ›eingewanderten‹ Autor:innen im Lite
raturbetrieb an. Dazu rekonstruiert sie Fragen, mit denen sie sich unaufhörlich bei 
öffentlichen Auftritten konfrontiert sah. In ihnen spiegelt sich das dominante Ein

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

sprachigkeitsdenken, die erfolgreiche »mentale Verankerung« des nationengebun
denen »Konzepts der Einsprachigkeit als zentraler Konzeptualisierung des – nur 
als nationalstaatlich verfasst vorstellbaren – Menschen.« (Ehlich 2009: 13) So lassen 
die Fragen essentialisierende und statische Vorstellungen von Sprache, Kultur und 
Identität im Kontext von Zugehörigkeitsfragen sowie ein Bedürfnis nach vereindeu
tigender, exklusiver Zuordnung erkennen: 

»Ich bin bei nahezu allen literarischen Auftritten und in nahezu allen Interviews 
beharrlich nach meinen Sprachen und nach meiner nationalen, kulturellen Iden
tität befragt worden. Warum ich in deutscher Sprache schreibe, wo ich doch als 
Angehörige der Kärntner Slowenen slowenisch aufgewachsen sei und am Beginn 
meiner schriftstellerischen Arbeit auf Slowenisch geschrieben habe. Welcher 
Kultur ich mich zugehörig fühle, ob ich mich als slowenische oder österreichische 
Schriftstellerin sehe? Die Situationen glichen einer fortdauernden Grenzkontrol
le, einem ununterbrochenen Einbürgerungsverfahren, bei dem mir abverlangt 
wurde, die Fragenden von meinen ehrlichen Absichten zu überzeugen und meine 
individuelle kulturelle Zugehörigkeit darzulegen.« (LS, 18) 

Haderlap bezieht Stellung, indem sie in transponierter, imitierender Rede dieses 
unhinterfragte Bedürfnis nach eindeutigen Zugehörigkeitsverhältnissen als solches 
markiert (»wo ich doch«, »als slowenische oder österreichische«) und die routinisier
te Befragungspraxis durch die gewählten Bezeichnungen »fortdauernden Grenz
kontrolle« und »ununterbrochenen Einbürgerungsverfahren« bewertet. In der Fra
ge, warum sie auf Deutsch schreibe, »wo« sie »doch als Angehörige der Kärntner Slo
wenen slowenisch aufgewachsen« sei und anfangs auf Slowenisch geschrieben ha
be, schwingt das Einsprachigkeitsparadigma mit, also die Normalitätserwartung, 
eine Autorin schreibe gleichsam natürlich in einer Sprache, ihrer Muttersprache, 
durch deren Besitz sie mit einer klar abgegrenzten, homogen gedachten Nation, 
Ethnie – in diesem Fall mit einer ›Volksgruppe‹ (»Kärntner Slowenen«) – verbunden 
sei. Zudem sind Anklänge an den native speaker erkennbar in der Vorstellung einer 
Person, die eine Sprache in der frühen Kindheit erwirbt (»slowenisch aufgewach
sen«) und nur dann als Muttersprachlerin gelten kann. Zwei Jahre nach Haderlaps 
Rede diskutiert die Jury in Klagenfurt nach dem ›Störfall‹-Auftritt von Tomer Gar
di explizit über die »Einwanderungsbedingungen in die Sprache«. Diese Diskussi
on legt eben solche Grenzziehungen in kulturellen Verarbeitungsroutinen des Lite
ratursystems, wie im zweiten Kapitel herausgearbeitet, offen. Dies deutet auf die 
Aktualität des Befunds von Amodeo (2002: 78–91) hin, dass es nicht nur politische, 
sondern auch literarische Staatsbürgerschaften gibt, die vergeben oder verweigert 
werden können. In ihrer Rede betont Haderlap, dass Anerkennungen fragil sind und 
unablässig überprüft und bestätigt werden (müssen), was auch der Dynamik des (je

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 103 

weiligen) literarischen Feldes entspricht. Zudem finden Mehrfach-Zugehörigkeiten 
in eindimensionalen Sprach- und Identitätsmodellen nicht so einfach einen Platz. 

Ihren Erklärungs- und Begründungszusammenhang für den eigenen Sprach
wechsel entwirft sie ausgehend von der rhetorischen Frage: »Ist es überhaupt mög
lich, vor dem Hintergrund des Kärntner Sprachenkonflikts, als Schriftstellerin frei 
über die Wahl der Sprache zu entscheiden?« (LS, 18) Damit richtet sie den Fokus wie
der auf den Ort, auf Kärnten. Zur Veranschaulichung selektiert sie einen »markan
ten Einschnitt« aus ihrer Sprachbiographie, rekurriert auf die nicht selbstverständ
liche Verfügbarkeit von Sprache und inszeniert diese, wie bereits im Essay Meine 
Sprache, als existentielle, ihr Selbstverständnis bestimmende Grunderfahrung: »An 
dieser Stelle fließen meine Spracherfahrungen zusammen, die geprägt sind vom 
Bewusstsein des Mangels an Sprache und von ausgesprochenen und unausgespro
chenen Sprachverboten.« (Ebd.) Dienten Selbstzeugnisse dieser Art im Essay Meine 
Sprache primär der Selbsterforschung im Hinblick auf die eigene Sprache, so fun
gieren sie nun, bezogen auf den Sprachwechsel, stärker als (Selbst-)Rechtfertigung. 
Mit ihrer Frage lenkt sie den Blick auf das Dilemma der Sprachwahl für Autor:in
nen im Kontext der Kärntner slowenischen Literatur. Die extensive Reflexion und 
Begründung des eigenen Sprachwechsels in dieser Rede scheint auch durch das Be
mühen oder den (verinnerlichten) Druck motiviert zu sein, diesbezüglich ihr Bild in 
der Öffentlichkeit zu beeinflussen und Versuchen ihrer Diskreditierung entgegen
zuwirken. Die in ihrer Sprachbiographie erfahrenen Sprachverbote bezieht sie in 
erster Linie auf »meine slowenische Muttersprache«, die ihr in Kärnten »oft um die 
Ohren geflogen« und aufgrund derer sie zu den »politisch unzuverlässigen Bürge
rinnen gezählt« worden sei (ebd.). Das sei die Kategorie für diejenigen gewesen, »die 
von ihrem Recht auf die zweite Landessprache nicht absehen wollten und damit die 
Einheit des Landes infrage stellten« (ebd.). Diese Erfahrung mit einer spezifischen 
Ausformung der Ideologie ›eine Nation/ein Staat – eine Sprache‹ stellt Haderlap als 
prägend für ihr Verständnis von Sprache dar: 

»Ich musste, bevor ich mich in eine Sprache flüchten oder mich an einer Sprache 
festhalten konnte, meine Muttersprache verteidigen, ohne genau zu wissen, wie 
man für eine Sprache spricht. Noch bevor ich hätte sagen können, was eine Spra
che ist, ein Medium des Denkens, der Weltauffassung, der Verständigung, des 
Handelns, der Phantasie, der Sehnsucht, wurden mir in Kärnten die hier beheima

teten Sprachen als ideologische, politische Kategorie vorgeführt, als zwei einan
der ausschließende Pole, zwischen denen ich mich entscheiden müsste. Es ging 
dabei um das Versprechen von Heimat, um Zugehörigkeit, verbunden mit dem 
Vorwurf der Unangepasstheit gegenüber der Mehrheitsbevölkerung.« (LS, 19) 

In der Qualifizierung solcher Sprachkategorien als von außen kommend (»wurden 
mir […] vorgeführt«) deutet sich ein Motiv für ihre intensive Beschäftigung mit dem 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

Phänomen Sprache in all ihren Texten an, für die Auslotung dessen, was Sprache 
jenseits politischer Instrumentalisierung ist, was sie (nicht) leisten oder sein kann. 
Die genannten »Pole«, resultierend aus Grenzziehungsprozessen, rufen wieder je
ne Ausschließlichkeiten auf, die Haderlap in unterschiedlichen Facetten in ihren Re
den aufzeigt und in ihren Auswirkungen auf das Erleben der eigenen Zweisprachig
keit inszeniert – hier bezogen auf das politisch motivierte, mit dem Versprechen 
von Zugehörigkeit verbundene Bekenntnis zu einer Sprache. Sie schildert den selbst 
erlebten Assimilationsdruck von »deutschnationalen Heimatverbänden«, das Slo
wenische aufzugeben, wie er noch Jahrzehnte nach dem Zweiten Weltkrieg auf die 
zweisprachige slowenische, auf dem Land lebende Bevölkerung in Kärnten ausgeübt 
worden sei. Dieses Beispiel dient der Verdeutlichung der machtpolitischen Zusam
menhänge, die sich auf die Entwicklung ihres sprachliches Repertoires ausgewirkt 
haben. Haderlap nutzt es auch zu einer Positionierung: »Das Absurde daran war, 
dass ich meine gelebte Zweisprachigkeit immer als Bereicherung empfunden habe 
und schon als Kind nicht verstehen konnte, warum es besser sein sollte, einspra
chig zu sein.« (LS, 19, Herv. JG) In ihren biographischen Schilderungen erweisen sich 
eingeforderte Zugehörigkeitsbekenntnisse oder auch erhoffte und enttäuschte Zu
gehörigkeitsversprechen in unterschiedlichen sozialen Räumen und Kontexten als 
wiederkehrendes Muster – und zwar im Hinblick auf beide Sprachen. So auch schon 
im Essay Meine Sprache, in dem sie auf der Grundlage solcher Erfahrungen hervor
hebt, dass Sprache nicht nur Heimat bedeute, sondern auch Fremde sein könne. 
Zugleich gesteht sie der Sprache zu, ein »Labor« zu sein, das Heimat und Fremde 
aufheben könne (MS, 12), womit sie indirekt die Aufmerksamkeit auf die potentielle 
Wirksamkeit der literarischen Arbeit lenkt. 

Ihr anfängliches Schreiben auf Slowenisch in den 1980er Jahren entwirft sie in 
der Klagenfurter Rede zur Literatur als persönlich und politisch motiviert: »nicht 
nur, um mich meiner Muttersprache zu vergewissern, sie zu erobern, zu erkun
den, sondern um das Zurückweichen des Slowenischen in Kärnten aufzuhalten, 
dachte ich – hoffte ich, und um in meine eigene Geschichte vorzudringen.« (LS, 
20) Während sie ihr Bemühen um Spracherhalt in ihrer rückblickenden Rekon
struktion durch die Formulierung »dachte ich – hoffte ich« als eher illusorisch 
markiert, nimmt sie den Versuch, über das Schreiben in die (eigene) Geschichte 
vorzudringen am Ende der Rede mit dem poetologischen Bild des Korridors zwi
schen ihren Sprachen wieder auf. Hinsichtlich ihrer »schriftstellerischen Arbeit« 
auf Slowenisch schildet sie weiter den vergeblichen Versuch einer Anknüpfung 
an spezifische slowenische Schreibtraditionen. Zeitweise habe sie geglaubt, die 
»romantischen, sprachlichen und politischen Utopien der slowenischen Literatur 
des 19. Jahrhunderts wiederbeleben zu können, wenn auch nicht in nationaler, so 
doch in kultureller Hinsicht.« (LS, 20) Mit der sich anschließenden Kennzeichnung 
ihrer Überlegung, die Schreibsprache zu wechseln als »Flucht« – zum einen aus der 
zunehmend empfundenen »Beengtheit der regionalen slowenischen Kultur«, zum 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 105 

anderen vor ihrem Vordringen »in die nervösen Ausbruchsversuche der Literatur 
Sloweniens« (ebd.) – bringt sie eine Distanz zu zweckgerichteten Vorstellungen 
von Literatur zum Ausdruck. Zugleich artikuliert sie, unterstrichen durch die Fra
geform, das Konflikthafte der Entscheidung: »Doch wie etwas verlassen, wenn es 
deiner Unterstützung bedarf? Wie mutwillig aus einer Schreibsprache ausziehen, 
wenn das Aufgeben des Slowenischen in Kärnten das zu Erwartende ist?« (Ebd.) 
Damit adressiert sie implizit die Vorwürfe, konkret den der Assimilation, mit dem 
sie zu der Zeit bereits mehrfach konfrontiert wurde, so etwa in der Diskussion 
zum Exophonie-Symposium in der slowenischen Tageszeitung Delo (siehe Kap. 
3.2.1) oder prominent durch Florjan Lipuš (siehe Kap. 2.2.2). Ihre Ausführungen 
verdeutlichen, dass und inwiefern sie sich stets dazu aufgefordert sieht oder fühlt, 
ihr Schreiben auf Deutsch zu begründen oder gar zu rechtfertigen: im deutsch
sprachigen Literaturbetrieb wie auch gegenüber der Gemeinschaft ›der‹ (Kärntner) 
Slowen:innen. 

In Form einer Art Selbstanklage oder eines Eingeständnisses bewertet sie ihre 
Entscheidung für die deutsche Literatursprache schließlich mit Blick auf die Ge
schichte als »Riss, einen blauen oder weißen Fleck in meiner Sprachbiografie, den 
ich nicht verbergen möchte und kann.« (LS, 20) Er gründe auf dem »Wissen, dass die 
Generationen meiner Großeltern und Eltern in der Zeit des Nationalsozialismus ihr 
Bekenntnis zur slowenischen Sprache und Kultur mit Verfolgung, Unterdrückung 
und vielfach mit dem Leben bezahlen mussten.« (Ebd.) Auf diese Weise akzentuiert 
sie die unauflösbare Zwiespältigkeit in der Sprachwahlentscheidung, bringt aber 
zugleich ihr Bedürfnis zum Ausdruck, sich durch den Sprachwechsel aus den histo
rischen, sprachideologischen, transgenerational traumatischen Verstrickungen zu 
lösen: 

»Es gibt keine wirklich makelfreie Entscheidung in einer ungleichen Konstellation. 
Dessen ungeachtet bedeutet das Schreiben auf Deutsch für mich einen Weg aus 
der Enge der fortwährenden nationalen und sozialen Zuschreibungen. Ich muss

te für diesen Schritt in die Freiheit kein Land verlassen, sondern nur meine Zwei
sprachigkeit befragen und in eine Sprachlandschaft wechseln, die bereit war, mich 
aufzunehmen.« (LS, 20) 

Sie stilisiert ihren Sprachwechsel also als Akt der Befreiung. Mit der nicht erforderli
chen räumlichen Veränderung, »kein Land verlassen«, markiert sie den Unterschied 
zu anderen »in die deutsche Sprache eingewanderten Autorinnen und Autoren« (LS, 
17) und evoziert mit dem Begriff »Sprachlandschaft« die Vorstellung einer produk
tiven poetischen Entfaltungsmöglichkeit im Kontrast zu der empfundenen »Enge« 
und Beengtheit, die sie hier auf die »fortwährenden nationalen und sozialen Zu
schreibungen« bezieht. Die Befragung der eigenen (»meine«) Zweisprachigkeit sug

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

geriert einen selbstbestimmten, mit sich selbst ausgehandelten und vor sich selbst 
verantworteten Entscheidungsprozess. 

Es ist dieser aus ihrer Sprachbiographie und dem regionalen Kärntner Kontext 
entwickelte Begründungszusammenhang, der sie in Anverwandlung des Einstiegs
zitats von Ingeborg Bachmann folgern lässt: »Die Sprache hat also ihren Ort. Der 
Ausgangspunkt jeder Geschichte liegt im Topografischen.« (LS, 20, Herv. JG) Sie re
sümiert und erklärt mit Nachdruck: »Die Entscheidung für oder gegen eine Sprache 
ist immer eingebettet in einen gesellschaftlichen und politischen Prozess.« (Ebd.) 

Stilisierung der eigenen literarischen Zweisprachigkeit: 
Erinnerungsarbeit im Korridor 
In Abgrenzung zu einer territorial-räumlichen Grenze zwischen Staaten entwirft 
Haderlap ihr schriftstellerisches Selbstverständnis sukzessiv über einen sinnbildli
chen »Ort« zwischen den Sprachen: 

»Damit komme ich wieder auf einen Ort zu sprechen, den man nur mit äußerster 
Vorsicht als Niemandsland bezeichnen könnte, weil er selten so unbelebt und un
behaust wirkt wie der leere, drohende Sicherheitsstreifen zwischen zwei Staaten. 
Es ist ein neuralgischer, vielsagender Ort, weil er als Sinnbild für die Unterschie
de zwischen den Sprachen und ihre Selbstbezogenheit steht und das Bedürfnis 
nach Verständigung, Ankommen und Hinüberwechseln, nach dem Erreichen des 
Anderen, Unbekannten am Leben hält, ja geradezu beflügelt.« (LS, 23) 

Sie schließt also an eine kulturwissenschaftliche, philosophische Vorstellung von 
Grenze als »Ort der Differenz« (Lamping 2001: 12) an. Sie ist nicht nur der Ort der 
Unterscheidung und der Abgrenzung, sondern auch der Ort des Übergangs und 
der Annäherung (vgl. ebd., S. 13). In Haderlaps Entwurf dieses Orts »zwischen den 
Sprachen« überwiegt die Betonung potentieller Übergänge, wie sie auch in den Ge
dichten des Bands langer transit facettenreich gestaltet werden. Den imaginierten 
(Schreib-)Ort charakterisiert sie durch das produktive, unaufhörliche auf das ande
re, zum anderen bzw. zu etwas anderem hin gerichtete Streben, konkretisiert durch 
das »Bedürfnis nach Verständigung, Ankommen und Hinüberwechseln«. Mit die
sen Worten akzentuiert sie die »besondere Dialektik« der Grenze, die kaum ohne 
Grenzübertritt und ohne ihre eigene Überwindung oder Aufhebung zu denken ist 
(Lamping 2001: 13). Somit ist dieser vielsagende Ort ein Gegenentwurf zu der für 
Kärnten als prägend erachteten Sprachgrenze mit ihren politischen und ideologi
schen Implikationen und Abgrenzungen: »Es gibt keinen Ort, der so sehr nach ei
nem Wortwechsel, nach einer Übersetzung verlangt wie die Sprachgrenze.« (LS, 23) 
Die Verwendung des Begriffs »Wortwechsel« unterstreicht in seiner Doppeldeutig
keit von ›Dialog‹ und ›Wortgefecht‹ und in Kombination mit dem Verb ›verlangen‹ 
die Notwendigkeit, aber auch die Herausforderung einer Vermittlung. 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 107 

Den evozierten Ort gestaltet sie dann mit Bezug auf sich selbst, auf ihre Zwei
sprachigkeit und ihr Schreiben weiter aus zu dem Bild des »verdunkelten Korri
dor[s]«. Durch die Stilisierung darin stattfindender Aktivitäten wird er zu einem re
lationalen, dynamischen Reflexionsraum und zu einem poetologischen Konstrukt: 

»Einen solchen Ort, vielmehr einen solchen Raum, bewohne auch ich. Er ist nicht 
sichtbar und gleicht einem verdunkelten Korridor, den ich als Verbindungsweg 
zwischen meine bestimmenden Sprachen gebaut oder gegraben habe. Im Ver
gleich zu den schmalen, wesentlich instabiler gefertigten Korridoren, die zu ande
ren Sprachen führen, ist er vollgeräumt mit Versatzstücken aus der Vergangenheit 
und Geschichte meiner Sprachen. Alle Schränke und Läden quellen über von ge
dachten, gehörten und gelebten Geschichten. In diesem Korridor übe ich mich in 
Unsichtbarkeit, gehe beständig auf und ab, hin und her, befrage einmal die eine, 
dann die andere Seite. Ich halte mein persönliches Scherbengericht über die Kon
fliktgeschichte, die meine eigene ist und übe mich in der Kunst der Verknüpfung. 
Die Verbindungsbande, die ich um meine Sprachen und Kulturen gezogen habe, 
sind das Netz, das mich hält und sichert.« (LS, 23) 

Während Haderlap in ihrem Essay Meine Sprache ihre beiden Sprachen in räumli
cher Trennung und bemühter Abgrenzung voneinander entwirft (siehe Kap. 3.2.1), 
liegt der Fokus der Darstellung nun auf dem Versuch ihrer Relationierung: der Kor
ridor als Übergangsraum, als aktiv, mühevoll und für diesen Zweck selbst herge
stellter (»gebaut«, »gegraben«) Verbindungsraum zwischen zwei Seiten. Konstitu
iert wird dieser Raum zum einen durch seine Bestandteile, die »Schränke und Lä
den«, mittels derer er im Bildfeld ›Gedächtnismagazin‹ (Weinrich 1964: 23) seman
tisiert wird: er birgt Angesammeltes, »Versatzstücke[-] aus der Vergangenheit und 
Geschichte« beider Sprachen. Zum anderen ist er gekennzeichnet durch die in ihm 
stattfindenden, ihn hervorbringenden Aktivitäten, »gehe beständig auf und ab, hin 
und her«, die für Erinnerungs- und Ergründungsakte stehen. Aus den überquellen
den Schränken und Läden kann ausgewählt, etwas hervorgeholt, können die Ver
satzstücke (neu) zusammengesetzt werden. Die räumlichen Bewegungsformen un
terstreichen die Dynamik des darüber inszenierten Schreibprozesses, den Haderlap 
auch in dieser Rede als spezifische Erinnerungsarbeit zeichnet: als Versuch der Zu
sammenfügung, der Verarbeitung und Bearbeitung von »gedachten, gehörten und 
gelebten Geschichten.« Die abwechselnde Befragung der beiden Seiten charakteri
siert die Schreib- und Erinnerungsarbeit zudem als eine dialogische, als Aushand
lungsprozess, eben als Übung in der »Kunst der Verknüpfung«. Dass es sich dabei um 
die eigene »Konfliktgeschichte« handelt, die dadurch zur Darstellung kommt, sug
geriert einen Prozess der Vergangenheitsbewältigung. Mit dem Korridor verbild
licht Haderlap eine (interkulturelle) Zwischenräumlichkeit als Möglichkeit der Über
setzung. So ist auch das Verhältnis zu ihren beiden Sprachen in dieser Rede als ein 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

noch Auszulotendes gestaltet: etwas zuvor Getrenntes, als getrennt Wahrgenom
menes muss aktiv in Beziehung gesetzt werden. Die selbst hergestellten »Verbin
dungsbande« um die eigenen »Sprachen und Kulturen« stilisiert Haderlap zudem 
als »Netz, das mich hält und sichert« und somit als selbst erzeugten Schutzmecha
nismus. 

Und schließlich kennzeichnet sie den Korridor in seiner Verdunkelung und Ab
geschiedenheit als Raum der Befreiung von Zuschreibungen und Restriktionen: 

»Im Korridor lege ich alles Bezeichnende und Bezeichnete ab, werde frei von Zu
schreibungen. Außerhalb des Korridors sehe ich die Sprachen leuchten. Sie ver
strömen ein starkes, anziehendes Licht. Alles, was in dieses Licht drängt, im Licht 
der Sprache erscheint, wird dadurch erst wirklich und wichtig und erkennbar. Die 
Sprache ist für mich das ständig Unerreichte, Herbeigesehnte, ein Sehnsuchtsort, 
eine Bühne der Wirklichkeit und ihr Spielleiter.« (LS, 23) 

Der Fokus verlagert sich also weg von den beiden Sprachen hin auf die Sprache und 
die ihr zugeschriebene Potentialität. Dazu greift Haderlap auf Topoi von Licht und 
Schöpfung sowie Licht und Erkenntnis zurück, also im Sinne der im Licht erschei
nenden, sich zeigenden Dinge und der Ermöglichung von Erkennen durch Licht. 
Der Korridor als Schreib- und Arbeitsraum verbildlicht die Notwendigkeit wie 
auch die Möglichkeit, sich selbst und die Sprache(n) von festen Zuschreibungen, 
vielleicht von Instrumentalisierungen zu befreien. Gelingt dies, so lockt außerhalb 
das ›Leuchten‹ der Sprachen. Das »Licht der Sprache« evoziert die Vorstellung 
von Sprache als Medium der (Wirklichkeits-)Erkenntnis: was darin »erscheint, 
wird dadurch erst wirklich und wichtig und erkennbar«. Die Charakterisierung 
von Sprache als »das ständig Unerreichte, Herbeigesehnte, ein Sehnsuchtsort« 
legt wiederum eine sprachphilosophisch orientierte Skepsis nahe, dass Sprache 
nicht einfach oder restlos verfügbar ist, sondern etwas stetig Anzustrebendes ist: 
eine Sprache muss gefunden werden, insbesondere für eine diffizile und sensible 
»Konfliktgeschichte«. Die weitere Kennzeichnung von Sprache mit Begriffen aus 
dem semantischen Feld des Theaters – »Bühne«, »Spielleiter« – ließe sich auf ihre 
Möglichkeit zur ästhetischen (Re-)Präsentation in der Literatur (vgl. Mecklenburg 
2008: 20) und durch den Vorführcharakter auf eine spezifische Art der Be- und 
Verarbeitung der Geschichte(n), die etwas sichtbar zu machen vermag, beziehen. 

Gegen Ende ihrer Rede formuliert Maja Haderlap, fast kämpferisch, ihr schrift
stellerisches »Anliegen« und positioniert sich damit gegenüber ihren Kritiker:innen 
und erneut gegenüber Sprachideologien: 

»Meine Grunderfahrung im Hinblick auf Sprache ist, dass sich immer wieder ver
meintliche Sprachbesitzer, Sprachwahrer, Platzanweiser und Platzverweiser zwi
schen mich und meine Sprachen zu drängen versuchten. Sie taten, als sei ihnen 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 109 

ihre Sprache aus heiterem Himmel, wie gottgewollt, zugefallen, ohne Rücksicht 
darauf, ob sie mit ihr umgehen konnten oder nicht. Mein Anliegen als Schriftstel
lerin ist deshalb, einen Teil des angehäuften, gleichsam hegemonialen Sprachbe
sitzes an mich zu reißen, denn ein gehorteter, gesicherter Reichtum soll und muss 
geteilt werden.« (LS, 23f.) 

Sie richtet sich also entschieden gegen jede Art der Beeinflussung, Störung, Infra
gestellung oder Einengung ihres Verhältnisses zu ihren Sprachen und ihrer Sprach
wahl von außen, durch andere, die sich »zwischen mich und meine Sprachen zu 
drängen versuchten«. Im Rückbezug auf ihre Ausführungen in der Rede bezieht sie 
damit Stellung gegenüber »Sprachbesitzer[n]« und »Sprachwahrer[n]« – schon da
durch, dass sie diese als »vermeintliche« attribuiert. Mit der Annahme einer »zuge
fallen[en]« Sprache in Verbindung mit dem »hegemonialen« Sprachbesitz referiert 
Haderlap erneut auf die Vorstellung, quasi natürlich in eine Sprache hineingebo
ren zu sein und sie somit – und zwar ohne Verdienst – zu besitzen und ein exklu
sives Recht auf sie zu haben. Sie selbst spricht hingegen mehrfach von »Spracher
oberung« (LS, 22) und vermittelt dadurch eher die Auffassung, dass man sich (eine) 
Sprache erschreiben, eine Beziehung zu ihr aufbauen, sich mit ihr auseinanderset
zen, sie »erkunden« (LS, 20) müsse, damit sie zu einer eigenen wird. Des Weite
ren hebt sie mit Sprachbesitz verbundene Sprache-Macht-Verhältnisse und sozia
le Hierarchien hervor, wie sie mehr oder weniger bewusst über sprachideologisch 
geleitete Unterscheidungen wie ›angestammte‹ versus ›zugewanderte‹ Autor:innen 
vorgenommen werden. Das selbst definierte schriftstellerische Anliegen, einen »Teil 
des angehäuften, gleichsam hegemonialen Sprachbesitzes« an sich zu reißen, kann 
als Form der Sprachermächtigung oder sprachlichen Selbstermächtigung, als ein 
selbstbestimmtes Ringen um eigene Sprache, aufgefasst werden. Somit hebt sich 
diese Selbstdarstellung zweisprachiger Autorschaft deutlich ab von dem Entwurf 
im Essay Meine Sprache, von der darin entfalteten Nicht-Sprachmächtigkeit, und er
scheint zugleich als Versuch ihrer Überwindung. 

3.2.3 Antrittsrede bei der Deutschen Akademie für Sprache und Dichtung – 
Im Magnetfeld unsichtbarer Grenzen 

In der Deutschen Akademie für Sprache und Dichtung ist es seit 1962 Brauch, dass 
sich die neu gewählten Mitglieder in kurzen Beiträgen »auf öffentlicher Sitzung« 
vorstellen (M. Assmann 1999: 7). Schon fast am Ende ihrer Rede anlässlich ihrer Auf
nahme im Jahr 2016 stellt sich Maja Haderlap, mit impliziter Referenz auf die Aus
richtung der Institution, dezidiert über die Zweisprachigkeit ihres Werks und des
sen Charakterisierung vor: 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

»Sehr geehrte Damen und Herren der Akademie, gewiss würde mich interessie
ren, welche Beweggründe Sie bewogen haben, mich in Ihren erlauchten Kreis auf
zunehmen. Mein literarisches Werk ist zweisprachig. Es ist brüchig, da es keinerlei 
Gewissheiten kennt, es muss sich wiederholt in neuen sprachlichen und kulturel
len Zusammenhängen behaupten. Es lebt im Spannungsverhältnis von Übergän
gen, Brüchen, Zeitrissen und Ungleichzeitigkeiten. Auch deshalb trägt mein letz
ter Lyrikband den Titel langer transit.« (AR, o.S.) 

Die in einer direkten Anrede an die Akademiemitglieder gerichtete Frage nach den 
Beweggründen für ihre Aufnahme – sie folgt auf die Darstellung eben jener sprach
lichen und kulturellen Zusammenhänge, in denen sich ihr Werk wiederkehrend zu 
behaupten hat – ist als Anspielung darauf zu verstehen, dass die 1949 gegründete 
Akademie ihrem Selbstverständnis nach eine auf Einsprachigkeit bzw. auf die Be
schäftigung mit einer Sprache und Literatur fokussierte Institution ist. So beginnt 
die Beschreibung ihrer Aufgaben mit folgendem Satz: »Die Deutsche Akademie für 
Sprache und Dichtung widmet sich ausschließlich der deutschen Sprache und Li
teratur.«20 Das ruft eben solche Ausschließlichkeiten auf den Plan, etwa von der 
Zugehörigkeit zu einer Sprache ausgehende Kanonisierungslogiken von Literatur, 
die Maja Haderlap in ihrem Essay Meine Sprache mit Blick auf sich selbst problema
tisiert hat. – Das verstärkende »ausschließlich« in der Aufgabenformulierung der 
Akademie unterstreicht den Primat der deutschen Sprache, wenn sich auch die Tex
te einiger Mitglieder, wie etwa von Ernst Jandl, Emine Sevgi Özdamar oder Yoko 
Tawada, gerade dadurch auszeichnen, dass sie monolinguale Normen und Sprach
grenzen (spielerisch) ausloten und auch überschreiten. Die Aufnahme von Maja Ha
derlap wurde durch ihren Wechsel in die deutsche Literatursprache möglich, zu
mindest begünstigt.21 Korrespondierendes Mitglied ist sie seit 2017 auch, wie in der 
Einleitung erwähnt, in der Slovenska akademija znanosti in umetnosti, der Slowe
nischen Akademie der Wissenschaften und Künste. Haderlap selbst stellt ihre lite
rarische Zweisprachigkeit, wie aufgezeigt, im Rückbezug auf das Gesellschaftlich- 
Politische in Bildern räumlicher Trennung dar: Von den in verschiedenen Räumen 
wohnenden Sprachen, einem Schreiben in der einen oder der anderen Sprache in 
Meine Sprache zu ihrer abwechselnden Befragung, dem Versuch ihrer Verbindung im 
Bild des Korridors in ihrer Klagenfurter Rede zur Literatur. Eine weitere Modifika
tion erfährt die Charakterisierung des eigenen Schreibens in ihrer Poetikvorlesung 

20 Deutsche Akademie für Sprache und Dichtung: Aufgaben. https://www.deutscheakademie. 
de/de/akademie/aufgaben (abger.: 01.03.2025) 

21 In der Satzung heißt es dazu in § 3 unter Punkt 2.: »Zu ordentlichen Mitgliedern können Per
sönlichkeiten gewählt werden, die der deutschen Sprache und der deutschen Literatur durch 
ihr Werk und ihr Wirken gedient haben.« Deutsche Akademie für Sprache und Dichtung: Sat
zung. https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/satzung (abger.: 01.03.2025). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/aufgaben
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/aufgaben
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/satzung
https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/aufgaben
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/aufgaben
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/satzung


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 111 

(siehe Kap. 3.2.4). Hier, in ihrer Antrittsrede, bezieht Haderlap die Zweisprachig
keit auf ihr Werk, um Fragen nach Zuordnungen und Zuständigkeiten zu akzen
tuieren. Als interessante Weiterentwicklung ist anzumerken, dass im Auftrag der 
Deutschen Akademie für Sprache und Dichtung 2023 eine Anthologie mit dem Titel 
Mein Nachbar auf der Wolke. Slowenische Lyrik des 20. und 21. Jahrhunderts erschienen ist. 
Darin sind »neben den Übersetzungen ins Deutsche auch die slowenischen Origi
nalgedichte versammelt« (Göritz/Maček/Šteger 2023: 267). ›Neben‹ bedeutet in der 
räumlich-graphischen Gestaltung des Bands, dass in der Anordnung auf den Buch
seiten durchgängig links in recht großer Schriftgröße die Gedichttexte in deutscher 
Sprache abgedruckt sind und rechts daneben, in sehr kleiner Schriftgröße und Spal
tenform, in slowenischer Sprache. Die Anthologie ist explizit an »eine deutschspra
chige Leserschaft« (ebd., S. 267) adressiert. Von Maja Haderlap wurden zwei ihrer 
in deutscher und eines ihrer in slowenischer Sprache geschriebenen Gedichte auf
genommen. Die Schreibsprache(n) der in dem Band vertretenen Autor:innen wird 
nicht (mehr) thematisiert und durch die beschriebene Aufmachung des Bands ist 
nur dem Quellenverzeichnis zu entnehmen, in welcher Sprache Maja Haderlap das 
jeweilige Gedicht verfasst hat.22 

Die Antrittsrede bei der Deutschen Akademie für Sprache und Dichtung ist als 
Format schriftstellerischer Selbstdarstellung insofern interessant, als es aufgrund 
seiner Kürze eine gezielte Auswahl an Aspekten erfordert, die zu einer distinkten 
Positionierung im literarischen Feld beitragen (könnten). Es ist also zu entschei
den, was als wesentlich erscheinen soll, in welcher Darstellungsform es ins öffent
liche Bild hineinwirken und die Rezeption des Selbstverständnisses beeinflussen 
kann. Maja Haderlap wählt die Erzählung ihrer Genese zur Schriftstellerin gegen 
alle Wahrscheinlichkeiten, Umstände und Widerstände: »meine Ausgangsposition 
ließ nicht unbedingt erwarten, dass ich einmal vor Ihnen stehen würde, um mich 
vorzustellen.« (AR, o.S.) Mit einer Art Verortung – in der Klagenfurter Rede zur Li
teratur war es die Thematisierung des Sprechens »von einem Rand aus« (LS, 15) – 
setzt also auch diese Rede ein. Als Ausgangsposition skizziert sie zunächst die Le
bensumstände, in denen sie aufgewachsen ist: ihr familiäres, dörfliches Umfeld in 
Südkärnten, das Leben in einem einschichtigen Bergbauernhof in Lepena bei Bad 
Eisenkappel/Železna Kapla »in unmittelbarer Nähe der Grenze zum ehemaligen Ju
goslawien«, das Slowenischsprechen »zu Hause« (AR, o.S.). Sie rückt, wie in Meine 

22 Die Anthologie ist teilweise nach »zentrale[n] Themengebiete[n] der slowenischen Lyrik« ge
gliedert (Göritz/Maček/Šteger 2023: 270). Von Maja Haderlap sind darin enthalten: das Ge
dicht was war/kar je bilo (ebd., S. 52) unter dem Themengebiet »Zeit & Geschichte«, als mir 
die sprache abhanden kam/ko sem ostala brez jezika (ebd., S. 73) unter »Wort & Schweigen« (bei
de Gedichte sind im Band langer transit zu finden) und mein verrücktes volk/moj nori rod (ebd., 
S. 135) unter »Gott & Danach«. Das zuletzt genannte Gedicht stammt aus Bajalice (1987) und 
ist auch in ihrem Band Gedichte – Pesmi – Poems (1998) samt Übersetzung ins Deutsche zu fin
den. 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

Sprache, die soziale Herkunft und »Akteursdispositionen« (Bourdieu 2011: 335) in den 
Blick und hebt die auf das Historische, (Sprachen-)Politische und Gesellschaftliche 
verweisende Grenzlage hervor. – Der Vater »Waldarbeiter und Bauer«, die Mutter 
»Bäuerin und Hausfrau«, beide »hatten nur die Volksschule besucht« (AR, o.S., Herv. 
JG). Konjunktivisch unterstreicht sie die Unwahrscheinlichkeit des Eingetretenen: 
»Dass dieses Mädchen einmal Schriftstellerin werden sollte, hätte niemand vorher
sagen können« (ebd.). Wie schon im Essay Meine Sprache taucht der Hinweis auf das 
fast vollständige Fehlen von Büchern – Symbolen für das Dichtertum wie auch Indi
kator für das objektivierte kulturelle Kapital – auf: »es gab in unserem Haushalt nur 
vereinzelte Bücher, die in den kargen Räumen wie Fremdkörper wirkten. Ich habe 
diese wunderlichen, phantasieanregenden Objekte erst in der Schule für mich ent
deckt.« (Ebd.) Mit der Qualifizierung der Bücher als »Fremdkörper«, als nicht zum 
Umfeld und Lebensstil passend, signalisiert sie die anfängliche Distanz zur Welt der 
Literatur, mit ihrer Kennzeichnung als »phantasieanregende[-] Objekte« die mit der 
Schulzeit beginnende Annäherung und Affinität. Ihren weiteren Bildungsweg bis 
hin zur Promotion kommentiert sie mit der Formulierung »tätig durch viele Hin
dernisse gerutscht« und charakterisiert sich damit indirekt selbst. Einfließen lässt 
sie eine Anekdote zu ihrer Aufnahmeprüfung am Max Reinhardt Seminar in Wien, 
mit der sie eine herkunftsbezogene Zuschreibung exemplifiziert und ihren Selbst
behauptungswillen untermauert: 

»[…] fragte mich eine Professorin, woher ich denn komme und ob ich je ein Thea
ter von innen gesehen hätte. Das wollte ich nicht auf mir sitzen lassen und be
gann Theaterwissenschaften und Deutsche Philologie zu studieren sowie einen 
ansehnlichen Teil meiner Freizeit in Wiener Theatern zu verbringen.« (Ebd.) 

Das Unerwartete ihres Werdegangs noch unterstreichend, spielt sie eine weitere 
Anekdote und zugleich eine Fremdcharakterisierung ein, indem sie in zitierter Rede 
die Worte eines Nachbarn wiedergibt: 

»Als ich am Ende meiner Studienzeit den zweiten slowenischen Lyrikband nach 
Hause brachte, sagte ein Nachbar zu meinem Vater: ›Jetzt hast du sie in die Stadt 
geschickt, damit sie eine Frau Doktor wird, und nun kommt sie als Künstlerin 
nach Hause. Kommt zurück und ist eine Künstlerin, da soll sich einer ausken
nen.‹« (Ebd.) 

Führt man die selbst erwähnte Promotion und die zitierten Bezeichnungen des 
Nachbarn, »Frau Doktor« und »Künstlerin«, zusammen, wird Haderlap in ihrer 
Selbstdarstellung zur poeta docta.23 

23 So formuliert mit Bezug zu dem Befund von Hachmann (2014: 137): »Der poeta doctus oder 
die poeta docta ist im gegenwärtigen Literaturbetrieb nicht die Ausnahme, sondern die Re

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 113 

Auch in dieser kurzen Rede entfaltet sie, nach erfolgtem Hinweis auf ihr Auf
wachsen in der Nähe einer geographisch konkreten (Staats-)Grenze, Erfahrungen 
von Abgrenzungen, Begrenzungen und Zuschreibungen entlang ihrer Biographie 
und speziell im Literaturbetrieb. Sie kennzeichnet diese als die vervielfachten, 
»unsichtbaren Grenzen, in deren Magnetfeld ich aufgewachsen bin. Sie wären 
imstande, einem die Worte auszutreiben, wenn ich nicht gelernt hätte, mit man
nigfachen Widersprüchen zurechtzukommen.« (Ebd.) Zu diesen unsichtbaren 
Grenzen, mit denen sie sich fortwährend konfrontiert sieht, und ihrem Wirken als 
»Magnetfeld«, als soziales Kräftefeld, positioniert sie sich mit ihrer Antrittsrede. 
Die selbst geschaffene literarische Konstruktion ihres Lebens wird zur Geschichte 
einer Selbstbehauptung. Ihr Werk, das sie selbst durch das Spannungsverhält
nis von »Übergängen« und »Brüchen« markiert (s.o.), rahmt und authentifiziert 
sie abermals durch lebensgeschichtliche Erfahrungen. Indem sie den Titel ihres 
Gedichtbandes langer transit direkt auf dieses Spannungsverhältnis zurückbe
zieht, legt sie eine entsprechende Deutung nahe. Ihre existentielle Erfahrung 
fasst sie erneut über permanente Prozesse der Differenzkonstruktion: »bewegte 
ich mich doch, solange ich denken konnte, in politischen, sozialen, kulturellen 
und sprachlichen Räumen, die sich unentwegt voneinander abgrenzten« (ebd.). 
Zur Veranschaulichung selektiert und verknüpft sie diesmal, in komprimierter 
Form, die Lebensabschnitte Kärnten, Wien und Slowenien, und zwar nach ihrer 
Promotion im Umbruchsjahr 1989. Sie fokussiert auf die Schilderung erfahrener 
Zuschreibungen, Ab- und Ausgrenzungen durch nicht näher spezifizierte andere 
(»man«, »gewisse Kreise«) an den jeweiligen Orten: 

»In Kärnten sah man in der Existenz der slowenischen Volksgruppe eine Bedro
hung für die Einheit des Landes. In Wien fragte man mich, warum ich als Österrei
cherin und Theaterfrau slowenische Gedichte schreibe, in Slowenien wollte man 
später wissen, was mich bewegt, in diesem krisengeschüttelten Land nach Arbeit 
zu suchen, ob ich denn keine anderen Perspektiven hätte. Am Beginn der neun
ziger Jahre waren gewisse Kreise in Kärnten entrüstet, dass ich als Tochter eines 
Kärntner Partisans und Außenseiters Chefdramaturgin am Stadttheater Klagen
furt wurde.« (Ebd.) 

Prägnant führt sie vor Augen, dass sie, in welchen sozialen Räumen sie sich auch 
immer bewegte, ihr eigenes Tun und ihren Antrieb begründen sollte (»warum ich«, 
»was mich bewegt«) und dass ihre Teilhabe an diesen Räumen über jeweilige Zu
schreibungen – als Kärntner Slowenin, »als Österreicherin und Theaterfrau«, als 

gel. Akademische Titel und Abschlüsse, vor allem aus geisteswissenschaftlichen Disziplinen, 
sind ein nahezu selbstverständlicher Teil einer Autorenvita geworden.« Sie werden in Inter
views, Klappentexten, Kurzbiographien, Poetikvorlesungen etc. hervorgehoben. 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

»Tochter eines Kärntner Partisans und Außenseiters« – und Abgrenzungen mitun
ter in Frage gestellt wurde. 

Spielten in der Klagenfurter Rede zur Literatur Verortungen im Sinnes eines 
Schreibens, Nachdenkens und Sprechens von einem bestimmten Ort aus, der 
Kärntner »Sprachgrenze« (LS, 16) aus, eine zentrale Rolle, so rückt nun stärker die 
Frage, als wer und für wen sie spricht in den Vordergrund. Folgende Ambivalenzen 
greift sie heraus: Zum einen die sukzessive Überlagerung der Schriftstellerin durch 
die »öffentliche Indienstnahme« als Sprecherin einer Gruppe, die der Kärntner 
Slowen:innen, zum anderen das Auseinanderdriften der Wahrnehmung dieses 
Gruppenbezugs und Sprechens »nach außen« und »nach innen« (AR, o.S.). Zu
nächst erläutert sie ihre Abkehr vom Theater und Hinwendung zur Literatur mit 
ihrem Beweggrund, den Roman Engel des Vergessens zu schreiben: 

»Lange Zeit glaubte ich angekommen zu sein, bis mir leise Bedenken kamen, oder 
besser gesagt, bis sich Stimmen und Erinnerungen in mir regten, die immer ver
nehmbarer gegen den historischen Gedächtnisverlust im Land aufbegehrten. Ich 
begann die Stimmen zu sammeln, zu bündeln und auf Deutsch zu schreiben. Die 
deutsche Sprache half mir, meine persönliche Isolation zu durchbrechen, sie ord
nete mein Nachdenken und hielt mich auf Distanz zu den Heimsuchungen, von 
denen im Roman Engel des Vergessens die Rede ist.« (Ebd.) 

Auffällig ist, dass sie erneut dem (irgendwo) Ankommen eine große Bedeutung 
beimisst. Primär präsentiert sie sich selbst als Sammlerin von Stimmen und Erin
nerungen und ihr Motiv für das Schreiben als eigenes Erinnerungsbedürfnis, »in 
mir«, sowie als Engagement auf gesellschafts- bzw. erinnerungspolitischer Ebene: 
ein Aufbegehren gegen den »historischen Gedächtnisverlust im Land« durch die 
Bündelung der aufgelesenen Stimmen. Sie entwirft sich somit als eine Art Vermitt
lerin, die diese wieder hörbar macht bzw. ihnen Gehör verschafft. Das öffentlich 
präsentierte Bild Maja Haderlaps verbindet sich zu einem nicht unerheblichen Teil 
mit dieser Rolle als Vermittlerin der durch die Epitexte authentifizierten gehörten 
und aufgesammelten Geschichten, die sie literarisch in Textform überführt und 
formt. Die Darstellung des eigenen Schreibverständnisses in dieser Antrittsrede 
erinnert an das, was Aleida Assmann (2011: 225) als Arbeit an den »Leerstellen der 
Erinnerung« bezeichnet. Sie ist gerichtet auf das, was noch nicht den Status einer 
Erinnerung und Erzählung gewonnen hat, »was widersprüchlich, disparat, unan
tastbar geblieben ist und vom gesellschaftlichen Bewusstsein ausgeschlossen oder 
ausgeblendet wurde.« (Ebd.) Des Weiteren verbindet Haderlap die Kommentierung 
ihres Schreibantriebs unmittelbar – vielleicht auch dem bereits erfahrenen oder 
verinnerlichten, in der Klagenfurter Rede zur Literatur thematisierten Erklärungs
druck in der literarischen und politischen Öffentlichkeit geschuldet – mit einer 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 115 

Begründung für die Wahl der deutschen Sprache, hier als Mittel und Möglichkeit 
der Distanznahme angesichts der traumatischen Erzählinhalte. 

Mit ihrem »Eintritt in den deutschsprachigen Literaturbetrieb« nach dem Inge
borg-Bachmann-Preis (AR, o.S.), den sie bereits in der Klagenfurter Rede zur Lite
ratur als einschneidend ausgewiesen hat, offenbart sich die Kehrseite der eklatant 
gestiegenen Aufmerksamkeit. So »wurde die Schriftstellerin, zu der ich manchmal 
Du sage, eine Person öffentlichen Interesses.« (Ebd.) In dieser imaginierten Selbst
adressierung deutet sich eine Art Rollenkonflikt, vielleicht ein entfremdetes Selbst
verhältnis an. Einerseits ist durch die öffentliche persönliche Präsenz viel Aufmerk
samkeit für das erinnerungskulturelle und gesellschaftliche Anliegen weit über den 
Text hinaus zu gewinnen, andererseits besteht eine Gratwanderung zwischen dem 
Selbstverständnis als engagierte, politische Schriftstellerin und deren übermäßi
ger Inanspruchnahme durch das jeweilige Publikum mit seinen spezifischen Aus
kunftsbedürfnissen. – Diese betreffen immer wieder auch den Sprachwechsel: 

»Ich reiste zu Lesungen und Diskussionen im In- und Ausland, beantwortete al
le erdenklichen Fragen, wobei sich das Publikum wiederholt und nachdrücklich 
nach der Geschichte der Kärntner Slowenen erkundigte, aber auch wissen woll
te, warum ich die Literatursprache gewechselt habe. Ich argumentierte und ex
plizierte, gab Auskunft über Persönliches und Politisches und stellte mich in den 
Dienst des Romans. Allmählich und schrittweise kam mir zu Bewusstsein, dass die 
Schriftstellerin während der Befragungen, Vereinnahmungen, Diskussionen und 
Beanspruchungen Gefahr lief, verlorenzugehen. Die öffentliche Indienstnahme 
förderte, da sie eine Vereinzelte überforderte, Zweifel und Erschöpfung.« (Ebd.) 

Das Verschwinden der Schriftstellerin hinter der »Person öffentlichen Interesses« 
wird zu einem zentralen Punkt in ihrer Poetikvorlesung (siehe Kap. 3.2.4). Ange
sichts des großen Interesses an sozialen, politischen, historischen und privaten Fra
gen droht das Sprechen über ihre literarischen Texte aus dem Blick zu geraten. Die 
Formulierung »eine Vereinzelte« erinnert an den bereits 1996 in ihren Artikel zur slo
wenischen Literatur in Kärnten aufgenommenen Gedanken Handkes von der Ver
einzelung des Sprechers (siehe Kap. 2.2.1). Haderlap bezieht ihn darin auf die litera
rische Zweisprachigkeit der jüngeren Autorengeneration, die sie von dem Bewusst
sein, einer Volksgruppe anzugehören und »Sprecher eines Volkes sein zu müssen« 
entfernt, aber aufgrund der gesellschaftlichen und politischen Grenzziehungen und 
Spaltungen in eine Identitätskrise stürzt (Haderlap 1996: 27). Zwanzig Jahre nach Er
scheinen des Artikels sieht sie sich als ›Vereinzelte‹ mit spezifischen Erwartungen an 
und unterschiedlichen Reaktionen auf ihr Handeln in der Öffentlichkeit konfron
tiert. Sie erfährt diskrepante Wahrnehmungen und Bewertungen ihrer Rolle und 
nach wie vor die Relevanz der Sprachenfrage: 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

»Dazu kam, dass ich nach außen annähernd wie eine Sprecherin der Kärntner Slo
wenen agierte, nach innen jedoch Vorwürfen gegenüberstand, die mir Abtrünnig
keit, Sprachverrat und Erniedrigung der slowenischen Opfer des Nationalsozialis
mus vorhielten, da ich auf Deutsch schreibe.« (AR, o.S.) 

Während sie die Rolle als »Sprecherin« einer sozialen Gruppe in der Öffentlichkeit 
ausfüllt und bedient, geht es innerhalb dieser Gruppe, wie sie es schon in der 
Klagenfurter Rede zur Literatur geschildert hat, auch um die Frage, in welcher 
Sprache sie über die gruppenbezogenen Erinnerungen schreibt bzw. schreiben 
darf. Die Legitimität ihres Sprechens oder ihrer Rolle als Sprecherin wird aufgrund 
ihrer Sprachwahlentscheidung von Einzelnen aus der Gruppe in Frage gestellt. 
So erweist sich Gruppenzugehörigkeit zwar als Teil ihrer sozialen und politischen 
Selbstinszenierung, aber sie streicht auch die damit verbundene und erlebte Wi
dersprüchlichkeit heraus. Ausführlicher reflektiert sie dies, wie schon am Titel 
erkennbar, in ihrer Poetikvorlesung Das Ich im Wir. 

Dieses Spannungsverhältnis motiviert eine erneute Positionierung gegen an
dauernde »Zuschreibungen, Projektionen und Zurechtweisungen, die meine Her
kunft und meine Sprachen betreffen.« (AR, o.S.) Haderlap prangert den ideologi
schen Charakter statischer und homogenisierender Vorstellungen von Sprache und 
Identität an – und diesmal auch ihr Wiedererstarken im Gewand nationaler Profi
lierung: 

»Wie man sehen kann, entwickelt sich die Auffassung von einer manifesten, zwei
felsfreien nationalen Identität gerade zum Kampfruf in der gegenwärtigen euro
päischen politischen Auseinandersetzung. Das gleichsam Überlebte wird neu er
schlossen.« (Ebd.) 

In dieser kompakten Antrittsrede tritt besonders deutlich hervor, wie stark die 
Selbstdarstellungen von Maja Haderlap aus der Defensive erfolgen, wie sie stets 
die »unsichtbaren Grenzen«, die sich unmittelbar auf sie auswirken, vorführt und 
damit gleichzeitig ihr Bild in der Öffentlichkeit vor Diskreditierung zu schützen 
versucht. 

Auch in dieser Rede geht sie auf ihr Sprachverständnis ein, das sich zentral aus 
der schon in der Klagenfurter Rede zur Literatur ausführlich geschilderten Erfah
rung der ideologischen Vereinnahmung von Sprache speist: 

»Für jedes Buch muss ich, wie mir scheint, ein Lebenspfand abgeben. Und doch, 
es sind die Verheißungen der Sprache, die Hoffnung, zur Sprache zu kommen, 
die mich fortfahren lassen. Mein Lebensweg zeigt, welche Kraft der Sprache inne
wohnt, was sie persönlich, aber auch gesellschaftlich bewirken kann. Das ist mein 
slowenisches Erbe, das Wissen, wie Sprache etwas in Bewegung bringt, dass sie 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 117 

nicht nur ein Instrument der Ideologien ist, sondern auch rebellisches, lebensver
änderndes Potential besitzt.« (Ebd.) 

Sie knüpft an die bereits im Essay Meine Sprache vorgeführte Vorstellung von Sprache 
als Sehnsuchtsort an und markiert ihr Schreiben über die »Hoffnung, zur Sprache 
zu kommen« noch expliziter als Suche nach eigener Sprache. Überdies überhöht sie 
die Potentialität und Widerständigkeit der Sprache im Hinblick auf gesellschaftli
ches Engagement, auf Veränderung und mit Bezug zur eigenen Biographie und zu 
der hier entwickelten Selbsterzählung ihrer Genese und Behauptung als Schriftstel
lerin gegen alle Widerstände. 

Noch einmal adressiert sie die Mitglieder der Akademie in direkter Anrede: »Ich 
danke Ihnen, dass Sie mich eingeladen haben, im Haus der deutschen Sprache Platz 
zu nehmen, und dass Sie dabei nicht nach meiner Identitätskarte gefragt haben.« 
(Ebd.) Die Verwendung des Begriffs »Identitätskarte« verweist zurück auf die in der 
Klagenfurter Rede zur Literatur geschilderte Erfahrung, dass von ihr wiederholt ei
ne Darlegung ihrer kulturellen Zugehörigkeit verlangt worden sei oder, wie sie es in 
dieser Selbstvorstellung formuliert, dass in der Politik wieder die »Auffassung von 
einer manifesten, zweifelsfreien nationalen Identität« propagiert werde. Mit dem 
Zugang zur Deutschen Akademie für Sprache und Dichtung und der ausbleiben
den Frage nach der »Identitätskarte«, nach einer eindeutigen Verortung, hat sich 
ihr Werk, so schimmert es durch, wieder in einem neuen »sprachlichen und kultu
rellen Zusammenhang« behauptet. 

Sie schließt ihre komprimierte biographische Zusammenschau mit einer »klei
ne[n] Berichtigung meine Familie betreffend« und weist darauf hin, dass bereits 
nach ihren ersten Lyrikveröffentlichungen zahlreiche Familienmitglieder »vom Er
zählfieber gepackt« worden seien und begonnen hätten »auf Slowenisch zu erzäh
len, zu dichten, zu diktieren und zu komponieren« (ebd.). Die Inszenierung über 
die karge Ausstattung der Räume des Elternhauses mit Büchern zur Verdeutlichung 
unvorteilhafter Startbedingungen wird zur Rahmung für den Selbstentwurf – und 
nicht nur angesichts der schließlich eingeschlagenen Laufbahn als Schriftstellerin 
zum Anzeichen für eine Erfolgsgeschichte: von nur vereinzelten Büchern hin zu den 
sich mittlerweile »in der Familienbibliothek« (ebd.) stapelnden Büchern. Die Ergän
zung, dass die kreativen familiären Praktiken »auf Slowenisch« erfolgen, kann als 
impliziter Hinweis auf das produktive Fortwirken des Slowenischen auch als Spra
che des Erzählens verstanden werden. 

3.2.4 Das Ich im Wir – Verortung revisited und der gepaarte Sprachkörper 

Die Vorlesung Das Ich im Wir hielt Maja Haderlap am 19. November 2019 im Rahmen 
der Poetikdozentur Literatur und Religion an der Universität Wien, in verschrift
lichter Form erschien sie 2022 in dem Band Das vermisste Antlitz. Suchbewegungen 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

zwischen Poetik und Religion. Im Vorwort ist zu lesen, dass der Bandtitel »kein ge
meinsames Vorzeichen für die unterschiedlichen Beiträge« des Bandes sein solle, 
weil dies »ein allzu zwanghaftes Unterfangen« wäre (Tück/Mayer 2022: 7). Einen Be
zug zu dem Motiv des vermissten Antlitzes stellt Maja Haderlap in ihrer Vorlesung 
auch nicht her. Als eine der Realisierungsformen epitextueller Autorpoetik bewegt 
sich auch die Poetikvorlesung zwischen poetologischer Reflexion und Selbstinsze
nierung. Durch die Einladung zu einer Poetikvorlesung erhalten Schriftsteller:in
nen »akademische Weihen« und »für ihr vorliegendes Werk eine Art öffentlichen 
Ritterschlag« (Bohley 2017: 244). Ausgesprochen auf der Basis des jeweiligen Werks 
gilt eine Einladung als einer der »Indikatoren für das Renommee eines Autors« (Eke 
2016: 23), das sie noch verstärkt. Zuvor, 2016, war Maja Haderlap bereits die ach
te Dozentin der Salzburger Stefan Zweig Poetikvorlesung, jedoch liegen ihre unter 
dem Titel Seitenwechsel subsumierten Vorträge bislang nicht als Publikation vor. Der 
universitäre Rahmen kann sich auf den Vortragsstil und die Selbstdarstellungsfor
men auswirken – auch in der Variante einer bewussten Abgrenzung gegenüber dem 
akademischen Betrieb (Schöll 2022: 8). Zudem wird die Poetikvorlesung von vielen 
Schriftsteller:innen auch »als Spiel« umgesetzt und zu den bevorzugten Spieloptio
nen und Selbstinszenierungsstrategien zählt, »seine unterstellten Regeln in Frage 
zu stellen, es womöglich nicht spielen zu können oder zu wollen« (Schmitz-Emans 
2019: 257) oder zumindest vermeintliche Erwartungshaltungen gleich in der Rede
eröffnung zu adressieren, zu relativieren oder zu unterlaufen. 

Das Ich im Wir ist für die Analysen in diesem Kapitel besonders interessant, weil 
Maja Haderlap darin selbstreflexiv auf frühere Positionierungen, insbesondere zu 
Aspekten der Verortung, Bezug nimmt, sie nachzeichnet, befragt und erneut mo
difiziert. Dies gestaltet sie zu einem großen Teil über Selbstdeutungen und nimmt 
dabei einen synthetisierenden Blick auf ihr bisheriges literarisches Schaffen ein, in
dem sie die einzelnen Texte zu einem Ganzen, zu einem Werk zusammensetzt.24 
Auch in dieser Poetikvorlesung erweist sich der selbst geschaffene, enge Zusam
menhang von Werk und Biographie als zentraler Ansatz ihrer Selbstdeutung. Insge
samt zeichnet sich in den Reflexionen eigener poetologischer Positionen ein Wan
del im schriftstellerischen Selbstverständnis ab. Schon der Titel Das Ich im Wir zeigt 
an, dass Haderlap darin, wie ansatzweise schon in der Antrittsrede bei der Deut
schen Akademie für Sprache und Dichtung, Verhältnisse zwischen einem jeweils 
zu bestimmenden Ich und einem Kollektiv auslotet. Das Ich machte bereits Inge
borg Bachmann, die erste Dozentin der Frankfurter Poetikvorlesung, zu einem pri

24 Solche gerade auch in Poetikvorlesungen eingesetzten »aufmerksamkeitsleitenden und re
zeptionsleitenden Strategien […], die darauf gerichtet sind, die Texte eines Autors/einer Au
torin zu einer werkförmigen Einheit zu schließen und entsprechende Anschlusskommunika

tionen hervorzurufen«, werden auch unter dem Begriff »Werkpolitik« verhandelt (Kempke 
2022: 179). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 119 

vilegierten Rede- und Reflexionsgegenstand, indem sie die vielen »Ich-Möglichkei
ten«, über die Roman und Gedicht verfügen (Bachmann 2011 [1982]: 62), herausar
beitet.25 Maja Haderlap rekurriert auf diese dritte Vorlesung Bachmanns, Das schrei
bende Ich, und übernimmt die titelgebende Formulierung in ihre eigenen Ausfüh
rungen, adaptiert sie für ihre Zwecke. Sie bietet ihr einen roten Faden für ihre Vor
lesung und Anknüpfungspunkte für die angestrebte differenzierende Unterschei
dung dieses »literarische[n]‹ schreibende[n] Ich« von der »öffentliche[n] Gestalt der 
Schriftstellerin« (IW, 42) und schließlich auch vom »autobiographische[n] Ich« (IW, 
64). Bachmann hielt ihre fünf, von vielen nachfolgenden Poetikdozent:innen inter
textuell verarbeiteten Vorlesungen im Wintersemester 1959/60 an der Frankfurter 
Universität und mit der Etablierung der Poetikvorlesung beginnt die »Institutio
nalisierung dichterischer Selbstexplikation« (Schmitz-Emans: 2019: 256). Seither ist 
deren Bedeutung für den Diskurs über Literatur stetig gewachsen, Schriftsteller:in
nen avancieren zu einer wichtigen »Auskunftsinstanz über das, was sie selbst tun« 
(ebd., S. 255). Dies ermöglicht ihnen zwar eine größere Einflussnahme auf ihre Re
zeption, aber die verstärkt eingeforderte öffentliche Präsenz fordert auch ihren Tri
but. – Die Auswirkungen dieses Zusammenhangs macht Maja Haderlap seit der Zu
erkennung des Ingeborg-Bachmann-Preises verstärkt zum Thema. Abgesehen da
von hat sich die Poetikvorlesung »zu einem zentralen medialen Ort für die Refle
xion über die ästhetischen, gesellschaftlichen, politischen und ökonomischen Be
dingungen literarischen Schreibens in der Gegenwart« (Bohley/Hachmann/Schöll 
2022: IX) entwickelt. Den enormen Einfluss spezifischer Rahmenbedingungen auf 
ihr (sprachliches) Selbstverständnis und ihr Schreiben expliziert Haderlap in allen 
untersuchten Epitexten, so auch in Das Ich im Wir. 

Primär zielt ihre Poetikvorlesung auf eine Selbstaufklärung und Hinterfragung 
der von ihr selbst als »Konstante« in den eigenen »literarischen Texten und essayis
tischen Überlegungen« ausgemachten »Suche nach der Verortung, die Suche nach 
dem Ausgangspunkt, von dem aus ich spreche.« (IW, 43) Diesem Verortungsbedürf
nis spürt sie ursächlich wieder über den sprachen- und (kultur-)politischen Konflikt 
in Kärnten nach sowie – kennzeichnend für eine Poetikvorlesung – detailliert über 
»die eigene Genese als schreibendes Subjekt, die als Erklärungsfolie dem eigenen 
Schreiben zugrunde gelegt wird.« (Schöll 2022: 10) Dienten schon im Essay Meine 
Sprache die Sprach- und Lebensabschnitte als Kategorien für die zusammenführen
de Perspektivierung ihrer bislang erschienenen Texte, so treten in dieser Vorlesung 

25 In ihrer Poetikvorlesung Das schreibende Ich bezieht Ingeborg Bachmann ihre Reflexionen 
über das Ich auch konkret auf die Sprechsituation in einer Poetikvorlesung, in der sich das Ich 
in der Adressierung an das Publikum unversehens verändere, »formal und rhetorisch« wer
de und dem Sprecher entgleite (Bachmann 2011 [1982]: 53). Viele Poetikdozent:innen haben 
seither Variationen dieser Strategie und Varianten an Ich-Entwürfen durchgespielt (Schmitz- 
Emans 2019: 257–261). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

noch ein Exkurs zur Kärntner slowenischen Literatur hinzu sowie, noch expliziter, 
die Kategorien Ort und Raum in der Charakterisierung ihrer eigenen Werke, über 
die sie eine Weiterentwicklung entwirft. Die Suche nach der Verortung verknüpft 
sie zudem, wohl auch dem Format der Poetikvorlesung geschuldet, mit theoretisch 
gerahmten Überlegungen zu Erinnerungsprozessen und deren Darstellung in ih
ren eigenen literarischen Texten. Diese Stellen erweisen sich im Hinblick auf die 
Gedichtanalysen im vierten Kapitel als besonders aufschlussreich. Die sich mit Ort 
und Raum sowie erneut mit Begründungen für den Sprachwechsel verbindenden 
Erläuterungen Maja Haderlaps zum literarischen, schreibenden Ich, das sie entlang 
ihrer Werke entwirft und kommentiert, dienen aber nicht nur der Selbstauslotung 
und poetologischen Reflexion, sondern sind auch als Versuch aufzufassen, die Re
zeption ihrer bisherigen Werke und ihres Bilds in der Öffentlichkeit zu beeinflussen. 
Dazu nimmt sie auch Bezug auf Kritiker und Kritiken im Feuilleton. Relativ am An
fang ihrer Rede präsentiert Maja Haderlap erneut eine Verbildlichung der eigenen 
Zweisprachigkeit und, darauf rekurrierend, am Ende eine Stilisierung des Schrei
bens in ihren beiden Sprachen als Prozess der Zusammenführung. Die genannten 
Aspekte werden im Folgenden genauer betrachtet. 

Öffentliche Gestalt und das verwischte Ich 
In der Redeeröffnung deutet sich eine »Strategie des Ausweichens« vor einer unter
stellten Spielregel der Poetikvorlesung (Schmitz-Emans 2019: 257) an, und zwar im 
Hinblick auf die vermeintlich von den Autor:innen erwartete Aufgabe: 

»Das Nachdenken über die Poetik des eigenen Schreibens ist eine äußerst diffizile 
Angelegenheit und entzieht sich der distanzierten Betrachtung. Um zu behaup
ten, dass man als Schriftstellerin ein erkennbares Ich, eine öffentlich wahrnehm

bare Gestalt hat, braucht es etwas Wagemut, weil diese Behauptung, wenn man 
sie selbst trifft, einige Fallen birgt.« (IW, 42) 

Haderlap bezieht den mit einer Poetikvorlesung verbundenen Auftrag auf »die Poe
tik des eigenen Schreibens« und relativiert sogleich unterstellte Erwartungshaltun
gen, indem sie das Nachdenken darüber als »äußerst diffizil« bezeichnet. Mit ihrer 
Einschätzung, dass dies nicht in distanzierter Betrachtung möglich sei, kündigt sie 
bereits den von ihr gewählten persönlichen und autobiographischen Zugang an. Zu
dem signalisiert sie Zweifel an der Existenz eines »erkennbare[n] Ich« einer Schrift
stellerin bzw. an der von ihr selbst getroffenen Behauptung, ein solches zu haben. 
Der »Wagemut« und die »Fallen« lassen sich darauf zurückführen, dass es durch die 
Selbststilisierungen der Schriftsteller:innen, eben als »öffentlich wahrnehmbare Ge
stalt«, überhaupt erst erzeugt wird – und gerade eine Poetikvorlesung bietet dafür 
ein Forum –, aber eben auch durch andere Akteur:innen im literarischen Feld, die 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 121 

mit ihren divergenten Erwartungs- und Anforderungshaltungen eine nicht unwe
sentliche Rolle in dieser Vorlesung spielen: 

»Wenn ich behaupte, in den vergangenen Jahren als Schriftstellerin eine Rolle aus
gefüllt zu haben, die mir von einer vielgestaltigen kulturellen und politischen Öf
fentlichkeit zugeschrieben wurde, so hat das in mancher Hinsicht seine Berechti
gung, verweist jedoch zugleich auf ein Dilemma, das kaum auflösbar ist. Je klarer 
sich nach außen hin die öffentliche Gestalt der Schriftstellerin abzeichnet, desto 
verschwommener erscheint ihr literarisches, schreibendes Ich.« (IW, 42) 

Bereits in ihrer Antrittsrede bei der Deutschen Akademie für Sprache und Dichtung 
bringt sie das allmähliche Bewusstsein zum Ausdruck, dass die Schriftstellerin in 
den Vereinnahmungen durch die Öffentlichkeit verlorenzugehen droht (siehe Kap. 
3.2.3). Der in dieser Poetikvorlesung verwendete Begriff »Rolle« verweist explizit auf 
den Bereich der Inszenierung, auf etwas zu Verkörperndes und auf die soziale Ge
nerierung einer Autorin. Haderlap betont den Aspekt der Fremdinszenierung, in
dem sie diese Rolle als eine von außen, durch die Öffentlichkeit zugeschriebene be
zeichnet, und zwar auch durch die »politische«. Die von ihr als kaum auflösbares 
Dilemma bewertete Verwischung des in den Texten zu findenden schreibenden Ich 
durch die »öffentliche Gestalt der Schriftstellerin« – sie ist auf eine differenzierende 
Unterscheidung zwischen beidem aus26 – kündigt den Versuch an, über ihre eige
ne Deutung dieses Ich entlang ihrer Texte das eigene schriftstellerische Selbstver
ständnis wieder zu stärken und die Rezeption dahingehend zu lenken. So formuliert 
sie das Thema ihrer Vorlesung wie folgt: 

»In meiner heutigen Vorlesung möchte ich diesem verwischten Ich, das durch 
meine Texte mäandert, folgen. Ich werde Sie nicht mit dem Psychogramm einer 
Schriftstellerin quälen. Ich werde versuchen, den offenen Fragen, Grenzen und 
Positionen nachzugehen, die mein Schreiben begleitet und bestimmt haben.« 
(IW, 42) 

Die »offenen Fragen« in der Rekonstruktion ihrer bisherigen poetologischen Posi
tionen formuliert sie am Ende explizit, sie deuten auch auf die Dynamik, Veränder
lichkeit und Situiertheit von Positionierungen hin. Das »verwischte[-] Ich« stützt 
sie intertextuell, indem sie Ingeborg Bachmann wörtlich zitiert: 

26 Als methodische Herausforderung fasst dies Fischer (2007: 148), wenn er konstatiert, dass 
»der in den Texten präsente Autor […] mit dem physischen Erzeuger dieser Texte und dem 
sozialen Akteur einerseits in Identität steht und sich andererseits davon unterscheidet«. Er 
geht von einem »realiter handelnden« Akteur aus, der sich als Autor zweifach erzeugt: mit 
dem materialiter fasslichen Hervorbringen seiner Schriften und zugleich mit der diskursiv 
wirksamen Erzeugung seiner selbst als Autorfigur.« (ebd., S. 149) 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

»Ich ohne Gewähr! Denn was ist das Ich, was könnte es sein? […] Ein Gestirn, des
sen Standort und dessen Bahnen nie ganz ausgemacht worden sind und dessen 
Kern in seiner Zusammensetzung nicht erkannt worden ist. Das könnte sein: My

riaden von Partikeln, die ›Ich‹ ausmachen, und zugleich scheint es, als wäre Ich 
ein Nichts, die Hypostasierung einer reinen Form, irgendwas wie eine geträumte 
Substanz, etwas, das eine geträumte Identität bezeichnet, eine Chiffre für etwas, 
das zu dechiffrieren mehr Mühe macht als die geheimste Order.« (zit.n. Haderlap, 
IW, 42f.) 

Während Bachmann diese Komplexität im Rahmen ihrer Poetikvorlesung an unter
schiedlichen Ich-Konzeptionen in der Literatur, also etwa an ›den‹ Ich in Dostojew
skijs Aufzeichnungen aus einem Totenhaus oder an dem von Proust aufgrund seiner Er
innerungsbegabung auf die Suche geschickten Ich in Auf der Suche nach der verlorenen 
Zeit veranschaulicht, macht sich Haderlap an die Dechiffrierung des Ich in ihren 
eigenen literarischen Texten. Im Mittelpunkt steht die bereits erwähnte Befragung 
ihres Strebens nach der (Selbst-)Verortung, die sie mit einem selbstauferlegten oder 
verinnerlichten Erklärungszwang korreliert: 

»Ich frage mich, warum es mich nach diesem Ort verlangte, warum ich das Bedürf
nis hatte, mich anfangs irgendwo niederzulassen. Warum ich glaubte, der Leserin, 
dem Leser, der Zuhörerin, dem Zuhörer etwas erklären zu müssen.« (IW, 43) 

Mit der Verwendung des Adverbs »anfangs« deutet sie eine erfolgte oder erstrebte 
Distanzierung von festen Verortungen, dem stabilen Ort und solchen Selbstver
pflichtungen, »ich glaubte […] zu müssen«, an. Zur Aufklärung der Bedeutung 
dieses Verortungsbedürfnisses wirft sie Fragen auf, die sie gleichermaßen an sich 
selbst wie an das Publikum richtet: 

»Was bedeutet dieses Streben nach einem Von-hier-aus, nach einer räumlichen 
Verankerung? Hat das schreibende Ich keinen Boden unter den Füßen? Ist ihm 
womöglich das Fundament, auf dem seine Worte fußen sollten, abhandenge
kommen? Konnte es sich seiner nie gewiss sein? Bewegte es sich auf unsicherem 
Grund? Oder weisen diese Fragen darauf hin, dass kulturelle und sprachliche 
Räume viel stärker als wir glauben, vom Politischen vereinnahmt werden? Ist 
es möglich, für jemanden, dessen Texte von Mal zu Mal als kollektive Aussage 
wahrgenommen werden, weiterhin bedenkenlos Ich zu sagen?« (IW, 43) 

Während sich die ersten Fragen auf das Fehlen von Stabilität und (Selbst-)Sicher
heit in seinen Auswirkungen auf sprachliche, schriftstellerische Selbstentfaltungen 
sowie auf die politische Instrumentalisierung von Sprache und Kultur richten, erin
nert die letzte Frage an Haderlaps Äußerung in ihrer Antrittsrede bei der Deutschen 
Akademie, »nach außen annähernd wie eine Sprecherin der Kärntner Slowenen« zu 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 123 

agieren (AR, o.S.). Hier ist sie konkret auf einen Rezeptionsmodus ihrer Texte als 
»kollektive Aussage« und die daraus resultierende Herausforderung der Artikulier- 
oder Erkennbarkeit eines Ich bezogen. Mit dieser Formulierung referiert sie auf ei
nes der Merkmale, das Deleuze und Guattari (1975: 31) kleinen Literaturen zuschrei
ben: alles gewinne kollektiven Wert und gelte als kollektive Aussage. Die mit ihren 
Fragen zum Ausdruck gebrachten »Verunsicherungen« (IW, 43) ergründet Hader
lap, wie in allen analysierten Epitexten, mit Bezug zu dem einen spezifischen Ort und 
stellt als Ursache den »jahrzehntelangen Konflikt, in den meine Sprachen in Kärnten 
hineingezogen worden sind« und damit »Fragen der kulturellen, sprachlichen He
gemonie« (ebd.) heraus. Die Reflexion ihrer Verortungssuche und ›Ortsfixierung‹ ist 
also wiederum nur im Rückbezug auf die historischen und gesellschaftspolitischen 
Bedingtheiten dieses spezifischen Orts und die untrennbar mit ihm verbundenen 
prägenden Erfahrungen und Erlebnisse mit Sprache(n) möglich. So konkretisiert sie 
die zuvor in Frageform durchgespielten Gründe für das Verortungsbedürfnis, etwa 
das fehlende Fundament für die Worte des schreibenden Ich, durch einen lebens
geschichtlichen Bezug: »Der öffentliche Gebrauch der slowenischen Sprache wurde 
übermäßig politisch instrumentalisiert. Insoweit erscheint der sprachliche Boden, 
auf dem ich mich anfänglich bewegte, umkämpft und unsicher.« (IW, 44)27 

Der ›geteilte‹ Sprachenkörper: Verbildlichung der eigenen Zweisprachigkeit 
Zur Veranschaulichung der Wirkmächtigkeit der durch die Fragen aufgerufenen 
Zusammenhänge fasst Maja Haderlap, wie im Essay Meine Sprache, ihre eigene, stets 
als Zweisprachigkeit apostrophierte Mehrsprachigkeit in ein geologisch inspiriertes 
Bild, das sich hier aus der Metaphorik der Einschreibung speist: 

»Würde ich meinen Sprachenkörper als Landkarte zeichnen, könnte man aus 
nächster Nähe Grate, Schluchten und Kare entdecken, die zwischen meine Spra
chen geschlagen worden sind. Die Wörter wirken, als hätte man sie wiederholt 
durchgestrichen, als hätte man sie hin und her geworfen. Das Gelände, auf dem 
sie sich befinden, ist mit Linien markiert. Den Wörtern wurde suggeriert, sich auf 
die eine oder andere Seite der Grenze zu schlagen. Als wären sie, da, wo sie sich 
gerade aufhalten, auf dem falschen Territorium.« (IW, 44) 

Der »Sprachenkörper« erscheint gedächtnismetaphorisch als Archiv28 und wird in 
seiner Vorstellung oder Repräsentation »als Landkarte« erkennbar bzw. lesbar. Die 

27 Schon Vrbinc (1998: 204) zitiert Maja Haderlap im Titel und Text seines Essays über sie mit 
den Worten: »der Boden unter den Füßen ist die Sprache«. 

28 Formuliert aus kultursemiotischer Perspektive, in der »sich der Körper als ein Archiv denken 
[lässt], in dem sich Spuren individueller oder kollektiver Erinnerung eingeschrieben haben.« 
(Öhlschläger 2010: 242) Der Körper ist dann ein Träger von Zeichen und diese Zeichen kon
stituieren den Körper (ebd.) – bei Haderlap also den Sprachenkörper. 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

geologischen Landschaftsformationen, »Grate, Schluchten und Kare«, fungieren als 
Spuren, die auf eine gewaltsam herbeigeführte Separierung der Sprachen verwei
sen: »zwischen meine Sprachen geschlagen worden sind.« Diese Trennung ist durch 
die Verwendung des Passivs als Fremdeinwirkung, als von außen zugefügt mar
kiert und die Wahl des Verbs ›schlagen‹ evoziert Versehrtheit. Die durch die Kar
tierung abzulesenden, in den Körper eingeschriebenen Erinnerungsspuren deuten 
über die »Wörter« auch auf ein daraus resultierendes Spracherleben oder auf in
korporierte Spracherfahrungen hin. Durch den wiederholten irrealen Vergleich il
lustriert Haderlap, wie die Wörter durch die Fremdeinwirkungen affiziert sind: »als 
hätte man sie wiederholt durchgestrichen, als hätte man sie hin und her geworfen.« – 
Das Durchstreichen erklärt die Wörter für ungültig oder kennzeichnet sie als inad
äquat, die Markierung dieses Vorgangs als »wiederholt« deutet auf Gängelung und 
Willkür, »hin und her geworfen« werden sie zum Spielball. Mit Straub (2015: 137f.) 
ließen sich diese Spracherfahrungen, auf die der »Sprachenkörper« verweist, be
zeichnen als »Differenzerlebnisse, die in das Leibgedächtnis eines Menschen einge
schrieben sind.« Über »Linien« und »Territorium« evoziert Haderlap die »Grenze« 
zunächst als territorial-politische Entität und legt damit den Darstellungsfokus auf 
das hergestellte Trennende, auf politische Grenzziehungen zwischen Sprachen mit 
der eingeforderten Entscheidung für »die eine oder andere Seite der Grenze«. Als le
bensgeschichtliche Erfahrung hat sie den Entscheidungsdruck bereits in ihrer Kla
genfurter Rede zur Literatur durch die Vorführung der Sprachen in Kärnten als zwei 
einander ausschließende Pole illustriert (siehe Kap. 3.2.2). In allen analysierten Epi
texten wird diese gesellschaftlich-politische Instrumentalisierung von Sprache zur 
An- und Abgrenzung betont und in ihrer Auswirkung auf das individuelle Sprach
erleben illustriert – hier etwa über das von außen vermittelte Erleben der »Wörter« 
als stets nicht passend, nicht zugehörig oder nicht legitim in den jeweiligen Kontex
ten und sozialen Räumen: »Als wären sie, da, wo sie sich gerade aufhalten, auf dem 
falschen Territorium.« Am Ende ihrer Poetikvorlesung nimmt Haderlap dieses Bild 
des von gewaltsamer Teilung gezeichneten Sprachenkörpers wieder auf und modi
fiziert es in der Stilisierung ihres Schreibprozesses als »Arbeitsprozess« (IW, 66) in 
beiden Sprachen. 

In ähnlicher Weise fasst Haderlap ihre Zweisprachigkeit in ihrem Essay Umwege, 
Doppelungen, der 2019, also in dem Jahr, in dem sie auch die Poetikvorlesung gehalten 
hat, in der Zeitschrift Spiegelungen erschienen ist: 

»Müsste ich meinen Sprachenkörper als Landkarte zeichnen, würde man aus 
nächster Nähe ein Gelände erkennen, das von Markierungen, Hindernissen und 
Linien durchzogen ist. Man würde Symbole eines Sprachenkonflikts, eines Grenz
landes sehen, in dem die Wege durch historische und politische Schieflagen 
führen.« (Haderlap 2019: 141) 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 125 

Durch die Konkretisierungen »Sprachenkonflikts« und »Grenzlandes« verweist der 
»Sprachenkörper als Landkarte«, in den sich Grenzziehungen und Limitationen 
eingeschrieben haben, hier noch deutlicher auf einen spezifischen Konflikt: Die Ver
sinnbildlichung der für Kärnten prägenden »deutsch-slowenischen Sprachgrenze« 
(LS, 16) im und am eigenen Körper. 

Verortungsaspekte und Ich-Entwürfe entlang der Werke 
In der Reflexion eigener Schreibpositionen durch die Nachverfolgung des literari
schen, schreibenden Ich entlang ihrer eigenen Texte legt Maja Haderlap eine Ent
wicklung nahe, die sich zwischen Verortung und Entgrenzung bewegt und vorab 
wie folgt skizzieren lässt: 

• Weggehen und Zurückkommen in der Spannung zwischen einer sprachlichen 
Bindung an die ›Herkunftswelt‹ und Bemühungen um Loslösung (Žalik pesmi, 
1983) 

• scheinbar vollzogener Abschied und fast vollständiger Verlust der Identifikation 
mit dem Ort (Bajalice, 1987) 

• Gang zurück zu den verlassenen Orten der Kindheit, Neuzusammenstellung der 
Verwandtschaftsgeschichte als Beginn der Vergangenheitsbewältigung (die ers
ten deutschsprachigen Gedichte im Band Gedichte – Pesmi – Poems, 1998) 

• Aufarbeitung am/vor Ort: Schreib- und Erinnerungsarbeit im Zeichen des 
Sprachwechsels sowie literarische Darstellungen von Gedächtnisorten und 
Erinnerungsräumen (Engel des Vergessens, 2011) 

• Gleiten zwischen Grenzen: Aufgabe der Suche nach dem Ort und (Selbst-)Erwei
terung (langer transit, 2016) 

Dieser Überblick verdeutlicht, wie Haderlap in ihrer auf eine Zusammenfügung 
ausgerichteten Darstellung und kontextualisierenden Deutung der eigenen Texte 
– mit der sie den Blick auf ihr Werk auch vereindeutigt und steuert – auf die Kate
gorien Ort und Raum zurückgreift, wieder in Verbindung mit den leitmotivischen 
räumlichen Bewegungsformen Weggehen, Zurückkommen und, hier erstmals, 
Gleiten. 

Auf der Basis einer ersten rückblickenden Selbstverortung – literarisch in »der 
regionalen slowenischen Literatur Kärntens«, bezeichnet als »Enklave aus Behar
rungsvermögen, die die Vorstellung von Zugehörigkeit aufrechthielt«, sowie familiär 
in einer »bäuerlichen Tradition« (IW, 44) – deutet Haderlap ihren 1983 erschienenen 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

Band Žalik pesmi29 in der Ambivalenz von Verhaftung und Zugehörigkeit einerseits 
und versuchter Loslösung andererseits. Darin thematisiere sie: 

»in immer wiederkehrenden Motiven des Weggehens und Zurückkommens die 
sozialen und kulturellen Gegensätze, in denen sich das lyrische Ich bewegt. Von 
Anfang an ist die Befürchtung spürbar, dass das Weggehen aus dem heimatlichen 
Umfeld nicht nur eine sinnstiftende und notwendige Bewegung ist, sondern un
ter Umständen auch bedeuten könnte, sich von der Vorstellung einer nationalen 
Zugehörigkeit zu verabschieden. Die Gedichte sprechen nicht vom Aufbruch, son
dern vom Zögern, von den Mühen, die Enge und ihre prägenden Traditionen hin
ter sich zu lassen. Diese Bemühungen werden vom sprachlichen Band, das das ly
rische Ich an die Herkunftswelt bindet, in Spannung gehalten, um nicht zu sagen, 
fixiert.« (IW, 44f.) 

Auffällig ist, dass die dem »lyrische[n] Ich« zugeschriebene Bindung an die »Her
kunftswelt« als sprachliche Fixierung markiert ist und sich in der als ›sinnstiftend‹ 
und ›notwendig‹ attribuierten Bewegung des Weggehens auch eine Distanzierung 
von Zugehörigkeitskonstruktionen über enge Verknüpfungen von Sprache, Nation 
und Identität andeutet, von der »Vorstellung einer nationalen Zugehörigkeit«. So 
sucht Haderlap im Weiteren begreiflich zu machen, warum ihr Schreiben von An
fang an »Fragen nach der Identität«, die in den Texten verhandelt, aber auch »von 
außen« an sie herangetragen werden, begleiteten: »Zum Teil ist der Wunsch nach 
Verortung spürbar, zum Teil werden die Texte nach Zugehörigkeit abgefragt.« (IW, 
45) Zur Erläuterung führt sie die sozialen, kultur- und staatspolitischen Zusammen
hänge an, innerhalb derer sich die Kärntner slowenische Literatur entwickelte. Sol
che »Erkundigungen« nach Zugehörigkeit im Sinne der Frage, »wohin man denn 
gehöre« (ebd.), seien zu der Zeit üblich und selbstverständlich gewesen: 

»Die Kärntner slowenische Literatur musste sich zunächst am Rand, in einer Au
ßenseitersituation behaupten und formieren. Stets mussten sich die Schreiben
den mit komplexen Fragen nach dem kollektiven Wert ihrer Arbeit für die Volks
gruppe befassen, da in der Zeit der großen politischen Auseinandersetzungen in 
Kärnten das Politische jede literarische Aussage angesteckt hatte.« (IW, 45, Herv. JG) 

29 In dem dreisprachigen Band Gedichte – Pesmi – Poems (1998) wird der Titel des darin komplett 
enthaltenen Bandes Žalik pesmi mit »Salige Gedichte« ins Deutsche, mit »Nymph Poems« ins 
Englische übersetzt. Die Saligen sind eine besondere Art der Feen, sie zählen zu den wich
tigsten Gestalten des Alpen-Adria-Raums und treten unter verschiedenen Namen auf, in slo
wenischen Sagen eben u.a. als Žalik žene, als Salige Frauen (Kuehs 2012: 15). Der Band Žalik 
pesmi von Maja Haderlap gliedert sich in die Teile »odhajati« (Abschiede) und »bivanja« (Le
ben, Sein). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 127 

Damit führt sie das eigene, von ihr in den frühen Gedichten ausgemachte Veror
tungsbedürfnis partiell auf eine der damaligen Situation in Kärnten entspringen
de Erwartungshaltung zurück, die sie 2014 in einem Interview im Journal of Austrian 
Studies als »utilitaristische Sicht der Literatur« (zit.n. Vansant 2014: 98) bezeichnet 
hat.30 Zudem ist die kursiv hervorgehobene Äußerung Haderlaps aus ihrer Poetik
vorlesung eine weitere intertextuelle Referenz auf eines der von Deleuze und Guat
tari in ihrem Buch Kafka: pour une littérature mineure (1975) formulierten Merkmale 
kleiner Literaturen: 

»Le troisième caractère, c’est que tout prend une valeur collective. […] ce que l’écri
vain tout seul dit constitue déjà une action commune, et ce qu’il dit ou fait est né
cessairement politique, même si les autres ne sont pas d’accord. Le champ politique 
a contaminé tout énoncé.« (Deleuze/Guattari 1975: 31, Herv. JG)31 

Der sich in der Poetikvorlesung anschließende »Abriss« der Geschichte der sloweni
schen Literatur in Kärnten dient der Veranschaulichung der »wechselnden kultur
politischen Inklusions- oder Exklusionsdebatten in Slowenien und in Österreich« 
(IW, 45). Des Weiteren ergänzt er als Erklärungsfolie für das eigene Schreiben die 
bereits im Essay Meine Sprache gewählte Darstellung der eigenen schriftstellerischen 
Entwicklung nach prägenden Sprach- und Lebensabschnitten in unterschiedlichen 
sozialen Räumen, an bzw. in denen das Schreiben stattfindet. 

Die Entstehung ihres zweiten, 1987 erschienenen Gedichtbands Bajalice situiert 
Haderlap erneut in ihrer Studienzeit in Wien und bindet wieder Selbstzitate aus 
den in dieser Zeit verfassten Gedichten ein. Ihrer Konzeption des durch ihre lite
rarischen Texte ›mäandernden Ich‹ folgend, deutet sie ihre Gedichte in Bajalice als 
»Abschied aus der regionalen Enklave«, er »scheint vollzogen zu sein« (IW, 51) und 
das »Ich im Gedicht […] hat die Identifikation mit dem Ort, an dem es aufgewachsen 
war, nahezu zur Gänze verloren.« (IW, 50) Nach dem als schwierig, aber notwendig 
gekennzeichneten Weggang aus dem heimatlichen Umfeld im ersten Gedichtband 
streicht sie nun die Auswirkungen des auf den Ort bezogenen Identifikationsver
lusts für das Ich heraus. Es »spricht kaum, nur Nebensächliches:« (ebd.). Angezeigt 

30 In dem Interview präzisiert sie: »In meiner Anfangszeit als slowenische Dichterin habe ich 
mich nur gegen die Erwartung oder Tradition auflehnen müssen, die von den Autoren ver
langt, dass sie ihre Texte in den Dienst der Politik zu stellen haben.« (zit.n. Vansant 2014: 98) 

31 In der Übersetzung von Burkhart Kroeber: »Schließlich gewinnt in kleinen Literaturen – 
und dies ist ihr drittes Merkmal – alles kollektiven Wert. […] Was der einzelne Schriftsteller 
schreibt, konstituiert bereits ein gemeinsames Handeln, und was er sagt oder tut, ist bereits 
politisch, auch wenn die anderen ihm nicht zustimmen. Das Politische hat jede Aussage an
gesteckt.« (Deleuze/Guattari 1976: 25f.) Haderlap übernimmt die Aussage also fast wörtlich. 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

durch den Doppelpunkt, fungiert das Selbstzitat aus Bajalice als Illustration dieses 
Sprechens:32 

»času primerno postavim stol pred vrata / in v zraku štejem komarje. […] komaj se 
bliža setptember, / se z meglo spopadem, nikakor ne s soncem. / človeku, ki pride, 
razkažem poti, / nato spet zasedem prostor v kraju. 

wenn es zeit ist, stelle ich den stuhl vor die tür / und zähle die mücken in der 
luft. […] kaum naht der september, / kämpfe ich mit dem nebel, nie mit der sonne. 
/ einem, der kommt, erkläre ich die wege, / dann nehme ich wieder meinen platz 
ein im ort.« (IW, 50) 

Auch in dieser Poetikvorlesung suggeriert Haderlap eine enge, als Authentifizie
rungseffekt fungierende Verbindung zwischen ihren Versen und einer lebensge
schichtlichen Erfahrung. So kennzeichnet sie Bajalice weiter als einen von Wien aus 
aufgenommenen »Dialog mit der zeitgenössischen Lyrik in Slowenien« sowie als 
Sprechen »aus einer Art Sprachexil« (IW, 51), denn: 

»Das Slowenische war in Wien, wo ich lebte, eine Sprache ohne Alltag, die in mir 
als Nachhall und als Wunschtraum existierte. Es war eine Sprache der Erinnerung, 
eine Sprache, die sich den Luftgrund, auf dem sie fußte, selbst errichten musste.« 
(IW, 51) 

Mit diesen letzten Formulierungen (»Luftgrund«, ›fußen‹) ruft sie die zu Beginn 
aufgeworfenen Fragen hinsichtlich ihres Verortungsbedürfnisses – »Hat das schrei
bende Ich keinen Boden unter den Füßen? Ist ihm womöglich das Fundament, auf 
dem seine Worte fußen sollten, abhandengekommen?« (IW, 43) – wieder auf und 
bietet eine lebensgeschichtliche Kontextualisierung an. Der Kennzeichnung des 
Slowenischen als »Sprache der Erinnerung« folgt, somit kommentiert, ein Zitat aus 
ihrem Band Bajalice: 

»[…] je kakor blodno seme / sanj ta jezik, ki krepostno vztraja in šušmari. je jedek 
fosil. 

32 Anders als im Essay Meine Sprache zitiert sie in ihrer Poetikvorlesung zunächst aus dem slo
wenischsprachigen Band Bajalice (1987), danach die entsprechende Stelle aus der im Gedicht
band Gedichte – Pesmi – Poems (1998: 69) erschienenen Übersetzung. Die Gedichte sind titellos, 
werden jedoch im Inhaltsverzeichnis mit ihren Anfängen aufgeführt, dieses Gedicht als času 
primerno (wenn es zeit ist). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 129 

[…] wirrem traumsamen gleicht diese sprache, / in so tugendhaftem beharren 
und spielen im ungefähren. ist ein herbes fossil.« (IW, 51)33 

Vor dem Hintergrund des Verlusts der Identifikation mit dem Ort des Aufwachsens, 
der sich auch auf die Sprache auswirkt, erscheinen die aus dem Wiener »Sprachexil« 
aufgenommenen »Versuche, mit der Literatur Sloweniens in Verbindung zu treten« 
(ebd.) als Suche nach einem neuen Sprach-Ort, nach einer neuen Anbindung für 
ihr Schreiben. Jedoch charakterisiert sie ihr Schreiben in dieser Zeit als doppelte 
Fremdheit, als Gefühl von intensivierter Nicht-Zugehörigkeit: »Ich kommunizier
te mit der Literatur eines Landes, das mir eigentlich fremd war […]. Im Wien der 
1980er Jahre isolierte mich mein Schreiben auf Slowenisch.« (Ebd.) In dieser Äuße
rung kündigt sich bereits der nachfolgend in die Darstellung eingebundene Sprach
wechsel an, hatte sie ihn doch schon in ihrer Antrittsrede bei der Deutschen Aka
demie für Sprache und Dichtung implizit damit begründet, dass ihr das Schreiben 
auf Deutsch geholfen habe, ihre persönliche Isolation zu durchbrechen. Zunächst 
stellt sie die neu aufgenommene Schreibpraxis in beiden Sprachen als Folge ver
änderter Rahmenbedingungen dar. Durch die wachsende Aufmerksamkeit in der 
literarischen Öffentlichkeit in Österreich »für die Literatur der Volksgruppen und 
diverser Minderheiten« (ebd., S. 51f.) bot sich den Autor:innen die Möglichkeit, ihre 
Texte 

»im Original und in der Übersetzung zu publizieren und uns innerhalb der öster
reichischen literarischen Szene zu positionieren. Das veränderte die Dynamik un
seres Schreibens, denn es setzte voraus, dass wir unsere Texte selbst übersetzten 
oder in beiden Sprachen zu schreiben begannen.« (IW, 52) 

Im Unterschied zu einem Autor wie Jani Oswald, bei dem dies zur Entwicklung von 
»literarisch experimentellen, polyphonen Positionen« in seinen Gedichten geführt 
habe, betont Haderlap ihre Verwirrung bei dem Versuch, ihre eigenen Texte ins 
Deutsche zu übertragen. – Entstanden seien eher »neue Textversionen« und »Über
schreibungen« (ebd.). Die rückblickende Stilisierung ihres neuen zweisprachigen 
Schreibens als erlebtes »Ringen zwischen meinen Sprachen« (ebd.) ähnelt stark 
der aus dem Essay Meine Sprache: »Ich wusste mit dem Balancieren zwischen den 
Sprachen, den sprachlichen Verfremdungen und Kollisionen nicht umzugehen. 
Ich konnte mich zur Leichtigkeit des Wortspiels nicht durchringen« (ebd.). Dies 
begründet sie ergänzend damit, dass die slowenische Sprache ihre »Gebundenheit 
an eine Geschichte bedeutete, die ich als belastend und vereinnahmend empfand.« 

33 Haderlap zitiert auch dieses Gedicht aus Bajalice mit der deutschen Übersetzung, enthalten 
in ihrem Band Gedichte Pesmi Poems (1998: 71) und darin im Inhaltsverzeichnis aufgeführt als 
tihota v sobi (die stille im zimmer). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

(Ebd.) Diese Aspekte bilden also den Erklärungszusammenhang für den Sprach
wechsel, den Haderlap in ihrer Poetikvorlesung als sukzessiv verlaufend vorführt 
und dazu erneut Personifikation, diesmal allein bezogen auf die deutsche Sprache, 
einsetzt: 

»Während der Arbeit an den slowenischen Gedichten legte sich die deutsche Spra
che mit wachsender Selbstverständlichkeit neben meine slowenischen Verse. Sie 
beobachtete mich beim Schreiben, schaute mir über die Schulter, widersprach. 
Zuweilen drängte sie sich in einen slowenischen Satz und ich hatte alle Mühe, sie 
wieder hinauszubugsieren.« (IW, 52f.) 

Durch die inszenierte Verselbstständigung der deutschen Sprache, ihr eigenständi
ges Agieren, ihr Sich-Hineindrängen und Widersprechen, erscheint auch der Über
gang in das Deutsche als nicht bewusst getroffene Entscheidung, quasi ohne eigenes 
Zutun.34 

Haderlap greift dann ihren roten Faden, das schreibende Ich, wieder auf und 
fährt mit der (Selbst-)Aufklärung ihrer Suche nach der Verortung und dem Aus
gangspunkt fort, nun mit der deutenden Einordnung ihrer »neuen, diesmal auf 
Deutsch verfassten Gedichte« (IW, 53), die sie als Zyklus in ihren dreisprachigen 
Lyrikband Gedichte – Pesmi – Poems (1998) integriert: 

»Mit diesen Gedichten beginnt mein Gang zurück zu den verlassenen Orten der 
Kindheit, der Gang in die Vergangenheit, zu den Wäldern und Kriegspilzen, zu 
den Träumen und Visionen, in denen das lyrische Ich im dunklen Wir verschwin
det. Das lyrische Ich beginnt die Geschichte der Verwandtschaft zu imaginieren 
und sie neu zusammenzustellen, es beginnt mit der mühsamen Arbeit der Ver
gangenheitsbewältigung.« (IW, 53) 

Das Zurückkommen verbindet sie in Bezug auf die deutschsprachigen Gedichte al
so mit einer veränderten Art der Auseinandersetzung mit »den Orten der Kindheit« 
und der beginnenden »Vergangenheitsbewältigung«. Diese ist durch das ›Gehen‹ – 
bezogen auf das (imaginierte) Aufsuchen der Kindheitsorte (»Gang zurück zu«) und 
die sich darüber bewegungsräumlich vollziehende Erinnerungsleistung (»Gang in 
die Vergangenheit«) – als dynamischer und bedeutungsstiftender Prozess der poeti
schen (Re-)Konstruktion »der Geschichte der Verwandtschaft« gekennzeichnet: »sie 
zu imaginieren und sie neu zusammenzustellen«. In die dem lyrischen Ich zuge
schriebene Auseinandersetzung mit der noch unerledigten Vergangenheit an spe
zifischen Orten fließt eine weitere Bezugnahme auf den Titel der Poetikvorlesung 

34 Ähnlich formuliert Haderlap (2014: 3) in ihrer Rede Übergänge: »Die deutsche Sprache ist mir 
zugewachsen. Sie ging mir zur Hand.« 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 131 

ein: Das »im dunklen Wir« verschwindende Ich deutet auf das Eintauchen in die Fa
miliengeschichte und damit in die im Familiengedächtnis gespeicherten Traumata 
hin. Die Begründung für den Sprachwechsel ist weiter in die Darstellung eigener 
Schreibpositionen eingebunden, Haderlap bezieht ihn zunehmend auf die Erfor
dernisse der neu aufgenommenen »Erinnerungsarbeit« (IW, 56). In der Überleitung 
hin zum Roman Engel des Vergessens blickt sie zunächst zurück auf die Rezeption des 
Bandes Bajalice, die sie bereits im Essay Meine Sprache kommentiert. Aufgrund fi
nanzieller Schwierigkeiten des Klagenfurter Drava Verlags erschien er im Triestiner 
Verlag ZTT »hinter einer zweite Grenze« (IW, 53). Während er in Slowenien zu ihrer 
Wahrnehmung »als Lyrikerin, […] für die die Kriterien einer minoritären Literatur 
nicht mehr galten« und Zurechnung zur »zentralslowenischen Literatur« (ebd.) ge
führte habe, sei er in Kärnten gar nicht wahrgenommen worden: »Es war, als ob der 
Lyrikband die Staatsgrenze vom Süden aus nicht passieren könnte.« (Ebd.) Implizit 
schwingt die Frage mit, wen die Gedichte erreichen (können). Schon der dreispra
chige Band Gedichte – Pesmi – Poems war, ermöglicht durch die von ihr erwähnten 
veränderten Publikationsmöglichkeiten, breiter adressiert bzw. zugänglich. Ihren 
Sprachwechsel thematisiert Haderlap dann explizit mit Bezug zu ihrer Arbeit an En
gel des Vergessens und kennzeichnet ihn als »Übergang in die deutsche Literaturspra
che« (IW, 53).35 Damit evoziert sie einen Prozesscharakter, der sich auf Phänomene 
wie (Ver-)Wandlung, Umbruch, Überschreitung, Übertragung etc. beziehen kann. 
Mit der ergänzenden Attribuierung dieses Übergangs als »zögerlich« (ebd.) und der 
Erwähnung von »Irritationen« (IW, 54), die den Beginn der Schreibarbeit prägen, 
knüpft sie erneut an die Zwiespältigkeit der Sprachwahl an, stellt aber sogleich, wie 
schon in ihrer Klagenfurter Rede zur Literatur, die Möglichkeiten des Schreibens 
auf Deutsch für ihre Weiterentwicklung als Schriftstellerin und für die literarische 
Verarbeitung von traumatischer Erinnerung heraus: 

»Ich war mir bewusst, dass ich mich, aus slowenischer Sicht, einer dominanten 
Sprache bediene, dass mir die Slowenen vor dem Hintergrund des Kärntner Spra
chenkonflikts Assimilation vorwerfen könnten. Das Schreiben auf Deutsch ver
langte zudem, dass ich mich als Autorin neu erfinden und den Text, an dem ich ar

35 Im Gespräch mit Michael Kerbler beantwortet Haderlap die Frage, ob sie sich leichter damit 
getan habe, den Roman in deutscher Sprache zu schreiben, mit Bezug zu seiner Adressie
rung: »Ich wollte eigentlich in den deutschsprachigen Raum sprechen. Ich wollte diese Ge
schichte jetzt nicht mir und den Kärntner Slowenen erzählen. Oder den fünf oder sechs Le
sern, die es in Kärnten gibt.« Haderlap, Maja: Im Gespräch mit Michael Kerbler, Ö1/ORF, Vi
deo, 9.10.2012. https://www.youtube.com/watch?v=GCw5_SXUkHk (abger.: 01.03.2025). Da
mit erweitert sich die in der Poetikvorlesung von ihr aufgeworfene Frage, von wo aus sie 
spricht, um die Frage, zu wem sie sprechen möchte. Auf das Problem der schwindenden Le
serschaft für die slowenisch Schreibenden in Kärnten weist sie immer wieder hin, so auch in 
ihrem Essay Meine Sprache. 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=GCw5_SXUkHk
https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=GCw5_SXUkHk


132 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

beitete, in einen neuen literaturhistorischen Zusammenhang stellen musste. Al
len Bedenken zum Trotz ermöglichte mir die deutsche Sprache, die mich beim 
Schreiben des Romans ›Engel des Vergessens‹ auf Distanz zum Geschehen hielt, 
das erzählende Ich als Figur zu konzipieren.« (IW, 54) 

Das Schreiben auf Deutsch verknüpft Haderlap also mit der Notwendigkeit eines 
differenten Selbstentwurfs »als Autorin« und der Situierung in einem neuen »lite
raturhistorischen Zusammenhang«,36 was sich als Erweiterung ihrer »erste[n] lite
rarische[n] Verortung« (IW, 44) in der regionalen slowenischen Literatur Kärntens 
verstehen ließe. Somit setzt Haderlap die Suche nach dem Ausgangspunkt wieder
holt in Beziehung zu einer Suche nach Anbindungen für ihr Schreiben, wie schon 
durch den zuvor geschilderten Versuch, mit Bajalice einen »Dialog mit der zeitge
nössischen Lyrik in Slowenien« (IW, 51) aufzunehmen. Das Schreiben in einer be
stimmten Sprache bedeutet für sie eine Auseinandersetzung mit ihren jeweiligen 
literaturhistorischen Traditionen. Die dem Schreiben in der deutschen Sprache be
reits in ihrer Antrittsrede bei der Deutschen Akademie zugewiesene Funktion ei
ner schützenden Distanznahme spezifiziert sie nun durch die Möglichkeit, »das er
zählende Ich als Figur zu konzipieren.« Inwiefern dies Möglichkeiten zur Distan
zierung schafft, erläutert sie ausführlich anhand der Ich-Konzeptionen in ihrem 
Roman. Zudem bereitet Haderlap mit dieser Formulierung schon die angestrebte 
und an späterer Stelle explizit vorgenommene Unterscheidung des schreibenden 
Ich von einem autobiographischen Ich (IW, 64) vor. Zur Dechiffrierung der Ich in 
Engel des Vergessens modelliert sie zunächst ihre Ich-Konzeptionen intertextuell, ge
stützt durch ein weiteres wörtliches Zitat aus der Poetikvorlesung von Bachmann: 
»Vom Ich möchte ich sprechen, von seinem Aufenthalt in der Dichtung, also von 
den Angelegenheiten des Menschen in der Dichtung, sofern er vorgeht mit einem 
Ich oder seinem Ich oder sich hinter dem Ich verbirgt« (zit.n. Haderlap, IW, 54). 
Detailliert führt Haderlap (IW, 54–57) an Textpassagen aus ihrem Roman aus, wie 
sie die Ich-Möglichkeiten darin, analog zu den jeweiligen »Anforderungen des Er
zählens« (IW, 57), angelegt hat und verstanden wissen möchte. Sie unterscheidet 
ein kindliches Ich, ein erwachsenes Ich und – in enger Anlehnung an Formulierun
gen von Bachmann – ein verschlüsselt in Traumbildern sprechendes »verborgenes 
Ich«, ein »Traum-Ich« (IW, 56).37 Diesen Ich weist sie sodann unterschiedliche Auf

36 Haderlap äußert in ihrem Gespräch mit Kerbler (siehe Anm. 35), für sie als Literatin sei es 
wichtig gewesen, dass es in der deutschsprachigen Literatur eine Tradition des Schreibens 
über Erinnerungen gebe, an der sie sich habe orientieren können. Und in dem im Journal of 
Austrian Studies veröffentlichten Interview präzisiert sie: »Die Erinnerungsliteratur, geschrie
ben von den Überlebenden der Shoah, hat mich stark beeindruckt, ja. Ich habe sie vorwie
gend auf Deutsch gelesen.« (zit.n. Vansant 2014: 98) 

37 In dieser Bezeichnung der dritten Ich-Konzeption kombiniert Haderlap also die Bach
mann’sche Formulierung vom »Menschen in der Dichtung, sofern er […] sich hinter dem Ich 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 133 

gaben hinsichtlich der belastenden Erinnerungsarbeit zu. So ordnet sie z.B. dem 
»zuerst im Kind« erkennbaren erzählenden Ich »die Aufgabe eines Mediums« zu, 
das »sich an die Geschichten, die es gehört hatte, erinnern, sie aus dem Gedächt
nis wiederholen« sollte, und dem erwachsenen schreibenden Ich die Aufgabe der 
Hilfestellung und Intervention, wenn »es unerträglich werden sollte« (IW, 54f.). In 
solchen Fällen komme es zu einer Überlagerung der beiden Ich und das schreibende 
Ich nehme »im kindlichen Ich Platz, es spricht an seiner statt.« (IW, 55) Das verbor
gene »Traum-Ich« erzähle wiederum »in Einsprengseln die Geschichte der eigenen 
Entfremdung und vernimmt am Ende des Romans, nachdem es sich mit dem er
zählenden Ich vereint, zum ersten Mal seine eigene Stimme« (IW, 56).38 Insgesamt 
qualifiziert sie die Ich-Konstruktionen als Strategien in der herausfordernden lite
rarischen Erinnerungsarbeit und als unterschiedliche Versuche, »mit der Geschich
te zurechtzukommen« (ebd.). Die im Kommentar zum Roman hervorgehobene Ver
nehmbarkeit einer eigenen Stimme weist darüber hinaus auf die Möglichkeit eines 
Aufscheinens des Ich im Wir hin. In den deutenden Lektüren ihrer eigenen Texte 
und der Formulierung von Schreibpositionen referiert Haderlap immer wieder auf 
den Titel der Poetikvorlesung, hier bezogen auf eine Reflexion von Erinnerung im 
Gedächtnishorizont der Familie und auf die transgenerationale Auswirkung von Fa
miliengeschichte: 

»Das schreibende Ich setzt sich mit der Frage auseinander, ob es überhaupt ei
ne individuelle Geschichte vor dem Hintergrund der traumatischen Familienge

schichte geben kann. In diesem Abwägen verschwimmen die Grenzen zwischen 
den Personen. 
Das Ringen um das Ich im Wir ist dem Text unterlegt. Es erzählt die Entwicklung 
einer Schriftstellerin, die sich in Bezug und in Differenz zur Geschichte der eige

verbirgt« mit deren Qualifizierung des Ich als »irgendetwas wie eine geträumte Substanz, 
etwas, das eine geträumte Identität bezeichnet« (zit.n. Haderlap IW, 54). 

38 Gegen Ende des Romans – im Anschluss an den geschilderten Erinnerungsgang durch das 
Lagergelände in Ravensbrück – heißt es: »Mit jedem Schritt trete ich tiefer in die Gegenwart, 
stoße und pralle auf mich, kann meine Stimme vernehmen, die Stimme einer Bekannten, 
die aus dem Wirrwarr der Sätze lange nicht aufgetaucht ist, die sich verborgen hielt.« (Ha
derlap 2011: 286). Den Schluss bildet eine Traumsequenz. In ihr erscheint der Ich-Erzählerin 
die verstorbene Großmutter: »Sie sitzt auf dem Waldweg hinter unserem Haus und hat aus 
der Wolle, die sie gesponnen hat, trichterförmige Baldachine gewebt, die aussehen wie Ner
venzellenbäume, mit denen sie Stimmen einfängt. Sie sagt, ein paar Stimmen seien ihr schon 
ins Netz gegangen. Man müsse nur geduldig sein und die Hoffnung nicht aufgeben. Die ge
sponnenen Trichter sind größer als sie. Ich trete zu ihr. Großmutter gibt mir mit der Hand 
zu verstehen, dass ich leise sein soll. Nicht so laut, sagt sie, sonst kann man nichts hören.« 
(ebd., S. 287) Damit überträgt die Großmutter das Behutsamkeit, Geduld und genaues Hin
hören erfordernde Einfangen der Erinnerungsstimmen an die Enkelin. 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

nen Familie bringt und dadurch eine Art Schuld der Weggegangenen, Sie verzei
hen das etwas ramponierte Wort, abträgt.« (IW, 56) 

Mit der Formulierung »Ringen um«, projiziert auf das konzipierte schreibende Ich, 
unterstreicht Haderlap den Konflikt zwischen einer unausweichlichen Verstrickt
heit in die Familiengeschichte (»in Bezug« bringen) einerseits und Schuldgefühlen 
aufgrund des Weggehens und der begehrten, notwendigen Abstandnahme (»in Dif
ferenz« bringen) andererseits. Die Möglichkeit einer eigenen Geschichte und einer 
eigenen Stimme ist folglich an ein Heraustreten aus dem familiären Gedächtnisrah
men, dem mit dem Ort verbundenen »dunklen Wir« (IW, 53), das die transgenera
tionale Wirkmacht von Traumata evoziert, gekoppelt. Darin deutet sich auch eine 
Neuausrichtung des eigenen Schreibens an. 

Darstellung von Erinnerung in den Texten: erinnerungstheoretische Bezüge 
Fragen der Verortung entlang ihrer literarischen Texte erweitert Haderlap um eine 
Kommentierung darin dargestellter Prozesse des Erinnerns, die sie im Rückgriff auf 
die Erinnerungstheorie und Erinnerungsliteratur fundiert. Folgende Aspekte stellt 
sie in ihrer Relevanz für ihr Schreiben und ihre Texte heraus: 

• Orte und Geschichte(n), Gedächtnisorte 
• die Qualifizierung von Erinnerungsprozessen als dialogische und als Gespensterbe- 

schwörung 
• die Konstituierung des Erinnerungsraums über Bewegung 

So kennzeichnet sie z.B. ihre Suche nach Verortung, wie sie in ihrem Roman Engel 
des Vergessens erscheine, als »Kontinuum« (IW, 58) und den Roman als einen Text, der 
tendenziell »Gedächtnisorte und Erinnerungsprozesse anschaulich machen möch
te« (ebd.). Auf der Grundlage der Bestimmungen des Orts durch Aleida Assmann 
präsentiert Sie den für ihr Schreiben relevanten Zusammenhang von Erinnerung 
und Orten. Dazu zitiert sie zunächst wörtlich aus dem Artikel Geschichte findet Stadt 
von Assmann, für die sich Orte dadurch auszeichnen, »dass an ihnen bereits gehan
delt bzw. etwas erlebt und erlitten wurde«, an ihnen habe »Geschichte immer schon 
stattgefunden und ihre Zeichen in Form von Spuren, Relikten, Resten, Kerben, Nar
ben, Wunden zurückgelassen« – überdies haben sie »Namen und Geschichte bzw. 
Geschichten, sie bergen Vergangenheit« (zit.n. Haderlap, IW, 57). In Anlehnung an 
ein weiteres Zitat von Assmann, in dem diese die »unverbrüchliche Verbindung zwi
schen Gedächtnis und Raum« (zit.n. Haderlap, IW, 58) seit der antiken Mnemotech
nik hervorhebt, charakterisiert Haderlap Orte schließlich selbst als: 

»[…] Schauplätze oder Tatorte. An bestimmten Orten findet Erinnerung statt, fin
den Raum und Gedächtnis zueinander. In bestimmten Situationen erinnern sich 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 135 

die Menschen, werden sie von den Erinnerungen eingeholt, nicht aus heiterem 
Himmel, sondern, weil ein Flecken Erde, ein Nachbar, ein Haus, ein Weg sie zu 
einer Geschichte, zu einem Ereignis geführt haben. Die Menschen erzählen in ei
nem eigenen Tonfall. Ihre Stimmen spiegeln sich in der deutschen Sprache, sie 
sprechen aus einem anderen Raum.« (IW, 58) 

Haderlap akzentuiert also vor allem das mit spezifischen Orten verbundene und an 
ihnen hervorgerufene Erinnern – Ereignisse, auf deren Spur man »in bestimmten 
Situationen« durch unterschiedliche Auslöser gebracht, »geführt« wird – auch »zu 
einer Geschichte«. Zudem richtet sie über die gespiegelten Stimmen das Augen
merk auf den Schreibprozess als Übersetzungsprozess, als »Remediation« (Erll 2010: 
297) erinnerter Ereignisse, und zwar der mündlichen Erzählstimmen mit ihrem »ei
genen Tonfall« in die Schriftlichkeit, in eine andere Sprache und – als ästhetische 
und fiktionale Überformung (vgl. Tippner 2019: 157) – in Literatur. Mit den sich in 
der deutschen Sprache spiegelnden, aus einem anderen Raum sprechenden Stim
men bezieht Haderlap ihren Sprachwechsel auch auf einen Erinnerungs- oder Ge
dächtnistransfer.39 Explizit streicht sie dies schon im Rahmen ihres Vortrags Über
gänge heraus: »Ich habe in ›Engel des Vergessens‹ den Versuch unternommen, das 
in der slowenischen Sprache beheimatete Gedächtnis, die in ihr innewohnende kol
lektive Erfahrung der Slowenen in die deutsche Sprache zu transferieren.« (Hader
lap 2014: 4)40 Die anhand der zitierten Romanpassage illustrierten »Stimmen« der 
Menschen an »bestimmten Orten« verweisen zurück auf Haderlaps Inszenierung 
ihrer eigenen schriftstellerischen Erinnerungsarbeit als ein Sammeln und Bündeln 
eben solcher Stimmen in der Antrittsrede bei der Deutschen Akademie für Sprache 
und Dichtung. Sie stellt mehrfach den Aspekt der Vermittlung heraus. So qualifi
ziert sie Erinnerungsakte in Form von Erzählungen der Menschen erneut als »dia
logische Prozesse«, hier vor allem in Bezug auf Resonanz: Erinnerung brauche »ein 
Gegenüber, einen Zuhörer, eine Zuhörerin« (IW, 58).41 Neben der Notwendigkeit der 

39 Die Formulierungen von Haderlap im Hinblick auf den Erinnerungstransfer korrelieren: Die 
in der Poetikvorlesung genannten Stimmen der Erzählenden, der sich Erinnernden, ihr Spre
chen »aus einem anderen Raum« mit ihrer Begründung für ihr Schreiben auf Deutsch im Ge
spräch mit Michael Kerbler, in dem sie betont, sie habe »in den deutschsprachigen Raum 
sprechen« wollen (siehe Anm. 35). Der über das Medium Literatur gesuchte und gestaltete 
Transfer ist somit, in zeitlicher und räumlicher Hinsicht, grenzüberschreitend. 

40 Tippner (2019: 163) deutet Engel des Vergessens als Versuch, die Geschichte der Verfolgung der 
Kärntner slowenischen Familien »in die deutsche Literatur einzuschreiben. Was im kommu

nikativen Gedächtnis der Gemeinschaft erzählt und beschwiegen wird, wird von der Enkelin 
in Literatur und in das kulturelle Gedächtnis übersetzt«. 

41 Hier klingt das von Aleida Assmann (2020: 195–203) konzipierte Modell des dialogischen Er
innerns für den Umgang mit traumatischer Vergangenheit an, das auf die »Überwindung von 
Gedächtniskollisionen« (ebd., S. 197) zielt. Dialogisches Erinnern versteht sie erinnerungspo
litisch und pragmatisch als »wechselseitige Anerkennung von Opfer- und Täterkonstellatio

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

Kommunikation in der Erinnerung vergangener Erlebnisse betont sie aber auch die 
damit verbundenen Herausforderungen: »Erinnerungsarbeit ist prekär, weil sie ei
ner Gespensterbeschwörung gleicht.« Die »Gespensterbeschwörung« ist eine Re
ferenz auf Ruth Klüger, die sie ebenfalls wörtlich zitiert,42 und somit auch auf ei
ne spezifische Erinnerungsliteratur. Das Prekäre bezieht Haderlap zum einen dar
auf, dass sich die stets in der Gegenwart stattfindende Erinnerung in das Präsens43 
flüchte und sich dadurch verletzlich mache (IW, 59). Gemeint ist der Zwiespalt, in 
den die sich Erinnernden geraten. So hätten sie »eine Scheu davor, die Zuhörerin 
oder den Zuhörer zum Zeugen zu machen, ihn oder sie in etwas zu verstricken, das 
nicht mehr geändert werden kann.« (Ebd.) Zum anderen sieht sie das Prekäre in den 
Schwierigkeiten des Sprechens über Erinnerung, »wenn das Erinnerte im Wider
spruch zur behaupteten Wirklichkeit steht.« (Ebd.) Zur Illustration – auch zur Ver
stärkung der politischen Anspielung – zitiert sie eine Stelle aus ihrem Roman Engel 
des Vergessens, in der die Notwendigkeit des Erinnerns mit der Angst vor Ausgren
zung aufgrund divergierender, konkurrierender Gedächtnisse und Erinnerungsbe
dürfnisse »in einem Land« kollidiert und zum Schweigen der Graparji, der Bewohner 
der Grape (Gräben) führt: 

»Die Erinnerungen der Grabenmenschen revoltieren, begehren auf, nehmen wie
der von ihnen Besitz. Nach dem Ende des Nazismus haben sie noch voneinander 
gewusst, haben sich ihre Erlebnisse erzählt, haben sich im Leid des anderen wie
dererkannt. Dann aber kam die Angst, mit diesen Geschichten nicht mehr dazuzu
gehören, fremd zu sein in einem Land, das andere Geschichten hören wollte und 
ihre für unwichtig hielt. […] Dann zwängen die Fasterzähler das Fallengelassene 

nen in Bezug auf eine gemeinsame Gewaltgeschichte. Durch Aufnahme der traumatischen 
Erinnerungen der anderen Seite ins eigene Gedächtnis werden die kompakten und einheit
lichen Gedächtniskonstruktionen entlang nationaler Grenzen aufgebrochen.« (ebd., S. 197) 

42 Haderlap zitiert Ruth Klüger aus weiter leben: »Erinnerung ist Beschwörung, und wirksame 
Beschwörung ist Hexerei. Ich bin ja nicht gläubig, sondern nur abergläubisch. Ich sag manch

mal als Scherz, doch es stimmt, dass ich nicht an Gott glaub, aber an Gespenster schon. Um 
mit Gespenstern umzugehen, muss man sie ködern mit Fleisch der Gegenwart.« (zit.n. Ha
derlap, IW, 58) Die »Gespenster« kommen im Übrigen auch im Epilog von Klügers Buch unter
wegs verloren vor, dort sind sie gekennzeichnet als »die ungelöste, unerlöste Vergangenheit. 
Gespenster unterscheiden kaum zwischen Kleinigkeiten und Enormitäten, sie sind für beides 
zuständig. Wie die Lebenden nehmen sie, was sie kriegen können.« (Klüger 2008: 228). 

43 Dies ließe sich als implizite Begründung ihrer Entscheidung, Engel des Vergessens vorwiegend 
im Präsens zu schreiben, lesen – vermutlich als Reaktion auf die Rezension des Romans von 
Greiner (2011), zu der Haderlap an späterer Stelle in ihrer Vorlesung Stellung nimmt. Er be
mängelt darin: »Das Präsens taugt für die poetische Skizze, für das prägnante Stimmungs

bild, und Maja Haderlap gelingen plastische Szenen einer archaischen Landschaft und des 
bäuerlichen Lebens in ihr. Man spürt, dass sie Lyrikerin ist […]. Das Präsens aber ist unbrauch
bar für die Inszenierung eines historischen Raums, um den es hier hauptsächlich geht. Wo 
alles Gegenwart ist, entsteht kein Bogen, der die Tiefe der Zeit überspannen könnte.« 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 137 

rasch wieder in die Tasche und tun, als ob ihnen jene Bemerkung nur aus Verse
hen herausgerutscht wäre, ein Missgeschick, man wolle gleich wieder schweigen, 
wenn fremde Menschen dabei sind.« (IW, 59) 

Indem Haderlap in der Kommentierung ihres Romans betont, dass die Erinnerun
gen der »Grabenmenschen« dem dominanten Erinnerungsnarrativ entgegenstehen 
und somit das öffentliche Sprechen über das Erlebte, das »sich sogar dem Verständ
nis der Erzähler« (ebd.) entzieht, brisant ist, unterstreicht sie noch einmal die Not
wendigkeit einer Vermittlung – und damit auch die Bedeutung des eigenen diesbe
züglichen Engagements. Als »Gegengeschichten zu den offiziellen Geschichtsnar
rativen« (Hausbacher 2020: 205) finden solche Erzählungen remediatisiert, durch 
ihre Verarbeitung im Roman, öffentlich Gehör. 

Zwei weitere Aspekte in Haderlaps Darstellung der eigenen Schreibverfahren 
in ihrem Roman zeigen, wie sie an die Raum- und Erinnerungstheorie anschließt. 
Erstens bestimmt sie den Ort über das Schreiben, als Annäherung an den »Ort des 
Geschehens, gleichsam de[n] Tatort« (IW, 60). – Ein Erfordernis, das sie auch auf 
den Sprachwechsel zurückführt, konkret darauf, dass sie »die Geschichte in einer 
anderen Sprache aufschrieb, als sie sich ereignet hatte« (ebd.). Weiter kommentiert 
sie, »der Raum der Erinnerung« konstituiere sich in ihrem Roman über »das Ge
hen, Schreiten, und Wandern im Text« (ebd.).44 Sie nennt die Gänge durch Haus 
und Hof oder die Erinnerungen auslösenden Wanderungen zum nachbarlichen An
wesen mit der Großmutter, der das Kind anfangs »unaufhörlich« folge. Somit voll
zieht das Kind gewissermaßen die auf die kollektive Geschichte zurückverweisen
den Bewegungen nach und wird in die ortsgebundene Erinnerungspraxis einge
führt. Zudem enthülle sich auf langen Waldgängen »das Verborgene, Vergangene« 
und der Wald entstehe »als geschichtlicher Raum« (IW, 61).45 Haderlap korreliert al
so die Schreibbewegung und den Schreibprozess mit den Bewegungen der Figuren 
im Text: über beide Bewegungsformen stellt sich der Erinnerungsraum her. Damit 
referiert sie implizit auf relationale Raumkonzepte. Räumliche Bewegungsformen 
sind auch für die Gedichtanalysen im vierten Kapitel zentral. 

Zweitens richtet Haderlap ihr besonderes Augenmerk auf »das alte Haus […] 
mit seinen Kammern, dem Dachboden und dem Keller« in Engel des Vergessens, das 

44 Als »Orts- und Erinnerungserkundungen« hat Haderlap ihr Aufsuchen von Berg-Orten, und 
darüber implizit ihr Schreiben, bereits in ihrer Rede Übergänge charakterisiert (Haderlap 
2014: 2). Prutti (2014: 98) zeigt die zentrale »Rolle der physischen Ortsbegehungen in der 
literarischen Konstruktion der Südkärntner Gedächtnislandschaft« im Roman Engel des Ver
gessens auf. 

45 Kohl, Köstler, Leben und Srienc (2021: 203f.) bezeichnen den Wald als Erinnerungsort der 
Kärntner Slowen:innen. Im Zusammenhang mit dem Partisanenkrieg gegen das NS-Regime 
sei er zum Synonym für den bewaffneten Widerstand geworden und als literarisches Motiv 
sowie im kommunikativen Gedächtnis erhalten geblieben. 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

sie, unterstrichen durch das Attribut ›alt‹, als »Gedächtnisort« bestimmt (IW, 61). 
So werde das Kind im Schlafzimmer der Großmutter »mit Erinnerungen genährt« 
(ebd.). Die einzelnen Räume im Haus kennzeichnet Haderlap als »Generationenräu
me«, sozusagen als aufgefächerte »Gedächtnisorte« (ebd.). Zur Veranschaulichung 
zieht sie ein längeres Zitat aus ihrem Roman heran, in dem das Schlafzimmer weiter 
als »eine Königinzelle«, »eine Brutzelle« sowie als »Keimzelle« erscheint (ebd.): 

»[…] In dieser Keimzelle werde ich, wie ich erst Jahre später begreifen werde, ge
formt. Großmutter richtet meinen Orientierungssinn ein. Von da an gibt es kein 
Vorbeikommen an ihren Markierungen. Meine Sinne werden Großmutters Vibra
tionen auf die Welt übertragen und die Möglichkeit der Zerstörung in allem se
hen. Sie werden auf Glücksfügungen warten, auf die wenigen Momente, in denen 
Veränderung möglich ist […].« (IW, 61) 

Mit dieser Referenz auf die Welt der Bienen wird im Roman die Beziehung zur und 
die Formung durch die Großmutter als transgenerationale Prägung und Traumati
sierung gestaltet. Das Ich wird überdies durch die Übertragung der großmütterli
chen »Vibrationen auf die Welt« zum Medium, mit diesem Selbstzitat bringt Hader
lap indirekt ihr Schreibverständnis zum Ausdruck. Die Vielgestaltigkeit der Funk
tionalisierung der Kategorie Raum für die Erinnerungsdarstellung und -reflexion in 
den Texten von Maja Haderlap wird im vierten Kapitel an ihren Gedichten aus dem 
Band langer transit aufgezeigt. 

Rezeption: Verortet-Werden 
Wie schon in der Klagenfurter Rede zur Literatur und in ihrer Antrittsrede bei der 
Deutschen Akademie für Sprache und Dichtung nimmt Maja Haderlap Bezug auf 
den Literaturbetrieb, nun auch auf die Rezeption ihrer Werke und auf bestimmte 
Kritiker. So referiert sie zunächst auf eine verbreitete Lesart ihres Romans Engel 
des Vergessens, über den oft »gesagt und geschrieben« worden sei, dass er »von der 
kollektiven Geschichte der Kärntner Slowenen« handele (IW, 60), und stellt ihr, als 
Korrektur, ihre eigene Sichtweise gegenüber: »Ich würde das präzisieren und sa
gen, dass er in Wirklichkeit von der zersplitterten Geschichte Einzelner handelt, die 
sich bemühen, etwas zusammenzufügen, was geschichtlich auseinandergebrochen 
war.« (Ebd., Herv. JG) Dies nimmt sie weiter zum Anlass, ihr schriftstellerisches 
Selbstverständnis explizit zu formulieren. In den analysierten Epitexten kommt 
dies zweimal vor: in Form eines Anliegens in der Klagenfurter Rede zur Literatur 
– das proklamierte ›Ansichreißen‹ eines Teils des hegemonialen Sprachbesitzes 
als Positionierung gegen sprachideologisch gefärbte Vorstellungen (siehe Kap. 
3.2.2) – und hier in dieser Poetikvorlesung in Gestalt einer selbst auferlegten 
Schreibaufgabe: 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 139 

Als Autorin sah ich meine Aufgabe darin, das Zersplitterte, Versprengte, Anwe
sende und Abwesende, das Verdrängte und Liegengelassene, das Verworfene ans 
Licht zu bringen und nicht ein untadeliges historisches Denkmal einer Volksgrup
pe zu erschaffen, das die Leserinnen und Leser in der falschen Sicherheit wiegt, 
die Geschichte könne zu den Akten gelegt werden. Vielmehr zeugt der Text da
von, dass Geschichte und Politik Versehrungen hinterlassen, und dass davon auch 
das schreibende Ich in Mitleidenschaft gezogen wird.« (IW, 60) 

Mit der Distanzierung (»und nicht«) von der vermutlich einer Rezension entnom
menen Deutung, mit ihrem Roman ein »historisches Denkmal einer Volksgruppe« 
erschaffen zu haben,46 akzentuiert sie das Erfordernis einer weiteren Aufarbeitung 
und Aushandlung der nicht als erledigt aufzufassenden Geschichte. Die Formulie
rung »Vielmehr zeugt der Text davon« leitet eine weitere Selbstinterpretation ein, 
in der sie die Notwendigkeit einer Anerkennung der hinterlassenen »Versehrungen« 
zum Ausdruck bringt und die Aufmerksamkeit wieder auf das Konstrukt des schrei
benden Ich lenkt. Inwiefern es »in Mitleidenschaft gezogen wird«, hat sie zuvor an 
den einander überlagernden Ich-Konzeptionen und an der Erzählweise, die das dar
gestellte Ringen »mit dem Erlebten« (IW, 56) einfängt, kommentiert. 

Die Reaktionen auf ihren Roman bezeichnet sie als »zahlreich und heftig« (IW, 
62) und greift zwei Beispiele heraus, die sie gleichermaßen als Kritik an ihrem 
Schreiben auf Deutsch versteht und entsprechend präsentiert – zum einen eine 
Buchbesprechung, zum anderen die im Rahmen dieser Studie schon thematisierte 
Kritik von Florjan Lipuš. So habe sich im »Gefolge einer Rezension in der Ham
burger ZEIT […] eine Auslegung des Textes« entwickelt, »wonach es die tragische 
Geschichte der Kärntner Slowenen, also des Kollektivs sei, die zur Reputation des 
Buches beigetragen habe und nicht die Qualität des Textes, dessen Sprache […] 
den Anforderungen an einen Roman nicht genüge.« (IW, 62)47 Was den zweiten 
Kritiker betrifft, so nennt sie nicht nur seinen Namen, sondern weist ihm auch den 
Titel »der Repräsentant der Kärntner Slowenen« (ebd., Herv. JG) zu. Auch Florjan 
Lipuš habe die Sprache des Textes kritisiert, »wenn auch aus slowenisch nationaler 
Sicht«, und befunden, dass sie ihn »in der falschen Sprache, in der Sprache der 

46 Haderlap spielt hier wahrscheinlich auf die Buchbesprechung von Struck (o.D., Herv. i.O.) an: 
»Maja Haderlap setzt ihrem Vater, der Großmutter, den Kärntner Slowenen, diesen Verstreu
ten, den vielfach Versehrten ein immerwährendes und immergültiges Denkmal.« 

47 Greiner (2011), auf dessen Rezension in Die Zeit sich Haderlap beruft, spannt einen fragwür
digen Bogen von seiner Beurteilung der Sprache des Romans – diese wirke unbeholfen etc. – 
hin zur Mehrsprachigkeit der Autorin: »Maja Haderlap erwähnt einmal die verschiedenen Spra
chen, in denen sie gewissermaßen gewohnt hat: im kräftig-konkreten Slowenisch der Groß
mutter; im später erlernten Deutsch, das zunächst die Sprache des Lagers war, dann die Spra
che des Studiums; schließlich im Hochslowenischen, das die Sprache ihrer Gedichte wurde. 
In diesem Buch hat sie ihre Sprache noch nicht gefunden.« 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

Täter geschrieben […] und damit die Opfer des Nationalsozialismus noch einmal 
geschlagen und geschädigt« habe (ebd.). Der Text könne »nicht für das Kollektiv 
sprechen, da die Autorin dem Kollektiv in den Rücken gefallen sei.« (Ebd.). Sie 
referiert – und reagiert – an dieser Stelle explizit auf die von Lipuš in seinem Buch 
Poizvedovanje za imenom offensiv, wenn auch oberflächlich verschleiert geäußerte 
Kritik (siehe Kap. 2.2.2), indem sie die Quelle in einer Fußnote angibt. Mit dieser 
Gegenüberstellung führt sie den empfundenen Widerspruch im Hinblick auf das 
von beiden Kritikern bemühte »Kollektiv« vor. Konträr zu dem wiedergegebenen 
Vorwurf des Verrats am Kollektiv durch Lipuš lautet der Titel der Rezension von 
Greiner (2011), worauf Haderlap selbst nicht hinweist, Gerechtigkeit für die Slowenen. 
Abgesehen davon sieht sie folgende Gemeinsamkeit: 

»In der Infragestellung des schreibenden Ich treffen sich beide Verfasser. Sie fäl
len ihre Urteile im Hinblick auf den Gebrauch einer Sprache und zweifeln an der 
Lizenz der Autorin zum literarischen Schreiben auf Deutsch, wenn auch aus unter
schiedlichen Gründen.« (IW, 62) 

Wie es sich an ihrer Deutung der Kritik von unterschiedlichen Seiten zeigt, nutzt 
Haderlap ihre Poetikvorlesung auch dezidiert als »öffentliche Antwort auf Kritiken« 
(Genette 1989: 337), im Besonderen auf zwei Kritiker, und stellt den Reaktionen 
auf ihren Roman eine Errungenschaft, indirekt rückbeziehbar auf ihr dadurch 
hervorgehobenes erinnerungskulturelles Engagement, gegenüber.48 So habe die 
breite und intensive Rezeption und Diskussion des Romans »mitgeholfen, die 
jahrzehntelangen politischen und kulturellen Abgrenzungen und Verhärtungen 
zwischen den beiden Volksgruppen in Kärnten aufzubrechen«. Zudem habe sie 
»zu einer diversen Erinnerungskultur im Lande beigetragen, die die Geschichte 
der Kärntner Slowenen miteinbezieht.« (IW, 63) Überträgt man den Ansatz von 
Erll und Wodianka (2008: 6), demzufolge sich das erinnerungskulturell relevante 
Wirkungspotential eines Films erst in sozialen und medialen Konstellationen und 
in Abhängigkeit von dem Grad plurimedialer Vernetzung entfaltet, auf ein litera
risches Werk, so sprechen im Falle von Engel des Vergessens in der Tat viele Faktoren 

48 Als öffentliche Antwort auf Kritik, vor allem an Engel des Vergessens, auch als Antwort auf den 
nicht namentlich genannten Kritiker Greiner, nutzt auch Robert Menasse seine Laudatio auf 
Maja Haderlap anlässlich der Verleihung des Max-Frisch Preises im Jahr 2018. Er positioniert 
sich darin u.a. zu der vermeintlichen Unbrauchbarkeit des Präsens in deren Roman (siehe 
Anm. 43): »Maja Haderlap erzählt in ihrem Roman durchwegs im Präsens, und das ist, wenn 
man nur ein bisschen was von den Möglichkeiten des Erzählens versteht, eine, wenn man es 
beherrscht, grossartige Methode, einen historischen Stoff in seiner fortwirkenden Präsenz 
zu zeigen. Mehr noch, in seiner exemplarischen Bedeutung, die dann erwiesen ist, wenn wir 
uns heute, jetzt, Präsens, herausgefordert fühlen, eine grundsätzliche Haltung im Hinblick 
auf die in der Erzählung aufgeworfenen Fragen einzunehmen.« (Menasse 2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 141 

dafür. Zu nennen sind die zugesprochenen Preise, die Einladung an Maja Haderlap, 
die Festrede beim Staatsakt aus Anlass der 100. Wiederkehr des Jahrestages der 
Gründung der Republik Österreich zu halten oder auch, grenzübergreifend, der 
Eingang des Romans in den slowenischen Bildungskanon. 

Des Weiteren positioniert sich Maja Haderlap, wie in allen analysierten Reden 
seit der Zuerkennung des Bachmann-Preises, zu der Frage »nach meinen Sprachen« 
(IW, 63). – Zunächst, indem sie noch einmal deren ideologische Fundierung heraus
streicht: 

»Wenn man die Frage zum hundertsten Mal beantwortet, beginnt man über ihren 
tieferen, verborgenen Sinn nachzudenken. Sollte ich sie als Zeichen werten, dass 
die alten territorialen, nationalpolitischen und zuschreibungsfixierten Denkwei
sen immer noch lebendig, dass sie auch die Richtungskriterien von heute sind?« 
(IW, 63) 

Durch die rhetorische Frage schon ein mögliches Nicht-Zutreffen anzeigend, führt 
sie in dieser Rede selbst einige Indikatoren für Änderungen der »Richtungskrite
rien« an. Sie nennt den parallel stattfindenden intensivierten »Diskurs über bilin
guale Schreibpraktiken und über die Mehrsprachigkeit in der Literatur« (ebd.), der 
auch von der slowenischen Literaturwissenschaft mit Verzögerung aufgenommen 
worden sei. Dies habe Auswirkungen auf die Betrachtung der neueren slowenischen 
Literatur aus Kärnten, die sich »nicht mehr an den alten sprachlichen oder ethni
schen Zuordnungen« (ebd.) orientiere, welche sie als »nur eine oberflächliche Mar
kierung« (IW, 64) bewertet. Denn bei der vertieften Lektüre eines Textes würden sich 

»jene Verkettungen zeigen, die direkt mit internationalen literarischen Traditio
nen in Verbindung stehen. Jeder literarische Text zeigt in der Tiefe ein vielfältiges, 
Grenzen und Sprachen übergreifendes kulturelles Geflecht, ein Gedankenmyzel, 
aus dem die Literatur wächst.« (IW, 64) 

Auf die kulturellen Verflechtungen und Austauschbeziehungen zwischen den Lite
raturen verweist Haderlap kontinuierlich, so bereits in ihrem 1996 erschienenen Ar
tikel zur slowenischen Literatur in Kärnten, in dem sie betont, diese sei als eine dia
logische und interkulturelle Literatur zu erfassen (siehe Kap. 2.2.1). 

Die zu Beginn ihrer Vorlesung angekündigten noch offenen Fragen, die ihr 
Schreiben begleiten, betreffen das Zusammenspiel von Selbst- und Fremdinszenie
rung, das sie über die Etikettierungen, mit denen sie im Literaturbetrieb besonders 
häufig belegt wird, aufruft. Diese reflektiert sie in ihren Implikationen für ihre 
Auslegung des schreibenden Ich, das sie nun explizit von der »öffentliche[n] Gestalt 
der Schriftstellerin« (IW, 42) zu unterscheiden sucht: 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

»Doch was sagt das über das schreibende Ich aus? Kann es sich in einer öffent
lichen Rolle wiedererkennen, in der es vorgibt, eine offizielle Schriftstellerin, 
Intellektuelle, oder Fürsprecherin zu sein, die sich zu politischen und gesell
schaftlichen Fragen äußert? Muss es, um seine Identität zu wahren, in der 
Öffnung verschwinden, die sich am Ende eines Textes auftut? Ich glaube daran, 
dass das schreibende Ich unsichtbar werden muss, da es sonst Gefahr läuft, seine 
Gestalt zu verlieren. Das möchte ich besonders nach einem solchen Buch, in dem 
das Ich in so exponierter Weise auftritt, wie in meinem Roman, hervorheben.« 
(IW, 64) 

Mit dem Verschwinden des Ich am Ende eines Textes rekurriert Haderlap auf ein 
Zitat von Trinh T. Minh-ha zum Schreibprozess49, das sie schon in der Kommen
tierung von Engel des Vergessens dazu nutzte, auf potentielle Weiterentwicklungen 
des schreibenden Ich angesichts der Vielgestaltigkeit von Ich-Möglichkeiten hinzu
deuten. Neben dem bereits mehrfach zum Ausdruck gebrachten, selbstkritischen 
Ringen mit einer »öffentlichen Rolle«, den damit einhergehenden Festlegungen und 
Erwartungshaltungen, manifestiert sich in diesen Worten eine Reflexion über die 
Bedingungen von Entfaltungsmöglichkeiten jenseits bestehender Etikettierungen. 
Die ausführliche Kommentierung der unterschiedlichen Ich-Konzeptionen in ihren 
Texten ist auch als Versuch aufzufassen, Engführungen durch eine rein autobiogra
phische Lesart ihrer Texte entgegenzuwirken und eine differenziertere Auseinan
dersetzung zu erwirken. Dazu unterscheidet sie nun das ›schreibende‹ vom ›auto
biographischen Ich‹, beruft sich dabei auf eine weitere Stelle aus der Poetikvorle
sung von Bachmann und betont den Aspekt der Imagination und der Erfindung des 
Ich als Figur: 

»In den allermeisten Kommentaren zum Buch glaubt man genau zu wissen, wer 
dieses Ich sei, als ob es keine Interferenzen zwischen der Autorin und dem ge
schriebenen Text gäbe. Das schreibende Ich aber ist kein autobiographisches Ich, 
auch wenn es noch so oft ein Ich behauptet. Es entzieht sich der Festlegung, weil es 
sich als Figur erfinden muss, denn gerade das Erfundene, Imaginierte, Ausgedach
te ist das Territorium der Literatur. In der Literatur wimmelt es von Ich-Entwürfen, 
die mitunter miteinander konkurrieren und sich gegenseitig widersprechen, denn 
es soll keine Einigung geben über die Menschen, nur über neue Entwürfe, schreibt 
Ingeborg Bachmann.« (IW, 64) 

49 Sie zitiert wörtlich aus dem Buch Postkolonialität und Feminismus schreiben von Trinh T. Minh- 
ha (2010): »Denn Schreiben ist – ähnlich einem Spiel, das seine eigenen Regeln außer Kraft 
setzt – eine fortlaufende Praxis, die, sozusagen, nicht so sehr damit beschäftigt ist, ein ›ich‹ 
selbst in die Sprache einzufügen, sondern eher eine Öffnung zu schaffen, in der das ›ich 
selbst‹ verschwindet.« (zit.n. Haderlap, IW, 57) 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 143 

Die Formulierung »Interferenzen zwischen der Autorin und dem geschriebenen 
Text« ist ebenfalls angelehnt an Bachmann, die in ihrer Poetikvorlesung im Zuge 
der Auslotung der vielen Ich-Möglichkeiten in der Literatur demonstriert, dass 
Autor und Ich nicht gleichzusetzen sind.50 

Im Hinblick auf den Titel der Poetikvorlesung, Das Ich im Wir, ist zu resümieren, 
dass er sich auf die Reflexion unterschiedlicher Dimensionen des Verhältnisses von 
Ich und Kollektiv bezieht. So spiegelt sich in ihm erstens die wahrgenommene und 
dargestellte Widersprüchlichkeit in der Rezeption ihrer Texte als »kollektive Aussa
ge« (IW, 43) und der ihr darüber zugewiesenen wie ausgefüllten Rolle als »Fürspre
cherin« (S. 64) einerseits und, bezogen auf ihr Schreiben auf Deutsch, als Verrat am 
Kollektiv samt Anfechtung dieser Rolle andererseits (IW, 62). Zweitens verweist er 
auf die zeitweise in ihrer literarischen Sozialisation im Kontext der Kärntner slowe
nischen Literatur erfahrene kulturpolitische Dimension hinsichtlich der Frage nach 
dem »kollektiven Wert« der schriftstellerischen Arbeit des Einzelnen »für die Volks
gruppe« (IW, 45). Drittens tangiert er die in ihren Texten und über die Schreibar
beit verfolgte Frage, ob es eine individuelle Geschichte angesichts der Verstrickung 
in die traumatische Familiengeschichte geben kann (IW, 56). Zu all diesen Einflüs
sen und Beschränkungen, vor allem mit Blick auf weitere Entfaltungsmöglichkeiten 
und Folgetexte, kündigt sie den Versuch einer Distanznahme an: 

»Das schreibende Ich kann sich keinem Wir überlassen, auch wenn es in der Mehr

zahl spricht. Es ist unbestimmt und nach jedem Text damit beschäftigt, seine Haut 
zu retten. Es muss, um schreiben zu können, verletzbar und staunend bleiben, wie 
am Beginn von allem. Es sollte nicht wissen, was einem Text folgt, weil es seine Zu
kunft nicht vorhersehen kann. Diesen, wie ich finde, peinigenden Fragen des Ichs 
gehe ich mit wachsender Ungeduld nach, denn sie berühren die Essenz meines 
literarischen Schreibens.« (IW, 65) 

Die Herausgehobenheit von langer transit: Inszenierte Neuausrichtungen 
Direkt im Anschluss an ihre Selbstreflexion in Form »peinigende[r] Fragen«, die ihr 
Schreiben betreffen, kommt Maja Haderlap auf ihren zuletzt erschienenen Gedicht

50 Ingeborg Bachmann formuliert dies – wohlgemerkt im Wintersemester 1959/60, also zu ei
ner Zeit, in der Kayser (1957) schon die Trennung von Autor und Erzähler propagiert hat, Bar
thes (1968a) den Autor aber noch nicht für tot erklärt und Die Rückkehr des Autors (Jannidis/ 
Lauer/Martinez/Winko 1999) noch nicht literaturtheoretisch ausgelotet wurde – in ihrer Vor
lesung Das schreibende Ich wie folgt: »Wer ist nicht, sechzehnjährig, in einem Buch, in einem 
Gedicht, einem Ich begegnet, vermeintlich dem Autor selbst […]. Und nach der Auflösung 
dieser Ich-Union kam es zu einer neuen Erfahrung, wir bemerkten die Interferenzen zwi
schen Autor und Ich, und schließlich wußten wir von allen möglichen Ich in der Dichtung, 
dem fingierten, verkappten, dem reduzierten, dem absoluten lyrischen, dem Ich als Denkfi
gur, Handlungsfigur, einem Ich, stofflos oder in den Stoff gefahren.« (Bachmann 2011 [1982]: 
57). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

band langer transit zu sprechen, wodurch er einen herausgehobenen Stellenwert er
hält. Zugleich bildet er gewissermaßen die letzte Station in ihrer Hinterfragung der 
eigenen »Suche nach der Verortung« (IW, 43) entlang ihrer literarischen Texte. Ha
derlap inszeniert ihn in ihrer Kommentierung als Versuch der Befreiung von der Fi
xierung auf den einen Ort, als Entgrenzung und Gestaltungsfreiraum zur Auslotung 
vielfältiger Ich-Entwürfe: 

»Im Lyrikband ›langer transit‹ […] sucht das lyrische Ich innere Territorien oder Or
te auf, die auf den ersten Blick erkennbar zu sein scheinen und doch aus der Zeit 
gefallen sind. Es gleitet zwischen durchlässigen Grenzen und sucht nicht mehr 
nach dem einen Ort, sondern es sucht das Weite. Es spricht manchmal in Mas

ken oder nimmt eine Rolle ein, es blickt zurück auf viele Verwandlungen. Es be
wegt sich immer noch auf historischen Schauplätzen, wenn diese auch in weite 
Ferne gerückt sind. Es hat eine Stimme, was ich tröstlich finde, vor allem nach den 
hinreichenden Auseinandersetzungen und Diskussionen der vergangenen Jahre.« 
(IW, 65) 

Die Kennzeichnung der Orte als »innere« legt, in Kombination mit der Bewegung 
des Aufsuchens, ein Unterwegssein im Sinne einer inneren, also etwa gedanklichen, 
imaginativen Erkundung oder einer Selbstauslotung nahe. Auch könnte sie eine be
sondere Bedeutung dieser Orte für das Ich, eine besondere Beziehung zu diesen 
Orten suggerieren. Die Aussage, dass sie »auf den ersten Blick erkennbar« zu sein 
scheinen, sich aber auch dadurch auszeichnen, dass sie »aus der Zeit gefallen sind«, 
lenkt den Blick auf ihre Gestaltetheit, auf die eingesetzten Darstellungsverfahren. 
Mit der Deutung, das Ich suche »nicht mehr nach dem einen Ort, sondern es sucht 
das Weite« bezieht sich Haderlap zurück auf den Beginn ihrer Rede, auf die Be
fragung ihres Verlangens nach »Verortung«, »nach diesem Ort« und ihres anfäng
lichen Bedürfnisses, sich »irgendwo niederzulassen« (IW, 43). Dieses wird also rela
tiviert oder revidiert. Die auf das lyrische Ich gerichtete Formulierung »sucht das 
Weite« deutet in ihrer Mehrdeutigkeit zum einen auf die Redewendung im Sinne 
von ›(ent)fliehen‹ oder ›sich entfernen‹ hin und evoziert zum anderen eine Suche 
nach Entgrenzung im Sinne der Lösung von einer ortsbezogenen Verhaftung oder 
auch eines Strebens nach Frei- und Spielräumen, nach Selbsterweiterung. Verbild
licht wird dieses Bestreben durch die Bewegung des Gleitens zwischen Grenzen, 
die nun als ›durchlässig‹ markiert sind. – An die Stelle der unsichtbaren, aber um
so wirkmächtigeren Grenzen, deren Darstellung ihre Autorpoetik bislang weitge
hend bestimmte, tritt am Ende dieser Poetikvorlesung die Betonung ihrer prinzi
piellen Überschreitbarkeit.51 – ›Ver-ortung‹ also doch eher als flexible Bewegung, 

51 Vermutlich zufällig, aber angesichts der sich in Haderlaps Worten andeutenden Neuaus
richtung recht treffend, ähnelt die auf das Ich bezogene Formulierung »sucht das Weite« 
dem Titel des Wander-Reise-Lesebuchs Das Weite suchen. Zu Fuß von Kärnten nach Trieste (Pil

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 145 

als Prozess und nicht mehr als erstrebte feste »räumliche[-] Verankerung« (IW, 43). 
So sticht in dieser Kommentierung des Bands langer transit die Vorführung des Ich 
als beweglich und dynamisch heraus, und zwar durch die ihm zugewiesenen Be
wegungsformen und Aktivitäten: gleiten, suchen, sich bewegen. Der eigenen Sicht 
auf ihr bisheriges Werk folgend, kennzeichnet Haderlap dieses Ich in langer transit, 
in Abhebung von vereindeutigenden Zuschreibungen, als ein multiples, veränderli
ches Ich in wechselnden Entwürfen – »es spricht manchmal in Masken oder nimmt 
eine Rolle ein«. Zudem nimmt sie es werkübergreifend und (zwischen-)bilanzierend 
in den Blick, erkennbar an den eine Entwicklung indizierenden Formulierungen: 
es »sucht nicht mehr nach«, »blickt zurück auf viele Verwandlungen«, »bewegt sich 
immer noch auf historischen Schauplätzen, wenn diese auch«. Haderlap legt also ei
ne wesentliche Veränderung, einen Richtungswechsel in ihrem schriftstellerischen 
Selbstverständnis und ihren Schreibpositionen nahe, die sie in ihrer Poetikvorle
sung über ihr Konstrukt des literarischen, schreibenden Ich darstellt und durch
spielt. Diese Entwicklung zeichnet sich primär durch eine Abkehr von dem Fixiert
sein auf einen stabilen Ausgangspunkt des Sprechens und den einen Ort aus sowie, 
signalisiert über die in weite Ferne gerückten historischen Schauplätze, durch eine 
Distanzierung von dem mit ihm verbundenen, sich auf das Individuum auswirken
den historisch-politischen Bedingungsgefüge. Die als »tröstlich« bezeichnete Fest
stellung, dass dieses Ich eine Stimme habe, ist konkret auf die durchlebten, in allen 
analysierten Epitexten geschilderten lebensgeschichtlichen Erfahrungen wie auch 
auf die öffentlichen Auseinandersetzungen zu beziehen. Besonders naheliegend ist 
der Rückbezug auf die eindrückliche Darstellung der unsichtbaren Grenzen mit ih
rer potentiellen Macht, »einem die Worte auszutreiben« (AR, o.S.). Darüber hinaus 
mag die Formulierung, das Ich habe tröstlicherweise eine Stimme, auch eine impli
zite Referenz auf den Schluss der Poetikvorlesung Das schreibende Ich von Ingeborg 
Bachmann sein. Angesichts der unaufhörlichen Hervorbringungen des Ich von der 
Dichtung, »einer neuen Lage entsprechend, mit einem Halt an einem neuen Wort« 
bezeichnet sie es als »das Wunder des Ich, daß es, wo immer es spricht, lebt« (Bach
mann 2011 [1982]: 75). 

Eine ähnliche Charakterisierung ihres Gedichtbands nimmt Haderlap in ihrem 
bereits erwähnten Essay Umwege, Doppelungen vor: 

gram/Berger/Maurer 2006), das sich »als Anleitung für eine Weitwanderung von Kärnten 
zum Meer« und als »Kursbuch zu einer ›Fernreise‹ im Dreiländereck von Österreich, Slowe
nien und Italien« versteht und auch denjenigen, die diese Region bereits kennen, verspricht, 
»sie bald mit neuen Augen« zu betrachten (ebd., S. 6). Über Toponymika in den Gedichttiteln 
referiert Haderlap auf diese Region in der Gruppe beinah nach hause im Band langer transit 
(siehe Kap. 4.2.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

»Im Gedichtband langer transit habe ich mir innere Topografien erschaffen, in de
nen ich mich frei und ohne Zugehörigkeitszwang bewege. Die Grenzen sind offen, 
fließend, durchlässig und transparent. Wieder erzähle ich in deutscher Sprache 
von slowenischer Geschichte, und wieder folgte eine Grenzpassage, die ich nicht 
erwartet hatte. Als ich meine Gedichte in slowenischer Übersetzung las, glaubte 
ich, über den Umweg der zweiten Sprache zu mir gefunden zu haben und in der 
eigenen Sprache angekommen zu sein. In einer unbegrenzten Mittendrinwelt, de
ren Territorium mein Schreibtisch ist.« (Haderlap 2019: 143f.) 

Die Inszenierung einer errungenen Bewegungsfreiheit und Entgrenzung über das 
Schreiben und durch die Imagination innerer Topographien, bezieht sie hier auch 
auf jeglichen »Zugehörigkeitszwang«, relationierbar mit den über alle Epitexte 
hinweg dargestellten einengenden Ausschließlichkeiten und Vereinnahmungen 
unterschiedlicher Art und von unterschiedlichen Seiten. Im impliziten Rekurs 
auf die vorausgegangenen Darstellungen ihrer literarischen Zweisprachigkeit und 
ihres literarischen Sprachwechsels inszeniert sie darüber hinaus die Lektüre ihrer 
nicht von ihr selbst ins Slowenische übersetzten Gedichte als erneute, unerwar
tete »Grenzpassage«. Diese Lektüre führt sie als spezifische Begegnung mit sich 
selbst, als Selbstfindungserfahrung sowie als verspürte Ankunft »in der eigenen 
Sprache« vor, wodurch sie einen möglichen Abschluss der ebenfalls alle Epitexte 
durchziehenden Suche nach (eigener) Sprache signalisiert. Ihre schriftstellerische 
Selbstrepräsentation, ausgehend von der Unverfügbarkeit von Sprache und von 
Sprachmangel im Essay Meine Sprache erfährt dadurch eine deutliche Umkehr. Auch 
die als unbegrenzt attribuierte »Mittendrinwelt« kontrastiert mit den anfänglichen 
Darstellungen von Nicht-Zugehörigkeit, des nirgendwo Zugehörigseins wie auch 
mit der in der Klagenfurter Rede zur Literatur vorgenommenen Verortung des 
Schreibens, Sprechens, Nachdenkens »von einer Peripherie aus«, »von einem Rand 
aus« (LS, 15). Das metaphorische Schreibtisch-Territorium lässt diese (Sprach-)Welt 
als einen selbstbestimmten Imaginations- und Gedankenraum erscheinen – ein 
Gegengewicht zu ihrer Interpretation der »deutsch-slowenischen Sprachgrenze« 
(ebd.) und zu den erfahrenen politischen Abgrenzungen und national-territorialen 
Instrumentalisierungen von Sprache. 

Die Kommentierung ihres zuletzt erschienenen Bands langer transit legt also ei
ne poetologische Neuausrichtung nahe, einen Wandel in den ihr Schreiben bestim
menden Positionen, denen sie, wie selbst angekündigt, in dieser Poetikvorlesung 
nachgeht. Sie suggeriert, dass etwas überwunden ist, etwas Neues beginnt und deu
tet eine erstrebte neue Positionierung, eine Weiterentwicklung als Schriftstellerin 
an. Es ist auch eine Verschiebung im Blick auf das eigene Werk erkennbar. Begrün
dete Haderlap den Titel des Bands langer transit in ihrer Selbstvorstellung bei der 
Deutschen Akademie für Sprache und Dichtung noch über die Kennzeichnung ihres 
zweisprachigen Werks »im Spannungsverhältnis von Übergängen, Brüchen, Zeit

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 147 

rissen und Ungleichzeitigkeiten« (AR, o.S.), so betont sie nun im Hinblick auf ihr 
Schreiben vor allem die Möglichkeit fließender Übergänge, vermittelt Leichtigkeit 
und Souveränität in der Bewegung des Gleitens zwischen Grenzen. 

Stilisierung beider Sprachen im Arbeitsprozess: der gepaarte Sprachkörper 
Auch ihre Poetikvorlesung schließt Haderlap mit einer Verbildlichung ihrer litera
rischen Zweisprachigkeit, eingeleitet durch die versöhnlich anmutende, nun noch 
stärker Annäherung und das Zusammengehörende akzentuierende Kennzeich
nung: »Meine Sprachen wirken in der Zwischenzeit wie ein altes, konflikterprobtes 
Paar.« (IW, 65) Den Entwicklungsprozess zeigt die Formulierung »in der Zwischen
zeit« an. Die Ausgestaltung dieser sprachlichen Paarbeziehung erfolgt, wie im 
Essay Meine Sprache, durch die Personifikation der Sprachen und ihr als eigenstän
dig vorgeführtes Handeln, ihr Interagieren im Prozess des Schreibens: 

»Sie haben sich zusammengerauft, sind einander ins Wort gefallen und haben in 
der einen oder anderen Sprache füreinander gesprochen, haben ihr Wort für die 
andere Sprache eingelegt. Sie sind sich nahegekommen und bilden in Glücksmo

menten einen gepaarten Sprachkörper, der auf mehr als nur zwei Sprachen ver
weist. Sie stellen sich nicht mehr in Frage, sondern stellen einander Fragen, neh
men Umwege und Perspektivenwechsel in Kauf, wenn sie nach entsprechenden 
Begriffen suchen. Auch wenn das Deutsche seine Alltagsdominanz behauptet und 
das literarische Wort führt, es darf nie vorlaut werden. Es muss vor dem Tor des 
Slowenischen innehalten und zuhören.« (IW, 65f.) 

Zusammenführend inszeniert Haderlap den Annäherungsprozess der beiden 
Sprachen über das Zusammenraufen, Füreinander-Sprechen und Füreinander- 
Worteinlegen. Diese das Verhältnis zu ihren Sprachen charakterisierenden Formu
lierungen bilden einen starken Kontrast zu den im Essay Meine Sprache verwende
ten, wie etwa »fallen […] übereinander her« (MS, 12). Am deutlichsten kommt eine 
veränderte Sicht auf die eigene literarische Zweisprachigkeit in dem Bild des »in 
Glücksmomenten« herstellbaren gepaarten Sprachkörpers, der »auf mehr als nur 
zwei Sprachen« (IW, 65) verweist, zum Ausdruck. Das Mehr weist über das Ein
zelsprachliche hinaus auf den Zugewinn, der durch die in Verbindung gebrachten 
Sprachen entsteht, ein Mehr an Sprachlichkeit. Mit dieser Darstellung geht Maja 
Haderlap also weit hinaus über die des metaphorischen, zwischen ihre »bestim
menden Sprachen« gebauten Verbindungswegs, den sie in ihrer Klagenfurter Rede 
zur Literatur im Zusammenhang mit der Verarbeitung der und auch ihrer »Kon
fliktgeschichte« (LS, 23) heranzieht. Nun, in der Poetikvorlesung, unterstreicht der 
Singular, »Sprachkörper«, das potentiell erreichbare, produktive Zusammenspiel 
der Sprachen im Schreibprozess und unterscheidet sich markant von dem zu Be
ginn der Rede aufgerufenen Bild des historisch-politische Zwietracht spiegelnden, 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

geteilten Sprachenkörpers, der auf daraus resultierende Spracherfahrungen ver
weist (IW, 44). Die Betonung der Potentialität von »mehr als nur zwei Sprachen« 
(IW, 65) hebt sich zudem augenfällig von der Charakterisierung des Schreibens 
im Essay Meine Sprache – einem Schreiben »aus der Erfahrung des Mangels« (MS, 
12) – ab und erinnert an den von Maja Haderlap im Gespräch mit Ilma Rakusa 
geäußerten Wunsch, das Fixiertsein auf zwei Sprachen aufzuheben und das Gefühl 
zu überwinden, durch sie determiniert zu sein (Haderlap/Rakusa 2003: 106). Das 
Verhältnis ihrer beiden Sprachen entwirft Haderlap, nun im Präsens, als ein konzi
liantes, »stellen sich nicht mehr in Frage«, ihr Interagieren als ein dialogisches, »sie 
stellen einander Fragen«, und ihren Arbeitsprozess – illustriert durch die Suche 
nach Begriffen – als ein wechselseitiges In-Beziehung-Setzen, das Mehrperspek
tivität erzeugt: »nehmen Umwege und Perspektivenwechsel in Kauf« (IW, 65). Als 
mahnender Rückverweis auf sprachliche Hierarchie- und Machtverhältnisse und 
die aggressive Zurückdrängung des Slowenischen in der Geschichte Kärntens ist 
ihre Äußerung, das Deutsche dürfe trotz seiner Dominanz im Alltag und im Schrei
ben »nie vorlaut werden« und müsse »vor dem Tor des Slowenischen innehalten und 
zuhören«, zu verstehen. Diese Inszenierung einer selbstauferlegten Regel, eines 
mahnenden Korrektivs, ist vermutlich auch auf das mehrfach in ihren Epitexten 
adressierte Dilemma der Sprachwahl zurückzuführen. So hebt sie schließlich die 
Bedeutung und latente Präsenz des Slowenischen für den eigenen Schreibprozess 
hervor, indem sie ihn als produktives Zusammenwirken beider Sprachen darstellt: 

»In Wirklichkeit leben die Sprachen wegen ihrer Unterschiedlichkeit voneinander, 
sind sich Labsal und Inspiration oder führen sich gegenseitig in die Irre. Eine Spra
che lässt die andere nie ganz allein, sie folgt ihr als Schatten oder läuft ihr voraus, 
um Platz zu machen für das, was folgt. Im Arbeitsprozess begehren Sprachen ein
ander, sie wissen um ihre subtile Anziehungskraft, die jede Sprache durchlässig 
macht wie Wasser, in dem alles schwimmt und untergeht, auftaucht oder wegge
schwemmt wird.« (IW, 66) 

Hier konkretisiert sich die Andeutung eines »mehr als nur« (IW, 65) in der Permea
bilität zwischen den zuvor als rigide dargestellten Grenzen zwischen Sprachen und 
damit verbundenen Grenzziehungen in Richtung einer fluiden (Schreib-)Praxis. Die 
über das Zusammenraufen der Sprachen signalisierten (früheren) Auseinanderset
zungen weichen der Vorführung ihrer Kopräsenz, ihres wechselseitigen Begehrens 
im Schreibprozess und der Produktivität ihrer Differenz. Auch die Vorstellung ei
nes Sprachwechsels – zuvor eher dargestellt als ein Wechsel von einer Sprache in 
eine andere, als ein Schreiben in der einen oder der anderen Sprache – erfährt in 
dieser Stilisierung des eigenen Schreibprozesses eine Dynamisierung, und zwar in 
der Infragestellung klar ziehbarer Grenzen zwischen Einzelsprachen. Diese Insze
nierung kontrastiert auch mit der Selbstzuschreibung »nicht aus dem Sprachüber

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 149 

fluss« zu schreiben und mit dem artikulierten Gefühl einer Nicht-Sprachmächtig
keit im Essay Meine Sprache – dort kontextualisiert durch den Schreibbeginn »wie
der in Kärnten« (MS, 12) in einer spezifischen Lebensphase und politischen Lage. 
Ist der Schreibprozess in Meine Sprache dadurch charakterisiert, dass die Sprachen 
»meistens […] getrennte Wege« (ebd.) gehen, so kehrt Haderlap nun ihre Grenzen 
verflüssigende Anziehungskraft hervor. 

Ähnlich führt Haderlap ihre literarische Zweisprachigkeit in ihrem poetologi
schen Essay Umwege, Doppelungen vor: Über den Schreibprozess habe sie entdeckt, 
dass ihre »Sprachen längst zu Geschwistern geworden sind« (Haderlap 2019: 143). 
Die veränderte Wahrnehmung ihrer Sprachen über die Darstellung ihres Agierens 
und Wirkens im Schreibprozess korreliert sie hier explizit mit den Entwicklungen 
in Kärnten, wenn sie konstatiert, »dass sie sich nicht nur in der Region, in der ich le
be, überlagern, sondern auch in meinem Inneren.« (Ebd.) Sie positioniert sich noch 
einmal gegen (kultur-)politische Instrumentalisierungen von allen Seiten, wenn sie 
schreibt: »Eine Sprache kämpft nicht gegen eine andere Sprache, sie ist nicht, wie 
die Nationalisten aller Couleurs behaupten, Ausdruck der Gesinnung.« (Ebd.) Schon 
in Meine Sprache stellt Haderlap ihr Schreiben als ein aus den historischen und selbst 
erfahrenen gesellschaftlichen und (sprachen-)politischen Bedingtheiten Hervorge
hendes dar. Mit deren Veränderung, konkret mit einer Entspannung im Kärntner 
Sprachenkonflikt, ändern sich auch die Rahmenbedingungen für ihr Schreiben und 
damit ihre poetologischen Positionierungen. So verwendet sie auch in Umwege, Dop
pelungen das Bild des Sprachkörpers, variiert es dort geringfügig in der Formulie
rung des Zugewinns: »In Glücksmomenten bilden meine Sprachen einen gepaar
ten Sprachkörper, nicht im grammatikalischen Sinne, nicht in der Syntax, sondern 
in der Mehrdeutigkeit.« (Ebd.) Auch den die Durchlässigkeit jeder Sprache erwir
kenden fluiden Schreib- und Arbeitsprozess greift sie auf, kennzeichnet ihn wieder 
über die Ko-Existenz der beiden Sprachen: »sie legen sich unter das Geschriebene 
oder Gesprochene wie ein unterirdischer Fluss oder geben den Oberton an, der ei
nen Text fremdartig und neu erscheinen lässt.« (Ebd.) Es ist also deutlich festzustel
len, dass Haderlap ihre zweisprachige Autorschaft in den aktuelleren Epitexten als 
befruchtend und als Mehrwert entwirft. Schon in ihrer Rede Übergänge charakteri
siert sie »lebendige[-] Zweisprachigkeit« dadurch, dass sich »über den lebendigen 
Austausch zwischen den Sprachen auch der persönliche Ausgangsort verdoppelt.« 
(Haderlap 2014: 4) Die Qualifizierung des Ausgangsorts als »persönlich« dient der 
Abgrenzung von Determiniertheiten durch den realen, geographisch lokalisierba
ren Ort und seine Geschichte. Bezogen auf die in ihrer Poetikvorlesung aufgeworfe
ne Frage nach der Verortung verzweifacht sich also auch das von ihr befragte »Von- 
hier aus« (IW, 43). 

Im Hinblick auf poetologische Texte über literarische Mehrsprachigkeit stellt 
Kilchmann (2017: 180) heraus, dass darin »sowohl wirkmächtige Muster für das 
Verfassen multilingualer Literatur als auch Paradigmen für deren literaturwissen

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

schaftliche Wahrnehmung entworfen werden« und sich dabei bestimmte »Bilder 
und Sprechweisen zum Zusammenhang von Mehrsprachigkeit und Literaturpro
duktion« herauskristallisieren. Dazu zählen auch solche »zur latenten Präsenz« 
einer anderen/anderer Sprache/n im Schreibprozess (Hausbacher 2021: 313), wie 
eben in Haderlaps Bild des unterirdischen Flusses.52 Es wäre interessant näher zu 
erforschen, inwiefern und wie genau sich poetologische Reflexionen von Autor:in
nen, ihre Entwürfe, Schreibbilder und Kommentierungen des eigenen Schreibens 
mit Versuchen der literaturwissenschaftlichen Beschreibung von Verfahren litera
rischer Mehrsprachigkeit überlagern oder wie sie sich wechselseitig beeinflussen.53 
So schreibt Maja Haderlap z.B. in ihrem Essay Umwege, Doppelungen: 

»Meine Versuche, die eigenen Texte ins Deutsche zu übertragen, konfrontierten 
mich mit diffizilen sprachlichen und inhaltlichen Dynamiken, die zur Folge hat
ten, dass neue Textversionen und Überschreibungen entstanden, die ein Eigenle
ben entwickelten. Vieles, was mir damals geradezu kompromittierend erschien, 
erweist sich in der gegenwärtigen Auseinandersetzung mit der Theorie und Praxis 
der literarischen Mehrsprachigkeit als schreibimmanent.« (Haderlap 2019: 142) 

In diesen Worten deutet sich an, dass Impulse aus der Forschung Auswirkungen auf 
das eigene Schreiben und dessen Reflexion haben oder haben könnten und sie zu
dem dazu beitragen, einen veränderten Blick auf das eigene Sprachrepertoire ein
zunehmen und es neu zu bewerten. 

3.2.5 Fazit: Entwicklungen in den Schreibpositionen und Selbstdeutungen 

Insgesamt verdeutlichen die Analysen der zwischen 2003 und 2022 publizier
ten Epitexte, wie sich die Schreibpositionen von Maja Haderlap kontinuierlich 
in der Auseinandersetzung mit Sprache(n), Räumen und Erinnerung formieren. 
Zugleich sticht heraus, dass sie in den Entwürfen ihrer eigenen Sprachlichkeit 
und ihrer literarischen Zweisprachigkeit, mit denen sie poetologische Positionen 
und Selbstverständigungen zum Ausdruck bringt, vorwiegend auf Raum- und 

52 Diese Verbildlichungen lassen sich in Beziehung setzen zu der Bestimmung des sprachli
chen Repertoires von Busch (2021: 33) aus der Perspektive des sprechenden Subjekts: »Das 
semiotische Repertoire kann als heteroglossischer Möglichkeitsraum begriffen werden: Un
terschiedliche Sprachen, Sprech- und Ausdrucksweisen treten einmal in den Vordergrund, 
dann wieder zurück, sie beobachten einander, halten sich voneinander fern, mischen sich 
ein oder verschränken sich zu etwas Neuem, aber in der einen oder anderen Form sind sie 
immer mit da.« 

53 Eine Autorin wie Uljana Wolf entwirft, reflektiert und kommentiert ihre poetologischen Po
sitionen gleich im direkten Anschluss an die literaturwissenschaftliche Mehrsprachigkeits

forschung, z.B. in ihrem Essay Wovon wir reden, wenn wir von mehrsprachiger Lyrik reden (Wolf 
2022: 126–132). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 151 

Gedächtnismetaphorik sowie auf räumliche Bewegungsformen zurückgreift. Viel 
Aufmerksamkeit erfahren die (deutsch-slowenische) Sprachgrenze, die Haderlap 
als Ausgangspunkt für ihr Sprechen und Schreiben konstruiert, sowie der Sprach
wechsel, den Haderlap von dort aus schildert, reflektiert, erklärt, begründet und 
auch poetologisch kommentiert. Veränderungen in ihren Selbstdeutungen und 
Selbstdarstellungen korrelieren mit den sozialen und politischen Entwicklungen, 
vor allem mit einer Entspannung im Kärntner Sprachenkonflikt. In ihrer Poetik
vorlesung, die sie selbst als eine Art Zwischenfazit hinsichtlich der ihr Schreiben 
begleitenden Positionen versteht, wird dies besonders deutlich. Des Weiteren ver
schiebt sich bereits in ihrer Antrittsrede bei der deutschen Akademie für Sprache 
und Dichtung die Frage, von wo aus sie spricht und schreibt, zunehmend hin zu 
der Frage, zu wem, für wen und als wer bzw. in welcher Rolle sie spricht, sprechen 
soll und darf. In der Poetikvorlesung kommt dem »Ringen um das Ich im Wir« (IW, 
56) ein hoher Stellenwert zu und löst das zuvor dominante, nun sukzessiv über 
ihre Darstellungen ins Produktive gewendete »Ringen zwischen meinen Sprachen« 
(IW, 52) ab. Diesbezügliche Ambivalenzen scheinen zum einen in der politischen 
und sozialen Selbst- und Fremdinszenierung über Gruppenzugehörigkeit, in deren 
Wahrnehmung und Bewertung von unterschiedlichen Seiten, zum anderen in der 
Gebundenheit an die eigene Familiengeschichte hervor. 

Maja Haderlap inszeniert sich primär über ihre zweisprachige Autorschaft, 
über die enge Verknüpfung ihres Werks mit ihrer auf das Historisch-Politische 
zurückverweisenden (Sprach-)Biographie sowie – ambivalent – über ihre Zugehö
rigkeit zu einem Wir sowie über ihr kulturpolitisches und erinnerungskulturelles 
Engagement. Die von ihr selbst rückblickend in ihrer Poetikvorlesung als Konstante 
identifizierte Suche nach der Verortung bezieht sich in ihren Reflexionen zunächst 
konkret auf Kärnten, auf den realen und geographisch lokalisierbaren Ort in sei
ner Prägung durch die deutsch-slowenische Sprachgrenze. Wiederholt gestaltet 
Haderlap ihre Genese als Schriftstellerin über als einschneidend gewertete lebens
geschichtliche Erfahrungen, insbesondere mit Sprache und Sprachen, an diesem 
spezifischen Ort sowie in anderen sozialen Räumen (Studium in Wien, Aufenthalte 
in Slowenien), in denen sie agiert und an denen sie teilzuhaben versucht. Ihre 
literarischen Texte kommentiert und synthetisiert sie vor diesem Hintergrund, au
thentifiziert sie durch diese von ihr als existentiell markierten Erfahrungen. Diese 
manifestieren sich in vielfältigen Grenzen und Grenzziehungen unterschiedlicher 
Art, wobei Haderlap die damit verbundene Gefahr des Verstummens hervorhebt. 
Mehrfach schildert sie die sich durch politische Vereinnahmung ständig vonein
ander abgrenzenden sozialen, kulturellen und sprachlichen Räume, mit denen 
ersehnte wie ein- und herausgeforderte, erwartete Zugehörigkeiten und Zuge
hörigkeitsbekenntnisse einhergehen. Als zentral erweist sich das Konstrukt der 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

Sprachgrenze insofern, als Haderlap darüber einen komplexen »Konfliktraum«54 
aufruft und konstruiert, der sie als Schriftstellerin prägt und stets auch zu be
schränken droht: Mit seinem wechselhaften historischen und gesellschaftlichen 
Bedingungsgefüge, der (kultur-)politischen Instrumentalisierung von Sprache und 
Sprachen sowie divergierenden Gruppengedächtnissen, erweist er sich als bestim
mend für ihre sich wandelnden Selbstverständnisse und (Selbst-)Aufklärungen 
hinsichtlich der eigenen, immer als Zweisprachigkeit apostrophierten Mehrspra
chigkeit, der eigenen Schreibpositionen, des eigenen literarischen Sprachwechsels 
und für die wiederkehrenden Stilisierungen des eigenen Schreibens in und mit 
beiden Sprachen. Dieser anfänglich fokussierte Konfliktraum dient auch als Erklä
rungsfolie für das Verortungsbedürfnis, für das artikulierte Gefühl, den Worten fehle 
ein gesichertes Fundament, dem Schreiben eine Anbindung sowie für die mehrfach 
geschilderte Erfahrung des Sprachmangels. Die Befragungen von Verortungen 
erweisen sich in den untersuchten Texten als mehrdimensional. Haderlap bezieht 
sie auf herkunftsbezogene Ausgangspositionen im Sinne von Startbedingungen 
(für eine Karriere als Schriftstellerin), auf literarische Einflüsse (wie die »erste 
literarische Verortung« in der regionalen slowenischen Literatur Kärntens, IW 44), 
auf Vorstellungen einer räumlichen Verankerung und Verhaftung, auf ortsgebun
dene, geerbte Erinnerung und übergeordnet auf die Suche nach einem stabilen 
Ausgangsort für das Sprechen und Schreiben. 

Die chronologisch angelegte, lebensgeschichtlich kontextualisierte Selbstdeu
tung ihrer bisherigen Werke nutzt sie in ihrer Poetikvorlesung, um das von ihr 
selbst hinterfragte anfängliche Bedürfnis nach Verortung sowie die Determiniert
heit durch den einen Ort als überwunden darzustellen. Zur Veranschaulichung 
der dadurch nahegelegten Weiterentwicklung greift Maja Haderlap auf seman
tisch aufgeladene räumliche Bewegungsformen zurück, die sie gleichermaßen 
auf poetologische Positionen im Sinne einer Schreibbewegung als auch auf Mo
tive in ihren Werken bezieht. So deutet und kontextualisiert sie ihr Werk im 
Spannungsverhältnis zwischen Verortung und Entgrenzung, zwischen Weggehen 
und Zurückkommen. In ihrem ersten Gedichtband Žalik pesmi bezieht sie dieses 
Spannungsverhältnis noch primär auf die (sprachliche) Bindung an den Ort, die 
Herkunftswelt und die mit Zweifeln verbundenen Versuche der Loslösung, wo
hingegen sie ihren zuletzt erschienenen Gedichtband langer transit als Aufgabe der 
Suche »nach dem einen Ort« (IW, 65) im Sinne einer angestrebten Erweiterung und 
Flexibilisierung charakterisiert. Untermalt wird dies durch die Bewegung des Glei
tens zwischen nun als offen, durchlässig und überschreitbar dargestellten Grenzen. 
Und während Haderlap das Weggehen im Essay Meine Sprache noch konkret bio
graphisch auf das Verlassen Lepenas für das Bundesgymnasium für Slowenen in 

54 Den Begriff »Konfliktraum« verwendet Maja Haderlap selbst in einem Interview, das im Jour
nal of Austrian Studies erschienen ist (zit.n.Vansant 2014: 101). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 153 

Klagenfurt bezieht, signifiziert sie es in ihrer Poetikvorlesung als eine notwendige 
und sinnstiftende Bewegung, als Abschied und Ausbruch aus der regionalen Enge. 
Ihm stellt sie das Zurückkommen gegenüber, etwa als Unausweichlichkeit, sich der 
mit dem Ort verbundenen, noch ungelösten, unverarbeiteten Vergangenheit und 
den transgenerationalen Auswirkungen des Familien- und Gruppengedächtnisses 
zu stellen. Darüber definiert sie zugleich eine selbst auferlegte Schreibaufgabe: die 
Erinnerungsarbeit. 

Da Maja Haderlap poetologische Positionen vorwiegend in Entwürfen ihrer 
eigenen Sprachlichkeit und den damit verknüpften Stilisierungen des eigenen 
Schreibprozesses zum Ausdruck bringt, lassen sich Veränderungen in den Selbst
deutungen am deutlichsten an diesen Entwürfen festmachen. Diese sind implizit 
stets auf den spezifischen Kärntner Zweisprachigkeitsdiskurs, auf den Kärntner 
Sprachenkonflikt und die damit einhergehenden Grenzziehungsprozesse und 
Machtkonstellationen rückbezogen. 

Ihre Sprache und Sprachlichkeit gestaltet Maja Haderlap mehrfach über die 
Raum- und Gedächtnismetaphorik der Schichtung und Einschreibung. Im Essay 
Meine Sprache greift sie auf die Vorstellung übereinander geschichteter Gesteins
ablagerungen zurück, die im Schreibprozess ihrer Freilegung unterschiedliche 
Sprach- und Lebensabschnitte sicht- und erinnerbar machen. In ihrer Poetik
vorlesung kreiert sie zunächst das Bild des versehrten Sprachenkörpers, dessen 
geologische Spuren einen Prozess von außen gewaltsam herbeigeführter Teilung 
indizieren, die zugefügte Sprachgrenze im und am eigenen Körper evozieren und 
als Einschreibungen auf damit verbundene Erinnerungen, Spracherfahrungen und 
Prägungen verweisen. 

Über räumliche Bilder gestaltet sie zudem ihre literarische Zweisprachigkeit, das 
Verhältnis zu ihren beiden Sprachen und konkret ihren Schreibprozess. In den Ab
wandlungen dieser Bilder spiegelt sich ein veränderter Blick auf das eigene Sprach
repertoire und das eigene Schreiben, das zunächst als ein Schreiben in der einen 
oder der anderen Sprache erscheint, dann als Schreiben mit zwei Sprachen, die im 
Prozess zusammenwirken und wechselseitig aufeinander zu beziehen sind. Im Es
say Meine Sprache wird die (erlebte) Separierung der Sprachen durch ihr Wohnen 
in getrennten Räumen verbildlicht. Mittels Personifikation wird den Sprachen ein 
eigenständiges Agieren zugeschrieben, das auch Misstrauen und Konkurrenz evo
ziert – sie fallen im Satz übereinander her, beobachten einander lauernd, jede ver
sucht aufzutrumpfen. Darauf gründet das geschilderte Bemühen, sie im Schreiben 
voneinander entfernt zu halten und Vermischungen zu vermeiden. Haderlap cha
rakterisiert ihr Schreiben vor dem Hintergrund spezifischer sprachbiographischer 
Erfahrungen als ein Schreiben, das aus der Erfahrung des Mangels hervorgeht. Sie 
akzentuiert die empfundene Nicht-Sprachmächtigkeit, die nicht selbstverständli
che Verfügbarkeit von Sprache und die ihr fehlende Leichtigkeit zum Spiel mit den 
Sprachen sowie – sprachskeptisch – die noch nicht erwiesene Leistungsfähigkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

beider Sprachen in der Sichtbarmachung von spezifischen Erfahrungs- und Erin
nerungsbildern. 

In der Klagenfurter Rede zur Literatur dominiert das Annäherung suggerieren
de poetologische Bild des Korridors, den Haderlap als selbst hergestellten Verbin
dungsweg zwischen ihren Sprachen ausgestaltet. Dieses räumliche Bild dient in 
erster Linie der Charakterisierung des eigenen Schreibens als Erinnerungsarbeit. 
Die Darstellung der im Korridor stattfindenden Aktivitäten indiziert das Bemühen 
um eine Relationierung ihrer beiden Sprachen und ihrer Geschichte. Die Bewegung 
des beständigen Hin- und Hergehens als ein Befragen einmal der einen, dann der 
anderen Seite deutet auf diese Beziehungsstiftung hin und qualifiziert den darüber 
verbildlichten Erinnerungsprozess als Versuch, einen Dialog in Gang zu setzen und 
zu halten. Das Zusammenbringen der Versatzstücke aus der Vergangenheit beider 
Sprachen illustriert den literarischen Verarbeitungs- und Formungsprozess, der so 
auch als Aushandlung unterschiedlicher Gedächtnisse erscheint. Diesen Prozess 
markiert Haderlap zudem als persönliche Vergangenheitsbewältigung. 

Eine Konkretisierung erfährt die im Schreibprozess zu leistende Erinnerungs
arbeit in der Antrittsrede bei der Deutschen Akademie für Sprache und Dichtung. 
Darin fasst sie diese als Sammeln und Bündeln von Stimmen. Mit der Formulie
rung, dass sich diese Stimmen in ihr regten, inszeniert sie zum einen ihre Schreib
motivation, zum anderen sich als Vermittlerin dieser Erinnerungsstimmen und als 
engagierte Schriftstellerin, die vor dem Hintergrund der eigenen Lebens- und Fa
miliengeschichte sowie der gehörten Stimmen und aufgelesenen Geschichten er
innerungspolitisch gegen den »historischen Gedächtnisverlust im Land« (AR, o.S.) 
angeht. Das schon in der Klagenfurter Rede zur Literatur anklingende Zusammen
fügen von Disparatem entwirft sie nun an der Schnittstelle von poetologischem Pro
gramm und gesellschaftspolitischem Engagement. 

Explizit als ihre Aufgabe als Schriftstellerin formuliert sie dies in ihrer Poetik
vorlesung. Darin nutzt Haderlap die Kommentierung ihres Romans Engel des Ver
gessens zur Veranschaulichung der selbst auferlegten diffizilen Erinnerungsaufgabe 
als das Aufdecken des Zersplitterten, Verdrängten und Verworfenen. Zudem erläu
tert sie die Erinnerungsdarstellungen in ihrem Roman poetologisch und fundiert sie 
raumtheoretisch. In ihrer Poetikvorlesung greift Maja Haderlap zudem das Bild des 
Sprachenkörpers wieder auf, nun jedoch als Sprachkörper im Singular. Er verbild
licht und indiziert zum einen, über seine Attribuierung als »gepaarte[r]«, ein verän
dertes Verhältnis zu ihren Sprachen und ihrer literarischen Zweisprachigkeit, zum 
anderen einen produktiven, auf »mehr als nur zwei Sprachen« (IW, 65) verweisen
den und über deren Grenzen hinausweisenden Schreibprozess. In den Vordergrund 
rückt nun die Vorstellung des Agierens der Sprachen im Schreiben als Wechselbe
ziehung, die kontinuierlich ein ›Mehr‹ generiert, konkretisiert z.B. als »Perspekti
venwechsel« (IW, 65) und zu erzielende »Mehrdeutigkeit« (Haderlap 2019: 143). Ei
ne Entwicklung in den Schreibpositionen wird auch an einzelnen Formulierungen 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 155 

fassbar. Äußerte Haderlap z.B. in der Klagenfurter Rede zur Literatur in Bezug auf 
den zwischen ihre beiden Sprachen gegrabenen Korridor, sie befrage einmal die ei
ne, dann die andere Seite, schreibt sie in ihrer Poetikvorlesung ihren anthropomor
phisierten Sprachen zu, »sich nicht mehr in Frage« zu stellen (IW, 65). Signalisiert 
wird ein Verständigungs- und Aussöhnungsprozess und darüber das neue Verhält
nis zur eigenen bzw. zur literarischen Zweisprachigkeit. Auch das Bild des Sprach
körpers suggeriert eine Art Vereinigung beider Sprachen, noch unterstützt durch 
den Vergleich mit einem alten konflikterprobten Paar (IW, 65) und mit Geschwis
tern (Haderlap 2019: 143). Auf diese Weise führt Maja Haderlap ihr Schreiben auch 
als Prozess und Mittel der potentiellen Überwindung der eigenen lebensgeschicht
lichen wie der kultur-, sprachen- und erinnerungspolitischen Konflikthaftigkeiten 
vor. 

In Formulierungen ihres Sprachverständnisses wird deutlich, dass Maja Ha
derlap Sprache sowohl philosophisch vom Standpunkt der prinzipiellen Unerreich
barkeit, der Nicht-Verfügbarkeit aus und, daraus resultierend, als »Sehnsuchtsort« 
(LS, 23) begreift als auch im Kontext politischer und sozialer Vereinnahmungen 
sowie sprachideologisch fundierter Vorstellungen von Sprachbesitz betrachtet. In 
den Mittelpunkt rückt in allen Epitexten eine Reflexion der Potentialität von Spra
che – bezogen auf die Sichtbarmachung bestimmter Bilder und Erfahrungen im 
Essay Meine Sprache, auf die Kraft zur Veränderung im Sinne eines »rebellische[n], 
lebensverändernde[n] Potential[s]« (AR, o.S.) in der Antrittsrede bei der Deutschen 
Akademie für Sprache und Dichtung und stärker ausgerichtet auf das Schreiben in 
und mit zwei Sprachen in der Poetikvorlesung. Durch diesen dominanten Fokus auf 
Sprache, Sprachlichkeit und Zweisprachigkeit in ihren schriftstellerischen Selbstre
präsentationen und poetologischen Reflexionen, vor allem auch im Zusammenhang 
mit sozialen Machtverhältnissen, steht Maja Haderlap dem Dichtermodell poeta 
linguisticus55 nahe. 

Die zahlreichen Schilderungen und Begründungen der eigenen Sprachwahl
entscheidungen und des eigenen Sprachwechsels verbinden sich in den Epitexten 
in erster Linie mit erfahrenen Zuschreibungen, Erwartungshaltungen und Vor
würfen. Der verinnerlichte und als solcher in ihrer Poetikvorlesung auch benannte 
und reflektierte Erklärungsdruck ist zum einen auf den erwarteten und auch 
erfahrenen Vorwurf der Assimilation und des Schreibens in einer dominanten 
Sprache »aus slowenischer Sicht« (IW, 54), zum anderen auf Grenzziehungen im 

55 Schmitz-Emans (2017: 205) sieht in dem poeta linguisticus ein neues sich profilierendes Dich
termodell in literarisch-poetologischen Texten jüngerer Zeit. Sie fasst darunter Dichter:in
nen, die sich »maßgeblich über ihren Bezug zu Sprachlichem entwerfen.« (ebd., S. 231) Lite
ratur und Poetik der Moderne seien zu weiten Teilen durch ein ausgeprägtes Bewusstsein von 
der Sprachgebundenheit des literarischen Arbeitsprozesses charakterisiert (ebd., S. 230). 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

deutschsprachigen Literaturbetrieb mit den darin noch wirksamen »Zugehörig
keitsordnungen« (Mecheril/Quehl 2015: 152), der immer wieder hervorscheinenden 
Differenzlinie zwischen »angestammten« und »in die deutsche Sprache eingewan
derten Autorinnen und Autoren« (LS, 17) zurückzuführen. Während sie den eigenen 
Sprachwechsel im Essay Meine Sprache nur andeutet, etwa durch den Hinweis auf 
das mit ihrer Rückkehr nach Kärnten aufgenommene Schreiben in beiden Sprachen 
und die ersten auf Deutsch verfassten Gedichte, macht sie ihn zum zentralen Re
flexionsgegenstand in der Klagenfurter Rede zur Literatur. Diese nutzt sie primär 
zur Stellungnahme – sie positioniert sich in ihrem schriftstellerischen Selbst
verständnis, ihrer Sprachlichkeit und ihrer Sprachwahlentscheidung gegenüber 
nationalen Denkmustern und Einsprachigkeitsideologien, eindimensionalen und 
festschreibenden Konzepten eindeutiger sprachlicher, kultureller Zugehörigkeit 
und Identität sowie insbesondere gegenüber der Vorstellung von Sprachbesitz, wie 
sie aus dem sprachideologisch aufgeladenen Konzept der Muttersprache hervorge
gangen ist. Erkennbar ist dies in den untersuchten Epitexten an den Darstellungen 
ihrer Erfahrungen im Rahmen öffentlicher Auftritte. Mehrfach rekonstruiert sie 
Fragen, die fortwährend an sie gerichtet werden und in denen das Bedürfnis und 
die Erwartung des jeweiligen Publikums hervortritt, eindeutige Zugehörigkeits
verhältnisse herzustellen. Mit ihrer Klagenfurter Rede zur Literatur wendet sie sich 
gegen jeglichen Versuch der Einflussnahme auf ihr Schreiben und ihre Sprache(n). 
Versteht man diese Positionierung auch als sprachliche Selbstermächtigung, bildet 
sie einen starken Kontrast zu dem im Essay Meine Sprache artikulierten Gefühl, in 
den jeweiligen »sprachlichen Milieus« (MS, 12), in denen sie sich bewegt, nicht zu 
den Sprachmächtigen zu gehören. In ihrer Poetikvorlesung konstatiert sie eine 
Überwindung der »alten territorialen, nationalpolitischen und zuschreibungsfi
xierten Denkweisen« (IW, 63) und führt dies unter anderem auf den intensivierten, 
auch in der slowenischen Literaturwissenschaft mit Verzögerung aufgenommen 
literarischen Mehrsprachigkeitsdiskurs zurück, der sich bereits auf die Praxis aus
wirkt, etwa in der Zuordnung und Anerkennung von Werken. Ihre Darstellungen 
deuten auch darauf hin, dass sich mit der literaturwissenschaftlichen Mehrspra
chigkeitsforschung auch ihr Blick auf das eigene Schreiben und ihre Bewertung des 
eigenen Sprachrepertoires verändert hat. 

Nicht zuletzt reflektiert Haderlap ihren eigenen Sprachwechsel auch poetolo
gisch in seinen Implikationen für ihr Schreiben, entwirft ihn als Übergang und im 
Zusammenhang mit den Erfordernissen der Erinnerungsarbeit. So bezeichnet und 
begründet sie ihn im Hinblick auf ihren Roman Engel des Vergessens als Ermöglichung 
einer Distanznahme zu den erzählten traumatischen Geschehnissen und einer Ein
bettung in einen neuen literaturhistorischen Zusammenhang, den der deutschspra
chigen Erinnerungsliteratur. Mit dem Sprachwechsel als Übergang verbindet sie zu
dem eine Übersetzungsreflexion bezogen auf die Transferierung spezifischer Er

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Zwischen Verortung und Entgrenzung 157 

zähl- und Erinnerungsstimmen und eines spezifischen Gruppengedächtnisses von 
einer Sprache in eine andere Sprache. 

Ihre mit dem Titel der Poetikvorlesung prägnant als Das Ich im Wir gefassten Re
flexionen von Zugehörigkeiten zu Kollektiven, ihren Ambivalenzen und Herausfor
derungen beziehen sich auf die schwierige Balance im Hinblick auf die Selbstzu
rechnung zu einer Gruppe und die ihr sowohl zugeschriebene als auch abgesproche
ne Stellvertreterschaft für diese Gruppe. Haderlap zeigt die erfahrene Widersprüch
lichkeit in der Auslegung des Gruppenbezugs »nach außen« und »nach innen« auf. 
Während sie »annähernd wie eine Sprecherin der Kärntner Slowenen agierte« (AR, 
o.S.) und als solche gefragt ist und während ihre Texte als »kollektive Aussage« (IW, 
43) rezipiert werden, sieht sie sich aufgrund ihres Schreibens auf Deutsch innerhalb 
der Gruppe – speziell von dem in ihrer Poetikvorlesung direkt adressierten Florjan 
Lipuš – mit dem Vorwurf konfrontiert, Verrat am Kollektiv begangen zu haben und 
folglich nicht als »Fürsprecherin« (IW, 64) agieren zu dürfen. In diesem Zusammen
hang stellt Haderlap das nur schwer auszutarierende Verhältnis zwischen ihrem 
kultur- und auch erinnerungspolitischen Engagement einerseits und einer Überfor
derung durch die zeitweise übermäßige Inanspruchnahme in der Rolle als »offizielle 
Schriftstellerin« (ebd.) andererseits heraus. Aufgrund der Kritik von unterschiedli
chen Seiten nutzt Haderlap ihre autorpoetischen Texte auch immer wieder, um die 
Rezeption ihres Selbstbilds in der Öffentlichkeit gezielt zu beeinflussen und sich ge
gen Diskreditierung zur Wehr zu setzen. Dem Nebeneffekt, dass sie sich bisweilen 
überwiegend zu politischen, gesellschaftlichen und historischen Fragen äußern soll 
und die Schriftstellerin hinter der öffentlich ausgefüllten und mit bestimmten Er
wartungen und Auskunftsbedürfnissen verbundenen Rolle verschwindet, begegnet 
sie in ihrer Poetikvorlesung mit dem Versuch, die Aufmerksamkeit wieder stärker 
auf ihre literarischen Texte zu lenken. Darüber hinaus bezieht Maja Haderlap das 
Ringen um das Ich im Wir in der Kommentierung ihres Romans Engel des Vergessens 
auf die Frage, ob es eine individuelle Geschichte vor dem Hintergrund der traumati
schen Familiengeschichte und ihrer transgenerationalen Aus- und Nachwirkungen 
geben kann. Diese Frage zählt Maja Haderlap zu den noch offenen, ihr Schreiben 
bestimmenden Fragen. 

Für diese Studie ist besonders bedeutsam, dass Maja Haderlap die Kommentie
rung ihres Gedichtbands langer transit heranzieht, um eine schriftstellerische Wei
terentwicklung anklingen zu lassen, allen voran über die bereits genannte Suche 
nach dem Weiten, dem Gleiten zwischen Grenzen, das deren Überschreiten und 
Überschreitbarkeit signalisiert. – Diese Selbstdeutungen legen die Überwindung 
der Determiniertheiten durch den einen Ort Kärnten mit der nicht nur ihn, son
dern auch die Schriftstellerin und ihre Schreibpositionen prägenden Sprachgren
ze nahe. Wenn Haderlap nun kommentiert, dass das Ich in langer transit »innere 
Territorien oder Orte« aufsuche (IW, 65) oder dass sie darin »innere Topografien« 
mit fließenden und durchlässigen Grenzen erschaffen habe, in denen sie sich »frei 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap – Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit 

und ohne Zugehörigkeitszwang« bewege (Haderlap 2019: 143), so inszeniert sie da
mit nicht nur einen Gegenentwurf, sondern auch eine Transformation des auf den 
realen Ort bezogenen Konfliktraums in einen erweiterten Gestaltungsfreiraum über 
ihre Schreibarbeit. 

Das wirft die Frage auf, was das für Orte in langer transit sind, wie sie zu Räumen 
ausgestaltet werden und wie sich die Ergebnisse der nachfolgenden Gedichtanaly
sen zu den herausgearbeiteten epitextuellen Positionierungen und Selbstinszenie
rungen Maja Haderlaps verhalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007 - am 14.02.2026, 11:42:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

