80

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

Konzeption und zwar insofern, »als im Werk selbst Anspielungen auf diese biogra-
phischen - gleichgiiltig, ob realen oder legendiren — Fakten aus dem Leben des
Autors enthalten sind.« (Ebd.) Dafiir erweist sich »eine besondere Erzihlung der
Herkunft« als niitzlich oder auch die Verbreitung mehrerer Versionen als spieleri-
sche Ausweichstrategie (Schwens-Harrant 2021: 92). Weiter riicken Aspekte wie die
Selektion, Verkniipfung, Evaluation und Interpretation von biographischen Episo-
den und die Herausstellung bedeutsamer Einschnitte in den Blick. Die literarische
Konstruktion eigener Lebensgeschichten ist durch Stilisierungen fundiert, sie ist
»die bewusste isthetische Uberformung des Lebens und eine expressive Distink-
tion im Gegensatz zu Alltiglichkeit.« (Tippner/Laferl 2014: 15)” Uber das Erinnern
an die eigene Biographie und Herkunft werden auch »Entstehungsmythen des
eigenen Schriftstellertums entwickelt« (Bausch 2016: 168). Das von Autor:innen
selbst geschaffene, spezifische 6ffentliche Erscheinungsbild des eigenen Lebens
kann gefasst werden als eine »an die biografische Person gebundene Projektions-
und Imaginationsfliche [..], die zwischen (medialer) Offentlichkeit und Werk ver-
mittelt.« (Leucht/Wieland 2016: 7) In der literarischen Offentlichkeit besteht ein
verstirktes Interesse an gesellschaftlichen und gesellschaftspolitischen Fragen.
sHerkunft« fungiert in diesem Zusammenhang als Unterscheidungskriterium,
wenn bestimmte Autor:innen »zu Stellvertretern fiir eine ganze Gruppe, Kultur,
Nation« (gemacht) werden: »Wer aus Syrien kommt, muss Auskunft geben konnen
tiber syrische Flichtlinge. [..] Migranten gelten als Experten fiir Migration und
Heimat« (Schwens-Harrant 2021: 92f.). — Und Maja Haderlap soll Geschichte und
Situation >der< Kirntner Slowen:innen erliutern und vermitteln.

3.2 Analysen der epitextuellen Autorpoetik

3.2.1 Meine Sprache - Sprachbiographische Ausgangspunkte
zur poetologischen Selbstverstandigung

Der Text Meine Sprache ist in drei unterschiedlichen Publikationen zu finden. Zu-
erst erschien er 2003 in dem Band Mein Paradies und andere Orte der Begegnung, der
»Zwiegespriche« (Amann/Hafner 2003: 7) dokumentiert, die an sechs Abenden
im Klagenfurter Musil-Haus stattgefunden haben. Der Titel und die inhaltliche
Ausrichtung des Textes von Maja Haderlap verdanken sich also dem spezifischen
Veranstaltungsformat, in dem sich die Beteiligten, so heif3t es explizit im Vorwort,

7 Fur individuelle Erinnerungen gilt per se, dass sie »fiir sich genommen fragmentarisch« sind
und iberhaupt erst nachtraglich durch Erzahlungen »eine Form und Struktur« erhalten; zu-
dem verandern sich die »Relevanzstrukturen und Bewertungsmuster im Laufe eines Lebens«
(A. Assmann 2002:184).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

»vor Publikum sinszenierten<. Zunichst befragten die beiden Dialogpartner sich
selbst in Form eines Referats zum jeweiligen Thema, dem durch das vorangestellte
Pronomen >meinc eine betont personliche Richtung gewiesen wurde« (ebd.). — Die
Dialogpartnerinnen Maja Haderlap und Ilma Rakusa fithrten ihr Zwiegesprich
eben zum Thema >Meine Sprache«. Neben den verschriftlichten Referaten enthilt
der Band auch die sich anschlieRenden Gespriche im Wortlaut. Die Darstellung
des Formats im Vorwort legt offen, dass Formen autobiographischen Erzihlens
nicht nur als Selbstinszenierungsstrategie von Schriftsteller:innen gelten mit der
Funktion, »einzelne Episoden in einen mythologischen Gesamtzusammenhang
zu stellen« (John-Wenndorf 2014: 232), sondern als inszenierte Selbstzeugnisse
auch explizit von Seiten des Literaturbetriebs initiiert und - hier ausdriicklich mit
personlicher Note als Einladung zur Selbstergriindung — nachgefragt werden.

Unverindert aufgenommen wurde der Text zudem in den Band Mitten durch mei-
ne Zunge. Erfahrungen mit Sprache von Augustinus bis Zaimoglu, der darauf abzielt »zu
verstehen, wie Mehrsprachigkeit von den Sprechenden gelebt und erlebt wird« und
iiber das individuelle Erleben hinaus auf historisch-gesellschaftliche Zusammen-
hinge mit ihren Machtgefiigen, Diskursen und Sprachideologien verweist (Busch/
Busch 2008: 8).

Und schliefdlich hat der Text Meine Sprache von Maja Haderlap als »Neufassung«
Eingang gefunden in eine 2011 verdffentlichte Broschiire, die das am 23. Oktober
2010 an der Universitit Ljubljana veranstaltete Symposium Exophonie. Schreiben in
anderen Sprachen/Eksofonija. Pisanje y drugih jezikih dokumentiert.® Wie im Vorwort
zu lesen ist, soll mit dem Begriff s>Exophonie« das Phinomen gefasst werden, »wenn
Schriftstellerinnen und Schriftsteller nichtin ihrer Erst- bzw. Muttersprache schrei-
ben.« (Lughofer 2011: 3) Im Hinblick auf die Teilnahme von Maja Haderlap wird an-
gemerkt, dass sie »nicht immigrieren [musste], um sich mit ihrer Erstsprache in
einem Land mit einer anderen dominierenden Sprache zu finden.« (ebd., S. 5) Hier
wird also eine Gemeinsamkeit der teilnehmenden Autor:innen iiber die sprachliche
Konstitution im (jeweiligen) »Land«, die Hierarchieverhiltnisse der Sprachen, her-
gestellt. Die Analyse des Essays von Haderlap stiitzt sich auf diese letzte Fassung von
2011, die zum grofdten Teil, von Streichungen einzelner Sitze und kleineren Umfor-
mulierungen abgesehen, mit der Fassung von 2003 iibereinstimmt. Die Broschiire
enthilt auch eine Kurzdarstellung der aufschlussreichen Reaktion auf den Artikel
En jezik (nemski) in mnogo identitet (Renko 2010), darin itbersetzt mit »Eine Sprache
(Deutsch) und mehrere Identititens, der in der slowenischen Tageszeitung Delo er-
schien und von dem Exophonie-Symposium berichtete (ebd., S. 28). Teilgenommen
hatten auch Julya Rabinowich und Yoko Tawada, eine »Debatte« in Leserbriefen 16s-
te aber die Passage aus dem Artikel zu Maja Haderlap aus (ebd.). Sie findet am Ende

8 Zu Problematisierungen und Valenzen des Begriffs der Exophonie siehe Stockhammer, Arndt
und Naguschewski (2007: 14-27).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

81


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

dieses Kapitels Beriicksichtigung, ist sie doch ein Vorzeichen fiir das, was auf Maja
Haderlap ein Jahr spiter, nach threm Gewinn des Bachmann-Preises und dem Er-
scheinen von Engel des Vergessens, mit gesteigerter Intensitit zukommen sollte und
dann auch in ihre Reden einfliefdt. Ausléser ist die Wahl der Literatursprache.

Meine Sprache lasst sich als sprachbiographische Erzihlung, in der sich Maja Ha-
derlap in ihrer Mehrsprachigkeit (re-)prasentiert und auslotet, zugleich als Spielart
eines poetologischen Essays zur Reflexion und Kennzeichnung des eigenen Schrei-
bens in und mit zwei Sprachen einordnen. Sie positioniert und entwirft sich darin
- mit explizitem Bezug zu gesellschaftlich und politisch situierten Diskursen iiber
Sprache und zu eigenen lebensgeschichtlichen Erfahrungen mit Sprache(n) - als
zweisprachige Autorin jenseits von »Ausschliefilichkeit« und eindeutiger Zugeho-
rigkeit sowie als »nicht zu den Sprachmichtigen« gehérend (MS, 12). In diesen For-
mulierungen greift sie einen Befund auf, wie sie ihn verallgemeinert bereits 1996
in ihrem Artikel zur slowenischen Literatur in Kirnten formuliert hatte (siehe Kap.
2.2.1): dass die literarische Zweisprachigkeit mit einer tiber eine literarische Krise
hinausgehenden Identititskrise verbunden sei und man die Erfahrung mache, dass
jede Sprache, wie auch jegliche Zugehorigkeit und vor allem das literarische Schrei-
ben nach Ausschliefilichkeit verlange (Haderlap 1996: 27). Diesen Befund iibertragt
sie nun, in der Zuriickweisung einer solchen Ausschlieflichkeit, auf ihr Selbstver-
standnis als Schreibende.

Der Essay enthilt im Hinblick auf Raum, Sprache und Erinnerung zentrale Ele-
mente, an die Maja Haderlap in den anderen untersuchten Epitexten ankniipft, die
sie erweitert, modifiziert oder auch befragt. Dies sind:

- das Schreiben als Erinnerungsarbeit,

« die Darstellung des Erlebens und die Reflexion der eigenen Sprachlichkeit als
Zweisprachigkeit im Kontext der historisch-gesellschaftlich und (kultur-)poli-
tisch konflikttrichtigen Beziehungen des Slowenischen und des Deutschen in
Karnten,

. die Figurierung dieser Zusammenhinge in vorwiegend riumlichen Bildern zur
Kennzeichnung des eigenen Schreibens in und mit diesen Sprachen,

« die Bedeutung des Weggehens und des Wiederkehrens fiir ihr Schreiben — letz-
teres spielt sie in diesem Essay iiber ein Riickkehr-Gedicht als Erinnerung an
Herkunft ein.

Inden spiteren Reden treten noch das erstrebte, mit Mithen und Sprache verbunde-
ne Ankommen sowie Spielarten des Uberschreitens in den poetologischen Positio-
nierungen hinzu. ? Die Analysen im vierten Kapitel werden zeigen, dass auch die

9 Haderlap (2014: 1) hebt die Bedeutung dieser Bewegungsambivalenz fiir ihr Schreiben expli-
zit im Rahmen der Veranstaltung Kakanien — Neue Heimaten 2013 am Burgtheater Wien her-

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

Gedichte von diesen riumlichen Bewegungsverhiltnissen und -formen zwischen
Aufbruch/Ausbruch und Verortung/Verhaftet-Bleiben sowie von Imaginationen des
Durchquerens und Hiniiberwechselns durchzogen sind. Die Ausgestaltung der ge-
nannten Elemente im Text Meine Sprache wird im Folgenden nachgezeichnet.

Schreiben als Erinnerungsarbeit und Auslotung der eigenen Sprache

Der Neufassung des Essays von 2011 ist als Motto ein Zitat von Octavio Paz voran-
gestellt. Es tibernimmt, wie sich mit Genette (1989: 153) feststellen lisst, die Funk-
tion eines Kommentars, dessen Bedeutung sich erst nach vollstindiger Lektiire des
Textes erschlief3t: »Die Sprache ist der Mensch, aber sie ist auch die Welt. Sie ist Geschich-
te und Biographie: die anderen und ich« (MS, 9, Herv. 1.0.). Ihre Sprache stellt Haderlap
durch die riumlich-geologische Zeitschichten-Metapher und das Schreiben als Pro-
zess der Freilegung der in den Schichten verorteten Erinnerungen dar:

»Denke ich iiber meine Sprache nach, kann ich sie mir nur in Form von (iberein-
ander geschichteten Gesteinsablagerungen vorstellen. Schreibe ich (iber meine
Sprache, glaube ich eine geologische Karte aufschlagen zu miissen, deren Schich-
ten meine unterschiedlichen Sprach- und Lebensabschnitte erkennbar machen.«
(MS, 9)

Als ihre Sprache prigende, mit unterschiedlichen sozialen Riumen verkniipfte
»Lebensabschnitte« selektiert, (re-)konstruiert, strukturiert und deutet Haderlap:
ihre Kindheit und das Aufwachsen auf einem Bauernhof in Lepena bei Bad Eisen-
kappel »in einer abgeschlossenen Welt« (MS, 10), die Zeit im Bundesgymnasium fiir
Slowenen und im Schiilerheim in Klagenfurt, die sich mit dem als »Einschnitt« ge-
kennzeichneten »Erlebnis des Weggehens« (MS, 11) verbindet, das jihrliche Treffen
mit Schiiler:innen in Slowenien als eine »eigene Geschichte« (ebd.) und Fremd-
heitserfahrung, ihr Studium in Wien und schlieRlich »wieder in Kirnten« (MS, 12),
wo das Schreiben in beiden Sprachen beginnt. Die Darstellung des persénlichen
Erlebens ihrer Sprache, des Verhiltnisses zu ihren Sprachen, ihrer Einschitzung
eigener sprachlicher Ressourcen und ihres sich wandelnden Verstindnisses von
Sprache entlang der skizzierten Lebensphasen erfolgt in enger Verkniipfung mit
historischen und politischen Bedingungen, Ereignissen und Machtkonstellationen.
Dazu zihlen »die Zeit des Ortstafelsturms« und der »Kirntner Sprachenstreit« (MS,
11) mit den daraus resultierenden Erfahrungen und Konstruktionen von An- und
Abgrenzung, von Zugehorigkeit und Nicht-Zugehorigkeit. Neben dem Erlebnis des

vor: »Bergdorfer machen mich unruhig, weil sie mich an meine Kindheit erinnern und daran,
wie sehrich in meinen Texten nach einer Verortung, nach einem Ausgangsort suchte, umihn
gleich darauf verlassen zu wollen, denn das Weggehen und das Zuriickkommen vollziehen
auf eine, mir nicht immer bewusste Art, die Bewegung meines Schreibens nach.«

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

83


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

Weggehens, das sich hier konkret auf ihr »neues Leben« (ebd.) in der Stadt Kla-
genfurt richtet, stellt Haderlap in ihrer Selbsterzihlung ein weiteres personliches
Erlebnis als einschneidend heraus, und zwar den Tod der GrofRmutter. Dieser wird
in der erinnernden, bedeutungsstiftenden Rekonstruktion Teil des schriftstelleri-
schen Entstehungsmythos und zum Anfangspunkt fiir ihr Schreiben: »Ihr Tod 15ste
mir die Sprache.« (Ebd.)

Die schichtenweise Durchleuchtung der eigenen Sprache legt Haderlap als
Suchbewegung an:

»Auf der Suche nach der Erstsprache lege ich Schichten von Zeit, man kénnte sa-
gen, von Sandstein, Kalk und Granit blof$, um dorthin zu gelangen, wo sie ist. Sie
scheintin einer Luftrinde eingeschlossen und von einem emotionalen Panzer um-
geben, der sie am Leben hilt. Sie ist voller Gerliche, Ahnungen und Phantasien.
Ich nenne sie GrofSmuttersprache, weil sie von meiner GrofSmutter [...] gesprochen
wurde. Mit ihr habe ich die meiste Zeit meiner Kindheit verbracht.« (MS, 9)

Die erkennbare riumliche und zeitliche Gedichtnismetaphorik — »iibereinander
geschichtete Gesteinsablagerungen«, »Schichten von Zeit« — verweist auf die Freud
zugeschriebene Metapher der archiologischen Ausgrabung sowie auf das Gedicht-
nismodell der Tiefe (vgl. A. Assmann 2018: 162£.). In der zitierten Passage verbinden
sich diese mit der zeitlichen Komponente der Rekonstruktion: das (fast) Vergessene
oder Verdringte, »in einer Luftrinde eingeschlossenc, ist aus der Erdentiefe zu ber-
gen, schichtenweise sblofdzulegens, Erinnerungen sind wieder hervorzuholen und
dadurch zuginglich zu machen. Das Bild des als >emotionalc markierten Panzers als
einer Art Hiille, die schiitzt und bewahrt, »am Leben hilt«, zugleich abschirmt und
Distanz schafft, taucht auch in den Gedichten home (It, 28) und alles trifft ein mit dem
wort, in dem (It, 35), die im vierten Kapitel analysiert werden, auf. Den Versuch, iiber
diese im Verborgenen, aber sicher aufbewahrte Grof8muttersprache zu schreiben,
charakterisiert Haderlap im Rekurs auf das chronotopische Bild der Zeitschichten
als »mithsame Erinnerungsreise« (MS, 9), als eine Art schreibende Suchbewegung.
Zur Veranschaulichung zieht sie ein eigenes Gedicht heran:

»In einem meiner bislang unveroffentlichten Gedichte heifdt es:
einmal imjahr,

wenn lesezeichen

aus meinen biichern fallen

mit vermerken wie

zahlfarne

registraturnelken,

nesselklammern,

kehre ich in mein dorf zuriick.

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

auf aufgeschlagenen seiten
vergilben geschichten,

die zu legenden wurden

und ihre waffen abgelegt haben [...]

[..]

ich rieche das schweinefett

in den ungeltfteten kiichen,
probiere namen aus

und ihre schattengeschichten,
die einmal losgetreten,
poltern

wie treibendes holz.

am hofeingang bleibe ich stehen,
dort habe ich einen stein hingelegt
mit einer furche

in kalk eingeschlossen,

die mich erinnern soll

woher ich kam.« (MS, 10)

Die explizite Ankiindigung des Selbstzitats unterstreicht die hergestellte Verbin-
dung zwischen der (sprach-)biographischen Darstellung und dem Gedicht.® Das
bereits in deutscher Sprache verfasste Gedicht erscheint 2014 in dem Band langer
transit unter dem Titel was war (It, 72£.) und fithrt Riickkehr als Erinnerung an Her-
kunft, als Selbstvergewisserung und Verortung vor. Zudem tauchen darin die zu-
vor im Zusammenhang mit der Erstsprache genannten Geriiche und der Kalk als
Zeitschicht auf. Auch den im Gedicht genannten »geschichten« weist Haderlap ei-
ne autobiographische Konkretisierung zu, indem sie diese als von der GrofRmutter
und den Nachbarn erzihlte »Lebens- und Kriegsgeschichten« bestimmt (ebd.). In-
dem sie in diesem Essay ihre »Erstsprache« als »GroRmuttersprache« benennt und
das ausgewihlte eigene Gedicht in den Kontext des Schreibens iiber diese Sprache
riicke, regt sie an, die daraus zitierten Verse »probiere namen aus / und ihre schat-
tengeschichten, / die einmal losgetreten, / poltern / wie treibendes holz« als Erinne-
rungen an diese Sprache und an die mit ihr verkniipften, in dem Ich nachwirkenden
Schreckensgeschichten zu lesen.

Diese Art der Verkniipfung von Selbstzitaten mit ausgewihlten, spezifisch
angeordneten biographischen Episoden zu einem Gesamtzusammenhang pragt
den gesamten Text. So webt Haderlap auch an anderen Stellen Passagen aus ihren
Gedichten in ihre (Re-)Konstruktion des eigenen Lebens, der eigenen Sprache

10  Esistsoauch in derersten Fassung des Textes Meine Sprache aus dem Jahr 2003 enthalten.

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

85


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

ein. Die einleitenden Ankiindigungen der Selbstzitate verstirken diese Verkniip-
fung, sodass die Gedichte als literarische Verarbeitungen des selbst Erlebten und
Erfahrenen erscheinen und in dieser Anbindung auch als Strategie der Authen-
tizititsbeglaubigung fungieren. Die selektierten Sprach- und Lebensabschnitte
bilden somit die Kategorien, zu denen Haderlap bisherige Werke kommentierend
in Beziehung setzt — und somit implizit deren Rezeption steuert.

In der Darstellung ihrer »Erstsprache« (MS, 9) verwendet sie nuancierte indivi-
dualisierte Wahrnehmungskategorien, die sich aus spezifischen Erinnerungen und
Sprechweisen speisen. Als Schichten legt sie dadurch die Sprachen in ihrer Sprache
frei. So ist die Erstsprache nicht einfach das Slowenische, vielmehr fichert sie sich
auf in Sprachen, die Haderlap als die ihre Kindheitswelt bestimmenden vorfiihrt.
Neben der »Grofimuttersprache« ist dies die »Muttersprache« — beide Begrifte be-
zieht Haderlap konkret auf die Personen, die Sprecher:innen, und auf das von ihnen
Gesprochene und Vermittelte. Zudem prizisiert sie die Erstsprache als den »slowe-
nischen Dialekt von Lepena« (MS, 10), den sie bis zum Schuleintritt ausschlieflich
gesprochen habe.

Mit der Grofmutter(sprache) verbindet sie zum einen die Erinnerung an die von
ihr erzahlten Schreckensgeschichten — in Momenten grofier Nihe sind dies Erzah-
lungen »vom Frauenkazett« in Ravensbriick —, zum anderen die iiber sie vermit-
telte mythisch-magische Sprachwelt: »Sie iibte mit mir Beschworungsformeln fir
Griser, Weizenkorner, Wasser und Milch.« (Ebd.) Zugleich ist diese von der Gro3-
mutter gesprochene Sprache, und dies verleiht dem zu Anfang prisentierten Bild ih-
res Eingeschlossenseins »in einer Luftrinde« eine zusitzliche Dimension, eine nur
noch iber Erinnerung zugingliche Sprache, es ist die Sprache, die mit ihrem Tod
verschwindet bzw. zu verschwinden droht. Die evozierten, miindlich erzihlten und
ausgetauschten Geschichten der Grofimutter und der Nachbarn — mit Jan Assmann
(1988:11) kdnnte man sagen, dass sie ein kommunikatives als kollektives Gedichtnis
in seiner Alltagsform bilden — verarbeitet Haderlap literarisch in ihrem 2011 erschie-
nenen, auf Deutsch verfassten Roman Engel des Vergessens, iibersetzt sie also in eine
andere Sprache. In diesem Essay schildert Haderlap, wie sie von solchen Erzihlun-
gen der Grofmutter und von der sich mit diesen verbindenden GrofRmuttersprache
geprigt und affiziert wurde: »Sie brachte mir bei, wie man sich mit der Zunge am
Gaumen bekreuzigt, wenn man verhaftet oder geschlagen wird, und welches Gebet
man beten muf}, damit man wieder lebend nach Hause kommt.« (MS, 10)"

h§ Diese Erinnerung an die Erzahlungen der Grofmutter prasentiert Haderlap in Engel des Ver-
gessens in zitierter und transponierter Figurenrede: »GrofSmutter greift nach meiner Hand.
Ich zeige dir, wie man sich verhilt, wenn die Polizei kommt, sagt sie. Du musst dich mit der
Zunge am Gaumen bekreuzigen. Drei Kreuze musst du machen und das ein paar Mal wie-
derholen, siehst du, sagt sie und bekreuzigt sich bei offenem Mund mit der Zunge, die am
Gaumen wiegende Bewegungen ausfiihrt. Auf diese Weise, unhorbar, unsichtbar habe sie an
jenem Tag gebetet, als sie von der Polizei abgefiihrt wurde [...]. Man miisse um eine Riickkehr

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

Die durch die Grofmuttersprache abgesteckte Welt entwirft sie als eine ambi-
valente Welt, die gefangen nimmt und halt:

»Die Grofimutter hatte den Horizont meiner Kindheitswelt mit Begriffen und Be-
deutungen aus einer vergangenen Zeit markiert. Die Welt, wie sie sie zeichnete,
war dunkel schillernd und vereinnahmend, aber sie war auch ein Gefangnis, aus
dem ich mich hinaustraumte.« (MS, 11)

Das Sich-Hinaustriumen aus diesem Vergangenheits- oder Kindheits-Gefingnis,
das als ein sprachliches (»Begriffe und Bedeutungen«) markiert ist, kann auf die
Sehnsucht nach anderer Sprache hindeuten. Diese als begrenzt und abgeschlos-
sen gekennzeichnete, in die Vergangenheit zuriickweisende Welt weist Parallelen
zu Raumdarstellungen in Gedichten des Bands langer transit — vor allem dem Ge-
dicht haus der alten sprache (It, 27) — auf, wenn in ihnen auch keine Grofimutter-Fi-
gur vorkommt. Mit der Muttersprache, gemeint ist im wortlichen Sinn die »Spra-
che der Mutter« (MS, 10), verbindet Haderlap eine Mischung aus Zuneigung und
katholischer Erziehung, die sie sich in »Koseworten, Befehlen und Gebetsformeln«
ausdriickt, und so ist diese Muttersprache »nicht nur ein System von Bedeutun-
gen, Begriffen, Definitionen, sie bezog sich auch auf eine hohere Instanz, auf ei-
nen unsichtbaren, allwissenden Richter, der iiber allem stand und allem Bedeutung
zumafl.« (Ebd.)"* Als »Erstsprache« benennt sie die »Grofimuttersprache« und als
»Muttersprache« die »Sprache der Mutter«.

Thre kindliche Sprachwelt, diese erste freigelegte Schicht im anfangs angekiin-
digten Schreiben iiber ihre Sprache, differenziert, rekonstruiert und entwirft Ha-
derlap also iiber das Erleben der sie unmittelbar prigenden Sprachen ihrer Famili-
enmitglieder. Zugleich schildert sie die nihere sprachliche Umgebung zur Zeit ihres
Aufwachsens als einsprachig:

»Bis zu meinem Eintritt in die Schule sprach ich nur Slowenisch, genauer gesagt,
den slowenischen Dialekt von Lepena und begann erst in der Schule Deutsch
zu lernen. Es ist heute in Kdrnten kaum mehr vorstellbar, in einer mehrheit-
lich deutsch sprechenden Umgebung einsprachig slowenisch aufzuwachsen.
Aber in den Gridben rund um Bad Eisenkappel sprach man in dieser Zeit fast
ausschliefilich Slowenisch.« (MS, 10)

beten und alle Machte beschworen, dass man wieder nach Hause kommen wolle.« (Haderlap
2011: 70f)

12 Auch die Sprache, die Stimme der Mutter findet tiber ihre Gebetsformeln Eingang in den Ro-
man Engel des Vergessens, und zwar auf Slowenisch, kursiv hervorgehoben: »Mutter betet mit
mir sveti angel varuh moj, bodi vedno ti z menoj, stoj mi dan in noc ob strani, vsega hudega me brani,
amen und sagt, dass Engel in die Seele eines Menschen blicken und ihre geheimsten Cedan-
ken lesen kénnen.« (Haderlap 2011: 13, Herv. i.0.)

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

87


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

Dariiber hinaus charakterisiert sie ihre Kindheitswelt durch die Darstellung des Le-
bens in dem »einschichtigen Bauernhof« (ebd.). Hier fillt der spezielle Hinweis auf
die bescheidene mediale Ausstattung auf, wie das Fehlen eines Fernsehers, sowie
die detaillierte Angabe zur Art der wenigen verfiigbaren Biicher:

»die Jahreskalender des Hermagoras Verlages, Heiligenlegenden und Martyrer-
geschichten, die Jahrbiicher des Slowenischen Kulturverbandes und einzelne Ro-
mane oder Erzdhlungen, die man mit den jahrlichen Buchpaketen der sloweni-
schen Organisationen bekam. Wir bezogen die slowenische Kirchenzeitung, die
Wochenzeitung Slovenski vestnik und den Karntner Bauer.« (MS, 10, Herv. i.0.)

Diese kurze Auflistung des Vorhandenen deutet auf die regionale, biuerlich-christ-
liche Erfahrungswelt hin. Sie fungiert auch als Verweis auf die soziale Herkunft,
wie sie Haderlap einige Jahre spiter auch in ihrer Antrittsrede bei der Deutschen
Akademie fir Sprache und Dichtung schildert, um ihre fiir eine schriftstellerische
Laufbahn ungiinstigen Ausgangsbedingungen herauszustellen.

Das Weggehen, das Verlassen Lepenas fiir den Besuch des Bundesgymnasiums
fiir Slowenen in Klagenfurt, ist mit der Darstellung eines partiellen Sprachverlusts
verbunden, der zunichst die Sprache des Aufwachsens berithrt. Die Grofimutter
wendet sich von ihr ab und damit beginnen Begriffe, wie etwa »die Namen der Gri-
ser und Unkrautgewichsex, zu verblassen® und ein »Teil der Muttersprache« (MS,
11) zieht sich zuriick: »Ich hatte Angst, mich nicht mehr verstindlich machen zu
konnen und legte mir instinktiv neue Sprachmasken zu, hinter denen ich mich ver-
steckt hielt.« (Ebd.) Die metaphorischen, eine schiitzende Verschleierung ihres Zu-
stands indizierenden Sprachmasken — eine Referenz auf Canetti und sein Konzept
der »akustischen Maske«* als die »sprachliche Gestalt eines Menschen, [...] diese
Sprache, die mit ihm entstanden ist« (zit.n. Durzak 1976:116), — konkretisiert Hader-
lap zum einen als das »Schriftslowenische«, zum anderen als zunehmende Schweig-
sambkeit (ebd.).

13 Essind solche Namen, die in dem Gedichttitel lichtnelke augentrost ehrenpreis (It, 67) auftau-
chenund in dem Cedichttext in ihren slowenischsprachigen Realisierungen kursiv hervorge-
hoben sind. Sie dienen der Gestaltung des Zusammenhangs von Erinnern, Vergessen, Spra-
che und Verortung: »[...] ich habe die / namen aller gewéchse vergessen, / die mich durchstré-
men und konnte / kein zeugnis ablegen, sie nicht / bekunden fiir irgendwann. spater, / viel
spater, wenn die wiesenfluten / verebben, konnten sich worter [ wie lucca, smetlika, veronika |
auf den bliiten niederlassen / oder unerwartet auftauchen, / wie gedanken, die lange zuvor /
aus der bahn geraten sind.« Das in dem Band langer transit enthaltene Gedicht zitiert Hader-
lap nichtim Essay Meine Sprache, es zahlt vermutlich zu den spéter entstandenen Gedichten.

14 Das Konzept hat Canetti erstmals im April 1937 in einem in der Wiener Zeitung Sonntag ver-
offentlichten Gesprach ausgefihrt (vgl. Durzak 1976: 116).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

Es ist die erste von mehreren Episoden, iiber die Haderlap einen ursichlichen
Zusammenhang zu ihrem Schreiben und dessen Charakterisierung als Schreiben
»aus der Erfahrung des Mangels« (MS, 12) herstellt. Das dargestellte Erleben, das
komplexe Ineinander von sprachlicher Macht oder Ohnmacht, von Zugehorigkeit
oder Nicht-Zugehérigkeit” durchzieht den gesamten Essay. Haderlap verbindet es
dynamisch und veranderlich mit beiden Sprachen in Abhingigkeit von den zur Ver-
anschaulichung ausgewihlten Erlebnissen und Erfahrungen. Auf diese Weise be-
reitet sie die den Abschluss des Essays bildende, auf Sprachskepsis fufiende Selbst-
einschitzung der eigenen Sprachlichkeit mit der paradoxen Selbstdarstellung als
>nicht-sprachmaichtige Dichterin« bereits vor.

So schildert sie weiter die erlebte Widerspriichlichkeit im Hinblick auf den Wert,
der dem Slowenischen zur »Zeit des Ortstafelsturms« in den unterschiedlichen so-
zialen Riumen, an denen sie gleichzeitig teilhat, zugeschrieben wird. Im Bundes-
gymnasium fiir Slowen:innen wird Sprache in ihrer identititsstiftenden Funktion
vermittelt, die slowenische Sprache an »Tradition, Zugehorigkeit, Identitit« (ebd.)
gebunden. Dies motiviert zunichst eine enge Anbindung an die Gruppe:

»In meiner Einsamkeit war ich fiir diese emotionale Definition von Sprache sehr
empfinglich. Gleichzeitig nahm ich natiirlich wahr, da in Karnten der Wert die-
ser Sprache stark eingeschrankt war und ihre gesellschaftliche Funktion bestritten
wurde. [..] Gleichrangigkeit und Gleichwertigkeit der Sprache wurden in einem
Umfeld behauptet, in dem die Bereitschaft, den slowenischen oder zweisprachi-
gen Teil der Identitat des Landes zu akzeptieren, gering war. Ein (iberwiegender
Teil der Karntner Bevolkerung sah im 6ffentlichen Gebrauch der zweiten Landes-
sprache eine Provokation.

Ich fithlte mich damalsin der Gruppe aufgehoben, verband mein personliches Ge-
schick mit einem Kollektiv. Wir versuchten das Gefiithl von Minderwertigkeit, das
uns suggeriert wurde, zu negieren und verteidigten unsere Sprache gegen die ru-
dimentére Sprache der Verhetzung« (MS, 11).

Die »emotionale Definition« von Sprache in ihrer identititsstiftenden Dimension
kontrastiert sie mit der zeitgleich erlebten Instrumentalisierung von Sprache als
machtpolitischer Kategorie, wie sie sich in der Erfahrung, dass der slowenischen
Sprache eine »gesellschaftliche Funktion« abgesprochen wird, und in der Anfein-
dung ihrer Sprecher:innen manifestiert. Im Modus der Selbstausleuchtung, riick-
blickend von einer Gegenwart aus, klingt in Formulierungen wie »fithlte mich da-
mals« oder »war ich fir [...] empfinglich« eine Distanzierung von einer solch engen
Bindung von Sprache an eine als homogen prisentierte Gruppenzugehdrigkeit an.

15 Dies sind Busch (2021: 19—21) zufolge grundlegende Achsen, die sich in vielen sprachbiogra-
phischen Erzahlungen identifizieren lassen.

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

89


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

Sie parallelisiert dann ihre durch den Kirntner Sprachenstreit ausgeldste »Politisie-
rung« (ebd.) mit einem verinderten Zugang zu ihrer Sprache iiber Literatur. Letzte-
re stilisiert sie als Ausweg aus der Determiniertheit durch sprachenpolitisch-ideo-
logische Zusammenhinge: »Gleichzeitig entwickelte ich tiber die Lektiire 8sterrei-
chischer AutorInnen einen Bezug zu meiner zweiten Sprache, die mich aus den Ver-
strickungen dieses Streits hinausfithrte.« (Ebd.)

Dariiber hinaus schildert sie die erlebte Diskrepanz zwischen dem iiber Sprache
hergestellten, durch die Repressionen und politischen Spannungen noch verstirk-
ten Gruppenzugehorigkeitsgefithl im Kontext Kirntens und dem »mit Staunen«
wihrend der Begegnungen mit Schiiler:innen in Slowenien festgestellten Fremd-
heitsgefiihl: »Unser kiarntnerisches Idiom verriet uns sofort als Auslander.« (Ebd.)
Wihrend die slowenische Sprache in dem einen sozialen Raum Zugehorigkeit
signalisiert und als Mittel zur Identifikation mit einer Gruppe, zur Herstellung von
Gruppenidentitit fungiert, dominiert in dem anderen sozialen Raum die Wahr-
nehmung, aufgrund der Sprechweise — trotz des »wohlwollende[n] Interesse[s]«
(ebd.) von Seiten der slowenischen Offentlichkeit — als »anderss, nicht zugehorig
identifiziert zu werden. Die Darstellung erlebter Widerspriiche und Briiche in der
eigenen Sprachbiographie erweist sich als prigend fiir die Autorpoetik von Maja
Haderlap.

Stilisierungen der literarischen Zweisprachigkeit und des Schreibprozesses
Unter diesen Vorzeichen weist Haderlap ihrem Schreibbeginn, als dessen Ausloser
sie den Tod der Grofimutter ausmacht, eine kompensatorische Funktion zu: »Ich
[...] fand im Formulieren Gleichgewicht und Halt. Ohne viel nachzudenken, schrieb
ich auf Slowenisch.« (MS, 11) Implizit adressiert sie hier die Frage der Sprachwahl,
stellt sie als nicht bewusst getroffene Entscheidung dar und indirekt als Ausgleich
eines Sprachverlusts bezogen auf die mit dem Tod der GroRmutter verschwindende
Sprache.

Das Schreiben wihrend der Wiener Studienzeit verbindet Haderlap zum einen
mit dem Bemithen um Kontinuitit in einer verinderten Sprachumgebung, zum an-
deren mit dem Erleben einer Sprach- und Identititskrise:

»Ich wollte diese Sprache auch in Wien behalten, wo ich zu studieren begann. Mit
dem Schreiben auf Slowenisch versuchte ich eine Kontinuitat zu behaupten, die
es in meiner sozialen Realitidt nicht mehr gab. In Wien hatte ich das Gefiihl, daf}
mir beide Sprachen abhanden kommen und mit den Sprachen auch das Gefiihl
von Zugehorigkeit.« (MS, 11)

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

Das sich an den empfundenen Sprach- und Zugehorigkeitsverlust anschlieflende
und erneut zur Illustration herangezogene Selbstzitat stammt diesmal aus einem
der auf Slowenisch verfassten Gedichte:*

»In einem Gedicht aus jener Zeit schrieb ich:

nichts bleibt von der illusion der sicherheit, die sich wie eine infektion im geddchtnis an-
siedelt und geduldig harrt, der endlose knoten hiev, der mir die sprache verschligt, jahr fiir
jahr fahrt der fahrstuhl so in eine zu niedrige halle, und die weinberge draufSen rufen den
ort zuriick. vorldufigkeit hat die winde erfafSt, die andeutungen, ein einziges
erschrecken verdeckt den kiihnen reiz, dafs ich erneut unter den phantomen der heimat
und der fremde wdhle. die versuche heimisch zu werden, enden in flucht. [..]J« (MS, 11,
Herv.i.0.)

Angezeigt durch die einleitende Formulierung stellt sie auch hier eine enge Verbin-
dung zwischen Leben und Werk her, authentifiziert somit auch diesen Gedichttext
durch das in dieser spezifischen Lebensphase Erlebte, durch eine eigene Erfahrung

der auf Orte bezogenen Verunsicherung.

Als weitere Auswirkung schildert sie ihren Verlust an Schreib-Souverinitit und

eine Verdnderung ihres Sprachverstindnisses:

»Nichts war von einer, und sei es auch eingebildeten, Souverénitit im Umgang
mit den Sprachen tbriggeblieben. Ich hatte bis dahin im Bewuftsein geschrie-
ben, da ich in der Sprache, die ich als Identititsmerkmal verstanden hatte, auf-
gehoben bin. Ich war es nicht. Wahrend ich mich bemiihte, die Normen des wis-
senschaftlichen Diskurses zu erlernen, zog sich meine slowenische Sprache in Ni-
schen zuriick. Die Worter deuteten auf nichts mehr, sie bezogen sich nur noch auf
Imaginares:« (MS, 12)

Diese Schilderung ihrer Sprachkrise mit Anklingen an die Sprachskepsis-Tradition
(»Die Worter deuteten auf nichts mehr«) koppelt Haderlap erneut — unterstiitzt und

betont durch den Doppelpunkt in seiner ankiindigenden Funktion (»nur noch auf

Imaginires:«) — mit einer Passage aus einem ihrer Gedichte:

[...] sprache, mit der ich auf echoloses niemandsland blicke,
sprache mit gallenfliissigkeit gefiillt, die mich in ein abstoflendes
magnetfeld des schweigens zerrt.

Es handelt sich um ein titelloses Gedicht aus ihrem zweiten, 1987 erschienenen slowenisch-
sprachigen Band Bajalice (Winschelrute). Haderlap zitiert aus der nicht von ihr selbst, son-
dernvon Klaus D. Olof vorgenommenen Ubersetzung des Gedichts ins Deutsche, die in ihrem
Band Gedichte Pesmi Poems (1998: 73) enthalten ist.

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

91


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

selten durchdringt die fiille der sitze schichten des nichts auf dem papier. was bist du,
ein blatt papier, auf das ich zwei lange tage fiir einen zuschauer starre, der lebt, mir aber
fremd ist und den es vielleicht gar nicht gibt?

welche lust bringt das gedankengewirr in verldfSliche form und fiir wen?

nein, anders. (MS, 12, Herv. i.0.)"7

In diesem von Haderlap ausgewdhlten poetologischen Gedicht klingt mit der Fra-
ge »fiir wen?« die in Zweifel gezogene Méglichkeit der (Erzeugung von) Resonanz
und Erreichbarkeit eines anderen, des Gehort-Werdens durch (die eigene) Sprache,
ausgedriickt in dem Vers »sprache, mit der ich auf echoloses niemandsland blicke«, an.
Die in Frage gestellte Wirkmichtigkeit dieser Sprache und Adressierbarkeit des Ge-
schriebenen erscheinen als weitere Facetten der Sprach- und Identititskrise. In der
selbst vorgenommenen Kopplung von sprachbiographischer Erziahlung und Selbst-
zitat bezieht sich diese auch wieder auf drohende Sprachlosigkeit: »sprache, [...] die
mich in ein abstofSendes magnetfeld des schweigens zerrt.«

Briiche im schriftstellerischen Selbstverstindnis offenbart auch die Schilde-
rung der kontextabhingigen Rezeption ihres Gedichtbands Bajalice (1987) zwischen
Nicht-Beachtung und eindimensionaler Wahrnehmung. Haderlap verweist auf
Schwierigkeiten, Aufmerksamkeit fiir die eigenen Texte erzeugen oder auf deren
Rezeption einwirken zu kénnen. So habe der Gedichtband in Slowenien grofien
Anklang gefunden und sie sei »als zentralslowenische Schriftstellerin wahrge-
nommen« worden, »der plotzlich nicht mehr der allzu vertraute Makel anhaftete,
Angehorige einer Minderheit zu sein.« (Ebd.) Allerdings erfolgte dies »ohne jeg-
lichen dsterreichischen Bezug, was mir beschrinkend erschien, weil es einen Teil
jener Realitit ausklammerte, in der ich mich bewegte.« (Ebd.) In Kirnten hingegen
habe es keine einzige Besprechung gegeben:

»Uns, den slowenisch Schreibenden in Karnten kommen nicht nur die Rezensen-
ten, sondern auch die Leserinnen und Leser abhanden. Und das ist das groRRere
Problem. So miihelos kann man sich mit meiner Sprache zwischen alle Stiihle set-
zen.« (MS, 12)

Die von der politischen Lage und dem jeweiligen Kontext abhingige Rezeption der
Kiarntner slowenischen Literatur zwischen Anerkennung und Vereinnahmung oder
Ausblendung hatte Haderlap bereits in ihrem Artikel Von den Miihen des Verschwindens
(siehe Kap. 2.2.1) verdeutlicht. Im Essay Meine Sprache weist sie zusatzlich auf soziale
Entwicklungen hin, auf das auch (aufmerksamkeits-)okonomisch die schriftstelle-
rische Existenz tangierende Problem der schwindenden Leserschaft fiir die Gruppe

17 Auch dieses Gedicht stammt aus Bajalice. Haderlap zitiert wieder die deutsche Ubersetzung
aus dem Band Gedichte — Pesmi— Poems (1998: 87).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

der »slowenisch Schreibenden in Kirntenc, der sie sich hier durch die Verwendung
des Pronomens >uns« zurechnet.

Haderlaps Ausfithrung dieser Zusammenhinge kulminiert in ihrer Positionie-
rung gegen »Ausschliefilichkeit« im Hinblick auf das eigene Schreiben. In der Dar-
stellung ihrer literarischen Zweisprachigkeit dominiert ein Gefithl der Beschrin-
kung, der Nicht-Verfiigbarkeit von Sprache in den jeweiligen sozialen Riumen:

»Das literarische Schreiben verlangt nach Ausschliefilichkeit, wie auch die Kanoni-
sierung der Literatur von der Zugehérigkeit zu einer Sprache ausgeht. Eine solche
Ausschliefilichkeit aber kann es fir mich nicht geben. Gleich, ob ich mich mit slo-
wenisch Schreibenden oder mit deutsch Schreibenden zusammenfinde, ich habe
immer das Gefithl, von der Peripherie zu kommen, nicht zu den Sprachméchtigen
zu gehoren, die sich souverén in ihren sprachlichen Milieus bewegen, oder vorge-
ben es zu tun.« (MS, 12)

Den auf Einsprachigkeit ausgerichteten, institutionellen Normativititen im Sinne
eines >Entweder-Oder« stellt sie das Zugehorigkeitsgefiihl eines sWeder-Noch« ge-
geniiber. Die Selbstverortung »von der Peripherie zu kommen« ist also in diesem
frithen Essay als ein sich auf das Schreiben auswirkendes Gefiihl entworfen und ne-
gativ konnotiert. Die im gesamten Text entfalteten vielfiltigen Grenzziehungspro-
zesse, die Ein- und Ausschliisse produzieren, dienen der Selbstverstindigung im
Hinblick auf das eigene Schreiben und fithren zu einer Definition von Sprache (in)
der Literatur als Moglichkeitsraum:

»Ich glaube wie viele andere Autorinnen und Autoren auch, dafd Sprache nicht nur
Heimat bedeutet, daf sie auch Fremde sein kann, die die Moglichkeit des Ver-
stummens bereithélt. Sprache ist ein Raum der Simulation, ein Labor, das einladt
zum Spiel, das Heimat und Fremde aufheben kann.« (MS, 12)

Damit fithrt Haderlap Sprache zum einen als etwas vor, was nicht selbstverstindlich
und immer zur Verfiigung steht und Zugehorigkeit stiftet, zum anderen entwirft
sie Sprache und Schreiben als Moglichkeit, Binarititen und verfestigte Kategorien
auszuloten und aufzubrechen (»Heimat und Fremde aufhebenc), Sprache versuchs-
weise in etwas anderes zu iiberfithren.

Den Abschluss des Essays bildet ihr Selbstentwurf als zweisprachige Schriftstel-
lerin mit einer spezifischen Stilisierung des Agierens beider Sprachen im Schreib-
prozess. Mit diesem Entwurf bringt sie auch ihr Verhiltnis zu ithren Sprachen zum
Ausdruck:

»Ich habe begonnen, seitich wiederin Karnten lebe, in beiden Sprachen zu schrei-

ben und nicht aus der einen in die andere zu (ibersetzen. Es gibt kein Gedicht, das
ichaufdeutsch genauso schreiben wiirde wie auf slowenisch. Manchmal fallen die

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

93


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

Sprachen innerhalb eines Satzes iibereinander her, aber meistens gehen sie ge-
trennte Wege, wohnen in zwei verschiedenen Raumen, beobachten einander, sind
aufderLauer, obsich nicht eine fremde Syntax durch die Hintertir eingeschlichen
hat. Jede Sprache ist eingenommen von sich, von ihren eigenen Systemen, Bezii-
gen und Assoziationsriumen, jede versucht zu blenden und aufzutrumpfen.« (MS,
12)

Zunichst stellt sie ihr Schreiben »in beiden Sprachen«als ein Schreiben in der einen
oder der anderen Sprache heraus - in Abgrenzung zu Konzepten von Ubersetzung
als Selbstiibersetzung oder als Modalitit des Schreibens. Die Sprachen personifi-
ziert bzw. gestaltet sie figurenihnlich: sie agieren im Schreibprozess selbst und zu-
weilen gegeneinander (iibereinander herfallenJ), bilden kein Ganzes, sondern exis-
tieren — wie iiber die getrennten Riume verbildlicht — weitgehend separat und hal-
ten sich auch voneinander fern, »meistens gehen sie getrennte Wege«, geben acht,
einander nicht zu vermischen, »sind auf der Lauer, ob sich nicht eine fremde Syntax
durch die Hintertiir eingeschlichen hat«. Haderlap akzentuiert also das Trennende,
die kaum vorhandene Verbindung zwischen den beiden Sprachen. In der Betonung
ihrer jeweiligen Eigenarten fiihrt sie diese auch als konkurrierend, einander mes-
send vor: »jede versucht zu blenden und aufzutrumpfen«. — In dieser Darstellung
spiegeln sich deutlich die sprachenpolitischen Bedingungen der Zeit und die zuvor
geschilderten personlichen und sozialen Zusammenhinge.

An diese Inszenierung der eigenen literarischen Zweisprachigkeit schliefdt Ha-
derlap die Formulierung ihres schriftstellerischen Selbstverstindnisses an:

»lch schreibe nicht aus dem Sprachiiberfluf, sondern aus der Erfahrung des Man-
gels. Ich spiele nicht mit den Sprachen, dazu fehlt mir die Leichtigkeit. Ich fiihre
den Sprachen Bilder vor, die aus den tieferen Erfahrungs- und Bewuftseinsschich-
ten aufsteigen. Meine beiden Sprachen miissen daran gemessen werden, wie sie
diese Bilder sichtbar werden lassen.« (MS, 12)

Die eigene Mehrsprachigkeit betrachtet, benennt und figuriert Haderlap in allen
untersuchten Epitexten als Zweisprachigkeit. Hier erscheint sie nicht als Potenzie-
rung, nicht als »Sprachiiberflufl«, sondern ist gekennzeichnet durch die lebensge-
schichtlich begriindete »Erfahrung des Mangels« und durch das, was sich als Unzu-
langlichkeit bemerkbar macht, was nicht moglich (»spiele nicht«, »dazu fehlt mir«) ist
und in einem Kontrast zu »Leichtigkeit« steht. In einer auf beide Sprachen gerich-
teten Sprachskepsis-Variation miissen sich diese bewihren in ihrer Leistungsfihig-
keitim Hinblick auf die Sichtbarmachung, die Sagbarkeit bzw. sprachliche Darstell-
barkeit spezifischer Erfahrungen und den Selbstausdruck. Das Aufsteigen aus »den
tieferen Erfahrungs- und Bewusstseinsschichten« deutet auf Verdrangtes oder zu

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

Ergriindendes hin, das zunichst als Bild aufscheint und einer Versprachlichung be-
darf - etwas, wofiir eine Sprache gefunden werden muss.

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass sich Haderlap in diesem Essay in ihrer
zweisprachigen Autorschaft iber Negation inszeniert — im Sinne einer Nicht-Aus-
schliefilichkeit, empfundenen Nicht-Zugehorigkeit und Nicht-Sprachmichtigkeit
sowie durch stilisierte Unzulinglichkeit und Un-Souverinitit im Umgang mit ihrer
Zweisprachigkeit, was sie auf ihre spezifischen sprachbiographischen Erfahrungen
zuriickfithrt. Damit hebt sie sich von der Vorstellung einer polyglotten Dichterin ab.
Dies formuliert sie explizit im >Zwiegesprach« mit Ilma Rakusa:

»Was ich mir sehr gut vorstellen kann, was ich als Zustand immer herbeigesehnt
oder -gewiinscht habe und was ich bei dir sehr bewundere, das ist dieses Polyglot-
te—dass man mehrere Sprachen hat und dass man dieses Fixiertsein auf eine oder
auch aufzwei Sprachen aufheben kann. Ich denke mir manchmal, es wire leichter,
wenn man noch eine dritte oder vierte Sprache zur Verfligung hitte, damit man
sich nicht so determiniert fithlt von den Sprachen, die man spricht oder in denen
man schreibt.« (Haderlap/Rakusa 2003: 105f.)

Das Determiniertsein von zwei Sprachen und auch von dem Ort und von den mit
ihm verbundenen historischen, gesellschaftlichen und sprachenpolitischen Bedin-
gungen ist ein zentraler Aspekt, den Maja Haderlap in spateren poetologischen Tex-
ten immer wieder aufnimmt.

Indiesem Zusammenhang ist auch die zu Beginn des Kapitels erwihnte Diskus-
sion, die der Artikel zum Exophonie-Symposium in der slowenischen Zeitung Delo
ausgelost hat, aufschlussreich. In der Broschiire zum Symposium werden zwei Le-
serbriefe mit kontriren Meinungen in deutscher Ubersetzung prisentiert (Lughofer
2011: 28-30). In dem ersten Leserbrief von Jolka Mili¢ wird Maja Haderlap, im aus-
grenzenden Einschluss, bezeichnet als: »die — obwohl eine Minderheitenangehérige
jenseits der Karawanken — unsere nahe Landesverwandte ist« (ebd., S. 28, Herv. JG)
und ihr Schreiben auf Deutsch bewertet »als ein klassisches Beispiel fiir Assimilati-
on, verbunden mit der Zuschreibung »des leidigen Gefiihls, abtriinnig und schul-
dig zu sein« (ebd., S. 29). Mit Bezug zu der im Artikel erwihnten Information, dass
Haderlap zu Hause »slowenische[n] Dialekt« gesprochen habe, urteilt Mili¢: »meine
Umschreibung: mit dem kommt man aber nicht weit!« und nimmt eine sprachliche
Hierarchisierung® und damit eine weitere Abgrenzung vor: »aber zum richtig ech-
ten Slowenischen hat sie aus verschiedensten Griinden keinerlei Bezug gefunden«

18  Diese Hierarchisierung ist zuriickzufithren auf die »Nationalisierung der Sprache« als Kern-
bereich des>Projekts Nations: »Die nationalisierte Sprache hat neben sich andere nationali-
sierte Sprachen; alle anderen sprachlichen Varietdten hat sie unter sich.« (ebd., S.12, Herv.
i.0.)

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

95


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

(ebd., Herv. JG). Dahinter verbirgt sich die sprachideologische Annahme eines ho-
herwertigen Standards oder >Originals< und einer Abweichung. Mit der Wertung
»richtig echten« verbindet sich die Imagination von Authentizitit, Natiirlichkeit,
aber auch von Legitimitit bezogen darauf, wer als »echters, legitimer Sprecher ei-
ner Sprache und einer wie auch immer gefassten Sprachgemeinschaft gilt.

Als Gegenposition ist in der Broschiire der Leserbrief von Tomaz Ogris abge-
druckt. Darin reagiert er wie folgt:

»Nur gut, dass der berithmte France Preseren schon ldngst gestorben ist. Nach
mehr als hundertfiinfzig Jahren ist er vermutlich nicht mehr in Gefahr, dass Frau
Jolka Mili¢ versuchen wiirde ihn aus dem Nationalkérper abzusondern, schlief3-
lich war sein Selbstverstandnis nicht so, wie es sich flir einen guten Slowenen ge-
hort. Er hat gesiindigt: schrieb viel auf Deutsch, verkehrte in Karnten und Krain
auch mit deutschen Freunden. Die strenge Frau wiirde ihn fir unwiirdig erklaren,
ihn mit Maja Haderlap zur Achtung verurteilen. [..] Vielleicht hat Frau Jolka schon
mal etwas aus Majas Lyrik oder aus ihren Prosatexten in slowenischer und deut-
scher Sprache gelesen. lhr ist nicht begreiflich, dass die Karntner Schriftstellerin
und Dramaturgin, und mit ihr noch viele weitere verniinftige Leute, die an der
Nahtstelle mehrerer Sprachen und Weltbilder leben, ungehinderten Zugang zu
zwei oder mehreren Sprachen hat. Wozu sollte sie sich einschranken, benutzt der
Mensch doch beide Hinde, die ihm geschenkt wurden. Die Erstsprache ist fiir die
Mehrheit der Karntner, Triester, Unterkrainer, Prekmurer und weiterer Slowenen
der landliche Dialekt, die Sprache auf die Frau Mili¢ nichts gibt, weil man mit ihr
nicht weit kommt. So eine Demiitigung der richtigen Muttersprache ist pure Igno-
ranz. [..]J« (zit.n. Lughofer 2011: 29)

Ogris zieht also den slowenischen Nationaldichter France PreSeren heran und be-
tont, dass auch er auf Slowenisch und auf Deutsch gedichtet habe, durchkreuzt da-
mit auf das Einsprachigkeitsparadigma zuriickzufithrende Normalititserwartun-
gen, hebt das Schreiben von Haderlap in zwei Sprachen als Zugewinn hervor und
weist das literarische Schreiben in nur einer von mehreren zur Verfiigung stehen-
den Sprachen als Einschrinkung aus. Zudem positioniert sich Ogris im Rekurs auf
die von Mili¢ vorgenommene, ideologisch geprigte Abwertung des s>slowenischen
Dialekts¢, indem er diese als »Demiitigung« und den »lindliche[n] Dialekt« der an
verschiedenen Orten lebenden Slowenen - in imitierender Verkehrung der Formu-
lierung von Mili¢ — als »richtige[-] Muttersprache» bezeichnet.

Erfahrene Zuschreibungen und Anklagen dieser Art im Hinblick auf die Wahl
ihrer Schreibsprache adressiert Maja Haderlap in ihrer Rede Im Licht der Sprache —
darin auch mit Bezug zum deutschsprachigen Literaturbetrieb.

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

3.2.2 Im Licht der Sprache - Reflexion des Sprachwechsels
von der Sprachgrenze aus

Die Klagenfurter Rede zur Literatur Im Licht der Sprache, mit der Maja Haderlap
am 2. Juli 2014 die 38. Tage der deutschsprachigen Literatur erdfinet, steht merklich
unter dem Einfluss der grof3en Aufmerksambkeit und damit verbundener Erfahrun-
gen im deutschsprachigen Literaturbetrieb seit der Zuerkennung des Ingeborg-
Bachmann-Preises im Jahr 2011. Sie selbst bezieht sich darin explizit auf die Dis-
kussionen, die sie in den letzten drei Jahren gefiithrt habe, »geprigt von hoher
Emotionalitit und sehr heterogenen Anforderungen an mich als Schriftstellerin«
(LS, 18). Mit diesen Worten deutet sie ein inzwischen ambivalentes Verhiltnis zur
politischen und literarischen Offentlichkeit an. Es zeichnet sich ein Hadern mit
der ausgefilllten und zugeschriebenen Rolle als, wie es Haderlap spiter in ihrer
Poetikvorlesung formulieren wird, »offizielle Schriftstellerin« und »Fiirsprecherin«
(IW, 64) ab und ein Spannungsverhiltnis in der sozialen wie politischen Selbst- und
Fremdinszenierung. Mit ihrer Rede nimmt sie Stellung zu den Zuschreibungen und
Erwartungshaltungen, mit denen sie sich konfrontiert sieht, und formuliert das
Thema selbst: »Ich mdchte versuchen, von einer Peripherie aus, von der deutsch-
slowenischen Sprachgrenze, die fir Kirnten prigend ist, iiber das Phinomen des
literarischen Sprachwechsels nachzudenken.« (LS, 16) Mit der deutsch-sloweni-
schen Sprachgrenze ruft sie einen von spezifischen historisch-politischen und
sprachideologischen Differenzkonstruktionen geprigten Raum auf, wie sie ihn
in seinen Auswirkungen auf ihr Spracherleben und ihr Schreiben schon im Essay
Meine Sprache schildert. Die Mehrdimensionalitit und Metaphorik des Konzepts
der Grenze wird zum Angelpunkt der Darstellung in dieser Rede und verbindet
sich mit Ausleuchtungen unterschiedlicher Grenzziehungsprozesse: historisch,
politisch, gesellschaftlich, literarisch — letztere bezogen auf Differenzlinien, auf
Ein- und Ausschliisse im Literaturbetrieb. Die Betonung des Topographischen, der
Verortung und auch eines konkreten Ausgangspunkts, »von [..] aus« (LS, 15), fir
das Sprechen, Nachdenken, Schreiben — gefasst iiber riumliche Konzepte als Peri-
pherie, Rand, Grenze und referentiell konkretisiert als die Kirnten bestimmende
deutsch-slowenische Sprachgrenze — ist zentral fiir den in der Rede entwickelten
eigenen Begriindungszusammenhang fir ihren Wechsel der Literatursprache.
Wie schon in Meine Sprache nutzt Haderlap die Kategorie Raum am Schluss ihrer
Rede in iibertragener Bedeutung zur poetologischen Selbstverortung, zur Reflexi-
on der eigenen Zweisprachigkeit und zur Darstellung ihres Schreibprozesses im
Bild des Korridors. Thr Selbstentwurf als zweisprachige Autorin ist, in Umkehr
zu dem in Meine Sprache stilisierten Gefithl der Nicht-Sprachmichtigkeit, ge-
pragt von sprachlicher Selbstermichtigung im Sinne einer (aspirierten) Befreiung
von Restriktionen, Zuschreibungen, monolingualen Ideologien und sprachlichen
Hegemonien.

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

97


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

Als Rede-Einstieg und Aufhinger dient Haderlap ein Zitat von Ingeborg Bach-
mann aus der Erzihlung Drei Wege zum See: »Der Ursprung dieser Geschichte liegt
im Topografischen« (LS, 15). Sie fokussiert auf die Protagonistin Elisabeth Matrei,
die in Klagenfurt »mit dem Blick Richtung Grenze« und durch die Begegnung mit
Franz Joseph Trotta zu der Erkenntnis komme, »dass ihre Sicht der Welt [...] von ei-
ner kaum deutlichen, aber doch fithlbaren topografischen Verortung ausgeht, von
der Peripherie« (ebd.). An diese projektive Deutung schliefit sie eigene Uberlegun-
gen »von einem Rand aus« (ebd.) an, in denen Fragen der Verortung eine zentrale
Rolle spielen. Mit der Grenze als »Rand« indiziert sie also einen spezifischen Blick-
winkel oder auch eine Denkfigur. So fasst sie etwa unter »Peripherie« gleich zu Be-
ginn nicht nur riumliche Lageverhiltnisse, sondern auch relationale Verhiltnisse
unterschiedlicher Art, wenn sie von der Mutation der Peripherie »zu Schauplitzen«
spricht, »in denen sich gesellschaftliche, politische, kulturelle und soziale Umwil-
zungen, Briiche, Tendenzen ungeschminkter zeigen, ja geradezu in allen Facetten
entbloflen.« (LS, 16)

Der Sprachwechsel >eingewanderter< Autor:innen

In ihren allgemeinen Uberlegungen zum Phinomen des Sprachwechsels nimmt
Maja Haderlap zunichst Bezug auf »eine wahre Flut« an prominenten »Etiket-
tierungen« aus dem literarischen Diskurs zu Sprache und Migration, wie dem
»neuen Nomadentum, wenn man den etwas verschlissenen Begriff >Autoren mit
Migrationshintergrund« nicht mehr verwenden méchte«, dem »Unterwegssein«
sowie auf postkoloniale Konzepte von »transkulturellen und hybriden Mischkultu-
ren« (LS, 16). Sie evoziert mit diesen Begriffen also displacements durch weltweite
Vernetzungen und Verortung, die sich auf grenziiberschreitende Wanderungsbe-
wegungen bezieht — »routes statt roots« (Bachmann-Medick 2010: 198, vgl. Clifford
1997). Gegeniiber diesem »Modediskurs der Ortlosigkeit« (LS, 17) hebt sie die Re-
levanz des Ortes im Sinne historischer, sozialer, kultureller und machtpolitischer
Bedingtheiten hervor und prisentiert sich damit gewissermaflen anachronistisch.
So unterstreicht sie, dass ein Sprachwechsel nicht einfach Ausdruck einer »neue[n]
Form des Kosmopolitismus« sei, denn dieser setze »dkonomische und politische
Freiheit voraus« und verdecke »die zumeist schmerzvollen Erfahrungen des Ver-
lusts von Heimat und Sicherheit, sowie die groflen Anstrengungen der Betroffenen,
derer es bedarf, um irgendwo anzukommen« (ebd.). Damit greift sie implizit die
Kritik z.B. an Homi Bhabha (1994) auf, und zwar hinsichtlich seiner Konzeptuali-
sierung von peripheren Riumen und insbesondere von Hybriditit verkérpernden
Grenzginger:innen, die »sich kosmopolitisch zwischen Kulturen bewegen und
ihre Mehrfachzugehorigkeit produktiv machen bzw. kreativ entfalten kénnen«
(Bachmann-Medick 2010: 200). Ausgeblendet bleiben zum einen der Leidensdruck
durch Migrationserfahrungen, zum anderen Machtbeziehungen sowie soziale und
6konomische Ungleichheiten (ebd., S. 201).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

Weiter fokussiert Haderlap auf Orte im Sinne von (An-)Bindungen, die aus dem
Blick zu geraten drohen, wenn sie feststellt: »Fast scheint es, als wiren die in eine
Sprache eingewanderten Autoren das Produkt einer internationalen Transaktion,
herausgerissen aus ihren sozialen, kulturellen, sprachlichen Verankerungen und an
neue Sprachufer gespiilt.« (LS, 16) Dieser Vorstellung begegnet sie zum einen mit
einer Differenzierung der Griinde, die zu einem Sprachwechsel fithren: von Flucht
vor politischer Verfolgung oder Krieg oder aus Armut iiber ein Studium oder eine
neue Arbeit bis hin zu einer mehrsprachigen Lebenssituation (LS, 17). Zum ande-
ren betont sie, dass die genannten Autor:innen mit ihren vielstimmigen Texten »die
Ideologie der Globalisierung« unterlaufen, »wonach es selbstverstindlich geworden
sei, sich von der Geografie und von der Geschichte zu 16sen.« (LS, 21) Mit Blick auf
ihre literarische Produktion stellt sie heraus, dass mit dem Sprachwechsel auch mit-
gebrachte Geschichte(n) in vielfiltiger, je spezifischer Weise in die sneuen< Sprachen
hineinwirken und schlief3t an den Topos der Bereicherung und Anreicherung an:

»Sie haben die Geschichte der Linder und Orte, die sie entweder verlassen haben,
in denen sie leben oder zwischen denen sie pendeln, langst in ihre sprachlichen
Bilder aufgenommen und spiegeln sie auf vielfaltige Weise. Sie sind Fahrtenleser
zwischen den Sprachen und Kulturen, sie flillen die Archive ihrer neuen, erober-
ten, geliehenen Sprachen mit den Geschichten ihrer verlassenen, zerstorten, zer-
splitterten Familien oder ihrer reichen Herkunftskulturen.« (LS, 21)

In ihrer Darstellung werden die Spracharchive durch die Praxis des Fiillens dyna-
misiert, Gedichtnisse differenzieren sich aus, werden vielgestaltig. Dariiber hinaus
kennzeichnet Haderlap mehrsprachige Schreibverfahren als eine Neues generieren-
de, wechselseitige Vergleichspraxis: »Auf ihren Schreibtischen begegnen sich Wor-
ter und ihre Bedeutungen im vielfachen Vergleich. Sie wigen einander ab, héren
sich zu, legen Wert auf feine Nuancierungen, Schattierungen und Unterschiede.«
(LS, 21) Zur Veranschaulichung fiihrt sie unter anderem die Texte der Bachmann-
preistrigerin des Jahres 2012, Olga Martynova, und ihr »zweisprachiges Dichten«
an, das »einem Tinzeln zwischen den russischen und deutschen literarischen Tra-
ditionen« gleiche und das »eine neue Sprachwelt, die sich mit Spiellust und An-
archie iiber gedachte Sprachgrenzen hinwegsetzt«, erschaffe (LS, 22). Indem Ha-
derlap Sprachgrenzen als »gedachte« qualifiziert, stellt sie diese als Konstruktio-
nen und ihre literarische Uberschreitung in Anspielung auf monolinguale Normen
als subversiv (»Anarchie«) aus. Diesen an der literaturwissenschaftlichen Mehrspra-
chigkeitsforschung orientierten Blick kontrastiert sie mit einem noch aufzulésen-
den Missverhiltnis im deutschsprachigen Literaturbetrieb hinsichtlich der Aner-
kennung von >eingewanderten« Schriftsteller:innen. So hitten zwar mehrfach Au-
tor:innen den Bachmann-Preis gewonnen, »deren Muttersprache nicht Deutsch ist«
(LS, 16), es gebe aber immer noch »die vielen Zurufe, die Zurechtweisungen, Kate-

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

99


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

gorisierungen und die stindig sich wiederholenden Fragen nach der Identitit der
Autorenc (LS, 17). Sie referiert auf Annahmen, die auf das Einsprachigkeitsparadig-
ma in Verbindung mit starren Identititskonzepten zuriickzufiithren sind, sowie auf
Ein- und Ausschliisse, die iiber Sprache und mit Bezug zu Sprachideologien verhan-
delt werden — prominent wieder zwei Jahre nach ihrer Rede in der Jurydiskussion
zum Auftritt von Tomer Gardi (siehe Kap. 2.1.2). Dies wird deutlich an ihrer rhetori-
schen Frage, mit der sie die Differenzlinie evoziert: »Macht sich da nicht ein Wunsch
nach Abgrenzung bemerkbar, nach einer Markierung des angestammten literari-
schen Territoriums?« (ebd.) Sie adressiert die Zugehdorigkeit zum literarischen Feld
und dariiber hinaus erwartete wie zugewiesene Zustindigkeiten hinsichtlich der li-
terarischen Produktion:

»Die in die deutsche Sprache eingewanderten Autorinnen und Autoren sollten
sich auf ihre speziellen Themen beschrianken, konnte man vor nicht allzu lan-
ger Zeit im deutschen Feuilleton lesen, und nicht danach trachten, sich in den
deutschsprachigen Literaturbetrieb einzupassen. Dem folgte eine kurze Diskus-
sion, man schien sich bald darauf geeinigt zu haben, dass die >eingesprachtenc
Schriftsteller wie Ilija Trojanow sie nennt, eine Bereicherung fiir die deutsch-
sprachige Literatur seien. Trotzdem werde ich das Gefiihl nicht los, dass wir uns
in einem Moment der Ruhe vor dem Sturm befinden, in dem man den dazuge-
kommenen Schriftstellerinnen entgegenrufen mochte, sie sollten sich auf ihre
Geschichten und Bemiithungen nicht allzu viel einbilden, schlieflich gebe es noch
die angestammten Autoren, denen die Zuflucht-Sprache eigentlich gehore.« (LS,
17)

Mit der Anspielung auf einen Artikel im Feuilleton samt Repliken® und der dar-
in durch biographistische Themenzuweisung vorgenommenen Grenzziehung

19  Gemeintist vermutlich der in Die Zeit erschienene Artikel Letzte Ausfahrt Uckermark von Ma-
xim Biller (2014), in dem er aufmerksamkeitswirksam und polemisch fordert, »deutsche
Schriftsteller mit nicht deutschen Wurzeln« sollten sich in ihrem Schreiben nicht anpassen
und »Wobhlfiihlpreise« — genannt wird der bis 2017 vergebene Adelbert-von-Chamisso-Preis
—»kassieren« und nicht tiber »Urdeutsche« schreiben, sondern »liber Leute wie sich selbst«.
Mit dem Titel seines Artikels referiert er auf den Roman Vor dem Fest von Sasa Stanisic, der
in der Uckermark spielt und zwar, so Biller, »unter ehemaligen Ossis, von denen Stanisi¢ so
viel versteht wie seine Kritiker vom jugoslawischen Biirgerkrieg, vor dem er mit 14 Jahren
nach Deutschland fliehen musste.« Stani3i¢ (2008: 104—109) selbst hat sich einige Jahre zuvor
eben gegen solche »Mythen vom Schreiben der Migranten« (ebd., S.104) positioniert. Sein
»Mythos Nr. 2« lautet: »Migrantenliteratur hat als ausschliefliches Thema die Migration«. Er
selbst sei »immer sehr am zweiten oder dritten Buch eines Migrantenautors interessiert —
dem Buch, das er schreibt, nachdem er seine Exilgeschichte erst einmal aufgearbeitet hat.«
(ebd., S.108)

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

zwischen Gruppen gibt sie — den Mechanismen des literarischen Kriftefelds ent-
sprechend - zu bedenken, dass einmal verhandelte Zugehérigkeiten immer wieder
in Frage gestellt werden konnen, und bezieht sich dann konkret auf den Topos des
Sprachbesitzes. Mit der dichotomen Kategorisierung >eingewanderte«/>dazuge-
kommene« versus >angestammte« Schriftsteller:innen ruft sie eine wirkmichtige
soziale Differenz- und Distinktionskonstruktion, die zentral tiber Sprache er-
folgt, sowie ein Machtverhiltnis auf. Mit ihrer Formulierung »die angestammten
Autoren, denen die Zuflucht-Sprache eigentlich gehore« spielt sie auf die Autori-
sierung und Authentifizierung von Autorschaft tber das ideologisch aufgeladene
Konzept der Muttersprache an. Zu solchen Imaginationen von Sprachbesitz hatte
sie sich auch schon in der Diskussion im Rahmen des Symposiums Exophonie.
Schreiben in anderen Sprachen, an der sich auch Yoko Tawada und Julya Rabinowich
beteiligten, positioniert:

»Was uns verbindetist, dass wir oft in der Situation sind zu begriinden, warum wir
in einer Sprache schreiben und in der anderen nicht. Das haben andere Autoren
und Autorinnen nicht. Das unterscheidet uns schon einmal primar. Das andere —
doch ich glaube, das stimmt als Theorie wieder nicht — mit diesem Bewusstsein,
vielleichtals sogenannte Sprachrduberin oder was immerim schlimmsten Fall an-
gesehen zu werden« (zit.n. Lughofer 2011: 24).

Mit beiden Auflerungen bekundet Haderlap ihre Haltung zu biologistischen und
ethnisierenden Konzeptionen von Sprache als >Mutterspraches, indem sie ihre ideo-
logische Ausprigung im Sinne von Vererbung und Abstammung in der Vorstellung
von Sprache als einem qua Geburt erworbenen Recht, einem ererbten Eigentum
hervorkehrt. — In der von ihr gewdhlten Bezeichnung »Sprachriuberin« klingt die
bereits zitierte Formulierung von Ette (2007: 167) an hinsichtlich der »Aneignung
eines mobilen kulturellen Besitzes [...] gleichsam durch Mundraub«, ohne »eine di-
rekte Genealogie«.

Der eigene Sprachwechsel: Grenzkontrollen und ein Weg aus der Enge

Die offentlichen Reaktionen nach ihrem eigenen »Wechsel in die deutsche Litera-
tursprache und nach dem Bachmann-Preis« (LS, 17) sieht Maja Haderlap als Bestiti-
gung ihrer Einschitzung, »dass ein Sprachwechsel ein duflerst schwieriger Prozess
ist und notgedrungen verbunden mit kulturellen und persénlichen Konflikten.« (LS
17f.) Die Darstellung jener vielschichtigen Konflikte nimmt einen grofien Raum in
ihrer Rede ein.

Zunichst kniipft sie noch einmal, nun aus eigener Erfahrung, an die »Zurecht-
weisungen, Kategorisierungen« (LS, 17) der reingewanderten< Autor:innen im Lite-
raturbetrieb an. Dazu rekonstruiert sie Fragen, mit denen sie sich unaufhérlich bei
offentlichen Auftritten konfrontiert sah. In ihnen spiegelt sich das dominante Ein-

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

101


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

sprachigkeitsdenken, die erfolgreiche »mentale Verankerung« des nationengebun-
denen »Konzepts der Einsprachigkeit als zentraler Konzeptualisierung des — nur
als nationalstaatlich verfasst vorstellbaren — Menschen.« (Ehlich 2009: 13) So lassen
die Fragen essentialisierende und statische Vorstellungen von Sprache, Kultur und
Identititim Kontext von Zugehorigkeitsfragen sowie ein Bediirfnis nach vereindeu-
tigender, exklusiver Zuordnung erkennen:

»lch bin bei nahezu allen literarischen Auftritten und in nahezu allen Interviews
beharrlich nach meinen Sprachen und nach meiner nationalen, kulturellen Iden-
titdt befragt worden. Warum ich in deutscher Sprache schreibe, wo ich doch als
Angehorige der Karntner Slowenen slowenisch aufgewachsen sei und am Beginn
meiner schriftstellerischen Arbeit auf Slowenisch geschrieben habe. Welcher
Kultur ich mich zugehoérig fiithle, ob ich mich als slowenische oder 6sterreichische
Schriftstellerin sehe? Die Situationen glichen einer fortdauernden Grenzkontrol-
le, einem ununterbrochenen Einbiirgerungsverfahren, bei dem mir abverlangt
wurde, die Fragenden von meinen ehrlichen Absichten zu iiberzeugen und meine
individuelle kulturelle Zugehérigkeit darzulegen.« (LS, 18)

Haderlap bezieht Stellung, indem sie in transponierter, imitierender Rede dieses
unhinterfragte Bediirfnis nach eindeutigen Zugehorigkeitsverhiltnissen als solches
markiert (»wo ich doch, »als slowenische oder dsterreichische«) und die routinisier-
te Befragungspraxis durch die gewihlten Bezeichnungen »fortdauernden Grenz-
kontrolle« und »ununterbrochenen Einbiirgerungsverfahren« bewertet. In der Fra-
ge, warum sie auf Deutsch schreibe, »wo« sie »doch als Angehérige der Kirntner Slo-
wenen slowenisch aufgewachsen« sei und anfangs auf Slowenisch geschrieben ha-
be, schwingt das Einsprachigkeitsparadigma mit, also die Normalititserwartung,
eine Autorin schreibe gleichsam natiirlich in einer Sprache, ihrer Muttersprache,
durch deren Besitz sie mit einer klar abgegrenzten, homogen gedachten Nation,
Ethnie — in diesem Fall mit einer >Volksgruppe« (»Kdrntner Slowenen«) — verbunden
sei. Zudem sind Anklinge an den native speaker erkennbar in der Vorstellung einer
Person, die eine Sprache in der frithen Kindheit erwirbt (»slowenisch aufgewach-
sen«) und nur dann als Muttersprachlerin gelten kann. Zwei Jahre nach Haderlaps
Rede diskutiert die Jury in Klagenfurt nach dem >Stérfallc-Auftritt von Tomer Gar-
di explizit tiber die »Einwanderungsbedingungen in die Sprache«. Diese Diskussi-
on legt eben solche Grenzziehungen in kulturellen Verarbeitungsroutinen des Lite-
ratursystems, wie im zweiten Kapitel herausgearbeitet, offen. Dies deutet auf die
Aktualitit des Befunds von Amodeo (2002: 78—91) hin, dass es nicht nur politische,
sondern auch literarische Staatsbiirgerschaften gibt, die vergeben oder verweigert
werden kénnen. In ihrer Rede betont Haderlap, dass Anerkennungen fragil sind und
unablissig tiberpriift und bestitigt werden (miissen), was auch der Dynamik des (je-

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

weiligen) literarischen Feldes entspricht. Zudem finden Mehrfach-Zugehérigkeiten
in eindimensionalen Sprach- und Identititsmodellen nicht so einfach einen Platz.

Thren Erklirungs- und Begriindungszusammenhang fir den eigenen Sprach-
wechsel entwirft sie ausgehend von der rhetorischen Frage: »Ist es itberhaupt mog-
lich, vor dem Hintergrund des Kirntner Sprachenkonflikts, als Schriftstellerin frei
iiber die Wahl der Sprache zu entscheiden?« (LS, 18) Damit richtet sie den Fokus wie-
der auf den Ort, auf Kirnten. Zur Veranschaulichung selektiert sie einen »markan-
ten Einschnitt« aus ihrer Sprachbiographie, rekurriert auf die nicht selbstverstind-
liche Verfiigbarkeit von Sprache und inszeniert diese, wie bereits im Essay Meine
Sprache, als existentielle, ihr Selbstverstindnis bestimmende Grunderfahrung: »An
dieser Stelle flieflen meine Spracherfahrungen zusammen, die geprigt sind vom
Bewusstsein des Mangels an Sprache und von ausgesprochenen und unausgespro-
chenen Sprachverboten.« (Ebd.) Dienten Selbstzeugnisse dieser Art im Essay Meine
Sprache primir der Selbsterforschung im Hinblick auf die eigene Sprache, so fun-
gieren sie nun, bezogen auf den Sprachwechsel, stirker als (Selbst-)Rechtfertigung.
Mit ihrer Frage lenkt sie den Blick auf das Dilemma der Sprachwahl fiir Autor:in-
nen im Kontext der Kirntner slowenischen Literatur. Die extensive Reflexion und
Begriindung des eigenen Sprachwechsels in dieser Rede scheint auch durch das Be-
mithen oder den (verinnerlichten) Druck motiviert zu sein, diesbeziiglich ihr Bild in
der Offentlichkeit zu beeinflussen und Versuchen ihrer Diskreditierung entgegen-
zuwirken. Die in ihrer Sprachbiographie erfahrenen Sprachverbote bezieht sie in
erster Linie auf »meine slowenische Muttersprache«, die ihr in Kirnten »oft um die
Ohren geflogen« und aufgrund derer sie zu den »politisch unzuverlissigen Biirge-
rinnen gezahlt« worden sei (ebd.). Das sei die Kategorie fiir diejenigen gewesen, »die
von ihrem Recht auf die zweite Landessprache nicht absehen wollten und damit die
Einheit des Landes infrage stellten« (ebd.). Diese Erfahrung mit einer spezifischen
Ausformung der Ideologie »eine Nation/ein Staat — eine Sprachecstellt Haderlap als
priagend fiir ihr Verstindnis von Sprache dar:

»lch musste, bevor ich mich in eine Sprache fliichten oder mich an einer Sprache
festhalten konnte, meine Muttersprache verteidigen, ohne genau zu wissen, wie
man fiir eine Sprache spricht. Noch bevor ich hitte sagen kénnen, was eine Spra-
che ist, ein Medium des Denkens, der Weltauffassung, der Verstindigung, des
Handelns, der Phantasie, der Sehnsucht, wurden mir in Karnten die hier beheima-
teten Sprachen als ideologische, politische Kategorie vorgefiihrt, als zwei einan-
der ausschliefSende Pole, zwischen denen ich mich entscheiden misste. Es ging
dabei um das Versprechen von Heimat, um Zugehorigkeit, verbunden mit dem
Vorwurf der Unangepasstheit gegeniiber der Mehrheitsbevdlkerung.« (LS, 19)

In der Qualifizierung solcher Sprachkategorien als von auflen kommend (»wurden
mir [...] vorgefithrt«) deutet sich ein Motiv fiir ihre intensive Beschaftigung mit dem

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

103


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

Phinomen Sprache in all ihren Texten an, fiir die Auslotung dessen, was Sprache
jenseits politischer Instrumentalisierung ist, was sie (nicht) leisten oder sein kann.
Die genannten »Pole«, resultierend aus Grenzziehungsprozessen, rufen wieder je-
ne Ausschliefilichkeiten auf, die Haderlap in unterschiedlichen Facetten in ihren Re-
den aufzeigt und in ihren Auswirkungen auf das Erleben der eigenen Zweisprachig-
keit inszeniert — hier bezogen auf das politisch motivierte, mit dem Versprechen
von Zugehorigkeit verbundene Bekenntnis zu einer Sprache. Sie schildert den selbst
erlebten Assimilationsdruck von »deutschnationalen Heimatverbindenc, das Slo-
wenische aufzugeben, wie er noch Jahrzehnte nach dem Zweiten Weltkrieg auf die
zweisprachige slowenische, auf dem Land lebende Bevilkerung in Kirnten ausgeiibt
worden sei. Dieses Beispiel dient der Verdeutlichung der machtpolitischen Zusam-
menhinge, die sich auf die Entwicklung ihres sprachliches Repertoires ausgewirkt
haben. Haderlap nutzt es auch zu einer Positionierung: »Das Absurde daran war,
dass ich meine gelebte Zweisprachigkeit immer als Bereicherung empfunden habe
und schon als Kind nicht verstehen konnte, warum es besser sein sollte, einspra-
chig zu sein.« (LS, 19, Herv. JG) In ihren biographischen Schilderungen erweisen sich
eingeforderte Zugehorigkeitsbekenntnisse oder auch erhoffte und enttiuschte Zu-
gehorigkeitsversprechen in unterschiedlichen sozialen Riumen und Kontexten als
wiederkehrendes Muster — und zwar im Hinblick auf beide Sprachen. So auch schon
im Essay Meine Sprache, in dem sie auf der Grundlage solcher Erfahrungen hervor-
hebt, dass Sprache nicht nur Heimat bedeute, sondern auch Fremde sein konne.
Zugleich gesteht sie der Sprache zu, ein »Labor« zu sein, das Heimat und Fremde
aufheben konne (MS, 12), womit sie indirekt die Aufmerksambkeit auf die potentielle
Wirksamkeit der literarischen Arbeit lenkt.

Thr anfingliches Schreiben auf Slowenisch in den 1980er Jahren entwirft sie in
der Klagenfurter Rede zur Literatur als personlich und politisch motiviert: »nicht
nur, um mich meiner Muttersprache zu vergewissern, sie zu erobern, zu erkun-
den, sondern um das Zuriickweichen des Slowenischen in Kirnten aufzuhalten,
dachte ich - hoffte ich, und um in meine eigene Geschichte vorzudringen.« (LS,
20) Wahrend sie ihr Bemithen um Spracherhalt in ihrer riickblickenden Rekon-
struktion durch die Formulierung »dachte ich — hoffte ich« als eher illusorisch
markiert, nimmt sie den Versuch, iiber das Schreiben in die (eigene) Geschichte
vorzudringen am Ende der Rede mit dem poetologischen Bild des Korridors zwi-
schen ihren Sprachen wieder auf. Hinsichtlich ihrer »schriftstellerischen Arbeit«
auf Slowenisch schildet sie weiter den vergeblichen Versuch einer Ankniipfung
an spezifische slowenische Schreibtraditionen. Zeitweise habe sie geglaubt, die
»romantischen, sprachlichen und politischen Utopien der slowenischen Literatur
des 19. Jahrhunderts wiederbeleben zu kénnen, wenn auch nicht in nationaler, so
doch in kultureller Hinsicht.« (LS, 20) Mit der sich anschlieffenden Kennzeichnung
ihrer Uberlegung, die Schreibsprache zu wechseln als »Flucht« — zum einen aus der
zunehmend empfundenen »Beengtheit der regionalen slowenischen Kultur«, zum

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

anderen vor ihrem Vordringen »in die nervosen Ausbruchsversuche der Literatur
Sloweniens« (ebd.) — bringt sie eine Distanz zu zweckgerichteten Vorstellungen
von Literatur zum Ausdruck. Zugleich artikuliert sie, unterstrichen durch die Fra-
geform, das Konflikthafte der Entscheidung: »Doch wie etwas verlassen, wenn es
deiner Unterstiitzung bedarf? Wie mutwillig aus einer Schreibsprache ausziehen,
wenn das Aufgeben des Slowenischen in Kirnten das zu Erwartende ist?« (Ebd.)
Damit adressiert sie implizit die Vorwiirfe, konkret den der Assimilation, mit dem
sie zu der Zeit bereits mehrfach konfrontiert wurde, so etwa in der Diskussion
zum Exophonie-Symposium in der slowenischen Tageszeitung Delo (siehe Kap.
3.2.1) oder prominent durch Florjan Lipus$ (siehe Kap. 2.2.2). Ihre Ausfithrungen
verdeutlichen, dass und inwiefern sie sich stets dazu aufgefordert sieht oder fithlt,
ihr Schreiben auf Deutsch zu begriinden oder gar zu rechtfertigen: im deutsch-
sprachigen Literaturbetrieb wie auch gegeniiber der Gemeinschaft >der< (Kirntner)
Slowen:innen.

In Form einer Art Selbstanklage oder eines Eingestindnisses bewertet sie ihre
Entscheidung fiir die deutsche Literatursprache schlieflich mit Blick auf die Ge-
schichte als »Riss, einen blauen oder weifden Fleck in meiner Sprachbiografie, den
ich nichtverbergen méchte und kann.« (LS, 20) Er griinde auf dem »Wissen, dass die
Generationen meiner Grof3eltern und Eltern in der Zeit des Nationalsozialismus ihr
Bekenntnis zur slowenischen Sprache und Kultur mit Verfolgung, Unterdriickung
und vielfach mit dem Leben bezahlen mussten.« (Ebd.) Auf diese Weise akzentuiert
sie die unauflésbare Zwiespiltigkeit in der Sprachwahlentscheidung, bringt aber
zugleich ihr Bediirfnis zum Ausdruck, sich durch den Sprachwechsel aus den histo-
rischen, sprachideologischen, transgenerational traumatischen Verstrickungen zu
l6sen:

»Es gibt keine wirklich makelfreie Entscheidungin einer ungleichen Konstellation.
Dessen ungeachtet bedeutet das Schreiben auf Deutsch fiir mich einen Weg aus
der Enge der fortwahrenden nationalen und sozialen Zuschreibungen. Ich muss-
te fiir diesen Schritt in die Freiheit kein Land verlassen, sondern nur meine Zwei-
sprachigkeit befragen undin eine Sprachlandschaft wechseln, die bereit war, mich
aufzunehmen.« (LS, 20)

Sie stilisiert ihren Sprachwechsel also als Akt der Befreiung. Mit der nicht erforderli-
chen riumlichen Veranderung, »kein Land verlassen«, markiert sie den Unterschied
zuanderen »in die deutsche Sprache eingewanderten Autorinnen und Autorenc (LS,
17) und evoziert mit dem Begriff »Sprachlandschaft« die Vorstellung einer produk-
tiven poetischen Entfaltungsméglichkeit im Kontrast zu der empfundenen »Enge«
und Beengtheit, die sie hier auf die »fortwihrenden nationalen und sozialen Zu-
schreibungen«bezieht. Die Befragung der eigenen (»meine«) Zweisprachigkeit sug-

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

105


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

geriert einen selbstbestimmten, mit sich selbst ausgehandelten und vor sich selbst
verantworteten Entscheidungsprozess.

Esist dieser aus ihrer Sprachbiographie und dem regionalen Kirntner Kontext
entwickelte Begriindungszusammenhang, der sie in Anverwandlung des Einstiegs-
zitats von Ingeborg Bachmann folgern lisst: »Die Sprache hat also ihren Ort. Der
Ausgangspunkt jeder Geschichte liegt im Topografischen.« (LS, 20, Herv. JG) Sie re-
stimiert und erklirt mit Nachdruck: »Die Entscheidung fiir oder gegen eine Sprache
ist immer eingebettet in einen gesellschaftlichen und politischen Prozess.« (Ebd.)

Stilisierung der eigenen literarischen Zweisprachigkeit:

Erinnerungsarbeit im Korridor

In Abgrenzung zu einer territorial-riumlichen Grenze zwischen Staaten entwirft
Haderlap ihr schriftstellerisches Selbstverstindnis sukzessiv iiber einen sinnbildli-
chen »Ort« zwischen den Sprachen:

»Damit komme ich wieder auf einen Ort zu sprechen, den man nur mit duflerster
Vorsicht als Niemandsland bezeichnen kénnte, weil er selten so unbelebt und un-
behaust wirkt wie der leere, drohende Sicherheitsstreifen zwischen zwei Staaten.
Es ist ein neuralgischer, vielsagender Ort, weil er als Sinnbild fiir die Unterschie-
de zwischen den Sprachen und ihre Selbstbezogenheit steht und das Bedurfnis
nach Verstindigung, Ankommen und Hiniiberwechseln, nach dem Erreichen des
Anderen, Unbekannten am Leben hilt, ja geradezu befliigelt.« (LS, 23)

Sie schliefit also an eine kulturwissenschaftliche, philosophische Vorstellung von
Grenze als »Ort der Differenz« (Lamping 2001: 12) an. Sie ist nicht nur der Ort der
Unterscheidung und der Abgrenzung, sondern auch der Ort des Ubergangs und
der Anniherung (vgl. ebd., S. 13). In Haderlaps Entwurf dieses Orts »zwischen den
Sprachen« itberwiegt die Betonung potentieller Uberginge, wie sie auch in den Ge-
dichten des Bands langer transit facettenreich gestaltet werden. Den imaginierten
(Schreib-)Ort charakterisiert sie durch das produktive, unauthérliche auf das ande-
re, zum anderen bzw. zu etwas anderem hin gerichtete Streben, konkretisiert durch
das »Bediirfnis nach Verstindigung, Ankommen und Hinitberwechseln«. Mit die-
sen Worten akzentuiert sie die »besondere Dialektik« der Grenze, die kaum ohne
Grenziibertritt und ohne ihre eigene Uberwindung oder Aufthebung zu denken ist
(Lamping 2001: 13). Somit ist dieser vielsagende Ort ein Gegenentwurf zu der fiir
Kirnten als prigend erachteten Sprachgrenze mit ihren politischen und ideologi-
schen Implikationen und Abgrenzungen: »Es gibt keinen Ort, der so sehr nach ei-
nem Wortwechsel, nach einer Ubersetzung verlangt wie die Sprachgrenze.« (LS, 2.3)
Die Verwendung des Begriffs »Wortwechsel« unterstreicht in seiner Doppeldeutig-
keit von >Dialog« und >Wortgefecht« und in Kombination mit dem Verb >verlangen«
die Notwendigkeit, aber auch die Herausforderung einer Vermittlung.

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

Den evozierten Ort gestaltet sie dann mit Bezug auf sich selbst, auf ihre Zwei-
sprachigkeit und ihr Schreiben weiter aus zu dem Bild des »verdunkelten Korri-
dor[s]«. Durch die Stilisierung darin stattfindender Aktivititen wird er zu einem re-
lationalen, dynamischen Reflexionsraum und zu einem poetologischen Konstrukt:

»Einen solchen Ort, vielmehr einen solchen Raum, bewohne auch ich. Er ist nicht
sichtbar und gleicht einem verdunkelten Korridor, den ich als Verbindungsweg
zwischen meine bestimmenden Sprachen gebaut oder gegraben habe. Im Ver-
gleich zuden schmalen, wesentlich instabiler gefertigten Korridoren, die zu ande-
ren Sprachen fithren, ister vollgerdaumt mit Versatzstlicken aus der Vergangenheit
und Geschichte meiner Sprachen. Alle Schranke und Liden quellen (ber von ge-
dachten, gehorten und gelebten Geschichten. In diesem Korridor (ibe ich mich in
Unsichtbarkeit, gehe bestiandig auf und ab, hin und her, befrage einmal die eine,
dann die andere Seite. Ich halte mein persénliches Scherbengericht iiber die Kon-
fliktgeschichte, die meine eigene ist und Gibe mich in der Kunst der Verkniipfung.
Die Verbindungsbande, die ich um meine Sprachen und Kulturen gezogen habe,
sind das Netz, das mich héalt und sichert.« (LS, 23)

Wahrend Haderlap in ihrem Essay Meine Sprache ihre beiden Sprachen in raumli-
cher Trennung und bemithter Abgrenzung voneinander entwirft (siehe Kap. 3.2.1),
liegt der Fokus der Darstellung nun auf dem Versuch ihrer Relationierung: der Kor-
ridor als Ubergangsraum, als aktiv, mithevoll und fiir diesen Zweck selbst herge-
stellter (»gebaut«, »gegraben«) Verbindungsraum zwischen zwei Seiten. Konstitu-
iert wird dieser Raum zum einen durch seine Bestandteile, die »Schrinke und L3-
denc, mittels derer er im Bildfeld sGeddchtnismagazin< (Weinrich 1964: 23) seman-
tisiert wird: er birgt Angesammeltes, »Versatzstiicke[-] aus der Vergangenheit und
Geschichte« beider Sprachen. Zum anderen ist er gekennzeichnet durch die in ihm
stattfindenden, ihn hervorbringenden Aktivititen, »gehe bestindig auf und ab, hin
und her, die fiir Erinnerungs- und Ergriindungsakte stehen. Aus den itberquellen-
den Schrinken und Liden kann ausgewihlt, etwas hervorgeholt, konnen die Ver-
satzstiicke (neu) zusammengesetzt werden. Die riumlichen Bewegungsformen un-
terstreichen die Dynamik des dariiber inszenierten Schreibprozesses, den Haderlap
auch in dieser Rede als spezifische Erinnerungsarbeit zeichnet: als Versuch der Zu-
sammenfiigung, der Verarbeitung und Bearbeitung von »gedachten, gehérten und
gelebten Geschichten.« Die abwechselnde Befragung der beiden Seiten charakteri-
siert die Schreib- und Erinnerungsarbeit zudem als eine dialogische, als Aushand-
lungsprozess, eben als Ubung in der »Kunst der Verkniipfung«. Dass es sich dabei um
die eigene »Konfliktgeschichte« handelt, die dadurch zur Darstellung kommt, sug-
geriert einen Prozess der Vergangenheitsbewiltigung. Mit dem Korridor verbild-
licht Haderlap eine (interkulturelle) Zwischenraumlichkeit als Méglichkeit der Uber-
setzung. So ist auch das Verhiltnis zu ihren beiden Sprachen in dieser Rede als ein

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

107


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

noch Auszulotendes gestaltet: etwas zuvor Getrenntes, als getrennt Wahrgenom-
menes muss aktiv in Beziehung gesetzt werden. Die selbst hergestellten »Verbin-
dungsbande« um die eigenen »Sprachen und Kulturenc stilisiert Haderlap zudem
als »Netz, das mich hilt und sichert« und somit als selbst erzeugten Schutzmecha-
nismus.

Und schlief3lich kennzeichnet sie den Korridor in seiner Verdunkelung und Ab-
geschiedenheit als Raum der Befreiung von Zuschreibungen und Restriktionen:

»Im Korridor lege ich alles Bezeichnende und Bezeichnete ab, werde frei von Zu-
schreibungen. Auferhalb des Korridors sehe ich die Sprachen leuchten. Sie ver-
stromen ein starkes, anziehendes Licht. Alles, was in dieses Licht dridngt, im Licht
der Sprache erscheint, wird dadurch erst wirklich und wichtig und erkennbar. Die
Sprache ist fiir mich das stindig Unerreichte, Herbeigesehnte, ein Sehnsuchtsort,
eine Bithne der Wirklichkeit und ihr Spielleiter.« (LS, 23)

Der Fokus verlagert sich also weg von den beiden Sprachen hin auf die Sprache und
die ihr zugeschriebene Potentialitit. Dazu greift Haderlap auf Topoi von Licht und
Schopfung sowie Licht und Erkenntnis zuriick, also im Sinne der im Licht erschei-
nenden, sich zeigenden Dinge und der Erméglichung von Erkennen durch Licht.
Der Korridor als Schreib- und Arbeitsraum verbildlicht die Notwendigkeit wie
auch die Moglichkeit, sich selbst und die Sprache(n) von festen Zuschreibungen,
vielleicht von Instrumentalisierungen zu befreien. Gelingt dies, so lockt aufierhalb
das >Leuchten< der Sprachen. Das »Licht der Sprache« evoziert die Vorstellung
von Sprache als Medium der (Wirklichkeits-)Erkenntnis: was darin »erscheint,
wird dadurch erst wirklich und wichtig und erkennbar«. Die Charakterisierung
von Sprache als »das stindig Unerreichte, Herbeigesehnte, ein Sehnsuchtsort«
legt wiederum eine sprachphilosophisch orientierte Skepsis nahe, dass Sprache
nicht einfach oder restlos verfiigbar ist, sondern etwas stetig Anzustrebendes ist:
eine Sprache muss gefunden werden, insbesondere fiir eine diffizile und sensible
»Konfliktgeschichte«. Die weitere Kennzeichnung von Sprache mit Begriffen aus
dem semantischen Feld des Theaters — »Biithne«, »Spielleiter« — lie3e sich auf ihre
Moglichkeit zur dsthetischen (Re-)Prasentation in der Literatur (vgl. Mecklenburg
2008: 20) und durch den Vorfihrcharakter auf eine spezifische Art der Be- und
Verarbeitung der Geschichte(n), die etwas sichtbar zu machen vermag, beziehen.

Gegen Ende ihrer Rede formuliert Maja Haderlap, fast kimpferisch, ihr schrift-
stellerisches »Anliegen« und positioniert sich damit gegeniiber ihren Kritiker:innen
und erneut gegeniiber Sprachideologien:

»Meine Grunderfahrung im Hinblick auf Sprache ist, dass sich immer wieder ver-
meintliche Sprachbesitzer, Sprachwahrer, Platzanweiser und Platzverweiser zwi-
schen mich und meine Sprachen zu dringen versuchten. Sie taten, als sei ihnen

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

ihre Sprache aus heiterem Himmel, wie gottgewollt, zugefallen, ohne Riicksicht
darauf, ob sie mit ihr umgehen konnten oder nicht. Mein Anliegen als Schriftstel-
lerin ist deshalb, einen Teil des angehiuften, gleichsam hegemonialen Sprachbe-
sitzes an mich zu reifden, denn ein gehorteter, gesicherter Reichtum soll und muss
geteilt werden.« (LS, 23f)

Sie richtet sich also entschieden gegen jede Art der Beeinflussung, Storung, Infra-
gestellung oder Einengung ihres Verhaltnisses zu ihren Sprachen und ihrer Sprach-
wahl von auflen, durch andere, die sich »zwischen mich und meine Sprachen zu
dringen versuchten«. Im Riickbezug auf ihre Ausfithrungen in der Rede bezieht sie
damit Stellung gegentiber »Sprachbesitzer[n]« und »Sprachwahrer[n]« — schon da-
durch, dass sie diese als »vermeintliche« attribuiert. Mit der Annahme einer »zuge-
fallen[en]« Sprache in Verbindung mit dem »hegemonialen« Sprachbesitz referiert
Haderlap erneut auf die Vorstellung, quasi natiirlich in eine Sprache hineingebo-
ren zu sein und sie somit — und zwar ohne Verdienst — zu besitzen und ein exklu-
sives Recht auf sie zu haben. Sie selbst spricht hingegen mehrfach von »Spracher-
oberung« (LS, 22) und vermittelt dadurch eher die Auffassung, dass man sich (eine)
Sprache erschreiben, eine Beziehung zu ihr aufbauen, sich mit ihr auseinanderset-
zen, sie »erkunden« (LS, 20) miisse, damit sie zu einer eigenen wird. Des Weite-
ren hebt sie mit Sprachbesitz verbundene Sprache-Macht-Verhiltnisse und sozia-
le Hierarchien hervor, wie sie mehr oder weniger bewusst tiber sprachideologisch
geleitete Unterscheidungen wie >angestammte« versus »zugewanderte< Autor:innen
vorgenommen werden. Das selbst definierte schriftstellerische Anliegen, einen »Teil
des angehiuften, gleichsam hegemonialen Sprachbesitzes« an sich zu reiffen, kann
als Form der Sprachermichtigung oder sprachlichen Selbstermichtigung, als ein
selbstbestimmtes Ringen um eigene Sprache, aufgefasst werden. Somit hebt sich
diese Selbstdarstellung zweisprachiger Autorschaft deutlich ab von dem Entwurf
im Essay Meine Sprache, von der darin entfalteten Nicht-Sprachmichtigkeit, und er-
scheint zugleich als Versuch ihrer Uberwindung.

3.2.3 Antrittsrede bei der Deutschen Akademie fiir Sprache und Dichtung -
Im Magnetfeld unsichtbarer Grenzen

In der Deutschen Akademie fiir Sprache und Dichtung ist es seit 1962 Brauch, dass
sich die neu gewahlten Mitglieder in kurzen Beitrigen »auf 6ffentlicher Sitzung«
vorstellen (M. Assmann 1999: 7). Schon fast am Ende ihrer Rede anlisslich ihrer Auf-
nahme im Jahr 2016 stellt sich Maja Haderlap, mit impliziter Referenz auf die Aus-
richtung der Institution, dezidiert iiber die Zweisprachigkeit ihres Werks und des-
sen Charakterisierung vor:

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

109


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

»Sehr geehrte Damen und Herren der Akademie, gewiss wiirde mich interessie-
ren, welche Beweggriinde Sie bewogen haben, mich in lhren erlauchten Kreis auf-
zunehmen. Mein literarisches Werk ist zweisprachig. Es ist briichig, da es keinerlei
Cewissheiten kennt, es muss sich wiederholt in neuen sprachlichen und kulturel-
len Zusammenhingen behaupten. Es lebt im Spannungsverhiltnis von Ubergan-
gen, Briichen, Zeitrissen und Ungleichzeitigkeiten. Auch deshalb tragt mein letz-
ter Lyrikband den Titel langer transit.« (AR, 0.S.)

Die in einer direkten Anrede an die Akademiemitglieder gerichtete Frage nach den
Beweggriinden fiir ihre Aufnahme - sie folgt auf die Darstellung eben jener sprach-
lichen und kulturellen Zusammenhinge, in denen sich ihr Werk wiederkehrend zu
behaupten hat - ist als Anspielung darauf zu verstehen, dass die 1949 gegriindete
Akademie ihrem Selbstverstindnis nach eine auf Einsprachigkeit bzw. auf die Be-
schiftigung mit einer Sprache und Literatur fokussierte Institution ist. So beginnt
die Beschreibung ihrer Aufgaben mit folgendem Satz: »Die Deutsche Akademie fiir
Sprache und Dichtung widmet sich ausschliefflich der deutschen Sprache und Li-
teratur.«*® Das ruft eben solche Ausschlieflichkeiten auf den Plan, etwa von der
Zugehorigkeit zu einer Sprache ausgehende Kanonisierungslogiken von Literatur,
die Maja Haderlap in ihrem Essay Meine Sprache mit Blick auf sich selbst problema-
tisiert hat. — Das verstirkende »ausschliefllich« in der Aufgabenformulierung der
Akademie unterstreicht den Primat der deutschen Sprache, wenn sich auch die Tex-
te einiger Mitglieder, wie etwa von Ernst Jandl, Emine Sevgi Ozdamar oder Yoko
Tawada, gerade dadurch auszeichnen, dass sie monolinguale Normen und Sprach-
grenzen (spielerisch) ausloten und auch tiberschreiten. Die Aufnahme von Maja Ha-
derlap wurde durch ihren Wechsel in die deutsche Literatursprache moglich, zu-
mindest begiinstigt.”* Korrespondierendes Mitglied ist sie seit 2017 auch, wie in der
Einleitung erwihnt, in der Slovenska akademija znanosti in umetnosti, der Slowe-
nischen Akademie der Wissenschaften und Kiinste. Haderlap selbst stellt ihre lite-
rarische Zweisprachigkeit, wie aufgezeigt, im Riickbezug auf das Gesellschaftlich-
Politische in Bildern riumlicher Trennung dar: Von den in verschiedenen Riumen
wohnenden Sprachen, einem Schreiben in der einen oder der anderen Sprache in
Meine Sprache zu ihrer abwechselnden Befragung, dem Versuch ihrer Verbindung im
Bild des Korridors in ihrer Klagenfurter Rede zur Literatur. Eine weitere Modifika-
tion erfihrt die Charakterisierung des eigenen Schreibens in ihrer Poetikvorlesung

20 Deutsche Akademie fiir Sprache und Dichtung: Aufgaben. https://www.deutscheakademie.
de/de/akademie/aufgaben (abger.: 01.03.2025)

21 Inder Satzung heiflt es dazu in § 3 unter Punkt 2.: »Zu ordentlichen Mitgliedern kdnnen Per-
sonlichkeiten gewahlt werden, die der deutschen Sprache und der deutschen Literatur durch
ihr Werk und ihr Wirken gedient haben.« Deutsche Akademie fir Sprache und Dichtung: Sat-
zung. https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/satzung (abger.: 01.03.2025).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/aufgaben
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/aufgaben
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/satzung
https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/aufgaben
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/aufgaben
https://www.deutscheakademie.de/de/akademie/satzung

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

(siehe Kap. 3.2.4). Hier, in ihrer Antrittsrede, bezieht Haderlap die Zweisprachig-
keit auf ihr Werk, um Fragen nach Zuordnungen und Zustindigkeiten zu akzen-
tuieren. Als interessante Weiterentwicklung ist anzumerken, dass im Auftrag der
Deutschen Akademie fiir Sprache und Dichtung 2023 eine Anthologie mit dem Titel
Mein Nachbar aufder Wolke. Slowenische Lyrik des 20. und 21. Jahrhunderts erschienen ist.
Darin sind »neben den Ubersetzungen ins Deutsche auch die slowenischen Origi-
nalgedichte versammelt« (Goritz/Madek/Steger 2023: 267). »Neben« bedeutet in der
raumlich-graphischen Gestaltung des Bands, dass in der Anordnung auf den Buch-
seiten durchgingig links in recht grofRer Schriftgrofie die Gedichttexte in deutscher
Sprache abgedruckt sind und rechts daneben, in sehr kleiner Schriftgréfie und Spal-
tenform, in slowenischer Sprache. Die Anthologie ist explizit an »eine deutschspra-
chige Leserschaft« (ebd., S. 267) adressiert. Von Maja Haderlap wurden zwei ihrer
in deutscher und eines ihrer in slowenischer Sprache geschriebenen Gedichte auf-
genommen. Die Schreibsprache(n) der in dem Band vertretenen Autor:innen wird
nicht (mehr) thematisiert und durch die beschriebene Aufmachung des Bands ist
nur dem Quellenverzeichnis zu entnehmen, in welcher Sprache Maja Haderlap das
jeweilige Gedicht verfasst hat.*

Die Antrittsrede bei der Deutschen Akademie fir Sprache und Dichtung ist als
Format schriftstellerischer Selbstdarstellung insofern interessant, als es aufgrund
seiner Kiirze eine gezielte Auswahl an Aspekten erfordert, die zu einer distinkten
Positionierung im literarischen Feld beitragen (kdnnten). Es ist also zu entschei-
den, was als wesentlich erscheinen soll, in welcher Darstellungsform es ins 6ffent-
liche Bild hineinwirken und die Rezeption des Selbstverstindnisses beeinflussen
kann. Maja Haderlap wihlt die Erzdhlung ihrer Genese zur Schriftstellerin gegen
alle Wahrscheinlichkeiten, Umstinde und Widerstinde: »meine Ausgangsposition
lieR nicht unbedingt erwarten, dass ich einmal vor Ihnen stehen wiirde, um mich
vorzustellen.« (AR, 0.S.) Mit einer Art Verortung — in der Klagenfurter Rede zur Li-
teratur war es die Thematisierung des Sprechens »von einem Rand aus« (LS, 15) -
setzt also auch diese Rede ein. Als Ausgangsposition skizziert sie zunichst die Le-
bensumstinde, in denen sie aufgewachsen ist: ihr familidres, dérfliches Umfeld in
Studkirnten, das Leben in einem einschichtigen Bergbauernhof in Lepena bei Bad
Eisenkappel/Zelezna Kapla »in unmittelbarer Nihe der Grenze zum ehemaligen Ju-
goslawienc, das Slowenischsprechen »zu Hause« (AR, 0.8.). Sie riickt, wie in Meine

22 DieAnthologie ist teilweise nach »zentrale[n] Themengebiete[n] der slowenischen Lyrik« ge-
gliedert (Gt‘)ritz/MaEek/ﬁteger 2023: 270). Von Maja Haderlap sind darin enthalten: das Ce-
dicht was war/kar je bilo (ebd., S. 52) unter dem Themengebiet »Zeit & Ceschichtex, als mir
die sprache abhanden kam/ko sem ostala brez jezika (ebd., S. 73) unter »Wort & Schweigen« (bei-
de Gedichte sind im Band langer transit zu finden) und mein verriicktes volk/moj nori rod (ebd.,
S.135) unter »Gott & Danach«. Das zuletzt genannte Gedicht stammt aus Bajalice (1987) und
istauch in ihrem Band Gedichte — Pesmi— Poems (1998) samt Ubersetzung ins Deutsche zu fin-
den.

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

m


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n2

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

Sprache, die soziale Herkunft und »Akteursdispositionen« (Bourdieu 2011:335) in den
Blick und hebt die auf das Historische, (Sprachen-)Politische und Gesellschaftliche
verweisende Grenzlage hervor. — Der Vater »Waldarbeiter und Bauer«, die Mutter
»Biuerin und Hausfrau, beide »hatten nur die Volksschule besucht« (AR, 0.S., Herv.
JG). Konjunktivisch unterstreicht sie die Unwahrscheinlichkeit des Eingetretenen:
»Dass dieses Midchen einmal Schriftstellerin werden sollte, hitte niemand vorher-
sagen konnen« (ebd.). Wie schon im Essay Meine Sprache taucht der Hinweis auf das
fastvollstindige Fehlen von Biichern — Symbolen fiir das Dichtertum wie auch Indi-
kator fir das objektivierte kulturelle Kapital — auf: »es gab in unserem Haushalt nur
vereinzelte Biicher, die in den kargen Riumen wie Fremdkorper wirkten. Ich habe
diese wunderlichen, phantasieanregenden Objekte erst in der Schule fiir mich ent-
deckt.« (Ebd.) Mit der Qualifizierung der Biicher als »Fremdkdrper, als nicht zum
Umfeld und Lebensstil passend, signalisiert sie die anfingliche Distanz zur Welt der
Literatur, mit ihrer Kennzeichnung als »phantasieanregende[-] Objekte« die mit der
Schulzeit beginnende Anniherung und Affinitit. Thren weiteren Bildungsweg bis
hin zur Promotion kommentiert sie mit der Formulierung »titig durch viele Hin-
dernisse gerutscht« und charakterisiert sich damit indireke selbst. EinflieRRen lisst
sie eine Anekdote zu ihrer Aufnahmepriifung am Max Reinhardt Seminar in Wien,
mit der sie eine herkunftsbezogene Zuschreibung exemplifiziert und ihren Selbst-
behauptungswillen untermauert:

»[...] fragte mich eine Professorin, woher ich denn komme und ob ich je ein Thea-
ter von innen gesehen hatte. Das wollte ich nicht auf mir sitzen lassen und be-
gann Theaterwissenschaften und Deutsche Philologie zu studieren sowie einen
ansehnlichen Teil meiner Freizeit in Wiener Theatern zu verbringen.« (Ebd.)

Das Unerwartete ihres Werdegangs noch unterstreichend, spielt sie eine weitere
Anekdote und zugleich eine Fremdcharakterisierung ein, indem sie in zitierter Rede
die Worte eines Nachbarn wiedergibt:

»Als ich am Ende meiner Studienzeit den zweiten slowenischen Lyrikband nach
Hause brachte, sagte ein Nachbar zu meinem Vater:>Jetzt hast du sie in die Stadt
geschickt, damit sie eine Frau Doktor wird, und nun kommt sie als Kinstlerin
nach Hause. Kommt zuriick und ist eine Kinstlerin, da soll sich einer ausken-
nen.« (Ebd.)

Fithrt man die selbst erwihnte Promotion und die zitierten Bezeichnungen des
Nachbarn, »Frau Doktor« und »Kiinstlerin«, zusammen, wird Haderlap in ihrer
Selbstdarstellung zur poeta docta.”

23 So formuliert mit Bezug zu dem Befund von Hachmann (2014: 137): »Der poeta doctus oder
die poeta docta ist im gegenwartigen Literaturbetrieb nicht die Ausnahme, sondern die Re-

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

Auch in dieser kurzen Rede entfaltet sie, nach erfolgtem Hinweis auf ihr Auf-
wachsen in der Nihe einer geographisch konkreten (Staats-)Grenze, Erfahrungen
von Abgrenzungen, Begrenzungen und Zuschreibungen entlang ihrer Biographie
und speziell im Literaturbetrieb. Sie kennzeichnet diese als die vervielfachten,
»unsichtbaren Grenzen, in deren Magnetfeld ich aufgewachsen bin. Sie wiren
imstande, einem die Worte auszutreiben, wenn ich nicht gelernt hitte, mit man-
nigfachen Widerspriichen zurechtzukommen.« (Ebd.) Zu diesen unsichtbaren
Grenzen, mit denen sie sich fortwihrend konfrontiert sieht, und ihrem Wirken als
»Magnetfelds, als soziales Kriftefeld, positioniert sie sich mit ihrer Antrittsrede.
Die selbst geschaffene literarische Konstruktion ihres Lebens wird zur Geschichte
einer Selbstbehauptung. IThr Werk, das sie selbst durch das Spannungsverhilt-
nis von »Ubergingen« und »Briichen« markiert (s.0.), rahmt und authentifiziert
sie abermals durch lebensgeschichtliche Erfahrungen. Indem sie den Titel ihres
Gedichtbandes langer tramsit direkt auf dieses Spannungsverhiltnis zuriickbe-
zieht, legt sie eine entsprechende Deutung nahe. Ihre existentielle Erfahrung
fasst sie erneut itber permanente Prozesse der Differenzkonstruktion: »bewegte
ich mich doch, solange ich denken konnte, in politischen, sozialen, kulturellen
und sprachlichen Riumen, die sich unentwegt voneinander abgrenzten« (ebd.).
Zur Veranschaulichung selektiert und verkniipft sie diesmal, in komprimierter
Form, die Lebensabschnitte Kirnten, Wien und Slowenien, und zwar nach ihrer
Promotion im Umbruchsjahr 1989. Sie fokussiert auf die Schilderung erfahrener
Zuschreibungen, Ab- und Ausgrenzungen durch nicht niher spezifizierte andere
(»man«, »gewisse Kreise«) an den jeweiligen Orten:

»In Karnten sah man in der Existenz der slowenischen Volksgruppe eine Bedro-
hung fiir die Einheit des Landes. In Wien fragte man mich, warum ich als Osterrei-
cherin und Theaterfrau slowenische Gedichte schreibe, in Slowenien wollte man
spater wissen, was mich bewegt, in diesem krisengeschiittelten Land nach Arbeit
zu suchen, ob ich denn keine anderen Perspektiven hatte. Am Beginn der neun-
ziger Jahre waren gewisse Kreise in Kdrnten entristet, dass ich als Tochter eines
Kéarntner Partisans und AufRenseiters Chefdramaturgin am Stadttheater Klagen-
furt wurde.« (Ebd.)

Prignant fithrt sie vor Augen, dass sie, in welchen sozialen Riumen sie sich auch
immer bewegte, ihr eigenes Tun und ihren Antrieb begriinden sollte (»warum ich,
»was mich bewegt«) und dass ihre Teilhabe an diesen Riumen iiber jeweilige Zu-
schreibungen - als Kirntner Slowenin, »als Osterreicherin und Theaterfrau, als

gel. Akademische Titel und Abschliisse, vor allem aus geisteswissenschaftlichen Disziplinen,
sind ein nahezu selbstverstandlicher Teil einer Autorenvita geworden.« Sie werden in Inter-
views, Klappentexten, Kurzbiographien, Poetikvorlesungen etc. hervorgehoben.

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

n3


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

N4

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

»Tochter eines Kirntner Partisans und Aulenseiters« — und Abgrenzungen mitun-
ter in Frage gestellt wurde.

Spielten in der Klagenfurter Rede zur Literatur Verortungen im Sinnes eines
Schreibens, Nachdenkens und Sprechens von einem bestimmten Ort aus, der
Kirntner »Sprachgrenze« (LS, 16) aus, eine zentrale Rolle, so riickt nun stirker die
Frage, als wer und fiir wen sie spricht in den Vordergrund. Folgende Ambivalenzen
greift sie heraus: Zum einen die sukzessive Uberlagerung der Schriftstellerin durch
die »6ffentliche Indienstnahme« als Sprecherin einer Gruppe, die der Kirntner
Slowen:innen, zum anderen das Auseinanderdriften der Wahrnehmung dieses
Gruppenbezugs und Sprechens »nach auflen« und »nach innen« (AR, 0.8.). Zu-
nichst erliutert sie ihre Abkehr vom Theater und Hinwendung zur Literatur mit
ihrem Beweggrund, den Roman Engel des Vergessens zu schreiben:

»Lange Zeit glaubte ich angekommen zu sein, bis mir leise Bedenken kamen, oder
besser gesagt, bis sich Stimmen und Erinnerungen in mir regten, die immer ver-
nehmbarer gegen den historischen Gedachtnisverlust im Land aufbegehrten. Ich
begann die Stimmen zu sammeln, zu biindeln und auf Deutsch zu schreiben. Die
deutsche Sprache half mir, meine personliche Isolation zu durchbrechen, sie ord-
nete mein Nachdenken und hielt mich auf Distanz zu den Heimsuchungen, von
denen im Roman Engel des Vergessens die Rede ist.« (Ebd.)

Auffillig ist, dass sie erneut dem (irgendwo) Ankommen eine grofe Bedeutung
beimisst. Primir prasentiert sie sich selbst als Sammlerin von Stimmen und Erin-
nerungen und ihr Motiv fiir das Schreiben als eigenes Erinnerungsbediirfnis, »in
mir«, sowie als Engagement auf gesellschafts- bzw. erinnerungspolitischer Ebene:
ein Aufbegehren gegen den »historischen Gedichtnisverlust im Land« durch die
Biindelung der aufgelesenen Stimmen. Sie entwirft sich somit als eine Art Vermitt-
lerin, die diese wieder horbar macht bzw. ihnen Gehor verschafft. Das 6ffentlich
prasentierte Bild Maja Haderlaps verbindet sich zu einem nicht unerheblichen Teil
mit dieser Rolle als Vermittlerin der durch die Epitexte authentifizierten gehorten
und aufgesammelten Geschichten, die sie literarisch in Textform iiberfithrt und
formt. Die Darstellung des eigenen Schreibverstindnisses in dieser Antrittsrede
erinnert an das, was Aleida Assmann (2011: 225) als Arbeit an den »Leerstellen der
Erinnerung« bezeichnet. Sie ist gerichtet auf das, was noch nicht den Status einer
Erinnerung und Erzihlung gewonnen hat, »was widerspriichlich, disparat, unan-
tastbar geblieben ist und vom gesellschaftlichen Bewusstsein ausgeschlossen oder
ausgeblendet wurde.« (Ebd.) Des Weiteren verbindet Haderlap die Kommentierung
ihres Schreibantriebs unmittelbar — vielleicht auch dem bereits erfahrenen oder
verinnerlichten, in der Klagenfurter Rede zur Literatur thematisierten Erklarungs-
druck in der literarischen und politischen Offentlichkeit geschuldet — mit einer

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

Begriindung fiir die Wahl der deutschen Sprache, hier als Mittel und Méglichkeit
der Distanznahme angesichts der traumatischen Erzidhlinhalte.

Mit ihrem »Eintritt in den deutschsprachigen Literaturbetrieb« nach dem Inge-
borg-Bachmann-Preis (AR, 0.S.), den sie bereits in der Klagenfurter Rede zur Lite-
ratur als einschneidend ausgewiesen hat, offenbart sich die Kehrseite der eklatant
gestiegenen Aufmerksamkeit. So »wurde die Schriftstellerin, zu der ich manchmal
Du sage, eine Person dffentlichen Interesses.« (Ebd.) In dieser imaginierten Selbst-
adressierung deutet sich eine Art Rollenkonflikt, vielleicht ein entfremdetes Selbst-
verhiltnis an. Einerseits ist durch die 6ffentliche personliche Prisenz viel Aufmerk-
samkeit fiir das erinnerungskulturelle und gesellschaftliche Anliegen weit iiber den
Text hinaus zu gewinnen, andererseits besteht eine Gratwanderung zwischen dem
Selbstverstindnis als engagierte, politische Schriftstellerin und deren iibermafi-
ger Inanspruchnahme durch das jeweilige Publikum mit seinen spezifischen Aus-
kunftsbediirfnissen. — Diese betreffen immer wieder auch den Sprachwechsel:

»lch reiste zu Lesungen und Diskussionen im In- und Ausland, beantwortete al-
le erdenklichen Fragen, wobei sich das Publikum wiederholt und nachdricklich
nach der Geschichte der Karntner Slowenen erkundigte, aber auch wissen woll-
te, warum ich die Literatursprache gewechselt habe. Ich argumentierte und ex-
plizierte, gab Auskunft iiber Personliches und Politisches und stellte mich in den
Dienst des Romans. Allméhlich und schrittweise kam mir zu Bewusstsein, dass die
Schriftstellerin wihrend der Befragungen, Vereinnahmungen, Diskussionen und
Beanspruchungen Gefahr lief, verlorenzugehen. Die &ffentliche Indienstnahme
forderte, da sie eine Vereinzelte tiberforderte, Zweifel und Erschépfung.« (Ebd.)

Das Verschwinden der Schriftstellerin hinter der »Person offentlichen Interesses«
wird zu einem zentralen Punkt in ihrer Poetikvorlesung (siehe Kap. 3.2.4). Ange-
sichts des grofRen Interesses an sozialen, politischen, historischen und privaten Fra-
gen droht das Sprechen tiber ihre literarischen Texte aus dem Blick zu geraten. Die
Formulierung »eine Vereinzelte« erinnert an den bereits 1996 in ihren Artikel zur slo-
wenischen Literatur in Kirnten aufgenommenen Gedanken Handkes von der Ver-
einzelung des Sprechers (siehe Kap. 2.2.1). Haderlap bezieht ihn darin auf die litera-
rische Zweisprachigkeit der jiingeren Autorengeneration, die sie von dem Bewusst-
sein, einer Volksgruppe anzugehdren und »Sprecher eines Volkes sein zu miissen«
entfernt, aber aufgrund der gesellschaftlichen und politischen Grenzziehungen und
Spaltungen in eine Identititskrise stiirzt (Haderlap 1996: 27). Zwanzig Jahre nach Er-
scheinen des Artikels sieht sie sich als>Vereinzelte« mit spezifischen Erwartungen an
und unterschiedlichen Reaktionen auf ihr Handeln in der Offentlichkeit konfron-
tiert. Sie erfihrt diskrepante Wahrnehmungen und Bewertungen ihrer Rolle und
nach wie vor die Relevanz der Sprachenfrage:

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

115


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

»Dazu kam, dass ich nach auRen anndhernd wie eine Sprecherin der Karntner Slo-
wenen agierte, nach innen jedoch Vorwiirfen gegeniiberstand, die mir Abtriinnig-
keit, Sprachverrat und Erniedrigung der slowenischen Opfer des Nationalsozialis-
mus vorhielten, da ich auf Deutsch schreibe.« (AR, 0.S.)

Wihrend sie die Rolle als »Sprecherin« einer sozialen Gruppe in der Offentlichkeit
ausfilllt und bedient, geht es innerhalb dieser Gruppe, wie sie es schon in der
Klagenfurter Rede zur Literatur geschildert hat, auch um die Frage, in welcher
Sprache sie iiber die gruppenbezogenen Erinnerungen schreibt bzw. schreiben
darf. Die Legitimitit ihres Sprechens oder ihrer Rolle als Sprecherin wird aufgrund
ihrer Sprachwahlentscheidung von Einzelnen aus der Gruppe in Frage gestellt.
So erweist sich Gruppenzugehdorigkeit zwar als Teil ihrer sozialen und politischen
Selbstinszenierung, aber sie streicht auch die damit verbundene und erlebte Wi-
derspriichlichkeit heraus. Ausfihrlicher reflektiert sie dies, wie schon am Titel
erkennbar, in ihrer Poetikvorlesung Das Ich im Wir.

Dieses Spannungsverhiltnis motiviert eine erneute Positionierung gegen an-
dauernde »Zuschreibungen, Projektionen und Zurechtweisungen, die meine Her-
kunft und meine Sprachen betreffen.« (AR, 0.S.) Haderlap prangert den ideologi-
schen Charakter statischer und homogenisierender Vorstellungen von Sprache und
Identitit an — und diesmal auch ihr Wiedererstarken im Gewand nationaler Profi-
lierung:

»Wie man sehen kann, entwickelt sich die Auffassung von einer manifesten, zwei-
felsfreien nationalen Identitit gerade zum Kampfruf in der gegenwartigen euro-
piischen politischen Auseinandersetzung. Das gleichsam Uberlebte wird neu er-
schlossen.« (Ebd.)

In dieser kompakten Antrittsrede tritt besonders deutlich hervor, wie stark die
Selbstdarstellungen von Maja Haderlap aus der Defensive erfolgen, wie sie stets
die »unsichtbaren Grenzeng, die sich unmittelbar auf sie auswirken, vorfithrt und
damit gleichzeitig ihr Bild in der Offentlichkeit vor Diskreditierung zu schiitzen
versucht.

Auch in dieser Rede geht sie auf ihr Sprachverstindnis ein, das sich zentral aus
der schon in der Klagenfurter Rede zur Literatur ausfiihrlich geschilderten Erfah-
rung der ideologischen Vereinnahmung von Sprache speist:

»Fiir jedes Buch muss ich, wie mir scheint, ein Lebenspfand abgeben. Und doch,
es sind die VerheifSsungen der Sprache, die Hoffnung, zur Sprache zu kommen,
die mich fortfahren lassen. Mein Lebensweg zeigt, welche Kraft der Sprache inne-
wohnt, was sie personlich, aber auch gesellschaftlich bewirken kann. Das ist mein
slowenisches Erbe, das Wissen, wie Sprache etwas in Bewegung bringt, dass sie

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

nicht nur ein Instrument der Ideologien ist, sondern auch rebellisches, lebensver-
anderndes Potential besitzt.« (Ebd.)

Siekniipftan die bereits im Essay Meine Sprache vorgefithrte Vorstellung von Sprache
als Sehnsuchtsort an und markiert ihr Schreiben iiber die »Hoffnung, zur Sprache
zu kommen« noch expliziter als Suche nach eigener Sprache. Uberdies tiberhéht sie
die Potentialitit und Widerstindigkeit der Sprache im Hinblick auf gesellschaftli-
ches Engagement, auf Verinderung und mit Bezug zur eigenen Biographie und zu
der hier entwickelten Selbsterzihlung ihrer Genese und Behauptung als Schriftstel-
lerin gegen alle Widerstinde.

Noch einmal adressiert sie die Mitglieder der Akademie in direkter Anrede: »Ich
danke Ihnen, dass Sie mich eingeladen haben, im Haus der deutschen Sprache Platz
zu nehmen, und dass Sie dabei nicht nach meiner Identititskarte gefragt haben.«
(Ebd.) Die Verwendung des Begriffs »Identititskarte« verweist zuriick auf die in der
Klagenfurter Rede zur Literatur geschilderte Erfahrung, dass von ihr wiederholt ei-
ne Darlegung ihrer kulturellen Zugehéorigkeit verlangt worden sei oder, wie sie es in
dieser Selbstvorstellung formuliert, dass in der Politik wieder die »Auffassung von
einer manifesten, zweifelsfreien nationalen Identitit« propagiert werde. Mit dem
Zugang zur Deutschen Akademie fiir Sprache und Dichtung und der ausbleiben-
den Frage nach der »Identitdtskarte«, nach einer eindeutigen Verortung, hat sich
ihr Werk, so schimmert es durch, wieder in einem neuen »sprachlichen und kultu-
rellen Zusammenhang« behauptet.

Sie schlief3t ihre komprimierte biographische Zusammenschau mit einer »klei-
ne[n] Berichtigung meine Familie betreffend« und weist darauf hin, dass bereits
nach ihren ersten Lyrikveroffentlichungen zahlreiche Familienmitglieder »vom Er-
zihlfieber gepackt« worden seien und begonnen hitten »auf Slowenisch zu erzah-
len, zu dichten, zu diktieren und zu komponieren« (ebd.). Die Inszenierung iiber
die karge Ausstattung der Riume des Elternhauses mit Biichern zur Verdeutlichung
unvorteilhafter Startbedingungen wird zur Rahmung fiir den Selbstentwurf - und
nicht nur angesichts der schlieRlich eingeschlagenen Laufbahn als Schriftstellerin
zum Anzeichen fiir eine Erfolgsgeschichte: von nur vereinzelten Biichern hin zu den
sich mittlerweile »in der Familienbibliothek« (ebd.) stapelnden Biichern. Die Ergin-
zung, dass die kreativen familidren Praktiken »auf Slowenisch« erfolgen, kann als
impliziter Hinweis auf das produktive Fortwirken des Slowenischen auch als Spra-
che des Erzihlens verstanden werden.

3.2.4 Das Ich im Wir - Verortung revisited und der gepaarte Sprachkérper
Die Vorlesung Das Ich im Wir hielt Maja Haderlap am 19. November 2019 im Rahmen

der Poetikdozentur Literatur und Religion an der Universitit Wien, in verschrift-
lichter Form erschien sie 2022 in dem Band Das vermisste Antlitz. Suchbewegungen

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n8

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

zwischen Poetik und Religion. Im Vorwort ist zu lesen, dass der Bandtitel »kein ge-
meinsames Vorzeichen fiir die unterschiedlichen Beitrige« des Bandes sein solle,
weil dies »ein allzu zwanghaftes Unterfangen« wire (Tiick/Mayer 2022: 7). Einen Be-
zug zu dem Motiv des vermissten Antlitzes stellt Maja Haderlap in ihrer Vorlesung
auch nicht her. Als eine der Realisierungsformen epitextueller Autorpoetik bewegt
sich auch die Poetikvorlesung zwischen poetologischer Reflexion und Selbstinsze-
nierung. Durch die Einladung zu einer Poetikvorlesung erhalten Schriftsteller:in-
nen »akademische Weihen« und »fiir ihr vorliegendes Werk eine Art 6ffentlichen
Ritterschlag« (Bohley 2017: 244). Ausgesprochen auf der Basis des jeweiligen Werks
gilt eine Einladung als einer der »Indikatoren fiir das Renommee eines Autors« (Eke
2016: 23), das sie noch verstirkt. Zuvor, 2016, war Maja Haderlap bereits die ach-
te Dozentin der Salzburger Stefan Zweig Poetikvorlesung, jedoch liegen ihre unter
dem Titel Seitenwechsel subsumierten Vortrige bislang nicht als Publikation vor. Der
universitire Rahmen kann sich auf den Vortragsstil und die Selbstdarstellungsfor-
men auswirken — auch in der Variante einer bewussten Abgrenzung gegeniiber dem
akademischen Betrieb (Schéll 2022: 8). Zudem wird die Poetikvorlesung von vielen
Schriftsteller:innen auch »als Spiel« umgesetzt und zu den bevorzugten Spieloptio-
nen und Selbstinszenierungsstrategien zihlt, »seine unterstellten Regeln in Frage
zu stellen, es womdglich nicht spielen zu kdnnen oder zu wollen« (Schmitz-Emans
2019: 257) oder zumindest vermeintliche Erwartungshaltungen gleich in der Rede-
er6ffnung zu adressieren, zu relativieren oder zu unterlaufen.

Das Ich im Wir ist fiir die Analysen in diesem Kapitel besonders interessant, weil
Maja Haderlap darin selbstreflexiv auf frithere Positionierungen, insbesondere zu
Aspekten der Verortung, Bezug nimmt, sie nachzeichnet, befragt und erneut mo-
difiziert. Dies gestaltet sie zu einem grofden Teil iiber Selbstdeutungen und nimmt
dabei einen synthetisierenden Blick auf ihr bisheriges literarisches Schaffen ein, in-
dem sie die einzelnen Texte zu einem Ganzen, zu einem Werk zusammensetzt.*
Auch in dieser Poetikvorlesung erweist sich der selbst geschaffene, enge Zusam-
menhang von Werk und Biographie als zentraler Ansatz ihrer Selbstdeutung. Insge-
samt zeichnet sich in den Reflexionen eigener poetologischer Positionen ein Wan-
delim schriftstellerischen Selbstverstindnis ab. Schon der Titel Das Ich im Wir zeigt
an, dass Haderlap darin, wie ansatzweise schon in der Antrittsrede bei der Deut-
schen Akademie fiir Sprache und Dichtung, Verhiltnisse zwischen einem jeweils
zu bestimmenden Ich und einem Kollektiv auslotet. Das Ich machte bereits Inge-
borg Bachmann, die erste Dozentin der Frankfurter Poetikvorlesung, zu einem pri-

24 Solche gerade auch in Poetikvorlesungen eingesetzten »aufmerksamkeitsleitenden und re-
zeptionsleitenden Strategien [...], die darauf gerichtet sind, die Texte eines Autors/einer Au-
torin zu einer werkformigen Einheit zu schliefien und entsprechende Anschlusskommunika-
tionen hervorzurufen«, werden auch unter dem Begriff »Werkpolitik« verhandelt (Kempke
2022:179).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

vilegierten Rede- und Reflexionsgegenstand, indem sie die vielen »Ich-Moglichkei-
ten, iiber die Roman und Gedicht verfiigen (Bachmann 2011 [1982]: 62), herausar-
beitet.”® Maja Haderlap rekurriert auf diese dritte Vorlesung Bachmanns, Das schrei-
bende Ich, und itbernimmt die titelgebende Formulierung in ihre eigenen Ausfith-
rungen, adaptiert sie fiir ihre Zwecke. Sie bietet ihr einen roten Faden fiir ihre Vor-
lesung und Ankniipfungspunkte fir die angestrebte differenzierende Unterschei-
dung dieses »literarische[n]« schreibende[n] Ich« von der »offentliche[n] Gestalt der
Schriftstellerin« (IW, 42) und schlief3lich auch vom »autobiographische[n] Ich« (IW,
64). Bachmann hielt ihre fiinf, von vielen nachfolgenden Poetikdozent:innen inter-
textuell verarbeiteten Vorlesungen im Wintersemester 1959/60 an der Frankfurter
Universitit und mit der Etablierung der Poetikvorlesung beginnt die »Institutio-
nalisierung dichterischer Selbstexplikation« (Schmitz-Emans: 2019: 256). Seither ist
deren Bedeutung fiir den Diskurs iiber Literatur stetig gewachsen, Schriftsteller:in-
nen avancieren zu einer wichtigen »Auskunftsinstanz tiber das, was sie selbst tun«
(ebd., S. 255). Dies ermdglicht ihnen zwar eine grofiere Einflussnahme auf ihre Re-
zeption, aber die verstirkt eingeforderte 6ffentliche Prisenz fordert auch ihren Tri-
but. — Die Auswirkungen dieses Zusammenhangs macht Maja Haderlap seit der Zu-
erkennung des Ingeborg-Bachmann-Preises verstirkt zum Thema. Abgesehen da-
von hat sich die Poetikvorlesung »zu einem zentralen medialen Ort fir die Refle-
xion uber die dsthetischen, gesellschaftlichen, politischen und 6konomischen Be-
dingungen literarischen Schreibens in der Gegenwart« (Bohley/Hachmann/Schéll
2022: IX) entwickelt. Den enormen Einfluss spezifischer Rahmenbedingungen auf
ihr (sprachliches) Selbstverstindnis und ihr Schreiben expliziert Haderlap in allen
untersuchten Epitexten, so auch in Das Ich im Wir.

Primir zielt ihre Poetikvorlesung auf eine Selbstaufklirung und Hinterfragung
der von ihr selbst als »Konstante« in den eigenen »literarischen Texten und essayis-
tischen Uberlegungen« ausgemachten »Suche nach der Verortung, die Suche nach
dem Ausgangspunkt, von dem aus ich spreche.« (IW, 43) Diesem Verortungsbediirf-
nis spiirt sie ursichlich wieder iiber den sprachen- und (kultur-)politischen Konflikt
in Kirnten nach sowie — kennzeichnend fir eine Poetikvorlesung — detailliert iiber
»die eigene Genese als schreibendes Subjekt, die als Erklirungsfolie dem eigenen
Schreiben zugrunde gelegt wird.« (Scholl 2022: 10) Dienten schon im Essay Meine
Sprache die Sprach- und Lebensabschnitte als Kategorien fir die zusammenfithren-
de Perspektivierung ihrer bislang erschienenen Texte, so treten in dieser Vorlesung

25  In ihrer Poetikvorlesung Das schreibende Ich bezieht Ingeborg Bachmann ihre Reflexionen
liber das Ich auch konkret auf die Sprechsituation in einer Poetikvorlesung, in der sich das Ich
in der Adressierung an das Publikum unversehens verdndere, »formal und rhetorisch« wer-
de und dem Sprecher entgleite (Bachmann 2011 [1982]: 53). Viele Poetikdozent:innen haben
seither Variationen dieser Strategie und Varianten an Ich-Entwiirfen durchgespielt (Schmitz-
Emans 2019: 257-261).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

9


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

noch ein Exkurs zur Kirntner slowenischen Literatur hinzu sowie, noch expliziter,
die Kategorien Ort und Raum in der Charakterisierung ihrer eigenen Werke, iiber
die sie eine Weiterentwicklung entwirft. Die Suche nach der Verortung verkniipft
sie zudem, wohl auch dem Format der Poetikvorlesung geschuldet, mit theoretisch
gerahmten Uberlegungen zu Erinnerungsprozessen und deren Darstellung in ih-
ren eigenen literarischen Texten. Diese Stellen erweisen sich im Hinblick auf die
Gedichtanalysen im vierten Kapitel als besonders aufschlussreich. Die sich mit Ort
und Raum sowie erneut mit Begriindungen fiir den Sprachwechsel verbindenden
Erliuterungen Maja Haderlaps zum literarischen, schreibenden Ich, das sie entlang
ihrer Werke entwirft und kommentiert, dienen aber nicht nur der Selbstauslotung
und poetologischen Reflexion, sondern sind auch als Versuch aufzufassen, die Re-
zeption ihrer bisherigen Werke und ihres Bilds in der Offentlichkeit zu beeinflussen.
Dazu nimmt sie auch Bezug auf Kritiker und Kritiken im Feuilleton. Relativam An-
fang ihrer Rede priasentiert Maja Haderlap erneut eine Verbildlichung der eigenen
Zweisprachigkeit und, darauf rekurrierend, am Ende eine Stilisierung des Schrei-
bens in ihren beiden Sprachen als Prozess der Zusammenfiithrung. Die genannten
Aspekte werden im Folgenden genauer betrachtet.

Offentliche Gestalt und das verwischte Ich

In der Redeerdffnung deutet sich eine »Strategie des Ausweichens« vor einer unter-
stellten Spielregel der Poetikvorlesung (Schmitz-Emans 2019: 257) an, und zwar im
Hinblick auf die vermeintlich von den Autor:innen erwartete Aufgabe:

»Das Nachdenken iiber die Poetik des eigenen Schreibens ist eine dufderst diffizile
Angelegenheit und entzieht sich der distanzierten Betrachtung. Um zu behaup-
ten, dass man als Schriftstellerin ein erkennbares Ich, eine &6ffentlich wahrnehm-
bare Gestalt hat, braucht es etwas Wagemut, weil diese Behauptung, wenn man
sie selbst trifft, einige Fallen birgt.« (IW, 42)

Haderlap bezieht den mit einer Poetikvorlesung verbundenen Auftrag auf »die Poe-
tik des eigenen Schreibens« und relativiert sogleich unterstellte Erwartungshaltun-
gen, indem sie das Nachdenken dariiber als »duf3erst diffizil« bezeichnet. Mit ihrer
Einschitzung, dass dies nicht in distanzierter Betrachtung méglich sei, kiindigt sie
bereits den von ihr gewihlten persénlichen und autobiographischen Zugang an. Zu-
dem signalisiert sie Zweifel an der Existenz eines »erkennbare[n] Ich« einer Schrift-
stellerin bzw. an der von ihr selbst getroffenen Behauptung, ein solches zu haben.
Der »Wagemut« und die »Fallen«lassen sich darauf zuriickfithren, dass es durch die
Selbststilisierungen der Schriftsteller:innen, eben als »6ffentlich wahrnehmbare Ge-
stalt«, iiberhaupt erst erzeugt wird — und gerade eine Poetikvorlesung bietet dafiir
ein Forum —, aber eben auch durch andere Akteur:innen im literarischen Feld, die

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

mit ihren divergenten Erwartungs- und Anforderungshaltungen eine nicht unwe-
sentliche Rolle in dieser Vorlesung spielen:

»Wenn ich behaupte, in denvergangenenJahren als Schriftstellerin eine Rolle aus-
gefiillt zu haben, die mir von einer vielgestaltigen kulturellen und politischen Of-
fentlichkeit zugeschrieben wurde, so hat das in mancher Hinsicht seine Berechti-
gung, verweist jedoch zugleich auf ein Dilemma, das kaum auflosbar ist. Je klarer
sich nach aufien hin die 6ffentliche Gestalt der Schriftstellerin abzeichnet, desto
verschwommener erscheint ihr literarisches, schreibendes Ich.« (IW, 42)

Bereits in ihrer Antrittsrede bei der Deutschen Akademie fiir Sprache und Dichtung
bringt sie das allmihliche Bewusstsein zum Ausdruck, dass die Schriftstellerin in
den Vereinnahmungen durch die Offentlichkeit verlorenzugehen droht (siehe Kap.
3.2.3). Der in dieser Poetikvorlesung verwendete Begriff »Rolle« verweist explizit auf
den Bereich der Inszenierung, auf etwas zu Verkérperndes und auf die soziale Ge-
nerierung einer Autorin. Haderlap betont den Aspekt der Fremdinszenierung, in-
dem sie diese Rolle als eine von aufen, durch die Offentlichkeit zugeschriebene be-
zeichnet, und zwar auch durch die »politische«. Die von ihr als kaum auflosbares
Dilemma bewertete Verwischung des in den Texten zu findenden schreibenden Ich
durch die »6ffentliche Gestalt der Schriftstellerin« — sie ist auf eine differenzierende
Unterscheidung zwischen beidem aus®® - kiindigt den Versuch an, iiber ihre eige-
ne Deutung dieses Ich entlang ihrer Texte das eigene schriftstellerische Selbstver-
standnis wieder zu stirken und die Rezeption dahingehend zulenken. So formuliert
sie das Thema ihrer Vorlesung wie folgt:

»In meiner heutigen Vorlesung méchte ich diesem verwischten Ich, das durch
meine Texte maandert, folgen. Ich werde Sie nicht mit dem Psychogramm einer
Schriftstellerin qualen. Ich werde versuchen, den offenen Fragen, Grenzen und
Positionen nachzugehen, die mein Schreiben begleitet und bestimmt haben.«
(IW, 42)

Die »offenen Fragen« in der Rekonstruktion ihrer bisherigen poetologischen Posi-
tionen formuliert sie am Ende explizit, sie deuten auch auf die Dynamik, Verinder-
lichkeit und Situiertheit von Positionierungen hin. Das »verwischte[-] Ich« stiitzt
sie intertextuell, indem sie Ingeborg Bachmann wortlich zitiert:

26  Als methodische Herausforderung fasst dies Fischer (2007: 148), wenn er konstatiert, dass
»der in den Texten prasente Autor [..] mit dem physischen Erzeuger dieser Texte und dem
sozialen Akteur einerseits in Identitat steht und sich andererseits davon unterscheidet«. Er
geht von einem »realiter handelnden« Akteur aus, der sich als Autor zweifach erzeugt: mit
dem materialiter fasslichen Hervorbringen seiner Schriften und zugleich mit der diskursiv
wirksamen Erzeugung seiner selbst als Autorfigur.« (ebd., S.149)

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

121


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

»lch ohne Gewdhr! Denn was ist das Ich, was kénnte es sein? [...] Ein Gestirn, des-
sen Standort und dessen Bahnen nie ganz ausgemacht worden sind und dessen
Kern in seiner Zusammensetzung nicht erkannt worden ist. Das kdnnte sein: My-
riaden von Partikeln, die >Ich< ausmachen, und zugleich scheint es, als wire Ich
ein Nichts, die Hypostasierung einer reinen Form, irgendwas wie eine getrdumte
Substanz, etwas, das eine getrdumte Identitit bezeichnet, eine Chiffre fiir etwas,
das zu dechiffrieren mehr Miihe macht als die geheimste Order.« (zit.n. Haderlap,
IW, 42f.)

Wihrend Bachmann diese Komplexitit im Rahmen ihrer Poetikvorlesung an unter-
schiedlichen Ich-Konzeptionen in der Literatur, also etwa an »den< Ich in Dostojew-
skijs Aufzeichnungen aus einem Totenhaus oder an dem von Proust aufgrund seiner Er-
innerungsbegabung auf die Suche geschickten Ich in Aufder Suche nach der verlorenen
Zeit veranschaulicht, macht sich Haderlap an die Dechiffrierung des Ich in ihren
eigenen literarischen Texten. Im Mittelpunkt steht die bereits erwihnte Befragung
ihres Strebens nach der (Selbst-)Verortung, die sie mit einem selbstauferlegten oder
verinnerlichten Erklirungszwang korreliert:

»lch frage mich, warum es mich nach diesem Ort verlangte, warum ich das Bedirf-
nis hatte, mich anfangs irgendwo niederzulassen. Warum ich glaubte, der Leserin,
dem Leser, der Zuhorerin, dem Zuhorer etwas erklaren zu missen.« (IW, 43)

Mit der Verwendung des Adverbs »anfangs« deutet sie eine erfolgte oder erstrebte
Distanzierung von festen Verortungen, dem stabilen Ort und solchen Selbstver-
pflichtungen, »ich glaubte [..] zu miissen«, an. Zur Aufklirung der Bedeutung
dieses Verortungsbediirfnisses wirft sie Fragen auf, die sie gleichermafen an sich
selbst wie an das Publikum richtet:

»Was bedeutet dieses Streben nach einem Von-hier-aus, nach einer raumlichen
Verankerung? Hat das schreibende Ich keinen Boden unter den Fiifen? Ist ihm
womoglich das Fundament, auf dem seine Worte fuflen sollten, abhandenge-
kommen? Konnte es sich seiner nie gewiss sein? Bewegte es sich auf unsicherem
Grund? Oder weisen diese Fragen darauf hin, dass kulturelle und sprachliche
Riaume viel starker als wir glauben, vom Politischen vereinnahmt werden? Ist
es moglich, fir jemanden, dessen Texte von Mal zu Mal als kollektive Aussage
wahrgenommen werden, weiterhin bedenkenlos Ich zu sagen?« (IW, 43)

Wihrend sich die ersten Fragen auf das Fehlen von Stabilitit und (Selbst-)Sicher-
heit in seinen Auswirkungen auf sprachliche, schriftstellerische Selbstentfaltungen
sowie auf die politische Instrumentalisierung von Sprache und Kultur richten, erin-
nert die letzte Frage an Haderlaps Auflerung in ihrer Antrittsrede bei der Deutschen
Akademie, »nach auflen annihernd wie eine Sprecherin der Kirntner Slowenen« zu

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

agieren (AR, 0.S.). Hier ist sie konkret auf einen Rezeptionsmodus ihrer Texte als
»kollektive Aussage« und die daraus resultierende Herausforderung der Artikulier-
oder Erkennbarkeit eines Ich bezogen. Mit dieser Formulierung referiert sie auf ei-
nes der Merkmale, das Deleuze und Guattari (1975: 31) kleinen Literaturen zuschrei-
ben: alles gewinne kollektiven Wert und gelte als kollektive Aussage. Die mit ihren
Fragen zum Ausdruck gebrachten »Verunsicherungen« (IW, 43) ergriindet Hader-
lap, wieinallen analysierten Epitexten, mit Bezug zu dem einen spezifischen Ort und
stellt als Ursache den »jahrzehntelangen Konflikt, in den meine Sprachen in Kirnten
hineingezogen worden sind« und damit »Fragen der kulturellen, sprachlichen He-
gemonie« (ebd.) heraus. Die Reflexion ihrer Verortungssuche und »Ortsfixierung«ist
also wiederum nur im Riickbezug auf die historischen und gesellschaftspolitischen
Bedingtheiten dieses spezifischen Orts und die untrennbar mit ihm verbundenen
prigenden Erfahrungen und Erlebnisse mit Sprache(n) moglich. So konkretisiert sie
die zuvor in Frageform durchgespielten Griinde fir das Verortungsbediirfnis, etwa
das fehlende Fundament fiir die Worte des schreibenden Ich, durch einen lebens-
geschichtlichen Bezug: »Der 6ffentliche Gebrauch der slowenischen Sprache wurde
iibermif3ig politisch instrumentalisiert. Insoweit erscheint der sprachliche Boden,
auf dem ich mich anfinglich bewegte, umkimpft und unsicher.« (IW, 44)*

Der >geteilte« Sprachenkdrper: Verbildlichung der eigenen Zweisprachigkeit
Zur Veranschaulichung der Wirkmachtigkeit der durch die Fragen aufgerufenen
Zusammenhinge fasst Maja Haderlap, wie im Essay Meine Sprache, ihre eigene, stets
als Zweisprachigkeit apostrophierte Mehrsprachigkeit in ein geologisch inspiriertes
Bild, das sich hier aus der Metaphorik der Einschreibung speist:

»Wiirde ich meinen Sprachenkorper als Landkarte zeichnen, kénnte man aus
nichster Ndhe Grate, Schluchten und Kare entdecken, die zwischen meine Spra-
chen geschlagen worden sind. Die Worter wirken, als hitte man sie wiederholt
durchgestrichen, als hatte man sie hin und her geworfen. Das Geldnde, auf dem
sie sich befinden, ist mit Linien markiert. Den Wortern wurde suggeriert, sich auf
die eine oder andere Seite der Crenze zu schlagen. Als wiren sie, da, wo sie sich
gerade aufhalten, auf dem falschen Territorium.« (IW, 44)

Der »Sprachenkérper« erscheint gedichtnismetaphorisch als Archiv*® und wird in
seiner Vorstellung oder Reprisentation »als Landkarte« erkennbar bzw. lesbar. Die

27  Schon Vrbinc (1998: 204) zitiert Maja Haderlap im Titel und Text seines Essays tiber sie mit
den Worten: »der Boden unter den Fiiflen ist die Sprache«.

28  Formuliert aus kultursemiotischer Perspektive, in der »sich der Kérper als ein Archiv denken
[lasst], in dem sich Spuren individueller oder kollektiver Erinnerung eingeschrieben haben.«
(Ohlschlager 2010: 242) Der Korper ist dann ein Triager von Zeichen und diese Zeichen kon-
stituieren den Korper (ebd.) — bei Haderlap also den Sprachenkérper.

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

geologischen Landschaftsformationen, »Grate, Schluchten und Kare, fungieren als
Spuren, die auf eine gewaltsam herbeigefiihrte Separierung der Sprachen verwei-
sen:»zwischen meine Sprachen geschlagen worden sind.« Diese Trennung ist durch
die Verwendung des Passivs als Fremdeinwirkung, als von auflen zugefiigt mar-
kiert und die Wahl des Verbs >schlagenc« evoziert Versehrtheit. Die durch die Kar-
tierung abzulesenden, in den Kérper eingeschriebenen Erinnerungsspuren deuten
iber die »Worter« auch auf ein daraus resultierendes Spracherleben oder auf in-
korporierte Spracherfahrungen hin. Durch den wiederholten irrealen Vergleich il-
lustriert Haderlap, wie die Worter durch die Fremdeinwirkungen affiziert sind: »als
hétte man sie wiederholt durchgestrichen, als hitte man sie hin und her geworfen.« -
Das Durchstreichen erklirt die Worter fiir ungiltig oder kennzeichnet sie als inad-
dquat, die Markierung dieses Vorgangs als »wiederholt« deutet auf Gingelung und
Willkiir, »hin und her geworfen« werden sie zum Spielball. Mit Straub (2015: 137f.)
lieRen sich diese Spracherfahrungen, auf die der »Sprachenkérper« verweist, be-
zeichnen als »Differenzerlebnisse, die in das Leibgedichtnis eines Menschen einge-
schrieben sind.« Uber »Linien« und »Territorium« evoziert Haderlap die »Grenze«
zunichst als territorial-politische Entitit und legt damit den Darstellungsfokus auf
das hergestellte Trennende, auf politische Grenzziehungen zwischen Sprachen mit
der eingeforderten Entscheidung fiir »die eine oder andere Seite der Grenze«. Als le-
bensgeschichtliche Erfahrung hat sie den Entscheidungsdruck bereits in ihrer Kla-
genfurter Rede zur Literatur durch die Vorfithrung der Sprachen in Kirnten als zwei
einander ausschliefSende Pole illustriert (siehe Kap. 3.2.2). In allen analysierten Epi-
texten wird diese gesellschaftlich-politische Instrumentalisierung von Sprache zur
An- und Abgrenzung betont und in ihrer Auswirkung auf das individuelle Sprach-
erleben illustriert — hier etwa iiber das von aulen vermittelte Erleben der »Worter«
als stets nicht passend, nicht zugehorig oder nicht legitim in den jeweiligen Kontex-
ten und sozialen Riumen: »Als wiren sie, da, wo sie sich gerade aufhalten, auf dem
falschen Territorium.« Am Ende ihrer Poetikvorlesung nimmt Haderlap dieses Bild
des von gewaltsamer Teilung gezeichneten Sprachenkdrpers wieder auf und modi-
fiziert es in der Stilisierung ihres Schreibprozesses als »Arbeitsprozess« (IW, 66) in
beiden Sprachen.

In dhnlicher Weise fasst Haderlap ihre Zweisprachigkeit in ihrem Essay Umwege,
Doppelungen, der 2019, also in dem Jahr, in dem sie auch die Poetikvorlesung gehalten
hat, in der Zeitschrift Spiegelungen erschienen ist:

»Misste ich meinen Sprachenkérper als Landkarte zeichnen, wiirde man aus
nachster Ndhe ein Geldnde erkennen, das von Markierungen, Hindernissen und
Linien durchzogen ist. Man wiirde Symbole eines Sprachenkonflikts, eines Grenz-
landes sehen, in dem die Wege durch historische und politische Schieflagen
fiihren.« (Haderlap 2019: 141)

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

Durch die Konkretisierungen »Sprachenkonflikts« und »Grenzlandes« verweist der
»Sprachenkorper als Landkarte«, in den sich Grenzziehungen und Limitationen
eingeschrieben haben, hier noch deutlicher auf einen spezifischen Konflikt: Die Ver-
sinnbildlichung der fiir Kirnten prigenden »deutsch-slowenischen Sprachgrenze«
(LS, 16) im und am eigenen Korper.

Verortungsaspekte und Ich-Entwiirfe entlang der Werke

In der Reflexion eigener Schreibpositionen durch die Nachverfolgung des literari-
schen, schreibenden Ich entlang ihrer eigenen Texte legt Maja Haderlap eine Ent-
wicklung nahe, die sich zwischen Verortung und Entgrenzung bewegt und vorab
wie folgt skizzieren lasst:

. Weggehen und Zuriickkommen in der Spannung zwischen einer sprachlichen
Bindung an die >Herkunftswelt« und Bemithungen um Loslésung (Zalik pesmi,
1983)

. scheinbarvollzogener Abschied und fast vollstindiger Verlust der Identifikation
mit dem Ort (Bajalice, 1987)

« Gangzuriick zu den verlassenen Orten der Kindheit, Neuzusammenstellung der
Verwandtschaftsgeschichte als Beginn der Vergangenheitsbewiltigung (die ers-
ten deutschsprachigen Gedichte im Band Gedichte — Pesmi — Poems, 1998)

« Aufarbeitung am/vor Ort: Schreib- und Erinnerungsarbeit im Zeichen des
Sprachwechsels sowie literarische Darstellungen von Gedichtnisorten und
Erinnerungsriumen (Engel des Vergessens, 2011)

«  Gleiten zwischen Grenzen: Aufgabe der Suche nach dem Ort und (Selbst-)Erwei-
terung (langer transit, 2016)

Dieser Uberblick verdeutlicht, wie Haderlap in ihrer auf eine Zusammenfiigung
ausgerichteten Darstellung und kontextualisierenden Deutung der eigenen Texte
— mit der sie den Blick auf ihr Werk auch vereindeutigt und steuert — auf die Kate-
gorien Ort und Raum zuriickgreift, wieder in Verbindung mit den leitmotivischen
riumlichen Bewegungsformen Weggehen, Zuriickkommen und, hier erstmals,
Gleiten.

Auf der Basis einer ersten riickblickenden Selbstverortung - literarisch in »der
regionalen slowenischen Literatur Kirntens«, bezeichnet als »Enklave aus Behar-
rungsvermogen, die die Vorstellung von Zugehorigkeit aufrechthielt«, sowie familidr
in einer »bauerlichen Tradition« (IW, 44) — deutet Haderlap ihren 1983 erschienenen

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

Band Zalik pesmi*® in der Ambivalenz von Verhaftung und Zugehérigkeit einerseits
und versuchter Loslosung andererseits. Darin thematisiere sie:

»in immer wiederkehrenden Motiven des Weggehens und Zuriickkommens die
sozialen und kulturellen Gegensitze, in denen sich das lyrische Ich bewegt. Von
Anfanganist die Beflirchtung spiirbar, dass das Weggehen aus dem heimatlichen
Umfeld nicht nur eine sinnstiftende und notwendige Bewegung ist, sondern un-
ter Umstidnden auch bedeuten kdnnte, sich von der Vorstellung einer nationalen
Zugehorigkeit zu verabschieden. Die Gedichte sprechen nicht vom Aufbruch, son-
dern vom Zégern, von den Miihen, die Enge und ihre pragenden Traditionen hin-
ter sich zu lassen. Diese Bemithungen werden vom sprachlichen Band, das das ly-
rische Ich an die Herkunftswelt bindet, in Spannung gehalten, um nicht zu sagen,
fixiert.« (IW, 44f)

Auffillig ist, dass die dem »lyrische[n] Ich« zugeschriebene Bindung an die »Her-
kunftswelt« als sprachliche Fixierung markiert ist und sich in der als >sinnstiftend«
und >»notwendig« attribuierten Bewegung des Weggehens auch eine Distanzierung
von Zugehorigkeitskonstruktionen iiber enge Verkniipfungen von Sprache, Nation
und Identitit andeutet, von der »Vorstellung einer nationalen Zugehéorigkeit«. So
sucht Haderlap im Weiteren begreiflich zu machen, warum ihr Schreiben von An-
fang an »Fragen nach der Identitit«, die in den Texten verhandelt, aber auch »von
auflen« an sie herangetragen werden, begleiteten: »Zum Teil ist der Wunsch nach
Verortung spiirbar, zum Teil werden die Texte nach Zugehdrigkeit abgefragt.« (IW,
45) Zur Erlduterung fihrt sie die sozialen, kultur- und staatspolitischen Zusammen-
hinge an, innerhalb derer sich die Kirntner slowenische Literatur entwickelte. Sol-
che »Erkundigungen« nach Zugehorigkeit im Sinne der Frage, »wohin man denn
gehore« (ebd.), seien zu der Zeit iiblich und selbstverstindlich gewesen:

»Die Karntner slowenische Literatur musste sich zunichst am Rand, in einer Au-
Renseitersituation behaupten und formieren. Stets mussten sich die Schreiben-
den mit komplexen Fragen nach dem kollektiven Wert ihrer Arbeit fiir die Volks-
gruppe befassen, da in der Zeit der groflen politischen Auseinandersetzungen in
Karnten das Politische jede literarische Aussage angesteckt hatte.« (IW, 45, Herv. JG)

29 Indem dreisprachigen Band Gedichte— Pesmi— Poems (1998) wird der Titel des darin komplett
enthaltenen Bandes Zalik pesmi mit »Salige Gedichte« ins Deutsche, mit»Nymph Poems«ins
Englische (ibersetzt. Die Saligen sind eine besondere Art der Feen, sie zdhlen zu den wich-
tigsten Gestalten des Alpen-Adria-Raums und treten unter verschiedenen Namen auf, in slo-
wenischen Sagen eben w.a. als Zalik Zene, als Salige Frauen (Kuehs 2012: 15). Der Band Zalik
pesmi von Maja Haderlap gliedert sich in die Teile »odhajati« (Abschiede) und »bivanja« (Le-
ben, Sein).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

Damit fithrt sie das eigene, von ihr in den frithen Gedichten ausgemachte Veror-
tungsbediirfnis partiell auf eine der damaligen Situation in Kirnten entspringen-
de Erwartungshaltung zuriick, die sie 2014 in einem Interview im Journal of Austrian
Studies als »utilitaristische Sicht der Literatur« (zit.n. Vansant 2014: 98) bezeichnet
hat.*® Zudem ist die kursiv hervorgehobene AufRerung Haderlaps aus ihrer Poetik-
vorlesung eine weitere intertextuelle Referenz auf eines der von Deleuze und Guat-
tari in threm Buch Kafka: pour une littérature mineure (1975) formulierten Merkmale
kleiner Literaturen:

»Le troisiéme caractére, c’est que tout prend une valeur collective. [...] ce que I'écri-
vain tout seul dit constitue déja une action commune, et ce qu’il dit ou fait est né-
cessairement politique, méme si les autres ne sont pas d’accord. Le champ politique
a contaminé tout énoncé.« (Deleuze/Guattari 1975: 31, Herv. JG)*'

Der sich in der Poetikvorlesung anschlief}ende »Abriss« der Geschichte der sloweni-
schen Literatur in Kirnten dient der Veranschaulichung der »wechselnden kultur-
politischen Inklusions- oder Exklusionsdebatten in Slowenien und in Osterreich«
(IW, 45). Des Weiteren erginzt er als Erklirungsfolie fiir das eigene Schreiben die
bereits im Essay Meine Sprache gewdhlte Darstellung der eigenen schriftstellerischen
Entwicklung nach prigenden Sprach- und Lebensabschnitten in unterschiedlichen
sozialen Riumen, an bzw. in denen das Schreiben stattfindet.

Die Entstehung ihres zweiten, 1987 erschienenen Gedichtbands Bajalice situiert
Haderlap erneut in ihrer Studienzeit in Wien und bindet wieder Selbstzitate aus
den in dieser Zeit verfassten Gedichten ein. Ihrer Konzeption des durch ihre lite-
rarischen Texte madandernden Ich« folgend, deutet sie ihre Gedichte in Bajalice als
»Abschied aus der regionalen Enklave«, er »scheint vollzogen zu sein« (IW, 51) und
das»Ichim Gedicht[..] hat die Identifikation mit dem Ort, an dem es aufgewachsen
war, nahezu zur Ginze verloren.« (IW, 50) Nach dem als schwierig, aber notwendig
gekennzeichneten Weggang aus dem heimatlichen Umfeld im ersten Gedichtband
streicht sie nun die Auswirkungen des auf den Ort bezogenen Identifikationsver-
lusts fiir das Ich heraus. Es »spricht kaum, nur Nebensichliches:« (ebd.). Angezeigt

30 In dem Interview prazisiert sie: »In meiner Anfangszeit als slowenische Dichterin habe ich
mich nur gegen die Erwartung oder Tradition auflehnen mussen, die von den Autoren ver-
langt, dass sie ihre Texte in den Dienst der Politik zu stellen haben.« (zit.n. Vansant 2014: 98)

31 In der Ubersetzung von Burkhart Kroeber: »Schlieflich gewinnt in kleinen Literaturen —
und dies ist ihr drittes Merkmal — alles kollektiven Wert. [..] Was der einzelne Schriftsteller
schreibt, konstituiert bereits ein gemeinsames Handeln, und was er sagt oder tut, ist bereits
politisch, auch wenn die anderen ihm nicht zustimmen. Das Politische hat jede Aussage an-
gesteckt.« (Deleuze/Cuattari 1976: 25f.) Haderlap libernimmt die Aussage also fast wortlich.

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

127


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

durch den Doppelpunkt, fungiert das Selbstzitat aus Bajalice als Illustration dieses
Sprechens:*

»Casu primerno postavim stol pred vrata / in v zraku Stejem komarje. [...] komaj se
bliZza setptember, / se z meglo spopadem, nikakor ne s soncem. / ¢loveku, ki pride,
razkaZzem poti, / nato spet zasedem prostor v kraju.

wenn es zeit ist, stelle ich den stuhl vor die tlr / und zdhle die miicken in der
|uft. [..] kaum naht der september, / kimpfe ich mit dem nebel, nie mit der sonne.
/ einem, der kommt, erklare ich die wege, / dann nehme ich wieder meinen platz
ein im ort.« (IW, 50)

Auch in dieser Poetikvorlesung suggeriert Haderlap eine enge, als Authentifizie-
rungseffekt fungierende Verbindung zwischen ihren Versen und einer lebensge-
schichtlichen Erfahrung. So kennzeichnet sie Bajalice weiter als einen von Wien aus
aufgenommenen »Dialog mit der zeitgendssischen Lyrik in Slowenien« sowie als
Sprechen »aus einer Art Sprachexil« (IW, 51), denn:

»Das Slowenische war in Wien, wo ich lebte, eine Sprache ohne Alltag, die in mir
als Nachhall und als Wunschtraum existierte. Es war eine Sprache der Erinnerung,
eine Sprache, die sich den Luftgrund, auf dem sie fufdte, selbst errichten musste.«
(W, 51)

Mit diesen letzten Formulierungen (»Luftgrund«, >fufenq) ruft sie die zu Beginn
aufgeworfenen Fragen hinsichtlich ihres Verortungsbediirfnisses — »Hat das schrei-
bende Ich keinen Boden unter den Fiifen? Ist ihm woméglich das Fundament, auf
dem seine Worte fufden sollten, abhandengekommen?« (IW, 43) — wieder auf und
bietet eine lebensgeschichtliche Kontextualisierung an. Der Kennzeichnung des
Slowenischen als »Sprache der Erinnerung« folgt, somit kommentiert, ein Zitat aus
ihrem Band Bajalice:

»[...] je kakor blodno seme / sanj ta jezik, ki krepostno vztraja in SuSmari. je jedek
fosil.

32 Anders als im Essay Meine Sprache zitiert sie in ihrer Poetikvorlesung zunichst aus dem slo-
wenischsprachigen Band Bajalice (1987), danach die entsprechende Stelle aus derim Gedicht-
band Gedichte—Pesmi—Poems (1998: 69) erschienenen Ubersetzung. Die Gedichte sind titellos,
werden jedoch im Inhaltsverzeichnis mit ihren Anfangen aufgefiihrt, dieses Gedicht als casu
primerno (wenn es zeit ist).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

[..] wirrem traumsamen gleicht diese sprache, / in so tugendhaftem beharren
und spielen im ungefihren. ist ein herbes fossil.« (IW, 51)3

Vor dem Hintergrund des Verlusts der Identifikation mit dem Ort des Aufwachsens,
dersich auch aufdie Sprache auswirke, erscheinen die aus dem Wiener »Sprachexil«
aufgenommenen »Versuche, mit der Literatur Sloweniens in Verbindung zu treten«
(ebd.) als Suche nach einem neuen Sprach-Ort, nach einer neuen Anbindung fiir
ihr Schreiben. Jedoch charakterisiert sie ihr Schreiben in dieser Zeit als doppelte
Fremdheit, als Gefithl von intensivierter Nicht-Zugehorigkeit: »Ich kommunizier-
te mit der Literatur eines Landes, das mir eigentlich fremd war [...]. Im Wien der
1980er Jahre isolierte mich mein Schreiben auf Slowenisch.« (Ebd.) In dieser Aufle-
rung kiindigt sich bereits der nachfolgend in die Darstellung eingebundene Sprach-
wechsel an, hatte sie ihn doch schon in ihrer Antrittsrede bei der Deutschen Aka-
demie fiir Sprache und Dichtung implizit damit begriindet, dass ihr das Schreiben
auf Deutsch geholfen habe, ihre personliche Isolation zu durchbrechen. Zunichst
stellt sie die neu aufgenommene Schreibpraxis in beiden Sprachen als Folge ver-
anderter Rahmenbedingungen dar. Durch die wachsende Aufmerksamkeit in der
literarischen Offentlichkeit in Osterreich »fiir die Literatur der Volksgruppen und
diverser Minderheiten« (ebd., S. 51f.) bot sich den Autor:innen die Moglichkeit, ihre
Texte

»im Original und in der Ubersetzung zu publizieren und uns innerhalb der 6ster-
reichischen literarischen Szene zu positionieren. Das veranderte die Dynamik un-
seres Schreibens, denn es setzte voraus, dass wir unsere Texte selbst (ibersetzten
oder in beiden Sprachen zu schreiben begannen.« (IW, 52)

Im Unterschied zu einem Autor wie Jani Oswald, bei dem dies zur Entwicklung von
»literarisch experimentellen, polyphonen Positionen« in seinen Gedichten gefithrt
habe, betont Haderlap ihre Verwirrung bei dem Versuch, ihre eigenen Texte ins
Deutsche zu iibertragen. — Entstanden seien eher »neue Textversionen« und »Uber-
schreibungen« (ebd.). Die riickblickende Stilisierung ihres neuen zweisprachigen
Schreibens als erlebtes »Ringen zwischen meinen Sprachen« (ebd.) dhnelt stark
der aus dem Essay Meine Sprache: »Ich wusste mit dem Balancieren zwischen den
Sprachen, den sprachlichen Verfremdungen und Kollisionen nicht umzugehen.
Ich konnte mich zur Leichtigkeit des Wortspiels nicht durchringen« (ebd.). Dies
begriindet sie erginzend damit, dass die slowenische Sprache ihre »Gebundenheit
an eine Geschichte bedeutete, die ich als belastend und vereinnahmend empfand.«

33 Haderlap zitiert auch dieses Gedicht aus Bajalice mit der deutschen Ubersetzung, enthalten
in ihrem Band Gedichte Pesmi Poems (1998: 71) und darin im Inhaltsverzeichnis aufgefiihrt als
tihota v sobi (die stille im zimmer).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

129


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

(Ebd.) Diese Aspekte bilden also den Erklirungszusammenhang fiir den Sprach-
wechsel, den Haderlap in ihrer Poetikvorlesung als sukzessiv verlaufend vorfithrt
und dazu erneut Personifikation, diesmal allein bezogen auf die deutsche Sprache,
einsetzt:

»Wahrend der Arbeitan den slowenischen Gedichten legte sich die deutsche Spra-
che mit wachsender Selbstverstiandlichkeit neben meine slowenischen Verse. Sie
beobachtete mich beim Schreiben, schaute mir (iber die Schulter, widersprach.
Zuweilen dringte sie sich in einen slowenischen Satz und ich hatte alle Miihe, sie
wieder hinauszubugsieren.« (IW, 52f)

Durch die inszenierte Verselbststindigung der deutschen Sprache, ihr eigenstindi-
ges Agieren, ihr Sich-Hineindringen und Widersprechen, erscheint auch der Uber-
gang in das Deutsche als nicht bewusst getroffene Entscheidung, quasi ohne eigenes
Zutun.>*

Haderlap greift dann ihren roten Faden, das schreibende Ich, wieder auf und
fahrt mit der (Selbst-)Aufklirung ihrer Suche nach der Verortung und dem Aus-
gangspunkt fort, nun mit der deutenden Einordnung ihrer »neuen, diesmal auf
Deutsch verfassten Gedichte« (IW, 53), die sie als Zyklus in ihren dreisprachigen
Lyrikband Gedichte — Pesmi— Poems (1998) integriert:

»Mit diesen Gedichten beginnt mein Gang zuriick zu den verlassenen Orten der
Kindheit, der Gang in die Vergangenheit, zu den Waldern und Kriegspilzen, zu
den Traumen und Visionen, in denen das lyrische Ich im dunklen Wir verschwin-
det. Das lyrische Ich beginnt die Geschichte der Verwandtschaft zu imaginieren
und sie neu zusammenzustellen, es beginnt mit der mithsamen Arbeit der Ver-
gangenheitsbewiltigung.« (IW, 53)

Das Zuriickkommen verbindet sie in Bezug auf die deutschsprachigen Gedichte al-
so mit einer verinderten Art der Auseinandersetzung mit »den Orten der Kindheit«
und der beginnenden »Vergangenheitsbewiltigung«. Diese ist durch das >Gehen< —
bezogen auf das (imaginierte) Aufsuchen der Kindheitsorte (»Gang zuriick zu«) und
die sich dariiber bewegungsriumlich vollziehende Erinnerungsleistung (»Gang in
die Vergangenheit«) — als dynamischer und bedeutungsstiftender Prozess der poeti-
schen (Re-)Konstruktion »der Geschichte der Verwandtschaft« gekennzeichnet: »sie
zu imaginieren und sie neu zusammenzustellen«. In die dem lyrischen Ich zuge-
schriebene Auseinandersetzung mit der noch unerledigten Vergangenheit an spe-
zifischen Orten flieft eine weitere Bezugnahme auf den Titel der Poetikvorlesung

34  Ahnlich formuliert Haderlap (2014: 3) in ihrer Rede Ubergénge: »Die deutsche Sprache ist mir
zugewachsen. Sie ging mir zur Hand.«

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

ein: Das »im dunklen Wir«verschwindende Ich deutet auf das Eintauchen in die Fa-
miliengeschichte und damit in die im Familiengedichtnis gespeicherten Traumata
hin. Die Begriindung fiir den Sprachwechsel ist weiter in die Darstellung eigener
Schreibpositionen eingebunden, Haderlap bezieht ihn zunehmend auf die Erfor-
dernisse der neu aufgenommenen »Erinnerungsarbeit« (IW, 56). In der Uberleitung
hin zum Roman Engel des Vergessens blickt sie zunichst zuriick auf die Rezeption des
Bandes Bajalice, die sie bereits im Essay Meine Sprache kommentiert. Aufgrund fi-
nanzieller Schwierigkeiten des Klagenfurter Drava Verlags erschien er im Triestiner
Verlag ZTT »hinter einer zweite Grenze« (IW, 53). Wahrend er in Slowenien zu ihrer
Wahrnehmung »als Lyrikerin, [..] fiir die die Kriterien einer minoritiren Literatur
nicht mehr galten« und Zurechnung zur »zentralslowenischen Literatur« (ebd.) ge-
fithrte habe, sei er in Kirnten gar nicht wahrgenommen worden: »Es war, als ob der
Lyrikband die Staatsgrenze vom Siiden aus nicht passieren kénnte.« (Ebd.) Implizit
schwingt die Frage mit, wen die Gedichte erreichen (kénnen). Schon der dreispra-
chige Band Gedichte — Pesmi — Poems war, ermoglicht durch die von ihr erwihnten
verinderten Publikationsméglichkeiten, breiter adressiert bzw. zuginglich. Ihren
Sprachwechsel thematisiert Haderlap dann explizit mit Bezug zu ihrer Arbeit an En-
gel des Vergessens und kennzeichnet ihn als »Ubergang in die deutsche Literaturspra-
che« IW, 53).3 Damit evoziert sie einen Prozesscharakter, der sich auf Phinomene
wie (Ver-)Wandlung, Umbruch, Uberschreitung, Ubertragung etc. beziehen kann.
Mit der erginzenden Attribuierung dieses Ubergangs als »zdgerlich« (ebd.) und der
Erwihnung von »Irritationen« (IW, 54), die den Beginn der Schreibarbeit prigen,
kniipft sie erneut an die Zwiespiltigkeit der Sprachwahl an, stellt aber sogleich, wie
schon in ihrer Klagenfurter Rede zur Literatur, die Moglichkeiten des Schreibens
auf Deutsch fiir ihre Weiterentwicklung als Schriftstellerin und fiir die literarische
Verarbeitung von traumatischer Erinnerung heraus:

»lch war mir bewusst, dass ich mich, aus slowenischer Sicht, einer dominanten
Sprache bediene, dass mir die Slowenen vor dem Hintergrund des Kirntner Spra-
chenkonflikts Assimilation vorwerfen kénnten. Das Schreiben auf Deutsch ver-
langte zudem, dass ich mich als Autorin neu erfinden und den Text, an dem ich ar-

35  Im Gesprach mit Michael Kerbler beantwortet Haderlap die Frage, ob sie sich leichter damit
getan habe, den Roman in deutscher Sprache zu schreiben, mit Bezug zu seiner Adressie-
rung: »Ich wollte eigentlich in den deutschsprachigen Raum sprechen. Ich wollte diese Ge-
schichte jetzt nicht mir und den Karntner Slowenen erzdhlen. Oder den fiinf oder sechs Le-
sern, die es in Karnten gibt.« Haderlap, Maja: Im Cesprach mit Michael Kerbler, O1/ORF, Vi-
deo, 9.10.2012. https://www.youtube.com/watch?v=GCws_SXUkHk (abger.: 01.03.2025). Da-
mit erweitert sich die in der Poetikvorlesung von ihr aufgeworfene Frage, von wo aus sie
spricht, um die Frage, zu wem sie sprechen mochte. Auf das Problem der schwindenden Le-
serschaft fiir die slowenisch Schreibenden in Kirnten weist sie immer wieder hin, so auch in
ihrem Essay Meine Sprache.

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

131


https://www.youtube.com/watch?v=GCw5_SXUkHk
https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=GCw5_SXUkHk

132

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

beitete, in einen neuen literaturhistorischen Zusammenhang stellen musste. Al-
len Bedenken zum Trotz ermoglichte mir die deutsche Sprache, die mich beim
Schreiben des Romans sEngel des Vergessens< auf Distanz zum Geschehen hielt,
das erzdhlende Ich als Figur zu konzipieren.« (IW, 54)

Das Schreiben auf Deutsch verkniipft Haderlap also mit der Notwendigkeit eines
differenten Selbstentwurfs »als Autorin« und der Situierung in einem neuen »lite-
raturhistorischen Zusammenhang«,*® was sich als Erweiterung ihrer »erste[n] lite-
rarische[n] Verortung« (IW, 44) in der regionalen slowenischen Literatur Kirntens
verstehen liefde. Somit setzt Haderlap die Suche nach dem Ausgangspunkt wieder-
holt in Beziehung zu einer Suche nach Anbindungen fiir ihr Schreiben, wie schon
durch den zuvor geschilderten Versuch, mit Bajalice einen »Dialog mit der zeitge-
ndssischen Lyrik in Slowenien« (IW, 51) aufzunehmen. Das Schreiben in einer be-
stimmten Sprache bedeutet fiir sie eine Auseinandersetzung mit ihren jeweiligen
literaturhistorischen Traditionen. Die dem Schreiben in der deutschen Sprache be-
reits in ihrer Antrittsrede bei der Deutschen Akademie zugewiesene Funktion ei-
ner schittzenden Distanznahme spezifiziert sie nun durch die Moglichkeit, »das er-
zihlende Ich als Figur zu konzipieren.« Inwiefern dies Moglichkeiten zur Distan-
zierung schafft, erliutert sie ausfithrlich anhand der Ich-Konzeptionen in ihrem
Roman. Zudem bereitet Haderlap mit dieser Formulierung schon die angestrebte
und an spiterer Stelle explizit vorgenommene Unterscheidung des schreibenden
Ich von einem autobiographischen Ich (IW, 64) vor. Zur Dechiffrierung der Ich in
Engel des Vergessens modelliert sie zunichst ihre Ich-Konzeptionen intertextuell, ge-
stittzt durch ein weiteres wortliches Zitat aus der Poetikvorlesung von Bachmann:
»Vom Ich méchte ich sprechen, von seinem Aufenthalt in der Dichtung, also von
den Angelegenheiten des Menschen in der Dichtung, sofern er vorgeht mit einem
Ich oder seinem Ich oder sich hinter dem Ich verbirgt« (zit.n. Haderlap, IW, 54).
Detailliert fithrt Haderlap (IW, 54-57) an Textpassagen aus ihrem Roman aus, wie
sie die Ich-Moglichkeiten darin, analog zu den jeweiligen »Anforderungen des Er-
zihlens« (IW, 57), angelegt hat und verstanden wissen mdchte. Sie unterscheidet
ein kindliches Ich, ein erwachsenes Ich und - in enger Anlehnung an Formulierun-
gen von Bachmann - ein verschliisselt in Traumbildern sprechendes »verborgenes
Ichg, ein »Traum-Ich« (IW, 56).%” Diesen Ich weist sie sodann unterschiedliche Auf-

36  Haderlap duflert in ihrem Gesprach mit Kerbler (siehe Anm. 35), fiir sie als Literatin sei es
wichtig gewesen, dass es in der deutschsprachigen Literatur eine Tradition des Schreibens
ber Erinnerungen gebe, an der sie sich habe orientieren konnen. Und in dem im Journal of
Austrian Studies veroffentlichten Interview prazisiert sie: »Die Erinnerungsliteratur, geschrie-
ben von den Uberlebenden der Shoah, hat mich stark beeindruckt, ja. Ich habe sie vorwie-
gend auf Deutsch gelesen.« (zit.n. Vansant 2014: 98)

37 In dieser Bezeichnung der dritten Ich-Konzeption kombiniert Haderlap also die Bach-
mann’sche Formulierung vom »Menschen in der Dichtung, sofern er [..] sich hinter dem Ich

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

gaben hinsichtlich der belastenden Erinnerungsarbeit zu. So ordnet sie z.B. dem
»zuerst im Kind« erkennbaren erzihlenden Ich »die Aufgabe eines Mediums« zu,
das »sich an die Geschichten, die es gehort hatte, erinnern, sie aus dem Gedicht-
nis wiederholen« sollte, und dem erwachsenen schreibenden Ich die Aufgabe der
Hilfestellung und Intervention, wenn »es unertriglich werden sollte« (IW, 54£.). In
solchen Fillen komme es zu einer Uberlagerung der beiden Ich und das schreibende
Ich nehme »im kindlichen Ich Platz, es spricht an seiner statt.« (IW, 55) Das verbor-
gene »Traum-Ich« erzihle wiederum »in Einsprengseln die Geschichte der eigenen
Entfremdung und vernimmt am Ende des Romans, nachdem es sich mit dem er-
zihlenden Ich vereint, zum ersten Mal seine eigene Stimme« (IW, 56).>® Insgesamt
qualifiziert sie die Ich-Konstruktionen als Strategien in der herausfordernden lite-
rarischen Erinnerungsarbeit und als unterschiedliche Versuche, »mit der Geschich-
te zurechtzukommenc« (ebd.). Die im Kommentar zum Roman hervorgehobene Ver-
nehmbarkeit einer eigenen Stimme weist dariiber hinaus auf die Moglichkeit eines
Aufscheinens des Ich im Wir hin. In den deutenden Lektiiren ihrer eigenen Texte
und der Formulierung von Schreibpositionen referiert Haderlap immer wieder auf
den Titel der Poetikvorlesung, hier bezogen auf eine Reflexion von Erinnerung im
Gedichtnishorizont der Familie und auf die transgenerationale Auswirkung von Fa-
miliengeschichte:

»Das schreibende Ich setzt sich mit der Frage auseinander, ob es berhaupt ei-
ne individuelle Geschichte vor dem Hintergrund der traumatischen Familienge-
schichte geben kann. In diesem Abwaigen verschwimmen die Grenzen zwischen
den Personen.

Das Ringen um das Ich im Wir ist dem Text unterlegt. Es erzahlt die Entwicklung
einer Schriftstellerin, die sich in Bezug und in Differenz zur Geschichte der eige-

verbirgt« mit deren Qualifizierung des Ich als »irgendetwas wie eine getraumte Substanz,
etwas, das eine getraumte Identitat bezeichnet« (zit.n. Haderlap IW, 54).

38  Cegen Ende des Romans — im Anschluss an den geschilderten Erinnerungsgang durch das
Lagergelande in Ravensbriick — heiflt es: »Mit jedem Schritt trete ich tiefer in die Gegenwart,
stofle und pralle auf mich, kann meine Stimme vernehmen, die Stimme einer Bekannten,
die aus dem Wirrwarr der Sitze lange nicht aufgetaucht ist, die sich verborgen hielt.« (Ha-
derlap 2011: 286). Den Schluss bildet eine Traumsequenz. In ihr erscheint der Ich-Erzéhlerin
die verstorbene Grofimutter: »Sie sitzt auf dem Waldweg hinter unserem Haus und hat aus
der Wolle, die sie gesponnen hat, trichterformige Baldachine gewebt, die aussehen wie Ner-
venzellenbdume, mitdenen sie Stimmen einfangt. Sie sagt, ein paar Stimmen seien ihrschon
ins Netz gegangen. Man miisse nur geduldig sein und die Hoffnung nicht aufgeben. Die ge-
sponnenen Trichter sind grofier als sie. Ich trete zu ihr. GrofSmutter gibt mir mit der Hand
zu verstehen, dass ich leise sein soll. Nicht so laut, sagt sie, sonst kann man nichts héren.«
(ebd., S. 287) Damit iibertragt die GrofSmutter das Behutsamkeit, Geduld und genaues Hin-
horen erfordernde Einfangen der Erinnerungsstimmen an die Enkelin.

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

133


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134 Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

nen Familie bringt und dadurch eine Art Schuld der Weggegangenen, Sie verzei-
hen das etwas ramponierte Wort, abtragt.« (IW, 56)

Mit der Formulierung »Ringen umc, projiziert auf das konzipierte schreibende Ich,
unterstreicht Haderlap den Konflikt zwischen einer unausweichlichen Verstrickt-
heit in die Familiengeschichte (»in Bezug« bringen) einerseits und Schuldgefiihlen
aufgrund des Weggehens und der begehrten, notwendigen Abstandnahme (»in Dif-
ferenz« bringen) andererseits. Die Moglichkeit einer eigenen Geschichte und einer
eigenen Stimme ist folglich an ein Heraustreten aus dem familiiren Gedichtnisrah-
men, dem mit dem Ort verbundenen »dunklen Wir« (IW, 53), das die transgenera-
tionale Wirkmacht von Traumata evoziert, gekoppelt. Darin deutet sich auch eine
Neuausrichtung des eigenen Schreibens an.

Darstellung von Erinnerung in den Texten: erinnerungstheoretische Beziige
Fragen der Verortung entlang ihrer literarischen Texte erweitert Haderlap um eine
Kommentierung darin dargestellter Prozesse des Erinnerns, die sie im Riickgriff auf
die Erinnerungstheorie und Erinnerungsliteratur fundiert. Folgende Aspekte stellt
sie in ihrer Relevanz fiir ihr Schreiben und ihre Texte heraus:

« Orte und Geschichte(n), Gedichtnisorte

. dieQualifizierungvon Erinnerungsprozessen als dialogische und als Gespensterbe-
schworung

« die Konstituierung des Erinnerungsraums tiber Bewegung

So kennzeichnet sie z.B. ihre Suche nach Verortung, wie sie in ihrem Roman Engel
des Vergessens erscheine, als »Kontinuum« (IW, 58) und den Roman als einen Text, der
tendenziell »Gedachtnisorte und Erinnerungsprozesse anschaulich machen méch-
te« (ebd.). Auf der Grundlage der Bestimmungen des Orts durch Aleida Assmann
prasentiert Sie den fiir ihr Schreiben relevanten Zusammenhang von Erinnerung
und Orten. Dazu zitiert sie zunichst wortlich aus dem Artikel Geschichte findet Stadt
von Assmann, fiir die sich Orte dadurch auszeichnen, »dass an ihnen bereits gehan-
delt bzw. etwas erlebt und erlitten wurde«, an ihnen habe »Geschichte immer schon
stattgefunden und ihre Zeichen in Form von Spuren, Relikten, Resten, Kerben, Nar-
ben, Wunden zuriickgelassen« — itberdies haben sie »Namen und Geschichte bzw.
Geschichten, sie bergen Vergangenheit« (zit.n. Haderlap, IW, 57). In Anlehnung an
ein weiteres Zitat von Assmann, in dem diese die »unverbriichliche Verbindung zwi-
schen Gedichtnis und Raumc« (zit.n. Haderlap, IW, 58) seit der antiken Mnemotech-
nik hervorhebt, charakterisiert Haderlap Orte schlieflich selbst als:

»[..] Schauplatze oder Tatorte. An bestimmten Orten findet Erinnerung statt, fin-
den Raum und Gedichtnis zueinander. In bestimmten Situationen erinnern sich

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

die Menschen, werden sie von den Erinnerungen eingeholt, nicht aus heiterem
Himmel, sondern, weil ein Flecken Erde, ein Nachbar, ein Haus, ein Weg sie zu
einer Geschichte, zu einem Ereignis gefiihrt haben. Die Menschen erzéhlen in ei-
nem eigenen Tonfall. Ihre Stimmen spiegeln sich in der deutschen Sprache, sie
sprechen aus einem anderen Raum.« (IW, 58)

Haderlap akzentuiert also vor allem das mit spezifischen Orten verbundene und an
ihnen hervorgerufene Erinnern - Ereignisse, auf deren Spur man »in bestimmten
Situationen« durch unterschiedliche Ausléser gebracht, »gefithrt« wird — auch »zu
einer Geschichte«. Zudem richtet sie tiber die gespiegelten Stimmen das Augen-
merk auf den Schreibprozess als Ubersetzungsprozess, als »Remediation« (Erll 2010:
297) erinnerter Ereignisse, und zwar der miindlichen Erzihlstimmen mit ihrem »ei-
genen Tonfall« in die Schriftlichkeit, in eine andere Sprache und - als dsthetische
und fiktionale Uberformung (vgl. Tippner 2019: 157) - in Literatur. Mit den sich in
der deutschen Sprache spiegelnden, aus einem anderen Raum sprechenden Stim-
men bezieht Haderlap ihren Sprachwechsel auch auf einen Erinnerungs- oder Ge-
dichtnistransfer.?® Explizit streicht sie dies schon im Rahmen ihres Vortrags Uber-
ginge heraus: »Ich habe in >Engel des Vergessens< den Versuch unternommen, das
in der slowenischen Sprache beheimatete Gedichtnis, die in ihr innewohnende kol-
lektive Erfahrung der Slowenen in die deutsche Sprache zu transferieren.« (Hader-
lap 2014: 4)*° Die anhand der zitierten Romanpassage illustrierten »Stimmen« der
Menschen an »bestimmten Orten« verweisen zuriick auf Haderlaps Inszenierung
ihrer eigenen schriftstellerischen Erinnerungsarbeit als ein Sammeln und Biindeln
eben solcher Stimmen in der Antrittsrede bei der Deutschen Akademie fiir Sprache
und Dichtung. Sie stellt mehrfach den Aspekt der Vermittlung heraus. So qualifi-
ziert sie Erinnerungsakte in Form von Erzihlungen der Menschen erneut als »dia-
logische Prozessex, hier vor allem in Bezug auf Resonanz: Erinnerung brauche »ein
Gegeniiber, einen Zuhorer, eine Zuhrerin« (IW, 58).# Neben der Notwendigkeit der

39  Die Formulierungen von Haderlap im Hinblick auf den Erinnerungstransfer korrelieren: Die
in der Poetikvorlesung genannten Stimmen der Erzdhlenden, der sich Erinnernden, ihr Spre-
chen»aus einem anderen Raum« mit ihrer Begriindung fir ihr Schreiben auf Deutsch im Ge-
sprach mit Michael Kerbler, in dem sie betont, sie habe »in den deutschsprachigen Raum
sprechen« wollen (siehe Anm. 35). Der tGber das Medium Literatur gesuchte und gestaltete
Transfer ist somit, in zeitlicher und raumlicher Hinsicht, grenziiberschreitend.

40 Tippner (2019:163) deutet Engel des Vergessens als Versuch, die Geschichte der Verfolgung der
Karntner slowenischen Familien »in die deutsche Literatur einzuschreiben. Was im kommu-
nikativen Gedachtnis der Gemeinschaft erzdhlt und beschwiegen wird, wird von der Enkelin
in Literatur und in das kulturelle Gedachtnis Gbersetzt«.

41 Hierklingt das von Aleida Assmann (2020: 195—203) konzipierte Modell des dialogischen Er-
innerns fiir den Umgang mit traumatischer Vergangenheitan, das auf die»Uberwindung von
Gedachtniskollisionen« (ebd., S. 197) zielt. Dialogisches Erinnern versteht sie erinnerungspo-
litisch und pragmatisch als »wechselseitige Anerkennung von Opfer- und Taterkonstellatio-

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

135


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

Kommunikation in der Erinnerung vergangener Erlebnisse betont sie aber auch die
damit verbundenen Herausforderungen: »Erinnerungsarbeit ist prekir, weil sie ei-
ner Gespensterbeschworung gleicht.« Die »Gespensterbeschwérung« ist eine Re-
ferenz auf Ruth Kliiger, die sie ebenfalls wértlich zitiert,*” und somit auch auf ei-
ne spezifische Erinnerungsliteratur. Das Prekire bezieht Haderlap zum einen dar-
auf, dass sich die stets in der Gegenwart stattfindende Erinnerung in das Prisens®
fliichte und sich dadurch verletzlich mache (IW, 59). Gemeint ist der Zwiespalt, in
den die sich Erinnernden geraten. So hitten sie »eine Scheu davor, die Zuhérerin
oder den Zuhorer zum Zeugen zu machen, ihn oder sie in etwas zu verstricken, das
nicht mehr geindert werden kann.« (Ebd.) Zum anderen sieht sie das Prekire in den
Schwierigkeiten des Sprechens iiber Erinnerung, »wenn das Erinnerte im Wider-
spruch zur behaupteten Wirklichkeit steht.« (Ebd.) Zur Illustration — auch zur Ver-
stirkung der politischen Anspielung — zitiert sie eine Stelle aus ihrem Roman Engel
des Vergessens, in der die Notwendigkeit des Erinnerns mit der Angst vor Ausgren-
zung aufgrund divergierender, konkurrierender Gedichtnisse und Erinnerungsbe-
diirfnisse »in einem Land«kollidiert und zum Schweigen der Graparji, der Bewohner
der Grape (Griben) fithrt:

»Die Erinnerungen der Grabenmenschen revoltieren, begehren auf, nehmen wie-
der von ihnen Besitz. Nach dem Ende des Nazismus haben sie noch voneinander
gewusst, haben sich ihre Erlebnisse erzahlt, haben sich im Leid des anderen wie-
dererkannt. Dann aber kam die Angst, mit diesen Geschichten nicht mehr dazuzu-
gehoren, fremd zu sein in einem Land, das andere Geschichten horen wollte und
ihre fiir unwichtig hielt. [..] Dann zwédngen die Fasterzdhler das Fallengelassene

nen in Bezug auf eine gemeinsame Gewaltgeschichte. Durch Aufnahme der traumatischen
Erinnerungen der anderen Seite ins eigene Gedédchtnis werden die kompakten und einheit-
lichen Gedichtniskonstruktionen entlang nationaler Grenzen aufgebrochen.« (ebd., S.197)

42 Haderlap zitiert Ruth Kliiger aus weiter leben: »Erinnerung ist Beschwérung, und wirksame
Beschworung ist Hexerei. Ich bin ja nicht glaubig, sondern nur abergldubisch. Ich sag manch-
mal als Scherz, doch es stimmt, dass ich nicht an Gott glaub, aber an Gespenster schon. Um
mit Gespenstern umzugehen, muss man sie kodern mit Fleisch der Gegenwart.« (zit.n. Ha-
derlap, IW, 58) Die »Gespenster« kommen im Ubrigen auch im Epilog von Kliigers Buch unter-
wegs verloren vor, dort sind sie gekennzeichnet als »die ungeloste, unerléste Vergangenheit.
Gespenster unterscheiden kaum zwischen Kleinigkeiten und Enormititen, sie sind fiir beides
zustandig. Wie die Lebenden nehmen sie, was sie kriegen konnen.« (Kliiger 2008: 228).

43 Dies liefde sich als implizite Begriindung ihrer Entscheidung, Engel des Vergessens vorwiegend
im Prasens zu schreiben, lesen — vermutlich als Reaktion auf die Rezension des Romans von
Creiner (2011), zu der Haderlap an spaterer Stelle in ihrer Vorlesung Stellung nimmt. Er be-
mangelt darin: »Das Prisens taugt fiir die poetische Skizze, fiir das pragnante Stimmungs-
bild, und Maja Haderlap gelingen plastische Szenen einer archaischen Landschaft und des
bauerlichen Lebens in ihr. Man splirt, dass sie Lyrikerin ist [...]. Das Prasens aber ist unbrauch-
bar fiir die Inszenierung eines historischen Raums, um den es hier hauptsiachlich geht. Wo
alles Gegenwart ist, entsteht kein Bogen, der die Tiefe der Zeit iiberspannen konnte.«

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

rasch wieder in die Tasche und tun, als ob ihnen jene Bemerkung nur aus Verse-
hen herausgerutscht ware, ein Missgeschick, man wolle gleich wieder schweigen,
wenn fremde Menschen dabei sind.« (IW, 59)

Indem Haderlap in der Kommentierung ihres Romans betont, dass die Erinnerun-
gen der »Grabenmenschen« dem dominanten Erinnerungsnarrativ entgegenstehen
und somit das 6ffentliche Sprechen iiber das Erlebte, das »sich sogar dem Verstind-
nis der Erzidhler« (ebd.) entzieht, brisant ist, unterstreicht sie noch einmal die Not-
wendigkeit einer Vermittlung — und damit auch die Bedeutung des eigenen diesbe-
ziiglichen Engagements. Als »Gegengeschichten zu den offiziellen Geschichtsnar-
rativen« (Hausbacher 2020: 205) finden solche Erzihlungen remediatisiert, durch
ihre Verarbeitung im Roman, 6ffentlich Gehor.

Zwei weitere Aspekte in Haderlaps Darstellung der eigenen Schreibverfahren
in ihrem Roman zeigen, wie sie an die Raum- und Erinnerungstheorie anschliefit.
Erstens bestimmt sie den Ort iiber das Schreiben, als Anndherung an den »Ort des
Geschehens, gleichsam de[n] Tatort« (IW, 60). — Ein Erfordernis, das sie auch auf
den Sprachwechsel zuriickfithrt, konkret darauf, dass sie »die Geschichte in einer
anderen Sprache aufschrieb, als sie sich ereignet hatte« (ebd.). Weiter kommentiert
sie, »der Raum der Erinnerung« konstituiere sich in ihrem Roman iiber »das Ge-
hen, Schreiten, und Wandern im Text« (ebd.).* Sie nennt die Ginge durch Haus
und Hof oder die Erinnerungen auslésenden Wanderungen zum nachbarlichen An-
wesen mit der Grofimutter, der das Kind anfangs »unaufhérlich« folge. Somit voll-
zieht das Kind gewissermafien die auf die kollektive Geschichte zuriickverweisen-
den Bewegungen nach und wird in die ortsgebundene Erinnerungspraxis einge-
fithrt. Zudem enthiille sich auf langen Waldgidngen »das Verborgene, Vergangene«
und der Wald entstehe »als geschichtlicher Raum« (IW, 61).* Haderlap korreliert al-
so die Schreibbewegung und den Schreibprozess mit den Bewegungen der Figuren
im Text: iiber beide Bewegungsformen stellt sich der Erinnerungsraum her. Damit
referiert sie implizit auf relationale Raumkonzepte. Riumliche Bewegungsformen
sind auch fiir die Gedichtanalysen im vierten Kapitel zentral.

Zweitens richtet Haderlap ihr besonderes Augenmerk auf »das alte Haus [...]
mit seinen Kammern, dem Dachboden und dem Keller« in Engel des Vergessens, das

44 Als»Orts- und Erinnerungserkundungen« hat Haderlap ihr Aufsuchen von Berg-Orten, und
dariiber implizit ihr Schreiben, bereits in ihrer Rede Uberginge charakterisiert (Haderlap
2014: 2). Prutti (2014: 98) zeigt die zentrale »Rolle der physischen Ortsbegehungen in der
literarischen Konstruktion der Stdkarntner Gedéchtnislandschaft« im Roman Engel des Ver-
gessens auf.

45  Kohl, Késtler, Leben und Srienc (2021: 203f.) bezeichnen den Wald als Erinnerungsort der
Karntner Slowen:innen. Im Zusammenhang mit dem Partisanenkrieg gegen das NS-Regime
sei er zum Synonym fiir den bewaffneten Widerstand geworden und als literarisches Motiv
sowie im kommunikativen Gedachtnis erhalten geblieben.

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

137


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

sie, unterstrichen durch das Attribut »alt¢, als »Gedichtnisort« bestimmt (IW, 61).
So werde das Kind im Schlafzimmer der Gromutter »mit Erinnerungen genihrt«
(ebd.). Die einzelnen Riume im Haus kennzeichnet Haderlap als »Generationenriu-
me«, sozusagen als aufgeficherte »Gedichtnisorte« (ebd.). Zur Veranschaulichung
zieht sie ein lingeres Zitat aus ihrem Roman heran, in dem das Schlafzimmer weiter
als »eine Koniginzelle«, »eine Brutzelle« sowie als »Keimzelle« erscheint (ebd.):

»[...] In dieser Keimzelle werde ich, wie ich erst Jahre spater begreifen werde, ge-
formt. GroRmutter richtet meinen Orientierungssinn ein. Von da an gibt es kein
Vorbeikommen an ihren Markierungen. Meine Sinne werden Grofmutters Vibra-
tionen auf die Welt tibertragen und die Méglichkeit der Zerstérung in allem se-
hen. Sie werden auf Gliicksfiigungen warten, auf die wenigen Momente, in denen
Veranderung moglich ist [...].« (IW, 61)

Mit dieser Referenz auf die Welt der Bienen wird im Roman die Beziehung zur und
die Formung durch die GrofRmutter als transgenerationale Prigung und Traumati-
sierung gestaltet. Das Ich wird iiberdies durch die Ubertragung der grofimiitterli-
chen »Vibrationen auf die Welt« zum Medium, mit diesem Selbstzitat bringt Hader-
lap indirekt ihr Schreibverstindnis zum Ausdruck. Die Vielgestaltigkeit der Funk-
tionalisierung der Kategorie Raum fiir die Erinnerungsdarstellung und -reflexion in
den Texten von Maja Haderlap wird im vierten Kapitel an ihren Gedichten aus dem
Band langer transit aufgezeigt.

Rezeption: Verortet-Werden

Wie schon in der Klagenfurter Rede zur Literatur und in ihrer Antrittsrede bei der
Deutschen Akademie fiir Sprache und Dichtung nimmt Maja Haderlap Bezug auf
den Literaturbetrieb, nun auch auf die Rezeption ihrer Werke und auf bestimmte
Kritiker. So referiert sie zunichst auf eine verbreitete Lesart ihres Romans Engel
des Vergessens, iiber den oft »gesagt und geschrieben« worden sei, dass er »von der
kollektiven Geschichte der Kirntner Slowenen« handele IW, 60), und stellt ihr, als
Korrektur, ihre eigene Sichtweise gegeniiber: »Ich wiirde das prizisieren und sa-
gen, dass er in Wirklichkeit von der zersplitterten Geschichte Einzelner handelt, die
sich bemithen, etwas zusammenzuftigen, was geschichtlich auseinandergebrochen
war.« (Ebd., Herv. JG) Dies nimmt sie weiter zum Anlass, ihr schriftstellerisches
Selbstverstindnis explizit zu formulieren. In den analysierten Epitexten kommt
dies zweimal vor: in Form eines Anliegens in der Klagenfurter Rede zur Literatur
- das proklamierte >Ansichreiffen< eines Teils des hegemonialen Sprachbesitzes
als Positionierung gegen sprachideologisch gefirbte Vorstellungen (siehe Kap.
3.2.2) — und hier in dieser Poetikvorlesung in Gestalt einer selbst auferlegten
Schreibaufgabe:

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

Als Autorin sah ich meine Aufgabe darin, das Zersplitterte, Versprengte, Anwe-
sende und Abwesende, das Verdrangte und Liegengelassene, das Verworfene ans
Licht zu bringen und nicht ein untadeliges historisches Denkmal einer Volksgrup-
pe zu erschaffen, das die Leserinnen und Leser in der falschen Sicherheit wiegt,
die Ceschichte kdnne zu den Akten gelegt werden. Vielmehr zeugt der Text da-
von, dass Geschichte und Politik Versehrungen hinterlassen, und dass davon auch
das schreibende Ich in Mitleidenschaft gezogen wird.« (IW, 60)

Mit der Distanzierung (»und nicht«) von der vermutlich einer Rezension entnom-
menen Deutung, mit ihrem Roman ein »historisches Denkmal einer Volksgruppe«
erschaffen zu haben,* akzentuiert sie das Erfordernis einer weiteren Aufarbeitung
und Aushandlung der nicht als erledigt aufzufassenden Geschichte. Die Formulie-
rung »Vielmehr zeugt der Text davonc leitet eine weitere Selbstinterpretation ein,
inder sie die Notwendigkeit einer Anerkennung der hinterlassenen »Versehrungen«
zum Ausdruck bringt und die Aufmerksambkeit wieder auf das Konstrukt des schrei-
benden Ich lenkt. Inwiefern es »in Mitleidenschaft gezogen wird, hat sie zuvor an
den einander iiberlagernden Ich-Konzeptionen und an der Erzihlweise, die das dar-
gestellte Ringen »mit dem Erlebten« (IW, 56) einfingt, kommentiert.

Die Reaktionen auf ihren Roman bezeichnet sie als »zahlreich und heftig« IW,
62) und greift zwei Beispiele heraus, die sie gleichermafen als Kritik an ihrem
Schreiben auf Deutsch versteht und entsprechend prisentiert — zum einen eine
Buchbesprechung, zum anderen die im Rahmen dieser Studie schon thematisierte
Kritik von Florjan Lipus$. So habe sich im »Gefolge einer Rezension in der Ham-
burger ZEIT [..] eine Auslegung des Textes« entwickelt, »wonach es die tragische
Geschichte der Kirntner Slowenen, also des Kollektivs sei, die zur Reputation des
Buches beigetragen habe und nicht die Qualitit des Textes, dessen Sprache [..]
den Anforderungen an einen Roman nicht geniige.« (IW, 62)* Was den zweiten
Kritiker betrifft, so nennt sie nicht nur seinen Namen, sondern weist ihm auch den
Titel »der Reprisentant der Kirntner Slowenen« (ebd., Herv. JG) zu. Auch Florjan
Lipus$ habe die Sprache des Textes kritisiert, »wenn auch aus slowenisch nationaler
Sicht«, und befunden, dass sie ihn »in der falschen Sprache, in der Sprache der

46  Haderlap spielt hier wahrscheinlich auf die Buchbesprechung von Struck (0.D., Herv.i.0.) an:
»Maja Haderlap setzt ihrem Vater, der GrofSmutter, den Karntner Slowenen, diesen Verstreu-
ten, den vielfach Versehrten ein immerwahrendes und immergtiltiges Denkmal.«

47  Creiner (2011), auf dessen Rezension in Die Zeit sich Haderlap beruft, spannt einen fragwiir-
digen Bogen von seiner Beurteilung der Sprache des Romans — diese wirke unbeholfen etc. —
hin zur Mehrsprachigkeit der Autorin: »Maja Haderlap erwidhnt einmal die verschiedenen Spra-
chen, in denen sie gewissermafien gewohnt hat: im kraftig-konkreten Slowenisch der GroRR-
mutter; im spater erlernten Deutsch, das zunachst die Sprache des Lagers war, dann die Spra-
che des Studiums; schliefllich im Hochslowenischen, das die Sprache ihrer Gedichte wurde.
In diesem Buch hat sie ihre Sprache noch nicht gefunden.«

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

Titer geschrieben [..] und damit die Opfer des Nationalsozialismus noch einmal
geschlagen und geschidigt« habe (ebd.). Der Text konne »nicht fiir das Kollektiv
sprechen, da die Autorin dem Kollektiv in den Riicken gefallen sei.« (Ebd.). Sie
referiert — und reagiert — an dieser Stelle explizit auf die von Lipus in seinem Buch
Poizvedovanje za imenom offensiv, wenn auch oberflichlich verschleiert geiuflerte
Kritik (siehe Kap. 2.2.2), indem sie die Quelle in einer Fuflnote angibt. Mit dieser
Gegeniiberstellung fithrt sie den empfundenen Widerspruch im Hinblick auf das
von beiden Kritikern bemithte »Kollektiv« vor. Kontrir zu dem wiedergegebenen
Vorwurf des Verrats am Kollektiv durch Lipus lautet der Titel der Rezension von
Greiner (2011), worauf Haderlap selbst nicht hinweist, Gerechtigkeit fiir die Slowenen.
Abgesehen davon sieht sie folgende Gemeinsamkeit:

»In der Infragestellung des schreibenden Ich treffen sich beide Verfasser. Sie fal-
len ihre Urteile im Hinblick auf den Gebrauch einer Sprache und zweifeln an der
Lizenz der Autorin zum literarischen Schreiben auf Deutsch, wenn auch aus unter-
schiedlichen Griinden.« (IW, 62)

Wie es sich an ihrer Deutung der Kritik von unterschiedlichen Seiten zeigt, nutzt
Haderlap ihre Poetikvorlesung auch dezidiert als »6ffentliche Antwort auf Kritiken«
(Genette 1989: 337), im Besonderen auf zwei Kritiker, und stellt den Reaktionen
auf ihren Roman eine Errungenschaft, indirekt riickbeziehbar auf ihr dadurch
hervorgehobenes erinnerungskulturelles Engagement, gegeniiber.*® So habe die
breite und intensive Rezeption und Diskussion des Romans »mitgeholfen, die
jahrzehntelangen politischen und kulturellen Abgrenzungen und Verhirtungen
zwischen den beiden Volksgruppen in Kirnten aufzubrechen«. Zudem habe sie
»zu einer diversen Erinnerungskultur im Lande beigetragen, die die Geschichte
der Kirntner Slowenen miteinbezieht.« (IW, 63) Ubertrigt man den Ansatz von
Erll und Wodianka (2008: 6), demzufolge sich das erinnerungskulturell relevante
Wirkungspotential eines Films erst in sozialen und medialen Konstellationen und
in Abhingigkeit von dem Grad plurimedialer Vernetzung entfaltet, auf ein litera-
risches Werk, so sprechen im Falle von Engel des Vergessens in der Tat viele Faktoren

48  Als offentliche Antwort auf Kritik, vor allem an Engel des Vergessens, auch als Antwort auf den
nicht namentlich genannten Kritiker Greiner, nutzt auch Robert Menasse seine Laudatio auf
Maja Haderlap anlésslich der Verleihung des Max-Frisch Preises im Jahr 2018. Er positioniert
sich darin u.a. zu der vermeintlichen Unbrauchbarkeit des Prasens in deren Roman (siehe
Anm. 43): »Maja Haderlap erzihlt in ihrem Roman durchwegs im Prdsens, und das ist, wenn
man nur ein bisschen was von den Méglichkeiten des Erzdhlens versteht, eine, wenn man es
beherrscht, grossartige Methode, einen historischen Stoff in seiner fortwirkenden Prasenz
zu zeigen. Mehr noch, in seiner exemplarischen Bedeutung, die dann erwiesen ist, wenn wir
uns heute, jetzt, Prasens, herausgefordert fithlen, eine grundsatzliche Haltung im Hinblick
aufdie in der Erzahlung aufgeworfenen Fragen einzunehmen.« (Menasse 2018).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

dafiir. Zu nennen sind die zugesprochenen Preise, die Einladung an Maja Haderlap,
die Festrede beim Staatsakt aus Anlass der 100. Wiederkehr des Jahrestages der
Griindung der Republik Osterreich zu halten oder auch, grenziibergreifend, der
Eingang des Romans in den slowenischen Bildungskanon.

Des Weiteren positioniert sich Maja Haderlap, wie in allen analysierten Reden
seit der Zuerkennung des Bachmann-Preises, zu der Frage »nach meinen Sprachenc
(IW, 63). — Zunichst, indem sie noch einmal deren ideologische Fundierung heraus-
streicht:

»Wenn man die Frage zum hundertsten Mal beantwortet, beginnt man iiber ihren
tieferen, verborgenen Sinn nachzudenken. Sollte ich sie als Zeichen werten, dass
die alten territorialen, nationalpolitischen und zuschreibungsfixierten Denkwei-
sen immer noch lebendig, dass sie auch die Richtungskriterien von heute sind?«
(W, 63)

Durch die rhetorische Frage schon ein mogliches Nicht-Zutreffen anzeigend, fithrt
sie in dieser Rede selbst einige Indikatoren fiir Anderungen der »Richtungskrite-
rien« an. Sie nennt den parallel stattfindenden intensivierten »Diskurs iiber bilin-
guale Schreibpraktiken und iiber die Mehrsprachigkeit in der Literatur« (ebd.), der
auch von der slowenischen Literaturwissenschaft mit Verzégerung aufgenommen
worden sei. Dies habe Auswirkungen auf die Betrachtung der neueren slowenischen
Literatur aus Kirnten, die sich »nicht mehr an den alten sprachlichen oder ethni-
schen Zuordnungen« (ebd.) orientiere, welche sie als »nur eine oberflichliche Mar-
kierung« (IW, 64) bewertet. Denn bei der vertieften Lektiire eines Textes wiirden sich

»jene Verkettungen zeigen, die direkt mit internationalen literarischen Traditio-
neninVerbindung stehen.Jeder literarische Text zeigt in der Tiefe ein vielfaltiges,
Grenzen und Sprachen tbergreifendes kulturelles Geflecht, ein Gedankenmyzel,
aus dem die Literatur wachst.« (IW, 64)

Auf die kulturellen Verflechtungen und Austauschbeziehungen zwischen den Lite-
raturen verweist Haderlap kontinuierlich, so bereits in ihrem 1996 erschienenen Ar-
tikel zur slowenischen Literatur in Kirnten, in dem sie betont, diese sei als eine dia-
logische und interkulturelle Literatur zu erfassen (siehe Kap. 2.2.1).

Die zu Beginn ihrer Vorlesung angekiindigten noch offenen Fragen, die ihr
Schreiben begleiten, betreffen das Zusammenspiel von Selbst- und Fremdinszenie-
rung, das sie iiber die Etikettierungen, mit denen sie im Literaturbetrieb besonders
hiufig belegt wird, aufruft. Diese reflektiert sie in ihren Implikationen fiir ihre
Auslegung des schreibenden Ich, das sie nun explizit von der »6ffentliche[n] Gestalt
der Schriftstellerin« (IW, 42) zu unterscheiden sucht:

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

141


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

»Doch was sagt das iiber das schreibende Ich aus? Kann es sich in einer 6ffent-
lichen Rolle wiedererkennen, in der es vorgibt, eine offizielle Schriftstellerin,
Intellektuelle, oder Fiirsprecherin zu sein, die sich zu politischen und gesell-
schaftlichen Fragen dufert? Muss es, um seine Identitit zu wahren, in der
Offnung verschwinden, die sich am Ende eines Textes auftut? Ich glaube daran,
dass das schreibende Ich unsichtbar werden muss, da es sonst Gefahr luft, seine
Cestalt zu verlieren. Das mochte ich besonders nach einem solchen Buch, in dem
das Ich in so exponierter Weise auftritt, wie in meinem Roman, hervorheben.«
(IW, 64)

Mit dem Verschwinden des Ich am Ende eines Textes rekurriert Haderlap auf ein
Zitat von Trinh T. Minh-ha zum Schreibprozess*, das sie schon in der Kommen-
tierung von Engel des Vergessens dazu nutzte, auf potentielle Weiterentwicklungen
des schreibenden Ich angesichts der Vielgestaltigkeit von Ich-Mdglichkeiten hinzu-
deuten. Neben dem bereits mehrfach zum Ausdruck gebrachten, selbstkritischen
Ringen mit einer »6ffentlichen Rolle«, den damit einhergehenden Festlegungen und
Erwartungshaltungen, manifestiert sich in diesen Worten eine Reflexion iiber die
Bedingungen von Entfaltungsmoglichkeiten jenseits bestehender Etikettierungen.
Die ausfithrliche Kommentierung der unterschiedlichen Ich-Konzeptionen in ihren
Texten ist auch als Versuch aufzufassen, Engfithrungen durch eine rein autobiogra-
phische Lesart ihrer Texte entgegenzuwirken und eine differenziertere Auseinan-
dersetzung zu erwirken. Dazu unterscheidet sie nun das >schreibende« vom »auto-
biographischen Ichs, beruft sich dabei auf eine weitere Stelle aus der Poetikvorle-
sung von Bachmann und betont den Aspekt der Imagination und der Erfindung des
Ich als Figur:

»In den allermeisten Kommentaren zum Buch glaubt man genau zu wissen, wer
dieses Ich sei, als ob es keine Interferenzen zwischen der Autorin und dem ge-
schriebenen Text gabe. Das schreibende Ich aber ist kein autobiographisches Ich,
auch wenn es noch so oftein Ich behauptet. Es entziehtsich der Festlegung, weil es
sichals Figur erfinden muss, denn gerade das Erfundene, Imaginierte, Ausgedach-
te ist das Territorium der Literatur. In der Literatur wimmelt es von Ich-Entwiirfen,
die mitunter miteinander konkurrieren und sich gegenseitig widersprechen, denn
es soll keine Einigung geben iiber die Menschen, nur iiber neue Entwiirfe, schreibt
Ingeborg Bachmann.« (IW, 64)

49  Siezitiert wortlich aus dem Buch Postkolonialitit und Feminismus schreiben von Trinh T. Minh-
ha (2010): »Denn Schreiben ist — &hnlich einem Spiel, das seine eigenen Regeln aufier Kraft
setzt — eine fortlaufende Praxis, die, sozusagen, nicht so sehr damit beschiftigt ist, einsich<
selbst in die Sprache einzufiigen, sondern eher eine Offnung zu schaffen, in der das »ich
selbst«verschwindet.« (zit.n. Haderlap, IW, 57)

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

Die Formulierung »Interferenzen zwischen der Autorin und dem geschriebenen
Text« ist ebenfalls angelehnt an Bachmann, die in ihrer Poetikvorlesung im Zuge
der Auslotung der vielen Ich-Moglichkeiten in der Literatur demonstriert, dass
Autor und Ich nicht gleichzusetzen sind.*®

Im Hinblick auf den Titel der Poetikvorlesung, Das Ich im Wir, ist zu resiimieren,
dass er sich auf die Reflexion unterschiedlicher Dimensionen des Verhiltnisses von
Ich und Kollektiv bezieht. So spiegelt sich in ihm erstens die wahrgenommene und
dargestellte Widerspriichlichkeit in der Rezeption ihrer Texte als »kollektive Aussa-
ge« (IW, 43) und der ihr dariiber zugewiesenen wie ausgefiillten Rolle als »Fiirspre-
cherin« (S. 64) einerseits und, bezogen auf ihr Schreiben auf Deutsch, als Verrat am
Kollektiv samt Anfechtung dieser Rolle andererseits (IW, 62). Zweitens verweist er
auf die zeitweise in ihrer literarischen Sozialisation im Kontext der Kirntner slowe-
nischen Literatur erfahrene kulturpolitische Dimension hinsichtlich der Frage nach
dem »kollektiven Wert« der schriftstellerischen Arbeit des Einzelnen »fiir die Volks-
gruppe« (IW, 45). Drittens tangiert er die in ihren Texten und iiber die Schreibar-
beit verfolgte Frage, ob es eine individuelle Geschichte angesichts der Verstrickung
in die traumatische Familiengeschichte geben kann (IW, 56). Zu all diesen Einfliis-
sen und Beschrinkungen, vor allem mit Blick auf weitere Entfaltungsméglichkeiten
und Folgetexte, kiindigt sie den Versuch einer Distanznahme an:

»Das schreibende Ich kann sich keinem Wir iiberlassen, auch wenn es in der Mehr-
zahl spricht. Esist unbestimmt und nach jedem Text damit beschaftigt, seine Haut
zuretten. Es muss, um schreiben zu kénnen, verletzbar und staunend bleiben, wie
am Beginnvon allem. Es sollte nicht wissen, was einem Text folgt, weil es seine Zu-
kunft nicht vorhersehen kann. Diesen, wie ich finde, peinigenden Fragen des Ichs
gehe ich mit wachsender Ungeduld nach, denn sie beriihren die Essenz meines
literarischen Schreibens.« (IW, 65)

Die Herausgehobenheit von langer transit: Inszenierte Neuausrichtungen
Direkt im Anschluss an ihre Selbstreflexion in Form »peinigende[r] Fragenc, die ihr
Schreiben betreffen, kommt Maja Haderlap aufihren zuletzt erschienenen Gedicht-

50 Ingeborg Bachmann formuliert dies — wohlgemerkt im Wintersemester 1959/60, also zu ei-
ner Zeit, in der Kayser (1957) schon die Trennung von Autor und Erzihler propagiert hat, Bar-
thes (1968a) den Autor aber noch nicht fir tot erklart und Die Riickkehr des Autors (Jannidis/
Lauer/Martinez/Winko 1999) noch nicht literaturtheoretisch ausgelotet wurde —in ihrer Vor-
lesung Das schreibende Ich wie folgt: »Wer ist nicht, sechzehnjahrig, in einem Buch, in einem
Gedicht, einem Ich begegnet, vermeintlich dem Autor selbst [..]. Und nach der Auflésung
dieser Ich-Union kam es zu einer neuen Erfahrung, wir bemerkten die Interferenzen zwi-
schen Autor und Ich, und schliefllich wufsten wir von allen méglichen Ich in der Dichtung,
dem fingierten, verkappten, dem reduzierten, dem absoluten lyrischen, dem Ich als Denkfi-
gur, Handlungsfigur, einem Ich, stofflos oder in den Stoff gefahren.« (Bachmann 2011 [1982]:
57).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

M

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

band langer transit zu sprechen, wodurch er einen herausgehobenen Stellenwert er-
hilt. Zugleich bildet er gewissermafien die letzte Station in ihrer Hinterfragung der
eigenen »Suche nach der Verortung« (IW, 43) entlang ihrer literarischen Texte. Ha-
derlap inszeniert ihn in ihrer Kommentierung als Versuch der Befreiung von der Fi-
xierung auf den einen Ort, als Entgrenzung und Gestaltungsfreiraum zur Auslotung
vielfiltiger Ich-Entwiirfe:

»Im Lyrikband>langer transit<[..] sucht das lyrische Ich innere Territorien oder Or-
te auf, die auf den ersten Blick erkennbar zu sein scheinen und doch aus der Zeit
gefallen sind. Es gleitet zwischen durchldssigen Grenzen und sucht nicht mehr
nach dem einen Ort, sondern es sucht das Weite. Es spricht manchmal in Mas-
ken oder nimmt eine Rolle ein, es blickt zuriick auf viele Verwandlungen. Es be-
wegt sich immer noch auf historischen Schaupldtzen, wenn diese auch in weite
Ferne geriickt sind. Es hat eine Stimme, was ich trostlich finde, vor allem nach den
hinreichenden Auseinandersetzungen und Diskussionen der vergangenenJahre.«
(IW, 65)

Die Kennzeichnung der Orte als »innere« legt, in Kombination mit der Bewegung
des Aufsuchens, ein Unterwegssein im Sinne einer inneren, also etwa gedanklichen,
imaginativen Erkundung oder einer Selbstauslotung nahe. Auch kénnte sie eine be-
sondere Bedeutung dieser Orte fiir das Ich, eine besondere Beziehung zu diesen
Orten suggerieren. Die Aussage, dass sie »auf den ersten Blick erkennbar« zu sein
scheinen, sich aber auch dadurch auszeichnen, dass sie »aus der Zeit gefallen sindx,
lenkt den Blick auf ihre Gestaltetheit, auf die eingesetzten Darstellungsverfahren.
Mit der Deutung, das Ich suche »nicht mehr nach dem einen Ort, sondern es sucht
das Weite« bezieht sich Haderlap zuriick auf den Beginn ihrer Rede, auf die Be-
fragung ihres Verlangens nach »Verortung«, »nach diesem Ort« und ihres anfing-
lichen Bediirfnisses, sich »irgendwo niederzulassen« (IW, 43). Dieses wird also rela-
tiviert oder revidiert. Die auf das lyrische Ich gerichtete Formulierung »sucht das
Weite« deutet in ihrer Mehrdeutigkeit zum einen auf die Redewendung im Sinne
von >(ent)fliehen< oder >sich entfernen< hin und evoziert zum anderen eine Suche
nach Entgrenzung im Sinne der Losung von einer ortsbezogenen Verhaftung oder
auch eines Strebens nach Frei- und Spielriumen, nach Selbsterweiterung. Verbild-
licht wird dieses Bestreben durch die Bewegung des Gleitens zwischen Grenzen,
die nun als >durchliassig« markiert sind. — An die Stelle der unsichtbaren, aber um-
so wirkmichtigeren Grenzen, deren Darstellung ihre Autorpoetik bislang weitge-
hend bestimmte, tritt am Ende dieser Poetikvorlesung die Betonung ihrer prinzi-
piellen Uberschreitbarkeit.” - >Ver-ortung« also doch eher als flexible Bewegung,

51 Vermutlich zufillig, aber angesichts der sich in Haderlaps Worten andeutenden Neuaus-
richtung recht treffend, dhnelt die auf das Ich bezogene Formulierung »sucht das Weite«
dem Titel des Wander-Reise-Lesebuchs Das Weite suchen. Zu Fufd von Kirnten nach Trieste (Pil-

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

als Prozess und nicht mehr als erstrebte feste »raumliche[-] Verankerung« (IW, 43).
So sticht in dieser Kommentierung des Bands langer transit die Vorfithrung des Ich
als beweglich und dynamisch heraus, und zwar durch die ihm zugewiesenen Be-
wegungsformen und Aktivititen: gleiten, suchen, sich bewegen. Der eigenen Sicht
auf ihr bisheriges Werk folgend, kennzeichnet Haderlap dieses Ich in langer transit,
in Abhebung von vereindeutigenden Zuschreibungen, als ein multiples, veranderli-
ches Ich in wechselnden Entwiirfen — »es spricht manchmal in Masken oder nimmt
eine Rolle ein«. Zudem nimmt sie es werkiibergreifend und (zwischen-)bilanzierend
in den Blick, erkennbar an den eine Entwicklung indizierenden Formulierungen:
es »sucht nicht mehr nachg, »blickt zuriick auf viele Verwandlungen«, »bewegt sich
immer noch auf historischen Schauplitzen, wenn diese auch«. Haderlap legt also ei-
ne wesentliche Verinderung, einen Richtungswechsel in ihrem schriftstellerischen
Selbstverstindnis und ihren Schreibpositionen nahe, die sie in ihrer Poetikvorle-
sung iiber ihr Konstrukt des literarischen, schreibenden Ich darstellt und durch-
spielt. Diese Entwicklung zeichnet sich primir durch eine Abkehr von dem Fixiert-
sein auf einen stabilen Ausgangspunkt des Sprechens und den einen Ort aus sowie,
signalisiert tiber die in weite Ferne geriickten historischen Schauplitze, durch eine
Distanzierung von dem mit ihm verbundenen, sich auf das Individuum auswirken-
den historisch-politischen Bedingungsgefiige. Die als »trostlich« bezeichnete Fest-
stellung, dass dieses Ich eine Stimme habe, ist konkret auf die durchlebten, in allen
analysierten Epitexten geschilderten lebensgeschichtlichen Erfahrungen wie auch
auf die 6ffentlichen Auseinandersetzungen zu beziehen. Besonders naheliegend ist
der Riickbezug auf die eindriickliche Darstellung der unsichtbaren Grenzen mit ih-
rer potentiellen Macht, »einem die Worte auszutreiben« (AR, 0.S.). Dariiber hinaus
mag die Formulierung, das Ich habe tréstlicherweise eine Stimme, auch eine impli-
zite Referenz auf den Schluss der Poetikvorlesung Das schreibende Ich von Ingeborg
Bachmann sein. Angesichts der unaufhérlichen Hervorbringungen des Ich von der
Dichtung, »einer neuen Lage entsprechend, mit einem Halt an einem neuen Wort«
bezeichnet sie es als »das Wunder des Ich, dafd es, wo immer es spricht, lebt« (Bach-
mann 2011 [1982]: 75).

Eine dhnliche Charakterisierung ihres Gedichtbands nimmt Haderlap in ihrem
bereits erwihnten Essay Umwege, Doppelungen vor:

gram/Berger/Maurer 2006), das sich »als Anleitung flr eine Weitwanderung von Kirnten
zum Meer« und als »Kursbuch zu einer >Fernreise< im Dreilandereck von Osterreich, Slowe-
nien und Italien«versteht und auch denjenigen, die diese Region bereits kennen, verspricht,
»sie bald mit neuen Augen«zu betrachten (ebd., . 6). Uber Toponymika in den Gedichttiteln
referiert Haderlap auf diese Region in der Gruppe beinah nach hause im Band langer transit
(siehe Kap. 4.2.1).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

»Im Gedichtband langer transit habe ich mirinnere Topografien erschaffen, in de-
nen ich mich frei und ohne Zugehérigkeitszwang bewege. Die Grenzen sind offen,
fliefSend, durchlédssig und transparent. Wieder erzéhle ich in deutscher Sprache
von slowenischer Geschichte, und wieder folgte eine Grenzpassage, die ich nicht
erwartet hatte. Als ich meine Gedichte in slowenischer Ubersetzung las, glaubte
ich, iber den Umweg der zweiten Sprache zu mir gefunden zu haben und in der
eigenen Sprache angekommen zusein. In einer unbegrenzten Mittendrinwelt, de-
ren Territorium mein Schreibtisch ist.« (Haderlap 2019: 143f.)

Die Inszenierung einer errungenen Bewegungsfreiheit und Entgrenzung iiber das
Schreiben und durch die Imagination innerer Topographien, bezieht sie hier auch
auf jeglichen »Zugehérigkeitszwangs, relationierbar mit den iiber alle Epitexte
hinweg dargestellten einengenden Ausschlieflichkeiten und Vereinnahmungen
unterschiedlicher Art und von unterschiedlichen Seiten. Im impliziten Rekurs
auf die vorausgegangenen Darstellungen ihrer literarischen Zweisprachigkeit und
ihres literarischen Sprachwechsels inszeniert sie dariiber hinaus die Lektiire ihrer
nicht von ihr selbst ins Slowenische iibersetzten Gedichte als erneute, unerwar-
tete »Grenzpassage«. Diese Lektiire fithrt sie als spezifische Begegnung mit sich
selbst, als Selbstfindungserfahrung sowie als verspiirte Ankunft »in der eigenen
Sprache« vor, wodurch sie einen moglichen Abschluss der ebenfalls alle Epitexte
durchziehenden Suche nach (eigener) Sprache signalisiert. Ihre schriftstellerische
Selbstreprisentation, ausgehend von der Unverfiigbarkeit von Sprache und von
Sprachmangel im Essay Meine Sprache erfihrt dadurch eine deutliche Umkehr. Auch
die als unbegrenzt attribuierte »Mittendrinwelt« kontrastiert mit den anfinglichen
Darstellungen von Nicht-Zugehorigkeit, des nirgendwo Zugehérigseins wie auch
mit der in der Klagenfurter Rede zur Literatur vorgenommenen Verortung des
Schreibens, Sprechens, Nachdenkens »von einer Peripherie aus«, »von einem Rand
aus« (LS, 15). Das metaphorische Schreibtisch-Territorium lisst diese (Sprach-)Welt
als einen selbstbestimmten Imaginations- und Gedankenraum erscheinen - ein
Gegengewicht zu ihrer Interpretation der »deutsch-slowenischen Sprachgrenze«
(ebd.) und zu den erfahrenen politischen Abgrenzungen und national-territorialen
Instrumentalisierungen von Sprache.

Die Kommentierung ihres zuletzt erschienenen Bands langer transit legt also ei-
ne poetologische Neuausrichtung nahe, einen Wandel in den ihr Schreiben bestim-
menden Positionen, denen sie, wie selbst angekiindigt, in dieser Poetikvorlesung
nachgeht. Sie suggeriert, dass etwas itberwunden ist, etwas Neues beginnt und deu-
tet eine erstrebte neue Positionierung, eine Weiterentwicklung als Schriftstellerin
an. Es ist auch eine Verschiebung im Blick auf das eigene Werk erkennbar. Begriin-
dete Haderlap den Titel des Bands langer transit in ihrer Selbstvorstellung bei der
Deutschen Akademie fiir Sprache und Dichtung noch iiber die Kennzeichnung ihres
zweisprachigen Werks »im Spannungsverhiltnis von Ubergingen, Briichen, Zeit-

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

rissen und Ungleichzeitigkeiten« (AR, 0.S.), so betont sie nun im Hinblick auf ihr
Schreiben vor allem die Méglichkeit flieRender Uberginge, vermittelt Leichtigkeit
und Souverdnitit in der Bewegung des Gleitens zwischen Grenzen.

Stilisierung beider Sprachen im Arbeitsprozess: der gepaarte Sprachkérper
Auch ihre Poetikvorlesung schlief3t Haderlap mit einer Verbildlichung ihrer litera-
rischen Zweisprachigkeit, eingeleitet durch die versdhnlich anmutende, nun noch
stirker Anniherung und das Zusammengehorende akzentuierende Kennzeich-
nung: »Meine Sprachen wirken in der Zwischenzeit wie ein altes, konflikterprobtes
Paar.« (IW, 65) Den Entwicklungsprozess zeigt die Formulierung »in der Zwischen-
zeit« an. Die Ausgestaltung dieser sprachlichen Paarbeziehung erfolgt, wie im
Essay Meine Sprache, durch die Personifikation der Sprachen und ihr als eigenstin-
dig vorgefithrtes Handeln, ihr Interagieren im Prozess des Schreibens:

»Sie haben sich zusammengerauft, sind einander ins Wort gefallen und haben in
der einen oder anderen Sprache fiireinander gesprochen, haben ihr Wort fiir die
andere Sprache eingelegt. Sie sind sich nahegekommen und bilden in Gliicksmo-
menten einen gepaarten Sprachkorper, der auf mehr als nur zwei Sprachen ver-
weist. Sie stellen sich nicht mehr in Frage, sondern stellen einander Fragen, neh-
men Umwege und Perspektivenwechsel in Kauf, wenn sie nach entsprechenden
Begriffen suchen. Auch wenn das Deutsche seine Alltagsdominanz behauptet und
das literarische Wort fiihrt, es darf nie vorlaut werden. Es muss vor dem Tor des
Slowenischen innehalten und zuhéren.« (IW, 65f.)

Zusammenfiihrend inszeniert Haderlap den Annidherungsprozess der beiden
Sprachen iiber das Zusammenraufen, Fiireinander-Sprechen und Fiireinander-
Worteinlegen. Diese das Verhiltnis zu ihren Sprachen charakterisierenden Formu-
lierungen bilden einen starken Kontrast zu den im Essay Meine Sprache verwende-
ten, wie etwa »fallen [...] iibereinander her« (MS, 12). Am deutlichsten kommt eine
veranderte Sicht auf die eigene literarische Zweisprachigkeit in dem Bild des »in
Gliicksmomenten« herstellbaren gepaarten Sprachkorpers, der »auf mehr als nur
zwei Sprachen« (IW, 65) verweist, zum Ausdruck. Das Mehr weist iiber das Ein-
zelsprachliche hinaus auf den Zugewinn, der durch die in Verbindung gebrachten
Sprachen entsteht, ein Mehr an Sprachlichkeit. Mit dieser Darstellung geht Maja
Haderlap also weit hinaus itber die des metaphorischen, zwischen ihre »bestim-
menden Sprachen« gebauten Verbindungswegs, den sie in ihrer Klagenfurter Rede
zur Literatur im Zusammenhang mit der Verarbeitung der und auch ihrer »Kon-
fliktgeschichte« (LS, 23) heranzieht. Nun, in der Poetikvorlesung, unterstreicht der
Singular, »Sprachkérper«, das potentiell erreichbare, produktive Zusammenspiel
der Sprachen im Schreibprozess und unterscheidet sich markant von dem zu Be-
ginn der Rede aufgerufenen Bild des historisch-politische Zwietracht spiegelnden,

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

147


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

geteilten Sprachenkérpers, der auf daraus resultierende Spracherfahrungen ver-
weist (IW, 44). Die Betonung der Potentialitit von »mehr als nur zwei Sprachen«
(IW, 65) hebt sich zudem augenfillig von der Charakterisierung des Schreibens
im Essay Meine Sprache — einem Schreiben »aus der Erfahrung des Mangels« (MS,
12) — ab und erinnert an den von Maja Haderlap im Gesprich mit Ilma Rakusa
geduflerten Wunsch, das Fixiertsein auf zwei Sprachen aufzuheben und das Gefiihl
zu iiberwinden, durch sie determiniert zu sein (Haderlap/Rakusa 2003: 106). Das
Verhiltnis ihrer beiden Sprachen entwirft Haderlap, nun im Présens, als ein konzi-
liantes, »stellen sich nicht mehr in Fragex, ihr Interagieren als ein dialogisches, »sie
stellen einander Fragen«, und ihren Arbeitsprozess — illustriert durch die Suche
nach Begriffen — als ein wechselseitiges In-Beziehung-Setzen, das Mehrperspek-
tivitit erzeugt: »nehmen Umwege und Perspektivenwechsel in Kauf« (IW, 65). Als
mahnender Riickverweis auf sprachliche Hierarchie- und Machtverhiltnisse und
die aggressive Zuriickdringung des Slowenischen in der Geschichte Kirntens ist
ihre Auflerung, das Deutsche diirfe trotz seiner Dominanz im Alltag und im Schrei-
ben »nie vorlaut werden« und miisse »vor dem Tor des Slowenischen innehalten und
zuhorens, zu verstehen. Diese Inszenierung einer selbstauferlegten Regel, eines
mahnenden Korrektivs, ist vermutlich auch auf das mehrfach in ihren Epitexten
adressierte Dilemma der Sprachwahl zuriickzufithren. So hebt sie schliefilich die
Bedeutung und latente Prisenz des Slowenischen fiir den eigenen Schreibprozess
hervor, indem sie ihn als produktives Zusammenwirken beider Sprachen darstellt:

»In Wirklichkeit leben die Sprachen wegen ihrer Unterschiedlichkeit voneinander,
sind sich Labsal und Inspiration oder fithren sich gegenseitigin die Irre. Eine Spra-
che ldsst die andere nie ganz allein, sie folgt ihr als Schatten oder lauft ihr voraus,
um Platz zu machen fiir das, was folgt. Im Arbeitsprozess begehren Sprachen ein-
ander, sie wissen um ihre subtile Anziehungskraft, die jede Sprache durchlassig
macht wie Wasser, in dem alles schwimmt und untergeht, auftaucht oder wegge-
schwemmt wird.« (IW, 66)

Hier konkretisiert sich die Andeutung eines »mehr als nur« (IW, 65) in der Permea-
bilitat zwischen den zuvor als rigide dargestellten Grenzen zwischen Sprachen und
damitverbundenen Grenzziehungen in Richtung einer fluiden (Schreib-)Praxis. Die
tiber das Zusammenraufen der Sprachen signalisierten (fritheren) Auseinanderset-
zungen weichen der Vorfithrung ihrer Koprisenz, ihres wechselseitigen Begehrens
im Schreibprozess und der Produktivitit ihrer Differenz. Auch die Vorstellung ei-
nes Sprachwechsels — zuvor eher dargestellt als ein Wechsel von einer Sprache in
eine andere, als ein Schreiben in der einen oder der anderen Sprache - erfihrt in
dieser Stilisierung des eigenen Schreibprozesses eine Dynamisierung, und zwar in
der Infragestellung klar ziehbarer Grenzen zwischen Einzelsprachen. Diese Insze-
nierung kontrastiert auch mit der Selbstzuschreibung »nicht aus dem Sprachiiber-

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

fluss« zu schreiben und mit dem artikulierten Gefiihl einer Nicht-Sprachmichtig-
keit im Essay Meine Sprache — dort kontextualisiert durch den Schreibbeginn »wie-
der in Kirnten« (MS, 12) in einer spezifischen Lebensphase und politischen Lage.
Ist der Schreibprozess in Meine Sprache dadurch charakterisiert, dass die Sprachen
»meistens [...] getrennte Wege« (ebd.) gehen, so kehrt Haderlap nun ihre Grenzen
verflissigende Anziehungskraft hervor.

Ahnlich fithrt Haderlap ihre literarische Zweisprachigkeit in ihrem poetologi-
schen Essay Umwege, Doppelungen vor: Uber den Schreibprozess habe sie entdeckt,
dass ihre »Sprachen lingst zu Geschwistern geworden sind« (Haderlap 2019: 143).
Die verinderte Wahrnehmung ihrer Sprachen iiber die Darstellung ihres Agierens
und Wirkens im Schreibprozess korreliert sie hier explizit mit den Entwicklungen
in Kirnten, wenn sie konstatiert, »dass sie sich nicht nur in der Region, in der ich le-
be, iberlagern, sondern auch in meinem Inneren.« (Ebd.) Sie positioniert sich noch
einmal gegen (kultur-)politische Instrumentalisierungen von allen Seiten, wenn sie
schreibt: »Eine Sprache kimpft nicht gegen eine andere Sprache, sie ist nicht, wie
die Nationalisten aller Couleurs behaupten, Ausdruck der Gesinnung.« (Ebd.) Schon
in Meine Sprache stellt Haderlap ihr Schreiben als ein aus den historischen und selbst
erfahrenen gesellschaftlichen und (sprachen-)politischen Bedingtheiten Hervorge-
hendes dar. Mit deren Verinderung, konkret mit einer Entspannung im Kirntner
Sprachenkonflikt, indern sich auch die Rahmenbedingungen fiir ihr Schreiben und
damit ihre poetologischen Positionierungen. So verwendet sie auch in Umwege, Dop-
pelungen das Bild des Sprachkérpers, variiert es dort geringfiigig in der Formulie-
rung des Zugewinns: »In Gliicksmomenten bilden meine Sprachen einen gepaar-
ten Sprachkorper, nicht im grammatikalischen Sinne, nicht in der Syntax, sondern
in der Mehrdeutigkeit.« (Ebd.) Auch den die Durchlissigkeit jeder Sprache erwir-
kenden fluiden Schreib- und Arbeitsprozess greift sie auf, kennzeichnet ihn wieder
tiber die Ko-Existenz der beiden Sprachen: »sie legen sich unter das Geschriebene
oder Gesprochene wie ein unterirdischer Fluss oder geben den Oberton an, der ei-
nen Text fremdartig und neu erscheinen lisst.« (Ebd.) Es ist also deutlich festzustel-
len, dass Haderlap ihre zweisprachige Autorschaft in den aktuelleren Epitexten als
befruchtend und als Mehrwert entwirft. Schon in ihrer Rede Uberginge charakteri-
siert sie »lebendige[-] Zweisprachigkeit« dadurch, dass sich »iiber den lebendigen
Austausch zwischen den Sprachen auch der personliche Ausgangsort verdoppelt.«
(Haderlap 2014: 4) Die Qualifizierung des Ausgangsorts als »personlich« dient der
Abgrenzung von Determiniertheiten durch den realen, geographisch lokalisierba-
ren Ort und seine Geschichte. Bezogen auf die in ihrer Poetikvorlesung aufgeworfe-
ne Frage nach der Verortung verzweifacht sich also auch das von ihr befragte »Von-
hier aus« (IW, 43).

Im Hinblick auf poetologische Texte iber literarische Mehrsprachigkeit stellt
Kilchmann (2017: 180) heraus, dass darin »sowohl wirkmichtige Muster fir das
Verfassen multilingualer Literatur als auch Paradigmen fiir deren literaturwissen-

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

149


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

schaftliche Wahrnehmung entworfen werden« und sich dabei bestimmte »Bilder
und Sprechweisen zum Zusammenhang von Mehrsprachigkeit und Literaturpro-
duktion« herauskristallisieren. Dazu zdhlen auch solche »zur latenten Prisenz«
einer anderen/anderer Sprache/n im Schreibprozess (Hausbacher 2021: 313), wie
eben in Haderlaps Bild des unterirdischen Flusses.” Es wire interessant niher zu
erforschen, inwiefern und wie genau sich poetologische Reflexionen von Autor:in-
nen, ihre Entwiirfe, Schreibbilder und Kommentierungen des eigenen Schreibens
mit Versuchen der literaturwissenschaftlichen Beschreibung von Verfahren litera-
rischer Mehrsprachigkeit iiberlagern oder wie sie sich wechselseitig beeinflussen.”
So schreibt Maja Haderlap z.B. in ihrem Essay Umwege, Doppelungen:

»Meine Versuche, die eigenen Texte ins Deutsche zu libertragen, konfrontierten
mich mit diffizilen sprachlichen und inhaltlichen Dynamiken, die zur Folge hat-
ten, dass neue Textversionen und Uberschreibungen entstanden, die ein Eigenle-
ben entwickelten. Vieles, was mir damals geradezu kompromittierend erschien,
erweistsich in der gegenwartigen Auseinandersetzung mit der Theorie und Praxis
der literarischen Mehrsprachigkeit als schreibimmanent.« (Haderlap 2019: 142)

In diesen Worten deutet sich an, dass Impulse aus der Forschung Auswirkungen auf
das eigene Schreiben und dessen Reflexion haben oder haben kénnten und sie zu-
dem dazu beitragen, einen verinderten Blick auf das eigene Sprachrepertoire ein-
zunehmen und es neu zu bewerten.

3.2.5 Fazit: Entwicklungen in den Schreibpositionen und Selbstdeutungen

Insgesamt verdeutlichen die Analysen der zwischen 2003 und 2022 publizier-
ten Epitexte, wie sich die Schreibpositionen von Maja Haderlap kontinuierlich
in der Auseinandersetzung mit Sprache(n), Riumen und Erinnerung formieren.
Zugleich sticht heraus, dass sie in den Entwiirfen ihrer eigenen Sprachlichkeit
und ihrer literarischen Zweisprachigkeit, mit denen sie poetologische Positionen
und Selbstverstindigungen zum Ausdruck bringt, vorwiegend auf Raum- und

52 Diese Verbildlichungen lassen sich in Beziehung setzen zu der Bestimmung des sprachli-
chen Repertoires von Busch (2021: 33) aus der Perspektive des sprechenden Subjekts: »Das
semiotische Repertoire kann als heteroglossischer Méglichkeitsraum begriffen werden: Un-
terschiedliche Sprachen, Sprech- und Ausdrucksweisen treten einmal in den Vordergrund,
dann wieder zuriick, sie beobachten einander, halten sich voneinander fern, mischen sich
ein oder verschranken sich zu etwas Neuem, aber in der einen oder anderen Form sind sie
immer mit da.«

53 Eine Autorin wie Uljana Wolf entwirft, reflektiert und kommentiert ihre poetologischen Po-
sitionen gleich im direkten Anschluss an die literaturwissenschaftliche Mehrsprachigkeits-
forschung, z.B. in ihrem Essay Wovon wir reden, wenn wir von mehrsprachiger Lyrik reden (Wolf
2022:126-132).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

Gedichtnismetaphorik sowie auf riumliche Bewegungsformen zuriickgreift. Viel
Aufmerksamkeit erfahren die (deutsch-slowenische) Sprachgrenze, die Haderlap
als Ausgangspunkt fir ihr Sprechen und Schreiben konstruiert, sowie der Sprach-
wechsel, den Haderlap von dort aus schildert, reflektiert, erklirt, begriindet und
auch poetologisch kommentiert. Verinderungen in ihren Selbstdeutungen und
Selbstdarstellungen korrelieren mit den sozialen und politischen Entwicklungen,
vor allem mit einer Entspannung im Kirntner Sprachenkonflikt. In ihrer Poetik-
vorlesung, die sie selbst als eine Art Zwischenfazit hinsichtlich der ihr Schreiben
begleitenden Positionen versteht, wird dies besonders deutlich. Des Weiteren ver-
schiebt sich bereits in ihrer Antrittsrede bei der deutschen Akademie fiir Sprache
und Dichtung die Frage, von wo aus sie spricht und schreibt, zunehmend hin zu
der Frage, zu wem, fiir wen und als wer bzw. in welcher Rolle sie spricht, sprechen
soll und darf. In der Poetikvorlesung kommt dem »Ringen um das Ich im Wir« (IW,
56) ein hoher Stellenwert zu und 16st das zuvor dominante, nun sukzessiv iiber
ihre Darstellungen ins Produktive gewendete »Ringen zwischen meinen Sprachen«
(IW, 52) ab. Diesbeziigliche Ambivalenzen scheinen zum einen in der politischen
und sozialen Selbst- und Fremdinszenierung iiber Gruppenzugehorigkeit, in deren
Wahrnehmung und Bewertung von unterschiedlichen Seiten, zum anderen in der
Gebundenbheit an die eigene Familiengeschichte hervor.

Maja Haderlap inszeniert sich primir iber ihre zweisprachige Autorschaft,
iiber die enge Verkniipfung ihres Werks mit ihrer auf das Historisch-Politische
zuriickverweisenden (Sprach-)Biographie sowie — ambivalent — iiber ihre Zugeho-
rigkeit zu einem Wir sowie iiber ihr kulturpolitisches und erinnerungskulturelles
Engagement. Die von ihr selbst riickblickend in ihrer Poetikvorlesung als Konstante
identifizierte Suche nach der Verortung bezieht sich in ihren Reflexionen zunichst
konkret auf Kirnten, auf den realen und geographisch lokalisierbaren Ort in sei-
ner Prigung durch die deutsch-slowenische Sprachgrenze. Wiederholt gestaltet
Haderlap ihre Genese als Schriftstellerin iiber als einschneidend gewertete lebens-
geschichtliche Erfahrungen, insbesondere mit Sprache und Sprachen, an diesem
spezifischen Ort sowie in anderen sozialen Riumen (Studium in Wien, Aufenthalte
in Slowenien), in denen sie agiert und an denen sie teilzuhaben versucht. Thre
literarischen Texte kommentiert und synthetisiert sie vor diesem Hintergrund, au-
thentifiziert sie durch diese von ihr als existentiell markierten Erfahrungen. Diese
manifestieren sich in vielfiltigen Grenzen und Grenzziehungen unterschiedlicher
Art, wobei Haderlap die damit verbundene Gefahr des Verstummens hervorhebt.
Mehrfach schildert sie die sich durch politische Vereinnahmung stindig vonein-
ander abgrenzenden sozialen, kulturellen und sprachlichen Riume, mit denen
ersehnte wie ein- und herausgeforderte, erwartete Zugehorigkeiten und Zuge-
horigkeitsbekenntnisse einhergehen. Als zentral erweist sich das Konstrukt der

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

151


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

Sprachgrenze insofern, als Haderlap dariiber einen komplexen »Konfliktraum«**
aufruft und konstruiert, der sie als Schriftstellerin prigt und stets auch zu be-
schranken droht: Mit seinem wechselhaften historischen und gesellschaftlichen
Bedingungsgefiige, der (kultur-)politischen Instrumentalisierung von Sprache und
Sprachen sowie divergierenden Gruppengedichtnissen, erweist er sich als bestim-
mend fiir ihre sich wandelnden Selbstverstindnisse und (Selbst-)Aufklirungen
hinsichtlich der eigenen, immer als Zweisprachigkeit apostrophierten Mehrspra-
chigkeit, der eigenen Schreibpositionen, des eigenen literarischen Sprachwechsels
und fiir die wiederkehrenden Stilisierungen des eigenen Schreibens in und mit
beiden Sprachen. Dieser anfinglich fokussierte Konfliktraum dient auch als Erkli-
rungsfolie fiir das Verortungsbediirfnis, fiir das artikulierte Gefithl, den Worten fehle
ein gesichertes Fundament, dem Schreiben eine Anbindung sowie fiir die mehrfach
geschilderte Erfahrung des Sprachmangels. Die Befragungen von Verortungen
erweisen sich in den untersuchten Texten als mehrdimensional. Haderlap bezieht
sie auf herkunftsbezogene Ausgangspositionen im Sinne von Startbedingungen
(fiir eine Karriere als Schriftstellerin), auf literarische Einfliisse (wie die »erste
literarische Verortung« in der regionalen slowenischen Literatur Kirntens, IW 44),
auf Vorstellungen einer riumlichen Verankerung und Verhaftung, auf ortsgebun-
dene, geerbte Erinnerung und iibergeordnet auf die Suche nach einem stabilen
Ausgangsort fiir das Sprechen und Schreiben.

Die chronologisch angelegte, lebensgeschichtlich kontextualisierte Selbstdeu-
tung ihrer bisherigen Werke nutzt sie in ihrer Poetikvorlesung, um das von ihr
selbst hinterfragte anfingliche Bediirfnis nach Verortung sowie die Determiniert-
heit durch den einen Ort als tiberwunden darzustellen. Zur Veranschaulichung
der dadurch nahegelegten Weiterentwicklung greift Maja Haderlap auf seman-
tisch aufgeladene riumliche Bewegungsformen zuriick, die sie gleichermaflen
auf poetologische Positionen im Sinne einer Schreibbewegung als auch auf Mo-
tive in ihren Werken bezieht. So deutet und kontextualisiert sie ihr Werk im
Spannungsverhiltnis zwischen Verortung und Entgrenzung, zwischen Weggehen
und Zuriickkommen. In ihrem ersten Gedichtband Zalik pesmi bezieht sie dieses
Spannungsverhiltnis noch primir auf die (sprachliche) Bindung an den Ort, die
Herkunftswelt und die mit Zweifeln verbundenen Versuche der Loslosung, wo-
hingegen sie ihren zuletzt erschienenen Gedichtband langer transit als Aufgabe der
Suche »nach dem einen Ort« (IW, 65) im Sinne einer angestrebten Erweiterung und
Flexibilisierung charakterisiert. Untermalt wird dies durch die Bewegung des Glei-
tens zwischen nun als offen, durchlissig und iiberschreitbar dargestellten Grenzen.
Und wihrend Haderlap das Weggehen im Essay Meine Sprache noch konkret bio-
graphisch auf das Verlassen Lepenas fir das Bundesgymnasium fiir Slowenen in

54  Den Begriff »Konfliktraum«verwendet Maja Haderlap selbst in einem Interview, das im Jour-
nal of Austrian Studies erschienen ist (zit.nVansant 2014: 101).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

Klagenfurt bezieht, signifiziert sie es in ihrer Poetikvorlesung als eine notwendige
und sinnstiftende Bewegung, als Abschied und Ausbruch aus der regionalen Enge.
Thm stellt sie das Zuriickkommen gegeniiber, etwa als Unausweichlichkeit, sich der
mit dem Ort verbundenen, noch ungelésten, unverarbeiteten Vergangenheit und
den transgenerationalen Auswirkungen des Familien- und Gruppengedichtnisses
zu stellen. Dariiber definiert sie zugleich eine selbst auferlegte Schreibaufgabe: die
Erinnerungsarbeit.

Da Maja Haderlap poetologische Positionen vorwiegend in Entwiirfen ihrer
eigenen Sprachlichkeit und den damit verkniipften Stilisierungen des eigenen
Schreibprozesses zum Ausdruck bringt, lassen sich Verinderungen in den Selbst-
deutungen am deutlichsten an diesen Entwiirfen festmachen. Diese sind implizit
stets auf den spezifischen Kirntner Zweisprachigkeitsdiskurs, auf den Kirntner
Sprachenkonflikt und die damit einhergehenden Grenzziehungsprozesse und
Machtkonstellationen riickbezogen.

Thre Sprache und Sprachlichkeit gestaltet Maja Haderlap mehrfach iber die
Raum- und Gedichtnismetaphorik der Schichtung und Einschreibung. Im Essay
Meine Sprache greift sie auf die Vorstellung tibereinander geschichteter Gesteins-
ablagerungen zuriick, die im Schreibprozess ihrer Freilegung unterschiedliche
Sprach- und Lebensabschnitte sicht- und erinnerbar machen. In ihrer Poetik-
vorlesung kreiert sie zunichst das Bild des versehrten Sprachenkérpers, dessen
geologische Spuren einen Prozess von auflen gewaltsam herbeigefiihrter Teilung
indizieren, die zugefiigte Sprachgrenze im und am eigenen Kérper evozieren und
als Einschreibungen auf damit verbundene Erinnerungen, Spracherfahrungen und
Prigungen verweisen.

Uber raumliche Bilder gestaltet sie zudem ihre literarische Zweisprachigkeit, das
Verhiltnis zu ihren beiden Sprachen und konkret ihren Schreibprozess. In den Ab-
wandlungen dieser Bilder spiegelt sich ein verdnderter Blick auf das eigene Sprach-
repertoire und das eigene Schreiben, das zunichst als ein Schreiben in der einen
oder der anderen Sprache erscheint, dann als Schreiben mit zwei Sprachen, die im
Prozess zusammenwirken und wechselseitig aufeinander zu beziehen sind. Im Es-
say Meine Sprache wird die (erlebte) Separierung der Sprachen durch ihr Wohnen
in getrennten Riumen verbildlicht. Mittels Personifikation wird den Sprachen ein
eigenstindiges Agieren zugeschrieben, das auch Misstrauen und Konkurrenz evo-
ziert — sie fallen im Satz tibereinander her, beobachten einander lauernd, jede ver-
sucht aufzutrumpfen. Darauf griindet das geschilderte Bemiihen, sie im Schreiben
voneinander entfernt zu halten und Vermischungen zu vermeiden. Haderlap cha-
rakterisiert ihr Schreiben vor dem Hintergrund spezifischer sprachbiographischer
Erfahrungen als ein Schreiben, das aus der Erfahrung des Mangels hervorgeht. Sie
akzentuiert die empfundene Nicht-Sprachmachtigkeit, die nicht selbstverstindli-
che Verfiigbarkeit von Sprache und die ihr fehlende Leichtigkeit zum Spiel mit den
Sprachen sowie — sprachskeptisch — die noch nicht erwiesene Leistungsfihigkeit

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

153


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

beider Sprachen in der Sichtbarmachung von spezifischen Erfahrungs- und Erin-
nerungsbildern.

In der Klagenfurter Rede zur Literatur dominiert das Anniherung suggerieren-
de poetologische Bild des Korridors, den Haderlap als selbst hergestellten Verbin-
dungsweg zwischen ihren Sprachen ausgestaltet. Dieses riumliche Bild dient in
erster Linie der Charakterisierung des eigenen Schreibens als Erinnerungsarbeit.
Die Darstellung der im Korridor stattfindenden Aktivititen indiziert das Bemithen
um eine Relationierung ihrer beiden Sprachen und ihrer Geschichte. Die Bewegung
des bestindigen Hin- und Hergehens als ein Befragen einmal der einen, dann der
anderen Seite deutet auf diese Beziehungsstiftung hin und qualifiziert den dariiber
verbildlichten Erinnerungsprozess als Versuch, einen Dialog in Gang zu setzen und
zu halten. Das Zusammenbringen der Versatzstiicke aus der Vergangenheit beider
Sprachen illustriert den literarischen Verarbeitungs- und Formungsprozess, der so
auch als Aushandlung unterschiedlicher Gedichtnisse erscheint. Diesen Prozess
markiert Haderlap zudem als personliche Vergangenheitsbewiltigung.

Eine Konkretisierung erfihrt die im Schreibprozess zu leistende Erinnerungs-
arbeit in der Antrittsrede bei der Deutschen Akademie fir Sprache und Dichtung.
Darin fasst sie diese als Sammeln und Biindeln von Stimmen. Mit der Formulie-
rung, dass sich diese Stimmen in ihr regten, inszeniert sie zum einen ihre Schreib-
motivation, zum anderen sich als Vermittlerin dieser Erinnerungsstimmen und als
engagierte Schriftstellerin, die vor dem Hintergrund der eigenen Lebens- und Fa-
miliengeschichte sowie der gehorten Stimmen und aufgelesenen Geschichten er-
innerungspolitisch gegen den »historischen Geddchtnisverlust im Land« (AR, 0.S.)
angeht. Das schon in der Klagenfurter Rede zur Literatur anklingende Zusammen-
fiigenvon Disparatem entwirft sie nun an der Schnittstelle von poetologischem Pro-
gramm und gesellschaftspolitischem Engagement.

Explizit als ihre Aufgabe als Schriftstellerin formuliert sie dies in ihrer Poetik-
vorlesung. Darin nutzt Haderlap die Kommentierung ihres Romans Engel des Ver-
gessens zur Veranschaulichung der selbst auferlegten diffizilen Erinnerungsaufgabe
als das Aufdecken des Zersplitterten, Verdrangten und Verworfenen. Zudem erliu-
tert sie die Erinnerungsdarstellungen in ihrem Roman poetologisch und fundiert sie
raumtheoretisch. In ihrer Poetikvorlesung greift Maja Haderlap zudem das Bild des
Sprachenkérpers wieder auf, nun jedoch als Sprachkdrper im Singular. Er verbild-
licht und indiziert zum einen, iiber seine Attribuierung als »gepaarte[r]«, ein verin-
dertes Verhiltnis zu ihren Sprachen und ihrer literarischen Zweisprachigkeit, zum
anderen einen produktiven, auf »mehr als nur zwei Sprachen« (IW, 65) verweisen-
den und iiber deren Grenzen hinausweisenden Schreibprozess. In den Vordergrund
riickt nun die Vorstellung des Agierens der Sprachen im Schreiben als Wechselbe-
ziehung, die kontinuierlich ein >Mehr« generiert, konkretisiert z.B. als »Perspekti-
venwechsel« (IW, 65) und zu erzielende »Mehrdeutigkeit« (Haderlap 2019: 143). Ei-
ne Entwicklung in den Schreibpositionen wird auch an einzelnen Formulierungen

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

fassbar. Auflerte Haderlap z.B. in der Klagenfurter Rede zur Literatur in Bezug auf
den zwischen ihre beiden Sprachen gegrabenen Korridor, sie befrage einmal die ei-
ne, dann die andere Seite, schreibt sie in ihrer Poetikvorlesung ihren anthropomor-
phisierten Sprachen zu, »sich nicht mehr in Frage« zu stellen (IW, 65). Signalisiert
wird ein Verstindigungs- und Aussdhnungsprozess und dariiber das neue Verhilt-
nis zur eigenen bzw. zur literarischen Zweisprachigkeit. Auch das Bild des Sprach-
korpers suggeriert eine Art Vereinigung beider Sprachen, noch unterstiitzt durch
den Vergleich mit einem alten konflikterprobten Paar (IW, 65) und mit Geschwis-
tern (Haderlap 2019: 143). Auf diese Weise fithrt Maja Haderlap ihr Schreiben auch
als Prozess und Mittel der potentiellen Uberwindung der eigenen lebensgeschicht-
lichen wie der kultur-, sprachen- und erinnerungspolitischen Konflikthaftigkeiten
Vvor.

In Formulierungen ihres Sprachverstindnisses wird deutlich, dass Maja Ha-
derlap Sprache sowohl philosophisch vom Standpunkt der prinzipiellen Unerreich-
barkeit, der Nicht-Verfigbarkeit aus und, daraus resultierend, als »Sehnsuchtsort«
(LS, 23) begreift als auch im Kontext politischer und sozialer Vereinnahmungen
sowie sprachideologisch fundierter Vorstellungen von Sprachbesitz betrachtet. In
den Mittelpunkt riickt in allen Epitexten eine Reflexion der Potentialitit von Spra-
che - bezogen auf die Sichtbarmachung bestimmter Bilder und Erfahrungen im
Essay Meine Sprache, auf die Kraft zur Verinderung im Sinne eines »rebellische[n],
lebensverindernde[n] Potential[s]« (AR, 0.S.) in der Antrittsrede bei der Deutschen
Akademie fiir Sprache und Dichtung und stirker ausgerichtet auf das Schreiben in
und mit zwei Sprachen in der Poetikvorlesung. Durch diesen dominanten Fokus auf
Sprache, Sprachlichkeit und Zweisprachigkeit in ihren schriftstellerischen Selbstre-
prisentationen und poetologischen Reflexionen, vor allem auch im Zusammenhang
mit sozialen Machtverhiltnissen, steht Maja Haderlap dem Dichtermodell poeta
linguisticus® nahe.

Die zahlreichen Schilderungen und Begriindungen der eigenen Sprachwahl-
entscheidungen und des eigenen Sprachwechsels verbinden sich in den Epitexten
in erster Linie mit erfahrenen Zuschreibungen, Erwartungshaltungen und Vor-
wiirfen. Der verinnerlichte und als solcher in ihrer Poetikvorlesung auch benannte
und reflektierte Erklirungsdruck ist zum einen auf den erwarteten und auch
erfahrenen Vorwurf der Assimilation und des Schreibens in einer dominanten
Sprache »aus slowenischer Sicht« (IW, 54), zum anderen auf Grenzziehungen im

55  Schmitz-Emans (2017: 205) sieht in dem poeta linguisticus ein neues sich profilierendes Dich-
termodell in literarisch-poetologischen Texten jiingerer Zeit. Sie fasst darunter Dichter:in-
nen, die sich »mafgeblich tiber ihren Bezug zu Sprachlichem entwerfen.« (ebd., S. 231) Lite-
ratur und Poetik der Moderne seien zu weiten Teilen durch ein ausgepragtes Bewusstsein von
der Sprachgebundenheit des literarischen Arbeitsprozesses charakterisiert (ebd., S. 230).

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

155


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

deutschsprachigen Literaturbetrieb mit den darin noch wirksamen »Zugehérig-
keitsordnungen« (Mecheril/Quehl 2015: 152), der immer wieder hervorscheinenden
Differenzlinie zwischen »angestammten« und »in die deutsche Sprache eingewan-
derten Autorinnen und Autoren« (LS, 17) zuriickzufithren. Wihrend sie den eigenen
Sprachwechsel im Essay Meine Sprache nur andeutet, etwa durch den Hinweis auf
das mit ihrer Riickkehr nach Kirnten aufgenommene Schreiben in beiden Sprachen
und die ersten auf Deutsch verfassten Gedichte, macht sie ihn zum zentralen Re-
flexionsgegenstand in der Klagenfurter Rede zur Literatur. Diese nutzt sie primir
zur Stellungnahme - sie positioniert sich in ihrem schriftstellerischen Selbst-
verstindnis, ihrer Sprachlichkeit und ihrer Sprachwahlentscheidung gegeniiber
nationalen Denkmustern und Einsprachigkeitsideologien, eindimensionalen und
festschreibenden Konzepten eindeutiger sprachlicher, kultureller Zugehorigkeit
und Identitit sowie insbesondere gegeniiber der Vorstellung von Sprachbesitz, wie
sie aus dem sprachideologisch aufgeladenen Konzept der Muttersprache hervorge-
gangen ist. Erkennbar ist dies in den untersuchten Epitexten an den Darstellungen
ihrer Erfahrungen im Rahmen 6ffentlicher Auftritte. Mehrfach rekonstruiert sie
Fragen, die fortwihrend an sie gerichtet werden und in denen das Bediirfnis und
die Erwartung des jeweiligen Publikums hervortritt, eindeutige Zugehorigkeits-
verhiltnisse herzustellen. Mit ihrer Klagenfurter Rede zur Literatur wendet sie sich
gegen jeglichen Versuch der Einflussnahme auf ihr Schreiben und ihre Sprache(n).
Versteht man diese Positionierung auch als sprachliche Selbstermichtigung, bildet
sie einen starken Kontrast zu dem im Essay Meine Sprache artikulierten Gefiihl, in
den jeweiligen »sprachlichen Milieus« (MS, 12), in denen sie sich bewegt, nicht zu
den Sprachmichtigen zu gehoren. In ihrer Poetikvorlesung konstatiert sie eine
Uberwindung der »alten territorialen, nationalpolitischen und zuschreibungsfi-
xierten Denkweisen« (IW, 63) und fiithrt dies unter anderem auf den intensivierten,
auch in der slowenischen Literaturwissenschaft mit Verzégerung aufgenommen
literarischen Mehrsprachigkeitsdiskurs zuriick, der sich bereits auf die Praxis aus-
wirkt, etwa in der Zuordnung und Anerkennung von Werken. Ihre Darstellungen
deuten auch darauf hin, dass sich mit der literaturwissenschaftlichen Mehrspra-
chigkeitsforschung auch ihr Blick auf das eigene Schreiben und ihre Bewertung des
eigenen Sprachrepertoires verdndert hat.

Nicht zuletzt reflektiert Haderlap ihren eigenen Sprachwechsel auch poetolo-
gisch in seinen Implikationen fiir ihr Schreiben, entwirft ihn als Ubergang und im
Zusammenhang mit den Erfordernissen der Erinnerungsarbeit. So bezeichnet und
begriindet sie ihn im Hinblick aufihren Roman Engel des Vergessens als Ermoglichung
einer Distanznahme zu den erzihlten traumatischen Geschehnissen und einer Ein-
bettung in einen neuen literaturhistorischen Zusammenhang, den der deutschspra-
chigen Erinnerungsliteratur. Mit dem Sprachwechsel als Ubergang verbindet sie zu-
dem eine Ubersetzungsreflexion bezogen auf die Transferierung spezifischer Er-

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Zwischen Verortung und Entgrenzung

zihl- und Erinnerungsstimmen und eines spezifischen Gruppengedichtnisses von
einer Sprache in eine andere Sprache.

Thre mit dem Titel der Poetikvorlesung prignant als Das Ich im Wir gefassten Re-
flexionen von Zugehérigkeiten zu Kollektiven, ihren Ambivalenzen und Herausfor-
derungen beziehen sich auf die schwierige Balance im Hinblick auf die Selbstzu-
rechnung zu einer Gruppe und die ihr sowohl zugeschriebene als auch abgesproche-
ne Stellvertreterschaft fiir diese Gruppe. Haderlap zeigt die erfahrene Widerspriich-
lichkeit in der Auslegung des Gruppenbezugs »nach aufien« und »nach innen« auf.
Wihrend sie »annihernd wie eine Sprecherin der Kirntner Slowenen agierte« (AR,
0.S.) und als solche gefragt ist und wihrend ihre Texte als »kollektive Aussage« (IW,
43) rezipiert werden, sieht sie sich aufgrund ihres Schreibens auf Deutsch innerhalb
der Gruppe - speziell von dem in ihrer Poetikvorlesung direkt adressierten Florjan
Lipus — mit dem Vorwurf konfrontiert, Verrat am Kollektiv begangen zu haben und
folglich nicht als »Firsprecherin« (IW, 64) agieren zu diirfen. In diesem Zusammen-
hang stellt Haderlap das nur schwer auszutarierende Verhiltnis zwischen ihrem
kultur- und auch erinnerungspolitischen Engagement einerseits und einer Uberfor-
derung durch die zeitweise iibermifiige Inanspruchnahme in der Rolle als »offizielle
Schriftstellerin« (ebd.) andererseits heraus. Aufgrund der Kritik von unterschiedli-
chen Seiten nutzt Haderlap ihre autorpoetischen Texte auch immer wieder, um die
Rezeption ihres Selbstbilds in der Offentlichkeit gezielt zu beeinflussen und sich ge-
gen Diskreditierung zur Wehr zu setzen. Dem Nebeneffekt, dass sie sich bisweilen
tiberwiegend zu politischen, gesellschaftlichen und historischen Fragen dufern soll
und die Schriftstellerin hinter der 6ffentlich ausgefiillten und mit bestimmten Er-
wartungen und Auskunftsbediirfnissen verbundenen Rolle verschwindet, begegnet
sie in ihrer Poetikvorlesung mit dem Versuch, die Aufmerksambkeit wieder stirker
auf ihre literarischen Texte zu lenken. Dariiber hinaus bezieht Maja Haderlap das
Ringen um das Ich im Wir in der Kommentierung ihres Romans Engel des Vergessens
aufdie Frage, ob es eine individuelle Geschichte vor dem Hintergrund der traumati-
schen Familiengeschichte und ihrer transgenerationalen Aus- und Nachwirkungen
geben kann. Diese Frage zihlt Maja Haderlap zu den noch offenen, ihr Schreiben
bestimmenden Fragen.

Fiir diese Studie ist besonders bedeutsam, dass Maja Haderlap die Kommentie-
rung ihres Gedichtbands langer transit heranzieht, um eine schriftstellerische Wei-
terentwicklung anklingen zu lassen, allen voran iiber die bereits genannte Suche
nach dem Weiten, dem Gleiten zwischen Grenzen, das deren Uberschreiten und
Uberschreitbarkeit signalisiert. — Diese Selbstdeutungen legen die Uberwindung
der Determiniertheiten durch den einen Ort Kirnten mit der nicht nur ihn, son-
dern auch die Schriftstellerin und ihre Schreibpositionen prigenden Sprachgren-
ze nahe. Wenn Haderlap nun kommentiert, dass das Ich in langer transit »innere
Territorien oder Orte« aufsuche (IW, 65) oder dass sie darin »innere Topografien«
mit flieRenden und durchlissigen Grenzen erschaffen habe, in denen sie sich »frei

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

157


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Jacqueline Gutjahr: Maja Haderlap - Eine raumbezogene Poetik der Sprachlichkeit

und ohne Zugehorigkeitszwang« bewege (Haderlap 2019: 143), so inszeniert sie da-
mit nicht nur einen Gegenentwurf, sondern auch eine Transformation des auf den
realen Ort bezogenen Konfliktraums in einen erweiterten Gestaltungsfreiraum iiber
ihre Schreibarbeit.

Das wirft die Frage auf, was das fiir Orte in langer transit sind, wie sie zu Riumen
ausgestaltet werden und wie sich die Ergebnisse der nachfolgenden Gedichtanaly-
sen zu den herausgearbeiteten epitextuellen Positionierungen und Selbstinszenie-
rungen Maja Haderlaps verhalten.

https://dolorg/10:14361/9783830475485-007 - am 14,02.2026, 11:42:40, https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839475485-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

