
So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

202

     Zusammenfassung |Der Beitrag argumen-
tiert, dass die Ergänzung der internationalen 
Definition Sozialer Arbeit durch indigenes Wissen 
in den Kontext dekolonialer und postkolonialer 
Kritik gestellt werden muss. Für die Wissenschaft 
ist der Begriff der epistemischen Gewalt zentral. 
Aus diesem folgt, dass es auch im globalen 
Norden einer Dekolonialisierung des Wissens 
bedarf. Es wird gezeigt, was Dekolonisierung von 
Wissen für die Soziale Arbeit bedeuten kann, und 
dies wird an Beispielen der Wissensproduktion 
in Deutschland im Kontext von Flucht und Migra-
tion diskutiert.

     Abstract | The definition of social work 
refers to indigenous knowledge as a resource for 
social work. It will be argued that indigenous 
knowledge must be perceived within the frame-
work of the postcolonial and decolonial critique 
of western science. According to postcolonial 
authors, epistemic violence is inherent in western 
thinking and therefore they demand the decolo-
nisation of science. This article tentatively shows 
what implications a decolonisation of knowledge 
may have for social work, illustrating the discus
sion with examples of knowledge production in 
Germany in the context of flight and migration.

Schlüsselwörter  Wissen 
 Soziale Arbeit  international 

 Wissenschaft  Gewalt

     1 Indigenes Wissen | 2014 wurde die interna-
tionale Definition der Sozialen Arbeit der International 
Federation of Social Workers (IFSW) um einen Aspekt 
ergänzt: Es wurde der Begriff „indigenes Wissen“ 
aufgenommen. „Gestützt auf Theorien zur Sozialen 
Arbeit, auf Sozialwissenschaften, Geisteswissenschaf-
ten und indigenem Wissen, werden bei der Sozialen 
Arbeit Menschen und Strukturen eingebunden, um 
existenzielle Herausforderungen zu bewältigen und 

AusschlieSSungs-
praktiken und Dominanz-
ansprüche | Aspekte der 
Dekolonialisierung von Wissen 
in der Sozialen Arbeit
     Nausikaa Schirilla

das Wohlergehen zu verbessern“ (DBSH 2014, Hervor-
hebung der Autorin). Aus den Kontroversen um die 
Übersetzung dieser neuen Definition geht hervor, dass 
es sich hier durchaus um paradigmatisch relevante 
Fragen handelt (Straub 2020). Denn mit indigenem 
Wissen – so sind sich viele einig – ist nicht (nur) 
gemeint, dass auch kontextuelles, lokales oder 
erfahrungsbezogenes Wissen in die Wissenschaft 
und Disziplin Sozialer Arbeit eingeht, sondern dass 
die Wissensproduktion selbst zu thematisieren ist 
und Auswirkungen einer hegemonialen Wissenspro-
duktion zu hinterfragen sind (Kleibl et al. 2019). 

     Ich werde im Folgenden die Debatte um indigenes 
Wissen in den Kontext dekolonialer und postkolonialer 
Kritik stellen und argumentieren, dass es generell 
einer Dekolonialisierung des Wissens bedarf. Dafür 
werde ich zunächst dekoloniale und postkoloniale 
Positionen und die Bedeutung von Wissen in der 
Sozialen Arbeit diskutieren. Mögliche Wege einer 
Dekolonialisierung von Wissen bearbeite ich anschlie
ßend an Beispielen aus der Wissensproduktion in 
Deutschland im Kontext von Flucht und Migration. 

     2 De- und Postkoloniale Perspektiven | 
Debatten um indigenes Wissen, post- und dekoloniale 
Perspektiven werden im Kontext internationaler Sozia-
ler Arbeit geführt (Rehklau; Lutz 2007). Mit interna
tionaler Sozialer Arbeit sind sowohl die Zusammen-
schlüsse und Kooperationen Sozialer Arbeit auf euro-
päischer und globaler Ebene (zum Beispiel IFSW) 
gemeint als auch die Soziale Arbeit weltweit, das 
heißt in verschiedenen Ländern der Erde (Wagner; 
Lutz 2009). Zu den Kontroversen in der internationa-
len Sozialen Arbeit gehören unter anderem die Fragen 
nach der Rolle der Sozialen Arbeit bei der Koloniali-
sierung, nach der Herausbildung der professionellen 
Sozialen Arbeit unter den spezifisch nördlichen Bedin-
gungen von Urbanisierung und Industrialisierung, 
nach ihrem Gegenstand aber auch nach der Adäquat
heit ihrer Ansätze, Methoden und Theorien im Kontext 
anderer Settings (Straub 2018, Lutz et al. 2018). In 
diesem Zusammenhang ist die Vorherrschaft west
licher1 Theorien und Methoden als professioneller 
Imperialismus bezeichnet worden.

1 Die Begriffe westlich, europäisch, südlich, nördlich 
etc. müssten eigentlich in Anführungszeichen gesetzt 
werden, da sie konstruierte Einheiten bezeichnen, 
die in sich vielfältig und widersprüchlich sind, aber 
dennoch offene Einheiten darstellen. Aus Gründen 
der Lesbarkeit verzichte ich auf entsprechende 
Zeichen und verwende gegebenenfalls die Begriffe 
Globaler Norden oder Süden.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:21:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202


So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

DZ
I K

O
LU

M
NE

203

     Diese Debatte hat zu manchen Neuorientierungen 
hinsichtlich des Gegenstandsbereichs und der Arbeits-
felder der internationalen Sozialen Arbeit geführt 
(Straub 2020). Thematisiert wird mit der Aufnahme 
indigenen Wissens als Quelle auch die Frage nach 
adäquatem Wissen, nach lokal angepassten Metho-
den, nach autochthonem (überliefertem, lokalen, 
traditionellem) Wissen, Vorstellungen oder Praktiken, 
wie es in lokalen oder indigenen Communities vorhan-
den ist. Zu der Frage nach regionalen lokalen, indige-
nen und vielfältigen Quellen und Formen des Wissens 
sind in jüngster Zeit viele Publikationen entstanden, 
die zu innovativen Debatten über sozialarbeiterisch 
relevantes Wissen (nicht nur) im globalen Süden anre-
gen (vor allem Kleibl et al. 2019, Lutz et al. 2020, 
Amman 2021). Die Etablierung anderer Wissensformen 
und Forschungsansätze wird hier auch als dekolo
niale Bestrebung verstanden und es werden Ansätze 
kolonialismuskritischer Theoretiker:innen für Wissen 
der Sozialen Arbeit rezipiert (wie beispielsweise die 
Beiträge von Teil II und III in Kleibl et al. 2020, 
Meckesheimer 2013).

     Ich möchte in diesem Kontext aber fragen, wieso 
spezifische Wissensformen bislang nicht im wissen-
schaftlichen Wissen der Profession anerkannt werden 
und was dies mit Wissensproduktion im Weltverhältnis 
zu tun hat? Dazu stelle ich indigenes Wissen in den 
Zusammenhang mit der „Dekolonialisierung des 
Wissens“ (Mignolo 2012, S. 48) in den ehemals kolo-
nisierenden Ländern (siehe auch Lutz et al. 2017). 

     Im Folgenden werde ich unter Wissen Deutungen, 
Weltsichten, Erkenntnisse, Praktiken, Handlungsgrund-
lagen und Erfahrungen verstehen, die systematisch 
dargestellt werden können. Wenn ich dieses Wissen 
in den Kontext von Epistemologien stelle, dann meine 
ich damit grundlegende erkenntnisbezogene Annah-
men zu Denken, Welt, Natur, Kosmos, Mensch und 
Gesellschaft, die ein jedes Wissen prägen. Es geht um 
den Kontext und den Rahmen, die als Entstehungs-
bedingungen Positionen, Erkenntnisse und Erfahrun-
gen erst zu Wissen machen (Brunner 2020). 

     3 Epistemische Gewalt | Warum muss sozial-
arbeiterisches Wissen dekolonialisiert werden? Im 
Zusammenhang mit kolonialismusbezogener Theorie-
bildung in Asien, Afrika oder Nordamerika wird der 
Begriff postkolonial verwendet, in Lateinamerika eher 
der Begriff dekolonial (Loomba 1998, Quintero; Garbe 

Wortgewalt
     Worte verbinden, sie ermöglichen Austausch und 
Kommunikation – auch über unterschiedliche Stand
punkte und Meinungen. Regeln und Konventionen 
sichern dabei die gegenseitige Verständigung und 
Verständlichkeit.

     Worte können aber auch verletzen. Sie können 
Macht und sogar Gewalt ausüben, nicht nur über 
die von ihnen ausgedrückten Inhalte, sondern auch 
durch ihre Form und die Art, wie sie vorgetragen 
und formuliert werden. 

     Um das Gendern in unserer Sprache brandet 
zurzeit wieder einmal eine gesellschaftliche und 
politische Diskussion. Frankreich hat vor wenigen 
Wochen schriftliches Gendern an Schulen verboten. 
In Deutschland fordern dies ebenfalls einige Politi-
ker:innen und testen offenbar die Wahlkampftaug-
lichkeit der Debatte. Die Chancen stehen nicht 
schlecht, mit solchen Parolen punkten zu können. 
Denn natürlich ist Sprache auch Heimat, erzeugt 
Wohlbefinden oder Befremden.

     Unsere Fachzeitschrift Soziale Arbeit hat Anfang 
2020 neben der bewussten Verwendung von Par
tizipien den Asterisken eingeführt, das „Gender
sternchen“. Und wir haben damit gute Erfahrungen 
gemacht. Die redaktionelle Bearbeitung der Beiträge 
ist nur unwesentlich aufwendiger geworden, und 
von unseren Leser:innen haben uns positive Reak
tionen erreicht. Nun haben wir uns zum nächsten 
Schritt entschieden: Von dieser Juni-Ausgabe an 
ersetzen wir das Sternchen durch den Doppelpunkt. 
Denn er fügt sich in den Satzbau sehr viel gefälliger 
ein und ist kompatibler mit Vorleseprogrammen 
für blinde und sehbeeinträchtige Menschen.

     Wie wichtig es ist, sensibel zu sein für die Aus
wirkungen von Wort und Tat unserer Profession und 
Disziplin der Sozialen Arbeit, zeigen auch die Beiträge 
im hier nun vorliegenden Schwerpunktheft zum 
Thema Soziale Arbeit und Migration. Eine Haltung 
der Achtsamkeit ist dabei eine gute Orientierung. 
Das gilt übrigens auch für die Gender-Debatte, die 
rigorose, unversöhnliche Haltungen der einen oder 
anderen Seite nicht verträgt. 

     Burkhard Wilke
     wilke@dzi.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:21:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:wilke@dzi.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202
mailto:wilke@dzi.de


204

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

2013) und es gibt einige inhaltliche Unterschiede bei
spielsweise hinsichtlich der Konzeption der Moderne. 
Gemeinsamer Ausgangspunkt aller post- und deko-
lonialen Ansätze ist die Erkenntnis, dass mit dem 
Kolonialismus die Durchsetzung einer globalen 
Machtmatrix verbunden war, die die weltweite Domi-
nanz europäisch geprägten Denkens im Sinne einer 
epistemischen Vorherrschaft hervorbrachte (Brunner 
2020, S. 39 ff.). 

     Dafür wurde der Begriff der „epistemischen Gewalt“ 
(Spivak 1999) geprägt, den ich in diesem Kontext für 
zentral halte. Autor:innen wie Gayatri Spivak argumen-
tieren, dass ein zentrales Element dieses Denkens die 
Setzung des überlegenen, befreienden, menschlichen, 
emanzipatorischen und universalen Gehalts von Ver-
nunft, Demokratie, Menschenrechten und der moder-
nen Wissenschaft ist (ebd.). Dieses Denken setzt(e) 
sich als überlegen durch und verdrängte alternative 
Denkweisen und Lebensformen oder Mischformen 
und behält auch lange nach der Unabhängigkeit der 
ehemaligen Kolonien seine Diskurshoheit (Brunner 
2020). Bestimmte Topoi und Überzeugungen, die mit 
der Aufwertung westlichen Denkens und Handelns 
und der Abwertung anderer Denkweisen oder Grup-
pen einhergehen, sind so fest verankert und so wirk-
mächtig, dass Spivak sie als epistemische Gewalt 
bezeichnet. 

     In diesem Zusammenhang bedeutet postkolonial, 
dass die Kolonialisierung einen umfassenden Konst-
ruktions- und Formationsprozess beinhaltete, in dem 
die Vorstellung von „Europa“ und den „Anderen“ ent-
stand. Post bedeutet hier also „darüber hinaus“ und 
„weiterhin“ und weist auf das Fortbestehen des kolo-
nialen Denkens und neue und andere Rekolonalisie-
rungsprozesse hin. Postkoloniale und dekoloniale 
Theoretiker:innen fragen auch selbstkritisch nach 
internen Herrschaftsformen und Dekolonisierungs-
prozessen in den jeweiligen Ländern beziehungsweise 
Gesellschaften selbst. 

     Eine wichtige Grundlage für die Erkenntnis dieser 
Mechanismen stellt das Werk von Edward Said dar. Said 
zeigte in „Orientalism“ (1978), dass der „Orient“ bezie-
hungsweise der „Islam“ in orientalistischen wissen-
schaftlichen Diskursen als monolithische Einheit und 
als veränderungsunfähiges Gebilde konstruiert wird 
(ebd., S. 52 f.). Das Islambild im Westen beruht auf 
dem Bild eines Orients als Imagination und auf der 

Konstruktion des Orients und Okzidents als homogene 
Einheiten, die einander entgegengesetzt sind und 
durch bestimmte auf-/abwertende Zuschreibungen 
geprägt sind. Trotz vielfacher Kritik an Saids Argumen-
tation stellt sie die Grundzüge einer Kritik der Konst-
ruktion von Anderen und Othering-Prozessen dar und 
ist auch heute noch relevant für Konstruktionen von 
Islambildern (Attia; Popal 2018). Als ein aktuelles 
empirisches Beispiel des Fortdauerns der von Said 
herausgearbeiteten Muster sei eine Studie von Jasmin 
Mahadevan und Katharina Kilian-Yasin (2017) erwähnt. 
Die Autorinnen analysieren die Wahrnehmung von 
qualifizierten Migrant:innen, die muslimischen Glau-
bens sind oder als muslimisch markiert werden, im 
Kontext des Personalmanagements. Sie stellen fest, 
dass orientalisierende Schilderungen diese – eigent-
lich hoch qualifizierten – Fachkräfte abwerten und 
diskriminieren und so de facto ihre Kompetenzen 
konterkarieren. 

     Gayatri Chakravorty Spivak legt den Fokus auf die 
Bedeutung der Konstruktion von Anderen für das 
Selbstverständnis Europas. Die Philosophin und Litera-
turwissenschaftlerin zeigt insbesondere in ihrem Werk 
„Critique of Postcolonial Reason“ (1999) dass mit dem 
Kolonialismus die Geschichte Europas als Geschichte 
eines souveränen, gewaltsamen Subjekts geschrieben 
wurde. Dieses Subjekt ist Zweck in sich selbst, Souve-
rän und Autor nur durch seine Konstitution eines 
nicht-europäischen (nicht-subjekthaften) Anderen. 
Immer wieder weist Spivak auf den Aspekt der Auf-
rechterhaltung des Subjektstatus Europas und des 
Westens durch Abwertung des konstruierten Anderen 
hin, was sich ihrer Meinung nach auch in modernen, 
dekonstruierten Subjektkonzeptionen zeigt. Die unkri-
tische Inbesitznahme alles dessen, was „Denken“, 
Fortschritt, Vernunft etc. darstellen könnte, verdrängte 
das Denken der konstruierten Anderen, was im domi-
nanten Diskurs weder als eigenständige Repräsenta-
tion noch als Artikulation wahrgenommen wird. 
Spivaks berühmter Text „Can the subaltern speak“ 
(1993) fragt danach, ob und wie sich subalterne (in 
internationalen wie in nationalen Hierarchien mehr-
fach unterdrückte soziale) Gruppen artikulieren. Sie 
argumentiert, dass, wenn diese sich artikulieren, sie 
nicht gehört werden, da in der kolonialen Tradition 
alle Räume, alle Bedeutungen, aller Sinn in kritischen 
Diskursen so von diesen selbst besetzt sind, dass 
Ideen und Gedanken, die von außerhalb kommen, 
nicht wahrgenommen werden und nicht zählen. 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:21:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202


205

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

     Die Vorstellungen von Europa und seinen Anderen 
sind einerseits Konstruktionen, also geistige Gebilde, 
die aber, so Spivak (1996), als epistemische Gewalt 
zu begreifen sind, denn sie hatten tiefgreifende mate-
rielle Konsequenzen (ebd., S. 123). In Spivaks Publika-
tionen finden sich Belege, die zeigen, wie westliches 
humanistisches Denken sich dadurch auszeichnet, 
dass es sich vom Denken nicht-westlicher Gesellschaf-
ten abgrenzt (dies. 1999, S. 13 f.). Konsequenterweise 
fordert sie aber nicht, die Artikulation der konstruier-
ten Anderen zu erforschen und zu befördern, sondern 
sie fordert dazu auf, die Spur der Abwertung der Ande-
ren in der Selbstkonstruktion des kolonialen Subjekts 
zu suchen (ebd., S. 423 f.). 

     Die Folgen von Spivaks Denkens sind vielfach rezi-
piert und weiterentwickelt worden. Als ein Beispiel 
möchte ich Christine Löws Auseinandersetzung mit den 
Folgen für die feministische Theoriebildung rezipieren. 
Löw (2009) argumentiert, „dass westliche Theorien 
nicht in der Lage sind, die Unterdrückung, die Kämpfe 
und die Subjektivitäten von Dritte-Welt-Frauen zu 
erfassen, zu konzeptualisieren und zu begreifen“ 
(ebd., S. 16). Ihr zufolge führt diese Einsicht nicht nur 
zu einer Reflexion von methodischen Ansätzen, son-
dern zur Entstehung neuer Gegenstandsbereiche der 
Frauenforschung, nämlich der Blick auf bislang nicht 
sichtbare Kämpfe, Praktiken und Forderungen von 
Frauen im Globalen Süden. Epistemische Gewalt 
versteht Löw so, dass die Stimmen aus dem globalen 
Süden und von marginalisierten Gruppen aufgrund 
der Dominanz westlicher Herangehensweisen in der 
Theoriebildung nicht als eigenständige Erkenntnis-
subjekte in die Forschung eingegangen sind (ebd.). 
Epistemische Gewalt kann somit als zwanghafte 
Negierung oder Verdrängung bestimmter Erkenntnis-
möglichkeiten bezeichnet werden. Spivak fordert dazu 
auf, im Denken die Ausgrenzung des vermeintlich 
Anderen nachzuverfolgen (Brunner 2020, S. 98 f.). 
Dekolonialisierung des Wissens beschreibt diese Suche 
nach der Verdrängung eines vermeintlich Anderen im 
eigenen Denken.
 
     4 Dekoloniales Denken | Dekoloniale Ansätze 
wie beispielsweise die Arbeiten des Soziologen Anibal 
Quijano (Quintero; Garbe 2013) und des Literaturwis-
senschaftlers Walter Mignolo (2012) thematisieren 
indigenes Wissen etwas anders. Sie gehen davon aus, 
dass Modernität, Kolonialität und Unterdrückung mit-
einander verbunden sind, eine hegemoniale westliche 

Wissenschaft sowie ein entsprechendes Denken in 
den Gesellschaften Lateinamerikas etabliert wurde 
und damit alternative und indigene Weltsichten und 
Lebensweisen verdrängt wurden. Beide kritisieren 
ebenfalls eine epistemische Dominanz des westlichen 
Denkens, die Denkverbote beinhaltet, also bestimmte 
Denkweisen als Nicht-Wissen markiert – sie sind aber 
der Meinung, dass dies Abgewertete als Wissen exis-
tiert. Dies gilt vor allem für Denken, was nicht Natur 
und Mensch kategorisch trennt sowie für relationale 
und interdependente Vorstellungen von Natur und 
Gesellschaft (Vasquez 2012). 

     Alternative Diskurse oder Wissen von marginali-
sierten Gruppen können rekonstruiert werden – dies 
kann als dekoloniales Denken bezeichnet werden. Es 
entwickelt sich aus Wissens- und Lebensformen, die 
von der globalen Machtmatrix bekämpft oder ignoriert 
wurden, wie zum Beispiel indigene Gesellschafts- und 
Naturvorstellungen. Koloniales und imperiales Wissen 
muss daher kritisch hinterfragt und überwunden wer-
den, was am besten in Mignolos Devise „Learning to 
unlearn in order to relearn“ (Tlostanova; Mignolo 2012, 
S. 1) zum Ausdruck kommt. Dekoloniales Denken ist 
„Grenzdenken“ (border thinking) und „Grenzepiste-
mologie“ (ebd.), denn es beinhaltet ein Denken über 
die Grenzen des im dominanten Diskurs als zulässig 
markierten Wissens hinaus (zu border thinking in der 
Sozialen Arbeit siehe Lutz et al. 2017). Wichtig ist laut 
Mignolo (2012), dass diese Wissensproduktion von 
den durch die koloniale Machtmatrix Degradierten 
selbst vorgenommen werden muss. Obwohl sich 
dekoloniale Denker:innen affirmativ auf Grenzwissen 
beziehen, argumentieren sie ebenfalls, dass dieses 
nicht darin besteht, scheinbar traditionelles Wissen 
kulturalistisch neu zu entdecken. Indigenes Wissen ist 
daher als nicht gehörtes, nicht anerkanntes Wissen, 
nicht-westliches, lokales Wissen zu verstehen. 

     Der Soziologe Boaventura de Sousa Santos (2011) 
hat sowohl theoretisch als auch praktisch die Konse-
quenzen aus diesen Ansätzen weiterentwickelt. Er 
entwickelt neue Epistemologien des Südens, also 
forscht nach Wissen, Praktiken und Erfahrungen, in 
denen erkenntnistheoretische Grundmuster enthalten 
sind, die von einer westlichen Wissenschaft im weites-
ten Sinne ausgegrenzt werden. Santos fordert, den 
ausgegrenzten Artikulationen eine Präsenz zu geben. 
In verschiedenen Forschungsprojekten untersuchte er 
soziale Bewegungen mit einer Beteiligung indigener 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:21:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202


206

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

Gruppierungen und die Relevanz von deren Vorstel-
lungen von Natur, Kosmos und Gesellschaft für diese 
sozialen Bewegungen (ebd.).

     Als ein Beispiel für ein Vorgehen, das ausgegrenz-
ten Artikulationen von Wissen und Praktiken nach-
spürt, möchte ich die Arbeiten der Friedens- und 
Konfliktforscherin Mechthild Exo (2017) darstellen. 
Sie begreift Santos Ansatz als Aufforderung, Episte-
mologien des Südens, die aus einer marginalisierten, 
ungehörten Subjektposition heraus artikuliert werden, 
hörbar zu machen und wendet diese im Kontext der 
Friedens- und Konfliktforschung an (ebd.). In einer 
Arbeit über die verschiedenen Konzepte des peace 
building in Afghanistan rezipiert sie „übergangenes 
Wissen“: das Friedens- und Konfliktwissen basispoli-
tischer Nichtregierungsorganisationen in Afghanistan 
(ebd., S. 97 ff.). Es handelt sich um zivilgesellschaftli-
che Akteur:innen, die sich für Frieden in Afghanistan 
engagieren und Frieden als eine Herausforderung für 
die afghanische Gesellschaft und nicht für ausländi-
sche Akteur:innen verstehen. Exo rekonstruiert in ihrer 
Arbeit die Ansichten, Erfahrungen, Praktiken und 
Lösungsmodelle dieser NGOs, um deren Wissen als 
für einen Friedensprozess relevantes Wissen zu setzen. 
Ihr geht es nicht darum, diese Gruppen in den (von 
ausländischen Akteur:innen moderierten) Friedens-
prozess einzubeziehen – dies würde die erkenntnis-
theoretische Subjektposition des Westens bestätigen. 
Sie weist auf die Relevanz dieses übergangenen Frie-
dens- und Konfliktwissens in den Friedensprozessen 
hin. Exo versteht diese Änderung der Denkrichtung – 
weg vom Einbezug hin zur Anerkennung – als eine 
Dekolonialisierung, die sie im Kontext der Friedens- 
und Konfliktforschung vornimmt (ebd., S. 57 f.).

     5 Soziale Arbeit | Die Aufforderung zur Dekolo-
nialisierung von Wissen bedeutet im akademischen 
Kontext Sozialer Arbeit in Deutschland meiner Meinung 
nach zunächst, eine selbstreflexive und machtkritische 
Haltung einzunehmen. Diese beinhaltet:

1. Infragestellen des „Monopols“ der Definition von Wis-
sen: Hinterfragung erkenntnistheoretischer Setzungen 
und Denkverbote in der Wissensproduktion (beispiels-
weise zum Agency-Konzept siehe Aithal 2004, S. 167 f.)
2. Aufspüren epistemischer Gewalt in der Wissensproduk-
tion: Wo und inwiefern geht von etablierten Wissens-
formen Gewalt aus oder wie werden gewaltförmige 
gesellschaftliche Verhältnisse von den Wissensformen 

legimitiert, aufrechterhalten und befördert (beispiels-
weise zu Sozialer Arbeit als weißem Raum siehe Tiß-
berger 2020)
3. Identifizieren von Ausschlusspraktiken: Sensibilität 
für ausschließende Praktiken in Wissensproduktion 
und Lehre sowie für die Dethematisierung von Gewalt 
und Marginalisierung (Castro Varela; Mohamed 2021)
4. Anerkennen von Pluralität: Anerkennung anderer 
Wissenstraditionen und Praktiken als relevant für Kon-
zepte und Methoden Sozialer Arbeit (Lutz et al. 2017) 
5. Kritik an Normierung: Überwindung einheitlicher 
normierender Wissensdefinitionen, Pluralisierung von 
Wissensformen und Dezentrierung westlicher europä-
ischer Wissensproduktion (Vazquez 2012). 

     Im Kontext internationaler Sozialer Arbeit bedeutet 
dies beispielsweise, andere Wissenstraditionen und 
Praktiken als relevant für Konzepte und Methoden 
Sozialer Arbeit zu sehen. Beispiele sind das in Süd
afrika viel rezipierte Konzept des ubuntu, in dem 
Verbindungen zwischen Subjekten und das Gemein-
schaftliche zentral sind (Merk 2010, Ditlhake 2020 
wie auch die anderen Beiträge in Lutz et al. 2020 
und Kleibl et al. 2019) oder Konzepte für gesellschaft-
lichen Zusammenhalt, die auf Menschenbildern basie-
ren, in denen eher Relationalität im Zentrum steht 
(Vazquez 2012).

     Daraus folgt, unterschiedliche Episteme und viele 
Konzepte des Menschen, der Natur (Spiritualität etc.) 
als gleichwertig, als universalisierbar und als Wissen 
zu betrachten. Diese Perspektive gilt nicht nur für 
Wissensproduktionen in Ländern des globalen Südens, 
sondern auch im globalen Norden. Es geht darum zu 
fragen, ob und wie bestimme Wissensbegriffe Wissen 
ausschließen oder übergehen. Wo, möchte ich daher 
im Anschluss an Exo und Santos fragen – ist in der 
Sozialen Arbeit im globalen Norden „übergangenes 
Wissen“ zu finden?

     6 Wissensproduktion in der Fluchtfor-
schung | Ich wähle als Anwendungsfeld die Wissen-
sproduktion im Kontext der Forschung zu Geflüchte-
ten und hier greife ich die oben erwähnten Aspekte 
Identifizieren von Ausschlusspraktiken sowie Kritik an 
Normierung auf.

     6-1 Identifizieren von Ausschlusspraktiken | 
Hinsichtlich Ausschlusspraktiken werfe ich einen Blick 
auf den Kompetenzbegriff, den Henri-Lous Seukwa 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:21:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202


207

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

diskutiert. Er bezeichnet bestimmte Praktiken und 
Strategien von Geflüchteten, die sonst eher defizit
orientiert dargestellt werden, als Habitus der Über
lebenskunst (Seukwa 2006)2 und ich plädiere dafür, 
diesen Habitus als Kompetenz und als „übergange-
nes Wissen“ zu sehen. Seukwa dezentriert in einer 
Arbeit zu jungen Geflüchteten und Bildung in Ham-
burg die Perspektive formaler Bildungsinstitutionen 
auf das in und nach der Flucht erworbene Erfahrungs-
wissen und bezeichnet dies als eine spezifische Kom-
petenz. Die von ihm befragten jungen Männer haben 
es geschafft, trotz widrigster Lebensbedingungen und 
in schwierigen Lebenssituationen ihre individuellen 
Potenziale zu entfalten, haben subjektive Strategien 
der Bewältigung entwickelt und gerade in einer Situa-
tion sozialer Ausgrenzung Kompetenzen erworben. 

     Seukwa (2007) zeigt, dass die Jugendlichen, die 
einen ihnen extrem feindlich, das heißt restriktiv und 
bildungsverweigernd gegenübertretenden Migrations-
kontext vorfinden, dennoch schulische Erfolge aufwei-
sen. Er selbst spricht nicht von epistemischer Gewalt, 
aber er benennt einen alternativen epistemischen 
Zugang zu den von ihm analysierten Kompetenzbe-
griff. Das Subjekt, das er analysiert, ist seiner Meinung 
nach kein autonomes im Sinne der kantischen Subjekt-
konzeption (ebd., S. 307). Es bildet sich vielmehr in 
sozialen Beziehungen und vernetzten Strukturen der 
List, der gegenseitigen Unterstützung und Ausnutzung 
von Nischen heraus. Die von ihm interviewten Jugend
lichen/jungen Männer schaffen es in einer rechtlich 
restriktiven Situation, die ihnen Handlungsfähigkeit 
verbietet, handlungsfähig zu sein und Bildung zu 
erwerben. Diese Kompetenz, selbst in Situationen 
extremer Fremdbestimmung Formen der Selbstgestal-
tung zu entfalten und Bildungserfolge zu erzielen, 
bezeichnet Seukwa als „Habitus der Überlebenskunst“ 
(ebd.).

     Diese Bewältigungsstrategien als Kompetenz, 
Subjekttätigkeit und Wissen sollen als Beispiel für 
„übergangenes Wissen“ verstanden werden. Dessen 
Anerkennung bedeutet, die Logik formaler schulischer 
und außerschulischer Bildungsinstitutionen, mitleidige 
Opfer- und Traumadiskurse und gängige emanzipato-
rische Bildungsideale zu verlassen und junge Geflüch-
tete in einer völlig anderen Rahmung als tätige Sub
jekte wahrzunehmen. 

     Dekolonialisierung sozialarbeiterischen Wissens 
bedeutet so auch, in Forschung und Entwicklung zu 
Geflüchteten blinde Flecken und Ausschließungsprak-
tiken zu sichten, die Wissen und Kompetenzen dieser 
Gruppen negieren.

     6-2 Kritik an Normierung | Als eine weitere 
Strategie der Dekolonialisierung möchte ich die 
Infragestellung impliziter, verborgener Normierungen 
und Dominanzansprüche bezeichnen, die ebenfalls 
im Kontext von Asyl und Flucht sehr aktuell sind. Ich 
möchte dies am Beispiel des Kindheitsbegriffs 
erläutern. 

     In Studien zu den Lebenslagen von geflüchteten 
Kindern und Jugendlichen (etwa World Vision 2015) 
wird oft gesagt, dass Kinder und Jugendliche „kleine 
Erwachsene“ sein müssen. Sie kommen häufig in die 
Rolle des/der Verantwortlichen für die Familie und die 
Eltern, oft auch für die Existenzsicherung der Familie. 
Letzteres gilt besonders für unbegleitete minderjährige 
Flüchtlinge, von denen häufig erwartet wird, dass sie 
ihre Familie unterstützen. Dies gilt auch für Jugendliche 
mit prekärem Aufenthaltsstatus, die bei guter Integra-
tionsperspektive eine Aufenthaltserlaubnis für sich 
und auch ihre Familie erhalten können. Die sehr oft 
praktizierte Mithilfe beispielsweise bei Übersetzungen, 
Behördengängen oder beim Ausfüllen von Formularen 
betrifft alle geflüchteten Kinder und Jugendlichen. 
Durch diese Aufgaben und dadurch, dass Kinder und 
Jugendliche viel schneller Zugang zur neuen Gesell-
schaft erhalten, übernehmen sie eine sehr wichtige 
Rolle. 

     Ich erfahre oft in der Lehre und bei Fortbildungen, 
dass die Verantwortung und auch diese neuen Formen 
der Autonomie der Kinder in pädagogischen Kontex-
ten in Frage gestellt und die Kinder als bemitleidens-
wert dargestellt werden. Pädagog:innen sprechen 
hier häufig von gestohlener Kindheit und davon, dass 
den Kindern, die Möglichkeiten geben werden sollte, 
wieder ganz Kind zu sein. Hier wird aber ein sehr 
spezifischer, beschränkter, westlicher Kindheitsbegriff 
als universale Norm gesetzt und die Kinder, die neue 
Subjekterfahrungen machen, zu pädagogischen 
Objekten degradiert. Dima Zito (2017) hat dies in 
einem Beitrag über geflüchtete Kinder problematisiert 
(siehe dazu auch die Arbeiten von Manfred Liebel, 
insbesondere Liebel 2017). Der Blick auf geflüchtete 
Kinder werde durch eigene vorausgesetzte oder ver-2 Es handelt sich hier um meine Lesart eines 

bildungstheoretischen Konzepts und ich bitte um 
Nachsicht, wenn sich der Autor darin nicht wieder-
finden sollte.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:21:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202


208

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

tretene Vorstellungen vom Kind und von Kindheit als 
eines zu schützenden Entwicklungsraumes geprägt 
und damit von Normen des Kinderschutzes und der 
Kinderrechte, die in Europa im letzten Jahrhunderten 
entstanden sind und weder als natürlich noch als 
universal vorausgesetzt werden können (Zito 2017, 
S. 235). Die Erfahrungen von geflüchteten Kindern 
während und nach der Flucht passen nicht zu einem 
Konzept von Kindheit als pädagogischem Moratorium 
und Schutzraum. Um den Gefährdungen und Unsi-
cherheiten, die die Flucht und der Flüchtlingsstatus 
mit sich bringen, begegnen zu können, müssen die 
realen Lebensverhältnisse, Ressourcen und Resilienz-
faktoren in den Blick genommen werden. Dies ist nur 
möglich, wenn die Orientierung an dominanten Kind-
heitsvorstellungen aufgegeben wird (ebd., S. 243). 

     7 Schluss | Es gibt andere Beispiele für die Domi-
nanz bestimmter, im Kontext westlicher Wissenschaft 
oder Gedankengeschichte entstandener Konzepte, die 
als universale Norm fungieren und damit Überlegen-
heitsansprüche ausdrücken und andere abwerten. Ich 
habe das Beispiel von Autonomie und Adoleszenz 
diskutiert (Schirilla 2017). Debatten zu Geschlechter-
rollen und Lebenslagen geflüchteter Familien aus isla-
misch geprägten Ländern stellen auch eine Fundgrube 
für homogenisierende und abwertende Konstruktio-
nen vermeintlich Anderer und Selbsterhöhung durch 
Orientierung an westlichen Emanzipationszielen dar 
(Lingen-Ali; Mecheril 2020, S. 10).

     So möchte ich abschließend dafür plädieren, die 
eingangs geschilderten hochtheoretischen de/post-
kolonialen Ansätze im Feld ganz konkreter, alltägli-
cher pädagogischer oder sozialarbeiterischer Praxis 
aufzusuchen und stets neu inszenierte Überlegen-
heitsansprüche, dominante Konzepte und ausgren-
zende Wahrnehmungen in der Wissensproduktion 
aufzuspüren und zu kritisieren. 

     Dieser Beitrag wurde im Rahmen einer double-
blind Peer Review begutachtet und am 11.3.2021 
zur Veröffentlichung angenommen.

Literatur
Aithal, Vathsala: Von den Subalternen lernen? Königstein 
im Taunus 2004
Amman, Birgit: Soziale Arbeit zwischen lokalem und west-
lichem Wissen. Yezidische Binnenvertriebene in Kurdistan-
Irak. In: Soziale Arbeit 4/2021, S. 144-149
Attia, Iman; Popal, Mariam (Hrsg.): BeDeutungen dekoloni-
sieren. Spuren von (antimuslimischem) Rassismus. Münster 
2018
Brunner, Claudia: Epistemische Gewalt. Wissen und Herr-
schaft in der kolonialen Moderne. Bielefeld 2020
Castro Varela, Maria do Mar; Mohamed, Sabine: Intersek-
tionalität und Postkoloniale Soziale Arbeit. In: Biele Mefebue, 
Astrid; Bührmann, Andrea; Grenz, Sabine (Hrsg.): Handbuch 
Intersektionalitätsforschung. Wiesbaden 2021
DBSH – Deutscher Berufsverband für Soziale Arbeit: Deut-
sche Übersetzung der Definition Sozialer Arbeit. Beauftragt 
durch den DBSH – Stand 2014. In: https://www.dbsh.de/
media/dbsh-www/downloads/2014_DBSH_Dt_%C3%9C
bersetzung_Def_Soz_Arbeit_01.pdf (veröffentlicht 2014, 
abgerufen am 3.5.2021)
Ditlhake, Kefilwe: Ubunto/Botho culture. An indigenous 
African value system and community development. In: Lutz, 
Ronald; Rott, Gerhard; Straub, Ute (Hrsg.): Sozialarbeit des 
Südens. Bd. 8 - Indigenous and Local Knowledge in Social 
Work. Oldenburg 2020, S. 159-176
Exo, Mechthild: Das übergangene Wissen. Eine dekoloniale 
Kritik des liberalen Peacebuilding durch basispolitische Orga-
nisationen in Afghanistan. Bielefeld 2017
Kleibl, Tanja; Lutz, Ronald; Noyoo, Ndangwa; Bunk, Benja-
min; Dittmann, Anika; Seepamore, Buitumelo (Hrsg.): The 
Routledge Handbook of Postcolonial Social Work. London 
2019
Liebel, Manfred: Postkoloniale Kindheiten. Zwischen Aus-
grenzung und Widerstand. Weinheim und Basel 2017
Lingen-Ali, Ursula; Mecheril, Paul: Rückständigkeitsgene-
rative Geschlechterdiskurse in der Migrationsgesellschaft. 
Eine Einleitung. In: Lingen-Ali, Ursula; Mecheril, Paul (Hrsg.): 
Geschlechterdiskurse in der Migrationsgesellschaft. Zu „Rück-
ständigkeit“ und „Gefährlichkeit“ der Anderen. Bielefeld 
2020, S. 7-16
Loomba, Ania: Colonialism, Postcolonialism. London 1998
Löw, Christine: Frauen aus der Dritten Welt und Erkenntnis-
kritik? Die postkolonialen Untersuchungen von Gayatri C. 
Spivak zu Globalisierung und Theorieproduktion. Sulzbach 
(Taunus) 2009
Lutz, Ronald; Rott, Gerhard; Straub, Ute (Hrsg.): Sozialarbeit 
des Südens. Bd. 8 - Indigenous and Local Knowledge in Social 
Work. Oldenburg 2020 
Lutz, Ronald; Sachau, Inkje Kristin; Stauß, Alexander: Border 
thinking in social work: The role of indigenous knowledge 
in the development of relations between the Global North 
and the Global South. In: Transnational Social Review 
2/2017, S. 188-205
Lutz, Ronald; Wagner, Leonie; Rehklau, Christine; Ross, Friso 
(Hrsg:) Handbuch Internationale Soziale Arbeit. Weinheim 
und Basel 2018

Professorin Dr. Nausikaa Schirilla lehrt Soziale 
Arbeit, Migration und Interkulturelle Kompetenz 
an der Katholischen Hochschule Freiburg. E-Mail: 
nausikaa.schirilla@kh-freiburg.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:21:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.dbsh.de/media/dbsh-www/downloads/2014_DBSH_Dt_%C3%9Cbersetzung_Def_Soz_Arbeit_01.pdf
https://www.dbsh.de/media/dbsh-www/downloads/2014_DBSH_Dt_%C3%9Cbersetzung_Def_Soz_Arbeit_01.pdf
https://www.dbsh.de/media/dbsh-www/downloads/2014_DBSH_Dt_%C3%9Cbersetzung_Def_Soz_Arbeit_01.pdf
mailto:nausikaa.schirilla@kh-freiburg.de
mailto:nausikaa.schirilla@kh-freiburg.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202
https://www.dbsh.de/media/dbsh-www/downloads/2014_DBSH_Dt_%C3%9Cbersetzung_Def_Soz_Arbeit_01.pdf
https://www.dbsh.de/media/dbsh-www/downloads/2014_DBSH_Dt_%C3%9Cbersetzung_Def_Soz_Arbeit_01.pdf
https://www.dbsh.de/media/dbsh-www/downloads/2014_DBSH_Dt_%C3%9Cbersetzung_Def_Soz_Arbeit_01.pdf
mailto:nausikaa.schirilla@kh-freiburg.de
mailto:nausikaa.schirilla@kh-freiburg.de


209

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
6.

20
21

Mahadevan, Jasmin; Kilian-Yasin, Katharina: Dominant 
discourse, orientalism and the need for reflexive HRM. Skilled 
Muslim migrants in the German context. In: The International 
Journal of Human Resource Management 8/2017, S. 1140-
1162
Meckesheimer, Anika: Decolonization of Social Research 
Practice in Latin America. What can we learn for German 
Social Sciences? In: Transcience 2/2013, S. 79-98
Merk, Usche: Respekt, Würde, Ubuntu. Gemeindeorientierte 
systemische Traumaarbeit in Südafrika. In: Budzinski, Manfred 
(Hrsg.): Traumatherapie und gesellschaftliches Umfeld. 
Bad Boll 2010, S. 78-98
Mignolo, Walter D.: Epistemischer Ungehorsam. Rhetorik 
der Moderne, Logik der Kolonialität und Grammatik der 
Dekolonialität. Wien und Berlin 2012
Quintero, Pablo; Garbe, Sebastian: Kolonialität der Macht. 
De/Koloniale Konflikte zwischen Theorie und Praxis. Münster 
2013
Rehklau, Christine; Lutz, Ronald (Hrsg.): Sozialarbeit des 
Südens. Band 1 - Zugänge. Oldenburg 2007
Said, Edward W.: Orientalism. New York 1978
Santos, Boaventura de Sousa: Epistemologías del Sur. In: 
Utopía y Praxis Latinoamericana 3/2011, S. 17-39
Schirilla, Nausikaa: Werte und Normen. In: Seibold, Claudia; 
Würfel, Gisela (Hrsg.): Soziale Arbeit mit jungen Geflüchteten 
in der Schule. Weinheim und Basel 2017, S. 82-91
Seukwa, Louis H.: Der Habitus der Überlebenskunst. Zum 
Verhältnis von Kompetenz und Migration im Spiegel von 
Flüchtlingsbiographien. Münster 2006
Seukwa, Louis H.: Soziokontextualität von Kompetenz und 
Bildungsprozesse in transnationalen Räumen. Der Habitus 
der Überlebenskunst. In: Diskurs Kindheits- und Jugend
forschung 3/2007, S. 295-309
Spivak, Gayatri C.: A Critique of Postcolonial Reason. New 
York und London 1999
Spivak, Gayatri C.: Can the Subaltern speak? In: Williams, 
Patrick; Chrisman, Laura (Hrsg.): Postcolonial Discourse and 
Postcolonial Theory. Cambridge 1993, S. 66-111
Spivak, Gayatri C.: Scattered Speculations on the Question 
of Value (1985). In: Spivak, Gayatri C.; Landry, Donna 
(Hrsg.): The Spivak Reader. Selected Works of Gayatri 
Chakravorty Spivak. New York 1996, S. 107-140
Straub, Ute: Definitionen Internationaler Sozialer Arbeit. 
In: Lutz, Ronald; Wagner, Leonie; Rehklau, Christine; Ross, 
Friso (Hrsg:) Handbuch Internationale Soziale Arbeit. 
Weinheim und Basel 2018, S. 22-34
Straub, Ute: Indigene Ansätze in der Sozialen Arbeit. In: 
https://www.socialnet.de/lexikon/Indigene-Ansaetze-in-der-
Sozialen-Arbeit (veröffentlicht 2020, abgerufen am 
5.5.2021)
Tißberger, Martina: Soziale Arbeit als weißer* Raum. Eine 
Critical Whiteness Perspektive auf die Soziale Arbeit in der 
postmigrantischen Gesellschaft. In: Soziale Passagen 
1/2020, S. 95-114
Tlostanova, Madina V.; Mignolo, Walter D.: Learning to 
Unlearn. Decolonial Reflections from Eurasia and the 
Americas. Columbus 2012

Vazquez, Rolando: Towards a Decolonial Critique of Moder-
nity. BuenVivir, Relationality and the Task of Listening. In: 
Fornet-Betancourt, Raúl (Hrsg.): Capital, Poverty, Develop-
ment. Denktraditionen im Dialog. Studien zur Befreiung 
und Interkulturalität. Mainz 2012, S. 241-252
Wagner, Leonie; Lutz, Ronald (Hrsg.): Internationale 
Perspektiven Sozialer Arbeit. Wiesbaden 2009
World Vision (Hrsg.): Angekommen in Deutschland. Wenn 
geflüchtete Kinder erzählen. Eine Studie von World Vision 
Deutschland und der Hoffnungsträger Stiftung. In: https://
www.worldvision.de/sites/worldvision.de/files/pdf/World-
Vision-Studie-2016-Angekommen-in-Deutschland.pdf 
(veröffentlicht 2015, abgerufen am 5.5.2021)
Zito, Dima: Flüchtlinge als Kinder – Flüchtlingskinder. In: 
Ghaderi, Cinur; Eppenstein, Thomas (Hrsg.): Flüchtlinge. 
Multiperspektivische Zugänge. Wiesbaden 2017, S. 235-256

www.klett-cotta.de/fachbuch

Blättern Sie online in unseren  
Büchern und bestellen Sie bequem  
und versandkostenfrei 
unter: www.klett-cotta.de

24
0

 S
ei

te
n,

 g
eb

un
de

n 
€ 

30
,–

 (D
). 

IS
B

N
 9

78
-3

-6
0

8-
98

50
7-

8

Alex Füller
Sarah Morr

Menschen  
ohne Obdach
Komplexe Krisen  
und Störungen
Hrsg. von Günter H. Seidler,  
Jonas Tesarz und Annette Streeck-Fischer

Wohnungslos und  
aus gegrenzt – wie kann 
geholfen werden?

NEU

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 20:21:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.socialnet.de/lexikon/Indigene-Ansaetze-in-der-Sozialen-Arbeit
https://www.worldvision.de/sites/worldvision.de/files/pdf/World-Vision-Studie-2016-Angekommen-in-Deutschland.pdf
https://www.worldvision.de/sites/worldvision.de/files/pdf/World-Vision-Studie-2016-Angekommen-in-Deutschland.pdf
https://www.worldvision.de/sites/worldvision.de/files/pdf/World-Vision-Studie-2016-Angekommen-in-Deutschland.pdf
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2021-6-202
https://www.socialnet.de/lexikon/Indigene-Ansaetze-in-der-Sozialen-Arbeit
https://www.worldvision.de/sites/worldvision.de/files/pdf/World-Vision-Studie-2016-Angekommen-in-Deutschland.pdf
https://www.worldvision.de/sites/worldvision.de/files/pdf/World-Vision-Studie-2016-Angekommen-in-Deutschland.pdf
https://www.worldvision.de/sites/worldvision.de/files/pdf/World-Vision-Studie-2016-Angekommen-in-Deutschland.pdf

